Nouvelle série N° 166 2018

P

LA FRANCE LATINE

Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

Traduction et langues vernaculaires

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF
UNIVERSITE RENNES 2







TABLE DES MATIERES

Avant-Propos

Cyril HERSHON
Trois petits traités d’ Albert le Grand

Viviane CUNHA

Le Puy-en-Velay en tant que centre religieux et
littéraire au Moyen Age

Marie-Rose BONNET
Documents arlésiens

Brigitte SAOUMA
Les hérésies fondatrices de la pensée médiévale

Vient de paraitre

Congres, colloques, tables rondes
et journées d’études

Comptes rendus

p. 119
p. 153

p. 157
p- 159






AVANT-PROPOS

Les themes proposés dans ce numéro, touchent a divers aspects de
la vie intellectuelle, dont 1’expression passe du latin aux langues
vernaculaires. Ce glissement annonce la prééminence de ces
dernieres, non seulement dans 1’expression de la vie quotidienne,
mais dans des débats philosophiques et théologiques. Il ne s’agira
plus alors d’imposer des doctrines en latin, mais de développer
des savoirs qui seront pensés et exprimés dans des langues
vernaculaires. Ces tendances se trouvent en germe dans les
traductions qui nous sont parvenues. Les champs lexicaux et
sémantiques ¢taient déja suffisamment ¢tendus pour que les
concepts y soient énonces et développés avec précision.

C’est ce qui apparait dans les sermons d’Albert le Grand,
philosophe et théologien acquis aux idées d’Aristote, critique de
Gratien, de Justinien et maitre de Thomas d’Aquin. Son esprit
encyclopédique I’a amené a s’intéresser a diverses sciences, dont
I’alchimie. Les sermons présentés et €dités par Cyril Hershon
témoignent de 1’étendue du vocabulaire théologique et des
possibilités données par la langue pour conceptualiser le
cheminement de I’ame vers la perfection. Ce qui présentait déja
un certain nombre de difficultés pour les théologiens s’exprimant
en latin avec des lexiques hérités d’une longue tradition.

Viviane Cunha propose un article sur les pelerinages, notamment
au sanctuaire marial du Puy-en-Velay. Elle s’appuie
essentiellement sur un poeme de Peire Cardenal, ainsi que sur
deux poemes en galicien-portugais extraits des Cantigas de Santa
Maria. Ses analyses sont enrichies de nombreuses références aux
données historiques. L’auteur montre des aspects particuliecrement
intéressants, de I’image rédemptrice et médiatrice de la Vierge.
Mais c’est 1’accomplissement de miracles, relatés dans les
chansons en galicien-portugais qui révelent un aspect saisissant de
la dévotion mariale.



Marie-Rose Bonnet a €dité des documents provenant des archives
d’Arles. Ils révelent de nombreux aspects de la vie quotidienne et
des relations avec les communes voisines. La langue utilisée n’est
pas figée et s’enrichit d’apports italiens et frangais. La graphie
¢volue et les questions d’onomastique sont présentes avec les
noms, prénoms, surnoms des habitants ainsi que les noms des
métiers.

Le manichéisme et les idées cathares s’appuient sur les mémes
textes scripturaires que le christianisme. L’influence du
manichéisme a été considérable au sein de la pensée médiévale et
les idées cathares ont continué¢ a circuler et a se développer en
Europe, malgré les persécutions. Elles ont annoncé les
philosophies des penseurs dissidents, qui se sont ensuite
largement exprimées dans les langues vernaculaires.

B. S.



TROIS PETITS TRAITES D’ALBERT LE GRAND

Introduction au premier traité

Ce traité (Brunel 157) est attribué a Albert le Grand (¢.1206-
1280), premier grand docteur des fréres précheurs, bien que
1’Histoire litteraire de France (t. XIX: 370) lui en nie la paternité.
En tout cas, le traité est clairement fondé sur les idées d’Albert,
telles qu’on les lit dans sa Perfectio Religionis. Dans la premiere
rubrique Albert est identifi¢ comme en étant 1’auteur. Le
manuscrit se trouve a la Bibliothéque Nationale de France, ft.
1852 (ancien. 7872, I).Il a été écrit au XV° siécle en rouergat
vraisemblablement a Moissac, chef-lieu de canton du département
de Tarn-et- Garonne sur du papier qui mesure 212 X 142 mm. La
numérotation date du XIX° siécle. Ce manuscrit fut produit trés
probablement dans 1’abbaye de Moissac, qui avait une longue
tradition d’érudition et dont 1’abbé était le savant et €crivain
prolifique Aymeric de Peyrac (c. 1340-1406). De plus, 1’abbaye
possédait une bibliothéque considérable et, encore mieux, un
scriptorium.’ Pourtant nulle preuve n’existe que le clerc qui
¢crivit notre manuscrit appartenait a cette abbaye et Aymeric
¢crivait exclusivement en latin comme la plupart de ses colleégues.

C’est le huitieme des neuf opuscules religieux du manuscrit
et 1l couvre les folios 112r-133v. On connait trés peu de son
histoire sinon qu’il se trouvait dans la bibliotheque de Colbert
(1618-83). A 1la fin du manuscrit se trouvent deux signatures du
XVI° siécle : Arnaud presbiter et Barbasta, qu’on présume étre
deux de ses possesseurs. (n° 4297, fonds Colbert). Brunel
découvrit une autre signature dans la marge intérieure : David de
la Roche presbiter. Au verso du fol. 18v, resté blanc, on trouve
une autre phrase écrite au XVI° siécle: « Memorye soye de
sauterys de careme pahyat tres anes ». La transition de la
bibliotheque de Colbert a celle du roi est aussi indiquée

''Voir Dufour, 1972: 81-82.



10

« Codex Colbertinus 4297 » et « Regius 7872 ». Le manuscrit
contient 139 folios, mais les folios 14v, 18r et v, 32v et 103v
restent blancs pour séparer les ceuvres individuelles.

Paul Meyer en écrivit la notice. Il cita le texte tres
briecvement, car il pensait qu’il ne présentait pas de grande
difficulté pour un éditeur et le traita avec un certain mépris :

Ces traités €tant maintenant signalés a I’attention, il se trouvera bien
quelque amateur en quéte d’une publication facile pour les éditer en totalité
ou en partie dans une revue du Midi ou d’Allemagne. Ce sera I’occasion
d’une étude linguistique développée. (Meyer, 1890 : 80)

Ayant cependant lu la pi¢ce sur le Decalogue, il changea d’avis
parce qu’il devint fasciné par les sections sur la superstition.
Meyer ¢établit que le dialecte employé¢ ¢tait le rouergat et il fit
mention de quelques-unes de ses particularités. Celles-ci
comprennent I’emploi de o pour le a tonique suivi d’une seule
consonne : nous avons, donc, po (pain), mo (main) et demo
(demain). Pourtant le scribe n’est pas toujours fidele a son
dialecte et se sert parfois de formes normales : /’endemo et
[’endema se rencontrent dans la méme section. Il est évident qu’il
confondait facilement son propre dialecte avec 1’orthographe du
manuscrit qu’il copiait. Quant au rouergat, bien qu’il ne soit pas
limité a la région, I’ajout de —es est typique: aquelses, tantses et le
suffixe -iou remplace —io, mais nous trouvons des exemples ou le
scribe €crit affectio et perfectio dans la méme ligne. Finalement le
e d’appui disparait devant sc, sp et st: scalfa, sperit, stelas. Durant
cette période la langue frangaise commengait a envahir 1’occitan
et partout dans le manuscrit on trouve des gallicismes, par
exemple 1’ajout de pas au négatif no/mon On y trouve des
emprunts verbaux : quaquata, rejoyr et surtout no m’en chaut et
des mots comme asses, chamy, la bonne chere, charmayres,
Dama et Noe (pour Nogl).

Albert de Ballstaedt (1193?-80) naquit a Lauingen (Souabe)
dans une famille militaire et seigneuriale qui avait des liens de



11

fortune avec D’empereur Frédéric II. Dans sa jeunesse il
s’intéressa fort aux sciences naturelles et il se rendit a Padoue
pour les étudier (1222-23) mais, apres avoir entendu un sermon
de Jourdain de Saxe,” a I’age de seize ans, il résolut d’entrer dans
I’Ordre des Précheurs récemment cré€, malgré¢ une forte
opposition de la part de sa famille noble. Il montra un tel talent
pour I’érudition qu’il fut nomme¢ a des postes d’enseignement a
Cologne (1228), Hildesheim (1233), Fribourg-en-Brisgau,
Ratisbonne, Strasbourg et enfin Paris (1240) ou il regut ses grades
et découvrit les ouvrages grecs et arabes nouvellement traduits. 1l
enseigna a Paris et parmi ses ¢tudiants se trouvait le celebre
Dominicain Raymond Martin’. Entre 1250 a 1251, a Cologne, il
recevait Thomas de Cantimpré (1200/1-1270) comme ¢étudiant
qui, pour son Liber de natura rerum (entre 1228 et 1244),
emprunta des traités d’Albert et de Vincent de Beauvais.

Entre 1242 et 1248, Albert fut régent du couvent de Saint-
Jacques dont 1I’un de ses ¢leves était le jeune Thomas d’ Aquin qui
I’accompagna a Cologne ou il devint premier régent du Studium
generale nouvellement fondé par lui. Il obtint tant de succes qu’il
fut nomme¢ prieur provincial d’Allemagne (1254-57). En 1252 il
se fit arbitre dans une dispute entre la ville de Cologne et son
archevéque, ce qui lui valut la réputation de conciliateur. Tache
qu’il allait accomplir partout avec succes. De ce fait, il se rendit a
Rome pour défendre la cause des mendiants attaqués par
Guillaume de Saint-Amour (1202-72)* qui voulait les détruire, car
il soupgonnait leurs intentions.

? Allemand, maitre général de I’Ordre des Précheurs ( 1221-1237), qui
¢crivit le Libellus de Principiis Ordinis Preedicatorum. 11 a commandé a
Vincent de Beauvais son Speculum maius.

? Un des huit fréres qui fondérent le Studium arabicum.

* Pour répondre au De Periculis, dans lequel Guillaume accusait les
précheurs d’outrepasser leurspouvoirs en entendant des confessions.
Ajoutant que souvent des paroissients rougissaient de se confesser a

celui qui les connaissaient, Thomas produisit son Contra ignorantes, ou il
déclarait que les prétres étaient souvent trop occupés pour entendre la
confession et que trés souvent «le nombre de ceux qui ont appris



12

En 1259 Albert s’associa a 1’organisation des études chez
les Dominicains au chapitre de Valenciennes ; il aida a fonder la
Ratio Studiorum, texte de vingt-quatre articles rédigé par un
groupe de cing maitres dominicains. Les quatre autres étaient
Thomas d’Aquin, Pierre de Tarentaise, Florient de Hesdin et
Bonhomme d’Angleterre. A la suite de la Ratio, le chapitre
général décida que 1’étude privée de la Bible de la Summa de
casibus de Raymond de Penyafort et des Historia Scholastica de
Pierre le Mangeur (Petrus Comestor) devaient remplacer le cours
habituel dans les couvents. Ainsi pouvons-nous imaginer les
influences sur Albert, (Martinaud, CF;, 35, 2000: 98). Il est a noter
que les auteurs du recueil étaient tous des prédicateurs et on y cite
des maitres en théologie pour leurs écrits polémiques contre les
séculiers dont Hugues de Saint Cher’ et Albert le Grand.

Simon Tugwell a rapporté un événement survenu pendant la
rédaction des Vite Fratrum (CF, 36, 2001: 416), dont la premicre
version de Gérald de Frachet parut avant 1250. En 1256 Humbert
de Romans en entreprenait une révision radicale, quand il apprit
qu’Albert avait ét¢ ordonné évéque. Si grand fut le choc qu’il refit
la vocation d’Albert en supprimant son nom au quatriéme livre,
en abandonnant sa version des Vite et entreprenant une nouvelle
version. Le 9 janvier 1260, il exposa ses raisons pour le dissuader
d’accepter 1’évéché de Ratisbonne, citant un mot de Jourdain de
Saxe: « Nous aimerions mieux vous savoir dans la tombe
qu’assis sur un trone épiscopal ». Les maitres généraux lui avaient
rappelé que Saint Dominique n’avait pas fondé un ordre
d’évéques mais un ordre de Précheurs, (CF, 16, 1981: 319),

Quoique nommé a 1’évéché de Ratisbonne, Albert
démissionna afin de revenir a ses ¢tudes en 1262. Urbain IV,
cependant, le garda a la curie et, en 1263, I’envoya en Allemagne

I’Ecriture sainte est aussi tres rare ».

5 . , . , .
Auteur du Commentaire des sentences, connu pour ses €crits polémiques

contre les séculiers.



13

pour relancer la croisade. Mais il préféra revenir a ses ¢tudes et a
I’enseignement : en 1264 il se trouva a Wiirzburg. C’est pour la
méme raison qu’il refusa le poste de chancelier de la Sorbonne,
reprit son enseignement a Strasbourg en 1267 et rentra a Cologne
en 1270 ou il resta jusqu’a sa mort. Il joua un role de premier plan
dans le Concile de Lyon (1274) et a Paris ou il défendit
fermement 1’enseignement de son ¢leve Thomas d’Aquin. Mais
ses dernieres années furent assombries par la perte progressive de
sa vue et ses pertes de mémoire.

Jusqu’en 1254, ses ceuvres étaient purement théologiques,
mais a Cologne il commenca ses études sur Aristote et pendant
son dernier séjour dans cette ville, rédigea sa Summa theologice,
indépendante mais semblable a I’ccuvre de Thomas qui, aux yeux
du grand public, éclipsa son maitre. En 1316, Toulouse imposa
aux lecteurs de suivre une doctrine commune, mais le maitre
geéneral offrit le choix entre Thomas, Albert et Pierre de
Tarentaise.” Thomas fut préféré, malgré les disputes. On reconnait
que I’¢évéque de Pamiers, le Dominicain Dominique Grima,
excégete thomiste toulousain, avait influencé la décision générale,
car il déplorait la déficience de I’enseignement biblique, (Morard,
CF, 35, 2000: 325-373).7 C’est D'auteur du Consilium de
paupertate Christi et apostolorum, qu’il rédigea lors des querelles
sur la pauvrete religieuse.

Dans ses deux collations sur Saint-Thomas, Armand de
Belvézer,® dominicain, thomiste convaincu, cite une prédiction
d’Albert qui disait de lui que le monde entier I’entendrait: iste bos
mutus talem mugitum dabit que audiet totus mundus (CF, 32,

® Pierre était un provincial de 1’Ordre des Précheurs ; son action la plus
signifiante fut de refuser de céder quatre enquéteurs dominicains a
Alphonse de Poitiers.

7 En 1326, avec Raymond Bequin, il participa a la commission chargée
d'examiner 51 propositions de Guillaume d’Ockham.

® Lecteur du Sacré Palais, maitre en théologie. Morard cite onze de ses
traités (CF, 36:240).



14

1997: 181). Ce méme auteur, en parlant longuement du séjour de
Thomas d’Aquin a Cologne, le décrivit acceptant les explications
d’un frére qui le croyait un peu lent d’esprit, ce qui illustre
I’humilité du saint et lui valut le surnom de Bovus Muet (le beeuf
silencieux). Nonobstant, il continua a travailler comme assistant
d’Albert en transcrivant ses cours sur les Noms Divins de Pseudo-
Denys et son explication de [’Ethique a Nicomaque d’Aristote.
C’est sirement la redécouverte des Ethiques et la Politique
d’Aristote” qui changea la philosophie d’Albert et lui permit
d’influencer d’autres penseurs dans les dernieéres années soixante,
tout en constatant son mécontentement des limitations
intellectuelles de 1’¢tude exclusivement juridique. Ainsi, pouvait-
il rejeter Gratien et Justinien tout en ayant recours a Aristote.'’ Le
fait de parvenir a ce programme tard dans sa vie, suggere qu’il
¢crivit le petit traité sur la perfection a un age plus avancé. Bien
qu’Aristote fiit sa principale source (avec Galien, Pline et les
ouvrages arabes), Albert n’hésita pas a le critiquer

Qui tient Aristote pour un dieu doit croire qu’il n’erre jamais. Mais qui est
convaincu que c’est un homme admet sans difficulté qu’il a pu se tromper
comme cela nous arrive.

(Physique, t.8, traité 1, chap. XIV, éd. A. Borgnet, t. 3 : 553)

La diversit¢ de son ceuvre — science naturelles, philosophie,
théologie — indique un esprit encyclopédique qui avait peu
d’¢gaux dans son siecle ainsi que ses traités qui remplissent
trente-huit volumes. En dehors de sa summa, 1l écrivit un
commentaire sur les Sentences de Pierre Lombard (1100-c.1160)
et une attaque contre les Averroistes intitulée De unitate
intellectus. 1l fut un défenseur fervent de Thomas d’Aquin quand

Professeur de théologie et auteur d’un commentaire biblique de premier
ordre, présenté au pape Jean XXII dans une lettre programme, morceau
d’anthologie dont ces pages veulent procurer 1’analyse et I’édition
provisoire.”

? 11 appela tous les philosophes grecs des « philosophes paiens ».

' Voir M. S. Kempshall, chapitre 19 de The Medieval Theologians, G.R.
Evans (éd.).



15

il fut critiqué. Néanmoins dans la question de 1’Incarnation, le
dernier s’allia avec Bonaventure et Odo Rigaldus contre Albert et
Alexandre de Hales qui défendaient 1’idée que méme si I’homme
n’avait pas péche, le Fils de Dieu se serait incarné.

Une grande partie de ce recueil concerne la perfection et la
salvation. Dans le premier trait¢ que nous avons ici, ou il
s’adresse a ceux des religieux qui veulent atteindre la perfection
dans le christianisme en se tournant vers Dieu, il fournit plusieurs
de ses locutions préférées pour déployer ses idées. Evidemment il
parlait a ceux qui savaient lire, mais plus particulicrement a hun
religios (f. 115r). Pour éviter I’accusation d’étre trop impersonnel,
il s’adresse directement a un moine en alternant constat et
réponse:

He si tu me dizes que per la enfermetat he instabilitat del
entendemen quant es a plusors, el lor val mielhs montar en lor
contemplacio per las creaturas, jeu te respondi que aquela
contemplacio es tres bona, veraya, he fructuosa ad home mortal,
quant en totas sas contemplacios, sia a las creaturas sia al
Creator, la delectacio se esleva en Dieu he se abrasa he enflama

del fuoc de la amor de Dieu en dezir de vida perdurabla ad el he
als autres, (f. 120r).

[Et si tu me dis que par 'infirmité et I’instabilité de I’intelligence,
quand c’est a plusieurs, il vaut mieux qu’ils progressent dans leur
contemplation pour les créatures, je vous réponds que cette
contemplation est trés bonne, vraie et fructueuse envers I’homme
mortel, quand dans toutes ses contemplations, que ce soit pour les
créatures ou que ce soit envers le Créateur, les délices s‘€élévent
en Dieu et s’embrasent et s’enflamment du feu de ’amour de
Dieu dans le désir de la vie éternelle pour I’homme lui-méme et
pour les autres. ]

Dans cette section il continue a employer plusieurs fois la
deuxieme personne. La notion de I’ame nette est au premier plan



16

de ses pensées, car le premier devoir pour atteindre 1’unité avec
Dieu est de se débarrasser de toute idée folle, qu’il appelle
fantasias he ymaginacios, par laquelle il entend des idées
antichrétiennes qui pourraient détourner un moine de son devoir
et de ses veeux de pauvreté, chasteté et obéissance 1’¢loignant des
choses temporelles.

Il avait sans doute a D’esprit I’avis de Matthieu: « Soyez
donc parfaits, comme votre Pére qui est dans les cieux est parfait
(v, 48) ». Ceci contraste avec la question de Thomas :

Preeterea, osrtensum est supra quod natura Dei es ipsum esse.
Sed ipsum esse videtur esse imperfectissimum, cum Si
communissimum et recipiens omnium additiones. Ergo Deus non
est perfectus (Summa Theologice, vol. 2, 1964: 48).

[D’ailleurs, comme nous 1’avons montré, la nature de Dieu est
tout simplement d’exister. Mais on voit cela comme tres imparfait
: le plus bas dénominateur de toutes choses. Par conséquent Dieu
n’est pas parfait. |

Sa réponse : comme Dieu n’est pas de la matiere primitive, mais
la principale cause de la création, il est ainsi la perfection en
toutes choses. On ne peut pas appeler parfait ce qui n’est pas créé.
D’un c6té 1l y a la doctrine mystique de Denys I’ Aréopagite qui
influenga aussi Hugues de Saint-Victor, Bonaventure, Robert
Grosseteste, et de ’autre coté se trouve Albert qui souligna le
besoin d’éviter fantasias et ymaginacios, bien qu’il ne définit
jamais exactement ces mots. Pourtant on pourrait déduire en
citant certains faits que cette expression fantasias he ymaginacios
avait un sens plus pratique. Albert ¢était ce qu’on appelle un
pragmatique (en anglais sands-on) : pour son trait€¢ Des minéraux,
il descendit dans les mines de Saxe et pour les questions
d’alchimie 1l suivit des expériences en laboratoire mais refusa de
croire aux prétentions a transmuer des métaux en or. En d’autres
termes il ¢tait décidé a éliminer les idées fantasques, notion qu’il



17

appliqua a sa théologie. Albert est bien conscient des limitations
de la vie et des productions humaines ; trés souvent il ajoute la
parenthese en tant que lo es possible en aquesta vida. Comme
chez Thomas d’Aquin, perfectio ne signifie pas « perfection »
dans son sens habituel mais plutét « achévement ».

Pour atteindre cette perfection, qu’il appelle le sobeyra be
(souverain bien), il préconise de pratiquer certaines vertus : la
capacit¢ de I’ame a se tourner vers Dieu et a mépriser toute autre
chose. Pour ceci ’homme doit se servir de son intelligence et non
de ses sens. Sa conscience doit étre pure. En d’autres termes il
faut avoir les yeux fermés et les sens corporels endormis. De cette
facon il aura une vraie liberté d’esprit et la pureté de corps. Mais
c’est par la charité (dans tous ses sens) que 1’ame est unie avec
Dieu, et si cette union se brise ce sera par un péché mortel. L’on
devait éviter toute chose qui empéche la ferveur de la chariteé.

Malgrée le ton spirituel de son traite, Albert est s€évere pour
les péchés et prone le recours a des chatiments physiques en
pénitence, injurias dignes, vilipencios, flagellacios, dejectios. A
toute occasion il exhorte I’homme a se confier a Jésus et, autant
que possible, a contempler Dieu de préférence a toute autre
activité, car le recueillement en soi se trouve sur le chemin de la
perfection. Albert tenait a la pensée selon laquelle la dévotion
réelle, c’est-a-dire les rites, était bien au-dessous de I’'idée de
servir Dieu par la bonne volonté. Evoquant I’efficacité de la
priere,'" Albert le Grand réduit les hommes a des étres avilis:

... Paubres peccadors, miserables malautes, he soffrachuros de
tot be, subgetz he servens enutials, he sos paubres enfans,
indignes de nos...(f. 123v).

" L’importance de la priére a été I’idée fixe des théologiens, par exemple,
une tres longue exposition du sujet se trouve dans le Breviari d’amor de
Matfre Ermengaud, vv. 3213-5499.



18

[de pauvres pécheurs, de misérables malades, et nécessiteux de
tout bien, sujets de serviteurs inutiles, et nos pauvres enfants,
indignes de nous ...]

En revanche, si on s’¢léve suffisamment par la méditation,
on ¢éprouvera la dolsor he bontat de Dieu coma vieure en natura
(f. 124v). La souffrance joue un rdle important dans ce processus
: ’homme doit résister aux tentations et accepter patiemment les
tribulations de la vie, car ’amour de Dieu est le plus efficace pour
les vaincre. C’est cette attitude qui fait fuir le diable. Apres cela, il
nous conseille de nous servir de notre conscience avant d’émettre
un quelconque jugement, parce que cela conduira tout
naturellement a la honte de soi, ce qui nous aidera a tolérer les
injures d’autrui. Il se sert trois fois de citations bibliques pour
démontrer 1’adage selon lequel les chiens aboient, la caravane
passe (f. 125v).

Cet avilissement, croit-il, rapproche I’homme de Dieu et de
la vraie pénitence, car se tourner vers Dieu c’est la lumiere ; se
tourner vers le monde, c¢’est se tourner vers les ténebres. Mais au
ceeur des conseils d’Albert on percoit une sorte de malheur
inexorable dans la condition humaine qui nous fait pleurer de tout
temps sur nos péchés: ... he si tu no podes plorar, tu deves aver
granda dolor per ta dura obstinacio (f. 126v). Ceci malgré la
différence de ’homme avec les animaux, car il est fait a I’image
de Dieu. Comme tout bon précheur, Albert met ses fideles en
garde contre le Diable:

... Per aver cura he pensamen indiscret de trop de causas per
turbacio, per dissoluciou, per cupiditat, per curiositat, per auzir
voluntiers novelas, per vanas paraulas, he per tant d’autras
manieyras que so es merevilhas; he non obstant que lo sembla
que aquo no so pas grans peccatz, totas veguadas aquo so grans
empachamens d’aquest sanct exercici he operacio.



19

[...Pour s’occuper de pensées indiscrétes sur trop de choses par
agitation, dissolution, cupidité, curiosité, pour écouter volontiers
des nouvelles, par de vaines paroles, et par tant d’autres manieres
qui sont comme des merveilles ; néanmoins il semble que cela ne
soit pas de grands péchés. [Mais] toutes les fois cela est comme
un grand empéchement de ce saint exercice et [de cette] action. ]

Il essaie de montrer comment cette honte de soi pourrait €tre
profitable aux hommes et il termine sur une note d’optimisme,
déclarant que la providence de Dieu s’étend a tout dans ce monde
; 1l faut donc mettre toute sa confiance en Lui et « Il te nourrira »:
si I’on reste sir et certain de sa croyance, Dieu combattra de votre
part, vous délivrera et vous consolera mieux que vos fantaisies.
Pour atteindre les hauteurs, Albert distribue des encouragements
en comparant le chercheur a I’alpiniste qui se débat pour arriver
au sommet. Nonobstant, il laisse son lecteur avec la menace que
I’Enfer attend celui qui encourt la colere de Dieu.

Dans cette version occitane, le style tend a étre alambique et
répétitif, avec de tres longues phrases. Cela ¢étant dit, il faut
constater que ces phrases se développent avec une logique qu’il
est possible de suivre. Pour souligner ses idées, Albert entasse des
parties du discours par séries de trois ou parfois quatre
substantifs, entendemen, memoria, voluntat;, participes du passé,
desoccupat, despolhat, desnudat. 11 suit cette pratique méme avec
des adjectifs tres bona, veraya, he fructuosa, adverbes fermamen,
puramen he vivamen. Surtout, pour se faire comprendre, 1l offre
des images, particuliecrement des comparaisons : contrarias coma
la lumieyra he las tenebras, coma la cera al sagel [contraires
comme la lumicre et les tén¢bres, comme la cire au sceau]. Il
montre beaucoup de déférence envers la Divinité : Dieu est ou
« Nostre Senhor » ou plutét « Nostre Senhor Dieu ».

On appelait communément Albert le Docteur Universel ou
Maitre Albert et ¢’est Dante qui le plaga parmi les amateurs de la



20

sagesse.'” 11 fut béatifié en 1622, canonisé en 1931 et proclamé
par le pape Pie XI ’'un des trente-six docteurs de 1’Eglise. En
1941 il fut déclaré patron des sciences naturelles par le pape Pie
XII. 11 devint 1’objet de légendes, surtout dans la pratique de la
magie... « et de multiples apocryphes, qui vont des sciences
occultes aux recettes de cuisine (le Grand Albert!), se sont
abusivement couverts de son nom »." Sa féte est le 15 novembre.
Malgré tout cela, quand on considere sa légende :

Elle a subi une éclipse partielle du fait de 1’ceuvre, encore plus
fameuse, du disciple d’Albert, Thomas d’Aquin. Etudiée pour
elle-méme, elle manifeste un esprit d’une vigueur et d’une
ampleur exceptionnelle.

(E.-H. Wéber, Dictionnaire du Moyen Age, Paris, 1999: 31)

Texte.

(f. 112r) Ayssi comensa hun petit tractat que
compausec Albert de la perfectio de religio he de la manieyra
de sovenir a Dieu en aquesta vida, he que la fi de tot bon
Crestia es adherar a Dieu per veraya caritat.

An la ajuda de nostre Senhor Dieu, hiey entencio de dire he
scrieure alcuna causa en tant que es possible en lo exilh he
peregrinatge d’aquesta paubra he breva vida mortal, quossi I’arma
devota de tota sa poyssansa deu esser astrecha, desunada he
expedida de las affectios, ymaginacios he fantasias de totas las
causas creadas afi que fermamen, puramen he vivamen ela puesca
adherar he esser conjuncta he unida an nostre Senhor Dieu
solamen, coma el sia enayssi que caritat per la quala I’arma es
perfiechamen unida he conjuncta a Dieu, so es la fi he perfectio

'2 Quand Dante et Béatrice montent a la sphére du soleil, I’ame joviale de
Thomas, accompagné par Albert, les salue. Thomas leur présente un cercle
heureux d’esprits sages et érudits, (Paradis, canto X).

B Dictionnaire du moyen dge, Paris, 1999: 32.



21

de tot bon Crestia. A la quala adhesio he unio caritabla, tot hom
es tengut de necessitat de salut. He aquesta adhesio caritativa,
quant an aquels que so enquaras en la occupacio de las causas
temporals, es sufficienmen complida en guardan lealmen los
comandamens de Dieu, he en se de tot conforman a la voluntat
divina, quar la observansa dels comandamens forclaus he met
foras totas las causas que so directamen contrarias a caritat, coma
so los peccatz mortals. Mas los religios qui so voluntariamen
obligatz als conselhs de Dieu, Jesu-Christ, he a la perfectio
evangelica, affi que plus franquamen puesco pervenir a lor fi, so
es a Dieu, al qual els se so sacrificatz, so tengutz non pas tant
solamen de squivar los peccatz mortals, qui so contraris a caritat,
mas devo, en tant que lor es possible, se guardar he alonhar de las
causas que empacho la fervor de caritat, coma so las affectios,
ymaginacios he fantasias de las causas creadas per las qualas
I’arma es soven retardada he empachada de se conjunge he unir
an nostre (f. 112v) Senhor Dieu, quar els an renunciat a totas las
causas temporals, per que els no an plus materia de hy occupar lor
sperit, ans an a pensar en autra. Els an dedicat he sacrificat lor
cors he lor arma a Dieu per lo vot de lor possessio per esser
enayssi coma spirituals; quar coma el sia enayssi que Dieu es
sperit, el cove que aquels que se volo perfiechamen unir ad el, lo
adoro he prego en sperit he en veritat, en veraya conoyssensa, en
entendemen, en amor he affectio, desunatz he depuratz de totas
ymaginacios he fantasias de totas las causas que so dejotz Dieu.
He aquo dis nostre Senhor en lo evangeli, “Quant tu volras,” dis
el, “preguar Dieu, intra en son secret,”'* so es a dire en tu meteys
he en tu consciencia, he aqui la porta de tos sens claus he ferma,
pregua Dieu ton payre en sperit, en veritat he en puritat de cors he
de consciencia, he en fermetat de fe entre tu he Dieu.

He aysso sera ben acomplit quant tu seras perfiechamen
desoccupat, despolhat he desnudat de totas causas, he intra, he tot
receubut al secret de ton arma, totas las causas en universal
forsclusas he mezas en oblit. He aqui davant Nostre Senhor Jésu-

' Matthieu, VI, 6. Cette idée est trés chére a I’auteur.



22

Christ, I’arma sens parlar en granda confizansa mostra sos desirs
a nostre Senhor Dieu he enayssi de tota la forsa de son cors, de tot
son amor, de totas sas affectios, de totas poyssansas al perfons de
son secret se joinct he unis plenariamen a Dieu, he se dilata he
enflama he espant he purga en lo abysme de sa bontat en tant que
es possible en lo exilh d’aquesta paubra he breva vida mortala.

Quossi ’arma deu entendre solamen a Dieu, he per el
totas autras causas mensprezar he oblidar, etc.

Aquel que dezira he lealmen labora a pervenir en aquest stat
de perfectio, el es necessitat que enayssi coma los huelhs claus he
los sens corporals endormitz, el no (f. 113r) se entrameta,
implique, perturbe he pense de deguna causa, mas giete de la cura
he socy de totas las causas coma noziblas he contrarias ni
apertenens en res a son salvamen. Apres se retire en se del tot
sens despartir, he aqui en son arma jamays no pense ni considere,
ni no contemple autra causa que solamen crucifiar Jésu-Christ he
plagar per amor de ela, he enayssi labore continuablamen de tota
sa forza a autras per el en el meteys per home en Dieu per las
plagas de humanitat al secret de sa divinitat; he aqui per se
despachar de totas ymaginacios cometa totas causas seguramen
sens res exceptar, ni descutir en la providencia de Dieu infallibla.
Juxta aquo que dis lo apostol, “Gettas,” dis el, ““ tota vostra
sollicitud en Dieu he el provezira a tot mielhs que no lo saubria
hom pensar.”"” He en hun autre loc dis: “Non aiatz pensamen de
res st non de vos jonher a Dieu per devota oracio”. He David:
“Dominus”, dis el, “tant me es hun autre gran be adherer a Dieu
he metre tota mon speransa en el”.'® So es lo thesaur celestial
segur al camp, so es al labor qui es al acquirir, he la preciosa
margarita, qui so ad acaptar he a dezirar sus totas causas per
humial confizansa en labor spiritual sens cessar en silencia
pazibla he tranquillitat de sperit, en tant que per malautia
corporala ni dampnatge temporal, ni vituperi, ni per deguna autra

5 Cf. 1 Pierre, V, 7.
'* Psaume (d’Asaph), LXXIII, 28.



23

adversitat, la persona no deu layssar son bon prepaus, mas
vigorosamen perseveran en forsa de sperit. He que aprovecharia
ad hun religios aver totz los bes temporals he totas las honors
mundanals, he que son arma fossa paubra he separada del veray
be, so es de Dieu. He sapias que ton habit, ni ta corona, ni ta
professio, ni ta continensa, per deforas no te faran ponch venir en
aquest stat de perfectio, mas sanitat de vida en humilitat de sperit,
en veraya conoyssensa de se meteys; quar aqui Dieu habita per
veraya fe enformada de caritat. He aysso (f. 113v) es aquo que dis
Nostre Senhor en lo evangeli: “Lo realme,” dis el, “es en vos”."”

En que es la altesa de la perfectio del home en aquesta vida,
etc.

De tant coma I’arma, ha plus de pensamen de tractar he de
pensar en aquelas causas corporals he humanas, de tant es ela plus
eslonhada de las causas d’amon he de devocio spirituala. He de
tant coma ela plus fermamen eleva sa memoria, sa affectio he son
entendemen a las causas d’amon, en mesprezan las causas de
terra. De plus, la oracio he la contemplacio es plus perfiecha, quar
la arma no pot perfiechamen entendre a dos essems, quar els so
contraris, coma la lumieyra he las tenebras. He aqui adherer a
Dieu es en lumieyra, he aqui adherer al munde es en tenebras; per
que appar claramen que so es la plus haulta perfectio a la quala
hom puesca pervenir en aquesta vida: esser si unit en Dieu, que
tota I’arma, de totas sas poyssansas he de totas sas forsas, sia
totalmen reculhida en Dieu que ela sia hun sperit en el, he quala
sovenensa si no de Dieu, ni sentimen ni entendemen si no de
Dieu. He de totas las affectios de son amor en joya spirituala sian
totalmen unitz en Dieu que els se repausen dossamen en la fruicio
del Creator, quar la ymage de Dieu es empraint[e] en la arma en
sas tres poyssansas, so es en lo entendemen, memoria, voluntat.
He tant que els no so verayamen enpressitz he unitz en Dieu,
I’arma no es ponch a la semblansa de Dieu, segon la primieyra

7 Lue, XVIIL, 21.



24

creatio; quar Dieu es la forma de la arma, ont ela deu esser
empraincta'® coma la cera al sagel. He aysso no es ponch
perfiechamen complit si no que la razo segon la poyssansa sia
illuminada a la conoyssensa de Dieu, qui es la sobirana veritat, he
la voluntat es perfiechamen affectionada ad amar la sobirana
bontat; he la memoria es plenariamen occupada a contemplar he
delectablamen (f. 114r) se repausar en la fruicio de la eternala
felicitat. He per so que en perfiecha consumpmacio d’aquestas
causas, en Paradis es la gloria de 1’arma, el appar claramen que
perfait comensamen de aquestas causas en aquesta vida es
perfectio.

Quossi la operacio del home deu esser en lo entendemen,
non pas als sens.

Doncquas, aquel es benurat que la bontat continuablamen
atray en si, he [si] desuna'’ de fantasias he ymaginacios de las
causas creadas he [las empacha] de intrar en el, he d’aqui se
esleva® amon per devocio spirituala — talamen que oblide
alcunamen las fantasias — he enayssi consequenmen per
preguaria, per dedins per pur entendemen he affectio, he
simplamen jusquas lo objet tresque simple, so es Dieu. Aras,
doncquas, gieta de ton arma totas fantasias, ymaginacios, specias,
formas he resemblansas de totas las causas que so dejotz Dieu,
affi que solamen he puramen he vivamen tot son exercicii sia en
lo entendemen, en la affectio he en la voluntat davant Dieu, quar
dedins ton cors es la fi he la perfectio de tos exercicis, lo be, si tu
entendes he deziras lealmen a repausar spiritualamen en nostre
Senhor Dieu per tresque pur entendemen he tres devota affectio,
sens multiplicatio de fantasias he diversas ymaginacios. He
aquestas operacios no se fan pas en sens corporals, mas en aquo
per que home se differis de las bestias, he es a ’ymage de Dieu,
so es lo entendemen he la affectio he la memoria. He per so tant

18 .
MS., emprainctra.
19
MS., desunar.
20
MS., eslevar.



25

que home es occupat a las fantasias he ymaginacios, el no es
ponch enquaras foras dels termes de sa sensualitat. So es la causa
que nos avem, coma en las bestias, quar per fantasias he sensiblas
apprehensios, els fan lors operacios; per so que elas n’an ponch en
elas plus haulta ni plus nobla poyssance. Autra causa es del home,
lo qual es creat a la semblansa de Dieu segon lo entendemen he la
affectio he la franqua voluntat, per las qualas causas pot he deu (f.
114v) puramen, he vivamen he fermamen adherer he esser unit a
Dieu sens degun autre moyen.

He per so lo Dyable, per son enveja, se perforsa de tota sa
poyssansa de empachar aquest sancta exercici en lo qual es
alcunamen contenguda la promesa he las joyas de la gloria de
Paradis. He per so el se esforsa tot jorn de empachar he destorbar
I’arma de la contemplacio de Dieu, mantenen per las unas
temptacios, mantenen per las autras, per aver cura he pensamen
indiscret de trop de causas per turbacio, per dissoluciou, per
cupiditat, per curiositat, per auzir voluntiers novelas, per vanas
paraulas, he per tant d’autras manieyras que so es merevilhas; he
non obstant que lo sembla que aquo no so pas grans peccatz, totas
veguadas aquo so grans empachamens d’aquest sanct exercici he
operacio. He per so, non obstan que lo sembla que las causas sian
profechablas he necessarias, sian grandas ho petitas, elas so a
refudar he gitar de se coma nozablas he contrarias. Doncas, aquo
es causa tres necessaria que totas causas vistas he ausidas, he los
faytz he dichs d’atru, he tals semblans causas sian ressems sens
fantasias, ymaginacios ni operacios de sperit, he que, apres ni
avan, fantasias ni emplicacios de pensa no hy sian formadas ni
noyridas; quar quant la fantasia ve a la memoria he a la pessa, ela
empacha la persona, sia en oracio, ho en meditacio, ho en disen
son offici, ho en alcun autre exercice spiritual. Per so, doncas,
comet te he totas autras causas, qualas que sian, seguramen he
certanamen en la divina providencia, infallibla en silencia et
tranquillitat de sperit, he el pugna per tu, he te delieurara he
consolara mielhs he plus honestamen he plus pasiblamen, he plus
dolsamen que si tu hy fantasias continuablamen nuech he jorn tant



26

que tu endevengueses fol de testa, he te perturbesses he perdesses
ton temps talamen que tu fosses a defalhir de cors he de arma.
Aras, doncas, totas causas, qualas (f. 115r) que sian he de qualque
part que venguo, pren las coma de la ma de la divina providencia
paternala, sens sonar mot en transquillitat he pax de sperit.
Desnuda te doncas, he te despacha de las fantasias he
ymaginacios de totas las causas corporals segon que requiris ton
estat he ta professio, affi que en puritat de sperit tu te adheres, he
te puescas unir plenariamen an aquel a qui tu te hies donat, he a
qui tu as fach lo vot. He talamen que no hi aia causa que puesca
fayre divisio ni esser moyen entre tu he Dieu, he que tu puescas
puramen intrar en la plaga de la humanitat de Jésu-Christ en la
manieyra de sa divinitat.

Quossi sus totas causas lo home deu acquirir puritat de
consciencia, etc.

Aras doncquas si tu desiras pervenir en breu he lo drech
chamy®' a la fi de perfectio he beatitud, en aquest mon he en
I’autre, aquo es de gracia he de gloria sus totas causas labore
continuablamen ad acquirir mundicia de cors he puritat de
consciencia en transquillitat he pax de totz sos santz, he a reculhir
en te la affectio de ton cors, he eslevar amon he 1’arestar del tot en
nostre Senhor Dieu; he te eslonhar de la familiaritat de totas
creaturas, en tant que es possible, he de totz negocis he
occupacios qui te poyrian empachar ton sanct prepaus; he sias tot
jorn engach[at] quossi, he qual hora he en quala manieyra tu
poyras trobar loc he temps en secreta silencia per entendre a la
contemplacio de las causas de part de la, he esquivar las
tempestas, perturbacios he perilhs d’aquesta miserabla vida
mundana. He studia totz temps a puritat he pax de cors he de
consciencia, he totas las portas dels sens corporals he carnals ben
fermes entre tu meteys, he sarra las portas de ton cors contra totas
fantasias, ymaginacios, resemblansas he specias de totas las
causas de terra, en tant que es possible. Quar entre totz los

21 . .
Francisme: chemin.



27

exercicis he operacios que hun religios pot far en aquesta vida es
puritat de cors he de consciencia al avantage, coma la finala
intenciou he* (f. 115v) retribucio de totz sos labors. He per so an
tota diligencia despacha ton cors he tos sens he tas affectios de
totas las causas que poyrian empachar sa libertat he franqueza, ont
que li seria possible, que el fossa alcunamen ligat ho acrochat. He
enayssi labora lealmen a reculhir he tenir las affectios de ton cors
he de ton arma en hun veray, simple he sobira be, he las guardes
be, he reculhiscas en hun certa loc, so es dins te meteys, affi que
aqui tu puescas en sperit esser unit he joinct a Dieu en causas
divinas; he tota la fragilitat humana layssada en aval tota la
devocio de ton cors he de ton arma sia continuablamen locada en
Jésu-Christ.

Doncas, si tu laboras lealmen a desnudar he purificar ton
cors he ton arma de totas fantasias he ymaginacios, he la unir a
nostre Senhor Dieu en tranquillitat he pax de sperit, affi de sentir
he gostar sa voluntat per la acomplir, he de totas las poyssansas
de ton arma sias unit a Dieu per entendemen he bona voluntat, el
te suffis per ton studi he leyso de Sancta Scriptura intrar a ton
arma coma a I’ymage de Dieu, quar aqui lo trobaras he non en
autre loc. El cove, doncquas, he es de necessitat que en humilitat
he reverencia, an tresque granda confizansa de la bontat de Dieu,
I’arma se esleve sus se meteys, he sus tota causa creada, en
renuncian a totas las causas que so dejotz Dieu. En dizen enayssi,
aquel que requery he que ieu deziri, he que ieu ame sus totas
causas, no es ponch sensible ny ymaginable, mas es sus totas
causas sensible, he sus tot entendemen el no es alcunamen
perceptible per los sens corporals, mas es a dezirar de totas las
poyssansas de 1’arma; el no pot esser extimat per extimaciou
humana, mas deu esser appropriat de totas vertutz he affectios de
I’arma, en puritat de cors, quar el es ad amar sus totas causas he
delectable sus totas causas, he de perfectio he de bontat infinida,
quar el es lo sobira be he tot lo veray be.

22 . roN . .
Le manuscrit répéte /e au folio suivant.



28

(f. 116r) Adoncas, I’arma intra en excessiva devocio, he, de
tant coma ela intra plus profundamen en ela meteyssa, ela monta
plus haut davant Dieu. He aysso es la manieyra de montar juscas
a la contemplacio de la tres sancta Trinitat en unitat, he unitat en
Trinitat, he tot jorn per Jésu-Christ he en Jésu-Christ, he de tant
coma I’arma sera plus profundamen he de plus granda affectio
intrada en ela meteyssa, de tant la devocio sera plus ardenta he
plus fructuosa, quar a las causas spiritualas, aquelas so las plus
hautas que so las plus perfundamen en elas reculhidas, hoc, quant
a las experiensas spiritualas. He per so no cesses ni no repauses
jusquas que tu aias gustat alcunas arras d’aquela plenitud de la
gloria que es a venir, he que tu aias assaborat alcunas premicias
d’aquela dolsor, affi que en aquela odor tu puescas perseverar
jusquas a tant que tu puescas vezer nostre Senhor Dieu per tala
visio al pays he en la cieutat de veraya pax; quar per venir a la fi
que tu entendes, non obstant que tu te trobes en granda pax. He
enayssi coma unit a Dieu, no cesses ni no repauses jusquas a tant
que tu sias pervengut a la haultesa de perfectio. Pren exemple an
aquel que volguec montar en una montanha. Quant el ac montat
una partida, el no retorne ponch se repausar en la descenduda.
Semblanmen, si nostre sperit, apres que el ha entendut a las
causas spiritualas, descend autra veguada per affectio a las causas
bassas, el es tantost tot disert he dispers he expandit en tant de
locx coma so las causas ont el met son affectio he sa pessa. He
aquo es conversar ses perseverar, corre ses pervenir, he labor sens
repaus. Aras, doncquas, si nostre cors he nostre sperit retira son
dezir he son amor de las infinidas distractios de aquestas causas
bassas, he petit ha petit acostuma a intrar he demorar en se, an
aquel per affectio ni separablamen, de tant el sera plus reculhit he
fortificat en aquel sobira (f. 116v) be del qual el se era eslonhat he
eslevat de la conoyssensa he affectio de las causas sensiblas. He
sera coma enayssi habituat a demorar en el en lo sobeyra be
juscas a tant que la oracio sia enayssi coma inmutabla, he que tota
la vida sia coma una oracio continuabla per que el puesca venir he
pervenir a la veraya vida. So es a nostre Senhor Dieu he repausar
perdurablamen en el en aquela tresque haulta, pasibla he secreta



29

habitacio de sa divinitat en Jésu-Christ he per Jésu-Christ, que es
la vida a se meteys he la sobirana veritat he veraya vida
perdurabla.

Quossi en totas causas hom se deu confizar en Jesus, etc.

Ieu pensi he crezi fermamen per las causas davant dichas
que tu conoysses be, que de tant que tu seras plus desnudat he
depurat de fantazias he ymaginacios, he de totas las causas
moablas he creadas, he unit a Dieu per bona voluntat, de tant
appropiaras tu plus del estat de ignocencia he de perfectio. Aras,
doncquas, el no es res melhor ni causa plus joyosa ni plus benurat.
Doncquas, que aquest estat sus totas causas tu deves tener ta pessa
ses fantasias, ymaginacios he degunas autras implicatios de las
causas de terra, talamen que tu no penses ni no te maynes del
munde ni de sos amicx, ni de prosperitat, ni de adversitat presenta
ho ad venir, sia a tu ho ad autres, ni enquaras pas trop de totz tos
propris peccatz, mas, en una puritat de simplissima pensa, de tot
son sperit que tu aias en Dieu, qui es ple de dolsor he de
misericordia. Aras, si ton arma era ja en la vida perdurabla, ela no
tractaria ni no se maynaria pas de las causas seculars ni
mundanas, ni del estat del munde, ni de la pax ni de la guerra, ni
del mal temps ni de la plueja, ni de degun negoci, ni d’aquest
mon, mas solamen he totalmen entendria he vaccaria he adhesiria
a Dieu. Enayssi, de mantenen, en tant que te sera possible, layssa
te meteys he totas causas creadas he (f. 117r) esleva totas tas
pessas he ton sperit de totas las poyssansas, uniment, en tala
lumieyra increada, tot depurat de totas fantasias, involucios he
obnubilacios.

He ayssi ben, non obstan que ton sperit sia enquaras
envolopat al cors, el no sera ponch empachat per las operacios de
la carn ni implicat en vagacios de varias cogitacios, temptacios,
vexacios, he de totas autras adversitatz, qualas que sian, talamen
que, sens variar en prosperitat he en adversitat, tu perseveres en
ton sanct prepaus sens departir de nostre Senhor Dieu. He si te ve,



30

alcunas veguadas, perturbacio ho paricio, ho offucatio de sperit ni
de tristicia, no te embayscas per tant, ni no recorrescas pas plus
tost ad oracio vocala plus que no as acostumat, ni autras
consolacios exteriors. Mas solamen esforsa te de te relevar per
bona voluntat en lo entendemen talamen que tu adheres a Dieu,
vuelha ho no vuelha la sensualitat he lagetat corporala; quar
I’arma devota deu talamen esser vuida en Dieu, he aver sa
voluntat tant confermada a la voluntat de Dieu que ela no deu
adherer a deguna creatura en plus que si las creaturas no ero
ponch, he que no hy agues solamen que Dieu he la arma he tot lo
universal. He adonc pren totas causas enayssi coma de la ma de la
divina providencia en paciencia, en dolsor he en tranquillitat de
sperit ses sonar mot, en attenden la gracia de Dieu, que te vol
exprohar. He per so denuda ton arma de totas fantasias, quar sus
totas causas val a pervenir a la aultesa de la vida spirituala esser
unit an Dieu per bona voluntat he entendemen. Aras non hy ha el,
doncquas, res per oracio que te puesca empachar de jonher a Dieu
ni esser moyen entre tu he el, quar per lo vot de paubretat tu as
renunciat a totas las causas temporals, he per lo vot de castetat a
ton cors, he per lo vot de obediencia a ton arma, als quals tres
votz tot religios, per la vertut de sa professio, es obligat de
necessitat de salut. Ayssi el sembla (f. 117v) que el no hy ha plus
causa que puesca esser moyen, ni fayre interposition entre tu he
Dieu: que sias religios, ta professio, ton habit, ta corona he ton
stat no lo mostro. Mas avisa si es veray religios, ho ple de
fantasia, he te dona be guarda, quar de veguadas tu peccas
greumen davant ton Dieu he davant tota sa justicia, si tu fas
autramen en preferen las creaturas al” Creator en adheren plus
per voluntat he amor he per las pessas a las causas de nien que al
sobira be.

Quossi la contemplacio en Dieu es a preferrir a tot autre
exercici.

B MS., las.



31

He coma el sia enayssi que totas causas dejotz Dieu fo sos
effiechz he sas obras, he an lor esser he lor poyssansa he tota
autra causa que sia en elas limitada. Doncas, nos en devem uzar
enayssi coma Dieu ha ordenat, so es no hi metre ponch nostra
amor ni affectio, mas las metre sotz™* nostres pes, so es sobz”™
nostras affectios he en fayre una scala a montar a la amor de Dieu,
he de nostre proesme, segon que Dieu donara la gracia a cascun.
Doncquas, de tot ton studi he de totas forsas labora lealmen a
ramenar lealmen ton cors a simplessa, talamen que ses fantasia tu
puescas demorar, he retornar he demorar en tu tot jorn he an
nostre Senhor Dieu en pax he tranquillitat, enayssi coma si ton
arma era ja en la vida perdurabla en la presencia de Dieu, talamen
que per la amor de nostre Senhor Jésu-Christ en puritat de cors he
de consciencia he de ferma fe, ses fantasia, tu te laysses te meteys
del tot en tot en ta perturbacio, he en tota fortuna tu te cometes he
te confizes totalmen en Dieu, he tot jorn desires de tot ton cors
acomplir la benezecta voluntat he lo bon plazer de Dieu per tot la
ont tu te poyras conoysser en paciencia he tranquillitat de sperit.
He per pervenir en aquo, el es de necessitat retornar soven en te
meteys he demorar en tu, he te denudar de totas causas en tant que
(f. 118r) te sera possible, he guardar ton sperit en puritat he
tranquillitat, he separar ton entendemen de totas fantasias he
ymaginacios de totas las causas creadas, he ton affectio de las
curas he sollicitutz de totas las causas de terra, affi que de ferma
amor tu te adheres al sobeyra be, he que tu aias la memoria
continuablamen ellevada he ferma he establa en aquel sobeyra be,
he veray he sol essencial be increat, si que tota ’arma de totas sas
poyssansas he de totas sas forsas sia reculhida en el, talamen que
ela sia hun sperit en el, quar aysso es la sobirana perfectio, en tant
que es possible en aquesta vida.

He aysso es aquela unitat spirituala d’amor per la quala
home es talamen de totas las poyssansas de son arma, unit he
confermat a la voluntat de Dieu, que el es per gracia enayssi coma

*MS., sobz.
B MS., sobz.



32

so que Dieu es per natura, quar Dieu se abandona ad el en
sobirana plenitud de gracia. He sapias per certa que en aquest
montar que home, an la ajuda de Dieu, sens la qual no pot res,
poyra vincir sa voluntat he son amor desordenada, he vostar de
hun pensamen ses razo que empacha lo be de I’arma, talamen que
el ause plenariamen he totalmen se confizar en Dieu de totas las
necessitatz, en que el es tant plazen a Dieu que el li dona sa
gracia, he per tala gracia li fay sentir la veraya caritat de amor de
Dieu, la qual gieta foras tota malvasa doptansa, he fa aver une
perfiecha speransa he confisansa de Dieu he de la vida perdurabla.
He per so el no es res melhor que cometre tot en el, ont no hy ha
degun deffaut, he qui no pot falhir; quar tant coma tu no te
arrestas en el, tu no yes ferm ni stable. He per so gieta te de tot en
Dieu, he seguramen el te recebra he te donara pax de sperit, he
finablamen te salvara. He si tu te voles continuablamen tener he
perseverar en aquestas causas, el te approfechara®® plus ad
acquirir la vida perdurabla que no farian totas las riquezas he totz
los deliciis he totz los honors, (f. 118v) he, en oltra, tota la
sapiencia he tota la sciencia que oncquas foro ni so ni jamay seran
en aquest mon, non obstan que tu sobre-montes en aquestas
causas totz aquels que jamays foro sus la terra.

Quossi ’ome deu adherer a Dieu per entendemen denudat de
totas fantasias, etc.

De tant coma tu seras plus denudat de las fantasias he
multiplicacios exteriors he sensiblas, de tant ton arma recobrara
plus sos sens spirituals he sas forsas interiors per gostar he
assaborar las causas d’amon. Apren, doncquas, de te abstener de
las fantasias he ymaginacios de totas las causas corporals, quar
aquo no es que vanitat, he 1’arma que es netta he puramen
demanda d’aquestas causas es mot plazenta a Dieu en tant que dis
que aquestz delic[1]is so a esser en los homes, hoc, aquels que so
del tot a stranges denudatz he depuratz de talas occupacios he
distractios, he, en puritat de cors he d’arma, entendo he adhero ad

® MS., approfecharan.



33

el, quar si tu layssas ta memoria he ta ymaginacio, he tu pensavas
tot jorn vagabundar en talas distractios de necessitat, ton arma
sera empachada ho de novelas fantasias ho del demorant
d’aquelas del temps passat, he en tant de autras diversas causas
que merevilhas sera. He enayssi lo Sanct Sperit la layssara he se
departira de ela, quar el se*’ depart he se separa de las pessas que
so sens entendemen, so es a dire que so occupadas en talas
fantasias. Enayssi, doncquas, lo veray amic de Dieu deu esser
talamen unit per entendemen he bona voluntat a la bona divinitat,
he talamen denudada de totas fantasias qu’el n’a persona ponch
ont el sia mesprezat ho lauzat, moquat ho amat, ho qualque causa
I1 sia facha, quar bona voluntat ho compren tot he acomplis tot, he
es sus totas causas. He per so, si la voluntat es bona, confermada
he vuida a la voluntat de Dieu per entendemen he bon dezir, el no
te met res sus la carn de sensualitat per deforas, es esmoguda a
mal fayre, he tebe a ben fayre. He (f. 119r) enquaras si I’esperit es
tebe he tendre a devocio, mas que tant solamen tu puescas adherer
a Dieu per fe he entendemen denudat de fantasias. He una causa
fay molt en aysso, so es si tu podes conoysser que totas las causas
que so dejotz Dieu so imperfectio he non-re, he pensa que ton be
es solamen al Creator, he aysso se acomplis quant I’arma, de totas
sas poyssansas™ he sas forsas, layssa se meteys he totas las
creaturas, he se abandona he se conject del tot a Dieu son Creator,
talamen que totas sas operacios en puritat de cors ela endressa a
Dieu son Creator, ni no queris res deforas el. Al qual ela conoys
aver trobat tot be he tota felicitat de perfectio, he es talamen
transformada en Dieu que ela no pot pensar entendre ni amar ni li
sovenir d’autra causa que de Dieu, ni no reguarda se meteys ni
totas las creaturas, si no en Dieu tant solamen, ni no las ama, he
no se remembra de elas si non en Dieu, he per amor de Dieu. He
enayssi adherer a la veraya veritat fay 1’arma humial he la fa
junger ad el meteys he non ad autre. He per las contrarias
cogitacios vagas he vanas la fay esser ergolhosa he enflada de
vent, so es se prezar he mensprezar los autres.

27 MS., es se.
*MS., poyssaysas.



34

Aras pren, doncquas, aquesta doctrina spirituala per
fundamen, que si tu voles pervenir ad esser veray servidor de
Dieu, he a la conoyssensa he familiaritat he amor de el; he si tu
voles possessir veritablamen, el es de necessitat que tu desunes
ton cors de tota amor de las causas sensiblas. He non pas tant
solamen de cascuna persona, mas ayssi meteys de cascuna autra
creatura, affi que en simplesa de tot ton cors he de totas las
poyssansas de ton arma en franquesa de sperit ses dupplicitat, ses
cura, he pensamen en plana confizansa, tu puescas appropriar de
Dieu ton Creator plenamen te confizan de totas causas en sa sola
providencia.

Quossi lo coratge de la persona deu esser reculhit dedins el.

(f. 119v) El es scrich al libre del Sperit he de I’Arma que montar a
Dieu es intrar en se meteys, he aquel que monta profundamen® en
el, he d’aqui se eslevar sus el montar veritablamen a Dieu. Aras,
donc, retirem he reculem nostre coratge he nostra affectio de las
distractios he empachamens d’aquest mon he las ramenem ad
acquirir las joyas spirituals dedins el, affi que nos puescam metre
nostra contemplacio en aquela veraya luminieyra, ayssi per dezir
he perdurablamen per clara visio, quar so es la vida he lo repaus
de nostre cors he de nostra arma, quant el mes en la amor de Dieu
per desir, he dolsamen refectionat de sa consolacio spirituala; mas
en aquo nos em talamen empachatz que nos no podem pervenir a
gostar per experiencia aquesta dolsa consolacio. La razo es ben
clara, quar, quant nostra paubra arma es tota distracha en
sollicitutz superfluas de las causas de terra, ela no pot intrar a se
per la memoria he sovenensa de las causas celestials. Quant ela es
obumbrada he obtenebrada de las fantasias, ela no pot retornar ad
ela per entendemen de las causas spirituals; quant ela es alachada
per las concupiscencias he deliciis del cors, ela no pot retornar per
los dezirs dels deliciis eternals he de las joyas spirituals.

* MS., prefundamen. 11 le confond avec preondamens. Voir Raynouard,
VI, 433/111, 360.



35

He aysso no es pas merevilhas, quar ela [es] ja tota abatuda
he obtenebrada en aquestas causas sensiblas, he presens que so
non-res he tenden a non-res, he cascun jorn he cascun momen lor
es de necessitat mendicar lor Creator, lor esser, lor conservacio,
lor operacio, he cascuna autra causa que els aian, quar elas so
insufficientas ad el; he a totas las autras, he del tot no-poyssantas
de donar veraya refectio a creatura rasonabla, quar elas so non-res
al reguart del sobeyra be, foras del qual nos no podem trobar
repaus. He en el he per el, he per se, so es per son honor, deu
esser nostra contemplacio, tota nostra vida he operacio, qui, de sa
sola he simpla voluntat, poyria he saubria far plus de causas he
plus belas he melhors, he de plus granda perfectio infundamen
que (f. 120r) totas aquelas que so mantenen creadas. So es donc
causa tota certana que el non es contemplacio ni fruicio de amor,
ni segon lo entendemen ni segon la affectio si perfiecha, ni si
veritabla, ni si benurada que en Dieu nostre Creator, que es lo
veray he sobira be del qual he an qual, per lo qual he al qual totas
causas so, que es en fundamen soffizen ad el tres simplamen he
eternalmen ses comensamen totas perfectios de totas causas, al
qual es lo esser de totas causas, he en el demoro las nayssensas
inmutablas de totas causas mutablas, he en el se wunisso
perdurablamen totas las causas, he las razos de totas las causas
razonablas he inrazonablas, he de tot lo temps passat, presen he
advenir, qui compren totas causas, he remplis tot per sa essencia,
he que es plus dedins cascuna®® causa, he plus present per sa
essencia que no es la causa ad el meteys, al qual totas causas so
unidas, he an eternalmen unio en el. He si tu me dizes que per la
enfermetat he instabilitat del entendemen quant es a plusors, el lor
val mielhs montar en lor contemplacio per las creaturas, ieu te
respondi que aquela comtemplacio es tres bona, veraya he
fructuosa ad home mortal, quant en totas sas contemplacios, sia a
las creaturas sia al Creator, la delectacio se esleva en Dieu he se
abrasa he enflama del fuoc de la amor de Dieu en dezir de vida
perdurabla ad el he als autres.

30 r .
Répeté dans la forme causcuna.



36

Ayssi avem a considerar la differencia entre la contemplacio
dels bos catholicx he aquela dels philosophes pagas, quar la
contemplacio dels pagas philosophes es per la perfectio del
contemplant. He per so no monta ponch plus haut que lo
entendemen; he enayssi lor fi era de venir a la conoyssensa del
entendemen. Mas la contemplacio dels santz, la quala es
catholica, es per la amor del contemplat, so es de Dieu. He per so
ela no demora pas en lo entendemen per (f. 120v) conoyssensa;
mas ela passa jusquas a la affectio per amor de son Creator.
Doncquas, los santz, per lor contemplacio, entendo principalmen
pervenir a la amor de Dieu, quar so es plus benurada causa he
plus de grant merit conoysser Nostre Senhor Jésu-Christ
spiritualmen per gracia, que sens gracia lo vezer corporalmen he
presentamen. Doncquas, quant I’arma es astrecha he denudada de
las causas corporals, he intrada en son logis de sa contemplacio,
se dilata he fay enayssi coma una scala de se meteys per montar a
contemplar Dieu. Per la quala contemplacio I’arma es enflamada
ad amar los bes celestials, spirituals he perdurables. He reguarda
de loinh totas las causas temporals enayssi coma si non ero ponch.
He quant nos volem venir a la conoyssensa de Dieu per las
creaturas, nos devem primieyramen pensar que el no es ponch
corporal ni censible ni ymaginable ni intelligible, he en otra que
son esser non es ponch coma aquel de las creaturas. He per so
devem vostar totas aquestas causas creadas de nostra arma, totas
veguadas, segon que dis sant Danis’' del stat d’aquesta vida, que
es emperfiech, nos en podem fayre nostra scala a montar a Dieu,
quar pueys que nos vezem tant de beutat he de bontat a las
creaturas, la quala Dieu nos comanda mensprezar, he que el las ha
fachas per nos servir, nos devem pensar que lo abysme de la
bontat he de la beutat, he perfectiou de Dieu es incomprehensible;
he aysso es la nivol he lo tro ont Dieu habita, sego la Scriptura,
lay ont Moyses intrec, he per so a la luminieyra
incomprehensibla. He no cove pas primieyramen comensar a la
vida contemplativa mas del labor de la activa venir al repaus de la

*! Dionysis ou Denis, patron de Paris, mort en martyr en 258 apr. J.C.



37

contemplativa he de las vertutz morals he theologals he
speculativas.

Aras digas, doncquas: “Paubra arma, per que es tu enayssi
occupada a las causas vanas, he tot jorn demoras paubra he (f.
121r) affamada?”. Layssa donc lo cami ple de labor he infructuos,
he enten ad amar aquest sobira be al qual es tot be, he el te soffira.
Doncquas, aquel es ben paubre he malhurat qui ha totas
habundansas dels bes temporals he totas las sciencias, he no ha
ponch conoyssensa d’aquel veray be. He si el ha totas las causas
davant dichas he aquesta conoyssensa per totas aquelas causas, el
no val res de melhor, mas solamen per aquest sobira be. He per so
el dis en lo evangeli, parlan de Dieu son payre. “La veraya
conoyssensa,” dis el, “de te he de me es la vida pe:rdurabla”.32 He

lo propheta dis: “ Ieu seriey resaciat quant ieu veyriey ta gloria”.”

Quossi devocio actuala he sensibla no es pas tant a
prezar coma adherer a Dieu per bona voluntat.

No te qualha gayre de aver devocio actuala ho dolsor
sensibla en lagremas, mas tant solamen tu puescas esser unit a
Dieu en te per entendemen he bona voluntat, quar sus totas causas
play a Dieu I’arma que es neta de fantasias, ymaginacios he
similitutz de causas creadas. Hun religios deu esser estranh de tota
creatura, affi que solamen he uniencamen he delieuradamen en el,
el puesca entendre he vaccar he adherer a Dieu. He per so
renuncia a tu meteys, affi que uniencamen he franquamen tu
puescas enseguir nostre Senhor Dieu Jésu-Christ, qui verayamen
fonc paubre, obedien, cast e humial, he crucificat, he soffric tant
en sa vida he en sa mort que plusors en foro scandalisatz, coma
claramen appar per lo Evangeli. Quant I’arma es separada de son
cors, ela no fa compte qu’el en sia fach maldich ho desprezat, ela
no s’en dona res de totas causas. He enayssi te deves tu mantener
envers ton cors coma si la arma no hy era plus, he penses tot jorn

32 Jean, V, 25.
33 Cf. Psaumes, XVIIIL, 15.



38

en Dieu he al be de ton arma he a la vida perdurabla. He arresta
tot jorn ta pessa en aquel sobira be, del qual Nostre Senhor dis en
(f. 121v) lo Evangeli: Porro unum est necessarium.”* He si
enayssi ho fas, tu sentiras gran gracia a desunar ton cors he ton
arma de fantasias he a venir a simplessa, tala coma Dieu la te
demanda. He deves saber que aquest es hun sobira be he es
tresque presan a te, si tu metes pena a te desunar de totas fantasias
he de totas autras implicatios he tu lo sentiras be, quar tu te
trobaras despachat he de[s]unat per vaccar he adherer a Dieu
uniencamen, he seras unit a Dieu en totas las causas que te
poyrian advenir he que hom te poyria fayre, enayssi coma ero los
benezectes martirs elevatz he amicx de Dieu qui desprisavo totas
las tribulacios corporals he temporals, he pensavo que tota™ la
securitat de lor arma era solamen en Dieu; he ero si unitz a Dieu
per bona voluntat que els despresavo totas las causas d’aquest
mon, coma si lor arma fos separada del cors.

Aras pensa donc quant val he pot valer bona voluntat unida
en Dieu, quar ela es enayssi coma una separacio spirituala del
cors he de I’arma. He adonc 1I’ome reguarda son cors de luenh,
coma si el no era ponch sieu, he mespreza totas injurias he
adversitatz que li so fachas, coma si elas ero a hun autre ho ad una
bestia; quar aquel qui adheris lealmen a Dieu es hun sperit en el.
Aras, doncquas, guarda te be que jamay tu no auzes pensar ni
ymaginar davant Nostre Senhor Dieu causa dont tu aias hanta
davant los homes per la presensa de Dieu, que ve totz los secretz
del cors. El cove, doncquas, eslevar he adressar totas nostras
pessas solamen en Dieu, he lo reguardar de[l] huelh vieu de nostra
arma, coma si no hy avia que el en tot lo universal, he coma aquel
que es tot nostre be, he adherer ad el he prendre nostra delectacio
he fruicio en el, en tant que lo es possible en esta vida, he aysso es
lo perfiech comensamen de la vida perdurabla.(f. 122r).

** Luc, X, 42. La citation se référe a Marie qui préféra écouter les mots de
son fils plutdt que de préparer son repas.

» MS., totas las — le s de las est barré. Originairement le scribe avait écrit
totas las tribulacios.



39

Quossi hom deu resistir a las temptacios he recebre
pacienmen las tribulacios.

Degun no ve a servir Dieu puramen que no sia esprohat per
forsa de temptacios he tribulacios. He per so en totas temptacios
tu deves tener aquesta manieyra, quant es de las temptacios de
blasphemia, per certa que tu no podes prendre melhor remedi
contra elas que portar pacienmen en humilitat tant que playra a
Dieu las te cometre. He si las blasphemias so tresque pudentas he
abhominablas he horriblas, tu no podes jamay prendre plus certa
ni melhor remedi contra elas que no'n fayre conte, he las
mesprezar he las reputar per non-res; he no las imputes ponch a
te, ni no hi informes consciencia, ni no te endenhes confessar tant
coma elas te desplayran. He no doptes ponch, quar, quant lo
Dyable, que es tresque ergolhos, veyra que el es mesprezat, el no
ho poyra portar; el s’en fugira he te layssara en pax, quar no fara
compte de talas causas ni plus que de moscas que volo davant tos
huelhs, contra la voluntat, es lo sobira remedi.

Aras, doncquas, si tu te donas be guarda lo veray servitor de
Jésu-Christ, lo sobira qui es mes en cappa de sprohar de no se
esmoyre pas si laugieyramen a fugir davant la ma de nostre
Senhor Dieu, qui lo vol esprohar; he no murmura ni no se planh
per la vexacio de una paubra mosca ho de una laugieyra
temptacio, suspicio, tristicia ho detractio, ni per deguna autra
adversitat, coma el sia enayssi que totas aquestas causas puesco
esser surmontadas he cassadas per bona voluntat solamen
eslevada en Dieu ; quar per bona voluntat home es en la possessio
de Dieu he en la gracia he perfectio dels santz angels. En outra,
tota temptacio es surmontada he vencuda per bona voluntat ayssi
laugieyramen coma una mosca es cassada del visatge an la ma.
Pax, doncquas, sia en los homes per bona voluntat, quar hom (f.
122v) no pot offrir a Dieu causa plus acceptabla que bona
voluntat: bona voluntat en la arma es comensamen de totz bes he
de totas vertutz, he qui ha bona voluntat seguramen el ha tot quant



40

que ly es necessari per ben vieure. He si tu as la voluntat he lo
dezir, he tu no potz perfayre en obra, Dieu es tot conten he t’en
donara lo merit. Dieu ha ordenat una ley eternala, inennarrabla,
ferma he establa; so es que en la voluntat es tot lo merit, he, segon
lo merit ho demerit de la voluntat, sera la gloria ho lo turmen en
Paradis ho en Infern. Dilectio he amor de Dieu es una granda
voluntat de servir a Dieu una dolsa affectio de ly esser plazen, hun
ferven dezir de sa fruicio.

Aras finablamen deves saber que esser temptat he aver de
las temptacios no es peccat, mas es materia de exercir vertutz he
de acquirir merit, affi que home humial he esprohat per
temptacios sia dispauzat a grans bes, coma enayssi sia que la vida
del home sus terra es una cavalaria spirituala per combatre he
acquirir merit per venir a la veraya pax eternala.

Quossi la amor de Dieu res de gran effiech lay ont ela es.

Coma causa veritabla el sia enayssi que totas las causas
davant dichas he totas autras causas necessarias al salvamen no
puesco ni mielhs ni plus laugieyramen, ni plus profitablamen
esser perfaichas que per la amor de Dieu, per la quala es supplit
tot defaut he indigencia de las causas necessarias a nostre
salvamen, he per la quala hom ha tota habundancia de gracia. So
es lo sobira be, quar amor solamen es la causa per la quala nos em
convertitz he transformatz en Dieu, he per la quala nos adherem
he sem unitz ad el per esser hun sperit amb el aqui per gracia he
de la per gloria en el, de el he per el, quar el no repausa si non en
aquel que el ama, (f. 123r) he el ama aquel dont el ha plenaria he
pacifica possessio; he aquel es lo plus gran davant Dieu que ha
plus de caritat he de amor. Caritat es lo cami he la via per la quala
Dieu ve ad home, he home va a Dieu; he Dieu no pot aver lotgis
ni demoransa la ont no es caritat. S1 nos avem caritat, nos avem
Dieu, quar Dieu es caritat. El no es re plus actios, ni plus social ni
plus penetrable que amor, quar amor no se repausa ponch jusquas
que ela aia totalmen penetrat he profundat tota la vertut de la



41

causa amada. He si vol fayre une meteyssa causa am la causa
amada en tant que es possible, he no pot soffrir moyan entre el he
la causa amada. So es Dieu, he de totas sas poyssansas tant ad el,
he no pot repausar jusquas que la aia trespassat he que cla sia
venguda ad el he en el.

Amor es vertut unitiva he transformativa, he transforma
’amant en la causa amada® en tant que es possible.
Primieyramen quant a las poyssansas apprehensiblas, so es a
ssaber quossi la causa amada es en lo amant he quossi el s’en
remenbre an granda dolsor he delectacio. He enayssi coma lo
amant se esforsa non pas tant solamen al deforas de conoysser he
dicernir lo dedins he intrar spiritualmen jusquas al cors de son
amic, mas, quant a las poyssansas, la causa amada es dictada esser
en lo aman, en tant que ela es en son affectio he conplazensa he
joyosa delectacio enracinada per lo dedins, enayssi lo aman es en
la causa amada de tot son dezir he de tota sa conformitat segon
hun meteys voler he no-voler, si no so que la hun vol he I’autre
vol, si la un se engauzis he 1’autre tant be, si la un es triste he
I’autre tant be, coma el se amortira ad el, quar dilectio es forsa
coma la mort: ela met lo aman fora de ela he lo colloca en la
causa amada, he lo fay adherer ad ela per dedins en tant que es
possible, quar I’arma (f. 123v) es plus la ont es son amor que ela
no es al cors al qual ela dona vida, quar ela es la causa amada
segon la propria natura, razo he voluntat; mas al cors al qual ela
dona vida, ela tant solamen, segon que ela es forma del cors, la
qual causa cove ayssi ben a las bestias.

Aras, doncquas, el no es causa que nos puesca retrayre de
las causas exterioras he sensiblas he remenar en nos he de nos he
en Nostre Senhor Jésu-Christ, he d’aqui nos tyrar en causas
celestials he divinas que es la amor de Dieu he lo dezir de sa
dolsor a sentir he a gostar la presencia de la divinitat de nostre
Senhor Jésu-Christ. Enayssi donc el no es causa que puesca

%% 1dée bien adoptée par le Catalan Raymond Lulle dans son Llibre d’Amic
e Amat qui se trouve dans son roman Blaquerna.



42

eslevar I’arma de las causas de la terra a sa altesa del cel que la
forsa d’amor, ni jamays hom no pot venir a la sobirana beatitud, si
no es provocat per amor he per dezir, quar amor es la vida he lo
vestimen he la perfectio de ’arma, he en amor es contenguda tota
la ley he tota perfectio, he en totz los prophetas he totas las
sanctas scripturas, enayssi coma dis lo apostol en bel-cop de locx.

De la qualitat he utilitat de oracio.

Coma el sia enayssi que del tot nos em insufficiens a las
causas davant dichas, he a totas autras bonas obras, ni no avem
causa que nos puescam offrir a nostre Senhor Dieu que no sia sua
presentamen, del qual ve tot be, exceptada solamen una causa.
Enayssi que de sa sancta boca he per son sanct exemple, el li ha
plagut nos ensenhar, so es que en tot cas, en tota fortuna, en totas
necessitatz nos recorram a sa sancta oracio coma paubres
peccadors, miserables, malautes he soffrachuros de tot be, subgetz
he servens enutials, he sos paubres enfans indignes de nos
talamen desolatz, he en profunda humilitat de sperit nos
perseverar davant sa tres sancta magestat en temor he en amor, en
affectio denudada he vigor, he compausa he recuelh totas hantas
de nostra paubra vida en gran dezir (f. 124r) he ardor he
gemissemen de cors en simplessa he lialtat de sperit, 11 fazen
nostra supplicatio, he en plana confizansa ly expausan nostras’’
necessitatz, he los perilhs ont nos em environatz de totas partz, he
enayssi an granda fe he segura confizansa unimen he
absoludamen nos offrem he comettem totalmen ad el, coma
verayamen en totas causas nos em seus he non pas nostres, affi
que en nos sia acomplit aquo que dis nostre benezecte payre,
Ysaac, qui parla d’aquesta oracio, enayssi dizen: “Adonc”, dis el,
“nos serem en Dieu he nostre Senhor Dieu solamen en nos en
totas causas”.

Quant aquela perfiecha dilectio dont el nos ha amatz sera
intrada en nostre cors he affectio, la quala causa sera be

3 .
7 MS., nostins



43

acomplida en nos quant tota nostra amor, tot nostre dezir, tot
nostre studi, tot nostre labor, totas nostras pessas, tot tant que nos
vezem he que nos parlam’ no sera’ autra causa que Dieu, he en
Dieu, he que aquela veraya unitat que es del payre al filh he del
filh al payre sera intrada en nostre cors he en nostra arma. He
enayssi coma el nos ha amatz de pura he indissolubla caritat, nos
siam joingz ad el per perpetuala he inseparabla dilectio totalmen,
que tot quant sperem, que nos entendam, que nos obrem, no sia
autra causa que Dieu he en Dieu. He aysso deu esser tota la
entencio he lo labor he la fi del home spiritual, affi que en aquest
paubre cors mortal el puesca possessir la ymage he Ila
ressemblansa de la beatitud perdurabla, he que el puesca en aquest
mon alcunamen comensar a gostar las arras d’aquesta vida
celestial he conversacio gloriosa; he aysso es la fi de tota
perfectio. So es que nostra arma sia subtila, depurada, denudada,
attenuada, he assecada de la set™, so es de I’affectio de totas las
causas carnals he terrenals, he eslevada a las causas spiritualas,”'
talamen que tota la voluntat de nostre cors he tota nostra
conversacio sia una continuabla oracio. He quant 1’arma aura
enayssi coma despauzada la substancia terrenal, he que ela (f.
124v) sera joincta a Dieu, al qual ela deu esser tot jorn unida, he
del qual, qui es lo sobyra be, una petita separacio li deu esser una
mort, he ela sera fundada en la pax he tranquillitat davant meza,
he desligada de totz los lyams de las passios carnals, he que tota
sa entencio sera adherida he unida en aquel sobira be. Adonc sera
acomplit so que dis lo appostol,* la ont el nos amonesta de obrar
sens intermissio, SO €s sens cessar, eslevan a Dieu en totz los locx
las mas puras, so es las affectios sens ira ni malicia de cors, he
enayssi lo sperit depurat he astrech de totas causas terrenals, he

¥ MS., he que nos parlam répété comme he que nos parlem.
** MS. ni sera no sera.
“'MS. sech. 1l est vraisembable que 1’original portait la forme sec pour set
« soif », qui fut ensuite €crit sech. On trouve dans la Vie de Sant Frances,
éd. Arthur 1955:14, « la set de sa avaricia ».
41 ..
MS., spirituals.
2 peut-étre Romains. XV, 30.



44

reformat a spirituala he angelica similitud, qualque causa que el
receba en el, ho que el tractara ho fara, aquesta oracio sera tresque
sancta he tres bona he tresque perfiecha; he si continua sens
cessar, enayssi coma el nos dis despueys lo comensamen, ¢l te
sera ayssi aysada causa he ayssi prompta en ta recollectio te
eslevar en contemplacio, he sentir de la dolsor he bontat de Dieu
coma vieure en natura.

Quossi nos devem recorre a testimoni de nostra consciensa en
tot jutjamen, he que hom fara ho que dira de nos.

La gracia per pervenir a la perfiecha puritat spirituala de
I’arma, he tranquillitat he veraya pax en Dieu pot molt profechar
en aquesta manieyra; so es que en tota causa que hom digua, ho
que hom sent de nos, ho que hom nos fa tot jorn pacificamen,
retornem a nostra consciensa. He aqui astrech de totas causas he
totalmen reculhir en nos, metam aquo en la conoyssensa de veritat
davant nos, he nos trobarem he veyrem claramen que el no
aprofiecha res, mas nos notz molt grandamen si nos em lauzatz he
honoratz per lo deforas he al dedins, en la conoyssensa de veritat
nos em colpables he peccadors. He enayssi el non aprofiecha res
ad una persona, si hom lo lauza per deforas, he sa consciensa lo
accusa per dedins. Ayssi be, per lo contrari, el no met res ad alcun
si el es mesprezat, vituperat ho persequtat (f. 125r) deforas; he
totas veguadas el es davant Dieu ignoscent he per lo dedins, mas
se deu molt engauzir en son sperit en silencia tranquilla he en
paciencia, quar deguna adversitat no pot nozer la ont el no hi ha
iniquitat, he enayssi que el non es degun mal impunit, he non es
degun be que no sia remunerat. Aras, doncquas, no volem pas en
los yppocritas recebre presentamen nostre loguier per las
lauzenguas humanas, mas attenden a la receptio de nostre Senhor
Dieu, non pas temporalmen mas en vida perdurabla. Doncquas, el
appar claramen que no es causa melhora ni plus segura que en
tota tribulacio, en tota causa que poyria advenir, he en tota
necessitat retornar he intrar al secret de nostra consciensa, he aqui
apelar a nostra ajuda nostre Senhor Jésu-Christ, qui es lo veray



45

adjutor he consolador en totas tentacios he tribulacios, he aqui nos
humiliar davant Dieu en confessan he reconoyssen nostre peccat,
he lauzar Nostre Senhor he nostre Payre, que nos corregis he nos
consola, he oltra aquo penre™ he recebre seguramen totas causas
singularas ho universals, en el ho als autres prosperitat ho
adversitat, coma de la ma de la divina providencia infallibla he
disposicio paternala. He d’aysso s’ensec la remissio dels peccatz,
repulsio de mals, infuzio de dolsor he de securitat, atractio he
esforsamen de gracia he de misericordia, familiaritat he
habundanta consolacio de Dieu, he ferma adhesio he unio en el,
mas que no vuelham pas ressemblar an aquels que per ypocrizia
coma los Pharizieus se voliou vendre plus que no valiou, he se
esforsavo de apparer al deforas davant los homes autramen que la
veritat no era per dedins.

He aquo es tres sobirana he aulta folia, he enayssi coma una
henrageria, queris he vol aver la lauzenga humana he la gloria
dels autres, he esser remplida per lo dedins de tresque greus he
abhominables peccatz, qui corr tot jorn apres los peccatz, coma
enayssi sia que els fugio davant el he cazo tot jorn de peccat en
peccat. Aras, doncquas, (f. 125v) aias tos peccatz he tos mals
davant tos huelhs, he te conoys sot he ydiota, affi que tu te
puescas humiliar, he no refuzes pas esser reputat dels autres
tresque vial he indigne he tres malvolgut; he enayssi coma una
causa que res no val si no a gietar foras per tos horribles he
tresque greus peccatz he mals innumerables. He per so reputa te
entre los autres, coma la ordura entre lo aur, coma la malvada
herba entre lo fromen, coma la palha entre los gras, coma lo lop
entre las fedas, he coma Sathan entre los filhs de Dieu. Aras,
doncquas, no desires jamays esser honorat dels autres ni preferit
als autres, mas de tot ton cor he de tot ton sperit fugis tot jorn de
tota ta poyssansa aquel vere mortal de la lausenga, reputacio,
jactansa he ostentacio, affi que juxta lo dit del propheta, “Lo

. . 44 .
peccador no sia lauzat en sos dezirs”.” He un autre propheta dit:

. MS., prene.
4 Psaumes, CXL, 8.



46

“Aquelses que te lauzo te decebo he te empacho grevamen de ton

bon cami”. He Nostre Senhor, en lo evangeli, dis a sos amys:
9 b

“Engaussises vos quant los homes vos maldiran he mesprezaran

b

.o . 45
quar vos en aures la benedictiou de Dieu”.

Quossi lo despresamen de si meteys pot esser causa he quossi
el es profitable.

De tant coma home conoys plus perfiechamen sa vilitat he
son deffaut, de tant es el plus dispauzat ad aver he conoysser plus
claramen los secretz de Dieu he las causas spiritualas, he de tant
que per la amor de Dieu de veritat he de justicia, el es plus vila en
sa consideracio, de tant davant Dieu es el plus precios. He per so,
doncquas, laborem de tota nostra forsa he de tot nostre dezir nos
reputar tresque vials he creyre que nos em indignes de tantz
benefficis de Dieu; nos desplassia per esser plazens a Dieu voler
esser reputatz dels autres tresque indignes he tresque vials, no
esser ponch esmogutz per injurias ni per afflictios que hom nos
fassa frevols ni indignas, ni envolopatz de diversas pessas (f.
126r) contra aquels qui las nos fan, mas creyre franquamen de
bon cor que nos em de totas injurias dignes, vilipencios,
flagellacios, dejectios, quar, a la veritat, aquel solamen es en
veraya penitencia he en plor davant Dieu he, segon Dieu, qui no li
qualria de esser amat ni honorat dels autres he no refuza ponch,
mas appetis he dezira de esser malvolgut, desolat he mesprezat en
la fi, affi que el puesca veritablamen esser humial, he en puritat de
cors adherir solamen a Dieu, totas veguadas, ad amar Dieu sus
totas causas, he aver error de si meteys, he dezirar esser mesprezat
dels autres, no es pas requirit gran labor per deforas ni forsa
corporala, mas sollicitutz de cors he tranquillitat de sperit, labor
de cors he repaus de pessa, affi que per lo labor del cors he la
affectio de I’arma el se forsvie he separe de aquestas causas
corporalas, he si giete he se esleve sus el, he enayssi monta a las
causas celestials he divinas, quar, aquo fazen, nos nos mudam he
transformam en Dieu, he principalmen quant nos deziram de tot

* Matthieu, V, 11.



47

nostre cor ses jutjar ny condempnar ni mensprezar autre esser en
la extimacio de totz en obprobri coma una causa tresque vila,
avisatz que nos amem plus que totz en error de nos coma de una
ordura tresque pudenta que esser en habundancia de deliciis, ho
que esser lauzat he exalsat de totz, ho esser en qualque corporala
he*® transitoria joya ho prosperitat; quar nos no devem dezirar en
aquesta presen corporala he mortala vida autra consolacio que,
sens cessar, planger he plorar nostras offensas he nostres peccatz,
he laborar a las esfassar, he de jorn en jorn nos emendar he
adnichilar, he dezirar de plus en plus esser dels autres tot jorn
reputatz plus vials, he en tota nostra vilitat nos reputar indignes de
tot be he de tota la vida dont nos uniem, affi que en aquesta
humilitat nos puescam solamen plazer a nostre Senhor Dieu he lo
amar solamen, he adherer en el sus totas causas, quar no devem
aver amor ni affectio si no que (f. 126v) a nostre Senhor Jésu-
Christ. Qui sol repausa hom no deu repauzar en nostra affectio ni
aver cura ni pensamen d’autra causa que de el en la senhoria he
providencia de el, quar totas causas universalmen so, he an lor
esser de el, per el he en el.

Aras, doncquas, d’ayssi en avan, no aias plus pensamen de
acquirir delici[i]s ni lauzengas, mas plorar del profont del cors, he
si tu no podes plorar, tu deves aver granda dolor per ta dura
obstinacio. Si tu ploras, no cesses ponch de plorar an granda
lamentacio, quar tu en as be causa he materia per tas grandas
offensas he peccatz infinitz. He coma aquel que es condampnat a
mort no se mayna gayre de la disposicio del borreu, mas solamen
de son fach, aquel que es en veraya penitencia, en plor he
lamentacio davant Dieu no se mayna ni de delici[i]s ni de gloria
ni de ira ni de indignacio ni de amor ni de zizania ni de deguna
autra causa, mas que los puesca empachar de son prepaus; he
enayssi coma el ha differencia entre los logis de aquels qui so
condampnatz a mort he aquels dels innocens. Semblanmen deu el
aver differencia entre aquels que an fachas las grandas offensas
obliguadas a la dampnacio de Infern he aquels que no las an

* MS., la phrase mortala vida rayée.



48

ponch comesas si grandas, ho que so innocens; autramen el no hi
auria ponch de differencia entre los colpables he los innocens en
la satisfactio, he, totas veguadas, ela deu esser molt granda segon
la justicia de Dieu, quar, si autramen era peccat de injusticia,
serian en plus granda libertat que innocencia. Per so, doncquas, tu
deves renunciar a totas causas he te desnudar, mesprezar he
esquivar totas causas qui poyrian ton cami empachar, affi que
planamen he lealmen puescas metre bon fundamen en ton
hedifici, so es plor, lamentacio he penitencia. Doncquas, aquel
que en veritat ama Jésu-Christ, he lealmen he plora apres el, he lo
porta al cor he al cors, he que ha veraya dolor de sos peccatz he
offensas, he que lialmen he en veraya fe pensa a las joyas de
Paradis (f. 127r) he als turmens de Infern, he al gran he darrier
jutjamen eternal. He qui perfiechamen se te en la pahor de
memoria de sa mort, aquel no aura plus cura ni pessamen de
deguna autra causa; he aquel qui dezira he lealmen labora a
pervenir a Dieu, he en aquesta he en aquela benurada perfectio
per lo cami davant dich, qui es be possible he aysat, he, an la
ajuda de Dieu, deu pensar en el, que cascun jorn que el no sera
maldit he vituperat he mezprezat, el encort hun molt gran
dampnatge. He sapias que la persona qui es en veraya franqueza
de sperit he en puritat de cors, he qui es adornat de vertutz, no
suofre en el degun vici; no es passionat ni turbat de deguna causa
que hom li puesca dire ni fayre. Pensa, doncquas, que tu es ja
mort plus que tu no doptas ponch que de necessitat, en breu te
cove morir. Finalmen, tu as ayssi argumen he probacio de totas
tas cogitacios, paraulas he operacios, si so segon Dieu, so es si
aquestas causas he lo proces de aquesta doctrina te play; he si tu
t’en trobas plus humial he plus reculhit en tu he en Dieu, he plus
confortat en gran dezir de venir en aquesta perfectio. He si
autramen tu ho trobas en tu, tu deves aver ton fach suspectos que
no sia ni segon Dieu ni a ton salvamen.

Quossi la providencia de Dieu se exten a totas causas, etc.



49

Affi que nos puescam ses empachamen, seguramen he
uniencamen en pax he tranquillitat de sperit, esser joingz he unitz
a nostre Senhor Dieu, he transformatz en el, he fermamen adherer
en el en prosperitat he adversitat a la vida he a la mort, el es de
necessitat cometre totas causas, qualas que sian, ses dissentir, ni
ses discernir ni ses doptar en sa divina providencia infallibla; he
S0 es be juzo que enayssi sia, quar so es aquel sol que dona a totas
causas esser he poder, obras, sustancia, vertutz he operacio, beutat
he manieyra en nombre, en pres he en mesura. He enayssi lo
medici artificial presuppausa lo miralh de Dieu lo Creador,
Conservador, Ordinador he Administrador, per so que en el es
poyssansa infinida, (f. 127v) sapiencia, bontat he essencialitat,
misericordia, justicia he veritat, caritat innumerabla, eternala he
ses mezura. Doncquas, deguna causa no pot durar en son esser de
sa propria vertut si non en la vertut de Dieu, primier momen,
primier comensamen, qui es causa de tota actio he obra en tota
operacio, hoc, quant es a I’ordre que Dieu ha mes a las creaturas,
el provezis encontinen a totas sas creaturas jusquas a las menres
dessus la terra. Doncquas, deguna causa de la plus granda jusquas
a la plus petita no pot esquivar ni fugir a la providencia de Dieu
eternala, sia a las causas naturalas ho voluntarias, de fortuna ho de
aventura, ho de fach appetis. Mas Dieu no poyria fayre causa que
no vengua a ’ordre de sa providencia, enayssi coma el no poyria
fayre causa que no sia subgecta a son operacion. Doncas, la divina
providencia se exten a totas causas en general he singulars en
special, jusquas a las menres he tresque petitas pessas de nostre
cor. He per so dis lo apostol: "Gettatz totas vostras sollicitutz en
el quar el ha la cura de vos”.*’ He lo propheta: “Ieu te dic, met ta
pessa en Nostre Senhor he el te noyrira”.*® He lo ecclesiastic
sacerdos dit: “Aras reguardatz totz entre vos, filhs de Adam, a
vostras sollicitutz, quar degun non ha agut speransa ni confizansa
en Nostre Senhor, que sia vengut a confuzion, degun non ha

71 Pierre, V, 7.
¥ Cf. Jérémie, III, 15; Osée, IV, 16; Ezéchiel, XXXIV (la plupart du
chapitre).



50

perseverat en la observansa de sos comandamens, que no li aia
soccorregut quant ne avia besonh.” He Nostre Senhor en lo
Evangeli: “No vos sollicites ponch,” dis el, “que vos manjaretz ni
que beures, quar Dieu vostre veray Payre sap be que vos qual”.*’

Doncquas, tota causa tant granda que ela sia que nos
demandarem a Dieu an perfiecha confizansa, ses degun dopte el
nos donara juxta aquo que dis la scriptura Deuteronomii etc.:
“Tota la terra que vos poyretz marquar he caminar sera vostra,
quar aytant coma una persona poyra estendre lo pe de sa
confizansa en Dieu, (f. 128r) aytant Dieu li donara,”* quar nostre
Creator he nostre Dieu habunda tant en pietat he misericordia que
a cascuna gracia tant granda, sia ela que nos poyrem estendre lo
pe de nostra confizansa ses degun dopte, ¢l la nos donara, quar el
ha dit en lo Evangeli, Mart., XXI, 22" “Tota causa que vos
demandaretz en oracio, crezas ses degun dopte que vos la auretz”,
he vos sera concedida he autrejada, he de tant coma nostra
confizansa sera plus forta he plus presenta envers Dieu, he de tant
coma en humilitat he reverencia ela se eslevara plus violentamen
en Dieu, de tant plus tost he plus seguramen he plus abundosamen
ela empetrara he aura so que ela demanda he que ha speransa
d’aver. He si per la multitud dels peccatz aquesta confizansa era
retractada he lascha pensar que aquel que es en aquel ponch, es
que de totas causas so possiblas a Dieu, he aquo que li play es de
necessitat que sia fach. Ayssi be aquo que li desplay es impossible
que sia fach, he que aysada causa li es perdonar innumerables
peccatz, tant que sian enormes, coma un sol peccat, he enayssi
coma un paubre peccador de se meteys no se pot relevar ni sortir
ni desligar dels innumerables peccatz, semblanmen no pot el de
hun sol peccat; quar nos no podem de nos meteys non pas tant
solamen ni fayre degun be, mas nos no lo podem pensar. He si
alcun be ha en nos, el no es pas de nos mas de nostre Senhor
Dieu, del qual ve tot be. Totas veguadas, so es de molt plus

* Luc, XI1, 29.
>0 Deutéronome, XI, 24.
> Matthieu, XXI, 22. L’attribution n’est pas claire : je 1’ai donc changée.



51

periculosa causa esser envolopat he liguat en plusors peccatz que
en hun sol, quar la justicia de Dieu no layssa degun mal impunit.
He cascun peccat mortal de rigor de justicia es digne de pena
infinida per so quar es contra aquel qui es digne de reverencia,
dignitat he honorificencia infinida. Aras, segon que dis sant Paul,
Nostre Senhor senha he conoys aquels qui so de sa part,”” he qui
finablamen devo demorar amb el. He aquo es impossible que
alcus de aquels perisca entre degunas tempestas, errors, scandols,
scismas, (f.128v) heresias, persequcios, discordias, tribulacios,
adversitatz, tentacios, qualas que sian, per so que lo nombre de
aquels elegitz he lo terme dels meritz es eternalmen he
immutablamen en sa conoyssensa talamen que totz mals he totz
bes, propris he estranhs, prosperitatz ho adversitatz, lor so
convertidas en be, he finablamen appareran en lor gloria; mas
aquels que auran passat per las grandas adversitatz he temptacios
appareran plus glorios.

Comettam, doncas, seguramen, entieyramen, plenariamen,
finablamen totas causas universals he singulars en la divina
providencia infallibla, quar el layssa, soffre he permet fayre los
mals, quals que sian tant grans, ni en qualque manieyra els sian
faytz, si non ho permetia, ni en autra manieyra no podo esser
faytz, si no en tant que el los permet he suoffre, quar el pot he sap
he vol los convertir he dispausar. Quar enayssi coma per sa
operaciou totz bes so faytz, ayssi per sa permissio totz mals so
layssatz far per los convertir en be, coma dit es, affi que en aquo
apparesca sa poyssansa, sa clemensa per nostre Reparator, Jésu-
Christ, Nostre Senhor he Maestre. Ayssi sa misericordia, sa
justicia, la vertut de sa gracia he lo defaut de natura, la beutat del
universal en la companhia de las causas oppositas, la lauzengua
dels bos, la malicia he la pena dels malvatz, ayssi al peccador la
conversiou, constrictio, confesio he penitencia. Ayssi la dolsor he
benuretat, pietat he caritat infinida de Dieu he la lauzengua de sa
bontat inextimabla; totas veguadas, en aquels que fan los mals no
lor es pas tot jorn tornat en be, mas comunamen en gran perilh he

211 Timothée, 11, 19.



52

en tresque gran mal es esser privat de la gracia de Dieu
presentamen he de la gloria perdurablamen, he encorre la offensa
de Dieu he esser obligat a la pena de Infern eternala, de la quala
nos vuelha guardar he deffendre nostre Senhor Dieu, Salvador he
Redemptor, Jesus, qui vieu he renha en Dieu lo Payre en la unitat
del Sant Esperit, .i. Dieu en tres personas, al qual sia lauzor,
honor he gloria per infinita seculorum secula. Amen.



53

Deuxiéme traité (f. 129r)
Série de préceptes religieux
Introduction

Cette thése minuscule est, en quelque sorte, un post-
scriptum aux pensées d’Albert sur 1’acquisition de la perfection
qu’il nomme Jésus I11. Il commence par déclarer que I’homme a
trois devoirs : s’humilier, se souvenir de la Passion de Jésus et
méditer sur la persécution des saints. Les méditations elles-
mémes sont triples : la naissance et la mort de Jésus en mémoire
des grands bénéfices de la Rédemption, les efforts d’émuler les
saints et autres martyrs, sur leur mépris du monde, ainsi que leur
vie de charit¢ dans I’amour de Dieu et la contemplation des
choses célestes. En revanche, Albert veut qu’on soit heureux pour
la gouvernance du monde et ses créatures. A la fin on devrait
suivre saint Paul pour demander a étre avec Jésus-Christ dans sa
gloire.

Texte

Jesus II1.

Tres causas so las quals hom deu excercir he continuar he
ambrassar. Primieyramen, de menespresar si meteys he aver
consideracio propria he special de sa miseria he fragilitat, he de sa
miserabla condicio he vilitat.

Segondamen, de aver memoria he consideracio am tres
granda compassio de la mort he de la passio de Jésu-Christ, notre
Redemptor, lo qual es estat mes en la crotz > per nos autres
peccadors, he ha preza he suffertada la dita sua mort he passio
virtuosamen, he am gran victoria per redemptio de nostres peccatz
he de tot humanal linatge.

53 . . .
Le scribe dessine la croix.



54

Tersamen, de aver memoria de la persequcio dels sanctz
martirs he confessors, he considerar quossi, per la amor de Dieu,
an tenguda vida sancta apostolica he evangelical continuablament.
He aquestas tres causas dessus dichas deves grandamen desirar he
an grans suspirs, he las demandar a Dieu. He majorment apres
que son ditas las horas del jorn.

Item, deves notar que tres causas so las quals hom deu
soven meditar he pensar. Primieyramen, que aias en memoria los
grans beneficis de la Redemptio, so es assaber quossi nostre
Senhor Dieu, Jésu-Christ, ha presa carn humana en lo ventre
virginal de la gloriosa Verges Maria, he quossi es estat passionat,
mort, crucificat he sebelit, he quossi es resuscitat, he enapres al
cel s’en es pojat.

Segondamen, deves considerar lo stamen he la vida dels
santz apostols martirs he confessors he virgis he dels autres santz,
quossi an viscut en aquest mon, he quossi mantenen so en gloria
per las obras meritorias que an faytas. He aysso deves far, a las
fis, que te conformes am los dichs santz en tas obras he
CONVersacios.

Tersamen, deves considerar en qual manieyra los ditz santz
an mensprezat lo munde, ni an curat en deguna (f. 129v) manieyra
d’aquel en lo amar desordenadamen, mas an tostemps viscut en
caritat he en la amor de Dieu he en contemplacio de las causas
celestials he en jubilacio he gran alegrier de lauzar Dieu,
considerans los grans beneficis de la creatio he de la nostra
Redemptio he de la gubernacio continuabla del mon he de totas
las creaturas, ni avian lo cor ni lor ententa al mon, se no que tant
solamen en las causas divinals, ni sospiravan en re, s€ no que
esser am Dieu continuablamen, he de esser en la sua gracia he
amor en resemblan lo appostol sanct Paul, que demandava la
dissolucio de son cors he esser am Jeésu-Christ, en disen: “Cupio
dissolui et esse cum expositio,” que vol tant dire coma se disia:
“Ieu demandi la mort corporal he la dissolucio he separacio del



55

cors he de la arma, he esser am Jésu-Christ, en lo qual son totz
lors thesaurs de sapiencia™ he de gracia de tota gloria he de tota
jocunditat”.

He si tu voles ben considerar aquestas causas dessus dichas,
el sera fora-vostada de tu tota obscuritat he ignorancia, he ton
entendemen sera illuminat de vertadieyra sapiencia he claritat, he
la tua voluntat sera emflamada de amor de Dieu he de gran caritat.
He conoysseras lo stamen de la Gleysa del comensamen entro a la
fi, he de tota perfectio he de totas vertutz. He finalment veyras
nostre Redemptor Jésu-Christ en gloria per tostemps he
perdurablamen.

Amen. Deo gratias.

>* Colossiens, 11, 3.



N s

*®

10.

56

Troisiéme traité

Des moyens d’arriver a la perfection

Introduction

Cette fois Albert cherche la perfection pour chaque homme
et chaque femme. La premic¢re nécessité¢ est de trouver un guide
ou une guide de bonne et sainte vie. Toute une bibliotheque ne
serait pas une alternative mais un supplément si on lit les livres
sur les saints et les saints peres. Il faut alors mettre en pratique ce
qu’on a lu. L’obé¢issance, la priere et ’humilit¢ menent a la
perfection via la scala de virtutz. Pour y arriver il faut tenir
compte des mots d’Albert lui-méme. Il nous donne quatorze
raisons:

1. Dieu est digne d’étre aim¢ ; tout ce que nous faisons
devrait &tre de I’honorer, le révérer et I’aimer. Tout de méme,
chaque acte compte peu.

Considérez la Passion du Christ, la deuxiéme chose la plus
importante.

L’on doit a Dieu I'innocence et la perfection selon son
commandement.

Rappelez-vous les bénéfices de Dieu.

Considérez le Paradis qui vous attend.

Les vertus sont belles, le vice et le péché laids.

La perfection des saints peres vous permet de vous rendre compte
de votre propre imperfection.

Vos péchés sont annulés par vos bonnes actions et la miséricorde
divine.

La perfection vous donnera la sécurité contre les périls et les
péchés.

La pensée du Jour de Jugement dernier vous fait savoir
combien les bonnes ceuvres et la pénitence comptent peu.



57

11. Comme la vie est si courte, il faut faire les bonnes ceuvres
et faire pénitence deés maintenant.
12. Décidez quand vous commencerez la bonne vie. Si vous

ignorez les périls vous serez le méme a la fin et au
commencement. Il cite Saint-Bernard.

13. Il y a un profond jugement divin méme sur ceux qui ont
vécu dans une grande perfection, parce qu’ils ont caché leurs
péchés.

14. Consideérez les chatiments infernaux des damnés.

Ici Albert décide de récapituler tout ce qu’il vient de dire,
car pour atteindre la perfection on devra suivre ses conseils. 1l se
présente, en effet, comme guide. Il admet, cependant, que tous les
actes sont de peu de valeur si on ne les suit pas. La perfection des
saints peres nous rend conscients de notre propre imperfection.
Ignorer les périls sera inutile a la fin de nos jours, mais la grande
récompense de I’Eglise est au Paradis. On devrait révérer les
saints et essayer de les émuler. La seule meéthode de se
debarrasser du sentiment de faiblesse devant la tentation est de
fuir les péchés. La peur de la mort et la volonté de faire des actes
méritoires nous aident ¢galement, mais on devrait étre conscient
d’avoir commencé une vie bonne ; autrement on tombe dans les
péchés de la vanité et de la négligence. On sera séparé de Dieu a
moins qu’on ne s’occupe de son salut et ceux qui craignent les
chatiments des damnés ont de la vertu.

Texte

(f.130r) Tot home he tota fenna que vol prestamen venir a
perfectio deu saber he considerar que la plus laugieyra via he
manieyra per venir a la dita perfectio de vida he de vertutz es que
aia qualque instructor he ensenhador, sia home ho fenna, que sia
de bona he sancta vida he honesta, he que se governe segon
aquela, prenen bon exemple he bona doctrina. He aysso val plus
que no faria si avia totz los libres que podon esser de vertutz
davant si, he los legia cascun jorn per si meteys. Non obstan que



58

bona causa sia, qui no pot aver qualque un, ho home ho fenna,
que lo ensenhe ho 1i mostre per exemple he per doctrina, he bona
vida de legir he de se occupar en legen las obras de vertutz he los
libres en que son scrichas las vertutz he las vidas dels santz he
dels santz payres, mas que hom meta en obra so que legis. Mas,
que que sia la primieyra via, so es a ssaber de se attendre per
obediencia a qualque home ho fenna de bona vida he honesta, he
voler vieure segon sa doctrina he bon exemple, es may laugieyra
he de mays de profiech, quar plus mou he exita la persona bon
exemple he la votz he bona doctrina viva he de paraula que no fan
los libres.

He aysso es la via de obediencia he la vida real que tantost
mena la persona a la summitat he autesa de perfectio, he de la
scala de vertutz. He aquesta via an tenguda los santz payres he
aquels que son volgutz venir a perfectio, quar autrament
sufficienmen no pot hom aver la gracia de Dieu ni de Jésu-Christ,
nostre Redemptor. Ben es veritat que el hy [ha] agutz alcunas
sanctas personas que, per lor granda sanctetat, per els meteysses
per spiracio del Sanct Sperit, so vengutz a perfectio, per so que
non avian degun que los ensenhes, se no que Dieu tant solament.
He per so cascun se deu perforsar” que se retorne a Dieu de tot
son cor he de tota sa voluntat per oracio he per (f. 130v) humilitat
ad el se cometen he se recomandan totalmen que lo vuelha
governar® he endressar en totas bonas operacios he bonas vertutz.
He per so a tu que voles anar a Dieu per bonas operacios he bonas
vertutz, he lo demandas de bon cor affi que lo puescas trobar he lo
amar perfieytamen, endressi las mias paraulas a tu, en te preguan
que vuelhas entendre he metre en operacio las causas que se
enseguo per te exercir he continuar am tota bona voluntat he bona
affectio en las causas que so plazens a Dieu he a la sua honor he
gloria. He per so, affi que tu perseveres en be ayssi coma as
comensat, te so necessarias las causas que se ensegon per venir a
major perfectio, he per montar de vertut en vertut, la qual causa tu

55
MS., perfossar.
O MS., que lo vuelha governar est répété dans la prochaine ligne et rayée.



59

no podes aver ni far, ni las vertutz en deguna manieyra guardar, se
no mejansan las causas he las razos que se ensegon.

La primieyra causa he razo es que si tu conoysses en qual
manieyra Dieu es digne de esser amat he honorat segon la sua
bontat he savieza he las autras suas perfectios que so en el, sens
degun nombre he sens degun terme, veyras he cogitaras que aysso
€s una tresque gran causa a reguart he comparacio de so que tu fas
per la honor he reverencia de Dieu; he conoysseras que so que tu
fas es una causa tresque petita a reguart de so que tu deurias far
per Dieu. He per so ieu meti aquesta razo primieyra, quar
principalmen devem attendre en totas nostras obras he operacios
la honor he reverencia he la amor de Dieu, quar en si meteys es
digne de esser amat he honorat per tota creatura.

La segonda razo es que si consideras diligenmen los
vituperis, trebalhs he dolors he la gran passio la qual ha
sostenguda lo filh de Dieu per los peccadors, per los reconsiliar a
Dieu he los metre a salvacio, he affi que amessan Dieu he lo
conoguessan, veyras he cogitaras que petita (f. 131r) causa es so
que tu fas ni as fayt per la amor de Dieu al reguard de so que tu
deurias far, ni so que as fach. He aquesta razo es plus perfieyta
que no so las seguens, he per so la hiey mesa al segon loc.

La tersa razo he causa es que si tu cogitas ho ymaginas la
innocencia he la perfectio que deves aver segon lo mandamen de
Dieu, per lo qual yes tengut ho tenguda de esser sens tot peccat he
sens tota macula, he en plenitud he habundancia de tota virtut; he
que deves amar Dieu de tot ton cor, he de tota ta pensa, veyras
manifestamen ta gran enfermetat he la longitud he la distancia de
la innocencia que deurias aver, he de la perfectio.

La quarta razo es que, si cogitas la gran multitud he largitat
dels benefficis de Dieu, he de las gracias spirituals he corporals
que ha donadas a tu he als autres, sentiras he conoysseras que so
que tu fas ni poyrias far per Dieu, es petita causa, he quasi non-re



60

a recompensar los ditz benefficis he las gracias de Dieu he la sua
granda liberalitat he bontat infinida.

La quinta razo es que si tu cogitas la altitud he la nautesa he
la noblesa he remuneracio de la gloria promesa he apparelhada an
aquels ho aquelas que faran las obras de vertutz ad honor de Dieu,
quar la gloria de Paradis aytant sera donada major coma seran
majors las obras de vertutz. Tu, adonc, poyras conoysser per cert
que so que tu fas es no[n]-re, he ton merit es petit en comparacio
de la dita gloria de Paradis; he enayssi desiraras far bonas obras
virtuosas plus que non as fayt davant.

La sexta razo es que si attendes he consideras la pulcritud he
beutat he perfectio de las vertutz, he cogitas la vilitat he turpitud
dels peccatz he dels viciis, tu te pe:rforsaras,57 s1 es savi ho savia,
de acquirir las (f. 131v) vertutz he de fugir los vicis.

La setena razo es que se attendes he cogitas la vida he la
perfectio dels santz payres he las perfiechas virtutz d’aquels, tu
conoysseras ta infirmitat he ta imperfectio de tas obras he tas
vertutz que son quasi non-re.

La octava razo es que, si consideras la multitud he grandesa
de las offensas he dels peccatz que as faytz contra Dieu, tu
entendras he conoysseras que totz los bes que tu fas ni que as
fach, no son re a satisfar las offensas que as fachas a Dieu ton
Creator sens la sua misericordia.

La novena razo es quar, si tu ymagenas he cogitas la gran
multitud de”® perilhs de las tentacios de la carn he del mon he del
maligne sperit, tu te esfossaras™ de penre he aver major fermetat
he may de perfectio he altitud he nautesa en totas vertutz, plus que

57
MS., perfosseras.

BMS., he.
¥ MS., voir la note 51.



61

jamays no as fach affi que puescas esser en major securitat contra
las dichas tentacios.

La desena razo es que, si tu cogitas lo tres gran he discret
jutjamen final de Dieu, quant venra jutjar los bos he los mals, am
qual apparelh de bonas obras he am qual satisfactio de las
offensas fachas a Dieu, deves venir al dich jutjamen, tu veyras
que petit es so que as fach per bonas obras ni per penitencia,
segon que degueras far ho aver fach.

La unzena razo es quar, si tu consideras la brevitat de ta vida
he la vicinitat de la mort doptosa, que apres la mort no auras
spazi de satisfar so que auras falhit ni de far obras meritorias ni de
far penitencia, tu conoysseras que am major cor he am major studi
degueras far penitencia he bonas obras entre que vives.

La dotsena razo es que si tu consideras quant voles
comensar (f. 132r) bona vida, he as dezir de montar a la perfectio
de vertutz que motas veguadas non pot esser sens alcuna
presumptio he superbia, ho ayssi meteys no pot esser sens alcuna
tepidat ho negligencia, los quals dos mals son motas veguadas
encluses en las obras spirituals. No dupti pas que si tu voles
aquestz perilhs considerar he evitar, que tu no sias plus ferven he
escalfat a la fi que al comensamen. He per so lo sanct Bernat,
parlan en lo psalme, Qui habitat in adjutorio, de aquels que son
scalfatz al comensamen he enapres crezens se aver alcuna
perfectio, so tebes he fregz a la fi, dis en aquesta manieyra, “O, si
tu sabias quant es petita la perfectio que as, he sabias que aquo
meteys leu perdra, be te perforsarias de guardar so que as”.

La tretsena razo es quar, si tu consideras la gran profunditat
dels jutjamens de Dieu, los quals son faytz sobre alcuns que an
perseverat longamen en gran sanctetat he en gran perfectio, que
Dieu los layssava he los ha layssatz per alcuns peccatz amagatz,
los quals non pensavan aver, no dopti pas que se cogitas ben
aysso que tu no doptes esser en qualque peccat amagat, he que no



62

aias temor de Dieu he que no te apropies a major perfectio per
pahor de perdre la amor de Dieu.

La quatorsena razo es quar, si cogitas las penas infernals
dels dampnatz, las quals son apparelhadas als miserables
peccadors, cresi fermamen que tota penitencia te sera laugieyra,
he sostendras tota pena, tota humiliat, tota abstinencia he tot labor
he trebalh he paubretat, la qual poyras sostener en aquesta vida
per la honor de Dieu, ho affi que evasiscas las penas he tormens
infernals, he te perforsaras® de tener plus auta he plus perfiecha
vida.

Ensec se una breva recapitulacio de las causas sobredichas.

(f. 132v) Las razos he causas sobreditas, ieu las hiey dichas
al plus breu que hiey pogut dire. Mas a las fis que en petitas
causas tu comprengas las grandas a las fis que cascuna razo te sia
alcuna occasio he materia de nauta he spaciosa he larga
contemplacio, deves primieyramen saber que, se voles aprofechar
en las ditas causas he razos, tu deves formar las ditas razos no tant
solamen per lo entendemen, mas es necessari que per certa
affectio mogas la tua voluntat en aquo que dizo las razos. He a las
fis que tu entendas mielhs, ieu te replicariey breumen las ditas
razos, he te mostrariey que aquestas razos no an deguna efficacia,
ny podo aprofechar a la arma, se donc que las ditas razos sian
formadas per affectio ho sentiment special.

La primieyra razo es que non ha vigor se no que en la arma
que ha gran sperit, he sentis he contempla la noblessa he la
perfectio he la dignitat de Dieu, he se perforsa de adorar Dieu he
honorar en totas causas ayssi cum Dieu es digne de honor.

La .II". razo no ha efficacia se no que en la arma que per
cordial devocio sentis en lo sperit la caritat que nos ha mostrada
en la sua passio per nos presa talament que la arma dezire

% MS., voir la note 51.



63

totalment far recompensacio a Dieu de la caritat he bontat
mostrada en la sua sancta passio.

La .III". razo no aprofiecha se no que en la arma que sentis
la autesa de perfectio, la qual requiris Dieu he comanda esser en
la creatura talament que lo mandamen de Dieu® sia conogut, he
am granda voluntat aia desir de venir a la dita perfectio.

La .IIII°. razo ha tant solament loc en la arma que per la
memoria he entendemen am bona voluntat (f. 133r) reconoys la
magnitud he noblesa dels benefficis he de las gracias de Dieu. He
que se perforsa de recompensar a Dieu he far servici degut segon
los beneficis receubutz.

La .V® razo ha tant solament valor en la arma que ha en
gran estimacio he granda amor la Gleia promesa en Paradis, he
que ha ferma fe en aquela gloria per bonas operacios de vertutz.

La .VI°. razo no val se no a la arma que ha en odit he en
abhominacio los vicis he los peccatz, he en granda complacencia
he amor la gracia de Dieu he las vertutz amb un gran exces he
granda nautesa.

La .VII". razo ha vertut tant solament en la arma que ha®* en
gran extimacio las vidas dels santz, am gran desir de resemblar
aquelas.

La .VIII. razo no aprofiecha se no que en la arma que
agrava las offensas que ha faytas contra Dieu, he que ha gran
voluntat de far justicia he satisfactio de sos peccatz per bonas
obras virtuosas.

La .IX" razo no ha loc se no que tant solament en la arma
que sentis sa debilitat he gravitat he perilh de las tentacios per las
quals si costren de fugir tota occasio de tombar en tentacio he a
venir en securitat de la gracia de Dieu.

La .X" razo no ha loc se no que en la arma que reconoys sos
peccatz he la temor he terror cordial de la sentencia del judicii ho
del jutjamen final que sera donat contra los peccadors que non
auran facha penitencia.

61 o rLr . ’
MS., que lo mandamen répété mais rayé.
62 r
MS., y rayé€.



64

La .XI". razo no ha loc se no que en la arma que ha pahor de
la mort he que ha gran voluntat de far bonas obras he meritorias.
(f. 133v)La .XII". razo aprofiecha tant solament a la arma que
sentis ho entten que comensan bona vida, es en perilh de tombar
en lo peccat de vana gloria ho de negligencia, he que sens la
gracia de Dieu no pot fugir los ditz perilhs.

La XIII". razo no ha efficacia se no que en la arma que
grandament se cura de la sua salut, he que ha temor de esser
separada de la gracia de Dieu.

La .XIIII°. razo ha tant solament vertut en la arma que ha
pahor de las penas dels dampnatz, senten que ela es digna de venir
en aquelas penas per las offensas que ha comesas contra Dieu, he
que vol he se perforsa de esquivar he fugir las penas per
satisfactio de penitencia.

He deves saber que la proprietat de cascuna razo esta en
doas causas, primieyramen en lo sentiment de sa propria
enperfectio he enclinacio, he segondamen en aver voluntat he
desirier de venir a major perfectio de plus perfiecha he auta vida.

Deo gracias.

Bibliographie

Il est difficile de composer une bibliographie des ceuvres
d’Albert. Le lecteur pourra consulter la liste de P. Glorieux,
Répertoire des Maitres en théologie de Paris au Xllle siecle,
Paris, 1933, tome I: 62-77. Simon Tugwell écrivit Albert and
Thomas: Selected Writings (1988) et des Vies ont été écrites par
H. Wilms (1933), S. M. Albert (1949) K. J. Kovach et R. W.
Shehan (1980). Voir aussi le Dictionnaire des Lettres francaises
(nouvelle édition) : 36. CF = Cahiers de Fanjeaux.



65

BORGNET, Auguste, Physique in B. Alberti Magni, Ratibonensis
episcopi Ordinis Praedicatorum Opera omnia, Paris, Vives,
1890-1899, t.8.

BRUNEL Clovis, Bibliographie des manuscrits littéraires en

ancien Provencal, Geneéve/Marseille (Slatkine/Laffitte Reprints),
1973.

CAROZZI1 Claude, « Le ministere de la confession chez les
précheurs de la province de Provence », CF., 8, 1973 : 321-54.

DANTE ALIGHIERI, The Divine Comedy, trad. Kenneth
Mackenzie, London, 1979.

DUFOUR Jean, La bibliotheque et le scriptorium de Moissac,
Paris/Geneéve, Droz, 1972.

EVANS G. R, The Medieval Theologians: An introduction to
Theology in the Medieval Period, Oxford, Blackwell, 2001.

FRAYLING, Christopher, Strange Landscape, a Journey through
the Middle Ages, London, 1995.

GORNALL Thomas, Knowledge in God, vol. 4 de la Summa
Theologiae de saint Thomas d’Aquin, Blackfriars, 1964.

GUILLEMAIN Bernard, « Le milieu épiscopal et cardinalice de
Bernard Gui », CF., 16, 1981: 317-332.

LAURENT H. et CONGAR, M. J., «L’essai de bibliogaphie
albertine » dans /a Revue Thomiste, XXXVI, 1931 : 422-68.

LAVENE Béatrice, « Deux collations d’Armand de Belvézer sur
saint Thomas d’Aquin »,
CF, 32, 1997L 170-94.



66

LEVY, Emil, Petit Dictionnaire proven¢al-francais, Raph¢le-les-
Arles, 1980.

MARTINAUD Stéphanie, « Le réseau des studia mendiants »,
CF., 35,2000: 98.

MEYER Paul, « Notice du ms. francgais 1852 de la Bibliotheque
Nationale contenant divers opuscules religieux en rouergat », dans

le Bulletin de la Sociéte des anciens textes frangais, t.16 1890:
75-107.

MORARD Martin, « Dominique Grima, o.p., un exégete
thomiste & Toulouse au début du XIV® siécle », CF, 35, 2000:
325-73.

* « Les Dominicains méridionaux et la théologie », CF, 36,
2001: 201-248.

RAYNOUARD F. J. M., Lexique Roman ou Dictionnaire de la
langue des troubadours, réprod., 6 vols, Nimes, 1996.

RESNICK Irven et KITCHELL JInr, Albert le Grand: a Selective
Annotated Bibliography, (1900-2000), Tempe, Arizona Center for
Medieval and Renaissance Studies, 2004.

TUGWELL Simon, « L’évolution des vite fratrum. Résumé des
conclusions provisoires, » CF, 36: 415-18.

* (trad.) Albert et Thomas, New Y ork, Paulist Press, 1988.
WEBER, Edouard-Henri, « Albert le Grand, saint, docteur de
I’Eglise », Dictionnaire du Moyen Age, Paris, 1999: 31-34.

Cyril Hershon



67

LE PUY-EN-VELAY EN TANT QUE CENTRE
RELIGIEUX ET LITTERAIRE AU MOYEN AGE

Le Sanctuaire du Puy-en-Velay, plus ancien que celui de
Rocamadour, remonte au Ve siecle et devient au Xlle siecle un
centre religieux primordial dans la chrétienté. L’ancienne Anicium
des Romains, devient une ville si importante en tant que lieu
religieux, qu’en 1096 Raimond IV de Saint-Gilles, avant de partir
en croisade se met sous la protection de la Vierge du Puy et fait
des donations aux villages autour du sanctuaire. (Thiolier-M¢jean,
2008, p. 323)

En effet, au Moyen Age, vers les XIle et XIIIe siccles, le
Puy-en-Velay est un lieu religieux mais aussi un lieu littéraire de
prestige. L’académie de Saint-Mayol accueille des étudiants
venus de toute I’Occitanie. La ville est également renommeée pour
ses cours de poésie en langue d’oc.

Quelques troubadours qui ont abordé¢ la matiere mariale
appartiennent a la période du déclin de 1’école poétique
méridionale - dont les noms les plus réputés sont ceux de Peire
Cardenal et de Guiraut Riquier — tandis que cette thématique sera
présentée d’une fagon différente chez les poctes mariaux du Nord
de la France et chez ceux de la Péninsule Ibérique, respectivement
Gautier de Coinci, Gonzalo de Berceo et Alphonse X.

En effet, les troubadours ont composé¢ des hymnes, des
chansons piecuses et des sermons, tandis que les poctes cités ci-
dessus ont créé des récits de miracles et des chansons de louange
a la Vierge. Comme 1’a bien noté Jeanroy, les troubadours qui ont
trait¢ des themes religieux €crivirent dans les formes lyriques qui
leur étaient le plus familieres ; les trouveres ont prefere les formes
consacrées a la poésie narrative ou didactique. (Jeanroy, 1934, p.
308)

Dans sa poésie de caractere religieux, Peire d’Alvernha, un
des premiers poctes méridionaux, ne s’intéresse pas a la
thématique mariale, mais plutét a la figure du Christ, qu’il chante
dans ses quatre chansons pieuses. Cependant, il faut remarquer



68

que Peire d’Alvernha appartient a l'dge d’or de la poésie des
troubadours, le Xlle siécle.

C'est un autre troubadour, né¢ au Puy, qui traitera de la
matiere mariale, dans un contexte tout a fait propice : il s’agit de
Peire Cardenal, le troubadour presque centenaire (d’apres sa vida,
racontée par Miquel de la Tor). Il est né au Puy-en-Velay, a la fin
du Xlle siecle, et y est devenu chanoine. Mort a la fin du XIlIle
siecle, il a vécu précisément de 1180 a 1278. Il est né de parents
nobles et a étudié¢ a Saint Mayol, ou il a peut-Etre subi I’influence
du Moine de Montaudon, c¢lebre par son rayonnement
intellectuel. A sa poésie de caractére essentiellement satirique, on
peut ajouter les predicansas, a thématique religieuse. Méme s’il
¢crivait des satires contre le clergé, celles-ci s’adressaient moins
aux hommes de foi qu'aux mauvais clercs, c’est-a-dire, a ceux qui
ne suivaient pas les régles monastiques. Ses nombreux sirventes
visaient principalement le clergé séculier ou régulier de son
temps, leur vouant une haine profonde a cause de la simonie, de la
soif de richesses, de la débauche. (Anglade, 2011, p. 129)

Cependant, ¢’est une picce de caracteére pieux, considérée au
Moyen Age comme 1’un des plus beaux poémes sur la Vierge,
une sorte d’hymne, qui peut témoigner de la religiosité¢ du pocte
du Puy. Il s’agit du poeme Vera Vergena Verai, composé par le
troubadour anicien dont il est fort probable qu’il s’était imprégné
de la foi chrétienne.

Le poeéme - composé de cinqg strophes de huit vers
heptasyllabiques et d’un refrain distique - présente le schéma
suivant : AB, AB, AB, AB, CC (refrain). La fornada reprend
I'idée du refrain en changeant la forme de la priere : « Puisque
vous €tes a coté de Dieu, intercédez pour que la paix avec Lui
soit faite ».

La premiere strophe se présente avec 1’assonance /e/, /i/ et
avec la consonance de la fricative sonore, ce qui produit une
musicalité remarquable, presque un hymne de louange a la
Vierge :

Vera vergena, Maria,



69

Vera vida, vera fés,

Vera vertatz, vera via,

Vera vertutz, vera rés,

Vera Maire, ver’amia,
Ver’amors, vera merces,

Per ta vera merce sia

Qu’eret en me tos herés

De patz, si-t plai, dona, traita,
Qu’ab to filh me sia faita

La deuxiéme strophe présente la Vierge en tant que
rédemptrice « de la folie d’Adam » pour apaiser les péchés de
I’homme sur la Terre. Elle est aussi I’étoile qui guide les
voyageurs el san paes, vers la Terre Sainte. Le motif de I’aube y
est présenté : la Vierge en tant qu’« aube du jour », dont le Fils,
«le Véridique et plein de droiture » (cf. v. 8), est le soleil qui
réchauffe et illumine les pélerins.

Tu restauriest la follia

Dom Adams fon sobrepres,
Tu iest ’estela que guia

Los passans el san paes,

E tu iest I’alba del dia

Don lo ticus filhs solelhs es,
Que-1 calfa e clarifia,

Verais, de dreitura ples.

De patz, si-t plai, dona, traita,
Qu’ab to filh me sia faita

Dans la troisieme strophe le pocte chante 1’humilite, la
pureté, et la piti¢ de la Vierge, un portrait parfait digne de la Mere
de Dieu, en rappelant aussi son origine pauvre en Syrie :

Tu fust nada de Suria,

Gentils e paura d’arnes,
Umils e pura e pia

En fatz, en ditz et en pes;
Faita per tal maistria :

Ses totz mals, mas ab totz bes.
Tan fust de doussa paria



70

Per que Dieus en tu se mes.
De patz, si-t plai, dona, traita.
Qu’ab to filh me sia faita

La quatriéme strophe se présente comme une sorte d’¢loge a
la Vierge en rappelant son courage et la totale confiance de son
fils qui la soutenait dans tout ce qu’elle faisait, malgré
I’opposition du diable (L ‘auzismes, a cui que pes,) :

Aquel que en te se fia,

Ja no-1 cal autre defes,

Que sitot lo mons peria
Aquel non perria ges;

Quar als tieus precx s’umilia
L’auzismes, a cui que pes,

E-1 tieus filhs non contraria
Ton voler neguna ves.

De patz, si-t plai, dona, traita.
Qu’ab to filh me sia faita

La cinquieme strophe rappelle le Psaume XLV de David, ou
la Vierge s’assoit a la droite du Pére en tant que reine, habillée
d’un vétement de broderies. Au refrain, le pocte s’adresse
directement a la Vierge sous la forme d'une priere ou il lui
demande d’étre la médiatrice pour qu’il soit dans la paix de son
Fils :

David, en la prophetia

Dis, en un salme que fes,
Qu’al destre de Dieu sezia,
Del rey en la ley promes,

Una reyna qu’avia

Vestirs de var e d’aurfres :

Tu 1est elha, ses falhia;

Non o pot vedar plaides.

De patz, si-t plai, dona, traita.
Qu’ab to filh me sia faita.
Quar al latz Dieu estas, traita,
Que-m sia patz de luy faita.



71

Ce beau poeme représente la foi de I’homme médiéval en la
Mere de Dieu et le troubadour anicien y a introduit une musicalité
saisissante grace aux sonorités si bien choisies de la rime comme
a l'intérieur du vers. Sa valeur littéraire va plus loin que
I’enthousiasme d’un poete croyant, sans doute, cependant il
reflete la période de 1’ascension mariale.

D’apres Flodoard, archiviste de la cathédrale de Reims, les
pelerinages mariaux y ont commenceé en 924, et se sont répandus
partout. Le développement des pelerinages mariaux est 1i¢ aux
batiments des églises et des cathédrales, époque ou I’architecture
religieuse a atteint son apogée. Les récits de miracles décrivent
une lumiere qui émane du batiment religieux. Tandis qu’en Orient
les miracles attribués a I’intercession de la Vierge sont liés aux
icones, en Occident chrétien les miracles de Marie sont associés
aux eglises et aux cathédrales.

Des le [Xe siecle, le culte de la Vierge du Puy s’y était
suffisamment propagé pour que la ville changeat son nom romain
d’Anicium en celui de Puy Notre-Dame. La Vierge Noire y était
vénérée. D’origine copte cette statue a ¢té donnée quelques
siecles plus tard par Saint Louis. Le culte de la Vierge Noire a été
superposé a celui d’un dolmen miraculeux, connu sous le nom de
« pierre aux fievres », situ¢ pres de la cathédrale, qui était deéja
célebre en raison des guérisons qui y avaient eu lieu.

Un fait explique aisément I’expansion du culte marial :

[...] la recrudescence de dévotion que provoquerent les ardentes
prédications des Ordres, notamment des Dominicains, grands zélateurs du
culte marial et peut-&tre aussi [...] la nécessité, que ressentaient nettement
les poctes, d’arborer dans leurs ceuvres quelques pieuses enseignes.
(Jeanroy, 1934, p. 311)

Le culte de la Vierge Marie provoque un renouveau de ferveur, et
les pelerinages vers les sanctuaires de Notre-Dame du Puy, de
Notre-Dame de Chartres et de Notre-Dame de Boulogne, déja
réputés au début du Moyen Age, connaitront une renaissance au
Xlle siecle, suite a ’'importance que prend le pelerinage de Saint-
Jacques-de-Compostelle. La localisation du sanctuaire de Notre-



72

Dame de Puy-en-Velay sur le plus ancien chemin frangais vers
Saint-Jacques-de-Compostelle, c’est-a-dire sur la Via Podiensis, a
facilité les échanges entre les sanctuaires du Puy et de la Galice.

Il est intéressant de rappeler ici que le plus célebre des
antiphones sur Marie, le Salve Regina, a d'abord ¢été attribué a
I’évéque du Puy, Adhémar de Monteil, et que Saint Bernard de
Clairvaux, tenu comme le véritable auteur aurait seulement ajouté
les trois derniéres invocations. En effet, Frédéric Mistral, dans
Lou Trésor appelait cet hymne [’antifoni dou Pue. Malgré cela,
auyjourd’hui on pense que D’antiphone a ¢été créé un siecle
auparavant, a Reicheneau, par Hermann Contract, qui est mort en
1054. (Thiolier-M¢jean, 2008, p. 323). Malgré la polémique sur
son origine, nous n’avons que les manuscrits du Xlle siecle qui
portent des informations plus précises sur le Salve Regina.

L’image de la Vierge Marie acquiert une telle importance a
partir de la fin du Xle siecle qu’elle devient la figure principale
des récits de miracles. Les chansons de Sainte Marie la présentent
comme protagoniste et mediatrice entre son fils et les hommes. Le
recueil des Cantigas de Santa Maria, produites dans la cour
d’Alphonse X, dit le Sage - entre 1270-1282 - est constitu¢ de 427
chansons (sept chansons répétées), avec, a chaque groupe de 10
chansons de récits miraculeux, une chanson de louange. Il s’agit
de récits de miracles, aux caractéristiques particulieres, puisqu’ils
se présentent sous la forme d’une petite histoire racontant un
¢vénement, avec des personnages aidés ou assistés par la Vierge ;
et comme dans les miracles en général, le merveilleux est présent.
Dans trois pieces, le décor est celui du Puy, ou il y est fait
référence : ces sont les chansons / cantigas numéro 262, 271, 341.

En suivant ’ordre numérique du corpus des Cantigas de
Santa Maria, d’apres 1’¢dition de Walter Mettmann, publi¢e entre
1959-1972, par I’Université de Coimbra, - dont nous utilisons le
[Ile volume, publi¢ en 1964 - observons le récit de la chanson
262, en galicien-portugais, suivi de la traduction en frangais que
j’ai faite.



73

CSM 262

Como Santa Maria guareceu no Poy hiia moller que era sorda e muda.

Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira,
devemos-la loar porque | [nos] demostra en carreira.
I
E daquest' un gran miragre / fezo a Virgen, que sol
fazer outros grandes muitos / por achegar nossa prol ;
mas eno Poy fez aquesto / a mais fremosa que sol
nen que toda-las estrelas, / aquest' € cousa certeira.
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

II
Este logar ¢ bispado, / e eigreja nobr' 4y
u tod' aquestes miragres / faz ela, com' aprendi,
e porende muitas gentes / de todas partes van'y ;
onde fez grand' hiia noite / miragr' en esta maneira:
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

111
A ora de madodynos / fezo a terra tremer
con torvdes e coriscos / de todas partes caer,
assi que todos fogiron, / nono podendo soffrer,
e desta guis' a eygreja / ficou d' omees senlleira,
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

v
As portas e as f€estras / serraron-sse logu' en par,
€ 0s santos e a[s] santas / comecaron de cantar
ant' a Virgen, que poseran / ant' en¢gima do altar,
en bon son “Salve Regina”; / e esta foi a primeira
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

v
Vez que nunca foi cantada. / Mas hiia moller ficou,
sord' e muda, na eigreja, / que con medo se deitou
tras lo altar, e viu logo / con seus ollos e falou,



74

e ficou ben de seus nembros / toda saa e enteira.
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

VI
E como quer que falasse / nas outras razdes ben,
“Salve Reya” sabia / dizer mellor d'outra ren
toda mui conpridamente, / que ren non minguava en,
como lle mostrou a Virgen,/ que non ouve conpanneira,
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

VII
En outro dia as gentes / véeron missa oyr,
e viron as portas clusas / e quiséronas abrir,
mas non poderon; e logo / fillaron-ss’ a repentir
de seus peccados, e foi-lles / enton a Virgen porteira.
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

VIII
E pois foron na eigreja, / logo a moller sayu
detras lo altar u era, / e contou-lles como viu
a Virgen Santa Maria / e com' a todos oyu
ben cantar “Salve Regina.” / E mais gente que en feira
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

IX
Foi log' ali ajuntada, / que todos en mui bon son
cantaron “Salve Regina”, / chorando de coragon.
E des ali adeante / estabiliron que non
albergasse na eigreja / leigo nen leiga nen freira.
Se non loassemos por al | a Sennor mui verdadeira...

X
E porend' esto creede, / € non creades end' al
que por outros trobadores / mostrasse tan gran sinal
a Virgen Santa Maria, / senon porque a muitos Val ;
e se faz grandes miragres, / esto 1l' € cousa ligeira.

Se non loassemos por al/ a Sennor mui verdadeira...
(Mettmann, 1964, pp. 30-31)



75

Traduction

Incipit : Comment Sainte Marie a guéri au Puy une femme qui était sourde
et muette.

Refrain : Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité, nous devons la louer
pour d’autres raisons : Elle nous enseigne le chemin.

I.LA ce propos, la Vierge a fait un grand miracle, comme Elle a ’habitude
d’en faire pour nous, cependant au Puy Elle a accompli celui-ci,

celle qui est plus belle que le soleil et que toutes les ¢€toiles,

c’est sur.

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité ...

II.Ce lieu est un €véché ; et on y trouve une église tres noble, ou Elle [la
Vierge] fait tous les miracles, selon ce que j’ai appris, et pour cette raison
des gens venus de partout se rendent en ce lieu ou Elle a réalisé, la nuit, un
grand miracle, qui s’est déroulé ainsi :

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

II1.A une heure matinale Elle a fait trembler la terre, et une grosse tempéte
a suivi, de telle facon que tous les gens, sans aucun dommage, se sont
enfuis, et I’église resta abandonnée,

Si nous ne louons pas la Dame de la Verite...

IV.Les portes et les fenétres se sont completement fermées,

et les saints et les saintes, ont commencé a chanter en voix modulée le
« Salve Regina », qui n’y avait jamais été chanté auparavant, c’était la
premicre fois.

Ils ont chanté devant la statue de la Vierge, qui était placée en hauteur.
Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

V.Toutefois une femme sourde et muette est restée dans 1’église. Elle avait
eu peur et s’est couchée derricre le piédestal, et elle a vu avec ses propres
yeux,

et a commence a parler, et a récupéré tous ses membres,

elle est devenue compleétement saine et totalement guérie.

Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité...



76

VI1.Et parce qu’elle a bien récupére ses autres facultés, elle savait dire le

« Salve Regina » par cceur, mieux qu’autre chose ; elle ne sautait aucun
vers et le disait comme la Vierge le lui avait enseigné, puisqu’Elle n’avait
pas d’autre compagnie dans ce lieu-la.

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

VII. Le lendemain, les gens sont venus assister a la messe,

ils trouverent les portes fermées et voulaient les ouvrir,

mais ils n’ont pas réussi ; tout de suite ils se repentirent de leurs péchés,
et alors la Vierge leur a ouvert la porte.

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité ...

VIIIL.Lorsqu’ils se trouverent dans I’église, la femme soudain sortit d’ou
elle était, derriere le piédestal, et leur raconta qu’elle avait vu la Vierge
Sainte Marie, que comme tous [les saints que s’y trouvaient], elle a bien
entendu chanté le « Salve Regina ».

Ainsi que les autres personnes qui se trouvaient [a ce moment 1a] au travail
Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

[X.qui ensuite s’y sont assemblées, et a haute voix

ils ont chanté le « Salve Regina », en pleurant sincerement.

Et a partir de cet €événement il a été €tabli que cette €glise ne pouvait
héberger ni laic, homme ou femme, ni religieuse.

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

X .En cela tu dois croire [fidele] et ne crois pas en autre chose

que par d’autres troubadours, soit montré un si grand signe

sinon la Vierge qui a souvent apporté du secours et fait grands miracles ;
peut faire que cet événement n’arrive pas une autre fois.

Si nous ne louons pas la Dame de la Verité...

Cette chanson de Sainte Marie mérite d’étre traduite
intégralement et analysée ici puisqu’elle apporte des informations
significatives sur le Salve Regina, 1i¢ au sanctuaire du Puy,
comme on I’a indiqué. Cela renforce et peut-€tre explique
I’ancienne attribution de cette priere au Puy, comme [’avait
signal¢ Frédéric Mistral. En plus, le récit parle de I’importance du
Puy en tant qu’évéché, ce qui peut confirmer ce que nous avons
remarqué ci-dessus.



77

Ce récit en plus de raconter un miracle de guérison tres
habituel en ce qui concerne la bonté et la générosité de la Vierge
du Puy, tres li¢ au merveilleux (la tempéte, la guérison de la
sourde-muette en elle-méme), apporte des informations bien
précises sur le role qu’exerca 1’ancienne Anicium sur ’univers
religieux du Moyen Age. Pour cette raison on peut le considérer
comme un document doublement utile : une source littéraire qui
raconte un épisode merveilleux typique des récits de miracles de
guérisons et I’enregistrement du factuel, c’est-a-dire, I’importance
du Puy-en-Velay en tant que sanctuaire marial. Il faut aussi noter
I’exclusivité que revendique celui qui se dit le troubadour de la
Vierge, Alfonse X, pour que ce miracle soit raconté seulement
dans ce récit. Les deux strophes finales sont une sorte de tornade
qui conseille de ne pas entendre ce miracle dit par un autre
troubadour, car ce fait raconté ici pourrait ne plus arriver.

Le vers final de la neuvieme strophe semble é&tre
incompréhensible, mais il est possible qu’il fasse référence au
sanctuaire du Puy en général qui hébergeait des pelerins venus
d’ailleurs — « leigo, leiga e freira ‘laic, laique et religieuse’ » cf. str.
IX, v. 4 — et non pas a I’intérieur de 1’église. Toutefois, le fait que
les gens dorment a I’intérieur de 1’église ne serait pas absurde au
Moyen Age, puisque le Codex Calixtinus raconte un miracle qui
s’est passé a Coimbra, ou I’évéque Etienne, venu de Gréce, son
pays d’origine, habitait lui aussi a Dintérieur de 1’église de
Coimbra. Le récit, inséré¢ dans le Codex Calixtinus (chapitre XIX
— chaque récit de miracle y est appelé ainsi -) raconte comment
saint Jacques a accompli le miracle de la libération de Coimbra,
que se trouvait alors sous la domination musulmane. Etienne y a
joué un role : il s’étonnait que les gens nomment saint Jacques le
Matamoros (Tueur de Maures). Selon Etienne, les personnes qui
I’appelaient ainsi €taient des ignorants car ils ne savaient pas que
Jacques le Majeur, dans sa jeunesse, était pécheur, comme son
frére Jean et son pere Zébédé. C’est dans cette condition de
pécheur que Jésus trouva les deux freres pour la premiere fois et
les invita & Le suivre. Etienne n’avait connaissance que de ce
passage de la vie de saint Jacques, relatée dans les Evangiles de



78

Matthieu (4.21), Marc (1.19) et Luc (5,10). Il méconnaissait la
réputation de saint Jacques en tant que démiurge pendant les
siecles de ’empire de Charlemagne.

En fait, dans I’accomplissement d’une promesse la priere du
pelerin pouvait étre individuelle, mais la divulgation du miracle
était en général collective. On croyait, au Moyen Age, que plus le
nombre de personnes en priere €tait important plus la pression sur
Dieu augmenterait, d’ou la nécessit¢ des assemblées dans
lesquelles se mélangent prieres et clameurs pour demander une
guérison miraculeuse.

Pour faciliter le contact direct et permanent avec Dieu et les
saints intercesseurs, les églises de pelerinage n’étaient jamais
fermées : elles restaient ouvertes jour et nuit. C’est seulement au
Mont Saint Michel que I’entrée nocturne était interdite en raison
des nombreuses apparitions des anges et des saints qui S’y
tenaient habituellement. Dans les autres sanctuaires les portes ne
se fermaient jamais, pour faciliter les prieres et les heures que les
pelerins devaient y accomplir, ou méme pour I’incubation. Ce
rite, développé entre les temples grecs, consistait a s’endormir
dans le sanctuaire, ou le croyant avait la conviction que pendant le
sommeil il serait guéri par les divinités.

Dans la chanson suivante, la référence au Puy n’est qu’une
invocation a la Vierge du Puy, pour aider les gens qui se
trouvaient dans une nef arrachée a I’embouchure d’une riviere au
Maroc.

CSM 271

Esta é de como huia nave estedera tres meses en un rio
e non podia sair porque a combatian mouros,
e Santa Maria sacou-a en salvo.

Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser
aa Virgen tod' aquele | que en ela ben crever.



79

Desto direi un miragre / que fez aquesta Sennor
grand' e mui maravilloso / eno rio d' Azamor,
que Morabe ¢ chamado, / por lo alcaide mayor
diia nave que y era/ del Rei, sennor d' Alenquer.
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

11
Aquela nav' y meteran / per cordas, com' aprendi,
no rio que estreit' era, / e non podia pois d'y
sair per nulla maneira; / porend' estava assy
a nave come perduda, / que ata en Monpesler
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

111
Mellor dela non avia. / Porend' os mouros aver
todavia a cuidavan / e viynnana combater ;
mas los que na nave eran / sabian-sse deffender
mui ben deles, mas bon vento / avian muito mester.
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

v
Assi jouveron tres meses / que non poderon sayr
pela foz daquele rio, / e cuidavan y fiir;
mas o alcaide da nave / fez aos outros oyr,
dizendo-lles : “Por Deus seja, / oyde, se vos prouguer :
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

\Y
Ca como quer que ben crean / en Deus os de Portogal,
eu el tan gran esperanca / na Virgen espirital
que, se 11" algo prometemos, / sacar-nos-4 deste mal ;
poren cada un prometa / de grado do que tover.
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

VI
E se vos a Virgen santa / deste logar non tirar,
eu quero que me fagades / pelos pees pendorar
do masto per hiia corda, / € quer' enforcad' estar



80

desta guisa, se tan toste / mui bon vento non véer.”
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

VII
Quand' est' ouve dito, logo / cada Tiu deles deu
ayuda pera un calez / do aver que era seu ;
e o alcaide lles disse : / “Por Deus, non vos seja greu
e guisad' os aparellos / quis como mellor poder.
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

VIII
E todos Santa Maria / roguemos de coragon
del Poi, que aqueste calez / receba en offregon
€ que non cate com' €ste / pera ela pouco Don ;
e confonda Deus quen contra / esto nulla ren disser.”
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...

IX
Pois esto foi outorgado, / a vea algar mandou ;
e pois suso foi alcada, / o mar creceu e chegou-
lles bon vento qual querian, / que log' a nave sacou
fora do rio a salvo. / E porende quen fezer
Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...
X
Servi¢' a Santa Maria / muito sera de bon sen,
ca nas cuitas deste mundo / acorre-lo-a mui ben,
e ena ora de morte / nono leixara per ren ;
e poren servi-la deve / tod' om' e toda moller.

Ben pode seguramente | demanda-lo que quiser...
(Mettmann, 1964, pp. 53-54)

Traduction

Incipit : Cette [chanson] montre comment une nef est restée
pendant trois mois dans une riviere et ne pouvait pas en sortir
parce que les Maures y étaient en lutte avec elle [l'attaquaient] et
Sainte Marie 1’a sauvé.

Refrain : « Peut-on demander slirement a la Vierge, celui qui croit en elle ».



81

[.Sur cela je raconterai un grand miracle et bien merveilleux,
qu’a fait Sainte Marie dans la riviere d’ Azamor,

que le commandant appelait Morabe

a propos d'une nef du Roi, seigneur d’Alenquer, qui s’y trouvait.
Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

II.Cette nef j'ai oui dire qu'ils I'ont placée avec des cordes,

dans la riviere qui était €troite, et la nef ne pouvait en sortir d’aucune
maniere,

de telle sorte que la nef était perdue,

cette nef réputée la meilleure jusqu’a Montpellier.

Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

II1.Toutefois, les Maures la cherchaient et venaient la combattre,
mais ceux qui se trouvaient dans la nef

savaient d’eux [des Maures] trés bien se défendre,

puisqu’ils [les Portugais] connaissaient bien les vents favorables.
Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

IV.Ainsi trois mois se sont passeés, sans qu’ils puissent sortir

par I’embouchure de cette riviere [pour entrer dans la mer], et ils pensaient
que ce serait 1a leur fin.

Mais le commandant de la nef s'est adressé aux autres en ces termes : « Par
la grace de Dieu, ¢coutez s'il vous plait :

Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

V. Puisque vous croyez suffisament en Dieu, gens du Portugal,

Je mets tout mon espoir en la Vierge Spirituelle

Ainsi, si nous lui promettons quelque chose, Elle nous délivrera de ce mal,
Chacun promettant de bonne volonté de lui donner ce qu’il a

Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

VL.Et si la Sainte Vierge, de ce lieu ne nous retirait pas,

je veux que vous me fassiez pendre par les pieds,

a une corde du mat je veux étre pendu

de cette facon, si le vent favorable ne vient pas »

Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

VII.Apres ces paroles, tout de suite chacun d’eux aida
en donnant un calix qui lui appartenait ;



82

et le commandant leur dit : « par Dieu,
Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

VIII. Sainte Marie du Puy, prions-la tous du fond du cceur

que ce calix Elle regoive en offrande

et qu’Elle ne le considére pas comme un don sans valeur » ;
Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

IX. Cela fait, 1l ordonna de lancer la voile,

et apres que la voile fut lancée, la mer a grandi

et le vent favorable qu’ils voulaient

leur est arrivé, et a retiré de 1a la nef, [qui fut] ainsi sauvée.
Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

X. [Celui qui se met au] service de Sainte Marie aura bien raison,
puisque dans les souffrances de ce monde, Elle le secourra bien,
et a I’heure de la mort ne ’abandonnera pour rien ;

ainsi, doivent la servir tout homme et toute femme.

Peut-on demander siirement a la Vierge, celui qui croit en elle...

Dans cette chanson seule 1’évocation a sainte Marie du Puy
peut sauver la nef des ennemis paiens, en I'occurrence les Maures,
qui se trouvaient en lutte avec les chrétiens de la Péninsule
Ibérique, en ce cas précis le Portugal, qui est devenu un royaume
indépendant de la Castille un siécle auparavant (XlIle siccle).
Dans le contexte socio-historique de la Reconquéte la bataille
oppose deux forces : les paiens, d’un coté, et les chrétiens de
I’autre coté, soutenus par sainte Marie, plus spécifiquement celle
du Puy. Les récits de miracles tels les chansons de sainte Marie
présentent parfois un fait historique a co6té d’un événement
merveilleux ce qui peut étre un instrument rhétorique pour gagner
la confiance du public qui les écoute, que ce soit en tant que
forme d’édification morale dans les sermons, ou méme dans les
fétes hors de 1’église. De toute facon le public pouvait y participer
dans I’admiration du sujet raconté ou par la foi inconditionnelle
en la mere de Dieu.

Ce qui est intéressant dans cette chanson, c’est qu’elle
souligne la qualit¢ des Portugais en tant que bons navigateurs
(puisqu’ils connaissaient bien les bons vents, str. III, v. 4),



83

caractéristique d’un peuple qui deviendra un de ces grands
conquérants de la mer a partir des grandes navigations au XVe
siecle.

Analysons finalement la derniere chanson de Sainte Marie
qui a comme décor le Puy.

CSM 341
Com' 4 gran pesar

Como Santa Maria do Poy salvou hua dona d'erro que 1l'apoya seu marido.

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen,
outrossi en salvar punna / os que en torto non jazen.

I
Desto direi un miragre / que en terra de Gasconna
fez a Virgen groriosa, / que sobre nos mao ponna
por que ao gran joizo / non vaamos con vergonna
ant' aquel que as maldades / e os erros se desfazen.
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

II
Aly foi un cavaleiro / grand' e apost' e fremoso
e enparentado muito / e rico € poderoso ;
mais casou con hua dona,/ e fo1 dela tan ceoso
como sse fezesse torto, / en que outras muitas jazen.
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

111

En coidando que Il'errara, / dava-lle mui maa vida,

e muitas vezes maltreita / era del e mal ferida ;

e de comer pouc' avia, / ar andava mal vestida,

ca molleres con maridos / ceosos tal vida fazen.

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

v

A dona maravillada / foi desto que lle fazia,

e mui coitada chorando / con ele falou uu dia

e disse-11" assi : «Marido, / de grado saber querria
de vos se an d'aver ped / os que en torto non jazen.»



84

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

\Y
Diz el : « Porqué mio dizedes?» / Diss' ela : Porque vos vejo
andar contra mi sannudo, / de que e1 medo sobejo ;
e de saber por que éste, / ren tan muito non desejo,
€ 0s que me mezcran vosco, / par Deus, mui gran torto fazen.»
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

VI

Disse-1I' el: «A min disseron / que me fazedes gran torto,
e tan gran pesar ei ende / que querria seer morto ;

ca de tal cousa com' esta / non poss' eu aver conorto,

€ maa ventura venna / a quantos en esto jazen.»

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

VII
Diss' ela: «Ja Deus non queira / que [eu] en tal torto jaca,
e non 4 no mundo salva / que eu sobr' esto non faca ;
e sequer en un gran fogo / en meo daquela praca
me meterei, ca non sdo / daquelas que esto fazen.»
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen.

VIII
Diss: ele: «Par Deus, no fogo / non quero que vos que[i]medes,
mais en aquel altar santo / do Poi quero que juredes
que torto non me fezestes, / e ar quero que saltedes
de cima daquela pena / con esses que juso jazen.»
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

IX

Diss' ela: «De mui bon grado / farei o que me mandades,
en tal que maa sospeita / per ren de mi non ajades.»

E pera o Poy se foron, / e de certo ben sabiades

que foron y grandes gentes / come enas festas fazen.

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

X
E pois disseron a missa, / sobr’o altar pos as maos,
Jurando que non 1’errara / pela lee dos crischados

........................................................................................



85

........................................................................................

Com' a gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen...

XI

Des que aquest' ouve dito, / log' ante toda a gente

sobiu encima da pena, / correndo esfor¢adamente,

e diss' a mui grandes vozes: / «Madre daquel que non mente,

val-me, ca tu senpre vales / aos que torto non fazen.»

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...
XII

Pois sa razon acabada / ouv', en uu brial ben feito

ficou, sen null' outro pano, / € catou e viu o geito

muit' alt' e muit' espantoso; / mais pavor per niun preito

non ouve, com' an aquelas /que en culpa mortal jazen.

Com' a gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen...

XIII

E leixou-sse caer logo / sen nihua deteenca,

avendo en Santa Maria, / que € verdade, creenca,

que quis que as cousas duras / lle fezessen reverenca

en lle seer saborosas / ben come as moles fazen.

Com' a gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen...

X1V
Assi que non foi ferida / nen en pee nen en mao
nen en niuu outro nembro, / ant' ouv' o corpo ben sao ;
e o logar que esquivo / era, tornou-sse-lle chio,
pero o logar € duro / e muitas pedras y jazen.
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

XV

O marido, pois viu esto, / perdeu todos seus antollos

e foi mui corrend' ant' ela / logo ficar os geollos

e disse-11": «A1, santa dona,» / muito chorando dos ollos,
«perdda-me, ca perdoa / Deus aos que erro fazen.»

Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen...

XVI
Ela perddou-lle logo, / e deron todos loores
aa Virgen groriosa, / que € Sennor das sennores ;



86

e tan toste o miragre / meteron ontr' os mayores
miragres eno gran livro, / en que outros muitos jazen.
Com' a gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen ... (Mettmann,
1964, pp. 225-227)

Traduction
Incipit: Comment Sainte Marie du Puy a sauvé une dame du tort que lui
attribuait son mari.

Refrain : Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un
grand pécheé,
Autrement se mettait a sauver / ceux qui ne tombent pas dans le tort.

I. De cela je vous raconterai un miracle/ qu’en terre de Gascogne

a fait la Vierge glorieuse, / qui avec sa main nous touche

grace a qui nous n’allons pas / aupres du grand juge avec honte

Celle devant qui les méchancetés / et les erreurs disparaissent.

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

II. Un grand chevalier y fut / et bien élégant et beau

et de bon lignage / et fort riche et puissant ;

alors il se maria avec une dame, / et devint tres jaloux d’elle

comme si elle avait commis la méme faute /que d’autres femmes [c'est-a-
dire la trahison].

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

III. En imaginant que sa femme avait commis cette faute, / il lui infligeait
une trés mauvaise vie, et souvent la maltraitait / et la blessait ;

elle avait peu de nourriture a manger, / et s’habillait mal,

de méme que les femmes qui avec des maris jaloux /menent une telle vie.
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

IV. La dame s’¢était étonnée / de ce qu’il lui faisait,

et pleine de souffrance en pleurant / elle lui a parlé un jour

en lui disant ainsi : « Mari, / de bon gré je voudrais savoir

si vous avez peine / de ceux qui ne commettent pas de faute. »

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

V. 11 lui dit: « Pourquoi me dites-vous ¢a ? » / Elle lui a dit : parce que je
vous vois marcher vers moi avec un air méchant, / ce dont j’ai une énorme
peur ;

et savoir pourquoi, / je ne le veux pas



87

et ceux qui vous dressent contre moi / pour Dieu, grande erreur font. »
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

VL. Il lut a dit: « a mot ils m’ont dit / que vous me faites grand tort,

et j’en ai une grande douleur / je voudrais étre mort ;

puisque avec une telle chose / je ne trouve pas de réconfort,

et que du malheur vienne / a tous ceux qui en tort restent. »

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

VIL. Elle lui a dit : « D'abord Dieu ne veut pas / que je reste dans ce tort,
etil n’y a pas dans le monde, / de chose que je ne fasse pas pour prouver
mon INNocence ;

et dans le grand feu / dans le milieu de cette place

je me mettrai, car je ne suis pas / une de ces personnes qui font tort »
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

VIIL 11 lui a dit: « Par Dieu, pas dans le feu, / je ne veux pas que vous y
briliez

mais je veux que vous juriez sur cette hauteur du Puy

que vous n’avez pas commis de faute, / et maintenant je veux que vous
sautiez

du haut de cette falaise / pour rester avec ceux qui sont en bas. »
Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché,

IX. Elle a dit : « De trés bon gré / je ferai ce que vous me demandez,

pour que de tels soupgons / de moi vous n’ayez pas. »

Et ils sont allés au Puy, / et certainement vous [lecteur ou auditeur du
miracle] savez bien

Qu’y est allé beaucoup de monde / comme dans les fétes...

Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché,

X. Et apres la fin de 1a messe, / sur la hauteur elle a posé les mains,
En proclamant qu’elle n’avait pas fait tort /selon la loi des chrétiens

.........................................................................................................................
.........................................................................................................................

........

XI. Apres que cela fut dit, / immeédiatement, devant tous ces gens
Elle est mont¢ sur la falaise, / en courant avec effort,

et elle a dit a haute voix : / « Mére de ceux qui ne mentent pas,
Aide-moti, puisque tu aides toujours ceux qui ne font pas du tort. »



88

Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché,

XII. Apres avoir prononcé son discours / elle se vétit uniquement d'une
tunique

elle a regardé la hauteur vraiment épouvantable ;

mais n’a pas eu peur / puisqu’elle n’¢€tait pas coupable

contrairement a celles qui le sont.

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

XIII. Elle se laissa tomber tout de suite / sans aucune hésitation,

ayant foi en Sainte Marie, / qui est vérité et croyance,

qui a voulu que les choses dures / lui fassent révérence

et lui soient agréables / de méme que les choses douces.

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

XIV. Ainsi, elle ne fut pas blessée / ni au pied, ni a la main

ni a aucun autre membre, / elle a eu le corps bien sain ;

et apres le lieu difficile [qu’elle devait descendre] / elle arriva au sol,
cependant le lieu est dur / et plusieurs rochers y sont.

Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché,

XV. Le mari, a cette vue, /a perdu toutes ses fausses idées

et courant vers elle / s’est mis en genoux

et en pleurant il lui a dit : / « Ah, sainte dame,

pardonne-moi, car Dieu pardonne / a ceux qui font du tort »

Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché,

XVI. Elle lui a pardonné tout de suite, / et tous loucrent

la Vierge glorieuse, / qui est Seigneur des seigneurs ;

et bientot ils ont placé le miracle / parmi les plus grands

miracles dans le grand livre, / ou plusieurs autres sont.

Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché,

La chanson en question présente le fopos de la malmariee, et celui
de ’ordalie, et peut se résumer ainsi : un joli chevalier, riche et
puissant, s’¢tait mari¢ a une femme qu’il aimait. Mais il se
montrait toujours jaloux, et pour cette raison il la maltraitait en la
battant et en lui donnant peu de nourriture, parce que les
médisants ont calomni¢ sa femme, en lui disant qu'elle lui était
infidéle. Un jour, la femme l'interroge sur ce comportement et le



89

mari lui en dit la raison : il avait entendu les losengiers évoquer
son infidélité. Voici un cadre bien connu de I’amour courtois : le
mari jaloux, une femme maltraitée par son mari, et les
launzengiers (implicites). Ce sont vraiment les actants d’une
chanson de mal mariée ou de malmaridada, comme on dit dans le
Midi des troubadours. Pour prouver son innocence, la femme
accepta se soumettre a une ordalie, en principe I’épreuve du feu,
ce que le mari refusa par peur qu’elle se brulat. Ensuite, ils sont
partis de Gascogne en pelerinage au Puy. La-bas le mari lui
demanda de sauter d’une falaise, une épreuve a laquelle elle
accepta de se soumettre. Alors ils sont allés au Puy-en-Velay, ou
le sanctuaire marial se situait dans la partie la plus haute de la
ville, sur une trés haute falaise, peut-étre a Aiguilhe, prés du Puy,
et plusieurs personnes les accompagnaient, comme il arrivait en
général pendant les « spectacles » d’ordalie.

A 1’époque médiévale, dans une situation judiciaire ou il y
avait des doutes sur la culpabilité de 1’accusé, celui qui était
chargé d’appliquer la justice, fiit-il le roi, I’évéque ou un seigneur
féodal, pouvait compter seulement sur son intuition ou son bon
sens pour discerner entre le mensonge et la vérit¢. Parfois, les
paroles n’étaient pas suffisantes pour distinguer entre deux
personnes, laquelle était la coupable. Dans ce cas le juge ne
disposait que de la Providence, par le biais d'une épreuve
judiciaire, bien connue au Moyen Age, sous le nom de « jugement
de Dieu». L’accusé était soumis a une épreuve difficile, une
ordalie, mot emprunté du vieil anglais ordal, par l'intermédiaire
du latin médiéval ordalium ‘jugement de Dieu’, terme issu du
francique *urdeili.

Un aspect intéressant de la Chanson de Sainte Marie en
question c’est qu’il s’agit ici d’une ordalie « privée » c’est-a-dire
entre conjoints, et non pas d’une ordalie a caractere officiel. Pour
revenir a la chanson, 1’époux jaloux et la foule curieuse étaient
préts a assister a I’épreuve de la pauvre femme, qui avait une
confiance totale en la Vierge du Puy : Virgen groriosa, que é
Senhor das senhores (derni¢re strophe, v. 2). Elle monta en
courant sur la falaise, elle n’a pas eu peur, puisqu’elle se confiait



90

en sainte Marie. Elle sauta tout de suite et en sortit intacte, sans
blessure ni fracture, ce qui attesta de son innocence. Le mari
s'agenouilla en pleurant, et en demandant pardon a son €pouse,
qui lui a pardonné. Enfin, tous ont lou¢ la Virgen goriosa, et ce
miracle, considéré comme un des plus grands miracles, fut €crit
dans le gran livro. (cf. XVle strophe vs. 2 et 4)

C’est a remarquer qu’on emploie les syntagmes elle a fait du
tort - parfois remplacés par le mot erreur - presque dans toutes les
strophes de la chanson, tant pour accuser la femme (qui en réalité
est innocente) que pour se défendre de la calomnie qui lui était
imputée. Il faut bien remarquer que la femme au Moyen Age était
considérée comme la fille d’Eve, donc toutes les mauvaises
actions lui étaient attribuées. C’est donc Marie qui est venue en
tant que rédemptrice pour racheter non seulement les péchés des
humains en général, mais aussi pour racheter la dignité de la
femme. Elle fut ainsi la femme la plus vénérée a I’époque
médiévale.

Le Moyen Age fut le temps par excellence des pélerinages
les hommes du Xlle siecle aimaient les grands déplacements et
les voyages qu’ils entreprenaient €taient souvent en 1'honneur des
saints. L'inconnu les attirait, ainsi que le danger. Et combien
n’auraient pas eu envie de s’arréter dans un village et d’y entendre
des récits d’aventures merveilleuses ! Dans les siecles ou les
livres n’étaient pas accessibles a tout le monde, le voyageur
s’établissait dans un lieu, protégé par I’amour de Dieu, ou les
récits oraux lui apaisaient 1’esprit. Ces pieux voyageurs, sur les
routes ou dans les hdopitaux des pelerins, causaient avec des gens
d’autres nationalités, d’autres provinces, qui parlaient un autre
dialecte ou une autre langue européenne émergente, ou méme en
latin barbare, c’est-a-dire le latin parlé par des alloglottes (en
rappelant que le latin fut la langue de la religion pendant tout le
Moyen Age). Il faut noter aussi que dans le cas des langues
romanes, du Ve au IXe siecle les gens parlaient le roman, c’est-a-
dire, une langue orale suivie du latin, laquelle est passé¢ a la
condition de littéralité a partir des premiers documents en langue
vernaculaire, soit a partir des Serments de Strasbourg (842).



91

Enfin ces gens qui cherchaient Dieu pouvaient communiquer,
unis par la méme foi. Qui étaient ces pelerins? Le fameux
historien de I’art Emile Male, dans un ouvrage sur les saints
compagnons de Jésus, dit que se trouvaient sur les routes de
pelerinages « les riches, les hommes de pouvoir et ceux qui
n’avaient pas que leur ame a sauver » (Male, 1958, p. 101, c’est
moi qui souligne), en synthétisant d’une fagon poctique les
classes sociales habituées aux routes de la foi. Les chemins
francais deviendront ainsi les routes les plus importantes du
pelerinage a Saint-Jacques-de-Compostelle puisque c'était le lieu
de passage de tous les pelerins qui venaient d’autres lieux du
continent européen. Des quatre chemins francais, la Via
Turonensis, la seule qui part du Nord de la France — en regroupant
un nombre significatif de villes : Paris, Chartres, Tours, Poitiers,
Saintes, Bordeaux, (pour ne citer que les plus importantes) —
rejoignent les autres chemins a Puente la Reina, au Nord de
I’Espagne, et ils forment ensemble un seul chemin pour la Galice.
Les autres chemins du Sud de la France: la Via Lemovicensis, la
Via Podiensis et la Via Tolosana sont des itinéraires suivis par les
pelerins originaires de toute I’Europe, ainsi que la Via Turonensis,
¢videmment. Les routes actuelles ne correspondent pas
exactement aux routes médiévales, en raison du vandalisme
¢conomique des derniéres décennies, mais nous considérons ici
les routes consacrées par la tradition. Compostelle était, apres
Rome et Jérusalem, le plus grand pelerinage, ou les gens allaient
vénérer les dépouilles de I’apodtre saint Jacques-le-Majeur. Les
quatre chemins cités ci-dessus, en partant de la France, jusqu’a la
Galice ¢étaient ainsi distribués : la route de Provence partait
d’Arles et passait par Saint-Gilles, Saint-Guilhem, Toulouse (Via
Tolosana). La route des Cévennes passait par Clermont Ferrand,
Le Puy-en-Velay, Conques, Moissac (Via Podiensis). Sur la
troisieme voie, celle de Bourgogne, se situaient : Vézelay, Autun,
Limoges, Périgueux (Via Lemovicencis). La Basilique de Saint-
Denis, aujourd’hui cathédrale du dioceése de Saint-Denis (depuis
1966), ¢était le point de départ de la quatrieme route, qui passait
par Orléans, Tours, Poitiers, Saintes et Bordeaux (Via



92

Turonensis). De toutes les routes de pelerinages proches du
Rouergue, la plus fréquentée au Moyen Age était la Via Podiensis
ou Chemin du Puy, ou confluaient entre autres «les
Bourguignons et les Teutons» dont parle Aimery Picaud - dans le
Guide du Pelerin, c’est-a-dire le cinquieme Livre du Codex
Calixtinus - et les Jacquets venus de I’Est de I’Europe, qui
débutent leur pelerinage par le grand sanctuaire marial en
direction de Saint-Jacques-de-Compostelle. En Rouergue, fut créé
vers 1120, par Adalard d’Eyne, un noble flamand, bouteiller du
comte de Flandres, le grand hopital-monastére d’Aubrac pour
accueillir les pelerins.

[Adalard] Fils de Conom [?], il dota le couvent d'Oudenburg et suivit
Robert II, comte de Flandre a la croisade, ou ce dernier mourut en 1111. I1
revint en Flandre ou il resta jusqu'en 1115, avant de partir pour le
pelerinage de Saint-Jacques de Compostelle. Il avait, dit la légende,
manqué périr de froid sur le plateau durant le voyage aller. Au retour,
s'égarant a nouveau, il découvrit une caverne dans laquelle se trouvaient les
tétes de dizaines de pelerins victimes des bandits. Il décida alors de fonder
un monastere dans ces "lieux d'horreur et de vastes solitudes".

Source : http://www.aurelle-verlac.com/sommaire.htm)

Cet événement fut récré¢ par Chateaubriand dans le Génie du
Christianisme, BNF, Livre 6 - Services rendus a la société par le
clergé et la religion chrétienne en général Chapitre VIII - Villes et
villages, ponts, grands chemins, etc. (Source : http://www.aurelle-
verlac.com/sommaire.htm)

Il faut remarquer aussi que la Via Podiensis est la plus
ancienne des quatre voies et c’est de la que partit Godescalc
d’Orbais, I’évéque qui a été le premier pelerin frangais a visiter le
tombeau de I’apodtre saint Jacques en Galice, vers 950-951. De
retour au Puy-en-Velay, cet homme pieux ordonne la construction
du batiment de la chapelle de Saint-Michel d’Aiguilhe. 11 s’agit
d’une église romane du Xle siccle, avec des caractéristiques
mauresques espagnoles, dues a I’influence des pelerins de Saint-
Jacques-de-Compostelle, surtout de ceux qui passaient par la Via
Podiensis.




93

Au Moyen Age les gens accordaient a la religion une place
importante dans leur vie quotidienne. Il ¢était difficile d’imaginer
une existence hors de 1’Eglise et aucune sentence n’était plus
grave que I’excommunication, qui ¢éloignait les condamnés de la
communaut¢ chrétienne. Pour survivre a une épidémie, pour faire
face a la tempéte, pour supporter la souffrance de la perte de
proches, la population désemparée s’adressait aux saints, a la
Vierge, a Dieu enfin, a la recherche de réponses ou d'explications.
Comme 1’a bien observeé Leonor Buescu (Buescu, 1990, p. 91), le
rationnel, la catégorisation positive de la pensée logique, ne
fonctionnaient pas, au Moyen Age, dans les mémes termes que
ceux qui prévalent aujourd’hui dans la production historique et
méme littéraire.

Les pelerins qui ne disposaient pas de temps, ni de
ressources pour aller a Saint-Jacques-de-Compostelle se
contentaient, parfois, de pelerinages partiels ou régionaux, ou, a
coté de I’église locale se situaient 1’abbaye et 1’hospice, refuges
dont ils révaient, certains d'y trouver un sanctuaire pour prier, un
dortoir pour se reposer, et un réfectoire pour manger. C’est ainsi
que les sanctuaires du Puy et celui de Rocamadour situés au sud
de la France deviendront des passages obligatoires pour ceux qui
se dirigeaient vers Saint-Jacques-de-Compostelle soit pour s’y
arréter, soit pour accomplir leurs veeux ou leurs promesses a la
Vierge dans une paroisse plus proche, soit pour se reposer
pendant qu’ils faisaient le chemin de la Voie Lactée.

A titre de conclusion on peut dire que dés le premier
troubadour, Guillaume IX, les poetes chantaient les péelerins en
tant que personnages, méme lorsqu'il s'agissait seulement de
moquerie, comme c’est le cas dans le poeme Le fabliau du chat
FOUXx.

Bibliographie citée :

Alfonso X. Cantigas de Santa Maria, édition critique de Walter
Mettmann. Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1959-72,



94

4 tomes (tome III).

Anglade, Joseph. Les Troubadours, Cressé¢, Editions des
Régionalismes, 2011.

Buescu, Maria/Leonor Carvalhdo, Literatura Portuguesa
Medieval. Lisboa, Universidade Aberta, 1990.

Jeanroy, Alfred, La poéesie lyrique des troubadours, Tomes 1 et II.
Toulouse, Privat, Paris, Didier, 1934.

Male, Emile, Les saints compagnons du Christ, Paris, Hartmann,
1958.

Mettmann, Walter. Alfonso X, Cantigas de Santa Maria. Edition
critique de Walter Mettmann, Coimbra, Acta Universitatis
Conimbrigensis, 1959-72, 4 tomes (tome III).

Thiolier-M¢jean, Suzanne, L ‘archet et le lutrin. Enseignement et foi
dans la poésie mediévale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2008.

Notes :

1. Le poeme Vera Vergena Maria de Peire Cardenal est cité
d’apres le site : www.cardenal.org/biblio.htm

2.Je remercie profondément Liliane Jagueneau (in memoriam), qui
m’a relu, méme en passant par un moment difficile. La solidarité et
le courage ¢€taient plus forts en elle que la souffrance. Je ne parlerai
pas ici de la perte énorme, du vide que Liliane Jagueneau a laissé
dans les ¢études de l'occitan et du poitevin. Le réle qu'elle jouait
dans la soutenance de ces langues j’en parlerai a une autre
occasion. Je dédie cette ¢tude a sa mémoire.

Viviane Cunha



95



96



97

DOCUMENTS ARLESIENS

Les quelques documents concernant Arles présentés dans ce
recueil proviennent des Archives Communales d’Arles'. Sont
réunies ici, uniquement, des lettres envoy€es aux consuls
arlésiens. Elles ¢émanent soit des autorités d'autres villes ou
villages voisins, qui préviennent en général d'un danger ou
demandent une protection, soit d'ambassadeurs envoyés par Arles,
qui rendent compte de leur mission, soit de simples particuliers
ayant une réclamation a présenter. Parfois, ces lettres sont
insérées dans un manuscrit, de la série AA” ou BB®. Dans la série
CC sont conservés des documents souvent trés brefs, parfois de
quelques feuillets, en provencgal, quelquefois en frangais, et datant

du dernier quart du XV€ siecle — début du XVI€ (CC 520, 521,
522, ..). Il s’agit des comptes de la taille, du capage et des
arrérages de la taille ; beaucoup de folios sont en provencal. Y
sont aussi conserves les livres-terriers, dans lesquels sont recensés
les propriétaires arlésiens ainsi que leurs possessions (les CC 12,
15, 17, 18, pour I'année 1437, sont complets quant au recensement
de toutes les paroisses). Ils permettent d'avoir une idée assez

précise de la toponymie et des propriétaires. Au XV€ siccle, la
fiscalité progresse, et les cadastres deviennent nécessaires pour
bien connaitre les imposables. Nous pouvons avoir une idée plus
précise, parfois, de I'habitat, car 1ils donnent certains

! Certains abréviations, monsenhor, etc. non pas ¢€té restituées

? Elle comprend des recueils de priviléges, des correspondances, ainsi que
des cartulaires contenant des copies des statuts municipaux, la plupart en
latin, certains en francais, quelques passages en provencal.

| s'agit des delibérations communales. Le BB 1, en latin, concerne les
années 1426-1432. Les BB 2, 3 et 4 (—> 1467) sont aussi en latin, ainsi
que le début du BB 5 (1468-1486). Mais la seconde partie est en provencal.
A partir de 1469-1470, nous rencontrons en effet la langue locale. Le BB 6
(1492-1513) est en provengal. Ensuite, les autres BB (1514...) seront en
francais.



98

renseignements sur la composition des pieces, par exemple, sur
leur situation, leur état, leur utilité¢, que viendront compléter les
comptes trésoraires qui montreront les rues et les batiments a
travers les réparations ou les constructions (mais les grands

chantiers demeurent trés rares au XV€ siecle). Enfin, ces
documents permettent de mieux appréhender une réalité, celle de
I'onomastique, puisque nous avons la les noms, prénoms,
surnoms, parfois les métiers et les liens de parent¢, des gens.
Toute la population n'est pas représentée la (les non
possédants, par exemple, sont absents ainsi que les nobles), mais
le nombre de personnes est suffisamment grand pour approcher
un peu le systeme. L'habitude de rédiger les cadastres (ou
compoix) en langue vulgaire n'est pas propre, enfin, a Arles ; cf.
Beaucaire, dont un débute en 1390, le suivant en 1460 ; Boulbon,

1409 ; Tarascon, XIV€ siecle. Les impositions, les réves et les
gabelles, en latin ou en provengal, les péages, en latin, les
comptes de la leyde, en latin, les comptes trésoraires, dans
lesquels sont consignées les dépenses et les recettes effectuées par
les consuls (CC 127 a 174). Ces documents (ils portent sur
presque trois-quarts de siecle) dévoilent un autre aspect de la ville
et nous offrent toute une série de termes se rapportant aussi bien
aux métiers, qu'a la construction, ou qu'aux denrées alimentaires,
etc. La plupart sont soit intégralement rédigés en provencal, soit
en provencal et en latin s’y trouvent aussi. Enfin, des lettres
envoyées aux consuls, dont quelques-unes sont présentées ici,
completent ces CC. Elles émanent soit des autorités d'autres villes
ou villages voisins, qui préviennent en général d'un danger ou
demandent une protection, soit d'ambassadeurs envoyés par Arles,
qui rendent compte de leur mission, soit de simples particuliers
ayant une réclamation a présenter. Souvent tres breves, parfois de
quelques feuillets, elles sont en provencal, quelquefois en

francais, et datent du dernier quart du XV¢€ si¢cle — début du XVI€
(CC 520, 521, 522, ...).

Dans cette série CC, nombreux sont les documents écrits en
langue dite vulgaire. Les compoix, les comptes de la taille, ainsi
que les comptes trésoraires, sont souvent rédigés ainsi, malgre



99

quelques passages en latin (quelquefois moitié-moiti¢). Ils

“couvrent” pratiquement tout le XV€ si¢cle. Parfois trés répétitifs,
ils n'en donnent pas moins une vision assez nette et précise de ce
qu'était la ville a cette époque, participant alors de cette approche
textuelle qui étaie la recherche archéologique en lui apportant le
témoignage de 1'écrit.

Certains ont €té écrits alors qu’Arles, et la Provence, étaient
toujours sous I’¢gide des comtes d’Anjou. Mais les derniers
appartiennent a la « nouvelle » époque, lorsque le roi de France en
a hérité et est devenu, selon une formule récurrente, « roi de
France et de Navarre, comte de Forcalquier, Provence et terres
adjacentes ». Certains présentent d’ailleurs, si nous les lisons de
maniere attentive, la trace du droit d’abord international puis
national. Leur intérét historique, méme parcellaire, est flagrant,
car ils offrent une information directe sur des événements en train
de se produire, ou venant juste de se produire : droits de péage,
annonce de I’arrivée de la peste, de navires ennemis, maladie,
réclamations, etc. C’est la vie au quotidien, pratiquement, qui
affleure ici. Ce sont aussi les relations entre cités voisines qui
peuvent étre percues, car certains émanent de villes de la cote
notamment.

Un autre intérét réside dans 1’emplo1 de la langue utilisée par
les scripteurs, le provengal de cette seconde partie du XV© siécle.
Mais nous sommes loin, malgré tout, de la langue relativement
normalisée offerte par les cadastres, les délibérations
communales, les actes notariés, d’autres types de documents
rédigés par les professionnels de 1’écriture, clercs ou notaires.
Certains des rédacteurs le sont, mais pas tous, et nous avons alors
un témoignage de diglossie, avec un meélange de plusieurs
systeémes ou se mélent des graphies de langue d’oc, certes, mais
aussi du francais, voire de I’italien avec ’apparition du digraphe -
gl- par exemple. Graphie en plein €volution, surtout vers la fin du
X V€ siécle, ces quelques documents inédits offrent un exemple de
la langue vernaculaire parlée, et écrite, dans la région provencale,
systtme non figé, en constant mouvement, lors d’une époque



100

historique charniere quant au devenir de la région, pleine de
tensions dont la langue est, peut-étre, un reflet particulier.

Ms. AA 20, lettre 20, 27.07.1455.

r. Tresque honorables senhors amist e coma frayres, nos vos
recomandan humilment a vos. Fasen vos asaber que nostre
conselh a resauput vostra letra en lacalla vos fases mencion que
nos vos deven dex flor. per lo pasage del port € per lo terme de
Calendas passadas. Fasen vos asaber que nos non aven pogut
acampar nostre conselh entro que la gent sie repayrada. Ensins
VOs preguan que nos tenguas per excusast entro que ‘la gent’4
sien vengust € nos hy provesiren de remedi. Non plus per lo
present, Dieu sie an vos. Escricha a Nostra Dona de la Mar a
XXVII de jul 1455.

Los tost vostres coma fraires lo sendegue e conselhiers de Nostra
Dona de la Mar.

v. Als tresque honorables homes los sendigues de la villa d’Arle.

Ms. [T B 12, 1372.1517. (Feuillet libre inséré entre les f° 43 et 44,
daté du 16 juillet 1431 ; I’écriture est différente de celle du ms.)

Jeu, Johan de Molis, commissary et serven del petit segel de
Monpelier confesse avor agut et resoput de nobles et honorables
homes s. Foques Cays, s. Remon Pelam, s. G. Bornon, sandix de
la civitat d’Arle, una decima imposada contra 1’universitat de
ladite civitat d’Arle a ‘instancion’1 et per noble home Luque de
Geoga, burgoys d’Avinhon onde la sue part et est ladite decima
de XX flor. del deute de CCCC et XL flor. pencionals patet libro
A folio octavo et monta ladite decima en les emolumens III flor.
VI g. et le traval de moy 1 flor., de laquela somme desusdite et de
ladite decima en lez emolumens je quicte lesdits menss. les sandix
et tous altres a qui quitance en apartient et lor promet de les faire

4 Barre.
2 La fin est rognée.



101

cansellar on registre2 et ay agut 1’argent per les mains de s.
Gymet Bernart, trysoryer de ladita universitat de ladite civitat
d’Arle. Et por mes de fermetat, ieu ay escript ciste quitance de ma
main propia et mys mon sain manuel en ciste quitance.

Fait en Arle ’an M.CCCC et XXI et a XVI de julhet. Ita est Johan
de Molis.

Ms. 520, 1. 17, 1477.

Siec sy so que pesa la borbada facha a lla toure I’am IIIIC.
LXXVIIL.
It. avem pessat lo XVI de jenoyer sinq liames la pessa darier que
sy ten al plot et lo conhet et quatre clavetas dou plot que a tout
pesat q. IT 1. XLIX.
It. avem pesat lo X de febrier ung lyame sinquanta tres clavelz
tant grosses que petis que am pesat q. 1. LXX.
It. avem pesat lo X de juin la vollee que a pesat

q. nou I1. LIIII.
It. lodich jourt la chambre a pesat

q. IIII 11. VIIIL.
Memorie que Loys m’a dich coma Borrellon estant luoctenent de
capitany dou mes d’octobre a pesat III gros. clavetas an las
virollas per sarar et III petitas clavetas et sinq gros. seucles per
sercuyr lo plot que am pesat q. 1 11. LXII.
coma costa per ung tillet loqual Loys a devers sy de la man de
Borellon.  q. 18 11. 34.
Ita est de Sant Martin vostre capitany.

Ms. CC 217, 1. 27, 22 juillet 1477.

r: Jhesus.

Senhors, apres deguda recomandation, aquest matin es estada
novella aysi que doas galeas de enemichs e una fusta an mes en
terra de Yeras gent € que avien pres gent e carn.

2 Le mot suivant est rongg¢.



102

En aquesta hora per un nostre home que si appella Bernart
Sabatier em estatz enformatz que envers autre nuechas el a
recontrat un Castilhan que li a dich que es escapat de la galea del
marques de Auristanch a las boquas de Yeras ont an mes gent en
terra e an fach carn de alcuns buous.

Son doas galeas e una fusta de XVIII banchs. La galea del
marques dis que es regida per frayre Alamanh, chavalier de
Rodas.

Nos avem dat orde a far estout. El era galiot. Dubitam non sie
cespra. Perque sias avisats en totz car duptam non fassan poncha
en calque part de nostra costa.

Non altre. Dieu sie en vosaltres.

Escricha a Tholon a XXII de julh circa hora de vespras.

Vostres bons amich lo juge e sindegues de Tholon.

v : A messenhors lo bayle e sendegues de Sieys Fors.

Ms. CC 520, 1. 25.
Thesus.
Messenhors les consuls jeu me recomande a vostra bonne gracia.
Vous sabes ja la diligenssa que jeu et mestre Secrando ayl aven
facha a vostra requesta per 1’ecxamination dels medecins ; la
conclution a estat facha que chascun delos convincys al regart de
my, jeu soy estat petitament contentat al regardament2 de mestre
Secrandi. Contentas lo quar la rason y abasta quar ly et my vous
poden una autra fes fayre service he a touta la villa quar el es
home que ho merita.
[tem messenhors vous autres me aves promes de me pagar mous
arrayrages en breu de temps. Jeu vous pregue que ho fassas lo
plus tost que poyres.
Jeu vous prega que contentes mestre Secrandi quar autra ves vous
ho poyrie servir. Scricha [a] Avirhon lo XX jornt de aust.
Lo tout vostre servidor he ami Johan Guilhem.

1 Barre.
2 —ament est barré.



103

Ms. CC 520, 1. 6, 1479.

Jo Lucho Damare thezorero generale de Proensa per tenor de la
present confesso haver agut e receput dali habitanti de la villa de
Arlle de Johan de Roan thezorero de dita villa e per le mane de li
cabaleri de dita villa sos asaber la soma de f. mille per compiment
de f. III M. che dita have graciosamenti donit a la majesta de lo
rey a causa de lo dopno de f. XVI per so che ultimamenti
consentito a la perffata majesta per lo intertemmento de suo
ordinayro de laqualle soma de f. mille me tegno per contento e
bem pagat testimono consta present scripta e soto scripta de ma
propria mano. Arlle a 11 XVIII de februaro 1479.

Idem Luchas manu propria.l

Ms. CC 520, 1. 7, 1-11-1478.

L’an mil HIIC.LXXVIII e lo permier jourt de novembre ay
ressauput, yeu, Loy Aymeric de Sant Johan de Roan, thesorier de
la ciutat d’Arle la somma de flor. doux sens sinc, ff. IIC. et aquo
e[n] non de moss. de Gravayson dich mestre Pierre Ronbin
phisician del rey de Cecille, e en deducion de flor. sinc cens en
loscals ladicha ciutat d’Arle era tenguda aldich senhor de
Gravaysons e de ladicha somna e non deldich. Lodich thesorier
e[n] non de ladicha ciutat quite e per so cancelle.

Ay scrich aquela present e sota scricha de ma man propria I’an e
lo jourt susscrich.
Ita est Loys Aymeric manu propria.

Ms. CC 521, 1. 405, 1491.

Monsenhor lo thesorier, pagas a Anthoni de Salos patron del
bordigol de Vaccayres per resto e compliment del salari ho gages
a el degus perl star e gardar lod. Bordigol per lo spasi de des mes
finis a XVI del present mes de mars a raison de des flor. per mes

1 Les lettres 10 et 12 sont des recus du méme.
1 Le mot suivant est barré.



104

la sommo de septanto florins, losquals vos seran acceptas en
vostres contes en reportant apodixio de li.

Scrich I’an de la incarnation mil IIIC.LXXXXI, e a XXIIII de
mars.

Ita es Ludovicus de Coreys.

Ita est de Vouta.

CC 521, 1. 156. (La réponse se trouve dans la lettre 167.)

Messenhors officiers et sendegues a vos autres de bon cor
non recomandan. Vous avisan coment es vengut a nous ung
patron jenoves de luoc d’Araci loqual era anat a Tharascon per
comprar blatz et a dormit la nuech passada ambe ung autre patron
a Tharascon en la mayson de Steve Bertrand corratier. Et en s’en
venent au jourt d’uey de matin en esta villa son estas assalhis en
lo camin real entre Tharascon et la present cieutat per quatre
ribaulx losquals an levat a ung delsd. patrons XXI a XXII ducas
de sa borsa. Et car messenhors aysso son causas que non deven
soffrir, vous pregan que vous plassa de far tal diligencia de vostra
cartier que losd. ribauls sien preses car nos autres de nostra part
aven mes gens apres per los seguir et faren tal diligencia que per
nos non demorara a los aver si es possible. Et per vous enformar
delsd. ribauls segond que aven entendut dos de ellos porton capels
blancs et I’ung ung capel roge et ’autre ung capel negre. Et ny
ung que es home ros et ung autre es negre ambe pels crespes. Et
quant a so que nos sian pogus informar dubtan que non sian ung
que se noma lo Martegal et 1’autre lo frayre de Peyronet et 1’autre
lo Gaffet, lo quart non vous sabrian nomar ny dire son nomp.
Vous avisant oussi que segond que s’en estas informas ellos son
estas vistz aquestos jours a Tharascon et se tenon aqui ou als
mases de I’environ. Non autra fors que pregan Nostre Senhor que
vous done so que plus desiras. Escript en Arle le XXVII jour de
febrier.

Los tous vostres frayres et amycs los consols d’Arle.



105

CC 522, 1.5, 1493( ?).

Messenhors a vous de bon cor nous recomandan per alcunas
lettras que aven agut touchant la materia de San Antoni et oussi
per autres negocis que occoran a la present cieutat. Es fort
neccessari aver conseil per deliberar, respondre e provesir sur so
que sera propousat en lod. conseil. Per tant si vous plas non
falhires point a vous trobar deman que sera dimecres a una hora
apres miechjourt al jardin de messier Symon Grilho per tenir lod.
conseil car las materias que occoron son de grant importancia. En
pregant Nostre Senhor que vous donne so que plus desiras. En
Arle lo segond jourt de septembre.

Vostres frayres los consolz d’Arle.

CC 521, 1. 404, 1492.

Messenhos los sendegues et conselh de Borma a vos autres
de tres bon cor nos recomandan. Fazent vos assaber que aquesta
nuech prochanament passada ha estat ayssi una fusta armada
laqualla ha pres ayssi de gent de monsenhor de Grimaut. Per tant
nos vos avisan que en scias avisas. Et si per aventura venias
aguolloym ambe ella lur dires si vos plas que vuelhan laysar
annar aquellos sinc homes que an pres ayssi la prometa car non
obstant que ellos parlon lo figon ellos son homes de monsenhor
de Grimaut et han fach aumage. Per que vos pregan que si vos
trobas ambe ellos que lur ho remostres car ellos ay laysat annar
tres ho quatre autres homes d’ayssi que son Provensals dizent que
[..] volian point Provensals. Et non altra per lo present mays que
lo Sant Sperit scia ambe vos altres.

Escrit a Grimaut lo jort XIII de may que es vendres como veyres
per una testimoniala facha per la man de mestre Steve
Gaudencarius notari de Grimaut.

Lo present portador si vos plas contentares.

Vostres bons amis los sindegues et conselh de Grimaut.



106

CC 522, 1493-1497, lettre 8.

Messenhors, tant e de cy tres bon cor que fayre pode me
recomande a vous. Jeu ay entendut comment aves rescript au
mestre reverent frayre Peyre Salvany que veguesses venyr
dimenche prochan en Arle per cause de cauques conclusions que
deu metre mestre Robert de las Arenes per que messenhors vous
avysse que lodich mestre reverent non y hyra point per plusors
rasons come plus a plen voys dyra mon compayre mys. Simon
Griglo alcal lodich mestre reverent rescriore ansy : « mess. vous
deves ben entendre e considerar que non es cause convenyente
que ung mestre en teologie ce vague metre a disputar enbe ung
semblant home come lodich mestre Robert car el a fahc plusors
que son sos diciblos que lo mendre saumaix en dorment que
aquest non fa en vedglant come vegies ce plas a Dieux per effet,
car despueix que jeu ly fesy la resposte de que me dones charge
per vous autres, messenhors, lodich mestre reverent a mandat
queryr tres bacheliers loscalx ce plas a Dieux seran aisy a Toux
sans per lo plus luen. E alore ce lodich mestre Robert vol disputar
ne autre enbe el trobara ases que ly fara aplaser. E ce Dieux vol
que entre cy ¢ la lo temps contunye de estre ben come a present,
ay esperance en Dieux que tout lo monde repayrara e vendre
myelx a point que mantenent. E pueix messenhors me merevedgle
de vous autres que dones auredgle a ren que vous digue lodich
mestre Robert atendut la charge que my donnes d’asegurar lodich
mestre reverent de las escoles lacal cause ay fahc per vostre bon
voler. Per que cant a my non entende que me fases dyre une cause
e que pueix en deliberes autrament, lacal cause non cuide que
vueglas fayre car san vostres reverencies lo mon serye ny ben
fahc ne honestament ne de rason non o podes fayre perque,
messenhors, jeu vos pregue que ajas honor de la ville e la vostre
per recomandade come aves agut toutjourt fins aysy e que per
ung quidan que non es suficient ne convenient per tenyr la plassa
que cant a lasdiches escoles metas las causes asegurades en
diferent. /v/ Et ce en nengune cause, messenhors, pode servyr la
ville e vous autres toux. Mandas lo my e de bon cor lo faray a



107

I’ajude de Nostre Senhor que vous tengue toux en sa sancte garde
e vous done so que plus desiras. »

Escript a la bastide de Trebons aquest divendres XVIleme jourt
d’outobre.

Votre humble frayre Gauthier.

A mos honorables senhors e [s]yres messenhors los consolx de la
cioutat d’Arle.

CC 522, 1493-1497, lettre 12.

Mons. lo conso a la vosfro bonno gracio humbloment my
recomande. Ay entendut coment vos autres, messeniors, aves fach
apellar mossen lo conresier et Johan dou Borc, loqual m’a
inormement cargat a 1’ostal de la villo a causo d’oucuno sitassion
facho contro ly. Et que per la part de Joham dou Borc vos autres,
messeniors, o prenes fort contro certans particulars que n’es siam
ou monestier. Messeniors, je vous avise qu’il n’y a home ou
monestier que se melle dou plach de Johan dou Borc ne de
mossen Perre Bertran. 11 sont tous dos de la maison, il faront
ansins que bon leur semblera. Du regard de my yeu vous vorrie
requerir si ansins es que la villo lo prengo contro nous commo
I’on dit qu’il vous plagues ousir partido car yeu vous baile Joham
dou Borc oussi voutif que home que visses X ans ya. Mossen
Frances me disit a Monmaior que mossen Peyre Bertran 1’avie
requist faire qualque plaser senso my ren declarar ne dire. Yeu ly
disi que mossen Peire Bertran ero home de bien et bon jantilhome
et que el ly fasie nul service, el ero home per lo ly rendre. Et
quant lodit mossen Frances ’ac citat yeu entendy aqui mesmes
per mossen Thomas, curat de Sant Joham, le dit que lo rey avie
fach et d’aquel horo et moment, ly disi que non fisso nullo
exsequssion et que anullo la citassion commo fit. Lo prior de
Castillion my portit lendeman uno lettro de mossen Peyre Bertran
que yeu ly fisso mandar las lettros a Tharascon ont el ero arrestat
et a la requesto de ly, yeu las fi bailar ou capellan de mossen
Peyre Bertran per lo faire relaxar. Pertant considerat toutos causos
vous supplie et requere qu’il soit de vostre bon plaisir et grace si



108

ren entendes m’apellar en ’ostal de la villo acr yeu edificaray
mielx que Joham dou Borc visto veritat. Autro causo non per lo
present fors que Dieu vous conserve commo la vostro seniorie
desiro.

Lo tout vostre plusque sien Johannon sosprior.

v/ A mon tres cher et honore senier et amic mons. lo consol
Guillem Bochon en Arle humbloment sie d.

CC 522, lettre 16, 1493-1497.

Mes. tant ¢ de bon cor come poden nous recomandas a vous. La
present es per vous avertir come en aquesta hore aven agut
novelles que aucunes gens d’armes que son vengudas lo lonc dou
Rose a cudat fayre ung grant inconvenient en Arle car ung coup
aven pres la ville e la volien abotinar e segon que entenden y a
agut ung grant esses car lo y a de gens mors e d’une part e d’autre
per que noux semble que vous autres mess. tous d’Arle que es as
Baux deves montar a cheval e vous rendre au mas de mys. Simon
Griglo la hont ce plas a Dieux nos rendren inconptinent e la
prendren concluscion de so que deuren fayre car so sera a toux
grant honte e grant reproche cy non noux mostras de donar la
myglor ajude que poyren sence nous metre en dangiet en aquellos
que son en Arle e noux semble que en aquest cas cade ung de son
cartier y deu mostrar ¢ cant seren ensenble aven esperance en
Dieu que faren en fason que 1’on non nous pora inproperar que
segont lo temps que court non ajan fahc lo myelx que aven pogut.
Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa sainte garde.

Escript a Mories de coche aquest dimars matin XXIleme de jullet.
Mess. lo noux semble que ren non vous deu tenyr en aquest grant
besoing que non venguas au fort, vous en fares so que vous
semblara car au regart de nous deliberam y annar ce plas a Dieux
e dobtan que aquesta cause non ce fasse per aver las reliques de
mos. sant Anthony per que cy a toutes aventures menavas XXV
compagnons ¢ point qavas ben.

Los toux vostres Gauchier. Honorat de la Tour.



109

v./ A mess. moss. 1’asesor e autres mess. d’Arle estant as Baux ....
Mess. tant € de si bon cor que farie podie nous recomandan a
vous. Aven ressauput une letre en aquesta hora. Incontinent nous
rendren si plas a Dieu la haute .. que nous troben so es al mas de
mess. Symon. Les tous vosfres Tropheme Boic, Gillet de
Cavalhon et Jaques Romyeu.

CC 522, 1493-1497, lettre 18.

Mons. lo consol jeu my recomande a vous. Despueix que party de
vous ay entendut coment sen Aurias Gondart a estat e parlat enbe
lo capitany que condus aquestos primyers gens de guere que
desendon per Rose € m’a I’on dich come lodich capitany a dich
que non faut dubtar de ren e m’a lodich que 1’on ly deu mandar
cauque refresquament de pan e de cart de que sera ben fahc e per
enscins non a luoc que jeu vaugue ne mande autra cause devers el.
Toutas fes cant vous semblara que jeu deja fayre une cause plus
que autra mandas lo my e de bon cor on faray.

D’autra part vous mande lo doble d’une letre que my semble que
ce deu escrioure a Loys de Lobieres tant per ma descharge come
per lo comptentar de bones paraules car so que n’ay fahc I’ay fahc
per ben e per profit de la ville atendut que mys. Jaques Romyeu
m’avye dich que per ren dou monde non deliberave de demorar
plus a Lion e a grant pene lo poguy fayre restar per catre ou sinc
jours. Toutasfes ly a semblat despueix de fayre autrament car scy
aguess.. sauput cant pardy de Lion que lodich mys. Jaques agues
vogut demorar come fa me fora ben gardat de dire ren audich
Loys de Lobieres comben que en aco non y pot aver grant interes.
E y a nengun que ly semble que non cy deja escripre ung mot de
letre audit Lobieres vesent so que ly ay dich. Cy vous plas m’en
avertires afin que sache per I’advenyr coment m’auray a governar
ung autre fes. Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa sancte
garde. Escript a la bastide de Trebons aques dimars matin.

Cy deliberas de far far laditte letre semblable de la present
mynute. Cy vous plas la my manderes au mas de Trebons toute
sagellade. Le tout vostre Gauchier.



110

CC 522, 1493-1497, lettre 22.

Mess. tant ¢ de cy bon cor come jeu pode me recomande a vous.
Aquest disapte ou vespre envyron IX hores de nuec ay resouput
une letre que vous a plagut m’escrioure ¢ tochant so que my
mandas que me vuegle trobar deman a une hore apres myecjourt a
Sant Sesary e que la ce plas a Dieux deliberas de vous asemblar e
que o fasse asaber a mess. de la ville que son as Baux e en autra
part don my semble, mess., q’ier que deliberavas de mandar
devyas auscy ben mandar as autres come a my car vous avyse que
en aquesta cause fazien ben pauc per my e non soy deliberat de
jamaix leur en ren mandar ne dyre plus mot. E cant entendres la
rason per que cude que dires que non ay pas tort. E vous pregues,
mess., que vous plasse de leur mandar come fases a my afin que
nous troben toux ensemble. E cy d’avemture non volon venyr
nengun d’elos per aco non laisaray de manar atrobar a Sant
Sesary cant m’en avertires. Maix avant que y anne soy ben
conptent de veser que deliberon de fayre. E cy d’aventure leur
avyas mandat ay deliberat ce plas a Dieux de o saber deman au
plus matin car m’en vauc ausyr messe a la joyusse garde e de la
me pendrie en Arle a dos hores apres myecjourt. Maix ce non leur
aves mandat non m’atendas pas car vole saber perque non y
devon venyr come my atendut que lo n’y a que per rason son
tengus de cy trobar plustost que jeu car au regart de my jeu non
soy ne saige ne clerc e de mon conceilg e avys non podes gayre
profitar. Pregant Nostre Senhor que vous tengue toux en sa sancte
garde. Mess. jeu vous requere que las letres que vous escripcy lo
jourt que las jens d’armes feron lo brut en Arle me sien gardades
e I’autre auscy que escripcy as Baux car cy lasdiches letres non cy
trobon non soy deliberat per ren que me sapyas mandar de me
trobar enbe vous autres car enscins auscy o ay mandat a s. Loys
Renaut.

Escript a la bastide de Trebons aquest disapte au vespre. Le tout
vostre frayre Gauthier.



111

v./ A mos honorables s. frayres mess. consolx de la cioutat
d’Arle.

CC 522, lettre 27, 1493-1497.

Mons. le consol jeu mi recommande a vous tant et de bon cor
comme yo pode. Lo soprior de Montmaior fonc yer devers my et
me portet de lefres que mes. Benet Gras a escript et m’anet dire
que vous altres, messeignors, ly avias dich que non deliberavas de
far nulla responso senon que yo me trobesse ambo vous altres
mess. Donc luy respondi que vous venguest dire que si le vous
plaisie de vous venir trobar aupres en Crau aupres de les vignes
que yo my troberie aujortd’uy que est lundi environ myjor
laqualla causa ay fach et per que ne vous ay trobatz m’en suis
retornat et me perdonnar ses vous plaist de so que ne voys en Arle
devers vous altres mess. comme la raison vodrie. Mais en veritat
lo temps est si dangereux qu’el monstre ce que 1’on deo far.
D’autre part vous avise comme ma commayre dona Maria
Aycardo m’a mandat per son magister me pregant que luy
voguesse mandar qualque argent que luy pode dever a causa de
mes ayguas que esteron ung pauc de temps en yvernage ambe las
sionas per so qu’ella a baillgar alcun argent qu’elle deou a la villa
car on luy a fach de clamors et tous los jours on la vol far
convenir per talla facon qu’elle n’en sa qu’elle deou far per que
vous voldrie pregar carament que s’el vous est possible que pour
I’amor de my, la veilhas ung pauc suportar car si Dieu nous donie
grace que I’on puisse recuilhir los blas, elle e you aurain miels de
quoy pour bien contentar la ville car a ’ajude de Diou elle non
perdra rien. Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa saincta
et vous donie ce que desiraz.

Escript a las vignes de Crau pres de la justice aquest diluns XVlIe
de juing.

Lo tout vostre Gauchier de ...

v./ A mons. lo consol Villasse sie donada.



112

CC 522, lettre 41, 1493-1497.

Messeniors a las vostros bonnos gracios et seniores humblement
my recomande. Et vous plasso saber que la voluntat de
messeniors es que ansins commo semblara de bon et d’avis de
munir et provesir d’ung capitani per la torre, que vos autres,
messeniors, en ordenes tout ensins commo vous plera et vous
semblara estre ben fach apellant et communicant a mons. lo
vicari. Et my semble que en la companie dou capitani farie ben
per nous Gavarri, car es enfant de villo et tres bon artillier. Pregue
vous s’1l es de vostre plaser de ly donar luoc e.l a bon corps et y
vendra volunties a la vido de Dieu qui vostros seniores passo
conservar et gardar.

Lo tout vostre humble servidor et orator Johannon sosprior.

CC 522, lettre 62, 1494-1497.

Nostres cars frayres tant et de si bon cor coma poden a vous nous
recommandan. Aquestos jours passas aven ressauput una lertra de
mons. 1’abat de Sant Sauveur e una autra de mess. Jaumes,
assessor nostre, per lasqualas s’en estas advertitz que en court se
dis que los Authomans, adversaris nostres, procuron de aver
comissari ambe manforta per exequtar 1’arrest donat per lo grant
conseil del rey nostre souverain senhor et pourchasson aver mons.
de Cerna et en sa compaignie mille soysses et soubz colour de
anar a Naples, passar per la present cieutat et prendre per forsa lo
corps de sanct Anthoni et exequtar lod. arrest. Laqual causa si
ansins era serie ung grant doumage et deshonnor de la present
cieutat, car coma ben sabes si semblant nombre de gens passava
per lo terrador de lad. cieutat serie grant doumage delz citadins et
de touta la comunitat. Et per so per estre ben certifficas de la
veritat vous mandan lo present portador tout expres affin que per
el nous certiffiqures de la veritat car si ainsi era metrian pena de y
remediar al mendre doumage que far si porrie. Vous pregan que
lod. portador expediscas lo plus promptament que porres.



113

D’autra part vous avisan que las gens de travalh que acostuman a
venir per aquest temps en la present cieutat reffuson aucunament
venir dubtant estre messes en las galeas que fa far lo rey a
Beucayre et autres luecs del present pays de Provensa. Per so
aven avisat per utilitat delz citadins de la present cieutat obtenir
del rey si possible es alcunas lettras de securtat en lasqualas si
mande ¢ comande a toutz officiers de tout lo pays subgietz ald.
senhor que fasson crida publica assegurant totz affanador que non
seran messes en galea ny preses per forsa. Mess. nous vous
pregan que fassas touta diligencia que gens d’armas non passon
per la present cieutat per evictar toutz daumages que comunament
fan gens d’armas.

Mess. Benet Gras nos a script una lettra laquala per lod. portador
vous mandan si aves obtengut denguna provesion ho lettras
touchant la materia de laquala lod. mess. Benet scrieu. Plassa la
far expedir et mandar per lod. portador affin que ambe diligencia
la manden ald. mess. Benet car lo cas ho requires e periculum est
in mora. Et non autra sinon que pregan per Dieu que vous donne
compliment de vostres desirs.

Escript en Arle a XXIX d’abril.

Vostres frayres los consolz d’ Arle.

v./ A nostres cars frayres et embaissadors mons. de Beujoc et
mess. Jaumes Romyeu assessor nostre et ha cascun d’elos.

CC 522, Lettre 63, 1493-1497.

Mos tres honorables senhors a vos me recomandi tant
humblement como podi. Madammo de Fanton me ha mandat ung
petit paquet de letres lasquals come cresi scrieu mes. Benet Gras
loqual paquet per le present portador vos mandi. Et affin que
fosso ben diligent a vos portar lod. paquet 1i ay promes que li
donarias dos gros per sa peno. Pertant vos pregui que losd. dos
gros li dones et si vos plas denguno causo me comandar plasse
vos me scrieure et de bon cor la faray ajudant Nostre Senhor
alqual pregui que vos done bono sanitat et compeliment de vostres
deseris.



114

Scricho a Ayragues a XII de jung.
Vostre servitor Loys de Cuers.
v/ A nostres honorables senhors mess. les consulz d’Arle.

CC 522, lettre 370, 1495.

Mons. lo thesaurier pagas a Peyre Laugieu alias Talhon per tres
lobatons que a pres en terra d’Aurelha soes doas femelas e ung
mascle soes quinze gros e retenez las aurelhas e lo present tillet
script a sinc de avost I’an mil IIIIC.LXXXXV.

Ita est Jacobus Rohardi.

CC 522, lettre 472, 1495.

S’en suit lo quonte de mestre Peyre lo saraglier que a fac per la
vila.
Et premierament a XV de juin a adobat un quadenat per lo eguot

de la Quavalerie que monta f.gIl d.
Item plus a guarnit una saragla per lo portal de Merquanou que
monta f.g. 111 d.

Item plus dous quadenas per lo portal de Portagnel per tenyr las
portas vertas que per guarnir una saragla per lodic portal et a fac
la ferogliera monta tout f.1 g VId.

Item plus una clau per lo portal dou pourt et dous anals per lodic
portal monta  f.g.VIII d.

Item plus per lo portal de Sant Johan a fac un anel en ferrenda
que vault f.g III d.

Item plus a fac dous claus per lo portal de Merquanou que las
autras sy son routas que monta f.g.VIII d.

Item plus per adobar lasdichas saraglas et feranls subredic ay agut
de segne Nyquolau Usan la soma de XVIII clous pataquals et
sinquanta clavels de dous miliers que monta tot f.8.

Passat a XIII de jenoyer a XIX de jenoyer a fach sa confession.
Rohardi.



115

CC 522, lettre 349, 1495.

Mons. lo thesaurier pagas a Piero Patarel gardian demorant ambe
Guilhaume Faraud per ung lop que a pres en Figares soes sieys
gros e retenes las aurelhas e lo present tillet script a XVIII d’abril
I’an mil IIIC.LXXXXV.

Ita est Jacobus Rohardi scriba consilu propria.

CC 523, lettre 55.

Tres cars frayres et bons amics de bon cor a vos nos
rachomandam. En vos avisant como per lo present portador nos
mandam ung homme et una femme marit et molher losquals eran
venguts de Languedoc et los avem tenguts soes assaber lo marit
malaut et enclaus car lo dubtavan tocquat de pesta per los mettra
foras d’aquesta pays. Et pertant non los laysseres intrar maiz los
donares passaige se vos plas et de vieures si mestier en avian. Et
non altre per lo present sinon que Nostre Senhor vos tenga lo en
bona prosperitat et salus.

Escricha a Masseille aquest XX VIle jort del mes de febrier.

Los consols de Masseilha vostres frayres et bons amics.

v. A mess. consols et conseilh de la cieutat d’Arles nostres tres
honorables frayres et bons amics sian donada. En Arles.

CC 523, lettre 48.

Cars et bons amics a vos nous rachomandam. Per aquestas
presentas vos avisam como ayssi si sont attrobats dos hommes
insicits de pesta losquals mandam deforas oltra lo Roze. Et per
tant vos pregam que nos mandas certifficanza si nostres hommes
los an conduchs fins a foras d’aqui. Et non altre per lo present
synon que mes. vos tenga en sa sancta garde.



116

Escrich a Masseilha aquest XXXe jort de janvyer. Losquals
hommes insicitz eram vengus de la banda de Montpellier et per
tant los remandam de ladicha banda. Et nos a semblat bon vous en
avisar.

Los consols de Masseilha vostres frayres et bons amics.

v. A mess. los consols d’Arles nostres cars frayres et bons amics
sian donadas.

CC 523, lettre 171, 1499 ( ?).

Messenhors baille e sendegues de Scyffors a vos nos recomandam
de bon cor. Aras de novel avem receuput letras d’avis de
messenhors d’Yeras a lasquals la present es alligada et perso car
en lasd. letras ha dos caps grandamens danjayroses soes de la
entencion dels bregantins que si tenon en las illas per attendre los
brigantins del papa que son a Marselha et I’altre cap es de la
pestillencia que es a Nissa ¢ a I’environ. Non obstant que vos
ajam mandat letras d’avis de recap vos avisam e que avizes la
costiera fins a Marselha afin que los senhos de Marsselha et los
gens delsd. brigantins que hi son del papa sian per temps avisats.
E pagats lo portador como es de costuma.

Scricha a Tholon sapte a XVII d’aost al solelh tramont. Los tres
vostres como frayres ¢ bons amics lo baille e sindegues de
Tholon.

A.C.A., BB 7, 1508-1513. Feuillet libre, non daté.

Nobles et honorables conssols et conscelhiers de la present cieutat
d’Arle humblement espaussa a vostros senhories Juhan Deloste
appoticari de lad. cieutat coma sie vray que la meyson hont lod.
Deloste fa son abitascion est touta environrnada des bescammes et
aussy son escallier de boys et soutat lodit escallier resta ung petit
de plassa perduda hont sy gieta grant hordura et immondisse
davant la gleyssa de santa Croux et grant dangier d’escondre gens
per metre fuoc ho fayre plossors maux per desos lod. escallier.
Per tant humblement supliqua lod. Deloste a vostros senhories que



117

vous plassa de my donar licenssia de fayre une paret d’aut en aut
a drecho ligne de son escallier et sera content d’abatre touz sos
bescammes per los grans dangiers dou fuoc que sovent venen’ en
ladita cieutat d’Arle et aquo fazen sera ung grant ben et profit per
laditta cieutat

Et suey et ceray plus-terngut a vostras sehories.

Marie-Rose Bonnet

> Tache qui rend la fin du mot illisible.



118



119

LES HERESIES FONDATRICES DE LA PENSEE
MEDIEVALE

Le manichéisme

Les études sur les différentes hérésies médiévales, fondées
sur la recherche des sources, ont ¢t¢ développées au milieu du
XVle siecle, avec la montée du protestantisme. Les idées cathares
¢taient associées peu ou prou a un néo-manichéisme et les
protestants ¢taient accusés de vouloir faire revivre la doctrine de
Mani. Selon Julien Ries :

« Un siecle et demi durant, les protestants ont eu a se défendre contre
I’accusation de faire revivre par leur doctrine du mal et du péché,
I’ancienne hérésie de Mani. A leurs travaux apologétiques se mélaient des
recherches historiques sur le manichéisme : ce fut 1’origine des études
manichéennes. Entretemps les catholiques s’adonnaient a de patientes
recherches et, par la publication d’une série imposante de sources, ils
donnaient le plein essor aux recherches historiques sur le manichéisme. »°

Au XVlle siecle, on publie la plus grande partie des sources
manichéennes alors connues, apres un long et minutieux travail
d’examen des manuscrits. Elles se trouvent essentiellement dans
les sermons du pape Léon 1% (440-461), I’histoire des Pauliciens
par Pierre de Sicile’, les trois livres Contre les Manichéens de
Titus de Bostra® et les Acta Archelai’. Ces derniers contiennent le

Les études manichéennes : des controverses de la Réforme aux
découvertes du XXe siecle, Louvain-la-Neuve, Centre d’Histoire des
Religions, 1988, p. 35.

7 Petri Siculi Historia ex MS codice Bibliothecae Vaticanae graece cum
latina versione edita per Matthaeum Raderum, SJ, Ingolstadt, 1604. Il
s’agit de la premiere édition du texte de Pierre de Sicile. Pour une édition
relativement récente du texte grec, voir Jean Gouillard/Denise
Papachryssanthou (éds), Pierre de Sicile, Histoire des Pauliciens, Travaux
et Meémoires 4, Paris, Centre de recherches d’histoire et civilisation
byzantine, 1970, p. 3-67.

® Nils Arne Pedersen, Demonstrative Proof in Defence of God A Study of
Titus of Bostra’s Contra Manichaeos The Work’s Sources, Aims and



120

récit de discussions publiques entre 1’évéque Archelalis et Mani
en 277 a Kashkar et a Dioride, villes de Mésopotamie. Epiphane
de Salamine s’en est servi dans son Panarion. Mais ce n’est qu’un
fragment en latin qui est publié par Henri de Valois en 1668
L’original aurait €té écrit en syriaque et ensuite traduit en grec par
Hegemonius.

Outre les sources, des travaux de patrologie et
d’historiographie nombreux et foisonnants sont publiés. Mais il
semble que ce soit surtout deux articles de Pierre Bayle dans son
Dictionnaire historique et critique, Manichéens et Pauliciens qui
ont relancé la polémique. Pierre Bayle, d’abord réforme, puis
converti au catholicisme et enfin redevenu protestant a eu une
position telle qu’elle suggérait une adhésion aux idées de Mani.
Ce qu’il a toujours réfuté avec force. Le probléme fondamental se
trouvait dans la prédestination. En effet, Dieu prédestinerait
certaines ames a leur salut, en leur accordant la grace. Mais I’id¢e
d’une prédestination au bien, sous-entendait une prédestination au
mal. Ceux qui n’étaient pas des €lus seraient donc condamnés peu
ou prou a pécher puisque 1’aide divine ne leur était pas accordée.
Pendant des si¢cles les théologiens catholiques se sont interrogés
sur les effets de la grace, la possibilité pour I’ame humaine de la
refuser et la damnation. Les protestants reposent la question en
termes analogues, du moins au début. Mais rapidement, la
controverse se radicalisera autour de la prédestination au mal et a
la damnation éternelle. La prédestination au bien excuserait le
péché car les ¢lus seront sirs d’étre sauvés. Ce sera Pascal qui
posera la question en d’autres termes : qui sait étre prédestiné

Relation to its Contemporary Theology, Leiden/Boston, Brill, 2004.

? Madeleine Scopello, « Hegemonius, les Acta Archelai et I’histoire de la
controverse anti-manichéenne », Studia Manichaica, IV Internationaler
Kongress  zum  Manichdismus, Ronald E. Emmerick/Werner
Sundermann/Peter Zieme (éds), Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften, De Gruyter, 2000, p. 528-545.

' Gherardo Gnoli/Andrea Piras, Il manicheismo, Roma, Fondazione
Lorenzo Valla, A. Mondadori, 2006, vol. 2, p. 150.



121

durant sa vie terrestre’' ? D’ou la nécessité de faire le bien, pour
gagner le salut éternel.

Les protestants, dans cette polémique, voulaient retrouver la
lettre du texte sacré et donc le message originel de Dieu. Ils
avaient donc rejeté un certain nombre d’interprétations et ce qui
en résultait : par exemple le culte de la Vierge, les saints, les
images. Ce mouvement n’est pas nouveau dans 1’Eglise ou les
retours aux textes scripturaires sont constants. Par ailleurs, des les
premiers siécles, le texte biblique a été soumis a la critique'.
Saint Jérome, par exemple, a ¢émaillé ses traductions de
nombreuses notes de critique textuelle. Il importait que le texte
biblique soit au plus pres des sources. Cependant, le Canon n’était
pas fermé. Il comportait aussi les écrits des Peres et des docteurs
de I’Eglise. Hugues de Saint Victor, dans le Didascalicon répartit
les textes sacrés en trois groupes [ 'Ancien Testament, le Nouveau
Testament ainsi que les écrits des péres et des docteurs de ’Eglise
dont Jérome, Augustin, Grégoire, Ambroise, Isidore, Origéne et
Béde sont les principaux. Les autres sont si nombreux qu’il ne
peut les énumérer”. Cependant, le texte biblique lui-méme est

"'« Qui est ce qui sait en cette vie s’il est prédestiné ? 11 est nécessaire que
cela soit caché en ce monde ou ’orgueil est si fort a craindre, qu’un grand
apotre fut souffleté par un ange de Satan, de peur qu’il ne s’¢élevat. » Lettre
sur les commandements de Dieu i1n (Euvres de Blaise Pascal, vol. 111, Paris,
Lefevre, 1819, p. 551.

12 Gilbert Dahan écrit a ce propos : « La critique du texte biblique n’est pas
une invention des philologues du XIXe siecle ni méme des humanistes du
XVle siecle. Des les premiers siecles chrétiens, des savants ont cherché a
améliorer le texte de leurs saintes Ecritures, par des moyens scientifiques et
notamment par une comparaison des textes entre eux et des traductions
avec les originaux. Une entreprise aussi remarquable que les Hexaples
d’Origene, puis les nombreuses notes de critique textuelle de saint Jérome
suffiraient a nous convaincre amplement de la précocité de cette tradition
scientifique. » in L’exégese chrétienne de la Bible en Occident médiéval,
Paris, Cerf, 1999, p. 161.

" Charles H. Buttimer (éd.): Hugonis de Sancto Victore Didascalicon De
studio legendi, Washington D C, The Catholic University of America
Press, Studies in Medieval and Renaissance Latin X, 1939, 1V, II, 1. 9-14,
779 C, p. 72.



122

I’objet de toutes les attentions. Au cceur des monasteres, on en
analyse chaque mot, chaque syllabe, en essayant d’en trouver
I’interprétation la plus juste. Hugues de Saint Victor, toujours
dans le Didascalicon, affirme qu’il peut y avoir une ou plusieurs
significations pour un ¢énoncé. Dans la multitude des
interprétations que 1’on peut tirer pour quelques mots, il importe
de choisir celle que 1’auteur a reconnue comme certaine. Si elle
n’apparait pas de fagon évidente, il faut s’appuyer sur le contexte.
Si ce dernier ne peut étre ¢étudié et discuté, il faut choisir ce
qu’enseigne la foi'*. Par conséquent, le souci de trouver le sens le
plus juste est constant dans les recherches de 1’exégese médiévale.
L’¢tude et le commentaire de la Bible requierent un certain
nombre de connaissances qui ne sont pas innées. Il ne s’agit pas
de I’expression de sentiments relativement confus, mais bien
d’une recherche rationnelle menée a I’aide de la grammaire et de
la logique, associ¢es a la connaissance de la tradition exégétique.
Hugues de Saint Victor précise que I’Ecriture sainte posséde un
triple mode de compréhension: historique, allégorique et
tropologique. Bien entendu, on ne peut interpréter tout le texte
biblique selon ces trois modes de compréhension, mais il faut s’y
appliquer autant que faire se peut. Car il est inconcevable de s’en
tenir a la seule lettre du texte ou de se contenter d’une lecture
historique. Il faut chercher un sens plus profond, le sens spirituel.
Ce qui implique des confrontations, des analyses, des
recoupements destinés a mettre en lumiere la cohérence interne du
texte. Les champs sémantiques du latin sont vastes car enrichis de
tout un lexique qui se développe au fur et a mesure des
interrogations et des réponses apportées. Les latinisations

' Idem, VI, XI, . 20-26, p. 129; 1. 1-24, p. 129. 808 ¢-809 A. Gilbert
Dahan affirme a propos des interpretationes: « La premicre de ces regles
est révélatrice d’une démarche générale de 1’exégese médiévale : pour un
méme nom, comme pour une méme réalité, des interprétations (au sens
large) sont proposées, qui s’opposent parfois entre elles; il n’est pas
question d’appliquer univoquement ces interprétations mais de choisir pour
chaque cas, celle qui éclaire le mieux le verset ou le passage commenté ».
L’exégese chrétienne de la Bible en Occident médiéval Xlle-XIVe siecle,
op. cit., p. 318-319.



123

d’expressions ou de termes grecs sont nombreuses. Cependant, le
latin étant devenu peu ou prou une langue savante, méme pour les
religieux'”. L’Eglise médiévale préconisait la recherche de
I’union avec Dieu en compagnie de personnes ayant les mémes
aspirations et sous la conduite d’un abbé ou d’une abbesse'®,
connaissant la tradition exégétique et capable de 1’enseigner. Au
moyen-age, les moines, les moniales et les convers, -souvent des
paysans-, ¢taient parfois ignorants des notions les plus
¢lémentaires du christianisme, lors de leur entrée en religion '’

" Dés la fin du VIle siécle, se pose le probléme de la formation des
prétres. Michel Banniard précise a ce propos : « Alcuin déplore la lenteur
des progres accomplis par ses propres ¢leves. Que dut-il en étre dans les
lieux ¢loignés des principaux centres ? On s’¢tonnera surtout de la
méfiance sourcilleuse avec laquelle sont traités dans les instructions
officielles les prétres et les « curés » de paroisse. Tous les capitulaires
insistent sur les efforts qu’ils doivent faire. Leurs €véques sont invités a
vérifier qu’ils savent les formules de baptéme, les prieres de la messe et
qu’ils sont capables de précher...

...Or le niveau des connaissances requis d’eux semble extrémement bas. Il
est quand méme stupéfiant qu’un concile soit obligé d’exiger qu’ils sachent
par cceur le Credo et le Pater. Que savaient-ils donc auparavant ? La liste
des questions qu’établit vers 803 un évéque, afin de soumettre les prétres
de son diocese a un examen montre la faiblesse culturelle et cultuelle de ce
personnel pastoral intermédiaire entre eux et leurs fideles : savent-ils et
comprennent-ils leur pénitentiel ? Savent-ils célébrer la messe selon le rite
romain ? Sont-ils capables de lire 1’Evangile et de le commenter ?
Comprennent-ils les homélies et savent-ils les communiquer aux fideles ? »
Viva voce Communication écrite et communication orale du Ve au 1Xe
siecle en Occident latin, Paris, Institut des Etudes Augustiniennes, 1992, p.
395-396.

' Les peres du troisieme concile du Latran, en 1179, recommandent de ne
pas laisser les moines seuls dans une maison a la campagne, dans une place
forte ou une paroisse, mais de les faire vivre dans un grand couvent ou avec
quelques freres. Concilium Lateranense 111, 10, 1. 8-10, Giuseppe Alberigo
(dir.), Les conciles cecuméniques Les décrets de Nicée a Latran V, Paris,
Cerf, 1994, p. 464.

7 Rancé dans une lettre & Jean Mabillon, décrit ainsi les convers : « ...Les
Convers ¢taient des gens grossiers, ignorans, ausquels il n’étoit pas permis
d’avoir un livre, viri idiotae qui nesciebant litteras... » in Dom Jean



124

Par conséquent, le langage de 1’exégese devait s’adapter a cette
¢volution, sous peine de devenir incompréhensible. Par
conséquent, les traductions dans les langues vernaculaires
considérées d’abord comme une explication du texte sacré, se
multiplient en incluant des termes latins. Les périphrases qui
surgissent sont aussi I’occasion de développer le langage employ¢
dans I’exégese. La tradition orale, importante car perpétuée par la
prédication, se densifie. Elle n’est pas négligeable, parce qu’elle
est portée en grande partie, par ces langues vernaculaires qui peu
a peu supplanteront le latin, pour I’¢écarter progressivement des
langues parlées. Ce phénomene initi€ au moyen-age ne cessera
pas a la Renaissance. Au XVlIle siccle, les langues vernaculaires
ont déja pris une importance et une autonomie telles que les
réflexions ainsi que les échanges philosophiques et théologiques,
se font de moins en moins en latin'®. Par conséquent, les
mouvements protestants s’inscrivent dans ce retour aux textes
sacrés dont les interprétations en diverses langues sont de plus en
plus foisonnantes et parfois tres €loignées du texte lui-méme. Il y
a toujours eu des illuminés, des prédicateurs itinérants, des
moines errants, qui préchaient sans avoir la science requise pour
interpréter la Bible. L’Eglise catholique les condamnait, sans
pouvoir réellement les arréter. Mais dans le cas présent, I’hérésie
protestante est conduite par des savants qui connaissent la
tradition exégétique, les écrits des Peéres, ont les clés de son
interprétation et la contestent en connaissance de cause. Par
conséquent, les recherches sur le manichéisme sont importantes et
menées de part et d’autres par des théologiens qui s’efforcent de
remonter aux sources, de les analyser, de les décrypter a 1’aide
d’outils scientifiques longuement peaufinés par la tradition. Ces

Leclercq Recueil d’études sur saint Bernard et ses écrits t. 11, II-Lettres de
Mabillon et de Rancé sur saint Bernard, Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, 1966, p. 319-338, p. 322.

'" Rappelons que de nombreux textes philosophiques ou théologiques
(traités, ¢études, controverses, correspondance...) de Descartes,
Malebranche, Bossuet, Saint-Cyran, Pascal, Antoine Arnauld, Ang¢lique
de Saint-Jean... ont été écrits en frangais et non en latin.



125

recherches ont abouti a des positions varices et parfois
divergentes. Si Lenain de Tillemont écrit a ce propos, dans la
seconde moiti¢ du XVlIle siecle :

« L’heresie des Manichéens egalement infame et ridicule, est la plus
celebre de toutes celles que le demon a opposees a I’Eglise durant les trois
premiers siecles. Elle a pris son origine de la Perse : et de cette extremité de
I’Orient elle s’est repandue par toutes les provinces, jusques aux extremitez
de I’Occident. Il seroit inutile de vouloir deduire en detail tous les dogmes
de cette secte, qui ayant rassemblé ce qu’il y avoit de plus criminel dans
toutes les autres et mesme dans le paganisme, [mais surtout dans les
impietez des Gnostiques], en a fait un amas monstrueux de blasphemes
impertinens, et de saletez abominables' ».

Isaac de Beausobre, au XVIlle siécle, dans son Histoire
critique de Manichée et du manichéisme, sans rompre
completement avec cette condamnation multiséculaire, prend la
peine d’¢tudier les sources de manicre critique. Il écrit a ce
propos :

« Mon dessein est d’essaier ce que j’aurois exigé de feu M. Bayle. Voulant
connoitre les MANICHEENS MODERNES, avec lesquels on a confondu
des Sectes beaucoup plus pures et plus Chrétiennes qu’on se I’imagine, j’ai
ét¢ obligé de remonter jusqu’aux Anciens. Et trouvant beaucoup
d’exagération, de contradictions, de fausses imputations, dans ce qu’on
nous raconte de Manichée, de ses Dogmes et de sa Morale ; j’ai eu piti¢
d’une Secte d¢ja trop malheureuse pour avoir étrangement corrompu la Foi
chrétienne, et pour avoir €t¢ des sa naissance 1’objet des fureurs d’un z¢ele
humain. Je la justifie, quand il me paroit qu’on I’a calomniée : je ’excuse,
quand elle me paroit excusable, et je ne crois pas qu’on doive m’en savoir
mauvais gré. Si je suis dans Perreur, c’est dans 1’erreur du monde la plus
innocente. Et S. Augustin lui-méme, le Fléau des Manichéens d’Occident
fera mon apologie. »*°.

¥ Memoires pour servir a I’Histoire Ecclesiastique des six premiers
siecles, t. IV, seconde édition, Paris, 1701, p. 367-368.

2% Histoire critique de Manichée et du manichéisme par M. de Beausobre
continuée par S. Formey, Discours préliminaire, Amsterdam, J. F. Bernard,
1734-1739,t. 1, p. 3.



126

Mais 1l faut préciser que les sources manichéennes étaient
rapportées, puisqu’aucun texte €manant directement de Mani
n’était accessible. Saint Augustin, dont [D’influence sera
considérable, reprenait, a 1’instar de ses prédécesseurs les textes
de ses adversaires manichéens, les discutait, les confrontait a la
doctrine chrétienne en hérésiologue confirmé®'. Certains

I Madeleine Scopello écrit a ce propos : « Dans le Contra epistulam
fundamenti, Augustin se comporte en hérésiologue confirme, héritier de
toute une chaine de chasseurs d’hérésies qui ont traqué d’abord les
gnostiques puis les manichéens. Aux hérésiologues, Augustin emprunte
une méthode qui a fait ses preuves : citer, d’abord, des extraits d’une ceuvre
de l’adversaire afin de les réfuter, puis présenter en opposition sa propre
doctrine. Ainsi la pensée que 1’on estime fausse est immédiatement mise en
contraste avec la veritas de celui qui la réfute. Cette méthode polémique,
citer pour mieux réfuter, a souvent été utilisée par les Péres de 1’Eglise dans
leur lutte contre les maitres de la gnose. Clément d’Alexandrie, Origene,
Irénee ou encore le Pseudo-Hippolyte ont tous transcrit et cité, certains plus
que d’autres des fragments ou méme de longs extraits d’ouvrages
gnostiques, afin des les critiquer de fagon ponctuelle. Ils nous ont ainsi
fourni une précieuse documentation qui autrement aurait ét¢ perdue. La
méme méthode se dégage des écrits de quelques écrivains anti-manichéens,
méme si cette fagcon ne fait pas I’unanimité. Quelques controversistes, en
effet, ne font que résumer la doctrine et le mythe manichéens. Il en va ainsi,
par exemple pour I’auteur des Acta Archelai. D’autres en revanche, citent
littéralement des extraits des livres de Mani. C’est le cas de Sévere
d’Antioche qui, au début du Ve siecle, intégra des fragments de la
Pragmataeia dans son Homélie cathédrale 123 ; du nestorien Théodore Bar
Konai aussi, lequel, dans son Liber Scholiorum écrit en 791, fournit de
précieux documents sur la Pragmateia. A ces auteurs s’ajoutent deux
controversistes musulmans : Ibn Al Nadim, au chapitre X du Fihrist,
ceuvre achevée en 987, présente un ensemble de citations de textes de Mani
et Al Biruni, au Xle siccle, batit sur une connaissance directe des sept livres
du Babylonien, un exposé tres complet de sa doctrine. ..

...Augustin se sert d’une série d’arguments, auparavant employés par
d’autres hérésiologues. Ces arguments lui permettent de répondre aux
manichéens qui se prétendaient les seuls vrais interpretes du message du
Christ — message que Mani aurait porté a sa plénitude — et qui par
conséquent, s’estimaient les seuls vrais chrétiens. » in « L Epistula
fundamenti a la lumiere des sources manichéennes du Fayoum » in



127

philosophes ont également critiqué les gnostiques. Madeleine
Scopello €écrit a ce propos :

«Les péres de I’Eglise ne furent pas les seuls a s’en prendre aux
gnostiques. Quelques philosophes firent de méme. Plotin (205-270)
consacre au probléme gnostique sa deuxiéme Ennéade. Le chef de file du
néoplatonisme n’appréciait nullement leur transposition mythique des
concepts philosophiques, et encore moins leurs pratiques rituelles.
Porphyre de Tyr (233-305) partage les opinions de son maitre ; dans sa Vie
de Plotin, 1l cite des apocalypses gnostiques qui circulaient dans les cercles
philosophiques de 1’époque. Ses renseignements ont €t¢ confirmés par la
découverte de la bibliothéque de Nag Hammadi™. »

Il faut cependant préciser que les philosophes de 1’ Antiquité
dont les Pythagoriciens, Platon et Aristote, furent accusés par
Pierre Bayle™, d’avoir développé et propagé le double principe™.
Par la suite, plusieurs découvertes de textes €crits en copte ont
permis d’enrichir considérablement la connaissance du

Augustine and Manichaeism in the Latin West Proceeding of the Fribourg-
Utrecht Symposium of the International Association of Manichaean
Studies, Johannes Van Oort/Otto Wermelinger/Gregor Wurst, (éds),
Leiden/Boston/Koln, Brill, 2001, p. 205-229, p. 207-209.

2 Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p. 22.

> Brigitte Saouma, « Pierre Bayle critique de Lactance et de Basile de
Césarée, dans sa réfutation du manichéisme » in « Fiir unser Gliick oder
das Gliick Anderer » Vortrige des X. Internationalem Leibniz-Kongress,
Wenchao Li/Ute Beckmann/Swen Erdner/Esther-Maria Errulat/Jiirgen
Herbst/Helena Iwasinski/Simona Noreik (€ds), Hildesheim-Ziirich-New
York, Georg Olms, 2016, t. II, p. 627-640.

* “As we can see, Mani employed various strategies to describe his two
principles. They are opposed substances of light and darkness, regions of
harmony or bitter division and conflicts, kingdoms with princes and armies,
God the Father or matter and desire, and so on. The scriptures were not
philosophical treatises and the apostle fashioned his langage according to
the occasion and the audience. He was a preacher and a debater; and also a
visionary, an artist and a healer.” in lan Gardner “Dualism in Mani and
Manichaeism”, Chéra Revue d’Etudes anciennes et médiévales, Dualismes
Doctrines religieuses et traditions philosophiques, Hors-série 2015, Editura
Polirom, p. 417-436, p. 423.



128

manichéisme. Le Codex de Londres, acheté en 1750 par A.
Askew date du IVe siecle. Il relate les dialogues secrets de Jésus
avec Marie-Madeleine et les apdtres. Le Manuscrit d’Oxford
acheté par J. Bruce en 1773 transmet des enseignements de Jésus.
Le codex de Berlin (IVe-Ve siécle) découvert en Haute-Egypte au
XIXe siécle contient I’Evangile selon Marie, le Livre des secrets
de Jean, La sagesse de Jésus et un acte apocryphe de Pierre. Mais
ce sont les manuscrits coptes de Nag Hammadi (II-IVe siecle)
découverts en 1945 et traduits du grec qui ont montré la richesse
et la variété de la pensée gnostique. Ils contiennent des évangiles
et des traités™. Ces derniers sont anonymes. Ce qui pourrait
s’expliquer par la persécution dont les manichéens ont été
victimes. Cette découverte a permis d’avoir une connaissance plus
¢tendue de la gnose que celle des théologiens des temps
modernes. Il faut y ajouter les Textes de Turfdn découverts dans le
Turkestan chinois, prés de Tun Houang, dans le Kan-sou a la fin
du XIXe siecle et au début du XXe siccle. Le rouleau contenant le
Compendium de la religion du Buddha de lumiere de Mani, a été
¢crit en chinois, en 731.

Jacques-Begnigne Bossuet a ¢galement examiné les sources des
hérésies. On lui doit, entre autre, la distinction entre les cathares,
appelés nouveaux manichéens et les vaudois de Lyon. Il conteste
la filiation entre les protestants et ces hérétiques, longtemps
accusés de propager le manichéisme?’.

Car le manichéisme n’est pas un ensemble d’idées diffuses, mais
une grande religion qui comporte une métaphysique et une
¢thique. Le nombre de ses adeptes a €té trés important et malgré
les persécutions, elle ne disparait pas. Ni la rationalité grecque, ni
la fo1 chrétienne n’ont pu en avoir raison. Cette religion comprend
des dogmes, une liturgie, une communauté hiérarchisée, ainsi que
des missions. C’est aussi une philosophie, antérieure a Mani. Sa
cosmogonie apparait dans la description de deux royaumes, 1’un
de lumicere, I’autre de téncbres qui, a 1’origine, ne se mélangeaient

> Idem, p. 24-32.
2 Histoire des variations des églises protestantes t. 11, X1, Paris, 1688, p.
161-325.



129

pas. Le premier, la substance bonne, €tait régi par le véritable
Dieu, principe bon, source de lumiere dont les cinq demeures sont
la raison, la pensée, I’intelligence, la méditation et la réflexion. Le
second, était le domaine du démon, substance ténébreuse, appelee
matiere et principe mauvais. Il était régi par un roi et cingq
« mondes », la fumée, le feu, le vent torride, 1’eau et I’obscurité
habités chacun par un Archonte. Chacun de ces «mondes»
corrompt ce qui lui est proche. Ce second royaume a entrepris une
lutte ponctuée de nombreux événements extraordinaires, contre le
premier, ce qui expliquerait que le monde actuel se trouve étre un
mélange de corps ténébreux emprisonnant des parcelles
lumineuses. La substance ténébreuse est capable de contraindre la
substance bonne a devenir mauvaise et a commettre le péche.
L’homme possede deux ames, ’une faite de ces parcelles de
lumiere, 1’autre ténébreuse qui corrompt la premic¢re. La mission
de Jésus, comme celle des hommes, est de délivrer ces parcelles
de lumic¢re emprisonnées dans des corps, pour reconstituer le
royaume du bien. Lorsque cette délivrance sera totalement
achevée, les deux royaumes seront de nouveau distincts.”” Dans le
christianisme, le monde dans sa totalit¢ a la fois matérielle et
spirituelle, est créé par Dieu. De ce fait, il ne peut étre I’ceuvre du
diable. Ce dernier est un ange déchu qui n’a pas les prérogatives
de la puissance divine. Il ne saurait donc contraindre le Créateur
en aucune maniere. L’ame humaine, créée a I'image et a la
ressemblance de Dieu (Genese, 1, 26-27) n’est pas divisée. Elle
possede un libre arbitre qui lui permet de choisir entre le bien et le
mal. Si elle choisit de faire le mal, cela releve de sa responsabilité
et non d’une origine corruptrice. Le Christ est ’envoy¢ du Pere et
sa mission est de sauver les hommes. Néanmoins I’¢thique de la

*"Henri-Charles Puech, Sur le manichéisme et autres essais, Paris,
Flammarion, 1979. Emile Schmitt : Le mariage chrétien dans I'ceuvre de
Saint Agustin Une théologie baptismale de la vie conjugale, Paris, Etudes
augustiniennes, 1983, p. 19-41. Gherardo Gnoli, De Zoroastre a Mani,
Quatre legons au College de France, Paris, Universit¢ de la Sorbonne
Nouvelle, 1985. John K. Coyle, Manichaeism and its legacy,
Leiden/Boston, Brill, 2009.



130

religion manichéenne n’est pas fondamentalement différente de
celle du christianisme. Ce qui rend le combat malaisé pour les
chrétiens. Par ailleurs, saint Augustin a ét¢ manichéen pendant
plus de neuf ans®™. I a largement défendu les principes
manichéens, parfois au détriment du christianisme. Frangois
Decret écrit a ce propos :

« Face a cette expression et a cette défense du dualisme « radical », la tache
d’Augustin est double: réfuter la thése adverse, exposer le dogme
catholique. L’évéque d’Hippone est souvent géné pour combattre les
positions de ses adversaires et la démonstration de sa doctrine n’est pas
convaincante. Le polémiste catholique devait sans doute ressentir mieux
que quiconque les imperfections de ses réquisitoires et de ses plaidoyers au
cours de ces trois disputationes. Ses victoires €taient plus nettes et plus
¢clatantes quand, Auditeur manichéen, il « bouleversait, dans de longs
discours terriblement furieux, les défenses de ses malheurcux adversaires
catholiqueszg » M.

Fortunatus, 1’adversaire manichéen d’Augustin lui fait
remarquer qu’il a ¢ét¢ des leurs et reconnait que I’évéque
d’Hippone rend bien compte des principaux articles de leur foi’’.
Ce qui est une forme de reconnaissance de ’action et du savoir
augustiniens en maticre de manichéisme. Par ailleurs, les
théologiens meédiévaux font une large place aux théories du
mépris du monde’'. Les fondements du manichéisme, considéré
comme une hérésie chrétienne, se trouvaient dans le Nouveau
Testament, essenticllement dans les écrits de Matthieu, de Jean et

% Confessionum, in Sancti Augustini opera XXVII, Lucas Verheijen (éd.)
Corpus Christianorum 27, Turnhout, Brepols, 1981, III, 11, 1. 33-39, p. 38.
? Aspects du manichéisme dans 1’Afrique Romaine Les controverses de
Fortunatus, Faustus et Felix avec saint Augustin, Paris, Etudes
augustiniennes, 1970, p. 205.

3 Acta seu disputatio contra Fortunatum manichaeum, 1, in Six traités
anti-manichéens, Bibliotheque Augustinienne 17, Paris, Desclée de
Brouwer, 1961, p. 118-193, p. 134 .

1 Robert Bultot, La doctrine du mépris du monde en Occident, de S.
Ambroise a Innocent I1I, Paris/Louvain, B. Nauwelaerts, 1963-1964.



131

132

surtout de Paul™. Madeleine Scopello €crit a ce propos :

« Mani eut constamment, tout au long de sa vie itinérante, un exemple
devant les yeux : Paul. Comme Paul, il voyagea sans relache, comme Paul,
il se présenta tel ’apotre du Christ et, comme Paul enfin, il eut une activité
¢pistolaire tres intense. Nous n’avons que des fragments de cette
correspondance que M. Tardieu a définie comme la plus féconde de
I’époque sassanide. Mani s’adressait par des textes d’ampleur différente,
soit a un disciple en particulier, soit & des communautés lointaines qu’il
avait fondées. Il traitait aussi bien de points de doctrine que de problemes
de nature pratique’.

Le Christ était honoré en sa personne divine™. Il n’est pas
né de la chair considérée comme mauvaise, mais il en a ¢été
prisonnier. Par ailleurs, c’est lui qui réconcilie I’ame avec Dieu™.
Les manichéens pensaient que si la matiere était 1’émanation d’un
principe mauvais, elle n’en contenait pas moins des parcelles de
lumicre, partie divine de la création. La partie divine fécondait
tous les arbres et les arbustes. En les assimilant, les animaux la
fixaient dans leur chair. Le corps s’unissait a une ame de bonne
nature’’. Bien que I’existence de deux natures soit affirmée, le
royaume de lumiere est considéré comme émanant de Dieu, c’est-
a-dire une nature simple qui ne peut se scinder en différentes

3 2Prosper Alfaric, Les écritures manichéennes, Paris, E. Nourry, 1918, t. I,
p. 49.

» « L’Epistula fundamenti a la lumiére des sources manichéennes du
Fayoum » Augustine and Manichaeism in the Latin West Proceeding of the
Fribourg-Utrecht Symposium of the International Association of
Manichaean Studies, op.cit., p. 217.

** Contra epistolam manichaei quam vocant fundamenti in Six traités anti-
manichéens, op. cit., VI, 9, p. 390-507, p. 410. Néanmoins, les
manichéens reconnaissent la résurrection du Christ, Acta seu disputatio
contra Fortunatum Manichaeum in Six traités anti-manichéens op. cit.,7, p.
132-201, p. 140.

> Idem, 17, p. 158.

* Augustinus De moribus ecclesiae catholicae et de moribus manichaeorum
Die Lebensfiihrung der Katholischen Kirche und die Lebensfiirung der
Manichder, Elke Rutzenhofer (éd.), Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, F.
Schoningh, 2004, XV, 36, 1-17, p. 192.



132

parties. Elle est immuable, impénétrable, incorruptible et
inviolable’’. Fortunatus, 1’adversaire manichéen d’Augustin,
affirmera la croyance selon laquelle Dieu est incorruptible,
lumineux, inaccessible, insaisissable, impassible. Il habite une
lumicere éternelle qui lui est propre. Rien de ce qui €émane de lui
n’est corruptible. Son royaume ne contient rien qui ne lui soit
contraire, ni ténebres, ni démon, ni Satan. Il a envoyé un Sauveur
semblable a lui. Le Verbe, né au commencement du monde, est
venu parmi les hommes aprés la création du monde®. Le mal lui
est donc étranger. Ce qui n’est pas si €¢loigné qu’on pourrait le
supposer de la description du Dieu chrétien. Le manichéisme
admet aussi une triple destinée de 1’ame. Si elle agit en accord
avec I’esprit des vertus, elle aura la vie éternelle a ses cotés. Dans
le cas, ou elle se laisse entrainer par les vices, mais qu’elle s’en
repentit, elle pourra compter sur 'auteur des miséricordes. En
revanche, si elle quitte ce monde, sans avoir obtenu la rémission
de ses péchés, elle sera traitée comme une vierge folle, héritiere
de la main gauche et chassée du banquet nuptial™.

Les théologiens chrétiens, malgré leur rejet du manichéisme
assigneront au corps et a la matiere en général, une place
inférieure a celle de 1’ame, dans la hiérarchie du monde.
L’homme, seule créature divine a posséder la raison, se trouve ici-
bas, au dessus des animaux, qui eux précedent les végétaux. Ces
derniers devancent les minéraux. Les animaux ont une Ame, mais
ne sont pas doués de raison. Celle des végétaux est infime, mais
réelle. En revanche les minéraux n’en ont pas. L’esprit a la
prééminence sur le corps dont il doit dominer les mauvais
penchants et la tendance au péché.

Le manichéisme a profondément influencé saint Augustin, dans la
mesure ou elle a ét¢ une composante majeure de sa formation.
Bien que le grand théologien ait passé¢ le reste de sa vie a

*Idem, 111, 5, 1. 9-16, p. 152.

S Acta seu disputatio contra fortunatum Manichaeum in Six traités anti-
manichéens, op. cit., 3, p. 136.

¥ Secundini manichaei ad sanctum Augustinum epistola in Six traités anti-
manichéens, op. cit., p. 510-525, p. 512.



133

combattre les idées manichéennes™, il n’a pu se dégager
totalement de leur influence. Or, sa pensée a dominé le
développement de la théologie et de la philosophie en Occident.
Rares sont les penseurs médiévaux qui ne se réclament pas de
cette pensée directement ou indirectement. Son influence est tres
profonde en ce sens qu’elle a aidé a mettre en place les concepts
qui seront au fondement de la pensée occidentale. Les
controverses sur ses positions philosophiques et théologiques se
poursuivront au cours la période moderne. Les protestants,
comme les catholiques ou les jansénistes se sont fondés sur ses
¢crits pour ¢laborer leurs théories. Dans cette perspective, on peut
dire que le manichéisme est constitutif de la pensée occidentale. Il
ressort, en effet, de ces ¢études que si c’est I’hérésie la plus
combattue par le christianisme, paradoxalement c’est aussi celle
qui a le plus influencé la pensée chrétienne. Car, si le dualisme
manichéen, en tant que principe fondateur du monde est vivement
combattu par les théologiens, les idées duelles n’en sont pas
moins tres présentes dans leurs leurs écrits. En outre, le rejet du
mal est commun aux deux doctrines, méme s’il prend des formes
différentes.

Les idées cathares

Les cathares sont longtemps restés anonymes. Bernard de
Clairvaux s’en plaignait au Xlle si¢cle. Quand on leur demandait
qui ¢tait le fondateur de leur secte disait-il, ils ne citaient aucun
nom d’homme. Les manichéens ont eu Manes pour chef et pour
maitre, les sabelliens Sabellius, les ariens Arius, les eunomiens
Eunome, les nestoriens, Nestorius’'. Mais les cathares ne se

“ Isabelle Koch « Augustin : d’un dualisme a un autre? » in Chéra Revue
d’Etudes anciennes et médiévales, op. cit., p. 491-515. Isabelle Bochet
« Dépasser le dualisme : le concept augustinien de natura Réponse a
Isabelle Koch », idem, p. 517-522.

1 Sermo super Cantica Canticorum, 66, 1, 2, 1. 14-17, in Sermones Super
Cantica Canticorum 36-86 (SC), Jean Leclercq/Charles Hugh Talbot/Henri
M. Rochais (éds), Sancti Bernardi opera II, Romae Editiones Cistercienses,



134

revendiquent pas d’une doctrine particuliére et n’ont pas de chef
de file. Cette remarque se trouve dans le sermon 66 qui serait une
réponse a la lettre d’Evervin de Steinfeld”. Lettre qui est
considérée comme le premier témoignage des idées cathares en
Occident et qui aurait été écrite vers 1147-1148. L’original
médiéval a disparu. Nous la connaissons grace a une copie
réalisée au XVlIle siecle par Casimir Oudin, I’un des savants ayant
aid¢é Jean Mabillon a éditer les ceuvres bernardines. Il convaincra
¢galement ce dernier d’insérer cette lettre dans son édition de
1690. 11 relate cet épisode dans une lettre & Leibniz". C’est le
moine Eckbert de Shonau qui dénommera les hérétiques ainsi*

1958, p. 178-188, p. 179. Pour une traduction en francais de ce texte voir
Bernard de Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4 (51-68), Paul
Verdeyen/Raffaele Fasseta, Sources chrétiennes n° 472, Paris, Cerf, 2003,
p. 336-367, p. 341.

2 Epistola Evervini Steinfeldensis Praepositi ad S. Bernardum, in Bernard
de Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4, (51-68), Paul
Verdeyen/Raffaele Fasseta, op. cit. p. 412-425.

* Quoy que je sois amis depuis plus de 30 ans avec dom Jean Mabillon, je
n’ay pas laissé€ de le corriger en plusieurs endroits, et si j’avois sceu quand
il faisoit une derniere edition de son St Bernard, come je ’aime et estime,
je l’aurois empesche de faire quelque lourde faute, que je scavois, et qu’il y
a laissé. Ce ne seroit pas la premiere fois, que je 1’ay faict. Car c’est moy
qui lui a descouvert la faute qu’il avoit faict, en attribuant a St Bernard un
commentaire in duo priora capita Cantici Canticorum, dans 1’edition de
1667 et qu’il a rendu a son autheur, dans celle de 1690. C’est moy qui lui a
envoy¢ I’Epitre d’Evervinus ad Bernardum qui eclaircit les sermons 64 et
65 in Cantica Canticorum qu’il a donné dans le 3 tome des Analectes, et
réimprimé dans la derniere edition de saint Bernard de 1690. Je la trouvay
estant en I’Abbaye de Furnes en Flandre, et en cognoissant I’importance, je
lui en envoiay une copie de ma main. » Casimire Oudin am Leibniz, in
Leibniz Sdmtliche Schriften und Briefe, Allgemeiner Politischer und
Historischer Briefwechsel, Malte-Ludof Babin/Marie-Luise Weber/Rita
Widmaier (éds), Hannover, Akademie Verlag, 2013, I, 18, 12-21, p. 543-
552, p. 549.

* Uwe Brunn précise & ce propos: « ...Le texte d’Evervin est souvent
considéré comme le premier témoignage du catharisme en Occident.
Pourquoi ? Surtout parce que, vingt ans apres le prévot de Steinfeld, un
autre auteur s’attaque aux groupes hérétiques, dans la région de Cologne,



135

environ vingt ans plus tard, en référence a une secte mentionnée
par saint Augustin dans son De haeresibus largement inspiré du
Panarion d’Epiphane de Salamine. Ce dernier qui était évéque de
Chypre, a compos¢ dans les années 374-377 une exposition et une
réfutation de quatre-vingts hérésies, le Panarion™. 1l y inclut les
¢coles philosophiques grecques, les différents courants du
judaisme et les hérésies proprement dites. Cette exposition a
constitué un ouvrage de référence pour la description et la
réfutation des hérésies tout au long du moyen-age ainsi qu’a
I’époque moderne. Saint Augustin consacre une petite notice a
ceux qu’il appelle cathares ou novatiens, car ils adhéraient aux
erreurs de Novat. Selon le grand théologien, les cathares
condamnaient les secondes noces, et refusaient 1’absolution aux
pécheurs®. Il ne fait pas mention d’aucune forme de dualisme et
ne les associe pas aux manichéens. Du reste, ni Bernard de

cette fois en utilisant un nom : celui de « cathares». Comme nous le
montrons dans la deuxiéme partie de ce livre, Evervin et Eckbert
contribuent a la méme mise en accusation d’hérétiques a la fin des années
1140. Mais le moine de Shonau conceptualisa beaucoup plus que le prévot
de Steinfeld 1’hérésie découverte. Parmi les apports essentiels d’Eckbert, on
compte un rapprochement net entre les hérétiques de Cologne et les
manichéens dénoncés par Augustin-par conséquent leur définition comme
dualistes, et D’effacement des distinctions entre différents groupes
d’hérétiques. Dans 1’ceuvre du moine de Schonau, en effet, les doctrines
qu’Evervin avaient attribuées & deux groupes sont toutes désignées comme
deéviances « cathares » » in Des contestataires aux « cathares » Discours de
réforme et de propagande antihérétique dans les pays du Rhin et de la
Meuse avant I’Inquisition, Paris, Institut d’Etudes augustiniennes, 2006. p.
160.

* Pour une édition du texte grec, voir Karl Holl Epiphanius (Ancoratus und
Panarion) in Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der Ersten Drei
Jahrhunderte, Leipzig, J. C. Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. Une
traduction anglaise en a ¢té réalisée, Frank Williams, The Panarion of
Epiphanius of Salamis, 2° édition, Leiden/Boston, Brill, 2009.

* De haeresibus ad quodvultdeum Liber unus, in Sancti Aurelii Augustini
opera Roel Vander Plaetse/Clemens M. Beukers (éds), Corpus
Christianorum 46, Turnhout, Brepols, 1969, XXXVIII, 1. 16-17 p. 306 ; 1.
18-19 p. 307, p. 283-343.



136

Clairvaux dans sa réponse a Evervin de Steinfeld, ni ce dernier
dans sa lettre n’y font clairement mention. Par ailleurs, les
reproches augustiniens ne recouvrent pas tout ce qui leur a été
imputé au moyen-age. Mais si les cathares n’avaient pas encore
de nom, du moins avant Eckbert de Shonau, ils avaient une
existence. Le probleme ¢tait de les distinguer des bons chrétiens.
Car selon Bernard de Clairvaux, cet hérétique qui observe les
préceptes de I’Evangile ressemble beaucoup a un fervent chrétien.
Sa conduite est irréprochable et il prouve ses paroles par des faits.
11 fréquente I’Eglise, honore les prétres, se confesse, participe aux
sacrements. Il n’est pas violent, ne trompe personne, et ne s’¢éléve
pas au-dessus des autres. Son visage palit a force de jelines et il
travaille de ses mains*’. La distinction entre chrétiens et cathares
devient alors difficile. En effet comment repérer des hérétiques
qui ne se réclament ni d’une doctrine, ni d’un maitre, qui n’ont
pas de nom et qui se fondent dans la masse des chrétiens ? Car
instruits des persécutions infligées a leurs prédécesseurs, ils
tentent de passer inapergus.

Qu’en est-il des idées cathares ? Les témoignages qui nous
sont parvenus sont en grande partie transmis dans les écrits des
théologiens chrétiens. 11 ¢était alors ais¢ de leur accoler des
préceptes manichéens qui n’étaient pas nécessairement présents
dans les discours de leurs adeptes.

Qui étaient les adeptes des idées cathares ? Bernard de
Clairvaux affirme a la fin de son sermon 66 que les doctrines
perverses des hérétiques sont nombreuses et qu’il n’est pas
nécessaire de répondre a toutes. Ce serait un travail immense et
inutile. Car les adeptes de I’hérésie ne se laissent ni convaincre
par des arguments qu’ils ne comprennent pas, ni corriger par des
autorités qu’ils ne reconnaissent pas. Les paroles persuasives ne
les fléchissent pas, puisqu’ils sont pervertis. Ils préférent mourir
plutdt que de se convertir™. Ils appartiennent & une engeance

78C, 65, 1,5, 1. 27-31, p. 175 ; 1. 1-2, p. 176 in Sancti Bernardi opera 11,
op. cit..

Sermons sur le Cantique op. cit., p. 329.

*®SC, 66, 12, 1. 12-18, p. 186.



137

misérable et grossicre, illettrée et inapte au combat. Leurs
opinions captivent surtout les femmes simples et ignorantes
comme le sont les membres de cette secte””. Pour Evervin, prévot
de Steinfeld, le nombre de leurs adeptes est trés grand, et
comprend beaucoup de clercs et de moines™. Ce qui entre déja en
contradiction avec les propos de Bernard sur une communauté
hérétique composée essentiellement d’ignorants et d’incultes. Une

situation analogue a Carcassonne et & Albi, est décrite par Elie
Griffe :

« Plus difficile a expliquer est 1’attitude des membres du clergé qui
n’hésitent pas a assister a I’administration du consolament a des mourants,
qui adorent les parfaits et qui en arrivent parfois a accepter pour eux-
mémes le consolament. Que des clercs carcassonnais d’origine bourgeoise
aient été complices de leurs compatriotes issus du méme milieu pour
critiquer les abus de I’Inquisition, qu’ils aient souhaité la disparition des
registres des inquisiteurs, on le comprend aisément; mais comment
expliquer qu’ils aient sympathisé avec les hérétiques tout en remplissant
correctement les fonction ecclésiastiques qui leur avaient été confices ?»

Environ un siccle apres le sermon de Bernard de Clairvaux,
Izarn, dominicain et inquisiteur, se plaint dans un texte en occitan,
de I’ignorance des hérétiques en évoquant les dames Domergua,
Rainaut, Bernardon, Garsens ou Peironnelle qui filent leur
quenouille’ tout en expliquant I’Evangile. L’une tisse, 1’autre

*¥'SC, 65,111, 8, 1. 15-20, p. 177.

0 Le Languedoc cathare et l'inquisition (1229-1329), Paris, Letouzey &
Ané, 1980, p. 161.

' Les Evangiles des Quenouilles qui nous sont parvenus, forment une
compilation anonyme des propos qui auraient €té tenus, par des femmes
durant une semaine. Ce sont essentiellement des croyances populaires de
Flandre et de Picardie. Ils datent de la fin du XVe siecle. Anne Paupert
précise que « ...C’est un genre né de 1’oral, et dont ’'un des principaux
intéréts est précisément d’avoir permis 1’accession a la littérature
d’¢léments disparates d’une culture orale qu’on peut qualifier de
« populaire », dans la mesure ou elle est distincte de la culture savante
(mais qui €tait partageée a des degres divers par les différentes classes de la
société » Les fileuses et le clerc Une étude des Evangiles des Quenouilles,



138

file, la troisieme fait son sermon expliquant comment le diable est
I’auteur de toute la création. Cette troupe ignore la grammaire ou
les lettres®®. Notre inquisiteur, précise que les catholiques sont
cinq fois ou trois fois plus nombreux que leurs adversaires. Tout
irait mal si Dieu n’avait envoyé les Précheurs. Car faute
d’hommes instruits, la foi s’est corrompue et implantée partout ou
elle se dévoile maintenant. Personne n’était présent pour en
parler, pour la précher. Il n’y aurait ni hérétique, ni croyant, ni
vaudois, si de bons pasteurs avaient €té présents pour leur tenir
téte. Les gens au cceur léger, qui ne savent rien des lettres, ni des
Ecritures, ni des préceptes divins, ont tot fait de changer leurs
croyances, pour ce qui ne leur est pas familier. Si on I’avait fait,
ils auraient laissé le mal pour le bien’. Par conséquent, il faut

Paris, Champion, 1990, p. 250. Voir aussi Autour des quenouilles : la
parole des femmes (1450-1600), Jean-Frangois Courouau/Philippe
Gardy/Jelle Koopmans (€ds), Tunhout, Brepols 2010.

2 Aiso son las novas de I’heretje in Contributions d 1’étude de I’ancien
occitan : textes lyriques et non-lyriques en vers, Peter T. Ricketts (éd.),
AIEO, university of Birmingham, 2000, p. 75-113. Voir aussi « Aiso son
las novas de [l’heretje Le débat d’Isarn et de Sicart de Figueiras publi¢ et
traduit par M. Paul Meyer suivi de Notes aditionnelles au tome II de la
Croisade contre les Albigeois » in Annuaire-bulletin de la Société de
[’Histoire de France, t. XVI1-2, 1879, p. 233-293.

Lai on es na Domergua, Rainaut o Bernardo

Garsons o Peironela, que filon lur cano

desponen I’avangeli : aichi vai, aichi fo.

L’us teis e I’autre fila, I’autra fai so sermo

cossi a fag diable tota creatio.

Anc mays aital mainada trobada no fo

c’anc no saupro gramatica ni de letra que.s fo.

v. 60-66, p. 77.

> Sitot son ilh catholic .v. tans o per.j. tres,

que no son li heretje, tot fora a mal mes,

s’aquestz Prezicadors Dieu no sai tramezes,

per frachura de savis, car no fo qui.n disses

ni fo qui.n preziques se corrompet la fes

es plantet per entendre per tot aqui on es.

Ja no fora crezens, heretje ni baudes

si agues bon pastor que lur contradisses.



139

distinguer les simples partisans des vrais hérétiques et leur donner
une peénitence appropriée, proportionnée au péché. Une croyance
adoptée a la légere se perd de la méme maniere. Celui qui se
repent et pleure sa faute, mérite miséricorde. Mais seul le regret
de n’avoir pas servi Dieu, ni accompli ses ceuvres est méritoire>*.
Izarn, contrairement a Bernard reconnait en partie, que la
propagation de I’hérésie est ¢galement due aux catholiques eux-
mémes, qui n’ont pas su I’endiguer, par manque de savants
¢loquents et convaincants.

Par conséquent, les cathares viennent de milieux divers. Ce
sont des femmes et des hommes, instruits dans la foi catholique,
clercs, paysans ou nobles, riches ou pauvres. Ils n’appartiennent
pas a une catégorie sociale déterminée et se fondent dans la masse
des chrétiens avec une facilit¢ déconcertante, pour leurs
adversaires. Leur hérésie n’émanant pas d’une doctrine
particulicre, reste difficile a cerner et donc a combattre. Par
ailleurs, les idées cathares sont facilement accessibles car
propagées dans des langues vernaculaires, selon des réseaux déja
constitués. La grande force des hérétiques, semble-t-il, est d’avoir
repris et développé une tradition orale qui comprenait des
préceptes populaires, des connaissances bibliques et des idées
gnostiques. Transmise dans des langues vernaculaires™, autant

La gen frevol de cor, que no saben que s’es

letra ni escriptura ni.l mandamen cals es

leu se van cambian qui de prop non lur es,

car qui lor fos de prop aichi com aras es

lo mal agro laissat et agro.l be apres.

Aiso son las novas de [’heretje, op. cit., v. 396-408, p. 88.

> Idem, v. 409-420, p. 88.

> Dés le IXe siécle, les langues vernaculaires prennent le pas sur un latin
plus ou moins réformé. La réforme carolingienne du latin, initiée par
Alcuin, visait, en effet, a revenir a un latin classique, débarrassé de ses
apports issus des langues vernaculaires. Roger Wright écrit a ce propos :
« La grammatica du latin médiéval, telle qu’elle fut institutionnalisée par
les clercs carolingiens, dépendait pour la morphologie de /’Ars minor de
Donat, qui était alors vieux de pres de cinq siecles, et, pour la syntaxe, des
Institutiones de Priscien compilés a Constantinople en 527 et donc vieux de



140

par les illettrés que par les lettrés, elle constituait un ensemble de
théories et de pratiques qui circulaient sans peine, s’enrichissant
d’apports nouveaux. Par ailleurs les divergences doctrinales
apparues entre cathares ou catharisants lors de débats
théologiques n’ctaient pas systématiquement ¢Ecartées et
combattues, mais demeuraient dans la tradition®®. Face a ce qu’ils
considéraient comme une dangereuse propagande d’ignorants, les
clercs ont tent¢ d’imposer une théologie rationnelle, savante et

pres de trois siecles. Et comme aussi bien Donat que Priscien avaient tenté
a l’origine de reconstituer la grammaire écrite du passé plutot que de
décrire la langue vernaculaire orale de leurs contemporains, leurs ouvrages
¢taient d’autant plus dépassés. » in « La période de transition du latin, de la
lingua romana et du francais », Médiévales 45, Saint-Denis 2003, p. 11-24,
p. 16.

Michel Banniard précise a ce propos que « Le latin était si délabré qu’il
révélait une compétence active tres réduite: il s’ensuivait que la
compétence passive de tels locuteurs parut, elle aussi trés limitée. Les
orateurs s’étaient vus, en conséquence, obligés de concilier deux exigences
devenues par trop contradictoires : d’une part, €tre clairs et intelligibles,
d’autre part respecter le souci de correction qui, surtout depuis 789 et les
réformes promues par Alcuin, requérait des responsables de la
communication verticale une langue latine amendée. Or satisfaire a la fois
les deux exigences ¢tait devenu impossible; 1’écart croissant entre la
langue « puriste » (le latin littéraire restauré, écrit et lu a haute voix ou
parlé) et la langue vulgaire €tait désormais tel que les prédicateurs se
trouvaient en porte-a-faux : la différence de degré entre les registres
d’expression avait franchi le seuil linguistique qui la transformait en une
différence de nature. De cette position, il était nécessaire et urgent pour
eux de sortir. » Viva Voce...op. cit., p. 415.

°% Anne Brenon écrit a propos des divergences doctrinales entre les cathares
eux-mémes : « ...Il1 est impossible d’affirmer, a quel point les polémistes
catholiques se sont arrachés les cheveux a vouloir systématiser ce qui
n’était pas systématisable, alors que, du point de vue des cathares eux-
mémes, ces divergences de propositions ne faisaient que marquer un espace
de flottement et de libert¢ dans 1I’énoncé doctrinal : le catharisme avait
apparemment moindre vocation au dogmatisme que son cousin et
adversaire le catholicisme. Le sens et I’unité de son Eglise étaient ailleurs,
dans le geste chrétien. » in Les archipels cathares Dissidence chrétienne
dans I’Europe médiévale, Cahors, Dire Editions, 2000, p. 81.



141

livresque®’ destinée a établir la vraie foi catholique par une
communication verticale, selon 1’expression de Michel Banniard.
Or la communication entre cathares s’appuyait a la fois sur des
liens personnels et des réseaux multiples, disséminés et secrets.
Par conséquent, échappant a I’emprise d’un systéme quelconque,
I’hérésie s’est maintenue, s’adaptant aux époques et aux lieux. La
prétendue ignorance des hérétiques ne résiderait pas tant dans une
inintelligence du texte sacré et de son exégese, que dans
I’exploration d’autres interprétations des textes scripturaires ;
interprétations écartées par 1’Eglise. Ce qui préfigurerait en
quelque sorte la remise en cause des concepts de la scolastique et
I’ouverture a d’autres chemins intellectuels. Par ailleurs, un texte

’Erich Auerbach décrit ainsi le langage de la scolastique « Contre
I’humanisme rhétorique se déploie le latin didactico-scientifique de la
scolastique. La scolastique est linguistiquement révolutionnaire car elle
interrompt presque brutalement la transmission du latin écrit, qui était
jusqu’alors surtout rhétorique ou méme rhétorico-maniériste, pour insister
pour la premicre fois sur la précision scientifique du contenu. Ainsi se
révéle 'un des plus importants avantages du fait que le Moyen Age
possédait avec le latin un instrument dont la possibilit¢ de 1’utilisation
scientifique n’était pas mise en péril par les interférences de [’usage
quotidien. Il était donc relativement simple de créer pour la théologie, la
philosophie et aussi pour la jurisprudence (pour lesquelles on pouvait
recourir a une vieille tradition) un langage spécialis¢, dont 1’expression
conceptuelle atteindrait une grande finesse et une grande précision. Cela ne
fut pourtant possible qu’a I’aide de néologismes, qui sonnaient comme
autant de barbarismes aux oreilles éduquées dans le classicisme, en
detruisant I’harmonie de la période classique-rhétorique. Mais la grande
réussite de la logique scolastique, sa création de concepts et leur
enchalnement n’auraient pas ¢€té possible sans un tel instrument. Cet
instrument ne pouvait se développer qu’a partir d’un langage écrit
indépendant du langage quotidien et spécialement congu pour cet usage. Le
developpement du latin scolastique commence avec la génération
d’Abélard ; il arrive a pleine maturit¢ au XlIlle siecle et se trouve au cceur
de I’actualité en raison du combat de I’aristotélisme arabe et de 1’influence
des ordres mendiants. » Le Haut Langage Langage littéraire et public dans
I’Antiquité latine tardive et au Moyen Age, trad. par Robert Kahn, Paris,
Belin 2004, p. 250. Literatursprache und Publikum in der lateinischen
Spdtantike und im Mittelalter, Bern, Francke Verlag, 1958, p. 207.



142

écrit en occitan, dans lequel un évéque cathare avoue s’adresser a
un inquisiteur parce que, celui-ci est instruit et qu’il connait la
poésie et les romans mieux qu’aucun autre homme du pays’,
pose la question de la somme et du caractere des connaissances
théologiques véhiculées dans les langues vernaculaires.
Mais revenons 4 la lettre d’Evervin de Steinfeld.

La pierre d’achoppement de la controverse, reste le secret.
En effet, les hérétiques ne dévoilent ni leurs pratiques, ni leur
science des Evangiles sauf lorsqu’ils sont interrogés sous la
menace du bicher. Ils affirment, selon Evervin, qu’ils sont les
vrais imitateurs des apétres”, n’ayant ni maison, ni terres, ni
argent, comme le Christ qui ne possédait rien et n’autorisait

% A vos o dic, N’Izarn, car es enrazonatz

de rimas, de romans, et es endoctrinatz,

que lunhs homs de las terras, e sia quieus vulhatz,

de rimas, de romans non es mielhs assajatz.

Aiso son las novas de [’'heretje, op. cit., v. 616-619, p. 94.

* Wolf-Friedrich Schiufele écrit a propos de la critique cathare de
I’Eglise : « Abgesehen von der Verwurzelung im soteriologischen und
ekklesiologischen Dualismus, der sie ihre bislang unerreichte Schérfe
verdankte, unterschied sich die Katharische Kritik an der GroBkirche
praktisch nur wenig von der AuBerungen anderer Oppositioneller der Zeit.
Vor allem die biblizitische Argumentaionweise und die kirchenkritischen
Topoi der Armutsbewegung mallen sie lehre und leben der GroBkirche am
Vorbild der apostolischen ecclesia primitiva. Den dabei zutage tretenden
Gegensatz hitten die Katharer von ihren Voraussetzungen her eigentlich un
historisch als Ausdruck des ewigen Widerein-anders von Gottes —und
Satankirche verstehen miissen; praktisch haben aber auch sie ihn zumeist
auf dem Hintergrund des historischen Legitimationsgestus vom imitatio-
Typ un der Verfallsidee gedeutet. Die Abweichungen der romanischen
Kirche von der ecclesia primitiva galten dann als Ergebenis eines
innergeschichtlichen Abfalls, durch den sich diese Kirche als eine
besondere Korperschaft aus der in der Katharen forbestehenden
Gemeinschaft der ecclesia Dei herausgelost habe. Diesen Abfall hatte
bereits Paulus in 1 Tim 4,1 prophetizeit. Die GroBkirche erscheint hier also
nicht als iibergeschichtliche Satanskirche, sondern als geschichtlich
gewordene Depravationsform des Katharismus.” in “Defecit Ecclesia”

Studien zur Verfallsidee in der Kirchengeschitsanschauung des
Mittelalters, Mainz, Philipp von Zabern, 2006, p. 180-181.



143

aucune possession a ses disciples. En revanche, leurs adversaires
sont toujours possesseurs de quelque chose, méme ceux qui
passent pour étre les plus parfaits : les moines ou les chanoines
réguliers. Leurs possessions, bien que mises en commun, n’en
sont pas moins présentes. Les hérétiques vivent dans la plus
grande pauvreté, fuyant de ville en ville comme des brebis devant
des loups, selon Matthieu 10,6. Mais leurs détracteurs vivent en
paix avec lui parce qu’ils font partie de ce monde (Jean, 8, 28).
Ils s’interdisent tout laitage, tout ce qui est fait avec du lait et tout
ce qui a €té procréé par génération. Ils consacrent par la priere du
Seigneur, leur nourriture et leur boisson au corps et au sang du
Christ. Ils avaient ¢t¢ baptisés et baptisaient, non seulement dans
I’eau, mais aussi dans I’Esprit et le feu se référant a Matthieu
3,11 : Jean-Baptiste baptisant dans 1’eau et disant du Christ, llle
vos baptizabit in Spiritu sancto et igne (Celui-la vous baptisera
dans le Saint-Esprit et le feu). Ce baptéme se fait par I’imposition
des mains selon le témoignage de Luc qui décrit dans les Actes
des Apotres le bapt€éme que Paul recut d’Ananie sur ’ordre du
Christ. Il ne fait pas mention de ’eau et parle seulement de
I’imposition des mains (Actes 9, 17-18). Tout homme ainsi
baptisé devient un €lu qui détient le pouvoir de baptiser les autres
et de consacrer la nourriture. Par I’imposition des mains le
néophyte passe d’auditeur a fidele. Ils condamnent le mariage,
mais le prévot n’a pu en savoir la cause. Puis Evervin évoque
d’autres hérétiques, différents des premiers. Ceux-la nient que le
corps du Christ se trouve sur 1’autel car aucun des prétres n’est
consacré. La dignité apostolique s’est corrompue en se mélant aux
affaires du siecle. Les archevéques ne recoivent pas d’elle le
pouvoir de consacrer les autres selon la parole du Christ : Super
cathedram Moysi sederunt Scribae et Pharisaei; quae vobis
dicunt facite (Matthieu, 23, 2-3) (Les scribes et les pharisiens sont
assis sur la chaire de Moise; faites ce qu’ils vous disent).
Contestant le sacerdoce de [I’Eglise, ils condamnent les
sacrements excepté le baptéme et encore seulement pour les
adultes, se fondant sur la parole de ’Evangile, Qui crediderit et

% Epistola...op. cit. p. 418.



144

baptizatus fuerit, salvus erit (Marc 16, 16) (Tout homme qui
croira et sera baptisé sera sauvé). lls ne croient pas au baptéme
des petits enfants. Tout mariage est une fornication, sauf celui qui
est contracté entre deux vierges, homme et femme. Ils ne font pas
conflance aux suffrages des saints. Les jelines et autres
mortifications qui se font pour les péchés ne sont pas nécessaires
aux justes, ni méme aux pécheurs, car lorsque I’un d’eux gémit, il
obtient la rémission de ses péchés selon la parole de Salomon
Lignum in quamcumque partem ceciderit, sive ad austrum, sive
ad aquilonem, ibi manebit (Ecclésiaste 11, 3) (De quelque coté
que [’arbre tombe, soit au midi, soit au nord, il y demeurera).
Tout ce que le Christ et ses apdtres n’ont pas ¢établi parmi les
observances de I’Eglise, n’est que superstition. Ils n’admettent
pas le feu du purgatoire, affirmant que les ames en sortant du
corps entrent immédiatement dans le repos ou la peine éternelle.
Aussi, suppriment-ils les offrandes et les prieres pour les défunts.
Certains se disent apotres et ont leur propre pape. D’autres
méconnaissent celui de Rome mais n’avouent pas en avoir un
autre. Ces apotres de Satan vivent dans la continence en
compagnie de leurs €épouses, des veuves, des vierges, les unes
élues les autres fidéles, comme au temps des apotres®’. Dans cette
lettre, une grande partie des observances est ¢tayce par les textes
scripturaires. Les éventuelles implications du double principe
apparaissent dans la question de la nourriture. Le refus de tout
aliment provenant d’un animal viendrait de 1’idée que toute chair
est d’origine diabolique. C’est un précepte manichéen déja
¢voqué par saint Augustin. Les animaux en se nourrissant
d’herbes et de plantes fixent dans leur chair la partie divine de la
création qui s’y trouve, l’arréte et la font dévier dans cette voie
d’égarement ou elle gémit®.

Si Evervin se contente de rapporter ce qu’il a vu, I’abbé de
Clairvaux polémique et s’emploie a détruire les arguments de ses

! Epistola, op.cit. p. 412-425.
Augustinus De moribus Ecclesiae catholicae et de moribus
Manichaeorum, op. cit., XV, 36, 1. 5-10, p. 192.



145

adversaires®, avant les propos cités plus haut. Ses sermons a
I’encontre de 1’hérésie sont des commentaires du verset Capite
nobis vulpes parvulas, quae demoliuntur vineas, nam vinea
nostra floruit (Cant, 2, 15) (Attrapez-moi ces petits renards qui
ravagent les vignes ; car notre vigne a fleuri). Les hérétiques y
sont comparés a des renards. Dans un premier temps, il
recommande de les attraper plutdot que de les mettre en fuite. Il
faut les attraper, non par les armes, mais avec des arguments qui
réfutent leurs erreurs et les ramener a la vraie foi catholique®. La
se trouve le nceud de la question, car nombre d’hérétiques refusent
de se laisser convaincre, méme lorsqu’ils paraissent abandonner
leurs croyances. Cependant, le fait de convaincre plutdt que de
condamner releve d’une longue tradition remontant au moins a
saint Augustin®. En revanche si I’hérétique s’obstine dans son
erreur, mieux vaut le chasser ou I’emprisonner, plutdt que de le
laisser aller®. Cette position de Bernard exclut, a priori, la
condamnation au blcher qui fut pratiquée. Néanmoins, dans le
sermon 66, il n’en justifie pas moins les exactions a 1’égard de ses
adversaires en affirmant qu’il vaut mieux les punir par le glaive
plutot que de les laisser entrainer bien des gens dans leurs erreurs.
Cela méme s’il vaut mieux persuader plutét qu’imposer la foi®’.
Bernard ne distingue pas, comme le fait Izarn, les simples

% Deux tableaux, I’un des concordances, I’autre des discordances entre la
lettre d’Evervin et les sermons de Bernard ont été réalisés par Uwe Brunn.
Des contestataires aux « cathares » Discours de réforme et de propagande
antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant [’Inquisition, op.
cit., p. 166-168.

* Et si juxta allegoriam ecclesias vineas, vulpes haereses vel potius
haereticos ipsos intelligamus, simplex est sensus, ut haeritici capiantur
potius quam effuguntur. Capiantur, dico, non armis, sed argumentis, quibus
refellantur errores eorum ; ipsi vero, si fieri potest, reconcilientur
Catholicae revocentur ad veram fidem. SC 64, 111, 8, 1. 11-15, p. 170. Les
références aux deux sermons €tudi€s se trouvent dans ce volume.

% Raoul Manselli « De la persuasio a la coercitio » Cahiers de Fanjeaux 6,
Le Crédo la Morale et I’'Inquisition, Toulouse, Privat, 1971, p. 175-197.
%'SC, 64, 111, 8, 1. 24-27, p. 170.

7SC, 64,1. 26-27, p. 186 ; 1. 1-4, p. 187.



146

sympathisants des vrais hérétiques. Cette distinction sera tardive
aprés que les inquisiteurs aient soigneusement interrogé les
adeptes. La réfutation devait é&tre autant individuelle que
collective. L’abbé de Clairvaux rappelle que tous les hérétiques
ont voulu tirer gloire de la singularit¢ de leur doctrine. Mais les
adeptes de cette hérésie, au contraire, sont tenus au secret. Dans
un dialogue fictif avec un hérétique, Bernard met au défit ses
adversaires de le dévoiler. Si leur secret est d’ordre divin, alors
qu’ils le révelent pour la gloire de Dieu. S’il ne I’est pas, qu’ils
cessent de nier leur appartenance a 1’hérésie. Ils peuvent aussi se
proclamer les ennemis déclarés de la gloire divine, puisqu’ils
refusent de manifester un secret qui en témoignerait *°. Puis, il
met en cause leur évangile. L’un des textes utilisés par les
cathares est, en effet, 1'Interrogatio Iohannis, dit « faux
¢vangile » car issu de la tradition gnostique, ou saint Jean
interroge le Christ sur 1’organisation du monde®”. Le contenu de
ce texte, qui aurait longtemps fait partie de la tradition orale’,

%SC, 64,11, 3, 1. 4-7, p. 174.

% Edina Bozoky précise qu’«on distingue deux rédactions de
I’ Interrogatio loannis : celle dite de Vienne, et celle dite de Carcassonne
dont il existe trois copies exécutées d’apres un document aujourd’hui
perdu, des Archives de I’Inquisition de Carcassonne. La rédaction de
Vienne est plus complete que celle de Carcassonne ; il est regrettable que
cette premicre soit inachevée...

...Cependant, les deux rédactions ne different pas beaucoup dans
I’essentiel. » p. 22. Elle poursuit : « D’apres Dexplicit de la rédaction de
Carcassonne, 1’apocryphe fut apporté de Bulgarie a 1’évéque Nazaire de
Concorezzo. Ce renseignement a ¢€t€¢ ajouté a la fin du texte de
I’Interrogatio certainement par les inquisiteurs qui avaient 1’apocryphe
entre les mains. L’authenticité de cette donnée est confirmée par Anselme
d’Alexandrie (Alessandria, Piémont) qui écrit son Tractatus de hereticis
vers 1260-1270. Dans son traité, il cite 1’incipit de ’apocryphe, puis ajoute
qu’il possede un autre exemplaire de ce « secret » des hérétiques et trouve
suffisant de citer son explicit, identique a celui contenu dans la rédaction de
Carcassonne. » Le livre secret des cathares Interrogatio lohannis, Paris,
Beauchesne, 2009, p. 26.

7% René Nelli évoque une version en ancien bulgare qui remonterait au XIle
siecle, Ecritures Cathares Textes précathares et cathares, Paris, Denoél,



147

avant d’€tre transcrit, constituerait le secret en question. L’autre
texte cathare issu de la méme tradition, est la Visio Isaiae’'.
Cependant, le fondement des doctrines cathares reste le Nouveau
Testament avec quelques références a 1’Ancien Testament. Les
hérétiques s’y rapportent lorsqu’ils retournent les arguments de
leurs interlocuteurs. Dans les thémes abordés, leur connaissance
des textes sacrés est au moins égale a celle de leurs détracteurs.
En leur demandant de quel passage de 1’Evangile, ils tirent le
précepte selon lequel il est interdit de prononcer un serment, mais
pas de se parjurer -eux qui n’en omettent rien, comme ils s’en
vantent faussement’*- Bernard reconnait implicitement le savoir
de ses adversaires en matiere de textes sacrés. Par ailleurs, cet
hérétique qui observe les préceptes de I’Evangile ressemble
beaucoup a un fervent chrétien. Par conséquent, 1’affirmation de
Bernard selon laquelle ils tiennent pour chiens et pourceaux tous
ceux qui sont de I’Eglise " n’est pas tout a fait exacte. Cette
hérésie est I’ceuvre des démons, poursuit 1’abbé de Clairvaux, car
ils ne citent aucun nom d’homme fondateur de leur secte’’. La

1959, p. 31-32.

"' Pour Marie-Humbert Vicaire: « Un changement aussi grave que le
passage d’un dualisme mitigé, dont I’image n’était pas en apparence tres
¢loignee de celle du christianisme populaire avec sa hantise du diable, au
dualisme absolu, qui attaque de front la foi trés vivante a 1’époque a 'unité
et a la trinit€ divine, n’a pu se débattre entre cathares en restant au seul plan
de la pratique ascétique et apostolique, ni en se servant des textes du
Nouveau Testament. Il fallait des images, des représentations d’ensemble.
Dans le dernier tiers du Xlle siecle, les deux tendances ont explicité leurs
bases grace a de véritables mythes issus des mythes bogomiles orientaux,
voire méme a D’aide d’apocryphes gnostiques: la Cene secrete ou
Interrogatio Johannis que 1’évéque Nazarius de Concorezzo a ramené de
Bulgarie en 1190, avec sans doute et trés secondairement, la « vision
d’Isaie » (Ile siecle). » in « Les cathares albigeois vus par les polémistes »,
Cahiers de Fanjeaux 3, Cathares en Languedoc, Toulouse, Privat, 1989, p.
105-128, p. 116.

?8C, 65,1,2,1. 13-15, p. 173
7S¢, 65,1, 3,1. 25-27, p. 173.
8C,66,1,2,1. 15-19, p. 179. Raoul Manselli écrit a ce propos : « ...Dans
le Catharisme, toute la foi est fondée sur I’Ecriture de maniére décisive : les



148

difficulté de les distinguer des autres chrétiens s’en trouvait donc
accrue. Leur attachement aux mémes sources que celles de leurs
adversaires les qualifiait d’hérétiques chrétiens. Ce qui rend leur
conversion encore plus problématique. L’abbé de Clairvaux est
donc conscient que toute entreprise allant dans ce sens est plus ou
moins vouée a I’échec. Bernard s’inscrit dans cette longue
tradition exégétique, que remettent justement en question ses
adversaires. Elle n’est pas figée, mais continuellement reprise,
questionnée et explicitée, tout en reprenant les écrits des Peres de
I’Eglise”. On peut supposer que les hérétiques la connaissaient du

apocryphes en effet comme 1’Interrogatio Johannis ou la Visio Isaiae n’y
ont absolument pas fonction déterminante et en tout cas n’ont pas de valeur
pour tous les cathares ; 1’Interrogatio par exemple n’avait aucune valeur
pour les Albigeois. Comme nous I’avons déja senti, grace a Mlle
Thouzellier, I’Ecriture Sainte a pour tous les Cathares une valeur
fondamentale et décisive, méme ces livres qui, inspirés de Satan ou
expression du dieu mauvais, restaient toutefois témoignage d’une
révélation divine quoique du Malin. C’est des lettres de saint Paul des
¢vangiles et en général du Nouveau Testament que les Cathares tiraient
donc les bases de leur doctrine, et qui, nous le répétons, sont toujours
declarés explicitement chrétiennes ; ils voulaient €tre considérés comme
chrétiens, voire comme « bons chrétiens », in « Eglises et théologies
cathares » Cathares en Languedoc, Cahiers de Fanjeaux, 3, Toulouse,
Privat, 1968, p. 129-197, p. 135. 11 est certes difficile de mesurer la portée
exacte de 1’Interrogatio loannis, mais son influence semble avoir été plus
profonde que le pense Raoul Manselli. Le seul fait qu’on retrouve cette
influence dans un texte écrit et transmis en langue vernaculaire, laisse
supposer que 1’évangile apocryphe circulait, et qu’il était commenté par les
cathares.

> Bernard mentionne dans le sermon 23 sur le Cantique des Cantiques les
trois sens de I’Ecriture, adoptés dans son exégése : le sens historique, le
sens moral et le sens anagogique. SC, 23, II, 3, 1. 19-20, Sermones Super
Cantica Canticorum (1-35), in Sancti Bernardi Opera 1, Jean
Leclercq/Charles Hugh Talbot/Henri M. Rochais (éds), Romae, Editiones
Cistercienses, 1957.  Gilbert Dahan  décrit ainsi  D’exégese
monastique : « ...Le premier caractere commun de I’exégése monastique
est, paradoxalement, 1’absence de formes fixes ou plutdt de structures
contraignantes. Si la forme du dialogue est parfois utilisée, elle est encore
tres libre et n’a rien de la rigueur de la quaestio scolastique. En réalité, la



149

fait méme qu’ils aient voulu s’y soustraire. En effet, les clercs ont
fait un effort considérable, surtout lors de 1’apparition des langues
vernaculaires’®, pour rendre le message chrétien intelligible au
plus grand nombre’’. Par conséquent, I’excuse d’ignorance est
mal pergue par ceux-la mémes qui déploient tous leurs efforts a
instruire lettrés et illettrés. Néanmoins, la connaissance que le
clergé lui-méme avait du texte sacré et de la tradition exégétique
¢tait treés variable. Dans ce contexte, 1l n’est pas toujours facile de

forme la plus utilisée est celle du commentaire suivi, rédigé: il se
développe a partir d’un verset ou d’un mot du texte biblique, sans étre
soumis a des contraintes de dimension ou de thématique (selon cependant
des procédures précises que nous étudierons plus loin)...

...Un autre caractere remarquable de I’exégése monastique est ce que 1’on
peut appeler son aspect anthologique : assez souvent, les commentaires
sont constitués de morceaux divers pris aux Peres et aux exégetes
antérieurs. C’est D’occasion d’insister sur le fait que le commentaire
traditionnel (les commentaires monastiques entrent éminemment dans ce
cadre) est moins une ceuvre singuliere qu’une contribution a une entreprise
collective, 1’¢lucidation d’un message divin, qui s’é¢tend dans le temps et
s’enrichit de I’apport de chaque génération, pierre posée sur 1’édifice des
Peres et jamais achevé. » L’exégese chrétienne de la Bible en occident
médieval Xlle-XIVe siecle, op. cit., p. 81-82.

7% La date d’apparition de la langue romane est controversée. La solution
médiane adoptée est cette période allant du Ve au Vlle siecle. Néanmoins,
certains romanistes placent la séparation du latin et du roman au Ile ou Ille
siecle. D’autres la situent au VIle ou au VIlle siécle. Maria Selig, La
naissance des langues romanes, Editions universitaires d’Avignon, 2008.

77 Michel Banniard précise a propos de 1’enseignement d’Isidore de
Séville : « Il est probable que cette langue [le latin de la Vulgate] sert de
référence au langage dont Isidore recommande [’usage a ceux qui ont pour
mission de répandre oralement 1’enseignement chrétien. La mission
pastorale suppose que soient adressés au public, tant illettré que lettré, un
commentaire des textes qui lui sont lus pendant 1’office et un enseignement
genéral a D’occasion des diverses étapes de D’instruction religieuse que
venaient quérir les fideles. Pour ces deux circonstances, Isidore adresse des
recommandations impératives et précises, qui apportent autant de
témoignages : sur la nécessité d’établir fréquemment un contact oral avec le
peuple ; sur ’exigence d’un fond adapté a ’auditoire ; sur I’obligation
d’une forme accessible a tous. » Viva voce, op. cit., p. 225.



150

distinguer dans les connaissances acquises, ce qui reléve des
¢vangiles canoniques, des évangiles apocryphes, de la gnose, des
traditions hébraiques ou musulmanes ainsi que des textes grecs.
Cela d’autant plus que la pensée philosophique et théologique
chrétienne ¢était elle-méme trés influencée par les pensées
grecque, juive et musulmane’® et par le manichéisme, comme on
I’a vu. Il est probable que que ces influences parfois divergentes
¢taient transmises oralement et discutées, sinon sur la place
publique, du moins, dans les familles et les assemblées. De ce fait
des syntheses diverses devaient émerger dans les prédications qui
constituaient la forme d’enseignement religieux la plus répandue.
Il serait vain de croire que le clergé occidental dans son ensemble,
préchait une doctrine structurée, unifi¢e et cohérente dont toutes
les subtilités, €taient comprises par ses ouailles ou ses disciples.
Certes, les grands textes qui nous sont parvenus témoignent
d’interrogations rationnelles et de réponses fondées sur les textes
scripturaires dans un souci de cohérence et de respect des écrits
des Péres de I’Eglise. Mais cela ne signifie pas pour autant que la
prédication répondait aux mémes exigences. La question de la
formation des prétres s’est posée de maniere continue dans
I’Eglise, d’autant plus que des influences émanant de leur
entourage chrétien ou non chrétien, restaient ancrées. Par
conséquent, plutot que la tradition exégétique elle-méme, c’est
I’¢loignement des observances du clergé des paroles des Apotres
qui ont conduit les cathares a revenir 4 la lettre du texte sacré”.

® Rémi Brague, Au moyen du Moyen Age : philosophies médiévales en
chrétienté, judaisme et islam, Paris, Flammarion, 2008. Kurt Flasch,
D’Averroes a Maitre Eckhart Les sources arabes de la « mystique »
allemande, Paris, Vrin, 2008. Paolo Lucentini, Platonismo, ermetismo,
eresia nel medioevo, Turnhout, Brepols, 2007. Catherine Konig-Pralong,
Avenement de [’aristotélisme en terre chrétienne L’essence et la matiere :
entre Thomas d’Aquin et Guillaume d’Ockham, Paris, Vrin, 2005. Gilbert
Dahan, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen dge, Paris, Cerf,
1999.

7 Pilar Jiménez-Sanchez écrit & ce propos : « Dés les premiéres décennies
du Xlle siecle, un renversement de situation est perceptible. Reléguant
I’idéal de pauvreté qui avait constitué un des principaux moteurs de la



151

Cependant, la lettre d’Evervin ne fait pas véritablement
mention d’une métaphysique semblable a celle du manichéisme.
En revanche le texte d’Izarn évoque des questions métaphysiques
présentes dans le maniché¢isme, telles que la création de ’homme
par le diable®® et la métempsychose®'. Ce qui conforte I’idée de
débats philosophiques et théologiques en occitan. Un siecle a peu
pres sépare les deux textes. On peut donc supposer que les
théologiens chrétiens et les inquisiteurs ont reli¢ au double
principe manichéen des idées qui ne constituaient pas un systeme,
mais plutdt une base d’interrogations et de réflexions permettant
diverses interprétations. Ce qui justifiait a leurs yeux, le combat

réforme, le clergé post-grégorien se tourne vers le siecle et s’arroge le droit
d’intervenir dans les domaines spirituel et temporel. Cependant une partie
du clergé demeure attachée aux idéaux des premiers temps. Il récuse la
dignité d’un clergé post-grégorien ayant oublié¢ 1’idéal primitif. La réaction
de cette partie du clergé se manifeste sous différentes formes, celle qui
nous retiendra ici étant exprimée par des prédicateurs itinérants, tels Pierre
de Bruis ou Henri de Lausanne, mais surtout les « apotres » dénoncés par
Evervin. Tous semblent s’accorder pour refuser le role de médiateurs
assumé de maniere abusive par le clergé post-grégorien, theme commun et
central de tous les « hérétiques » du temps. Il n’est donc pas étonnant
d’entendre les « hérétiques » qualifier de «pseudo apdtres» et
d’« amateurs du monde » le clergé romain. Ces attaques, comme la
problématique qu’elles souleévent, sont semblables a celles suscitées par les
réformateurs grégoriens contre les partisans de 1’Eglise impériale un siécle
auparavant. Ainsi, les mémes figures rhétoriques, comme la vituperatio, se
retrouvent tant dans les textes de Lambert « 11 Beges », rédigeés vers 1140,
que dans ceux de la période des Investitures. Les hérétiques dénoncés par
Evervin les utilisent pour accuser le clergé post-grégorien, en lui reprochant
de préférer vivre selon les régles du monde plutét que selon ’Evangile,
critique que souleve le probleme de la dignité dans un clergé s’imposant de
plus en plus en médiateur entre Dieu et I’homme. Le probléme avait été
souvent débattu au siecle précédent a propos de la validité des sacrements
conférés par des prétres simoniaques. » Les catharismes Modeles dissidents
du christianisme médiéval (Xlle-XIlle siecles) Rennes, Presses
Universitaires, 2008, p. 106.

% Las novas del heretje, op. cit, v. 1-12, p. 75 ; v. 46-49, p. 77 ; v. 96-100,
p.- 78, v. 1 p.79.

*! Idem, v. 443-525, p. 89-91.



152

qu’ils menaient contre les cathares. Neéanmoins, malgré les
persécutions, les idées cathares n’ont pas disparu et ont annoncé
le foisonnement d’interprétations portées par des cultures orales
riches de multiples influences. Elles ont préfiguré la pensée
moderne qui peu a peu s’est exprimée dans les langues
vernaculaires, construisant des savoirs philosophiques et
théologiques qui se sont diversifiés selon les langues dans
lesquelles ils étaient pensés et énoncés. Les dogmes ont été remis
en cause. Les philosophies développées par 1’athéisme,
I’agnosticisme, le déisme, le panthéisme, le mouvement des libres
penseurs, le matérialisme, se sont peu a peu imposées face au
dogmatisme catholique.

Brigitte Saouma



153

VIENT DE PARAITRE

Textes

BERNARD Katy (trad.) : La Dame-Graal Chansons de Rigaud de

Barbezieux, €dition bilingue occitan-frangais, Gardonne, Fédérop,
2017, 126 p.

GALDERESI Claudio/VINCENSINI Jean-Jacques (dir.) : Le Dit des
trois morts et des trois vifs Editions, traductions et études des

versions médiévales (essai de translatio collective), Turnhout,
Brepols, 2018, 216 p.

GOUSTINE Luc de (prés. et trad), Fou d’amour Chansons de

Bernard de Ventadour, ¢&dition bilingue occitan-francais,
Gardonne, Fédérop, 2016, 212 p.

HERSHON Cyril P./RICKETTS Peter T. (éds), avec la collaboration
de Lola Badia, Sharon G. Scinicariello et Kaoru Tanikawa :

Elucidari De las proprietatz de totas res naturals, Cahiers de
Carrefour Ventadour, 2018, 636 p.

RICHTER-BERGMEIER Reinhilt (éd.): L’arbre des batailles
Edition d’apres le manuscrit Geneve, bibliotheque publique et
universitaire, Comites latentes 168, Paris, De Boccard, 2017, 830

p.
Etudes

ARMENTEROS-MARTINEZ/OUERFELLI Mohamed (dir.) :
L’économie de [’esclavage en Meéditerranée médievale et
moderne, Presses universitaire de Provence, 2017, 200 p.

BOMPAIRE Marc/GUILLAUME Sarah (éds) : Mine, métal, monnaie

Melle Les voies de la quantification de [’histoire monétaire du
haut Moyen Age, Paris, De Boccard, 2017, 462 p.



154

BOUDET Jean-Patrice/OSTORERO Martine/PARAVICINI
BAGLIANI Agostino (€ds) : De Frédéric Il a Rodolphe 11

Astrologie divination et magie dans les cours (XIlle-XVlle siecle),
Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzo 2017, 432 p.

BOUTOULE Frédéric/GOMIS Stéphane (dir.) : Cultures villageoises
au Moyen Age et a I'époque moderne 37° journées internationales
d’histoire de [’abbaye de Flaran 9-10 oct. 2015, Presses
universitaires du Midi, 2017, 282 p.

BRERO Thalia : Rituels dynastiques et mises en scene du pouvoir
Le céremonial princier a la cour de Savoie (1450-1550), Firenze,
SISMEL Edizioni del Galluzo, 2017, 702 p.

CAZAUX-KOVALSKI Christelle/CHAILLOU-AMADIEU
Christelle/RILLON-MARNE Anne-Zo¢/ZINELLI Fabio (éds) : Les

noces de Philologie et Musicologie Textes et musiques du Moyen
Age, Paris, Garnier, 2017, 569 p.

BURRI Sylvain/OUERFELLI Mohamed (dir.) : Artisanat et métiers
en Méditerranée mediévale et moderne, Presses universitaires de

Provence, 2018, 554 p.

CARLES H¢lene : Le Trésor galloroman des origines (TGO) Les
trajectoires etymologiques et geolinguistiques du lexique

galloroman en contexte latin (ca 800-1200), Paris, De Boccard,
2017, 750 p.°

CARLES Hélene/GREUB Yan/REZEAU Pierre/BUCHI
Eva/THIBAULT André (éds) : Jean-Pierre Chambon, Méthodes de

recherche en linguistique et philologie romane, 2 vols, Paris, De
Boccard, 2017, 1266 p.



155

Classen Albrecht (€d.) : Bodily and Spiritual Hygiene in Medieval
and Early Modern Literature Explorations of Textuals
presentaions of Filth and Water, Berlin, De Gruyter, 2017, 615 p.

DOYEN Anne-Marie/VAN DEN ABEELE Baudouin(éds) : Chevaux,
chiens, faucons L art véterinaire antique et medieval a travers les
sources ecrites, archéologiques et iconographiques, Turnhout,

Brepols, 2018, 481 p.

Escud¢ Pierre : Imprimerie et pouvoir politique, livre et langue a
Toulouse de 1475 a 1617, Paris, De Boccard, 2017, 272 p.

KOBLE Nathalie/SEGUY Mireille (éds): Jacques Roubaud
médieviste, Paris, Champion 2017, 276 p.

MAFFEI-BOILLAT Stefania/CORBELLARI Alain (éds) : L aventure
du sens Melanges de philologie provencale en [’honneur de
Francgois Zufferey Editions de linguistique et de philologie, Paris,
De Boccard, 2016, 231 p.

RIEGER Dietmar :Esclarzir paraul’escura Regard sur la diversité
des lettres médievales, Paris, Garnier, 2016, 431 p.

TEEWEN Mariken/VAN RENWOUDE Irene (éds) : The annotated
Book in the Early Middle Ages, Utrech Studies in Medieval
Literacy, Turnhout, Brepols, 2017, 783 p.

WIM Frang¢ois/DEN HOLLANDER August A. (éds) : Vernacular
Bible and Religious Reform in the Middle Ages and Early Modern
Era, Leuven, Peeters, 2017.



156



157

CONGRES, COLLOQUES, TABLES RONDES ET
JOURNEES D’ETUDES

Le Manuscrit du Roi, Paris BNF 844.
Table ronde interdisciplinaire 7-9 février 2018
Rome, Institut Francais, Centre Saint-Louis.

Les femmes dans les chansons lyriques de croisade en langue
vulgaire : voix, motifs, représentations et enjeux.
Colloque de I’université de Liége, 17" et 2 mars 2018.

L’architecture gothique, entre réception et invention. Impact,
continuite et reinterpretation (Xlle-XXe siecle).

Journée d’études, Paris, Institut National d’Histoire de I’Art,
Centre André Chastel, 10 mars 2018.

Ce qui advient...Les declinaisons de [’aventure.
Colloque, Amiens, université de Picardie Jules Verne, 14-16 mars
2018.

Les testaments dans [’Europe mediévale (XIlle-XVe siecle).
Journée d’études, Paris, LAMOP-CNRS, universit¢ Panthéon-
Sorbonne, 16 mars 2018.

Rencontres, conflits, échanges : [’espace méditerannéen au
Moyen Age.
Colloque de I'université de Montréal, 23-24 mars 2018.

Construire aux époques antiques et médievales.
Journée d’¢tudes, Poitiers, Centre d’Etudes Supérieures de
Civilisation Médiévale, HeRMA, CITERES-LAT, 29 mars 2018.

The Regional and Transregional in Romanesque Art and
Architecture.
Colloque international bisannuel de la British Archaeology
Association.



158

Poitiers, Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation Médiévale,
4-6 avril 2018.

Jeune recherche en domaine occitan.
Journée d’études, Montpellier, université Paul Valéry, 13 avril
2018.

Escriure i llegir a [’edat mitjana.
Congres international de ’universit¢ de Barcelone 25-27 avril
2018.

La violence guerriere : de I’ Antiquité au Moyen Age.

Journée d’¢tudes jeunes chercheurs, association JANUA, Poitiers,
Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation Médiévale, 26 avril
2018.

La formule au Moyen Age.
Colloque bisannuel, Poitiers, Centre d’Etudes Supérieures de
Civilisation Médiévale, 13-15 juin 2018.

En route pour Compostelle : un Moyen Age de pélerinages.
Colloque international, Montpellier, universit¢ Paul Valéry.
Montpellier/Saint Guilhem-le-Désert, 28-29 septembre 2018.

Lengas, patrimoni e identitats, perspectiva educativa.
Congres international, université du Pays Basque, San Sebastian,
8-9 novembre 2018.



159

COMPTES-RENDUS
Elucidari De las proprietaz de totas res naturals,

Cyril P. Hesrshon/Peter Ricketts (éds) avec la collaboration de

Lola Badia, Sharon G. Scinicariello, Kaoru Tanikawa,
Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018, 636 p., 29 €.

Cet ouvrage est dédi¢e a la mémoire de Peter Ricketts qui avait
évoqué cette traduction dans son article : « Le De proprietatibus
rerum de Barthélémy 1’Anglais et ses traductions francgaise et
occitane » dans La France latine, n°150, 2010, p. 301-309. Une
¢dition partielle de ce texte a été publiée par Simone Ventura en
2010, Cultura enciclopedica nell’occitania dei trovatori : il libro
XV dell’ « Elucidari de las proprietatz de totas res naturals ».
Mais Dl’intégralit¢ de I’Elucidari qui est maintenant disponible,
grace aux auteurs de cette nouvelle édition.

Le De proprietatibus rerum est ’une des encyclopédies les plus
répandues et les plus connues du moyen-age. La traduction
occitane dédicacée a Gaston, comte de Foix qui serait Gaston
Phébus, et destinée a 1’éducation de son fils, est I’une de ces
traductions en langues vernaculaires produites jusqu’au XIVe
siecle. La version latine comprend dix-neuf livres et s’inscrit dans
cette tradition encyclopédique médiévale inspirée de la
monumentale Histoire naturelle de Pline 1’ Ancien, qui comprend
trente-sept livres. On peut donc avancer que le texte occitan, plus
qu’une traduction, serait a la fois un condens¢ et une
interprétation du texte latin, ainsi que le résultat d’un travail
linguistique considérable. L’ouvrage obtenu comprend une
somme d’informations trés dense. Considérons, par exemple, les
notices consacrées aux plantes (p. 415-489). Elles sont faites avec
la plus grande précision et les auteurs des sources sont souvent
mentionnés. Leur provenance parfois lointaine (Arabie, Inde,
Ethiopie...) et leurs vertus curatives, sont données. La description
des propriétés a nécessité un vocabulaire adapté a chaque



160

particularité. Il en va de méme pour celles des animaux, du corps
humain, des corps célestes...Si 1’auteur reprend la division du
savolr transmise par I’/sagoge de Porphyre, partir des genres
universaux pour arriver aux infimae species, les universaux ont
une place relativement restreinte dans sa traduction. L’essentiel de
I’ouvrage est consacré au savoir pratique, utilisable dans nombre
de situations de la vie quotidienne et dans 1’observation avertie
des merveilles de la nature, création divine. Les sources de cette
encyclopédie, diverses et nombreuses, sont d’Aristote, Isidore de
Séville, Avicenne, Dioscoride, Plaetearius le Jeune, Pline
I’Ancien et bien d’autres. Sources qui ¢taient utilisées par la
plupart des encyclopédistes médiévaux. Le glossaire en identifie
les auteurs de manicre précise, ainsi que les noms de lieux. Le
texte suivant, extrait de la partie consacrée aux animaux, (p. 491-
564), donne un apercu de 1’¢laboration de cette traduction.

De fetus, feda.

Fetus es le frug d’home et de cascuna bestia tant cum es dins le
ventre. Et es dit ‘fetus’ quar ‘fovere’ vol dire ‘noyrir’, et el pren
noyriment el ventre evolopat en la pel dita ‘secundina’ ab la qual
naysh, que pren aytal nom quar ab ela e fetus es aduch fora,
autrament la femna moria. (Yzidori) Per razo d’aquel frug femnas
so ditas ‘fedas’ o ‘fetozas’ quan ad el engendrar so aptas, qui es
totz temps mascle o feme si no els hermofroditas, les quals per
error de natura han membres de quascu mas no-perfiechz. Cascu
animant semlantment pot estre dit ‘fetant’ si es generant, cum
ovelhas nomnan ‘fetans’ o ‘fedas’. p. 536-537

Ce livre est fort précieux en ce sens qu’il permet d’appréhender,
entre autre, une bonne partic des connaissances scientifiques
véhiculées en occitan, leur développement et de ce fait 1’étendue
du vocabulaire qui s’y rattache. Il montre ¢galement le soin
apporté a I’instruction des laics.

Le travail d’édition est considérable, ne serait-ce que par la
longueur du texte et la résolution de la multitude de problémes



161

spécifiques aux encyclopédies. Le travail extrémement minutieux
des auteurs et leur vaste érudition ont permis de surmonter les
nombreuses difficultés liées a cette entreprise. L’introduction
donne des informations trés fournies sur le manuscrit, 1’auteur, le
texte et ses origines, ainsi que les autres traductions. Souhaitons
que cet ouvrage si riche et si important, suscite de nombreux
commentaires.



162

COMPTES RENDUS

Fou d’amour Chansons de Bernard de Ventadour,

¢dition bilingue occitan-francais, présentation et traduction de
Luc de Goustine, Gardonne, fédérop, 2016, 212 p., 16 €.

Traduire les chansons de Bernard de Ventadour en francais est un
defi que Luc de Goustine a su relever avec humilité et passion. Le
résultat en est un livre tout a fait accessible a ceux qu’il nomme
les « amateurs » et fort utile aux spécialistes pour lesquels un
certain nombre de vers restent encore énigmatiques.

Luc de Goustine a choisi vingt-deux poésies, la moiti¢ du corpus
traduit par Moshé Lazar. La traduction est disposée en regard du
texte occitan. Chaque texte est précédé d’une présentation
contenant des indications fort éclairantes sur la métrique et
I’histoire littéraire de la chanson. Dans sa note sur 1’ouvrage, le
traducteur présente ses choix et rappelle la biographie du pocte
dans une synthése des sources. Les textes présentés sont, certes
connus, mais cette traduction nouvelle y apporte un éclairage
différent. Si I’on considere par exemple la chanson Amic Bernartz
de Ventadorn VII, p. 80-83, qui égratigne la renommeée de
Bernard comme po¢te amoureux et suppliant, le mot segles dans
Peire, si fos dos ans o tres/ lo segles faihz al meu plazer (IV, 22-
23) est traduit par « monde » chez Mosh¢ Lazar et par « si¢cle »
chez Luc de Goustine. S agit-il de de changer la place particulicre
que le monde féodal attribuait a la femme du seigneur ou de
changer les lois courtoises ayant émergé au cours du siecle,
sachant que les frobairitz suppliaient aussi leur amic ? De méme
dans Lancan vei la folha, X1, p. 113-117, I’expression Lo cor sotz
[’aissela (11, 19) ainsi traduite par Moshé Lazar : « Mon cceur au
fond de la poitrine » et chez Luc de Goustine par « Le cceur sous
I’aisselle », ameéne a s’interroger sur la place que les médiévaux
attribuaient au cceur physiologique -la dissection des corps
humains n’était pas encore légalisée et publique- et aux



163

soubresauts du coeur amoureux. Dans Can [’erba fresch’e.lh folha
XX, p. 181-187, Moshé Lazar traduit Be deuri’om domna
blasmar,/can trop vai son amic tarzan (VIII, 49-50) par « On
devrait blamer une femme quand elle tient trop en suspens son
amant », Luc de Goustine par « Une dame doit €tre honteuse
quand son ami va trop tardant ». Dans le premier cas le blame
viendrait du troubadour impatient, dans le second cas, la dame
devrait se blamer elle-méme.

De nombreux exemples de ce genre, permettent d’interroger a
nouveau les textes. Cette traduction est, du reste, citée par
Franscesco Carapezza, Lucia Lazzerini et Genevieve Brunel-
Lobrichon dans Bernard de Ventadour Folle amour et courtoisie.
Mais elle devrait également permettre aux nouveaux lecteurs de
s’initier a la lyrique du troubadour avec bonheur.



164

Bernard de Ventadour Folle amour et courtoisie
Trobada tenue a Darnets les 9-10 septembre 2016

Introduction de Luc de Goustine
Cahiers de Carrefour Ventadour, 2017, 162 p., 18€

Les auteurs ont abordé¢ divers aspects de la poésie, mais aussi son
contexte historique, sa musique et son influence par dela les
siecles. Ce qui donne un ouvrage riche d’informations éclairant
certains passages et suscitant de nouvelles interrogations sur une
poésie qui recele encore de nombreux mysteres.

Christian Rémy dans « L’Aquitaine au temps de Bernard de
Ventadour », évoque les mutations du XIle si¢cle dans I’Eglise et
dans la sociét¢ séculiere en Aquitaine, ainsi que leurs
imbrications, leurs luttes et I’amorce de la constitution d’Etats.
L’auteur note en particulier le développement, de quatre villes de
la vicomté de Ventadour entre le XIIe et le XIIle si¢cle : Egletons,
Meymac, Neuville, Ussel, ainsi que la montée d’une bourgeoisie,
s’opposant aux seigneurs. Il souligne cependant la rareté des
sources.

Franscesco Carapezza dans « Ecouter Bernart de Ventadorn.
Lecture de quatre unica musicaux », s’est penché sur les liens de
ces derniers avec la métrique. Il souligne les difficultés de lecture
et d’interprétation de mélodies dont ['unicité ne permet pas
« d’évaluer les variantes musicales et les ¢léments propres de
chaque rédaction... » p. 36. Il suggere des études approfondies
sur le répertoire en lien avec I’évolution des textes poétiques,
plutot que de limiter I’¢tude a des analyses structurelles ou
formelles.

Lucia Lazzerini dans « Le chant de Bernart de Ventadorn entre
motifs folkloriques et postérité poético-théologique », analyse
plusieurs interprétations possibles, ainsi que différents niveaux de
lecture, qu’ils soient reliés a la tradition spirituelle, au platonisme



165

ou aux genres dits popularisants, sans oublier le symbolisme
animal.

Milena Mikhailova Makarius dans « Bernard de Ventadour le
Ric ome de nien », é¢tudie I’image de la dame construite a partir de
I’héritage des mythes de Pygmalion et de Narcisse, précisant que
ce dernier est cit¢ dans la canso de 1’alouette. L auteur poursuit
son interprétation avec le pneuma et affirme que « L’écriture
accomplit donc le processus inverse de I’amour au miroir.
L’amour c¢’est le chemin de I’image qui va des yeux au cceur.
L’écriture se fait avec les larmes du cceur (le cceur a des yeux,
souvenons-nous) qui deviennent larmes des yeux avant de couler
comme encre d’amour », p. 75.

Anna Ferrari dans « Bernart de Ventadorn ou I’apogée de la
courtoisie » souligne la tres riche tradition manuscrite directe et
indirecte de cette poésie, son rayonnement et les emprunts par
d’autres troubadours. Ce qui fait de Bernard de Ventadour un chef
de file. Le premier imitateur du pocte, cependant, est lui-méme,
avec le réemploi de formules personnelles. L auteur poursuit avec
une analyse précise des arts du langage : poétique, style et
artifices.

Geneviéve Brunel-Lobrichon dans « « Parlez-mo1 d’amour ! » »
¢voque une « philosophie du combat spirituel » p. 94, précisant
que la situation décrite par le poe¢te dans la chanson Bel m’es
qu’eu chan en aquel mes, est un martyre. Cependant, 1’amour,
malgré les tribulations qu’il inflige n’en reste pas moins source
d’amélioration et de guérison du cceur.

Pierre-Marie Joris dans « Un «petit chemin [...] tout
bourdonnant de I’odeur des aubépines » Les fleurs de Mai de
Ventadour (William Stanley Merwin) » retrace 1’aventure de la
découverte des troubadours par Merwin, ainsi que celle de la
« portion de territoire qui a ¢té le théatre de leurs existences » p.
106. Les fleurs de Mai constituent donc un récit



166

autobiographique, géographique, ethnographique, historique,
culturel, historico-littéraire et plus spécifiquement littéraire,
entérinant la longue postérit¢ des influences de la poésie de
Bernard de Ventadour.

Marcel Benabou dans « Bernard et les silences d’Aliénor »
¢voque d’abord trois hommes dont I’influence s’est exercée sur la
reine : Guillaume IX et sa poésie au double registre, Ebles II de
Ventadour dont I’ceuvre ne nous est pas parvenue et Bernard de
Ventadour. Ces influences lui permettront de prendre conscience
de «I’existence de cette obsession du «rien» », apparue de
nouveau chez Aimeric de Peguillan et Albertet de Sisteron.
Aliénor n’en a pas moins vécu une vie active et trépidante. Son
gisant la représente tenant un livre blanc, ce qui pourrait signifier
qu’elle se situe dans la continuité de son grand-pere, Guillaume
IX avec son poéme dreit nien. L’auteur évoque ensuite le silence,
a la fois antithese et condition de la poésie, symbolisé par un luth
sans cordes. Il est a la fois épuisement ou absence du langage et
continuation de ce dernier.

Marie-Jeanne Verny dans « Bernart de Ventadorn e Bertran de
Born une rencontre improbable » analyse la nouvelle La lauseta e
lo macarel de Max Rouquette dans laquelle dialoguent Bertran de
Born et Bernard de Ventadour, devenus moines au monastére de
Dalon. Ce qui n’est pas tout a fait exact d’un point de vue
historique. Bernard de Ventadour n’y aurait pas séjourné, précise
Marie-Jeanne Verny. Max Rouquette écrit un dialogue entre le
pocte de I’amour et le pocte de la guerre, entremélant souvenirs,
réveries, originalité, fidélité a un modele et acceptation de la
condition de moine avec ses renoncements aux plaisirs du monde.
Des extraits de la nouvelle sont donnés en occitan et en francais, a
la fin du volume.

Ce texte est le vivant témoignage de I’influence des troubadours
sur la poésie contemporaine, marquant ainsi la continuité des
thémes et 1’évolution de la langue.



167

Les textes présentés lors de cette frobada témoignent non
seulement de I’intérét port¢ au poete, mais de recherches
approfondies et érudites sur des sujets rendus plus ou moins
difficiles par la langue poc¢tique, la diversité¢ des sources souvent
suggérées par de simples allusions ou leur absence, le contenu des
textes et leur influence au-dela des siecles.

Brigitte Saouma



