
 
 

Nouvelle série  N° 166                                                2018 
 

 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Traduction et langues vernaculaires 
 

  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



	 4 

  



	 5 

TABLE DES MATIÈRES 
 
 

 
Avant-Propos                                                                    p. 5 
 
Cyril HERSHON 
Trois petits traités d’Albert le Grand              p. 9 
 
Viviane CUNHA 
Le Puy-en-Velay en tant que centre religieux et  
littéraire au Moyen Âge                                                     p. 67 
 
Marie-Rose BONNET 
Documents arlésiens                                                          p. 97 
 
Brigitte SAOUMA 
Les hérésies fondatrices de la pensée médiévale               p. 119 
 
Vient de paraître                                                                 p. 153 
Congrès, colloques, tables rondes  
et journées d’études                                                            p. 157 
Comptes rendus                                                                  p. 159 
 

 
  



	 6 

  



	 7 

AVANT-PROPOS 
 

 
Les thèmes proposés dans ce numéro, touchent à divers aspects de 
la vie intellectuelle, dont l’expression passe du latin aux langues 
vernaculaires. Ce glissement annonce la prééminence de ces 
dernières, non seulement dans l’expression de la vie quotidienne, 
mais dans des débats philosophiques et théologiques. Il ne s’agira 
plus alors d’imposer des doctrines en latin, mais de développer 
des savoirs qui seront pensés et exprimés dans des langues 
vernaculaires. Ces tendances se trouvent en germe dans les 
traductions qui nous sont parvenues. Les champs lexicaux et 
sémantiques étaient déjà suffisamment étendus pour que les 
concepts y soient énoncés et développés avec précision. 
 
C’est ce qui apparaît dans les sermons d’Albert le Grand, 
philosophe et théologien acquis aux idées d’Aristote, critique de 
Gratien, de Justinien et maître de Thomas d’Aquin. Son esprit 
encyclopédique l’a amené à s’intéresser à diverses sciences, dont 
l’alchimie. Les sermons présentés et édités par Cyril Hershon 
témoignent de l’étendue du vocabulaire théologique et des 
possibilités données par la langue pour conceptualiser le 
cheminement de l’âme vers la perfection. Ce qui présentait déjà 
un certain nombre de difficultés pour les théologiens s’exprimant 
en latin avec des lexiques hérités d’une longue tradition.  
 
Viviane Cunha propose un article sur les pèlerinages, notamment 
au sanctuaire marial du Puy-en-Velay. Elle s’appuie 
essentiellement sur un poème de Peire Cardenal, ainsi que sur 
deux poèmes en galicien-portugais extraits des Cantigas de Santa 
Maria. Ses analyses sont enrichies de nombreuses références aux 
données historiques. L’auteur montre des aspects particulièrement 
intéressants, de l’image rédemptrice et médiatrice de la Vierge. 
Mais c’est l’accomplissement de miracles, relatés dans les 
chansons en galicien-portugais qui révèlent un aspect saisissant de 
la dévotion mariale.  



	 8 

 
Marie-Rose Bonnet a édité des documents provenant des archives 
d’Arles. Ils révèlent de nombreux aspects de la vie quotidienne et 
des relations avec les communes voisines. La langue utilisée n’est 
pas figée et s’enrichit d’apports italiens et français. La graphie 
évolue et les questions d’onomastique sont présentes avec les 
noms, prénoms, surnoms des habitants ainsi que les noms des 
métiers. 
 
Le manichéisme et les idées cathares s’appuient sur les mêmes 
textes scripturaires que le christianisme. L’influence du 
manichéisme a été considérable au sein de la pensée médiévale et 
les idées cathares ont continué à circuler et à se développer en 
Europe, malgré les persécutions. Elles ont annoncé les 
philosophies des penseurs dissidents, qui se sont ensuite 
largement exprimées dans les langues vernaculaires.  

B. S. 
  



	 9 

  TROIS PETITS TRAITÉS D’ALBERT LE GRAND 
 
 

Introduction au premier traité 
 

Ce traité (Brunel 157) est attribué à Albert le Grand (c.1206-
1280), premier grand docteur des frères prêcheurs, bien que 
l’Histoire littéraire de France (t. XIX: 370) lui en nie la paternité. 
En tout cas, le traité est clairement fondé sur les idées d’Albert, 
telles qu’on les lit dans sa Perfectio Religionis. Dans la première 
rubrique Albert est identifié comme en étant l’auteur. Le 
manuscrit se trouve à la Bibliothèque Nationale de France, fr. 
1852 (ancien. 7872, I).Il a été écrit au XVe siècle en rouergat 
vraisemblablement à Moissac, chef-lieu de canton du département 
de Tarn-et- Garonne sur du papier qui mesure 212 X 142 mm. La 
numérotation date du XIXe siècle. Ce manuscrit fut produit très 
probablement dans l’abbaye de Moissac, qui avait une longue 
tradition d’érudition et dont l’abbé était le savant et écrivain 
prolifique Aymeric de Peyrac (c. 1340-1406). De plus, l’abbaye 
possédait une bibliothèque considérable et, encore mieux, un 
scriptorium.1 Pourtant nulle preuve n’existe que le clerc qui 
écrivit notre manuscrit appartenait à cette abbaye et Aymeric 
écrivait exclusivement en latin comme la plupart de ses collègues. 

 
C’est le huitième des neuf opuscules religieux du manuscrit 

et il couvre les folios 112r-133v. On connaît très peu de son 
histoire sinon qu’il se trouvait dans la bibliothèque de Colbert 
(1618-83). À la fin du manuscrit se trouvent deux signatures du 
XVIe siècle : Arnaud presbiter et Barbasta, qu’on présume être 
deux de ses possesseurs. (n° 4297, fonds Colbert). Brunel 
découvrit une autre signature dans la marge intérieure : David de 
la Roche presbiter. Au verso du fol. 18v, resté blanc, on trouve 
une autre phrase écrite au XVIe siècle:  « Memorye soye de 
sauterys de careme pahyat tres anes ». La transition de la 
bibliothèque de Colbert à celle du roi est aussi indiquée : 
                                                             
1 Voir Dufour, 1972: 81-82. 



	 10 

 « Codex Colbertinus 4297 »  et  « Regius 7872 ». Le manuscrit 
contient 139 folios, mais les folios 14v, 18r et v, 32v et 103v 
restent blancs pour séparer les œuvres individuelles.  

 
Paul Meyer en écrivit la notice. Il cita le texte très 

brièvement, car il pensait qu’il ne présentait pas de grande 
difficulté pour un éditeur et le traita avec un certain mépris :  

  
Ces traités étant maintenant signalés à l’attention, il se trouvera bien 
quelque amateur en quête d’une publication facile pour les éditer en totalité 
ou en partie dans une revue du Midi ou d’Allemagne. Ce sera l’occasion 
d’une étude linguistique développée. (Meyer, 1890 : 80) 
 
Ayant cependant lu la pièce sur le Décalogue, il changea d’avis 
parce qu’il devint fasciné par les sections sur la superstition. 
Meyer établit que le dialecte employé était le rouergat et il fit 
mention de quelques-unes de ses particularités. Celles-ci 
comprennent l’emploi de o pour le a tonique suivi d’une seule 
consonne : nous avons, donc, po (pain), mo (main) et demo 
(demain). Pourtant le scribe n’est pas toujours fidèle à son 
dialecte et se sert parfois de formes normales : l’endemo et 
l’endema se rencontrent dans la même section. Il est évident qu’il 
confondait facilement son propre dialecte avec l’orthographe du 
manuscrit qu’il copiait. Quant au rouergat, bien qu’il ne soit pas 
limité à la région, l’ajout de –es est typique: aquelses, tantses et le 
suffixe -iou remplace –io, mais nous trouvons des exemples où le 
scribe écrit affectio et perfectio dans la même ligne. Finalement le 
e d’appui disparaît devant sc, sp et st: scalfa, sperit, stelas. Durant 
cette période la langue française commençait à envahir l’occitan 
et partout dans le manuscrit on trouve des gallicismes, par 
exemple l’ajout de pas au négatif no/non On y trouve des 
emprunts verbaux : quaquata, rejoyr et surtout no m’en chaut et 
des mots comme asses, chamy, la bonne chere, charmayres, 
Dama et Noe (pour Noël).  

 
Albert de Ballstædt (1193?-80) naquit à Lauingen (Souabe) 

dans une famille militaire et seigneuriale qui avait des liens de 



	 11 

fortune avec l’empereur Frédéric II. Dans sa jeunesse il 
s’intéressa fort aux sciences naturelles et il se rendit à Padoue 
pour les étudier (1222-23) mais, après avoir entendu un sermon 
de Jourdain de Saxe,2 à l’âge de seize ans, il résolut d’entrer dans 
l’Ordre des Prêcheurs récemment créé, malgré une forte 
opposition de la part de sa famille noble. Il montra un tel talent 
pour l’érudition qu’il fut nommé à des postes d’enseignement à 
Cologne (1228), Hildesheim (1233), Fribourg-en-Brisgau, 
Ratisbonne, Strasbourg et enfin Paris (1240) où il reçut ses grades 
et découvrit les ouvrages grecs et arabes nouvellement traduits. Il 
enseigna à Paris et parmi ses étudiants se trouvait le célèbre 
Dominicain Raymond Martin3. Entre 1250 à 1251, à Cologne, il 
recevait Thomas de Cantimpré (1200/1-1270) comme étudiant 
qui, pour son Liber de natura rerum (entre 1228 et 1244), 
emprunta des traités d’Albert et de Vincent de Beauvais.  

 
Entre 1242 et 1248, Albert fut régent du couvent de Saint-

Jacques dont l’un de ses élèves était le jeune Thomas d’Aquin qui 
l’accompagna à Cologne où il devint premier régent du Studium 
generale nouvellement fondé par lui. Il obtint tant de succès qu’il 
fut nommé prieur provincial d’Allemagne (1254-57). En 1252 il 
se fit arbitre dans une dispute entre la ville de Cologne et son 
archevêque, ce qui lui valut la réputation de conciliateur. Tâche 
qu’il allait accomplir partout avec succès. De ce fait, il se rendit à 
Rome pour défendre la cause des mendiants attaqués par 
Guillaume de Saint-Amour (1202-72)4 qui voulait les détruire, car 
il soupçonnait leurs intentions.  
                                                             
2 Allemand, maître général de l’Ordre des Prêcheurs ( 1221-1237), qui 
écrivit le Libellus de Principiis Ordinis Prædicatorum. Il a commandé à 
Vincent de Beauvais son Speculum maius.  
3 Un des huit frères qui fondèrent le Studium arabicum. 
4 Pour répondre au De Periculis, dans lequel Guillaume accusait les 
prêcheurs d’outrepasser leurspouvoirs en entendant des confessions. 
Ajoutant que souvent des paroissients rougissaient de se confesser à 
celui qui les connaissaient, Thomas produisit  son Contra ignorantes, où il 
déclarait que les prêtres étaient souvent trop occupés pour entendre la 
confession et que très souvent  « le nombre de ceux qui ont appris 



	 12 

 
En 1259 Albert s’associa à l’organisation des études chez 

les Dominicains au chapitre de Valenciennes ; il aida à fonder la 
Ratio Studiorum, texte de vingt-quatre articles rédigé par un 
groupe de cinq maîtres dominicains. Les quatre autres étaient 
Thomas d’Aquin, Pierre de Tarentaise, Florient de Hesdin et 
Bonhomme d’Angleterre. À la suite de la Ratio, le chapitre 
général décida que l’étude privée de la Bible de la Summa de 
casibus de Raymond de Penyafort et des Historia Scholastica de 
Pierre le Mangeur (Petrus Comestor) devaient remplacer le cours 
habituel dans les couvents. Ainsi pouvons-nous imaginer les 
influences sur Albert, (Martinaud, CF, 35, 2000: 98). Il est à noter 
que les auteurs du recueil étaient tous des prédicateurs et on y cite 
des maîtres en théologie pour leurs écrits polémiques contre les 
séculiers dont Hugues de Saint Cher5 et Albert le Grand.  

 
Simon Tugwell a rapporté un événement survenu pendant la 

rédaction des Vitæ Fratrum (CF, 36, 2001: 416), dont la première 
version de Gérald de Frachet parut avant 1250. En 1256 Humbert 
de Romans en entreprenait une révision radicale, quand il apprit 
qu’Albert avait été ordonné évêque. Si grand fut le choc qu’il refit 
la vocation d’Albert en supprimant son nom au quatrième livre, 
en abandonnant sa version des Vitæ et entreprenant une nouvelle 
version. Le 9 janvier 1260, il exposa ses raisons pour le dissuader 
d’accepter l’évêché de Ratisbonne, citant un mot de Jourdain de 
Saxe:  « Nous aimerions mieux vous savoir dans la tombe 
qu’assis sur un trône épiscopal ». Les maîtres généraux lui avaient 
rappelé que Saint Dominique n’avait pas fondé un ordre 
d’évêques mais un ordre de Prêcheurs, (CF, 16, 1981: 319), 
 

Quoique nommé à l’évêché de Ratisbonne, Albert 
démissionna afin de revenir à ses études en 1262. Urbain IV, 
cependant, le garda à la curie et, en 1263, l’envoya en Allemagne 
                                                                                                                                                                                   
l’Écriture sainte est aussi très rare ». 
5 Auteur du Commentaire des sentences, connu pour ses écrits polémiques 
contre les séculiers. 



	 13 

pour relancer la croisade. Mais il préféra revenir à ses études et à 
l’enseignement : en 1264 il se trouva à Würzburg. C’est pour la 
même raison qu’il refusa le poste de chancelier de la Sorbonne, 
reprit son enseignement à Strasbourg en 1267 et rentra à Cologne 
en 1270 où il resta jusqu’à sa mort. Il joua un rôle de premier plan 
dans le Concile de Lyon (1274) et à Paris où il défendit 
fermement l’enseignement de son élève Thomas d’Aquin. Mais 
ses dernières années furent assombries par la perte progressive de 
sa vue et ses pertes de mémoire. 
 

Jusqu’en 1254, ses œuvres étaient purement théologiques, 
mais à Cologne il commença ses études sur Aristote et pendant 
son dernier séjour dans cette ville, rédigea sa Summa theologiæ, 
indépendante mais semblable à l’œuvre de Thomas qui, aux yeux 
du grand public, éclipsa son maître. En 1316, Toulouse imposa 
aux lecteurs de suivre une doctrine commune, mais le maître 
général offrit le choix entre Thomas, Albert et Pierre de 
Tarentaise.6 Thomas fut préféré, malgré les disputes. On reconnaît 
que l’évêque de Pamiers, le Dominicain Dominique Grima, 
exégète thomiste toulousain, avait influencé la décision générale, 
car il déplorait la déficience de l’enseignement biblique, (Morard, 
CF, 35, 2000: 325-373).7 C’est l’auteur du Consilium de 
paupertate Christi et apostolorum, qu’il rédigea lors des querelles 
sur la pauvreté religieuse. 
 

Dans ses deux collations sur Saint-Thomas, Armand de 
Belvézer,8 dominicain, thomiste convaincu, cite une prédiction 
d’Albert qui disait de lui que le monde entier l’entendrait: iste bos 
mutus talem mugitum dabit que audiet totus mundus (CF, 32, 

                                                             
6 Pierre était un provincial de l’Ordre des Prêcheurs ; son action la plus 
signifiante fut de refuser de céder quatre enquêteurs dominicains à 
Alphonse de Poitiers. 
7 En 1326, avec Raymond Bequin, il participa à la commission chargée 
d'examiner 51 propositions de Guillaume d’Ockham. 
8 Lecteur du Sacré Palais, maître en théologie. Morard cite onze de ses 
traités (CF, 36:240). 



	 14 

1997: 181). Ce même auteur, en parlant longuement du séjour de 
Thomas d’Aquin à Cologne, le décrivit acceptant les explications 
d’un frère qui le croyait un peu lent d’esprit, ce qui illustre 
l’humilité du saint et lui valut le surnom de Bovus Muet (le bœuf 
silencieux). Nonobstant, il continua à travailler comme assistant 
d’Albert en transcrivant ses cours sur les Noms Divins de Pseudo-
Denys et son explication de l’Ethique à Nicomaque d’Aristote. 
C’est sûrement la redécouverte des Éthiques et la Politique 
d’Aristote9 qui changea la philosophie d’Albert et lui permit 
d’influencer d’autres penseurs dans les dernières années soixante, 
tout en constatant son mécontentement des limitations 
intellectuelles de l’étude exclusivement juridique. Ainsi, pouvait-
il rejeter Gratien et Justinien tout en ayant recours à Aristote.10 Le 
fait de parvenir à ce programme tard dans sa vie, suggère qu’il 
écrivit le petit traité sur la perfection à un âge plus avancé. Bien 
qu’Aristote fût sa principale source (avec Galien, Pline et les 
ouvrages arabes), Albert  n’hésita pas à le critiquer 

 
Qui tient Aristote pour un dieu doit croire qu’il n’erre jamais. Mais qui est 
convaincu que c’est un homme admet sans difficulté qu’il a pu se tromper 
comme cela nous arrive.     
(Physique, t.8, traité 1, chap. XIV, éd. A. Borgnet, t. 3 : 553) 
 
La diversité de son œuvre — science naturelles, philosophie, 
théologie — indique un esprit encyclopédique qui avait peu 
d’égaux dans son siècle ainsi que ses traités qui remplissent 
trente-huit volumes. En dehors de sa summa, il écrivit un 
commentaire sur les Sentences de Pierre Lombard (1100-c.1160) 
et une attaque contre les Averroïstes intitulée De unitate 
intellectus. Il fut un défenseur fervent de Thomas d’Aquin quand 
                                                             
 Professeur de théologie et auteur d’un commentaire biblique de premier 
ordre, présenté au pape Jean XXII dans une lettre programme, morceau 
d’anthologie dont ces pages veulent procurer l’analyse et l’édition 
provisoire.” 
9 Il appela tous les philosophes grecs des  «  philosophes païens ». 
10 Voir M. S. Kempshall, chapitre 19 de The Medieval Theologians, G.R. 
Evans (éd.). 



	 15 

il fut critiqué. Néanmoins dans la question de l’Incarnation, le 
dernier s’allia avec Bonaventure et Odo Rigaldus contre Albert et 
Alexandre de Hales qui défendaient l’idée que même si l’homme 
n’avait pas péché, le Fils de Dieu se serait incarné. 
  

Une grande partie de ce recueil concerne la perfection et la 
salvation. Dans le premier traité que nous avons ici, où il 
s’adresse à ceux des religieux qui veulent atteindre la perfection 
dans le christianisme en se tournant vers Dieu, il fournit plusieurs 
de ses locutions préférées pour déployer ses idées. Évidemment il 
parlait à ceux qui savaient lire, mais plus particulièrement à hun 
religios (f. 115r). Pour éviter l’accusation d’être trop impersonnel, 
il s’adresse directement à un moine en alternant constat et 
réponse: 

 
He si tu me dizes que per la enfermetat he instabilitat del 
entendemen quant es a plusors, el lor val mielhs montar en lor 
contemplacio per las creaturas, jeu te respondi que aquela 
contemplacio es tres bona, veraya, he fructuosa ad home mortal, 
quant en totas sas contemplacios, sia a las creaturas sia al 
Creator, la delectacio se esleva en Dieu he se abrasa he enflama 
del fuoc de la amor de Dieu en dezir de vida perdurabla ad el he 
als autres, (f. 120r). 
 
[Et si tu me dis que par l’infirmité et l’instabilité de l’intelligence, 
quand c’est à plusieurs, il vaut mieux qu’ils progressent dans leur 
contemplation pour les créatures, je vous réponds que cette 
contemplation est très bonne, vraie et fructueuse envers l’homme 
mortel, quand dans toutes ses contemplations, que ce soit pour les 
créatures ou que ce soit envers le Créateur, les délices s‘élèvent 
en Dieu et s’embrasent et s’enflamment du feu de l’amour de 
Dieu dans le désir de la vie éternelle pour l’homme lui-même et 
pour les autres.] 
  

Dans cette section il continue à employer plusieurs fois la 
deuxième personne. La notion de l’âme nette est au premier plan 



	 16 

de ses pensées, car le premier devoir pour atteindre l’unité avec 
Dieu est de se débarrasser de toute idée folle, qu’il appelle 
fantasias he ymaginacios, par laquelle il entend des idées 
antichrétiennes qui pourraient détourner un moine de son devoir 
et de ses vœux de pauvreté, chasteté et obéissance l’éloignant des 
choses temporelles.  
 

Il avait sans doute à l’esprit l’avis de Matthieu:  « Soyez 
donc parfaits, comme votre Père qui est dans les cieux est parfait 
(v, 48) ». Ceci contraste avec la question de Thomas :  

 
Præterea, osrtensum est supra quod natura Dei es ipsum esse. 
Sed ipsum esse videtur esse imperfectissimum, cum si 
communissimum et recipiens omnium additiones. Ergo Deus non 
est perfectus (Summa Theologiæ, vol. 2, 1964: 48). 
 
[D’ailleurs, comme nous l’avons montré, la nature de Dieu est 
tout simplement d’exister. Mais on voit cela comme très imparfait 
: le plus bas dénominateur de toutes choses. Par conséquent Dieu 
n’est pas parfait.]   
 
Sa réponse : comme Dieu n’est pas de la matière primitive, mais 
la principale cause de la création, il est ainsi la perfection en 
toutes choses. On ne peut pas appeler parfait ce qui n’est pas créé. 
D’un côté il y a la doctrine mystique de Denys l’Aréopagite qui 
influença aussi Hugues de Saint-Victor, Bonaventure, Robert 
Grosseteste, et de l’autre côté se trouve Albert qui souligna le 
besoin d’éviter fantasias et ymaginacios, bien qu’il ne définît 
jamais exactement ces mots. Pourtant on pourrait déduire en 
citant certains faits que cette expression fantasias he ymaginacios 
avait un sens plus pratique. Albert était ce qu’on appelle un 
pragmatique (en anglais hands-on) : pour son traité Des minéraux, 
il descendit dans les mines de Saxe et pour les questions 
d’alchimie il suivit des expériences en laboratoire mais refusa de 
croire aux prétentions à transmuer des métaux en or. En d’autres 
termes il était décidé à éliminer les idées fantasques, notion qu’il 



	 17 

appliqua à sa théologie. Albert est bien conscient des limitations 
de la vie et des productions humaines ; très souvent il ajoute la 
parenthèse en tant que lo es possible en aquesta vida. Comme 
chez Thomas d’Aquin, perfectio ne signifie pas  « perfection » 
dans son sens habituel mais plutôt  « achèvement ». 

 
Pour atteindre cette perfection, qu’il appelle le sobeyra be 

(souverain bien), il préconise de pratiquer certaines vertus : la 
capacité de l’âme à se tourner vers Dieu et à mépriser toute autre 
chose. Pour ceci l’homme doit se servir de son intelligence et non 
de ses sens. Sa conscience doit être pure. En d’autres termes il 
faut avoir les yeux fermés et les sens corporels endormis. De cette 
façon il aura une vraie liberté d’esprit et la pureté de corps. Mais 
c’est par la charité (dans tous ses sens) que l’âme est unie avec 
Dieu, et si cette union se brise ce sera par un péché mortel. L’on 
devait éviter toute chose qui empêche la ferveur de la charité. 

 
Malgré le ton spirituel de son traité, Albert est sévère pour 

les péchés et prône le recours à des châtiments physiques en 
pénitence, injurias dignes, vilipencios, flagellacios, dejectios. À 
toute occasion il exhorte l’homme à se confier à Jésus et, autant 
que possible, à contempler Dieu de préférence à toute autre 
activité, car le recueillement en soi se trouve sur le chemin de la 
perfection. Albert tenait à la pensée selon laquelle la dévotion 
réelle, c’est-à-dire les rites, était bien au-dessous de l’idée de 
servir Dieu par la bonne volonté. Évoquant l’efficacité de la 
prière,11 Albert le Grand réduit les hommes à des êtres avilis:  

 
… Paubres peccadors, miserables malautes, he soffrachuros de 
tot be, subgetz he servens enutials, he sos paubres enfans, 
indignes de nos…(f. 123v).  

                                                             
11 L’importance de la prière a été l’idée fixe des théologiens, par exemple, 
une très longue exposition du sujet se trouve dans le Breviari d’amor de 
Matfre Ermengaud, vv. 3213-5499.   



	 18 

[de pauvres pécheurs, de misérables malades, et nécessiteux de 
tout bien, sujets de serviteurs inutiles, et nos pauvres enfants, 
indignes de nous ...] 
 

En revanche, si on s’élève suffisamment par la méditation, 
on éprouvera la dolsor he bontat de Dieu coma vieure en natura 
(f. 124v). La souffrance joue un rôle important dans ce processus 
: l’homme doit résister aux tentations et accepter patiemment les 
tribulations de la vie, car l’amour de Dieu est le plus efficace pour 
les vaincre. C’est cette attitude qui fait fuir le diable. Après cela, il 
nous conseille de nous servir de notre conscience avant d’émettre 
un quelconque jugement, parce que cela conduira tout 
naturellement à la honte de soi, ce qui nous aidera à tolérer les 
injures d’autrui. Il se sert trois fois de citations bibliques pour 
démontrer l’adage selon lequel les chiens aboient, la caravane 
passe (f. 125v). 
 

Cet avilissement, croit-il, rapproche l’homme de Dieu et de 
la vraie pénitence, car se tourner vers Dieu c’est la lumière ; se 
tourner vers le monde, c’est se tourner vers les ténèbres. Mais au 
cœur des conseils d’Albert on perçoit une sorte de malheur 
inexorable dans la condition humaine qui nous fait pleurer de tout 
temps sur nos péchés: … he si tu no podes plorar, tu deves aver 
granda dolor per ta dura obstinacio (f. 126v). Ceci malgré la 
différence de l’homme avec les animaux, car il est fait à l’image 
de Dieu. Comme tout bon prêcheur, Albert met ses fidèles en 
garde contre le Diable:  

 
... Per aver cura he pensamen indiscret de trop de causas per 
turbacio, per dissoluciou, per cupiditat, per curiositat, per auzir 
voluntiers novelas, per vanas paraulas, he per tant d’autras 
manieyras que so es merevilhas; he non obstant que lo sembla 
que aquo no so pas grans peccatz, totas veguadas aquo so grans 
empachamens d’aquest sanct exercici he operacio. 
 



	 19 

[...Pour s’occuper de pensées indiscrètes sur trop de choses par 
agitation, dissolution, cupidité, curiosité, pour écouter volontiers 
des nouvelles, par de vaines paroles, et par tant d’autres manières 
qui sont comme des merveilles ; néanmoins il semble que cela ne 
soit pas de grands péchés. [Mais] toutes les fois cela est comme 
un grand empêchement de ce saint exercice et [de cette] action.] 

 
Il essaie de montrer comment cette honte de soi pourrait être 

profitable aux hommes et il termine sur une note d’optimisme, 
déclarant que la providence de Dieu s’étend à tout dans ce monde 
; il faut donc mettre toute sa confiance en Lui et  « Il te nourrira »: 
si l’on reste sûr et certain de sa croyance, Dieu combattra de votre 
part, vous délivrera et vous consolera mieux que vos fantaisies. 
Pour atteindre les hauteurs, Albert distribue des encouragements 
en comparant le chercheur à l’alpiniste qui se débat pour arriver 
au sommet. Nonobstant, il laisse son lecteur avec la menace que 
l’Enfer attend celui qui encourt la colère de Dieu. 

 
Dans cette version occitane, le style tend à être alambiqué et 

répétitif, avec de très longues phrases. Cela étant dit, il faut 
constater que ces phrases se développent avec une logique qu’il 
est possible de suivre. Pour souligner ses idées, Albert entasse des 
parties du discours par séries de trois ou parfois quatre 
substantifs, entendemen, memoria, voluntat; participes du passé, 
desoccupat, despolhat, desnudat. Il suit cette pratique même avec 
des adjectifs tres bona, veraya, he fructuosa, adverbes fermamen, 
puramen he vivamen. Surtout, pour se faire comprendre, il offre 
des images, particulièrement des comparaisons : contrarias coma 
la lumieyra he las tenebras, coma la cera al sagel [contraires 
comme la lumière et les ténèbres, comme la cire au sceau]. Il 
montre beaucoup de déférence envers la Divinité : Dieu est ou 
 « Nostre Senhor » ou plutôt  « Nostre Senhor Dieu ». 
 

On appelait communément Albert le Docteur Universel ou 
Maître Albert et c’est Dante qui le plaça parmi les amateurs de la 



	 20 

sagesse.12 Il fut béatifié en 1622, canonisé en 1931 et proclamé 
par le pape Pie XI l’un des trente-six docteurs de l’Église. En 
1941 il fut déclaré patron des sciences naturelles par le pape Pie 
XII. Il devint l’objet de légendes, surtout dans la pratique de la 
magie…  « et de multiples apocryphes, qui vont des sciences 
occultes aux recettes de cuisine (le Grand Albert!), se sont 
abusivement couverts de son nom ».13 Sa fête est le 15 novembre. 
Malgré tout cela, quand on considère sa légende : 

 
Elle a subi une éclipse partielle du fait de l’œuvre, encore plus 
fameuse, du disciple d’Albert, Thomas d’Aquin. Étudiée pour 
elle-même, elle manifeste un esprit d’une vigueur et d’une 
ampleur  exceptionnelle. 
(E.-H. Wéber, Dictionnaire du Moyen Âge, Paris, 1999: 31) 

 
 
Texte. 
 
(f. 112r)  Ayssi comensa hun petit tractat que 
compausec Albert de la perfectio de religio he de la  manieyra 
de sovenir a Dieu en aquesta vida, he que la fi de tot bon 
Crestia es adherar a Dieu per veraya caritat. 
 

An la ajuda de nostre Senhor Dieu, hiey entencio de dire he 
scrieure alcuna causa en tant que es possible en lo exilh he 
peregrinatge d’aquesta paubra he breva vida mortal, quossi l’arma 
devota de tota sa poyssansa deu esser astrecha, desunada he 
expedida de las affectios, ymaginacios he fantasias de totas las 
causas creadas afi que fermamen, puramen he vivamen ela puesca 
adherar he esser conjuncta he unida an nostre Senhor Dieu 
solamen, coma el sia enayssi que caritat per la quala l’arma es 
perfiechamen unida he conjuncta a Dieu, so es la fi he perfectio 
                                                             
12 Quand Dante et Béatrice montent à la sphère du soleil, l’âme joviale de 
Thomas, accompagné par Albert, les salue. Thomas leur présente un cercle 
heureux d’esprits sages et érudits, (Paradis, canto X). 
13 Dictionnaire du moyen âge, Paris, 1999: 32. 



	 21 

de tot bon Crestia. A la quala adhesio he unio caritabla, tot hom 
es tengut de necessitat de salut. He aquesta adhesio caritativa, 
quant an aquels que so enquaras en la occupacio de las causas 
temporals, es sufficienmen complida en guardan lealmen los 
comandamens de Dieu, he en se de tot conforman a la voluntat 
divina, quar la observansa dels comandamens forclaus he met 
foras totas las causas que so directamen contrarias a caritat, coma 
so los peccatz mortals. Mas los religios qui so voluntariamen 
obligatz als conselhs de Dieu, Jesu-Christ, he a la perfectio 
evangelica, affi que plus franquamen puesco pervenir a lor fi, so 
es a Dieu, al qual els se so sacrificatz, so tengutz non pas tant 
solamen de squivar los peccatz mortals, qui so contraris a caritat, 
mas devo, en tant que lor es possible, se guardar he alonhar de las 
causas que empacho la fervor de caritat, coma so las affectios, 
ymaginacios he fantasias de las causas creadas per las qualas 
l’arma es soven retardada he empachada de se conjunge he unir 
an nostre (f. 112v) Senhor Dieu, quar els an renunciat a totas las 
causas temporals, per que els no an plus materia de hy occupar lor 
sperit, ans an a pensar en autra. Els an dedicat he sacrificat lor 
cors he lor arma a Dieu per lo vot de lor possessio per esser 
enayssi coma spirituals; quar coma el sia enayssi que Dieu es 
sperit, el cove que aquels que se volo perfiechamen unir ad el, lo 
adoro he prego en sperit he en veritat, en veraya conoyssensa, en 
entendemen, en amor he affectio, desunatz he depuratz de totas 
ymaginacios he fantasias de totas las causas que so dejotz Dieu. 
He aquo dis nostre Senhor en lo evangeli, “Quant tu volras,” dis 
el, “preguar Dieu, intra en son secret,”14 so es a dire en tu meteys 
he en tu consciencia, he aqui la porta de tos sens claus he ferma, 
pregua Dieu ton payre en sperit, en veritat he en puritat de cors he 
de consciencia, he en fermetat de fe entre tu he Dieu.  

 
He aysso sera ben acomplit quant tu seras perfiechamen 

desoccupat, despolhat he desnudat de totas causas, he intra, he tot 
receubut al secret de ton arma, totas las causas en universal 
forsclusas he mezas en oblit. He aqui davant Nostre Senhor Jésu-
                                                             
14 Matthieu, VI, 6. Cette idée est très chère à l’auteur. 



	 22 

Christ, l’arma sens parlar en granda confizansa mostra sos desirs 
a nostre Senhor Dieu he enayssi de tota la forsa de son cors, de tot 
son amor, de totas sas affectios, de totas poyssansas al perfons de 
son secret se joinct he unis plenariamen a Dieu, he se dilata he 
enflama he espant he purga en lo abysme de sa bontat en tant que 
es possible en lo exilh d’aquesta paubra he breva vida mortala. 
 

Quossi l’arma deu entendre solamen a Dieu, he per el 
totas autras causas mensprezar he oblidar, etc. 
 

Aquel que dezira he lealmen labora a pervenir en aquest stat 
de perfectio, el es necessitat que enayssi coma los huelhs claus he 
los sens corporals endormitz, el no (f. 113r) se entrameta, 
implique, perturbe he pense de deguna causa, mas giete de la cura 
he socy de totas las causas coma noziblas he contrarias ni 
apertenens en res a son salvamen. Apres se retire en se del tot 
sens despartir, he aqui en son arma jamays no pense ni considere, 
ni no contemple autra causa que solamen crucifiar Jésu-Christ he 
plagar per amor de ela, he enayssi labore continuablamen de tota 
sa forza a autras per el en el meteys per home en Dieu per las 
plagas de humanitat al secret de sa divinitat; he aqui per se 
despachar de totas ymaginacios cometa totas causas seguramen 
sens res exceptar, ni descutir en la providencia de Dieu infallibla. 
Juxta aquo que dis lo apostol, “Gettas,” dis el, “ tota vostra 
sollicitud en Dieu he el provezira a tot mielhs que no lo saubria 
hom pensar.”15 He en hun autre loc dis: “Non aiatz pensamen de 
res si non de vos jonher a Dieu per devota oracio”. He David: 
“Dominus”, dis el, “tant me es hun autre gran be adherer a Dieu 
he metre tota mon speransa en el”.16 So es lo thesaur celestial 
segur al camp, so es al labor qui es al acquirir, he la preciosa 
margarita, qui so ad acaptar he a dezirar sus totas causas per 
humial confizansa en labor spiritual sens cessar en silencia 
pazibla he tranquillitat de sperit, en tant que per malautia 
corporala ni dampnatge temporal, ni vituperi, ni per deguna autra 
                                                             
15 Cf. I Pierre, V, 7. 
16 Psaume (d’Asaph), LXXIII, 28. 



	 23 

adversitat, la persona no deu layssar son bon prepaus, mas 
vigorosamen perseveran en forsa de sperit. He que aprovecharia 
ad hun religios aver totz los bes temporals he totas las honors 
mundanals, he que son arma fossa paubra he separada del veray 
be, so es de Dieu. He sapias que ton habit, ni ta corona, ni ta 
professio, ni ta continensa, per deforas no te faran ponch venir en 
aquest stat de perfectio, mas sanitat de vida en humilitat de sperit, 
en veraya conoyssensa de se meteys; quar aqui Dieu habita per 
veraya fe enformada de caritat. He aysso (f. 113v) es aquo que dis 
Nostre Senhor en lo evangeli: “Lo realme,” dis el, “es en vos”.17 
 
 
En que es la altesa de la perfectio del home en aquesta vida, 
etc. 
 

De tant coma l’arma, ha plus de pensamen de tractar he de 
pensar en aquelas causas corporals he humanas, de tant es ela plus 
eslonhada de las causas d’amon he de devocio spirituala. He de 
tant coma ela plus fermamen eleva sa memoria, sa affectio he son 
entendemen a las causas d’amon, en mesprezan las causas de 
terra. De plus, la oracio he la contemplacio es plus perfiecha, quar 
la arma no pot perfiechamen entendre a dos essems, quar els so 
contraris, coma la lumieyra he las tenebras. He aqui adherer a 
Dieu es en lumieyra, he aqui adherer al munde es en tenebras;  per 
que appar claramen que so es la plus haulta perfectio a la quala 
hom puesca pervenir en aquesta vida: esser si unit en Dieu, que 
tota l’arma, de totas sas poyssansas he de totas sas forsas, sia 
totalmen reculhida en Dieu que ela sia hun sperit en el, he quala 
sovenensa si no de Dieu, ni sentimen ni entendemen si no de 
Dieu. He de totas las affectios de son amor en joya spirituala sian 
totalmen unitz en Dieu que els se repausen dossamen en la fruicio 
del Creator, quar la ymage de Dieu es empraint[e] en la arma en 
sas tres poyssansas, so es en lo entendemen, memoria, voluntat. 
He tant que els no so verayamen enpressitz he unitz en Dieu, 
l’arma no es ponch a la semblansa de Dieu, segon la primieyra 
                                                             
17 Luc, XVII, 21. 



	 24 

creatio; quar Dieu es la forma de la arma, ont ela deu esser 
empraincta18 coma la cera al sagel. He aysso no es ponch 
perfiechamen complit si no que la razo segon la poyssansa sia 
illuminada a la conoyssensa de Dieu, qui es la sobirana veritat, he 
la voluntat es perfiechamen affectionada ad amar la sobirana 
bontat; he la memoria es plenariamen occupada a contemplar he 
delectablamen (f. 114r) se repausar en la fruicio de la eternala 
felicitat. He per so que en perfiecha consumpmacio d’aquestas 
causas, en Paradis es la gloria de l’arma, el appar claramen que 
perfait comensamen de aquestas causas en aquesta vida es 
perfectio. 

 
Quossi la operacio del home deu esser en lo entendemen, 

non pas als sens. 
 

Doncquas, aquel es benurat que la bontat continuablamen 
atray en si, he [si] desuna19 de fantasias he ymaginacios de las 
causas creadas he [las empacha] de intrar en el, he d’aqui se 
esleva20 amon per devocio spirituala — talamen que oblide 
alcunamen las fantasias — he enayssi consequenmen per 
preguaria, per dedins per pur entendemen he affectio, he 
simplamen jusquas lo objet tresque simple, so es Dieu. Aras, 
doncquas, gieta de ton arma totas fantasias, ymaginacios, specias, 
formas he resemblansas de totas las causas que so dejotz Dieu, 
affi que solamen he puramen he vivamen tot son exercicii sia en 
lo entendemen, en la affectio he en la voluntat davant Dieu, quar 
dedins ton cors es la fi he la perfectio de tos exercicis, lo be, si tu 
entendes he deziras lealmen a repausar spiritualamen en nostre 
Senhor Dieu per tresque pur entendemen he tres devota affectio, 
sens multiplicatio de fantasias he diversas ymaginacios. He 
aquestas operacios no se fan pas en sens corporals, mas en aquo 
per que home se differis de las bestias, he es a l’ymage de Dieu, 
so es lo entendemen he la affectio he la memoria. He per so tant 
                                                             
18 MS., emprainctra. 
19 MS., desunar. 
20 MS., eslevar. 



	 25 

que home es occupat a las fantasias he ymaginacios, el no es 
ponch enquaras foras dels termes de sa sensualitat. So es la causa 
que nos avem, coma en las bestias, quar per fantasias he sensiblas 
apprehensios, els fan lors operacios; per so que elas n’an ponch en 
elas plus haulta ni plus nobla poyssance. Autra causa es del home, 
lo qual es creat a la semblansa de Dieu segon lo entendemen he la 
affectio he la franqua voluntat, per las qualas causas pot he deu (f. 
114v) puramen, he vivamen he fermamen adherer he esser unit a 
Dieu sens degun autre moyen. 
 

He per so lo Dyable, per son enveja, se perforsa de tota sa 
poyssansa de empachar aquest sancta exercici en lo qual es 
alcunamen contenguda la promesa he las joyas de la gloria de 
Paradis. He per so el se esforsa tot jorn de empachar he destorbar 
l’arma de la contemplacio de Dieu, mantenen per las unas 
temptacios, mantenen per las autras, per aver cura he pensamen 
indiscret de trop de causas per turbacio, per dissoluciou, per 
cupiditat, per curiositat, per auzir voluntiers novelas, per vanas 
paraulas, he per tant d’autras manieyras que so es merevilhas; he 
non obstant que lo sembla que aquo no so pas grans peccatz, totas 
veguadas aquo so grans empachamens d’aquest sanct exercici he 
operacio. He per so, non obstan que lo sembla que las causas sian 
profechablas he necessarias, sian grandas ho petitas, elas so a 
refudar he gitar de se coma nozablas he contrarias. Doncas, aquo 
es causa tres necessaria que totas causas vistas he ausidas, he los 
faytz he dichs d’atru, he tals semblans causas sian ressems sens 
fantasias, ymaginacios ni operacios de sperit, he que, apres ni 
avan, fantasias ni emplicacios de pensa no hy sian formadas ni 
noyridas; quar quant la fantasia ve a la memoria he a la pessa, ela 
empacha la persona, sia en oracio, ho en meditacio, ho en disen 
son offici, ho en alcun autre exercice spiritual. Per so, doncas, 
comet te he totas autras causas, qualas que sian, seguramen he 
certanamen en la divina providencia, infallibla en silencia et 
tranquillitat de sperit, he el pugna per tu, he te delieurara he 
consolara mielhs he plus honestamen he plus pasiblamen, he plus 
dolsamen que si tu hy fantasias continuablamen nuech he jorn tant 



	 26 

que tu endevengueses fol de testa, he te perturbesses he perdesses 
ton temps talamen que tu fosses a defalhir de cors he de arma. 
Aras, doncas, totas causas, qualas (f. 115r) que sian he de qualque 
part que venguo, pren las coma de la ma de la divina providencia 
paternala, sens sonar mot en transquillitat he pax de sperit. 
Desnuda te doncas, he te despacha de las fantasias he 
ymaginacios de totas las causas corporals segon que requiris ton 
estat he ta professio, affi que en puritat de sperit tu te adheres, he 
te puescas unir plenariamen an aquel a qui tu te hies donat, he a 
qui tu as fach lo vot. He talamen que no hi aia causa que puesca 
fayre divisio ni esser moyen entre tu he Dieu, he que tu puescas 
puramen intrar en la plaga de la humanitat de Jésu-Christ en la 
manieyra de sa divinitat. 
 
Quossi sus totas causas lo home deu acquirir puritat de 
consciencia, etc. 
 

Aras doncquas si tu desiras pervenir en breu he lo drech 
chamy21 a la fi de perfectio he beatitud, en aquest mon he en 
l’autre, aquo es de gracia he de gloria sus totas causas labore 
continuablamen ad acquirir mundicia de cors he puritat de 
consciencia en transquillitat he pax de totz sos santz, he a reculhir 
en te la affectio de ton cors, he eslevar amon he l’arestar del tot en 
nostre Senhor Dieu; he te eslonhar de la familiaritat de totas 
creaturas, en tant que es possible, he de totz negocis he 
occupacios qui te poyrian empachar ton sanct prepaus; he sias tot 
jorn engach[at] quossi, he qual hora he en quala manieyra tu 
poyras trobar loc he temps en secreta silencia per entendre a la 
contemplacio de las causas de part de la, he esquivar las 
tempestas, perturbacios he perilhs d’aquesta miserabla vida 
mundana. He studia totz temps a puritat he pax de cors he de 
consciencia, he totas las portas dels sens corporals he carnals ben 
fermes entre tu meteys, he sarra las portas de ton cors contra totas 
fantasias, ymaginacios, resemblansas he specias de totas las 
causas de terra, en tant que es possible. Quar entre totz los 
                                                             
21 Francisme: chemin. 



	 27 

exercicis he operacios que  hun religios pot far en aquesta vida es 
puritat de cors he de consciencia al avantage, coma la finala 
intenciou he22 (f. 115v) retribucio de totz sos labors. He per so an 
tota diligencia despacha ton cors he tos sens he tas affectios de 
totas las causas que poyrian empachar sa libertat he franqueza, ont 
que li seria possible, que el fossa alcunamen ligat ho acrochat. He 
enayssi labora lealmen a reculhir he tenir las affectios de ton cors 
he de ton arma en hun veray, simple he sobira be, he las guardes 
be, he reculhiscas en hun certa loc, so es dins te meteys, affi que 
aqui tu puescas en sperit esser unit he joinct a Dieu en causas 
divinas; he tota la fragilitat humana layssada en aval tota la 
devocio de ton cors he de ton arma sia continuablamen locada en 
Jésu-Christ.  

Doncas, si tu laboras lealmen a desnudar he purificar ton 
cors he ton arma de totas fantasias he ymaginacios, he la unir a 
nostre Senhor Dieu en tranquillitat he pax de sperit, affi de sentir 
he gostar sa voluntat per la acomplir, he de totas las poyssansas 
de ton arma sias unit a Dieu per entendemen he bona voluntat, el 
te suffis per ton studi he leyso de Sancta Scriptura intrar a ton 
arma coma a l’ymage de Dieu, quar aqui lo trobaras he non en 
autre loc. El cove, doncquas, he es de necessitat que en humilitat 
he reverencia, an tresque granda confizansa de la bontat de Dieu, 
l’arma se esleve sus se meteys, he sus tota causa creada, en 
renuncian a totas las causas que so dejotz Dieu. En dizen enayssi, 
aquel que requery he que ieu deziri, he que ieu ame sus totas 
causas, no es ponch sensible ny ymaginable, mas es sus totas 
causas sensible, he sus tot entendemen el no es alcunamen 
perceptible per los sens corporals, mas es a dezirar de totas las 
poyssansas de l’arma; el no pot esser extimat per extimaciou 
humana, mas deu esser appropriat de totas vertutz he affectios de 
l’arma, en puritat de cors, quar el es ad amar sus totas causas he 
delectable sus totas causas, he de perfectio he de bontat infinida, 
quar el es lo sobira be he tot lo veray be.  
 

                                                             
22 Le manuscrit répète he au folio suivant. 



	 28 

(f. 116r) Adoncas, l’arma intra en excessiva devocio, he, de 
tant coma ela intra plus profundamen en ela meteyssa, ela monta 
plus haut davant Dieu. He aysso es la manieyra de montar juscas 
a la contemplacio de la tres sancta Trinitat en unitat, he unitat en 
Trinitat, he tot jorn per Jésu-Christ he en Jésu-Christ, he de tant 
coma l’arma sera plus profundamen he de plus granda affectio 
intrada en ela meteyssa, de tant la devocio sera plus ardenta he 
plus fructuosa, quar a las causas spiritualas, aquelas so las plus 
hautas que so las plus perfundamen en elas reculhidas, hoc, quant 
a las experiensas spiritualas. He per so no cesses ni no repauses 
jusquas que tu aias gustat alcunas arras d’aquela plenitud de la 
gloria que es a venir, he que tu aias assaborat alcunas premicias 
d’aquela dolsor, affi que en aquela odor tu puescas perseverar 
jusquas a tant que tu puescas vezer nostre Senhor Dieu per tala 
visio al pays he en la cieutat de veraya pax; quar per venir a la fi 
que tu entendes, non obstant que tu te trobes en granda pax. He 
enayssi coma unit a Dieu, no cesses ni no repauses jusquas a tant 
que tu sias pervengut a la haultesa de perfectio. Pren exemple an 
aquel que volguec montar en una montanha. Quant el ac montat 
una partida, el no retorne ponch se repausar en la descenduda. 
Semblanmen, si nostre sperit, apres que el ha entendut a las 
causas spiritualas, descend autra veguada per affectio a las causas 
bassas, el es tantost tot disert he dispers he expandit en tant de 
locx coma so las causas ont el met son affectio he sa pessa. He 
aquo es conversar ses perseverar, corre ses pervenir, he labor sens 
repaus. Aras, doncquas, si nostre cors he nostre sperit retira son 
dezir he son amor de las infinidas distractios de aquestas causas 
bassas, he petit ha petit acostuma a intrar he demorar en se, an 
aquel per affectio ni separablamen, de tant el sera plus reculhit he 
fortificat en aquel sobira (f. 116v) be del qual el se era eslonhat he 
eslevat de la conoyssensa he affectio de las causas sensiblas. He 
sera coma enayssi habituat a demorar en el en lo sobeyra be 
juscas a tant que la oracio sia enayssi coma inmutabla, he que tota 
la vida sia coma una oracio continuabla per que el puesca venir he 
pervenir a la veraya vida. So es a nostre Senhor Dieu he repausar 
perdurablamen en el en aquela tresque haulta, pasibla he secreta 



	 29 

habitacio de sa divinitat en Jésu-Christ he per Jésu-Christ, que es 
la vida a se meteys he la sobirana veritat he veraya vida 
perdurabla. 
 
Quossi en totas causas hom se deu confizar en Jesus, etc. 
 

Ieu pensi he crezi fermamen per las causas davant dichas 
que tu conoysses be, que de tant que tu seras plus desnudat  he 
depurat de fantazias he ymaginacios, he de totas las causas 
moablas he creadas, he unit a Dieu per bona voluntat, de tant 
appropiaras tu plus del estat de ignocencia he de perfectio. Aras, 
doncquas, el no es res melhor ni causa plus joyosa ni plus benurat. 
Doncquas, que aquest estat sus totas causas tu deves tener ta pessa 
ses fantasias, ymaginacios he degunas autras implicatios de las 
causas de terra, talamen que tu no penses ni no te maynes del 
munde ni de sos amicx, ni de prosperitat, ni de adversitat presenta 
ho ad venir, sia a tu ho ad autres, ni enquaras pas trop de totz tos 
propris peccatz, mas, en una puritat de simplissima pensa, de tot 
son sperit que tu aias en Dieu, qui es ple de dolsor he de 
misericordia. Aras, si ton arma era ja en la vida perdurabla, ela no 
tractaria ni no se maynaria pas de las causas seculars ni 
mundanas, ni del estat del munde, ni de la pax ni de la guerra, ni 
del mal temps ni de la plueja, ni de degun negoci, ni d’aquest 
mon, mas solamen he totalmen entendria he vaccaria he adhesiria 
a Dieu. Enayssi, de mantenen, en tant que te sera possible, layssa 
te meteys he totas causas creadas he (f. 117r) esleva totas tas 
pessas he ton sperit de totas las poyssansas, uniment, en tala 
lumieyra increada, tot depurat de totas fantasias, involucios he 
obnubilacios. 

 
He ayssi ben, non obstan que ton sperit sia enquaras 

envolopat al cors, el no sera ponch empachat per las operacios de 
la carn ni implicat en vagacios de varias cogitacios, temptacios, 
vexacios, he de totas autras adversitatz, qualas que sian, talamen 
que, sens variar en prosperitat he en adversitat, tu perseveres en 
ton sanct prepaus sens departir de nostre Senhor Dieu. He si te ve, 



	 30 

alcunas veguadas, perturbacio ho paricio, ho offucatio de sperit ni 
de tristicia, no te embayscas per tant, ni no recorrescas pas plus 
tost ad oracio vocala plus que no as acostumat, ni autras 
consolacios exteriors. Mas solamen esforsa te de te relevar per 
bona voluntat en lo entendemen talamen que tu adheres a Dieu, 
vuelha ho no vuelha la sensualitat he lagetat corporala; quar 
l’arma devota deu talamen esser vuida en Dieu, he aver sa 
voluntat tant confermada a la voluntat de Dieu que ela no deu 
adherer a deguna creatura en plus que si las creaturas no ero 
ponch, he que no hy agues solamen que Dieu he la arma he tot lo 
universal. He adonc pren totas causas enayssi coma de la ma de la 
divina providencia en paciencia, en dolsor he en tranquillitat de 
sperit ses sonar mot, en attenden la gracia de Dieu, que te vol 
exprohar. He per so denuda ton arma de totas fantasias, quar sus 
totas causas val a pervenir a la aultesa de la vida spirituala esser 
unit an Dieu per bona voluntat he entendemen. Aras non hy ha el, 
doncquas, res per oracio que te puesca empachar de jonher a Dieu 
ni esser moyen entre tu he el, quar per lo vot de paubretat tu as 
renunciat a totas las causas temporals, he per lo vot de castetat a 
ton cors, he per lo vot de obediencia a ton arma, als quals tres 
votz tot religios, per la vertut de sa professio, es obligat de 
necessitat de salut. Ayssi el sembla (f. 117v) que el no hy ha plus 
causa que puesca esser moyen, ni fayre interposition entre tu he 
Dieu: que sias religios, ta professio, ton habit, ta corona he ton 
stat no lo mostro. Mas avisa si es veray religios, ho ple de 
fantasia, he te dona be guarda, quar de veguadas tu peccas 
greumen davant ton Dieu he davant tota sa justicia, si tu fas 
autramen en preferen las creaturas al23 Creator en adheren plus 
per voluntat he amor he per las pessas a las causas de nien que al 
sobira be. 
 

Quossi la contemplacio en Dieu es a preferrir a tot autre 
exercici. 
 

                                                             
23 MS., las. 



	 31 

He coma el sia enayssi que totas causas dejotz Dieu fo sos 
effiechz he sas obras, he an lor esser he lor poyssansa he tota 
autra causa que sia en elas limitada. Doncas, nos en devem uzar 
enayssi coma Dieu ha ordenat, so es no hi metre ponch nostra 
amor ni affectio, mas las metre sotz24 nostres pes, so es sobz25 
nostras affectios he en fayre una scala a montar a la amor de Dieu, 
he de nostre proesme, segon que Dieu donara la gracia a cascun. 
Doncquas, de tot ton studi he de totas forsas labora lealmen a 
ramenar lealmen ton cors a simplessa, talamen que ses fantasia tu 
puescas demorar, he retornar he demorar en tu tot jorn he an 
nostre Senhor Dieu en pax he tranquillitat, enayssi coma si ton 
arma era ja en la vida perdurabla en la presencia de Dieu, talamen 
que per la amor de nostre Senhor Jésu-Christ en puritat de cors he 
de consciencia he de ferma fe, ses fantasia, tu te laysses te meteys 
del tot en tot en ta perturbacio, he en tota fortuna tu te cometes he 
te confizes totalmen en Dieu, he tot jorn desires de tot ton cors 
acomplir la benezecta voluntat he lo bon plazer de Dieu per tot la 
ont tu te poyras conoysser en paciencia he tranquillitat de sperit. 
He per pervenir en aquo, el es de necessitat retornar soven en te 
meteys he demorar en tu, he te denudar de totas causas en tant que 
(f. 118r) te sera possible, he guardar ton sperit en puritat he 
tranquillitat, he separar ton entendemen de totas fantasias he 
ymaginacios de totas las causas creadas, he ton affectio de las 
curas he sollicitutz de totas las causas de terra, affi que de ferma 
amor tu te adheres al sobeyra be, he que tu aias la memoria 
continuablamen ellevada he ferma he establa en aquel sobeyra be, 
he veray he sol essencial be increat, si que tota l’arma de totas sas 
poyssansas he de totas sas forsas sia reculhida en el, talamen que 
ela sia hun sperit en el, quar aysso es la sobirana perfectio, en tant 
que es possible en aquesta vida. 

 
He aysso es aquela unitat spirituala d’amor per la quala 

home es talamen de totas las poyssansas de son arma, unit he 
confermat a la voluntat de Dieu, que el es per gracia enayssi coma 
                                                             
24 MS., sobz. 
25 MS., sobz. 



	 32 

so que Dieu es per natura, quar Dieu se abandona ad el en 
sobirana plenitud de gracia. He sapias per certa que en aquest 
montar que home, an la ajuda de Dieu, sens la qual no pot res, 
poyra vincir sa voluntat he son amor desordenada, he vostar de 
hun pensamen ses razo que empacha lo be de l’arma, talamen que 
el ause plenariamen he totalmen se confizar en Dieu de totas las 
necessitatz, en que el es tant plazen a Dieu que el li dona sa 
gracia, he per tala gracia li fay sentir la veraya caritat de amor de 
Dieu, la qual gieta foras tota malvasa doptansa, he fa aver une 
perfiecha speransa he confisansa de Dieu he de la vida perdurabla. 
He per so el no es res melhor que cometre tot en el, ont no hy ha 
degun deffaut, he qui no pot falhir; quar tant coma tu no te 
arrestas en el, tu no yes ferm ni stable. He per so gieta te de tot en 
Dieu, he seguramen el te recebra he te donara pax de sperit, he 
finablamen te salvara. He si tu te voles continuablamen  tener he 
perseverar en aquestas causas, el te approfechara26 plus ad 
acquirir la vida perdurabla que no farian totas las riquezas he totz 
los deliciis he totz los honors, (f. 118v) he, en oltra, tota la 
sapiencia he tota la sciencia que oncquas foro ni so ni jamay seran 
en aquest mon, non obstan que tu sobre-montes en aquestas 
causas totz aquels que jamays foro sus la terra. 
 
Quossi l’ome deu adherer a Dieu per entendemen denudat de 
totas fantasias, etc. 
  

De tant coma tu seras plus denudat de las fantasias he 
multiplicacios exteriors he sensiblas, de tant ton arma recobrara 
plus sos sens spirituals he sas forsas interiors per gostar he 
assaborar las causas d’amon. Apren, doncquas, de te abstener de 
las fantasias he ymaginacios de totas las causas corporals, quar 
aquo no es que vanitat, he l’arma que es netta he puramen 
demanda d’aquestas causas es mot plazenta a Dieu en tant que dis 
que aquestz delic[i]is so a esser en los homes, hoc, aquels que so 
del tot a stranges denudatz he depuratz de talas occupacios he 
distractios, he, en puritat de cors he d’arma, entendo he adhero ad 
                                                             
26 MS., approfecharan. 



	 33 

el, quar si tu layssas ta memoria he ta ymaginacio, he tu pensavas 
tot jorn vagabundar en talas distractios de necessitat, ton arma 
sera empachada ho de novelas fantasias ho del demorant 
d’aquelas del temps passat, he en tant de autras diversas causas 
que merevilhas sera. He enayssi lo Sanct Sperit la layssara he se 
departira de ela, quar el se27 depart he se separa de las pessas que 
so sens entendemen, so es a dire que so occupadas en talas 
fantasias. Enayssi, doncquas, lo veray amic de Dieu deu esser 
talamen unit per entendemen he bona voluntat a la bona divinitat, 
he talamen  denudada de totas fantasias qu’el n’a persona ponch 
ont el sia mesprezat ho lauzat, moquat ho amat, ho qualque causa 
li sia facha, quar bona voluntat ho compren tot he acomplis tot, he 
es sus totas causas. He per so, si la voluntat es bona, confermada  
he vuida a la voluntat de Dieu per entendemen he bon dezir, el no 
te met res sus la carn de sensualitat per deforas, es esmoguda a 
mal fayre, he tebe a ben fayre. He (f. 119r) enquaras si l’esperit es 
tebe he tendre a devocio, mas que tant solamen tu puescas adherer 
a Dieu per fe he entendemen denudat de fantasias. He una causa 
fay molt en aysso, so es si tu podes conoysser que totas las causas 
que so dejotz Dieu so imperfectio he non-re, he pensa que ton be 
es solamen al Creator, he aysso se acomplis quant l’arma, de totas 
sas poyssansas28 he sas forsas, layssa se meteys he totas las 
creaturas, he se abandona he se conject del tot a Dieu son Creator, 
talamen que totas sas operacios en puritat de cors ela endressa a 
Dieu son Creator, ni no queris res deforas el. Al qual ela conoys 
aver trobat tot be he tota felicitat de perfectio, he es talamen 
transformada en Dieu que ela no pot pensar entendre ni amar ni li 
sovenir d’autra causa que de Dieu, ni no reguarda se meteys ni 
totas las creaturas, si no en Dieu tant solamen, ni no las ama, he 
no se remembra de elas si non en Dieu, he per amor de Dieu. He 
enayssi adherer a la veraya veritat fay l’arma humial he la fa 
junger ad el meteys he non ad autre. He per las contrarias 
cogitacios vagas he vanas la fay esser ergolhosa he enflada de 
vent, so es se prezar he mensprezar los autres. 
                                                             
27 MS., es se. 
28 MS., poyssaysas. 



	 34 

 
Aras pren, doncquas, aquesta doctrina spirituala per 

fundamen, que si tu voles pervenir ad esser veray servidor de 
Dieu, he a la conoyssensa he familiaritat he amor de el; he si tu 
voles possessir veritablamen, el es de necessitat que tu desunes 
ton cors de tota amor de las causas sensiblas. He non pas tant 
solamen de cascuna persona, mas ayssi meteys de cascuna autra 
creatura, affi que en simplesa de tot ton cors he de totas las 
poyssansas de ton arma en franquesa de sperit ses dupplicitat, ses 
cura, he pensamen en plana confizansa, tu puescas appropriar de 
Dieu ton Creator plenamen te confizan de totas causas en sa sola 
providencia. 
 
Quossi lo coratge de la persona deu esser reculhit dedins el. 
 
(f. 119v) El es scrich al libre del Sperit he de l’Arma que montar a 
Dieu es intrar en se meteys, he aquel que monta profundamen29 en 
el, he d’aqui se eslevar sus el montar veritablamen a Dieu. Aras, 
donc, retirem he reculem nostre coratge he nostra affectio de las 
distractios he empachamens d’aquest mon he las ramenem ad 
acquirir las joyas spirituals dedins el, affi que nos puescam metre 
nostra contemplacio en aquela veraya luminieyra, ayssi per dezir 
he perdurablamen per clara visio, quar so es la vida he lo repaus 
de nostre cors he de nostra arma, quant el mes en la amor de Dieu 
per desir, he dolsamen refectionat de sa consolacio spirituala; mas 
en aquo nos em talamen empachatz que nos no podem pervenir a 
gostar per experiencia aquesta dolsa consolacio. La razo es ben 
clara, quar, quant nostra paubra arma es tota distracha en 
sollicitutz superfluas de las causas de terra, ela no pot intrar a se 
per la memoria he sovenensa de las causas celestials. Quant ela es 
obumbrada he obtenebrada de las fantasias, ela no pot retornar ad 
ela per entendemen de las causas spirituals; quant ela es alachada 
per las concupiscencias he deliciis del cors, ela no pot retornar per 
los dezirs dels deliciis eternals he de las joyas spirituals. 
                                                             
29 MS., prefundamen. Il le confond avec preondamens. Voir Raynouard, 
VI, 433/III, 360. 



	 35 

He aysso no es pas merevilhas, quar ela [es] ja tota abatuda 
he obtenebrada en aquestas causas sensiblas, he presens que so 
non-res he tenden a non-res, he cascun jorn he cascun momen lor 
es de necessitat mendicar lor Creator, lor esser, lor conservacio, 
lor operacio, he cascuna autra causa que els aian, quar elas so 
insufficientas ad el; he a totas las autras, he del tot no-poyssantas 
de donar veraya refectio a creatura rasonabla, quar elas so non-res 
al reguart del sobeyra be, foras del qual nos no podem trobar 
repaus. He en el he per el, he per se, so es per son honor, deu 
esser nostra contemplacio, tota nostra vida he operacio, qui, de sa 
sola he simpla voluntat, poyria he saubria far plus de causas he 
plus belas he melhors, he de plus granda perfectio infundamen 
que (f. 120r) totas aquelas que so mantenen creadas. So es donc 
causa tota certana que el non es contemplacio ni fruicio de amor, 
ni segon lo entendemen ni segon la affectio si perfiecha, ni si 
veritabla, ni si benurada que en Dieu nostre Creator, que es lo 
veray he sobira be del qual he an qual, per lo qual he al qual totas 
causas so, que es en fundamen soffizen ad el tres simplamen he 
eternalmen ses comensamen totas perfectios de totas causas, al 
qual es lo esser de totas causas, he en el demoro las nayssensas 
inmutablas de totas causas mutablas, he en el se unisso 
perdurablamen totas las causas, he las razos de totas las causas 
razonablas he inrazonablas, he de tot lo temps passat, presen he 
advenir, qui compren totas causas, he remplis tot per sa essencia, 
he que es plus dedins cascuna30 causa, he plus present per sa 
essencia que no es la causa ad el meteys, al qual totas causas so 
unidas, he an eternalmen unio en el. He si tu me dizes que per la 
enfermetat he instabilitat del entendemen quant es a plusors, el lor 
val mielhs montar en lor contemplacio per las creaturas, ieu te 
respondi que aquela comtemplacio es tres bona, veraya he 
fructuosa ad home mortal, quant en totas sas contemplacios, sia a 
las creaturas sia al Creator, la delectacio se esleva en Dieu he se 
abrasa he enflama del fuoc de la amor de Dieu en dezir de vida 
perdurabla ad el he als autres.                                                                     

 
                                                             
30 Répété dans la forme causcuna. 



	 36 

Ayssi avem a considerar la differencia entre la contemplacio 
dels bos catholicx he aquela dels philosophes pagas, quar la 
contemplacio dels pagas philosophes es per la perfectio del 
contemplant. He per so no monta ponch plus haut que lo 
entendemen; he enayssi lor fi era de venir a la conoyssensa del 
entendemen. Mas la contemplacio dels santz, la quala es 
catholica, es per la amor del contemplat, so es de Dieu. He per so 
ela no demora pas en lo entendemen per (f. 120v) conoyssensa; 
mas ela passa jusquas a la affectio per amor de son Creator. 
Doncquas, los santz, per lor contemplacio, entendo principalmen 
pervenir a la amor de Dieu, quar so es plus benurada causa he 
plus de grant merit conoysser Nostre Senhor Jésu-Christ 
spiritualmen per gracia, que sens gracia lo vezer corporalmen he 
presentamen. Doncquas, quant l’arma es astrecha he denudada de 
las causas corporals, he intrada en son logis de sa contemplacio, 
se dilata he fay enayssi coma una scala de se meteys per montar a 
contemplar Dieu. Per la quala contemplacio l’arma es enflamada 
ad amar los bes celestials, spirituals he perdurables. He reguarda 
de loinh totas las causas temporals enayssi coma si non ero ponch. 
He quant nos volem venir a la conoyssensa de Dieu per las 
creaturas, nos devem primieyramen pensar que el no es ponch 
corporal ni censible ni ymaginable ni intelligible, he en otra que 
son esser non es ponch coma aquel de las creaturas. He per so 
devem vostar totas aquestas causas creadas de nostra arma, totas 
veguadas, segon que dis sant Danis31 del stat d’aquesta vida, que 
es emperfiech, nos en podem fayre nostra scala a montar a Dieu, 
quar pueys que nos vezem tant de beutat he de bontat a las 
creaturas, la quala Dieu nos comanda mensprezar, he que el las ha 
fachas per nos servir, nos devem pensar que lo abysme de la 
bontat he de la beutat, he perfectiou de Dieu es incomprehensible; 
he aysso es la nivol he lo tro ont Dieu habita, sego la Scriptura, 
lay ont Moyses intrec, he per so a la luminieyra 
incomprehensibla. He no cove pas primieyramen comensar a la 
vida contemplativa mas del labor de la activa venir al repaus de la 

                                                             
31 Dionysis ou Denis, patron de Paris, mort en martyr en 258 apr. J.C. 



	 37 

contemplativa he de las vertutz morals he theologals he 
speculativas. 

 
Aras digas, doncquas: “Paubra arma, per que es tu enayssi 

occupada a las causas vanas, he tot jorn demoras paubra he (f. 
121r) affamada?”. Layssa donc lo cami ple de labor he infructuos, 
he enten ad amar aquest sobira be al qual es tot be, he el te soffira. 
Doncquas, aquel es ben paubre he malhurat qui ha totas 
habundansas dels bes temporals he totas las sciencias, he no ha 
ponch conoyssensa d’aquel veray be. He si el ha totas las causas 
davant dichas he aquesta conoyssensa per totas aquelas causas, el 
no val res de melhor, mas solamen per aquest sobira be. He per so 
el dis en lo evangeli, parlan de Dieu son payre. “La veraya 
conoyssensa,” dis el, “de te he de me es la vida perdurabla”.32 He 
lo propheta dis: “ Ieu seriey resaciat quant ieu veyriey ta gloria”.33 
 

Quossi devocio actuala he sensibla no es pas tant a 
prezar coma adherer a Dieu per bona voluntat. 
 

No te qualha gayre de aver devocio actuala ho dolsor 
sensibla en lagremas, mas tant solamen tu puescas esser unit a 
Dieu en te per entendemen he bona voluntat, quar sus totas causas 
play a Dieu l’arma que es neta de fantasias, ymaginacios he 
similitutz de causas creadas. Hun religios deu esser estranh de tota 
creatura, affi que solamen he uniencamen he delieuradamen en el, 
el puesca entendre he vaccar he adherer a Dieu. He per so 
renuncia a tu meteys, affi que uniencamen he franquamen tu 
puescas enseguir nostre Senhor Dieu Jésu-Christ, qui verayamen 
fonc paubre, obedien, cast e humial, he crucificat, he soffric tant 
en sa vida he en sa mort que plusors en foro scandalisatz, coma 
claramen appar per lo Evangeli. Quant l’arma es separada de son 
cors, ela no fa compte qu’el en sia fach maldich ho desprezat, ela 
no s’en dona res de totas causas. He enayssi te deves tu mantener 
envers ton cors coma si la arma no hy era plus, he penses tot jorn 
                                                             
32 Jean, V, 25. 
33 Cf. Psaumes, XVIII, 15. 



	 38 

en Dieu he al be de ton arma he a la vida perdurabla. He arresta 
tot jorn ta pessa en aquel sobira be, del qual Nostre Senhor dis en 
(f. 121v) lo Evangeli: Porro unum est necessarium.34 He si 
enayssi ho fas, tu sentiras gran gracia a desunar ton cors he ton 
arma de fantasias he a venir a simplessa, tala coma Dieu la te 
demanda. He deves saber que aquest es hun sobira be he es 
tresque presan a te, si tu metes pena a te desunar de totas fantasias 
he de totas autras implicatios he tu lo sentiras be, quar tu te 
trobaras despachat he de[s]unat per vaccar he adherer a Dieu 
uniencamen, he seras unit a Dieu en totas las causas que te 
poyrian advenir he que hom te poyria fayre, enayssi coma ero los 
benezectes martirs elevatz he amicx de Dieu qui desprisavo totas 
las tribulacios corporals he temporals, he pensavo que tota35 la 
securitat de lor arma era solamen en Dieu; he ero si unitz a Dieu 
per bona voluntat que els despresavo totas las causas d’aquest 
mon, coma si lor arma fos separada del cors. 

 
Aras pensa donc quant val he pot valer bona voluntat unida 

en Dieu, quar ela es enayssi coma una separacio spirituala del 
cors he de l’arma. He adonc l’ome reguarda son cors de luenh, 
coma si el no era ponch sieu, he mespreza totas injurias he 
adversitatz que li so fachas, coma si elas ero a hun autre ho ad una 
bestia; quar aquel qui adheris lealmen a Dieu es hun sperit en el. 
Aras, doncquas, guarda te be que jamay tu no auzes pensar ni 
ymaginar davant Nostre Senhor Dieu causa dont tu aias hanta 
davant los homes per la presensa de Dieu, que ve totz los secretz 
del cors. El cove, doncquas, eslevar he adressar totas nostras 
pessas solamen en Dieu, he lo reguardar de[l] huelh vieu de nostra 
arma, coma si no hy avia que el en tot lo universal, he coma aquel 
que es tot nostre be, he adherer ad el he prendre nostra delectacio 
he fruicio en el, en tant que lo es possible en esta vida, he aysso es 
lo perfiech comensamen de la vida perdurabla.(f. 122r). 
                                                             
34 Luc, X, 42. La citation se réfère à Marie qui préféra écouter les mots de 
son fils plutôt que de préparer son repas. 
35 MS., totas las – le s de las est barré. Originairement le scribe avait écrit 
totas las tribulacios. 



	 39 

 
Quossi hom deu resistir a las temptacios he recebre 

pacienmen las tribulacios. 
 

Degun no ve a servir Dieu puramen que no sia esprohat per 
forsa de temptacios he tribulacios. He per so en totas temptacios 
tu deves tener aquesta manieyra, quant es de las temptacios de 
blasphemia, per certa que tu no podes prendre melhor remedi 
contra elas que portar pacienmen en humilitat tant que playra a 
Dieu las te cometre. He si las blasphemias so tresque pudentas he 
abhominablas he horriblas, tu no podes jamay prendre plus certa 
ni melhor remedi contra elas que no·n fayre conte, he las 
mesprezar he las reputar per non-res; he no las imputes ponch a 
te, ni no hi informes consciencia, ni no te endenhes confessar tant 
coma elas te desplayran. He no doptes ponch, quar, quant lo 
Dyable, que es tresque ergolhos, veyra que el es mesprezat, el no 
ho poyra portar; el s’en fugira he te layssara en pax, quar no fara 
compte de talas causas ni plus que de moscas que volo davant tos 
huelhs, contra la voluntat, es lo sobira remedi. 

 
Aras, doncquas, si tu te donas be guarda lo veray servitor de 

Jésu-Christ, lo sobira qui es mes en cappa de sprohar de no se 
esmoyre pas si laugieyramen a fugir davant la ma de nostre 
Senhor Dieu, qui lo vol esprohar; he no murmura  ni no se planh 
per la vexacio de una paubra mosca ho de una laugieyra 
temptacio, suspicio, tristicia ho detractio, ni per deguna autra 
adversitat, coma el sia enayssi que totas aquestas causas puesco 
esser surmontadas he cassadas per bona voluntat solamen 
eslevada en Dieu ; quar per bona voluntat home es en la possessio 
de Dieu he en la gracia he perfectio dels santz angels. En outra, 
tota temptacio es surmontada he vencuda per bona voluntat ayssi 
laugieyramen coma una mosca es cassada del visatge an la ma. 
Pax, doncquas, sia en los homes per bona voluntat, quar hom (f. 
122v) no pot offrir a Dieu causa plus acceptabla que bona 
voluntat: bona voluntat en la arma es comensamen de totz bes he 
de totas vertutz, he qui ha bona voluntat seguramen el ha tot quant 



	 40 

que ly es necessari per ben vieure. He si tu as la voluntat he lo 
dezir, he tu no potz perfayre en obra, Dieu es tot conten he t’en 
donara lo merit. Dieu ha ordenat una ley eternala, inennarrabla, 
ferma he establa; so es que en la voluntat es tot lo merit, he, segon 
lo merit ho demerit de la voluntat, sera la gloria ho lo turmen en 
Paradis ho en Infern. Dilectio he amor de Dieu es una granda 
voluntat de servir a Dieu una dolsa affectio de ly esser plazen, hun 
ferven dezir de sa fruicio. 

 
Aras finablamen deves saber que esser temptat he aver de 

las temptacios no es peccat, mas es materia de exercir vertutz he 
de acquirir merit, affi que home humial he esprohat per 
temptacios sia dispauzat a grans bes, coma enayssi sia que la vida 
del home sus terra es una cavalaria spirituala per combatre he 
acquirir merit per venir a la veraya pax eternala. 
 
Quossi la amor de Dieu res de gran effiech lay ont ela es. 
 

Coma causa veritabla el sia enayssi que totas las causas 
davant dichas he totas autras causas necessarias al salvamen no 
puesco ni mielhs ni plus laugieyramen, ni plus profitablamen 
esser perfaichas que per la amor de Dieu, per la quala es supplit 
tot defaut he indigencia de las causas necessarias a nostre 
salvamen, he per la quala hom ha tota habundancia de gracia. So 
es lo sobira be, quar amor solamen es la causa per la quala nos em 
convertitz he transformatz en Dieu, he per la quala nos adherem 
he sem unitz ad el per esser hun sperit amb el aqui per gracia he 
de la per gloria en el, de el he per el, quar el no repausa si non en 
aquel que el ama, (f. 123r) he el ama aquel dont el ha plenaria he 
pacifica possessio; he aquel es lo plus gran davant Dieu que ha 
plus de caritat he de amor. Caritat es lo cami he la via per la quala 
Dieu ve ad home, he home va a Dieu; he Dieu no pot aver lotgis 
ni demoransa la ont no es caritat. Si nos avem caritat, nos avem 
Dieu, quar Dieu es caritat. El no es re plus actios, ni plus social ni 
plus penetrable que amor, quar amor no se repausa ponch jusquas 
que ela aia totalmen penetrat he profundat tota la vertut de la 



	 41 

causa amada. He si vol fayre une meteyssa causa am la causa 
amada en tant que es possible, he no pot soffrir moyan entre el he 
la causa amada. So es Dieu, he de totas sas poyssansas tant ad el, 
he no pot repausar jusquas que la aia trespassat he que ela sia 
venguda ad el he en el. 

 
Amor es vertut unitiva he transformativa, he transforma 

l’amant en la causa amada36 en tant que es possible. 
Primieyramen quant a las poyssansas apprehensiblas, so es a 
ssaber quossi la causa amada es en lo amant he quossi el s’en 
remenbre an granda dolsor he delectacio. He enayssi coma lo 
amant se esforsa non pas tant solamen al deforas de conoysser he 
dicernir lo dedins he intrar spiritualmen jusquas al cors de son 
amic, mas, quant a las poyssansas, la causa amada es dictada esser 
en lo aman, en tant que ela es en son affectio he conplazensa he 
joyosa delectacio enracinada per lo dedins, enayssi lo aman es en 
la causa amada de tot son dezir he de tota sa conformitat segon 
hun meteys voler he no-voler, si no so que la hun vol he l’autre 
vol, si la un se engauzis he l’autre tant be, si la un es triste he 
l’autre tant be, coma el se amortira ad el, quar dilectio es forsa 
coma la mort: ela met lo aman fora de ela he lo colloca en la 
causa amada, he lo fay adherer ad ela per dedins en tant que es 
possible, quar l’arma (f. 123v) es plus la ont es son amor que ela 
no es al cors al qual ela dona vida, quar ela es la causa amada 
segon la propria natura, razo he voluntat; mas al cors al qual ela 
dona vida, ela tant solamen, segon que ela es forma del cors, la 
qual causa cove ayssi ben a las bestias. 

 
Aras, doncquas, el no es causa que nos puesca retrayre de 

las causas exterioras he sensiblas he remenar en nos he de nos he 
en Nostre Senhor Jésu-Christ, he d’aqui nos tyrar en causas 
celestials he divinas que es la amor de Dieu he lo dezir de sa 
dolsor a sentir he a gostar la presencia de la divinitat de nostre 
Senhor Jésu-Christ. Enayssi donc el no es causa que puesca 
                                                             
36 Idée bien adoptée par le Catalan Raymond Lulle dans son Llibre d’Amic 
e Amat qui se trouve dans son roman Blaquerna. 



	 42 

eslevar l’arma de las causas de la terra a sa altesa del cel que la 
forsa d’amor, ni jamays hom no pot venir a la sobirana beatitud, si 
no es provocat per amor he per dezir, quar amor es la vida he lo 
vestimen he la perfectio de l’arma, he en amor es contenguda tota 
la ley he tota perfectio, he en totz los prophetas he totas las 
sanctas scripturas, enayssi coma dis lo apostol en bel-cop de locx. 
 

De la qualitat he utilitat de oracio. 
 

Coma el sia enayssi que del tot nos em insufficiens a las 
causas davant dichas, he a totas autras bonas obras, ni no avem 
causa que nos puescam offrir a nostre Senhor Dieu que no sia sua 
presentamen, del qual ve tot be, exceptada solamen una causa. 
Enayssi que de sa sancta boca he per son sanct exemple, el li ha 
plagut nos ensenhar, so es que en tot cas, en tota fortuna, en totas 
necessitatz nos recorram a sa sancta oracio coma paubres 
peccadors, miserables, malautes he soffrachuros de tot be, subgetz 
he servens enutials, he sos paubres enfans indignes de nos 
talamen desolatz, he en profunda humilitat de sperit nos 
perseverar davant sa tres sancta magestat en temor he en amor, en 
affectio denudada he vigor, he compausa he recuelh totas hantas 
de nostra paubra vida en gran dezir (f. 124r) he ardor he 
gemissemen de cors en simplessa he lialtat de sperit, li fazen 
nostra supplicatio, he en plana confizansa ly expausan nostras37 
necessitatz, he los perilhs ont nos em environatz de totas partz, he 
enayssi an granda fe he segura confizansa unimen he 
absoludamen nos offrem he comettem totalmen ad el, coma 
verayamen en totas causas nos em seus he non pas nostres, affi 
que en nos sia acomplit aquo que dis nostre benezecte payre, 
Ysaac, qui parla d’aquesta oracio, enayssi dizen: “Adonc”, dis el, 
“nos serem en Dieu he nostre Senhor Dieu solamen en nos en 
totas causas”.  

 
Quant aquela perfiecha dilectio dont el nos ha amatz sera 

intrada en nostre cors he affectio, la quala causa sera be 
                                                             
37 MS., nostins 



	 43 

acomplida en nos quant tota nostra amor, tot nostre dezir, tot 
nostre studi, tot nostre labor, totas nostras pessas, tot tant que nos 
vezem he que nos parlam38 no sera39  autra causa que Dieu, he en 
Dieu, he que aquela veraya unitat que es del payre al filh he del 
filh al payre sera intrada en nostre cors he en nostra arma. He 
enayssi coma el nos ha amatz de pura he indissolubla caritat, nos 
siam joingz ad el per perpetuala he inseparabla dilectio totalmen, 
que tot quant sperem, que nos entendam, que nos obrem, no sia 
autra causa que Dieu he en Dieu. He aysso deu esser tota la 
entencio he lo labor he la fi del home spiritual, affi que en aquest 
paubre cors mortal el puesca possessir la ymage he la 
ressemblansa de la beatitud perdurabla, he que el puesca en aquest 
mon alcunamen comensar a gostar las arras d’aquesta vida 
celestial he conversacio gloriosa; he aysso es la fi de tota 
perfectio. So es que nostra arma sia subtila, depurada, denudada, 
attenuada, he assecada de la set40, so es de l’affectio de totas las 
causas carnals he terrenals, he eslevada a las causas spiritualas,41 
talamen que tota la voluntat de nostre cors he tota nostra 
conversacio sia una continuabla oracio. He quant l’arma aura 
enayssi coma despauzada la substancia terrenal, he que ela (f. 
124v) sera joincta a Dieu, al qual ela deu esser tot jorn unida, he 
del qual, qui es lo sobyra be, una petita separacio li deu esser una 
mort, he ela sera fundada en la pax he tranquillitat davant meza, 
he desligada de totz los lyams de las passios carnals, he que tota 
sa entencio sera adherida he unida en aquel sobira be. Adonc sera 
acomplit so que dis lo appostol,42 la ont el nos amonesta de obrar 
sens intermissio, so es sens cessar, eslevan a Dieu en totz los locx 
las mas puras, so es las affectios sens ira ni malicia de cors, he 
enayssi lo sperit depurat he astrech de totas causas terrenals, he 

                                                             
38 MS., he que nos parlam répété comme he que nos parlem. 
39 MS. ni sera no sera. 
40 MS. sech. Il est vraisembable que l’original portait la forme sec pour set 
 « soif », qui fut ensuite écrit sech. On trouve dans la Vie de Sant Frances, 
éd. Arthur 1955:14,  « la set de sa avaricia ». 
41 MS., spirituals. 
42 Peut-être Romains. XV, 30. 



	 44 

reformat a spirituala he angelica similitud, qualque causa que el 
receba en el, ho que el tractara ho fara, aquesta oracio sera tresque 
sancta he tres bona he tresque perfiecha; he si continua sens 
cessar, enayssi coma el nos dis despueys lo comensamen, el te 
sera ayssi aysada causa he ayssi prompta en ta recollectio te 
eslevar en contemplacio, he sentir de la dolsor he bontat de Dieu 
coma vieure en natura. 
 
Quossi nos devem recorre a testimoni de nostra consciensa en 
tot jutjamen, he que hom fara ho que dira de nos. 
 

La gracia per pervenir a la perfiecha puritat spirituala de 
l’arma, he tranquillitat he veraya pax en Dieu pot molt profechar 
en aquesta manieyra; so es que en tota causa que hom digua, ho 
que hom sent de nos, ho que hom nos fa tot jorn pacificamen, 
retornem a nostra consciensa. He aqui astrech de totas causas he 
totalmen reculhir en nos, metam aquo en la conoyssensa de veritat 
davant nos, he nos trobarem he veyrem claramen que el no 
aprofiecha res, mas nos notz molt grandamen si nos em lauzatz he 
honoratz per lo deforas he al dedins, en la conoyssensa de veritat 
nos em colpables he peccadors. He enayssi el non aprofiecha res 
ad una persona, si hom lo lauza per deforas, he sa consciensa lo 
accusa per dedins. Ayssi be, per lo contrari, el no met res ad alcun 
si el es mesprezat, vituperat ho persequtat (f. 125r) deforas; he 
totas veguadas el es davant Dieu ignoscent he per lo dedins, mas 
se deu molt engauzir en son sperit en silencia tranquilla he en 
paciencia, quar deguna adversitat no pot nozer la ont el no hi ha 
iniquitat, he enayssi que el non es degun mal impunit, he non es 
degun be que no sia remunerat. Aras, doncquas, no volem pas en 
los yppocritas recebre presentamen nostre loguier per las 
lauzenguas humanas, mas attenden a la receptio de nostre Senhor 
Dieu, non pas temporalmen mas en vida perdurabla. Doncquas, el 
appar claramen que no es causa melhora ni plus segura que en 
tota tribulacio, en tota causa que poyria advenir, he en tota 
necessitat retornar he intrar al secret de nostra consciensa, he aqui 
apelar a nostra ajuda nostre Senhor Jésu-Christ, qui es lo veray 



	 45 

adjutor he consolador en totas tentacios he tribulacios, he aqui nos 
humiliar davant Dieu en confessan he reconoyssen nostre peccat, 
he lauzar Nostre Senhor he nostre Payre, que nos corregis he nos 
consola, he oltra aquo penre43 he recebre seguramen totas causas 
singularas ho universals, en el ho als autres prosperitat ho 
adversitat, coma de la ma de la divina providencia infallibla he 
disposicio paternala. He d’aysso s’ensec la remissio dels peccatz, 
repulsio de mals, infuzio de dolsor he de securitat, atractio he 
esforsamen de gracia he de misericordia, familiaritat he 
habundanta consolacio de Dieu, he ferma adhesio he unio en el, 
mas que no vuelham pas ressemblar an aquels que per ypocrizia 
coma los Pharizieus se voliou vendre plus que no valiou, he se 
esforsavo de apparer al deforas davant los homes autramen que la 
veritat no era per dedins.  

 
He aquo es tres sobirana he aulta folia, he enayssi coma una 

henrageria, queris he vol aver la lauzenga humana he la gloria 
dels autres, he esser remplida per lo dedins de tresque greus he 
abhominables peccatz, qui corr tot jorn apres los peccatz, coma 
enayssi sia que els fugio davant el he cazo tot jorn de peccat en 
peccat. Aras, doncquas, (f. 125v) aias tos peccatz he tos mals 
davant tos huelhs, he te conoys sot he ydiota, affi que tu te 
puescas humiliar, he no refuzes pas esser reputat dels autres 
tresque vial he indigne he tres malvolgut; he enayssi coma una 
causa que res no val si no a gietar foras per tos horribles he 
tresque greus peccatz he mals innumerables. He per so reputa te 
entre los autres, coma la ordura entre lo aur, coma la malvada 
herba entre lo fromen, coma la palha entre los gras, coma lo lop 
entre las fedas, he coma Sathan entre los filhs de Dieu. Aras, 
doncquas, no desires jamays esser honorat dels autres ni  preferit 
als autres, mas de tot ton cor he de tot ton sperit fugis tot jorn de 
tota ta poyssansa aquel vere mortal de la lausenga, reputacio, 
jactansa he ostentacio, affi que juxta lo dit del propheta, “Lo 
peccador no sia lauzat en sos dezirs”.44  He un autre propheta dit: 
                                                             
43 MS., prene. 
44 Psaumes, CXL, 8. 



	 46 

“Aquelses que te lauzo te decebo he te empacho grevamen de ton 
bon cami”.  He Nostre Senhor, en lo evangeli, dis a sos amys: 
“Engaussises vos quant los homes vos maldiran he mesprezaran, 
quar vos en aures la benedictiou de Dieu”.45 
 
Quossi lo despresamen de si meteys pot esser causa he quossi 
el es profitable. 
 

De tant coma home conoys plus perfiechamen sa vilitat he 
son deffaut, de tant es el plus dispauzat ad aver he conoysser plus 
claramen los secretz de Dieu he las causas spiritualas, he de tant 
que per la amor de Dieu de veritat he de justicia, el es plus vila en 
sa consideracio, de  tant davant Dieu es el plus precios. He per so, 
doncquas, laborem de tota nostra forsa he de tot nostre dezir nos 
reputar tresque vials he creyre que nos em indignes de tantz 
benefficis de Dieu; nos desplassia per esser plazens a Dieu voler 
esser reputatz dels autres tresque indignes he tresque vials, no 
esser ponch esmogutz per injurias ni per afflictios que hom nos 
fassa frevols ni indignas, ni envolopatz de diversas pessas (f. 
126r) contra aquels qui las nos fan, mas creyre franquamen de 
bon cor que nos em de totas injurias dignes, vilipencios, 
flagellacios, dejectios, quar, a la veritat, aquel solamen es en 
veraya penitencia he en plor davant Dieu he, segon Dieu, qui no li 
qualria de esser amat ni honorat dels autres he no refuza ponch, 
mas appetis he dezira de esser malvolgut, desolat he mesprezat en 
la fi, affi que el puesca veritablamen esser humial, he en puritat de 
cors adherir solamen a Dieu, totas veguadas, ad amar Dieu sus 
totas causas, he aver error de si meteys, he dezirar esser mesprezat 
dels autres, no es pas requirit gran labor per deforas ni forsa 
corporala, mas sollicitutz de cors he tranquillitat de sperit, labor 
de cors he repaus de pessa, affi que per lo labor del cors he la 
affectio de l’arma el se forsvie he separe de aquestas causas 
corporalas, he si giete he se esleve sus el, he enayssi monta a las 
causas celestials he divinas, quar, aquo fazen, nos nos mudam he 
transformam en Dieu, he principalmen quant nos deziram de tot 
                                                             
45 Matthieu, V, 11. 



	 47 

nostre cor ses jutjar ny condempnar ni mensprezar autre esser en 
la extimacio de totz en obprobri coma una causa tresque vila, 
avisatz que nos amem plus que totz en error de nos coma de una 
ordura tresque pudenta que esser en habundancia de deliciis, ho 
que esser lauzat he exalsat de totz, ho esser en qualque corporala 
he46 transitoria joya ho prosperitat; quar nos no devem dezirar en 
aquesta presen corporala he mortala vida autra consolacio que, 
sens cessar, planger he plorar nostras offensas he nostres peccatz, 
he laborar a las esfassar, he de jorn en jorn nos emendar he 
adnichilar, he dezirar de plus en plus esser dels autres tot jorn 
reputatz plus vials, he en tota nostra vilitat nos reputar indignes de 
tot be he de tota la vida dont nos uniem, affi que en aquesta 
humilitat nos puescam solamen plazer a nostre Senhor Dieu he lo 
amar solamen, he adherer en el sus totas causas, quar no devem 
aver amor ni affectio si no que (f. 126v) a nostre Senhor Jésu-
Christ. Qui sol repausa hom no deu repauzar en nostra affectio ni 
aver cura ni pensamen d’autra causa que de el en la senhoria he 
providencia de el, quar totas causas universalmen so, he an lor 
esser de el, per el he en el. 
 

Aras, doncquas, d’ayssi en avan, no aias plus pensamen de 
acquirir delici[i]s ni lauzengas, mas plorar del profont del cors, he 
si tu no podes plorar, tu deves aver granda dolor per ta dura 
obstinacio. Si tu ploras, no cesses ponch de plorar an granda 
lamentacio, quar tu en as be causa he materia per tas grandas 
offensas he peccatz infinitz. He coma aquel que es condampnat a 
mort no se mayna gayre de la disposicio del borreu, mas solamen 
de son fach, aquel que es en veraya penitencia, en plor he 
lamentacio davant Dieu no se mayna ni de delici[i]s ni de gloria 
ni de ira ni de indignacio ni de amor ni de zizania ni de deguna 
autra causa, mas que los puesca empachar de son prepaus; he 
enayssi coma el ha differencia entre los logis de aquels qui so 
condampnatz a mort he aquels dels innocens. Semblanmen deu el 
aver differencia entre aquels que an fachas las grandas offensas 
obliguadas a la dampnacio de Infern he aquels que no las an 
                                                             
46 MS., la phrase mortala vida rayée. 



	 48 

ponch comesas si grandas, ho que so innocens; autramen el no hi 
auria ponch de differencia entre los colpables he los innocens en 
la satisfactio, he, totas veguadas, ela deu esser molt granda segon 
la justicia de Dieu, quar, si autramen era peccat de injusticia, 
serian en plus granda libertat que innocencia. Per so, doncquas, tu 
deves renunciar a totas causas he te desnudar, mesprezar he 
esquivar totas causas qui poyrian ton cami empachar, affi que 
planamen he lealmen puescas metre bon fundamen en ton 
hedifici, so es plor, lamentacio he penitencia. Doncquas, aquel 
que en veritat ama Jésu-Christ, he lealmen he plora apres el, he lo 
porta al cor he al cors, he que ha veraya dolor de sos peccatz he 
offensas, he que lialmen he en veraya fe pensa a las joyas de 
Paradis (f. 127r) he als turmens de Infern, he al gran he darrier 
jutjamen eternal. He qui perfiechamen se te en la pahor de 
memoria de sa mort, aquel no aura plus cura ni pessamen de 
deguna autra causa; he aquel qui dezira he lealmen labora a 
pervenir a Dieu, he en aquesta he en aquela benurada perfectio 
per lo cami davant dich, qui es be possible he aysat, he, an la 
ajuda de Dieu, deu pensar en el, que cascun jorn que el no sera 
maldit he vituperat he mezprezat, el encort hun molt gran 
dampnatge.  He sapias que la persona qui es en veraya franqueza 
de sperit he en puritat de cors, he qui es adornat de vertutz, no 
suofre en el degun vici; no es passionat ni turbat de deguna causa 
que hom li puesca dire ni fayre. Pensa, doncquas, que tu es ja 
mort plus que tu no doptas ponch que de necessitat, en breu te 
cove morir. Finalmen, tu as ayssi argumen he probacio de totas 
tas cogitacios, paraulas he operacios, si so segon Dieu, so es si 
aquestas causas he lo proces de aquesta doctrina te play; he si tu 
t’en trobas plus humial he plus reculhit en tu he en Dieu, he plus 
confortat en gran dezir de venir en aquesta perfectio. He si 
autramen tu ho trobas en tu, tu deves aver ton fach suspectos que 
no sia ni segon Dieu ni a ton salvamen. 
 
 
 
Quossi la providencia de Dieu se exten a totas causas, etc. 



	 49 

 
Affi que nos puescam ses empachamen, seguramen he 

uniencamen en pax he tranquillitat de sperit, esser joingz he unitz 
a nostre Senhor Dieu, he transformatz en el, he fermamen adherer 
en el en prosperitat he adversitat a la vida he a la mort, el es de 
necessitat cometre totas causas, qualas que sian, ses dissentir, ni 
ses discernir ni ses doptar en sa divina providencia infallibla; he 
so es be juzo que enayssi sia, quar so es aquel sol que dona a totas 
causas esser he poder, obras, sustancia, vertutz he operacio, beutat 
he manieyra en nombre, en pres he en mesura. He enayssi lo 
medici artificial presuppausa lo miralh de Dieu lo Creador, 
Conservador, Ordinador he Administrador, per so que en el es 
poyssansa infinida, (f. 127v) sapiencia, bontat he essencialitat, 
misericordia, justicia he veritat, caritat innumerabla, eternala he 
ses mezura. Doncquas, deguna causa no pot durar en son esser de 
sa propria vertut si non en la vertut de Dieu, primier momen, 
primier comensamen, qui es causa de tota actio he obra en tota 
operacio, hoc, quant es a l’ordre que Dieu ha mes a las creaturas, 
el provezis encontinen a totas sas creaturas jusquas a las menres 
dessus la terra. Doncquas, deguna causa de la plus granda jusquas 
a la plus petita no pot esquivar ni fugir a la providencia de Dieu 
eternala, sia a las causas naturalas ho voluntarias, de fortuna ho de 
aventura, ho de fach appetis. Mas Dieu no poyria fayre causa que 
no vengua a l’ordre de sa providencia, enayssi coma el no poyria 
fayre causa que no sia subgecta a son operacion. Doncas, la divina 
providencia se exten a totas causas en general he singulars en 
special, jusquas a las menres he tresque petitas pessas de nostre 
cor. He per so dis lo apostol:  "Gettatz totas vostras sollicitutz en 
el quar el ha la cura de vos”.47 He lo propheta: “Ieu te dic, met ta 
pessa en Nostre Senhor he el te noyrira”.48 He lo ecclesiastic 
sacerdos dit: “Aras reguardatz totz entre vos, filhs de Adam, a 
vostras sollicitutz, quar degun non ha agut speransa ni confizansa 
en Nostre Senhor, que sia vengut a confuzion, degun non ha 
                                                             
47 I Pierre, V, 7. 
48 Cf. Jérémie, III, 15; Osée, IV, 16; Ezéchiel, XXXIV (la plupart du 
chapitre). 



	 50 

perseverat en la observansa de sos comandamens, que no li aia 
soccorregut quant ne avia besonh.” He Nostre Senhor en lo 
Evangeli: “No vos sollicites ponch,” dis el, “que vos manjaretz ni 
que beures, quar Dieu vostre veray Payre sap be que vos qual”.49 

 
Doncquas, tota causa tant granda que ela sia que nos 

demandarem a Dieu an perfiecha confizansa, ses degun dopte el 
nos donara juxta aquo que dis la scriptura Deuteronomii etc.: 
“Tota la terra que vos poyretz marquar he caminar sera vostra, 
quar aytant coma una persona poyra estendre lo pe de sa 
confizansa en Dieu, (f. 128r) aytant Dieu li donara,”50 quar nostre 
Creator he nostre Dieu habunda tant en pietat he misericordia que 
a cascuna gracia tant granda, sia ela que nos poyrem estendre lo 
pe de nostra confizansa ses degun dopte, el la nos donara, quar el 
ha dit en lo Evangeli, Matt., XXI, 22:51 “Tota causa que vos 
demandaretz en oracio, crezas ses degun dopte que vos la auretz”, 
he vos sera concedida he autrejada, he de tant coma nostra 
confizansa sera plus forta he plus presenta envers Dieu, he de tant 
coma en humilitat he reverencia ela se eslevara plus violentamen 
en Dieu, de tant plus tost he plus seguramen he plus abundosamen 
ela empetrara he aura so que ela demanda he que ha speransa 
d’aver. He si per la multitud dels peccatz aquesta confizansa era 
retractada he lascha pensar que aquel que es en aquel ponch, es 
que de totas causas so possiblas a Dieu, he aquo que li play es de 
necessitat que sia fach. Ayssi be aquo que li desplay es impossible 
que sia fach, he que aysada causa li es perdonar innumerables 
peccatz, tant que sian enormes, coma un sol peccat, he enayssi 
coma un paubre peccador de se meteys no se pot relevar ni sortir 
ni desligar dels innumerables peccatz, semblanmen no pot el de 
hun sol peccat; quar nos no podem de nos meteys non pas tant 
solamen ni fayre degun be, mas nos no lo podem pensar. He si 
alcun be ha en nos, el no es pas de nos mas de nostre Senhor 
Dieu, del qual ve tot be. Totas veguadas, so es de molt plus 
                                                             
49 Luc, XII, 29. 
50 Deutéronome, XI, 24. 
51 Matthieu, XXI, 22. L’attribution n’est pas claire : je l’ai donc changée. 



	 51 

periculosa causa esser envolopat he liguat en plusors peccatz  que 
en hun sol, quar la justicia de Dieu no layssa degun mal impunit. 
He cascun peccat mortal de rigor de justicia es digne de pena 
infinida per so quar es contra aquel qui es digne de reverencia, 
dignitat he honorificencia infinida. Aras, segon que dis sant Paul, 
Nostre Senhor senha he conoys aquels qui so de sa part,52 he qui 
finablamen devo demorar amb el. He aquo es impossible que 
alcus de aquels perisca entre degunas tempestas, errors, scandols, 
scismas, (f.128v) heresias, persequcios, discordias, tribulacios, 
adversitatz, tentacios, qualas que sian, per so que lo nombre de 
aquels elegitz he lo terme dels meritz es eternalmen he 
immutablamen en sa conoyssensa talamen que totz mals he totz 
bes, propris he estranhs, prosperitatz ho adversitatz, lor so 
convertidas en be, he finablamen appareran en lor gloria; mas 
aquels que auran passat per las grandas adversitatz he temptacios 
appareran plus glorios. 

 
Comettam, doncas, seguramen, entieyramen, plenariamen, 

finablamen totas causas universals he singulars en la divina 
providencia infallibla, quar el layssa, soffre he permet fayre los 
mals, quals que sian tant grans, ni en qualque manieyra els sian 
faytz, si non ho permetia, ni en autra manieyra no podo esser 
faytz, si no en tant que el los permet he suoffre, quar el pot he sap 
he vol los convertir he dispausar. Quar enayssi coma per sa 
operaciou totz bes so faytz, ayssi per sa permissio totz mals so 
layssatz far per los convertir en be, coma dit es, affi que en aquo 
apparesca sa poyssansa, sa clemensa per nostre Reparator, Jésu-
Christ, Nostre Senhor he Maestre. Ayssi sa misericordia, sa 
justicia, la vertut de sa gracia he lo defaut de natura, la beutat del 
universal en la companhia de las causas oppositas, la lauzengua 
dels bos, la malicia he la pena dels malvatz, ayssi al peccador la 
conversiou, constrictio, confesio he penitencia. Ayssi la dolsor he 
benuretat, pietat he caritat infinida de Dieu he la lauzengua de sa 
bontat inextimabla; totas veguadas, en aquels que fan los mals no 
lor es pas tot jorn tornat en be, mas comunamen en gran perilh he 
                                                             
52 II Timothée, II, 19. 



	 52 

en tresque gran mal es esser privat de la gracia de Dieu 
presentamen he de la gloria perdurablamen, he encorre la offensa 
de Dieu he esser obligat a la pena de Infern eternala, de la quala 
nos vuelha guardar he deffendre nostre Senhor Dieu, Salvador he 
Redemptor, Jesus, qui vieu he renha en Dieu lo Payre en la unitat 
del Sant Esperit, .i. Dieu en tres personas, al qual sia lauzor, 
honor he gloria per infinita seculorum secula. Amen. 
 



	 53 

Deuxième traité (f. 129r)  
 
Série de préceptes religieux 
 

Introduction 
 

Cette thèse minuscule est, en quelque sorte, un post-
scriptum aux pensées d’Albert sur l’acquisition de la perfection 
qu’il nomme Jésus III. Il commence par déclarer que l’homme a 
trois devoirs : s’humilier, se souvenir de la Passion de Jésus et 
méditer sur la persécution des saints. Les méditations elles-
mêmes sont triples : la naissance et la mort de Jésus en mémoire 
des grands bénéfices de la Rédemption, les efforts d’émuler les 
saints et autres martyrs, sur leur mépris du monde, ainsi que  leur 
vie de charité dans l’amour de Dieu et la contemplation des 
choses célestes. En revanche, Albert veut qu’on soit heureux pour 
la gouvernance du monde et ses créatures. À la fin on devrait 
suivre saint Paul pour demander à être avec Jésus-Christ dans sa 
gloire.  
 

Texte 
 

Jesus III. 
 

Tres causas so las quals hom deu excercir he continuar he 
ambrassar. Primieyramen, de menespresar si meteys he aver 
consideracio propria he special de sa miseria he fragilitat, he de sa 
miserabla condicio he vilitat.  

Segondamen, de aver memoria he consideracio am tres 
granda compassio de la mort he de la passio de Jésu-Christ, notre 
Redemptor, lo qual es estat mes en la crotz 53 per nos autres 
peccadors, he ha preza he suffertada la dita sua mort he passio 
virtuosamen, he am gran victoria per redemptio de nostres peccatz 
he de tot humanal linatge.  

 
                                                             
53 Le scribe dessine la croix. 



	 54 

Tersamen, de aver memoria de la persequcio dels sanctz 
martirs he confessors, he considerar quossi, per la amor de Dieu, 
an tenguda vida sancta apostolica he evangelical continuablament. 
He aquestas tres causas dessus dichas deves grandamen desirar he 
an grans suspirs, he las demandar a Dieu. He majorment apres 
que son ditas las horas del jorn. 

 
Item, deves notar que tres causas so las quals hom deu 

soven meditar he pensar. Primieyramen, que aias en memoria los 
grans beneficis de la Redemptio, so es assaber quossi nostre 
Senhor Dieu, Jésu-Christ, ha presa carn humana en lo ventre 
virginal de la gloriosa Verges Maria, he quossi es estat passionat, 
mort, crucificat he sebelit, he quossi es resuscitat, he enapres al 
cel s’en es pojat.  

 
Segondamen, deves considerar lo stamen he la vida dels 

santz apostols martirs he confessors he virgis he dels autres santz, 
quossi an viscut en aquest mon, he quossi mantenen so en gloria 
per las obras meritorias que an faytas. He aysso deves far, a las 
fis, que te conformes am los dichs santz en tas obras he 
conversacios.  

 
Tersamen, deves considerar en qual manieyra los ditz santz 

an mensprezat lo munde, ni an curat en deguna (f. 129v) manieyra 
d’aquel en lo amar desordenadamen, mas an tostemps viscut en 
caritat he en la amor de Dieu he en contemplacio de las causas 
celestials he en jubilacio he gran alegrier de lauzar Dieu, 
considerans los grans beneficis de la creatio he de la nostra 
Redemptio he de la gubernacio continuabla del mon he de totas 
las creaturas, ni avian lo cor ni lor ententa al mon, se no que tant 
solamen en las causas divinals, ni sospiravan en re, se no que 
esser am Dieu continuablamen, he de esser en la sua gracia he 
amor en resemblan lo appostol sanct Paul, que demandava la 
dissolucio de son cors he esser am Jésu-Christ, en disen: “Cupio 
dissolui et esse cum expositio,” que vol tant dire coma se disia: 
“Ieu demandi la mort corporal he la dissolucio he separacio del 



	 55 

cors he de la arma, he esser am Jésu-Christ, en lo qual son totz 
lors thesaurs de sapiencia54 he de gracia de tota gloria he de tota 
jocunditat”.  

 
He si tu voles ben considerar aquestas causas dessus dichas, 

el sera fora-vostada de tu tota obscuritat he ignorancia, he ton 
entendemen sera illuminat de vertadieyra sapiencia he claritat, he 
la tua voluntat sera emflamada de amor de Dieu he de gran caritat. 
He conoysseras lo stamen de la Gleysa del comensamen entro a la 
fi, he de tota perfectio he de totas vertutz. He finalment veyras 
nostre Redemptor Jésu-Christ en gloria per tostemps he 
perdurablamen.  

 
Amen. Deo gratias. 

 

                                                             
54 Colossiens, II, 3. 



	 56 

          Troisième traité 
 
Des moyens d’arriver à la perfection 
 
 

Introduction 
 

Cette fois Albert cherche la perfection pour chaque homme 
et chaque femme. La première nécessité est de trouver un guide 
ou une guide de bonne et sainte vie. Toute une bibliothèque ne 
serait pas une alternative mais un supplément si on lit les livres 
sur les saints et les saints pères. Il faut alors mettre en pratique ce 
qu’on a lu. L’obéissance, la prière et l’humilité mènent a la 
perfection via la scala de virtutz. Pour y arriver il faut tenir 
compte des mots d’Albert lui-même. Il nous donne quatorze 
raisons:  

 
1. Dieu est digne d’être aimé ; tout ce que nous faisons 
devrait être de l’honorer, le révérer et l’aimer. Tout de même, 
chaque acte compte peu. 

2. Considérez la Passion du Christ, la deuxième chose la plus 
importante. 

3. L’on doit à Dieu l’innocence et la perfection selon son 
commandement. 

4. Rappelez-vous les bénéfices de Dieu. 
5. Considérez le Paradis qui vous attend. 
6. Les vertus sont belles, le vice et le péché laids. 
7. La perfection des saints pères vous permet de vous rendre compte 

de votre propre imperfection. 
8. Vos péchés sont annulés par vos bonnes actions et la miséricorde 

divine. 
9. La perfection vous donnera la sécurité contre les périls et les 

péchés. 
10. La pensée du Jour de Jugement dernier vous fait savoir 

combien les bonnes œuvres et la pénitence comptent peu. 



	 57 

11. Comme la vie est si courte, il faut faire les bonnes œuvres 
et faire pénitence dès maintenant. 

12. Décidez quand vous commencerez la bonne vie. Si vous 
ignorez les périls vous serez le même à la fin et au 
commencement. Il cite Saint-Bernard. 

13. Il y a un profond jugement divin même sur ceux qui ont 
vécu dans une grande perfection, parce qu’ils ont caché leurs 
péchés. 

14. Considérez les châtiments infernaux des damnés. 
 

Ici Albert décide de récapituler tout ce qu’il vient de dire, 
car pour atteindre la perfection on devra suivre ses conseils. Il se 
présente, en effet, comme guide. Il admet, cependant, que tous les 
actes sont de peu de valeur si on ne les suit pas. La perfection des 
saints pères nous rend conscients de notre propre imperfection. 
Ignorer les périls sera inutile à la fin de nos jours, mais la grande 
récompense de l’Église est au Paradis. On devrait révérer les 
saints et essayer de les émuler. La seule méthode de se 
débarrasser du sentiment de faiblesse devant la tentation est de 
fuir les péchés. La peur de la mort et la volonté de faire des actes 
méritoires nous aident également, mais on devrait être conscient 
d’avoir commencé une vie bonne ; autrement on tombe dans les 
péchés de la vanité et de la négligence. On sera séparé de Dieu à 
moins qu’on ne s’occupe de son salut et ceux qui craignent les 
châtiments des damnés ont de la vertu. 
 

Texte 
 

(f.130r) Tot home he tota fenna que vol prestamen venir a 
perfectio deu saber he considerar que la plus laugieyra via he 
manieyra per venir a la dita perfectio de vida he de vertutz es que 
aia qualque instructor he ensenhador, sia home ho fenna, que sia 
de bona he sancta vida he honesta, he que se governe segon 
aquela, prenen bon exemple he bona doctrina. He aysso val plus  
que no faria si avia totz los libres que podon esser de vertutz 
davant si, he los legia cascun jorn per si meteys. Non obstan que 



	 58 

bona causa sia, qui no pot aver qualque un, ho home ho fenna, 
que lo ensenhe ho li mostre per exemple he per doctrina, he bona 
vida de legir he de se occupar en legen las obras de vertutz he los 
libres en que son scrichas las vertutz he las vidas dels santz he 
dels santz payres, mas que hom meta en obra so que legis. Mas, 
que que sia la primieyra via, so es a ssaber de se attendre per 
obediencia a qualque home ho fenna de bona vida he honesta, he 
voler  vieure segon sa doctrina he bon exemple, es may laugieyra 
he de mays de profiech, quar plus mou he exita la persona bon 
exemple he la votz he bona doctrina viva he de paraula que no fan 
los libres.  

 
He aysso es la via de obediencia he la vida real que tantost 

mena la persona a la summitat he autesa de perfectio, he de la 
scala de vertutz. He aquesta via an tenguda los santz payres he 
aquels que son volgutz venir a perfectio, quar autrament 
sufficienmen no pot hom aver la gracia de Dieu ni de Jésu-Christ, 
nostre Redemptor. Ben es veritat que el hy [ha] agutz alcunas 
sanctas personas que, per lor granda sanctetat, per els meteysses 
per spiracio del Sanct Sperit, so vengutz a perfectio, per so que 
non avian degun que los ensenhes, se no que Dieu tant solament. 
He per so cascun se deu perforsar55 que se retorne a Dieu de tot 
son cor he de tota sa voluntat per oracio he per (f. 130v) humilitat 
ad el se cometen he se recomandan totalmen que lo vuelha 
governar56 he endressar en totas bonas operacios he bonas vertutz. 
He per so a tu que voles anar a Dieu per bonas operacios he bonas 
vertutz, he lo demandas de bon cor affi que lo puescas trobar he lo 
amar perfieytamen, endressi las mias paraulas a tu, en te preguan 
que vuelhas entendre he metre en operacio las causas que se 
enseguo per te exercir he continuar am tota bona voluntat he bona 
affectio en las causas que so plazens a Dieu he a la sua honor he 
gloria. He per so, affi que tu perseveres en be ayssi coma as 
comensat, te so necessarias las causas que se ensegon per venir a 
major perfectio, he per montar de vertut en vertut, la qual causa tu 
                                                             
55 MS., perfossar. 
56 MS., que lo vuelha governar est répété dans la prochaine ligne et rayée.  



	 59 

no podes aver ni far, ni las vertutz en deguna manieyra guardar, se 
no mejansan las causas he las razos que se ensegon. 

 
La primieyra causa he razo es que si tu conoysses en qual 

manieyra Dieu es digne de esser amat he honorat segon la sua 
bontat he savieza he las autras suas perfectios que so en el, sens 
degun nombre he sens degun terme, veyras he cogitaras que aysso 
es una tresque gran causa a reguart he comparacio de so que tu fas 
per la honor he reverencia de Dieu; he conoysseras que so que tu 
fas es una causa tresque petita a reguart de so que tu deurias far 
per Dieu. He per so ieu meti aquesta razo primieyra, quar 
principalmen devem attendre en totas nostras obras he operacios 
la honor he reverencia he la amor de Dieu, quar en si meteys es 
digne de esser amat he honorat per tota creatura. 

 
La segonda razo es que si consideras diligenmen los 

vituperis, trebalhs he dolors he la gran passio la qual ha 
sostenguda lo filh de Dieu per los peccadors, per los reconsiliar a 
Dieu he los metre a salvacio, he affi que amessan Dieu he lo 
conoguessan, veyras he cogitaras que petita (f. 131r) causa es so 
que tu fas ni as fayt per la amor de Dieu al reguard de so que tu 
deurias far, ni so que as fach. He aquesta razo es plus perfieyta 
que no so las seguens, he per so la hiey mesa al segon loc. 

 
La tersa razo he causa es que si tu cogitas ho ymaginas la 

innocencia he la perfectio que deves aver segon lo mandamen de 
Dieu, per lo qual yes tengut ho tenguda de esser sens tot peccat he 
sens tota macula, he en plenitud he habundancia de tota virtut; he 
que deves amar Dieu de tot ton cor, he de tota ta pensa, veyras 
manifestamen ta gran enfermetat he la longitud he la distancia de 
la innocencia que deurias aver, he de la perfectio. 

 
La quarta razo es que, si cogitas la gran multitud he largitat 

dels benefficis de Dieu, he de las gracias spirituals he corporals 
que ha donadas a tu he als autres, sentiras he conoysseras que so 
que tu fas ni poyrias far per Dieu, es petita causa, he quasi non-re 



	 60 

a recompensar los ditz benefficis he las gracias de Dieu he la sua 
granda liberalitat he bontat infinida. 

 
La quinta razo es que si tu cogitas la altitud he la nautesa he 

la noblesa he remuneracio de la gloria promesa he apparelhada an 
aquels ho aquelas que faran las obras de vertutz ad honor de Dieu, 
quar la gloria de Paradis aytant sera donada major coma seran 
majors las obras de vertutz. Tu, adonc, poyras conoysser per cert 
que so que tu fas es no[n]-re, he ton merit es petit en comparacio 
de la dita gloria de Paradis; he enayssi desiraras far bonas obras 
virtuosas plus que non as fayt davant. 

 
La sexta razo es que si attendes he consideras la pulcritud he 

beutat he perfectio de las vertutz, he cogitas la vilitat he turpitud 
dels peccatz he dels viciis, tu te perforsaras,57  si es savi ho savia, 
de acquirir las (f. 131v) vertutz he de fugir los vicis. 

 
La setena razo es que se attendes he cogitas la vida he la 

perfectio dels santz payres he las perfiechas virtutz d’aquels, tu 
conoysseras ta infirmitat he ta imperfectio de tas obras he tas 
vertutz que son quasi non-re. 

 
La octava razo es que, si consideras la multitud he grandesa 

de las offensas he dels peccatz que as faytz contra Dieu, tu 
entendras he conoysseras que totz los bes que tu fas ni que as 
fach, no son re a satisfar las offensas que as fachas a Dieu ton 
Creator sens la sua misericordia. 

 
La novena razo es quar, si tu ymagenas he cogitas la gran 

multitud de58 perilhs de las tentacios de la carn he del mon he del 
maligne sperit, tu te esfossaras59  de penre he aver major fermetat 
he may de perfectio he altitud he nautesa en totas vertutz, plus que 

                                                             
57 MS., perfosseras. 
58 MS., he. 
59 MS., voir la note 51. 



	 61 

jamays no as fach affi que puescas esser en major securitat contra 
las dichas tentacios. 

 
La desena razo es que, si tu cogitas lo tres gran he discret 

jutjamen final de Dieu, quant venra jutjar los bos he los mals, am 
qual apparelh de bonas obras he am qual satisfactio de las 
offensas fachas a Dieu, deves venir al dich jutjamen, tu veyras 
que petit es so que as fach per bonas obras ni per penitencia, 
segon que degueras far ho aver fach. 

 
La unzena razo es quar, si tu consideras la brevitat de ta vida 

he la  vicinitat de la mort doptosa, que apres la mort no auras 
spazi de satisfar so que auras falhit ni de far obras meritorias ni de 
far penitencia, tu conoysseras que am major cor he am major studi 
degueras far penitencia he bonas obras entre que vives. 

 
La dotsena razo es que si tu consideras quant voles 

comensar (f. 132r) bona vida, he as dezir de montar a la perfectio 
de vertutz que motas veguadas non pot esser sens alcuna 
presumptio he superbia, ho ayssi meteys no pot esser sens alcuna 
tepidat ho negligencia, los quals dos mals son motas veguadas 
encluses en las obras spirituals. No dupti pas que si tu voles 
aquestz perilhs considerar he evitar, que tu no sias plus ferven he 
escalfat a la fi que al comensamen. He per so lo sanct Bernat, 
parlan en lo psalme, Qui habitat in adjutorio, de aquels que son 
scalfatz al comensamen he enapres crezens se aver alcuna 
perfectio, so tebes he fregz a la fi,  dis en aquesta manieyra, “O, si 
tu sabias quant es petita la perfectio que as, he sabias que aquo 
meteys leu perdra, be te perforsarias de guardar so que as”.  

 
La tretsena razo es quar, si tu consideras la gran profunditat 

dels jutjamens de Dieu, los quals son faytz sobre alcuns que an 
perseverat longamen en gran sanctetat he en gran perfectio, que 
Dieu los layssava he los ha layssatz per alcuns peccatz amagatz, 
los quals non pensavan aver, no dopti pas que se cogitas ben 
aysso que tu no doptes esser en qualque peccat amagat, he que no 



	 62 

aias temor de Dieu he que no te apropies a major perfectio per 
pahor de perdre la amor de Dieu.  

 
La quatorsena razo es quar, si cogitas las penas infernals 

dels dampnatz, las quals son apparelhadas als  miserables 
peccadors, cresi fermamen que tota penitencia te sera laugieyra, 
he sostendras tota pena, tota humiliat, tota abstinencia he tot labor 
he trebalh he paubretat, la qual poyras sostener en aquesta vida 
per la honor de Dieu, ho affi que evasiscas las penas he tormens 
infernals, he te perforsaras60 de tener plus auta he plus perfiecha 
vida. 

 
Ensec se una breva recapitulacio de las causas sobredichas. 
 

(f. 132v) Las razos he causas sobreditas, ieu las hiey dichas 
al plus breu que hiey  pogut dire. Mas a las fis que en petitas 
causas tu comprengas las grandas a las fis que cascuna razo te sia 
alcuna occasio he materia de nauta he spaciosa he larga 
contemplacio, deves primieyramen saber que, se voles aprofechar 
en las ditas causas he razos, tu deves formar las ditas razos no tant 
solamen per lo entendemen, mas es necessari que per certa 
affectio mogas la tua voluntat en aquo que dizo las razos. He a las 
fis que tu entendas mielhs, ieu te replicariey breumen las ditas 
razos, he te mostrariey que aquestas razos no an deguna efficacia, 
ny podo aprofechar a la arma, se donc que las ditas razos sian 
formadas per affectio ho sentiment special. 
 

La primieyra razo es que non ha vigor se no que en la arma 
que ha gran sperit, he sentis he contempla la noblessa he la 
perfectio he la dignitat de Dieu, he se perforsa de adorar Dieu he 
honorar en totas causas ayssi cum Dieu es digne de honor. 

La .IIa. razo no ha efficacia se no que en la arma que per 
cordial devocio sentis en lo sperit la caritat que nos ha mostrada 
en la sua passio per nos presa talament que la arma dezire 

                                                             
60 MS., voir la note 51.  



	 63 

totalment far recompensacio a Dieu de la caritat he bontat 
mostrada en la sua sancta passio. 

La .IIIa. razo no aprofiecha se no que en la arma que sentis 
la autesa de perfectio, la qual requiris Dieu he comanda esser en 
la creatura talament que lo mandamen de Dieu61 sia conogut, he 
am granda voluntat aia desir de venir a la dita perfectio.  

La .IIIIa.  razo ha tant solament loc en la arma que per la 
memoria he entendemen am bona voluntat (f. 133r) reconoys la 
magnitud he noblesa dels benefficis he de las gracias de Dieu. He 
que se perforsa de recompensar a Dieu he far servici degut segon 
los beneficis receubutz. 

La .Va. razo ha tant solament valor en la arma que ha en 
gran estimacio he granda amor la Gleia promesa en Paradis, he 
que ha ferma fe en aquela gloria per bonas operacios de vertutz. 

La .VIa. razo no val se no a la arma que ha en odit he en 
abhominacio los vicis he los peccatz, he en granda complacencia 
he amor la gracia de Dieu he las vertutz amb un gran exces he 
granda nautesa. 

La .VIIa. razo ha vertut tant solament en la arma que ha62 en 
gran extimacio las vidas dels santz, am gran desir de resemblar 
aquelas. 

La .VIIIa. razo no aprofiecha se no que en la arma que 
agrava las offensas que ha faytas contra Dieu, he que ha gran 
voluntat de far justicia he satisfactio de sos peccatz per bonas 
obras virtuosas. 

La .IXa. razo no ha loc se no que tant solament en la arma 
que sentis sa debilitat he gravitat he perilh de las tentacios per las 
quals si costren de fugir tota occasio de tombar en tentacio he a 
venir en securitat de la gracia de Dieu. 

La .Xa. razo no ha loc se no que en la arma que reconoys sos 
peccatz he la temor he terror cordial de la sentencia del judicii ho 
del jutjamen final que sera donat contra los peccadors que non 
auran facha penitencia. 

                                                             
61 MS., que lo mandamen répété mais rayé. 
62 MS., y rayé. 



	 64 

La .XIa. razo no ha loc se no que en la arma que ha pahor de 
la mort he que ha gran voluntat de far bonas obras he meritorias. 
(f. 133v)La .XIIa. razo aprofiecha tant solament a la arma que 
sentis ho entten que comensan bona vida, es en perilh de tombar 
en lo peccat de vana gloria ho de negligencia, he que sens la 
gracia de Dieu no pot fugir los ditz perilhs. 

La .XIIIa. razo no ha efficacia se no que en la arma que 
grandament se cura de la sua salut, he que ha temor de esser 
separada de la gracia de Dieu. 

La .XIIIIa. razo ha tant solament vertut en la arma que ha 
pahor de las penas dels dampnatz, senten que ela es digna de venir 
en aquelas penas  per las offensas que ha comesas contra Dieu, he 
que vol he se perforsa de esquivar he fugir las penas per 
satisfactio de penitencia.  

 
He deves saber que la proprietat de cascuna razo esta en 

doas causas, primieyramen en lo sentiment de sa propria 
enperfectio he enclinacio, he segondamen en aver voluntat he 
desirier de venir a major perfectio de plus perfiecha he auta vida. 

  
     Deo gracias. 
 
 

Bibliographie 
 
Il est difficile de composer une bibliographie des œuvres 
d’Albert. Le lecteur pourra consulter la liste de P. Glorieux, 
Répertoire des Maîtres en théologie de Paris au XIIIe siècle, 
Paris, 1933, tome I: 62-77. Simon Tugwell écrivit Albert and 
Thomas: Selected Writings (1988) et des Vies ont été écrites par 
H. Wilms (1933), S. M. Albert (1949) K. J. Kovach et R. W. 
Shehan (1980). Voir aussi  le Dictionnaire des Lettres françaises 
(nouvelle édition) : 36. CF = Cahiers de Fanjeaux. 
 



	 65 

BORGNET, Auguste, Physique in B. Alberti Magni, Ratibonensis 
episcopi Ordinis Praedicatorum Opera omnia, Paris, Vives, 
1890-1899, t.8.  
 
BRUNEL Clovis, Bibliographie des manuscrits littéraires en 
ancien Provençal, Genève/Marseille (Slatkine/Laffitte Reprints), 
1973. 
 
CAROZZI Claude,  « Le ministère de la confession chez les 
prêcheurs de la province de Provence », CF., 8, 1973 : 321-54. 
 
DANTE ALIGHIERI, The Divine Comedy, trad. Kenneth 
Mackenzie, London, 1979. 
 
DUFOUR Jean, La bibliothèque et le scriptorium de Moissac, 
Paris/Genève, Droz, 1972. 
 
EVANS G. R, The Medieval Theologians: An introduction to 
Theology in the Medieval Period, Oxford, Blackwell, 2001. 
 
FRAYLING, Christopher, Strange Landscape, a Journey through 
the Middle Ages, London, 1995. 
 
GORNALL Thomas, Knowledge in God, vol. 4 de la Summa 
Theologiae de saint Thomas d’Aquin, Blackfriars, 1964. 
 
GUILLEMAIN Bernard,  « Le milieu épiscopal et cardinalice de 
Bernard Gui », CF., 16, 1981: 317-332. 
 
LAURENT H. et CONGAR, M. J.,  « L’essai de bibliogaphie 
albertine » dans la Revue Thomiste, XXXVI, 1931 : 422-68. 
 
LAVÈNE Béatrice,  « Deux collations d’Armand de Belvézer sur 
saint Thomas d’Aquin »,   
CF, 32, 1997L 170-94. 
 



	 66 

LEVY, Emil, Petit Dictionnaire provençal-français, Raphèle-les-
Arles, 1980. 
 
MARTINAUD Stéphanie,  « Le réseau des studia mendiants », 
CF., 35, 2000: 98. 
 
MEYER Paul,  « Notice du ms. français 1852 de la Bibliothèque 
Nationale contenant divers opuscules religieux en rouergat », dans 
le Bulletin de la Société des anciens textes français, t.16 1890: 
75-107.  
 
MORARD Martin,  « Dominique Grima, o.p., un exégète 
thomiste à Toulouse au début du XIVe siècle », CF, 35, 2000: 
325-73. 
 
 •  « Les Dominicains méridionaux et la théologie », CF, 36, 
2001: 201-248. 
 
RAYNOUARD F. J. M., Lexique Roman ou Dictionnaire de la 
langue des troubadours, réprod., 6 vols, Nîmes, 1996. 
 
RESNICK Irven et KITCHELL Jnr, Albert le Grand: a Selective 
Annotated Bibliography, (1900-2000), Tempe, Arizona Center for 
Medieval and Renaissance Studies, 2004. 
 
TUGWELL Simon,  « L’évolution des vitæ fratrum. Résumé des 
conclusions provisoires, » CF, 36: 415-18. 
  • (trad.) Albert et Thomas, New York, Paulist Press, 1988.  
 
WEBER, Edouard-Henri,  « Albert le Grand, saint, docteur de 
l’Église », Dictionnaire du Moyen Âge, Paris, 1999: 31-34. 
 
 

Cyril Hershon 
 
 



	 67 

LE PUY-EN-VELAY EN TANT QUE CENTRE 
RELIGIEUX ET LITTÉRAIRE AU MOYEN ÂGE 

 
 

Le Sanctuaire du Puy-en-Velay, plus ancien que celui de 
Rocamadour, remonte au Ve siècle et devient au XIIe siècle un 
centre religieux primordial dans la chrétienté. L’ancienne Anicium 
des Romains, devient une ville si importante en tant que lieu 
religieux, qu’en 1096 Raimond IV de Saint-Gilles, avant de partir 
en croisade se met sous la protection de la Vierge du Puy et fait 
des donations aux villages autour du sanctuaire. (Thiolier-Méjean, 
2008, p. 323) 

En effet, au Moyen Âge, vers les XIIe et XIIIe siècles, le 
Puy-en-Velay est un lieu religieux mais aussi un lieu littéraire de 
prestige. L’académie de Saint-Mayol accueille des étudiants 
venus de toute l’Occitanie. La ville est également renommée pour 
ses cours de poésie en langue d’oc. 

Quelques troubadours qui ont abordé la matière mariale 
appartiennent à la période du déclin de l’école poétique 
méridionale - dont les noms les plus réputés sont ceux de Peire 
Cardenal et de Guiraut Riquier – tandis que cette thématique sera 
présentée d’une façon différente chez les poètes mariaux du Nord 
de la France et chez ceux de la Péninsule Ibérique, respectivement 
Gautier de Coinci, Gonzalo de Berceo et Alphonse X.  

En effet, les troubadours ont composé des hymnes, des 
chansons pieuses et des sermons, tandis que les poètes cités ci-
dessus ont créé des récits de miracles et des chansons de louange 
à la Vierge. Comme l’a bien noté Jeanroy, les troubadours qui ont 
traité des thèmes religieux écrivirent dans les formes lyriques qui 
leur étaient le plus familières ; les trouvères ont préféré les formes 
consacrées à la poésie narrative ou didactique. (Jeanroy, 1934, p. 
308)  

 Dans sa poésie de caractère religieux, Peire d’Alvernha, un 
des premiers poètes méridionaux, ne s’intéresse pas à la 
thématique mariale, mais plutôt à la figure du Christ, qu’il chante 
dans ses quatre chansons pieuses. Cependant, il faut remarquer 



	 68 

que Peire d’Alvernha appartient à l'âge d’or de la poésie des 
troubadours, le XIIe siècle.  

C'est un autre troubadour, né au Puy, qui traitera de la 
matière mariale, dans un contexte tout à fait propice : il s’agit de 
Peire Cardenal, le troubadour presque centenaire (d’après sa vida, 
racontée par Miquel de la Tor). Il est né au Puy-en-Velay, à la fin 
du XIIe siècle, et y est devenu chanoine. Mort à la fin du XIIIe 
siècle, il a vécu précisément de 1180 à 1278. Il est né de parents 
nobles et a étudié à Saint Mayol, où il a peut-être subi l’influence 
du Moine de Montaudon, célèbre par son rayonnement 
intellectuel. À sa poésie de caractère essentiellement satirique, on 
peut ajouter les predicansas, à thématique religieuse. Même s’il 
écrivait des satires contre le clergé, celles-ci s’adressaient moins 
aux hommes de foi qu'aux mauvais clercs, c’est-à-dire, à ceux qui 
ne suivaient pas les règles monastiques. Ses nombreux sirventès 
visaient principalement le clergé séculier ou régulier de son 
temps, leur vouant une haine profonde à cause de la simonie, de la 
soif de richesses, de la débauche. (Anglade, 2011, p. 129) 

Cependant, c’est une pièce de caractère pieux, considérée au 
Moyen Âge comme l’un des plus beaux poèmes sur la Vierge, 
une sorte d’hymne, qui peut témoigner de la religiosité du poète 
du Puy. Il s’agit du poème Vera Vergena Verai, composé par le 
troubadour anicien dont il est fort probable qu’il s’était imprégné 
de la foi chrétienne.  

Le poème - composé de cinq strophes de huit vers 
heptasyllabiques et d’un refrain distique - présente le schéma 
suivant : AB, AB, AB, AB , CC (refrain). La tornada reprend 
l'idée du refrain en changeant la forme de la prière : « Puisque 
vous êtes à côté  de Dieu, intercédez pour que la paix avec Lui 
soit faite ».  

La première strophe se présente avec l’assonance /e/, /i/ et 
avec la consonance de la fricative sonore, ce qui produit une 
musicalité remarquable, presque un hymne de louange à la 
Vierge :  

 
Vera vergena, Maria, 



	 69 

Vera vida, vera fés, 
Vera vertatz, vera via, 
Vera vertutz, vera rés, 
Vera Maire, ver’amia, 
Ver’amors, vera mercés, 
Per ta vera merce sia 
Qu’eret en me tos herés 
De patz, si-t plai, dona, traita, 
Qu’ab to filh me sia faita 
 

La deuxième strophe présente la Vierge en tant que 
rédemptrice « de la folie  d’Adam  » pour apaiser les péchés de 
l’homme sur la Terre. Elle est aussi l’étoile qui guide les 
voyageurs  el san paes, vers la Terre Sainte. Le motif de l’aube y 
est présenté : la Vierge en tant qu’« aube du jour », dont le Fils, 
« le Véridique et plein de droiture » (cf. v. 8), est le soleil qui 
réchauffe et illumine les pèlerins.  

 
Tu restauriest la follia 
Dom Adams fon sobrepres, 
Tu iest l’estela que guia 
Los passans el san paes, 
E tu iest l’alba del dia 
Don lo tieus filhs solelhs es, 
Que-l calfa e clarifia, 
Verais, de dreitura ples. 
De patz, si-t plai, dona, traita, 
Qu’ab to filh me sia faita 
 

Dans la troisième strophe le poète chante l’humilité, la 
pureté, et la pitié de la Vierge, un portrait parfait digne de la Mère 
de Dieu, en rappelant aussi son origine pauvre en Syrie : 

 
Tu fust nada de Suria, 
Gentils e paura d’arnes, 
Umils e pura e pia 
En fatz, en ditz et en pes; 
Faita per tal maïstria : 
Ses totz mals, mas ab totz bes. 
Tan fust de doussa paria 



	 70 

Per que Dieus en tu se mes. 
De patz, si-t plai, dona, traita. 
Qu’ab to filh me sia faita 
 
 La quatrième strophe se présente comme une sorte d’éloge à 
la Vierge en rappelant son courage et la totale confiance de son 
fils qui la soutenait dans tout ce qu’elle faisait, malgré 
l’opposition du diable (L’auzismes, a cui que pes,) : 
 
Aquel que en te se fia, 
Ja no-l cal autre defes, 
Que sitot lo mons peria 
Aquel non perria ges; 
Quar als tieus precx s’umilia 
L’auzismes, a cui que pes, 
E-l tieus filhs non contraria 
Ton voler neguna ves. 
De patz, si-t plai, dona, traita. 
Qu’ab to filh me sia faita 
 

La  cinquième strophe rappelle le Psaume XLV de David, où 
la Vierge s’assoit à la droite du Père en tant que reine, habillée 
d’un vêtement de broderies. Au refrain, le poète s’adresse 
directement à la Vierge sous la forme d'une prière où il lui 
demande d’être la médiatrice pour qu’il soit dans la paix de son 
Fils : 

 
David, en la prophetia 
Dis, en un salme que fes, 
Qu’al destre de Dieu sezia, 
Del rey en la ley promes, 
Una reÿna qu’avia 
Vestirs de var e d’aurfres : 
Tu iest elha, ses falhia; 
Non o pot vedar plaides. 
De patz, si-t plai, dona, traita. 
Qu’ab to filh me sia faita. 
Quar al latz Dieu estas, traita, 
Que-m sia patz de luy faita. 

 



	 71 

Ce beau poème représente la foi de l’homme médiéval en la 
Mère de Dieu et le troubadour anicien y a introduit une musicalité 
saisissante grâce aux sonorités si bien choisies de la rime comme 
à l'intérieur du vers. Sa valeur littéraire va plus loin que 
l’enthousiasme d’un poète croyant, sans doute, cependant il 
reflète la période de l’ascension mariale.  

D’après Flodoard, archiviste de la cathédrale de Reims, les 
pèlerinages mariaux y ont commencé en 924, et se sont répandus 
partout. Le développement des pèlerinages mariaux est lié aux 
bâtiments des églises et des cathédrales, époque où l’architecture 
religieuse a atteint son apogée. Les récits de miracles décrivent 
une lumière qui émane du bâtiment religieux. Tandis qu’en Orient 
les miracles attribués à l’intercession de la Vierge sont liés aux 
icônes, en Occident chrétien les miracles de Marie sont associés 
aux églises et aux cathédrales. 

Dès le IXe siècle, le culte de la Vierge du Puy s’y était 
suffisamment propagé pour que la ville changeât son nom romain 
d’Anicium en celui de Puy Notre-Dame. La Vierge Noire y était 
vénérée. D’origine copte cette statue a été donnée quelques 
siècles plus tard par Saint Louis. Le culte de la Vierge Noire a été 
superposé à celui d’un dolmen miraculeux, connu sous le nom de 
« pierre aux fièvres », situé près de la cathédrale, qui était déjà 
célèbre en raison des guérisons qui y avaient eu lieu. 

Un fait explique aisément l’expansion du culte marial : 
 

[...] la recrudescence de dévotion que provoquèrent les ardentes 
prédications des Ordres, notamment des Dominicains, grands zélateurs du 
culte marial et peut-être aussi […] la nécessité, que ressentaient nettement 
les poètes, d’arborer dans leurs œuvres quelques pieuses enseignes. 
(Jeanroy, 1934, p. 311) 

 
Le culte de la Vierge Marie provoque un renouveau de ferveur, et 
les pèlerinages vers les sanctuaires de Notre-Dame du Puy, de 
Notre-Dame de Chartres et de Notre-Dame de Boulogne, déjà 
réputés au début du Moyen Âge, connaîtront une renaissance au 
XIIe siècle, suite à l’importance que prend le pèlerinage de Saint-
Jacques-de-Compostelle. La localisation du sanctuaire de Notre-



	 72 

Dame de Puy-en-Velay sur le plus ancien chemin français vers 
Saint-Jacques-de-Compostelle, c’est-à-dire sur la Via Podiensis, a 
facilité les échanges entre les sanctuaires du Puy et de la Galice.  

Il est intéressant de rappeler ici que le plus célèbre des 
antiphones sur Marie, le Salve Regina, a d'abord été attribué à 
l’évêque du Puy, Adhémar de Monteil, et que Saint Bernard de 
Clairvaux, tenu comme le véritable auteur aurait seulement ajouté 
les trois dernières invocations. En effet, Frédéric Mistral, dans 
Lou Trésor appelait cet hymne l’antifoni dóu Pue. Malgré cela, 
aujourd’hui on pense que l’antiphone a été créé un siècle 
auparavant, à Reicheneau, par Hermann Contract, qui est mort en 
1054. (Thiolier-Méjean, 2008, p. 323). Malgré la polémique sur 
son origine, nous n’avons que les manuscrits du XIIe siècle qui 
portent des informations plus précises sur le Salve Regina.  

L’image de la Vierge Marie acquiert une telle importance à 
partir de la fin du XIe siècle qu’elle devient la figure principale 
des récits de miracles. Les chansons de Sainte Marie la présentent 
comme protagoniste et médiatrice entre son fils et les hommes. Le 
recueil des Cantigas de Santa Maria, produites dans la cour 
d’Alphonse X, dit le Sage - entre 1270-1282 - est constitué de 427 
chansons (sept chansons répétées), avec, à chaque groupe de 10 
chansons de récits miraculeux, une chanson de louange. Il s’agit 
de récits de miracles, aux caractéristiques particulières, puisqu’ils 
se présentent sous la forme d’une petite histoire racontant un 
événement, avec des personnages aidés ou assistés par la Vierge ; 
et comme dans les miracles en général, le merveilleux est présent. 
Dans trois pièces, le décor est celui du Puy, où il y est fait 
référence : ces sont les chansons / cantigas numéro 262, 271, 341.  

En suivant l’ordre numérique du corpus des Cantigas de 
Santa Maria, d’après l’édition de Walter Mettmann, publiée entre 
1959-1972, par l’Université de Coimbra, - dont nous utilisons le 
IIIe volume, publié en 1964 - observons le récit de la chanson 
262, en galicien-portugais, suivi de la traduction en français que 
j’ai faite. 

 
 



	 73 

                                            CSM 262 
 
Como Santa Maria guareceu no Poy hũa moller que era sorda e muda. 

   
  

 
Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira,  

  

 
devemos-la loar porque / [nos] demostra en carreira. 

                                        I     

 
E daquest' un gran miragre / fezo a Virgen, que sol 

  

 
fazer outros grandes muitos / por achegar nossa prol ;  

  

 
mas eno Poy fez aquesto / a mais fremosa que sol 

  

 
nen que toda-las estrelas, / aquest' é cousa certeira. 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  

 
                                   II     

 
Este logar é bispado, / e eigreja nobr' á y 

  

 
u tod' aquestes miragres / faz ela, com' aprendi, 

  

 
e porende muitas gentes / de todas partes van y ; 

  

 
onde fez grand' hũa noite / miragr' en esta maneira: 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira... 
 

  
      

 
                                       III     

 
A ora de madodynos / fezo a terra tremer 

  

 
con torvões e coriscos / de todas partes caer, 

  

 
assi que todos fogiron, / nono podendo soffrer, 

  

 
e desta guis' a eygreja / ficou d' omees senlleira, 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  
                                         IV     

 
As portas e as fẽestras / serraron-sse logu' en par, 

  

 
e os santos e a[s] santas / começaron de cantar 

  

 
ant' a Virgen, que poseran / ant' ençima do altar, 

  

 
en bon son  “Salve Regina”; / e esta foi a primeira 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  

 
                                       V     

 
Vez que nunca foi cantada. / Mas hũa moller ficou, 

  

 
sord' e muda, na eigreja, / que con medo se deitou 

  

 
tras lo altar, e viu logo / con seus ollos e falou, 

  



	 74 

 
e ficou ben de seus nembros /  toda sãa e enteira. 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
      

 
                                      VI     

 
E como quer que falasse / nas outras razões ben, 

  

 
“Salve Reya” sabia / dizer mellor d'outra ren 

  

 
toda mui conpridamente, / que ren non minguava en, 

  

 
como lle mostrou a Virgen,/ que non ouve conpanneira, 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  

 
                                     VII 

 
  

 
En outro dia as gentes / vẽeron missa oyr, 

  

 
e viron as portas clusas / e quiséronas abrir, 

  

 
mas non poderon; e logo / fillaron-ss’ a repentir 

  

 
de seus peccados, e foi-lles / enton a Virgen porteira. 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  

 
                                     VIII     

 
E pois foron na eigreja, / logo a moller sayu 

  

 
detras lo altar u era, / e contou-lles como viu 

  

 
a Virgen Santa Maria / e com' a todos oyu 

  

 
ben cantar “Salve Regina.” / E mais gente que en feira 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
      
                                     IX     

 
Foi log' ali ajuntada, / que todos en mui bon son 

  

 
cantaron “Salve Regina”, / chorando de coraçon. 

  

 
E des ali adeante / estabiliron que non 

  

 
albergasse na eigreja / leigo nen leiga nen freira. 

    Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira...     
  
                                      X 

 
  

 
E porend' esto creede, / e non creades end' al 

  

 
que por outros trobadores / mostrasse tan gran sinal 

  

 
a Virgen Santa Maria, / senon porque a muitos Val ;  

  

 
e se faz grandes miragres, / esto ll' é cousa ligeira. 

  

  
Se non loassemos por al / a Sennor mui verdadeira... 
(Mettmann, 1964, pp. 30-31)     



	 75 

  
 

Traduction  
 

Incipit : Comment Sainte Marie a guéri au Puy une femme qui était sourde 
et muette. 
 
Refrain : Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité, nous devons la louer 
pour d’autres raisons : Elle nous enseigne le chemin. 
 
I.A  ce propos, la Vierge a fait un grand miracle, comme Elle a l’habitude 
d’en faire pour nous, cependant  au Puy Elle a accompli celui-ci,  
celle qui est plus belle que le soleil et que toutes les étoiles,  
c’est sûr. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité ... 
 
II.Ce lieu est un  évêché ; et on y trouve une église très noble, où Elle [la 
Vierge] fait tous les miracles, selon ce que j’ai appris, et pour cette raison 
des gens venus  de partout se rendent en ce lieu où Elle a réalisé, la nuit, un 
grand miracle, qui s’est déroulé ainsi :  
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 
III.À une heure matinale Elle a fait trembler la terre, et une grosse tempête 
a suivi, de telle  façon que tous les gens, sans aucun dommage, se sont 
enfuis, et l’église resta abandonnée, 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 
IV.Les portes et les fenêtres se sont complètement fermées,  
et les saints et les saintes, ont commencé à chanter en  voix modulée le 
« Salve Regina », qui n’y avait jamais  été chanté auparavant, c’était la 
première fois.  
Ils ont chanté devant la statue de la Vierge, qui était placée en hauteur. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité...  
 
V.Toutefois  une femme sourde et muette est restée dans l’église. Elle avait  
eu peur et s’est couchée derrière le piédestal, et elle a vu avec ses propres 
yeux,  
et a commencé à parler, et a récupéré tous ses membres,  
elle est devenue complètement saine et totalement guérie. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
       



	 76 

VI.Et parce qu’elle a bien récupéré ses autres facultés, elle savait dire le  
« Salve Regina » par cœur, mieux qu’autre chose ; elle ne sautait aucun 
vers et le disait comme la Vierge le lui avait enseigné, puisqu’Elle  n’avait 
pas  d’autre compagnie  dans ce lieu-là. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 
VII. Le lendemain, les gens sont venus assister à la messe,   
ils trouvèrent les portes fermées et voulaient les ouvrir, 
mais ils n’ont pas réussi ; tout de suite ils se repentirent de leurs péchés,  
et alors la Vierge leur a ouvert la porte. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité ... 
 
VIII.Lorsqu’ils se trouvèrent dans l’église, la femme soudain sortit d’où 
elle était, derrière le piédestal, et leur raconta qu’elle avait vu la Vierge 
Sainte Marie, que comme tous [les saints que s’y trouvaient], elle a bien 
entendu chanté le « Salve Regina ». 
Ainsi que les autres personnes qui se trouvaient  [à ce moment là] au travail 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 
IX.qui ensuite s’y sont assemblées, et à haute voix   
ils ont chanté le « Salve Regina », en pleurant sincèrement. 
Et  à partir de cet événement il a été établi que cette église ne pouvait 
héberger ni laïc, homme ou femme, ni religieuse. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 
X .En cela tu dois croire [fidèle] et ne crois pas en autre chose 
que par d’autres troubadours, soit montré un si grand signe 
sinon la Vierge qui a souvent apporté du secours et fait grands miracles ; 
peut faire que cet événement n’arrive pas une autre fois. 
Si nous ne louons pas la Dame de la Vérité... 
 

Cette chanson de Sainte Marie mérite d’être traduite 
intégralement et analysée ici puisqu’elle apporte des informations 
significatives sur le Salve Regina, lié au sanctuaire du Puy, 
comme on l’a indiqué. Cela renforce et peut-être explique 
l’ancienne attribution de cette prière au Puy, comme l’avait 
signalé Frédéric Mistral. En plus, le récit parle de l’importance du 
Puy en tant qu’évêché, ce qui peut confirmer ce que nous avons 
remarqué ci-dessus.  



	 77 

Ce récit en plus de raconter un miracle de guérison très 
habituel en ce qui concerne la bonté et la générosité de la Vierge 
du Puy, très lié au merveilleux (la tempête, la guérison de la 
sourde-muette en elle-même), apporte des informations bien 
précises sur le rôle qu’exerça l’ancienne Anicium sur l’univers 
religieux du Moyen Âge. Pour cette raison on peut le considérer 
comme un document doublement utile : une source littéraire qui 
raconte un épisode merveilleux typique des récits de miracles de 
guérisons et l’enregistrement du factuel, c’est-à-dire, l’importance 
du Puy-en-Velay en tant que sanctuaire marial. Il faut aussi noter 
l’exclusivité que revendique celui qui se dit le troubadour de la 
Vierge, Alfonse X, pour que ce miracle soit raconté seulement 
dans ce récit. Les deux strophes finales sont une sorte de tornade 
qui conseille de ne pas entendre ce miracle dit par un autre 
troubadour, car ce fait raconté ici pourrait ne plus arriver. 

Le vers final de la neuvième strophe semble être 
incompréhensible, mais il est possible qu’il fasse référence au 
sanctuaire du Puy en général qui hébergeait des pèlerins venus 
d’ailleurs –  « leigo, leiga e freira ‘laïc, laïque et religieuse’ » cf. str. 
IX, v. 4 – et non pas à l’intérieur de l’église. Toutefois, le fait que 
les gens dorment à l’intérieur de l’église ne serait pas absurde au 
Moyen Âge, puisque le Codex Calixtinus raconte un miracle qui 
s’est passé à Coimbra, où l’évêque Étienne, venu de  Grèce, son 
pays d’origine, habitait lui aussi à l’intérieur de l’église de 
Coimbra. Le récit, inséré dans le Codex Calixtinus (chapitre XIX 
– chaque récit de miracle y est appelé ainsi -) raconte comment 
saint Jacques a accompli le miracle de la libération de Coimbra, 
que se trouvait alors sous la domination musulmane. Étienne y a 
joué un rôle : il s’étonnait que les gens nomment saint Jacques le 
Matamoros (Tueur de Maures). Selon Étienne, les personnes qui 
l’appelaient ainsi étaient des ignorants car ils ne savaient pas que 
Jacques le Majeur, dans sa jeunesse, était pêcheur, comme son 
frère Jean et son père Zébédé. C’est dans cette condition de 
pêcheur que Jésus trouva les deux frères pour la première fois et 
les invita à Le suivre. Étienne n’avait connaissance que de ce 
passage de la vie de saint Jacques, relatée dans les Évangiles de 



	 78 

Matthieu (4.21), Marc (1.19) et Luc (5,10). Il méconnaissait la 
réputation de saint Jacques en tant que démiurge pendant les 
siècles de l’empire de Charlemagne.  
       En fait, dans l’accomplissement d’une promesse la prière du 
pèlerin pouvait être individuelle, mais la divulgation du miracle 
était en général collective. On croyait, au Moyen Âge, que plus le 
nombre de personnes en prière était important plus la pression sur 
Dieu augmenterait, d’où la nécessité des assemblées dans 
lesquelles se mélangent prières et clameurs pour demander une 
guérison miraculeuse.  

Pour faciliter le contact  direct et permanent avec Dieu et les 
saints intercesseurs, les églises de pèlerinage n’étaient jamais 
fermées : elles restaient ouvertes jour et  nuit. C’est seulement au 
Mont Saint Michel que l’entrée nocturne était interdite en raison 
des nombreuses apparitions des anges et des saints qui s’y 
tenaient habituellement. Dans les autres sanctuaires les portes ne 
se fermaient jamais, pour faciliter les prières et les heures que les 
pèlerins devaient y accomplir, ou même pour l’incubation. Ce 
rite, développé entre les temples grecs, consistait à s’endormir 
dans le sanctuaire, où le croyant avait la conviction que pendant le 
sommeil il serait guéri par les divinités. 

Dans la chanson suivante, la référence au Puy n’est qu’une 
invocation à la Vierge du Puy, pour aider les gens qui se 
trouvaient dans une nef arrachée à l’embouchure d’une rivière au 
Maroc. 

 
                                                CSM 271 
 
Esta é de como hũa nave estedera tres meses en un rio 
e non podia sair porque a combatian mouros, 
e Santa Maria sacou-a en salvo. 
 

   
  

 
Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser 

  

 
aa Virgen tod' aquele / que en ela ben crever. 

    

 
                                        I     



	 79 

 
Desto direi un miragre / que fez aquesta Sennor 

  

 
grand' e mui maravilloso / eno rio d' Azamor, 

  

 
que Morabe é chamado, / por lo alcaide mayor 

  

 
dũa nave que  y era / del Rei, sennor d' Alenquer. 

  

 
Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser...     

  
                                          II 

 
  

 
Aquela nav' y meteran / per cordas, com' aprendí, 

  

 
no rio que estreit' era, / e non podia pois d' y 

  

 
sair per nulla maneira; / porend' estava assy 

  

 
a nave come perduda, / que ata en Monpesler 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser...     
      

                                         III 
 

  

 
Mellor dela non avia. / Porend' os mouros aver 

  

 
todavia a cuidavan / e viynnana combater ; 

  

 
mas los que na nave eran / sabian-sse deffender 

  

 
mui ben deles, mas bon vento / avian muito mester. 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser...     
  

                                         IV     

 
Assi jouveron tres meses / que non poderon sayr 

  

 
pela foz daquele rio, / e cuidavan y  fĩir ; 

  

 
mas o alcaide da nave / fez aos outros oyr, 

  

 
dizendo-lles : “Por Deus seja, / oyde, se vos prouguer : 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser... 
 

  
  

                                        V     

 
Ca como quer que ben crean / en Deus os de Portogal, 

  

 
eu ei tan gran esperança / na Virgen espirital 

  

 
que, se ll' algo prometemos, / sacar-nos-á deste mal ; 

  

 
poren cada un prometa / de grado do que tover. 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser...     
      

                                       VI     

 
E se vos a Virgen santa / deste logar non tirar, 

  

 
eu quero que me façades / pelos pees pendorar 

  

 
do masto per hũa corda, / e quer' enforcad' estar 

  



	 80 

 
desta guisa, se tan toste / mui bon vento non vẽer.” 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser...     
  

                                      VII     

 
Quand' est' ouve dito, logo / cada ũu deles deu 

  

 
ayuda pera un calez / do aver que era seu ; 

  

 
e o alcaide lles disse : / “Por Deus, non vos seja greu 

  

 
e guisad' os aparellos / quis como mellor poder. 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser... 
    

 
                                   VIII     

 
E todos Santa Maria / roguemos de coraçon 

  

 
del Poi, que aqueste calez / receba en offreçon 

  

 
e que non cate com' éste / pera ela pouco Don ; 

  

 
e confonda Deus quen contra / esto nulla ren disser.” 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser... 
 

  
     

 
                                     IX     

 
Pois esto foi outorgado, / a vea alçar mandou ; 

  

 
e pois suso foi alçada, / o mar creceu e chegou- 

  

 
lles bon vento qual querian, / que log' a nave sacou 

  

 
fora do rio a salvo. / E porende quen fezer 

    Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser... 
 

  
 

 
                                      X     

 
Serviç' a Santa Maria / muito será de bon sen, 

  

 
ca nas cuitas deste mundo / acorre-lo-á mui ben, 

  

 
e ena ora de morte / nono leixará per ren ; 

  

 
e poren servi-la deve / tod' om' e toda moller. 

  

  
Ben pode seguramente / demanda-lo que quiser... 
(Mettmann, 1964, pp. 53-54) 

 
  

  
Traduction 
 

Incipit : Cette [chanson] montre comment une nef est restée 
pendant  trois mois dans une rivière et ne pouvait pas en sortir 
parce que les Maures y étaient en lutte avec elle [l'attaquaient] et 
Sainte Marie l’a sauvé. 
 
Refrain : « Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle ».  



	 81 

 
I.Sur cela je raconterai un grand miracle et bien merveilleux, 
qu’a fait Sainte Marie dans la rivière d’Azamor, 
que le commandant  appelait  Morabe 
à propos d'une nef du Roi, seigneur d’Alenquer, qui s’y trouvait.  
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
II.Cette nef  j'ai ouï dire qu'ils l'ont placée avec des cordes,  
dans la rivière qui était étroite, et la nef ne pouvait en sortir d’aucune 
manière, 
de telle sorte que la nef était perdue, 
cette nef réputée la meilleure jusqu’à Montpellier. 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
III.Toutefois, les Maures la cherchaient et venaient la combattre, 
mais ceux qui se trouvaient dans la nef 
savaient  d’eux [des Maures] très bien se défendre, 
puisqu’ils [les Portugais] connaissaient bien les vents favorables. 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
 IV.Ainsi  trois mois se sont passés, sans qu’ils puissent sortir 
par l’embouchure de cette rivière [pour entrer dans la mer], et ils pensaient 
que ce serait là leur fin. 
Mais le commandant de la nef s'est adressé aux autres en ces termes : « Par 
la grâce de Dieu, écoutez s'il vous plaît : 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
V. Puisque vous croyez suffisament en Dieu, gens du Portugal, 
Je mets tout mon espoir en la Vierge Spirituelle 
Ainsi, si nous lui promettons quelque chose, Elle nous délivrera de ce mal, 
Chacun promettant de bonne volonté de lui donner ce qu’il a  
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
VI.Et si la Sainte Vierge, de ce lieu ne nous retirait pas, 
je veux que vous me fassiez pendre par les pieds,  
à une corde du mât je veux être pendu 
de cette façon, si le vent favorable ne vient pas » 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
VII.Après ces paroles, tout de suite chacun d’eux aida 
en donnant un calix qui lui appartenait ; 



	 82 

et le commandant leur dit : « par Dieu, 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
VIII. Sainte Marie du Puy, prions-la tous du fond du cœur 
que ce calix Elle reçoive en offrande 
et qu’Elle ne le considère pas comme un don sans valeur » ; 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
  
IX. Cela fait, il ordonna de lancer la voile, 
et après que la voile fut lancée, la mer a grandi  
et le vent favorable qu’ils voulaient 
leur est arrivé, et a retiré de là la nef, [qui fut] ainsi sauvée. 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle...  
 
 X. [Celui qui se met au] service de Sainte Marie aura bien raison, 
puisque dans les souffrances de ce monde, Elle le secourra bien, 
et à l’heure de la mort ne l’abandonnera pour rien ; 
ainsi, doivent la servir tout homme et toute femme. 
Peut-on demander sûrement à la Vierge, celui qui croit en elle... 

Dans cette chanson seule l’évocation à sainte Marie du Puy 
peut sauver la nef des ennemis païens, en l'occurrence les Maures, 
qui se trouvaient en lutte avec les chrétiens de la Péninsule 
Ibérique, en ce cas précis le Portugal, qui est devenu un royaume  
indépendant de la Castille un siècle auparavant (XIIe siècle). 
Dans le contexte socio-historique de la Reconquête la bataille 
oppose deux forces : les païens, d’un côté, et les chrétiens de 
l’autre côté, soutenus par sainte Marie, plus spécifiquement celle 
du Puy. Les récits de miracles tels les chansons de sainte Marie 
présentent parfois un fait historique à côté d’un événement  
merveilleux ce qui peut être un instrument rhétorique pour gagner 
la confiance du public qui les écoute, que ce soit en tant que 
forme d’édification morale dans les sermons, ou même dans les 
fêtes hors de l’église. De toute façon le public pouvait y participer 
dans l’admiration du sujet raconté ou par la foi inconditionnelle 
en la mère de Dieu.  

Ce qui est intéressant dans cette chanson, c’est qu’elle 
souligne la qualité des Portugais en tant que bons navigateurs 
(puisqu’ils connaissaient bien les bons vents, str. III, v. 4), 



	 83 

caractéristique d’un peuple qui deviendra un de ces grands 
conquérants de la mer à partir des grandes navigations au XVe 
siècle.  

Analysons finalement la dernière chanson de Sainte Marie 
qui a comme décor le Puy.  

 
                                                CSM 341  

Com' á gran pesar  
 

Como Santa Maria do Poy salvou hua dona d'erro que ll'apoya seu marido.  
   
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen,  
outrossi en salvar punna / os que en torto non jazen. 
  

I 
Desto direi un miragre / que en terra de Gasconna  
fez a Virgen groriosa, / que sobre nos mão ponna  
por que ao gran joizo / non vaamos con vergonna  
ant' aquel que as maldades / e os erros se desfazen.  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
II 
  Aly foi un cavaleiro / grand' e apost' e fremoso  
e enparentado muito / e rico e poderoso ;  
mais casou con hua dona,/ e foi dela tan ceoso  
como sse fezesse torto, / en que outras muitas jazen.  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
 III 
En coidando que ll'errara, / dava-lle mui maa vida,  
e muitas vezes maltreita / era del e mal ferida ;  
e de comer pouc' avia, / ar andava mal vestida,  
ca molleres con maridos / ceosos tal vida fazen. 
 Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
 IV 
A dona maravillada / foi desto que lle fazia,  
e mui coitada chorando / con ele falou uu dia  
e disse-ll' assi : «Marido, / de grado saber querria  
de vos se an d'aver peã / os que en torto non jazen.»  



	 84 

Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
     V 
Diz el : « Porqué mio dizedes?» / Diss' ela : Porque vos vejo  
andar contra mi sannudo, / de que ei medo sobejo ;  
e de saber por que éste, / ren tan muito non desejo,  
e os que me mezcran vosco, / par Deus, mui gran torto fazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
VI 
Disse-ll' el: «A min disseron / que me fazedes gran torto,  
e tan gran pesar ei ende / que querria seer morto ;  
ca de tal cousa com' esta / non poss' eu aver conorto,  
e maa ventura venna / a quantos en esto jazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 

VII  
Diss' ela: «Ja Deus non queira / que [eu] en tal torto jaça,  
e non á no mundo salva / que eu sobr' esto non faça ;  
e sequer en un gran fogo / en meo daquela praça  
me meterei, ca non sõo / daquelas que esto fazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen. 
 
  VIII 
Diss: ele: «Par Deus, no fogo / non quero que vos que[i]medes,  
mais en aquel altar santo / do Poi quero que juredes  
que torto non me fezestes, / e ar quero que saltedes  
de cima daquela pena / con esses que juso jazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
IX 
Diss' ela: «De mui bon grado / farei o que me mandades,  
en tal que maa sospeita / per ren de mi non ajades.»  
E pera o Poy se foron, / e de certo ben sabiades  
que foron y grandes gentes / come enas festas fazen.  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
X 
E pois disseron a missa, / sobr’o altar pos as mãos, 
Jurando que non ll’errara / pela lee dos crischãos 
........................................................................................ 



	 85 

........................................................................................ 
Com' á gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen... 
 
XI 
Des que aquest' ouve dito, / log' ante toda a gente  
sobiu encima da pena, / correndo esforçadamente,  
e diss' a mui grandes vozes: /  «Madre daquel que non mente,  
val-me, ca tu senpre vales / aos que torto non fazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
  XII 
Pois sa razon acabada / ouv', en uu brial ben feito  
ficou, sen null' outro pano, / e catou e viu o geito  
muit' alt' e muit' espantoso; / mais pavor per niun preito  
non ouve, com' an aquelas /que en culpa mortal jazen.  
Com' á gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen... 
 
XIII 
E leixou-sse caer logo / sen nihua deteença,  
avendo en Santa Maria, / que é verdade, creença,  
que quis que as cousas duras / lle fezessen reverença  
en lle seer saborosas / ben come as moles fazen.  
Com' á gran pesar a Virgen/ dos que gran pecado fazen... 
 

XIV 
Assi que non foi ferida / nen en pee nen en mão  
nen en niuu outro nembro, / ant' ouv' o corpo ben são ;  
e o logar que esquivo / era, tornou-sse-lle chão,  
pero o logar é duro / e muitas pedras y jazen.  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
XV 
O marido, pois viu esto, / perdeu todos seus antollos  
e foi mui corrend' ant' ela / logo ficar os geollos  
e disse-ll': «Ai, santa dona,» / muito chorando dos ollos,  
«perdõa-me, ca perdoa / Deus aos que erro fazen.»  
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen... 
 
XVI 
Ela perdõou-lle logo, / e deron todos loores  
aa Virgen groriosa, / que é Sennor das sennores ;  



	 86 

e tan toste o miragre / meteron ontr' os mayores  
miragres eno gran livro, / en que outros muitos jazen. 
Com' á gran pesar a Virgen / dos que gran pecado fazen ... (Mettmann, 
1964, pp. 225-227) 

Traduction  
Incipit: Comment  Sainte Marie du Puy a sauvé une dame du tort que lui 
attribuait son mari. 
   
Refrain : Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un 
grand péché, 
Autrement se mettait à sauver / ceux qui ne tombent pas dans le tort.   
   
I. De cela je vous raconterai un miracle/ qu’en terre de Gascogne 
a fait la Vierge glorieuse, / qui avec sa main nous touche  
grâce à qui nous n’allons pas / auprès du grand juge avec honte 
 Celle devant qui les méchancetés / et les erreurs disparaissent. 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
II. Un grand chevalier y fut / et bien élégant et beau 
et de bon lignage / et fort riche et puissant ; 
 alors il se maria avec une dame, / et devint très jaloux d’elle 
comme si elle avait commis la même faute /que d’autres femmes [c'est-à-
dire la trahison].  
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
III. En imaginant que sa femme avait commis cette faute, / il lui infligeait 
une très mauvaise vie, et souvent la maltraitait / et la blessait ; 
elle avait peu de nourriture à manger, / et s’habillait mal, 
de même que les femmes qui avec des maris  jaloux /mènent une telle vie. 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un  grand péché, 
 
IV. La dame s’était  étonnée / de ce qu’il lui faisait, 
et pleine de souffrance en pleurant / elle lui a parlé un jour  
en lui disant ainsi : « Mari, / de bon gré je voudrais savoir 
 si vous avez peine / de ceux qui ne commettent pas de faute. » 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un  grand péché, 
 
V. Il lui dit: « Pourquoi me dites-vous ça ? » / Elle lui a dit : parce que je 
vous vois marcher vers moi avec un air méchant, / ce dont j’ai une énorme 
peur ;  
et savoir pourquoi, / je ne le veux pas  



	 87 

et ceux qui vous dressent contre moi / pour Dieu, grande erreur font. » 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
VI. Il lui a dit: « à moi ils m’ont dit / que vous me faites grand tort, 
et j’en ai une grande douleur / je voudrais être mort ; 
puisque avec une telle chose / je ne trouve pas de réconfort, 
et que du malheur vienne / à tous ceux qui en tort restent. » 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
VII. Elle lui a dit : « D'abord  Dieu ne veut pas / que je reste dans ce tort, 
et il n’y a pas dans le monde, / de chose que je ne fasse pas pour prouver 
mon innocence ; 
et dans le grand feu / dans le milieu de cette place 
je me mettrai, car je ne suis pas / une de ces personnes qui font tort » 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
VIII. Il lui a dit: « Par Dieu, pas dans le feu, / je ne veux pas que vous y 
brûliez 
mais je veux que vous juriez sur cette hauteur du Puy  
que vous n’avez pas commis de faute, / et maintenant  je veux que vous 
sautiez 
du haut de cette falaise / pour rester avec ceux qui sont en bas. » 
Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un  grand péché, 
 
IX. Elle a dit : « De très bon gré / je ferai ce que vous me demandez, 
pour que de tels soupçons / de moi vous n’ayez pas. » 
Et ils sont allés au Puy, / et certainement vous [lecteur ou auditeur du 
miracle] savez bien 
Qu’y est allé beaucoup de monde / comme dans les fêtes... 
Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un  grand péché, 
 
X. Et après la fin de la messe, / sur la hauteur elle a posé les mains, 
En proclamant qu’elle  n’avait pas fait tort /selon la loi des chrétiens 
.........................................................................................................................  
.........................................................................................................................
........ 
 
XI. Après que cela fut dit, / immédiatement, devant tous ces gens 
Elle est monté sur la falaise, / en courant avec effort, 
et elle a dit à haute voix : / « Mère de ceux qui ne mentent pas, 
Aide-moi, puisque tu aides toujours ceux qui ne font pas du tort. » 



	 88 

Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un  grand péché, 
 
XII. Après  avoir prononcé son discours / elle se vêtit uniquement d'une 
tunique  
elle a regardé la hauteur vraiment épouvantable ;  
 mais  n’a pas eu peur / puisqu’elle n’était pas coupable 
 contrairement à celles qui le sont. 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
XIII. Elle se laissa tomber tout de suite / sans aucune hésitation, 
ayant foi en Sainte Marie, / qui est vérité et croyance, 
qui a voulu que les choses dures / lui  fassent  révérence   
et lui soient agréables / de même que les choses douces. 
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
 
XIV. Ainsi, elle ne fut pas blessée / ni au pied, ni à la main 
ni à aucun autre membre, / elle a eu le corps bien sain ;  
et après  le lieu difficile [qu’elle devait descendre] / elle arriva  au sol, 
cependant  le lieu est dur / et plusieurs rochers y sont.  
Comment a grande douleur la Vierge / pour ceux qui font un grand péché, 
  
XV. Le mari, à cette vue, /a perdu toutes ses fausses idées 
et courant vers elle / s’est mis en genoux 
et en pleurant il lui a dit : / « Ah, sainte dame, 
pardonne-moi, car Dieu pardonne / à ceux qui font du tort » 
Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché, 
 
XVI. Elle lui a pardonné tout de suite, / et tous louèrent 
la Vierge glorieuse, / qui est Seigneur des seigneurs ; 
et bientôt ils ont placé le miracle / parmi les plus grands  
miracles dans le grand livre, / où plusieurs autres sont. 
Comment a grande douleur la Vierge/ pour ceux qui font un grand péché, 
 
La chanson en question présente le topos de la malmariée, et celui 
de l’ordalie, et peut se résumer ainsi : un joli chevalier, riche et 
puissant, s’était marié à une femme qu’il aimait. Mais il se 
montrait toujours jaloux, et pour cette raison il la maltraitait en la 
battant et en lui donnant peu de nourriture, parce que les 
médisants ont calomnié sa femme, en lui disant qu'elle lui était 
infidèle. Un jour, la femme l'interroge sur ce comportement et le 



	 89 

mari lui en dit la raison : il avait entendu les losengiers évoquer 
son infidélité. Voici un cadre bien connu de l’amour courtois : le 
mari jaloux, une femme maltraitée par son mari, et les 
launzengiers (implicites). Ce sont vraiment les actants d’une 
chanson de mal mariée ou de malmaridada, comme on dit dans le 
Midi des troubadours. Pour prouver son innocence, la femme 
accepta se soumettre à une ordalie, en principe l’épreuve du feu, 
ce que le mari refusa par peur qu’elle se brulât. Ensuite, ils sont 
partis de Gascogne en pèlerinage au Puy. Là-bas le mari lui 
demanda de sauter d’une falaise, une épreuve à laquelle elle 
accepta de se soumettre. Alors ils sont allés au Puy-en-Velay, où 
le sanctuaire marial se situait dans la partie la plus haute de la 
ville, sur une très haute falaise, peut-être à Aiguilhe, près du Puy, 
et plusieurs personnes les accompagnaient, comme il arrivait en 
général pendant les « spectacles » d’ordalie.  

À l’époque médiévale, dans une situation judiciaire où il y 
avait des doutes sur la culpabilité de l’accusé, celui qui était 
chargé d’appliquer la justice, fût-il le roi, l’évêque ou un seigneur 
féodal, pouvait compter seulement sur son intuition ou son bon 
sens pour discerner entre le mensonge et la vérité. Parfois, les 
paroles n’étaient pas suffisantes pour distinguer entre deux 
personnes, laquelle était la coupable. Dans ce cas le juge ne 
disposait que de la Providence, par le biais d'une épreuve 
judiciaire, bien connue au Moyen Âge, sous le nom de « jugement 
de Dieu ». L’accusé était soumis à une épreuve difficile, une 
ordalie, mot emprunté du vieil anglais ordal, par l'intermédiaire 
du latin médiéval ordalium ‘jugement de Dieu’, terme issu du 
francique *urdeili. 

Un aspect intéressant de la Chanson de Sainte Marie en 
question c’est qu’il s’agit ici d’une ordalie « privée » c’est-à-dire 
entre conjoints, et non pas d’une ordalie à caractère officiel. Pour 
revenir à la chanson, l’époux jaloux et la foule curieuse étaient 
prêts à assister à l’épreuve de la pauvre femme, qui avait une 
confiance totale en la Vierge du Puy : Virgen groriosa, que é 
Senhor das senhores (dernière strophe, v. 2). Elle monta en 
courant sur la falaise, elle n’a pas eu peur, puisqu’elle se confiait 



	 90 

en sainte Marie. Elle sauta tout de suite et en sortit intacte, sans 
blessure ni fracture, ce qui attesta de son innocence. Le mari 
s'agenouilla en pleurant, et en demandant pardon à son épouse, 
qui lui a pardonné. Enfin, tous ont loué la Virgen goriosa, et ce 
miracle, considéré comme un des plus grands miracles, fut écrit 
dans le gran livro. (cf. XVIe strophe vs. 2 et 4) 

C’est à remarquer qu’on emploie les syntagmes elle a fait du 
tort - parfois remplacés par le mot erreur - presque dans toutes les 
strophes de la chanson, tant pour accuser la femme (qui en réalité 
est innocente) que pour se défendre de la calomnie qui lui était 
imputée. Il faut bien remarquer que la femme au Moyen Âge était 
considérée comme la fille d’Eve, donc toutes les mauvaises 
actions lui étaient attribuées. C’est donc Marie qui est venue en 
tant que rédemptrice pour racheter non seulement les péchés des 
humains en général, mais aussi pour racheter la dignité de la 
femme. Elle fut ainsi la femme la plus vénérée à l’époque 
médiévale.  

Le Moyen Âge fut le temps par excellence des pèlerinages : 
les hommes du XIIe siècle aimaient les grands déplacements et 
les voyages qu’ils entreprenaient étaient souvent en l'honneur des 
saints. L'inconnu les attirait, ainsi que le danger. Et combien 
n’auraient pas eu envie de s’arrêter dans un village et d’y entendre 
des récits d’aventures merveilleuses ! Dans les siècles où les 
livres n’étaient pas accessibles à tout le monde, le voyageur 
s’établissait dans un lieu, protégé par l’amour de Dieu, où les 
récits oraux lui apaisaient l’esprit. Ces pieux voyageurs, sur les 
routes ou dans les hôpitaux des pèlerins, causaient avec des gens 
d’autres nationalités, d’autres provinces, qui parlaient un autre 
dialecte ou une autre langue européenne émergente, ou même en 
latin barbare, c’est-à-dire le latin parlé par des alloglottes (en 
rappelant que le latin fut la langue de la religion pendant tout le 
Moyen Âge). Il faut noter aussi que dans le cas des langues 
romanes, du Ve au IXe siècle les gens parlaient le roman, c’est-à-
dire, une langue orale suivie du latin, laquelle est passé à la 
condition de littéralité à partir des premiers documents en langue 
vernaculaire, soit à partir des Serments de Strasbourg (842).  



	 91 

Enfin ces gens qui cherchaient Dieu pouvaient communiquer, 
unis par la même foi. Qui étaient ces pèlerins? Le fameux 
historien de l’art Émile Mâle, dans un ouvrage sur les saints 
compagnons de Jésus, dit que se trouvaient sur les routes de 
pèlerinages « les riches, les hommes de pouvoir et ceux qui 
n’avaient pas que leur âme à sauver » (Mâle, 1958, p. 101, c’est 
moi qui souligne), en synthétisant d’une façon poétique les 
classes sociales habituées aux routes de la foi. Les chemins 
français deviendront ainsi les routes les plus importantes du 
pèlerinage à Saint-Jacques-de-Compostelle puisque c'était le lieu 
de passage de tous les pèlerins qui venaient d’autres lieux du 
continent européen. Des quatre chemins français, la Via 
Turonensis, la seule qui part du Nord de la France – en regroupant 
un nombre significatif de villes : Paris, Chartres, Tours, Poitiers, 
Saintes, Bordeaux, (pour ne citer que les plus importantes) – 
rejoignent les autres chemins à Puente la Reina, au Nord de 
l’Espagne, et ils forment ensemble un seul chemin pour la Galice. 
Les autres chemins du Sud de la France: la Via Lemovicensis, la 
Via Podiensis et la Via Tolosana sont des itinéraires suivis par les 
pèlerins originaires de toute l’Europe, ainsi que la Via Turonensis, 
évidemment. Les routes actuelles ne correspondent pas 
exactement aux routes médiévales, en raison du vandalisme 
économique des dernières décennies, mais nous considérons ici 
les routes consacrées par la tradition. Compostelle était, après 
Rome et Jérusalem, le plus grand pèlerinage, où les gens allaient 
vénérer les dépouilles de l’apôtre saint Jacques-le-Majeur. Les 
quatre chemins cités ci-dessus, en partant de la France, jusqu’à la 
Galice étaient ainsi distribués : la route de Provence partait 
d’Arles et passait par Saint-Gilles, Saint-Guilhem, Toulouse (Via 
Tolosana). La route des Cévennes passait par Clermont Ferrand, 
Le Puy-en-Velay, Conques, Moissac (Via Podiensis). Sur la 
troisième voie, celle de Bourgogne, se situaient : Vézelay, Autun, 
Limoges, Périgueux (Via Lemovicencis). La Basilique de Saint-
Denis, aujourd’hui cathédrale du diocèse de Saint-Denis (depuis 
1966), était le point de départ de la quatrième route, qui passait 
par Orléans, Tours, Poitiers, Saintes et Bordeaux (Via 



	 92 

Turonensis). De toutes les routes de pèlerinages proches du 
Rouergue, la plus fréquentée au Moyen Âge était la Via Podiensis 
ou Chemin du Puy, où confluaient entre autres « les 
Bourguignons et les Teutons» dont parle Aimery Picaud - dans le 
Guide du Pèlerin, c’est-à-dire le cinquième Livre du Codex 
Calixtinus - et les Jacquets venus de l’Est de l’Europe, qui 
débutent leur pèlerinage par le grand sanctuaire marial en 
direction de Saint-Jacques-de-Compostelle. En Rouergue, fut créé 
vers 1120, par Adalard d’Eyne, un noble flamand, bouteiller du 
comte de Flandres, le grand hôpital-monastère d’Aubrac pour 
accueillir les pèlerins. 

 
[Adalard] Fils de Conom [?], il dota le couvent d'Oudenburg et suivit 
Robert II, comte de Flandre à la croisade, où ce dernier mourut en 1111. Il 
revint en Flandre ou il resta jusqu'en 1115, avant de partir pour le 
pèlerinage de Saint-Jacques de Compostelle. Il avait, dit la légende, 
manqué périr de froid sur le plateau durant le voyage aller. Au retour, 
s'égarant à nouveau, il découvrit une caverne dans laquelle se trouvaient les 
têtes de dizaines de pèlerins victimes des bandits. Il décida alors de fonder 
un monastère dans ces "lieux d'horreur et de vastes solitudes".  
Source : http://www.aurelle-verlac.com/sommaire.htm) 
 
Cet événement fut récréé par Châteaubriand dans le  Génie du 
Christianisme, BNF, Livre 6 - Services rendus à la société par le 
clergé et la religion chrétienne en général Chapitre VIII - Villes et 
villages, ponts, grands chemins, etc. (Source : http://www.aurelle-
verlac.com/sommaire.htm) 

Il faut remarquer aussi que la Via Podiensis est la plus 
ancienne des quatre voies et c’est de là que partit Godescalc 
d’Orbais, l’évêque qui a été le premier pèlerin français à visiter le 
tombeau de l’apôtre saint Jacques en Galice, vers 950-951. De 
retour au Puy-en-Velay, cet homme pieux ordonne la construction 
du bâtiment de la chapelle de Saint-Michel d’Aiguilhe. Il s’agit 
d’une église romane du XIe  siècle, avec des caractéristiques 
mauresques espagnoles, dues à l’influence des pèlerins de Saint-
Jacques-de-Compostelle, surtout de ceux qui passaient par la Via 
Podiensis. 



	 93 

Au Moyen Âge les gens accordaient à la religion une place 
importante dans leur vie quotidienne. Il était difficile d’imaginer 
une existence hors de l’Église et aucune sentence n’était plus 
grave que l’excommunication, qui éloignait les condamnés de la 
communauté chrétienne. Pour survivre à une épidémie, pour faire 
face à la tempête, pour supporter la souffrance de la perte de 
proches, la population désemparée s’adressait aux saints, à la 
Vierge, à Dieu enfin, à la recherche de réponses ou d'explications. 
Comme l’a bien observé Leonor Buescu (Buescu, 1990, p. 91), le 
rationnel, la catégorisation positive de la pensée logique, ne 
fonctionnaient pas, au Moyen Âge, dans les mêmes termes que 
ceux qui prévalent aujourd’hui dans la production historique et 
même littéraire.  

Les pèlerins qui ne disposaient pas de temps, ni de 
ressources pour aller à Saint-Jacques-de-Compostelle se 
contentaient, parfois, de pèlerinages partiels ou régionaux, où, à 
côté de l’église locale se situaient l’abbaye et l’hospice, refuges 
dont ils rêvaient, certains d'y trouver un sanctuaire pour prier, un 
dortoir pour se reposer, et un réfectoire pour manger. C’est ainsi 
que les sanctuaires du Puy et celui de Rocamadour situés au sud 
de la France deviendront des passages obligatoires pour ceux qui 
se dirigeaient vers Saint-Jacques-de-Compostelle soit pour s’y 
arrêter, soit pour accomplir leurs vœux ou leurs promesses à la 
Vierge dans une paroisse plus proche, soit pour se reposer 
pendant qu’ils faisaient le chemin de la Voie Lactée.  

A titre de conclusion on peut dire que dès le premier 
troubadour, Guillaume IX, les poètes chantaient les pèlerins en 
tant que personnages, même lorsqu'il s'agissait seulement de 
moquerie, comme c’est le cas dans le poème  Le fabliau du chat 
roux.   

 
 

Bibliographie citée : 
 

Alfonso X. Cantigas de Santa Maria, édition critique de Walter 
Mettmann. Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1959-72, 



	 94 

4 tomes (tome III). 
 
Anglade, Joseph. Les Troubadours, Cressé, Éditions des 
Régionalismes, 2011. 
 
Buescu, Maria/Leonor Carvalhão, Literatura Portuguesa 
Medieval. Lisboa, Universidade Aberta, 1990. 
 
Jeanroy, Alfred, La poésie lyrique des troubadours, Tomes I et II. 
Toulouse, Privat, Paris, Didier, 1934. 
 
Mâle, Émile, Les saints compagnons du Christ, Paris, Hartmann, 
1958. 
 
Mettmann, Walter. Alfonso X, Cantigas de Santa Maria. Édition 
critique de Walter Mettmann, Coimbra, Acta Universitatis 
Conimbrigensis, 1959-72, 4 tomes (tome III). 
 
Thiolier-Méjean, Suzanne, L’archet et le lutrin. Enseignement et foi 
dans la poésie mediévale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2008. 
 

Notes : 
 

1. Le poème Vera Vergena Maria de Peire Cardenal est cité 
d’après le site : www.cardenal.org/biblio.htm 
 
2.Je remercie profondément Liliane Jagueneau (in memoriam), qui 
m’a relu, même en passant par un moment difficile. La solidarité et 
le courage étaient plus forts en elle que la souffrance. Je ne parlerai 
pas ici de la perte énorme, du vide que Liliane Jagueneau a laissé 
dans les études de l'occitan et du poitevin. Le rôle qu'elle jouait 
dans la soutenance de ces langues j’en parlerai à une autre 
occasion. Je dédie cette étude à sa mémoire. 
 

Viviane Cunha 
 



	 95 

 
  



	 96 

  



	 97 

DOCUMENTS ARLÉSIENS  
 
 
 Les quelques documents concernant Arles présentés dans ce 
recueil proviennent des Archives Communales d’Arles1. Sont 
réunies ici, uniquement, des lettres envoyées aux consuls 
arlésiens. Elles émanent soit des autorités d'autres villes ou 
villages voisins, qui préviennent en général d'un danger ou 
demandent une protection, soit d'ambassadeurs envoyés par Arles, 
qui rendent compte de leur mission, soit de simples particuliers 
ayant une réclamation à présenter. Parfois, ces lettres sont 
insérées dans un manuscrit, de la série AA2 ou BB3. Dans la série 
CC sont conservés des documents souvent très brefs, parfois de 
quelques feuillets, en provençal, quelquefois en français, et datant 
du dernier quart du XVe siècle – début du XVIe (CC 520, 521, 
522, ...). Il s’agit des comptes de la taille, du capage et des 
arrérages de la taille ; beaucoup de folios sont en provençal. Y 
sont aussi conservés les livres-terriers, dans lesquels sont recensés 
les propriétaires arlésiens ainsi que leurs possessions (les CC 12, 
15, 17, 18, pour l'année 1437, sont complets quant au recensement 
de toutes les paroisses). Ils permettent d'avoir une idée assez 
précise de la toponymie et des propriétaires. Au XVe siècle, la 
fiscalité progresse, et les cadastres deviennent nécessaires pour 
bien connaître les imposables. Nous pouvons avoir une idée plus 
précise, parfois, de l'habitat, car ils donnent certains 

                                                             
1 Certains abréviations, monsenhor, etc. non pas été restituées 
2 Elle comprend des recueils de privilèges, des correspondances, ainsi que 
des cartulaires contenant des copies des statuts municipaux, la plupart en 
latin, certains en français, quelques passages en provençal. 
3 Il s'agit des délibérations communales. Le BB 1, en latin, concerne les 
années 1426-1432. Les BB 2, 3 et 4 ( —> 1467) sont aussi en latin, ainsi 
que le début du BB 5 (1468-1486). Mais la seconde partie est en provençal. 
A partir de 1469-1470, nous rencontrons en effet la langue locale. Le BB 6 
(1492-1513) est en provençal. Ensuite, les autres BB (1514...) seront en 
français. 
 



	 98 

renseignements sur la composition des pièces, par exemple, sur 
leur situation, leur état, leur utilité, que viendront compléter les 
comptes trésoraires qui montreront les rues et les bâtiments à 
travers les réparations ou les constructions (mais les grands 
chantiers demeurent très rares au XVe siècle). Enfin, ces 
documents permettent de mieux appréhender une réalité, celle de 
l'onomastique, puisque nous avons là les noms, prénoms, 
surnoms, parfois les métiers et les liens de parenté, des gens.  
 Toute la population n'est pas représentée là (les non 
possédants, par exemple, sont absents ainsi que les nobles), mais 
le nombre de personnes est suffisamment grand pour approcher 
un peu le système. L'habitude de rédiger les cadastres (ou 
compoix) en langue vulgaire n'est pas propre, enfin, à Arles ; cf. 
Beaucaire, dont un débute en 1390, le suivant en 1460 ; Boulbon, 
1409 ; Tarascon, XIVe siècle. Les impositions, les rèves et les 
gabelles, en latin ou en provençal, les péages, en latin, les 
comptes de la leyde, en latin, les comptes trésoraires, dans 
lesquels sont consignées les dépenses et les recettes effectuées par 
les consuls (CC 127 à 174). Ces documents (ils portent sur 
presque trois-quarts de siècle) dévoilent un autre aspect de la ville 
et nous offrent toute une série de termes se rapportant aussi bien 
aux métiers, qu'à la construction, ou qu'aux denrées alimentaires, 
etc. La plupart sont soit intégralement rédigés en provençal, soit 
en provençal et en latin s’y trouvent aussi. Enfin, des lettres 
envoyées aux consuls, dont quelques-unes sont présentées ici, 
complètent ces CC. Elles émanent soit des autorités d'autres villes 
ou villages voisins, qui préviennent en général d'un danger ou 
demandent une protection, soit d'ambassadeurs envoyés par Arles, 
qui rendent compte de leur mission, soit de simples particuliers 
ayant une réclamation à présenter. Souvent très brèves, parfois de 
quelques feuillets, elles sont en provençal, quelquefois en 
français, et datent du dernier quart du XVe siècle – début du XVIe 
(CC 520, 521, 522, ...). 
 Dans cette série CC, nombreux sont les documents écrits en 
langue dite vulgaire. Les compoix, les comptes de la taille, ainsi 
que les comptes trésoraires, sont souvent rédigés ainsi, malgré 



	 99 

quelques passages en latin (quelquefois moitié-moitié). Ils 
“couvrent” pratiquement tout le XVe siècle. Parfois très répétitifs, 
ils n'en donnent pas moins une vision assez nette et précise de ce 
qu'était la ville à cette époque, participant alors de cette approche 
textuelle qui étaie la recherche archéologique en lui apportant le 
témoignage de l'écrit. 
 Certains ont été écrits alors qu’Arles, et la Provence, étaient 
toujours sous l’égide des comtes d’Anjou. Mais les derniers 
appartiennent à la « nouvelle » époque, lorsque le roi de France en 
a hérité et est devenu, selon une formule récurrente, « roi de 
France et de Navarre, comte de Forcalquier, Provence et terres 
adjacentes ». Certains présentent d’ailleurs, si nous les lisons de 
manière attentive, la trace du droit d’abord international puis 
national. Leur intérêt historique, même parcellaire, est flagrant, 
car ils offrent une information directe sur des événements en train 
de se produire, ou venant juste de se produire : droits de péage, 
annonce de l’arrivée de la peste, de navires ennemis, maladie, 
réclamations, etc. C’est la vie au quotidien, pratiquement, qui 
affleure ici. Ce sont aussi les relations entre cités voisines qui 
peuvent être perçues, car certains émanent de villes de la côte 
notamment. 
 Un autre intérêt réside dans l’emploi de la langue utilisée par 
les scripteurs, le provençal de cette seconde partie du XVe siècle. 
Mais nous sommes loin, malgré tout, de la langue relativement 
normalisée offerte par les cadastres, les délibérations 
communales, les actes notariés, d’autres types de documents 
rédigés par les professionnels de l’écriture, clercs ou notaires. 
Certains des rédacteurs le sont, mais pas tous, et nous avons alors 
un témoignage de diglossie, avec un mélange de plusieurs 
systèmes où se mêlent des graphies de langue d’oc, certes, mais 
aussi du français, voire de l’italien avec l’apparition du digraphe -
gl- par exemple. Graphie en plein évolution, surtout vers la fin du 
XVe siècle, ces quelques documents inédits offrent un exemple de 
la langue vernaculaire parlée, et écrite, dans la région provençale, 
système non figé, en constant mouvement, lors d’une époque 



	 100 

historique charnière quant au devenir de la région, pleine de 
tensions dont la langue est, peut-être, un reflet particulier. 
 
 

Ms. AA 20, lettre 20, 27.07.1455. 
 
r. Tresque honorables senhors amist e coma frayres, nos vos 
recomandan humilment a vos. Fasen vos asaber que nostre 
conselh a resauput vostra letra en lacalla vos fases mencion que 
nos vos deven dex flor. per lo pasage del port e per lo terme de 
Calendas passadas. Fasen vos asaber que nos non aven pogut 
acampar nostre conselh entro que la gent sie repayrada. Ensins 
vos preguan que nos tenguas per excusast entro que ‘la gent’4 
sien vengust e nos hy provesiren de remedi. Non plus per lo 
present, Dieu sie an vos. Escricha a Nostra Dona de la Mar a 
XXVII de jul 1455. 
Los tost vostres coma fraires lo sendegue e conselhiers de Nostra 
Dona de la Mar. 
v. Als tresque honorables homes los sendigues de la villa d’Arle.     
 
Ms. II B 12, 1372.1517. (Feuillet libre inséré entre les f° 43 et 44, 
daté du 16 juillet 1431 ; l’écriture est différente de celle du ms.) 

 
Jeu, Johan de Molis, commissary et serven del petit segel de 
Monpelier confesse avor agut et resoput de nobles et honorables 
homes s. Foques Cays, s. Remon Pelam, s. G. Bornon, sandix de 
la civitat d’Arle, una decima imposada contra l’universitat de 
ladite civitat d’Arle a ‘instancion’1 et per noble home Luque de 
Geoga, burgoys d’Avinhon onde la sue part et est ladite decima 
de XX flor. del deute de CCCC et XL flor. pencionals patet libro 
A folio octavo et monta ladite decima en les emolumens III flor. 
VI g. et le traval de moy 1 flor., de laquela somme desusdite et de 
ladite decima en lez emolumens je quicte lesdits menss. les sandix 
et tous altres a qui quitance en apartient et lor promet de les faire 
                                                             
4 Barré. 
2 La fin est rognée. 



	 101 

cansellar on registre2 et ay agut l’argent per les mains de s. 
Gymet Bernart, trysoryer de ladita universitat de ladite civitat 
d’Arle. Et por mes de fermetat, ieu ay escript ciste quitance de ma 
main propia et mys mon sain manuel en ciste quitance. 
Fait en Arle l’an M.CCCC et XXI et a XVI de julhet. Ita est Johan 
de Molis. 
 

Ms. 520, l. 17, 1477. 
 
Siec sy so que pesa la borbada facha a lla toure l’am IIIIC. 
LXXVII. 
It. avem pessat lo XVI de jenoyer sinq liames la pessa darier que 
sy ten al plot et lo conhet et quatre clavetas dou plot que a tout 
pesat     q. II ll. XLIX. 
It. avem pesat lo X de febrier ung lyame sinquanta tres clavelz 
tant grosses que petis que am pesat q. ll. LXX. 
It. avem pesat lo X de juin la vollee que a pesat    
 q. nou ll. LIIII. 
It. lodich jourt la chambre a pesat     
 q. IIII ll. VIII. 
Memorie que Loys m’a dich coma Borrellon estant luoctenent de 
capitany dou mes d’octobre a pesat III gros. clavetas an las 
virollas per sarar et III petitas clavetas et sinq gros. seucles per 
sercuyr lo plot que am pesat  q. 1 ll. LXII.  
coma costa per ung tillet loqual Loys a devers sy de la man de 
Borellon.     q. 18 ll. 34. 
Ita est de Sant Martin vostre capitany.  
 

Ms. CC 217, l. 27, 22 juillet 1477. 
 
r : Jhesus. 
Senhors, apres deguda recomandation, aquest matin es estada 
novella aysi que doas galeas de enemichs e una fusta an mes en 
terra de Yeras gent e que avien pres gent e carn. 

                                                             
2 Le mot suivant est rongé. 



	 102 

En aquesta hora per un nostre home que si appella Bernart 
Sabatier em estatz enformatz que envers autre nuechas el a 
recontrat un Castilhan que li a dich que es escapat de la galea del 
marques de Auristanch a las boquas de Yeras ont an mes gent en 
terra e an fach carn de alcuns buous. 
Son doas galeas e una fusta de XVIII banchs. La galea del 
marques dis que es regida per frayre Alamanh, chavalier de 
Rodas. 
Nos avem dat orde a far estout. El era galiot. Dubitam non sie 
cespra. Perque sias avisats en totz car duptam non fassan poncha 
en calque part de nostra costa. 
Non altre. Dieu sie en vosaltres. 
Escricha a Tholon a XXII de julh circa hora de vespras. 
Vostres bons amich lo juge e sindegues de Tholon. 
v : A messenhors lo bayle e sendegues de Sieys Fors.  
 

Ms. CC 520, l. 25. 
Ihesus. 
Messenhors les consuls jeu me recomande a vostra bonne gracia. 
Vous sabes ja la diligenssa que jeu et mestre Secrando ay1 aven 
facha a vostra requesta per l’ecxamination dels medecins ; la 
conclution a estat facha que chascun delos convincys al regart de 
my, jeu soy estat petitament contentat al regardament2 de mestre 
Secrandi. Contentas lo quar la rason y abasta quar ly et my vous 
poden una autra fes fayre service he a touta la villa quar el es 
home que ho merita. 
Item messenhors vous autres me aves promes de me pagar mous 
arrayrages en breu de temps. Jeu vous pregue que ho fassas lo 
plus tost que poyres. 
Jeu vous prega que contentes mestre Secrandi quar autra ves vous 
ho poyrie servir. Scricha [a] Avinhon lo XX jornt de aust. 
Lo tout vostre servidor he ami Johan Guilhem. 
 

 
                                                             
1 Barré. 
2 –ament est barré. 



	 103 

Ms. CC 520, l. 6, 1479. 
 
Jo Lucho Damare thezorero generale de Proensa per tenor de la 
present confesso haver agut e receput dali habitanti de la villa de 
Arlle de Johan de Roan thezorero de dita villa e per le mane de li 
cabaleri de dita villa sos asaber la soma de f. mille per compiment 
de f. III M. che dita have graciosamenti donit a la majesta de lo 
rey a causa de lo dopno de f. XVI per so che ultimamenti 
consentito a la perffata majesta per lo intertemmento de suo 
ordinayro de laqualle soma de f. mille me tegno per contento e 
bem pagat testimono consta present scripta e soto scripta de ma 
propria mano. Arlle a li XVIII de februaro 1479. 
Idem Luchas manu propria.1 
 

Ms. CC 520, l. 7, 1-11-1478. 
 
 L’an mil IIIIC.LXXVIII e lo permier jourt de novembre ay 
ressauput, yeu, Loy Aymeric de Sant Johan de Roan, thesorier de 
la ciutat d’Arle la somma de flor. doux sens sinc, ff. IIC. et aquo 
e[n] non de moss. de Gravayson dich mestre Pierre Ronbin 
phisician del rey de Cecille, e en deducion de flor. sinc cens en 
loscals ladicha ciutat d’Arle era tenguda aldich senhor de 
Gravaysons e de ladicha somna e non deldich. Lodich thesorier 
e[n] non de ladicha ciutat quite e per so cancelle. 
Ay scrich aquela present e sota scricha de ma man propria l’an e 
lo jourt susscrich. 
Ita est Loys Aymeric manu propria. 
 

Ms. CC 521, l. 405, 1491. 
 
 Monsenhor lo thesorier, pagas a Anthoni de Salos patron del 
bordigol de Vaccayres per resto e compliment del salari ho gages 
a el degus per1 star e gardar lod. Bordigol per lo spasi de des mes 
finis a XVI del present mes de mars a raison de des flor. per mes 
                                                             
1 Les lettres 10 et 12 sont des reçus du même. 
1 Le mot suivant est barré. 



	 104 

la sommo de septanto florins, losquals vos seran acceptas en 
vostres contes en reportant apodixio de li. 
Scrich l’an de la incarnation mil IIIIC.LXXXXI, e a XXIIII de 
mars. 
Ita es Ludovicus de Coreys. 
Ita est de Vouta. 
 

CC 521, l. 156. (La réponse se trouve dans la lettre 167.) 
 
 Messenhors officiers et sendegues a vos autres de bon cor 
non recomandan. Vous avisan coment es vengut a nous ung 
patron jenoves de luoc d’Araci loqual era anat a Tharascon per 
comprar blatz et a dormit la nuech passada ambe ung autre patron 
a Tharascon en la mayson de Steve Bertrand corratier. Et en s’en 
venent au jourt d’uey de matin en esta villa son estas assalhis en 
lo camin real entre Tharascon et la present cieutat per quatre 
ribaulx losquals an levat a ung delsd. patrons XXI a XXII ducas 
de sa borsa. Et car messenhors aysso son causas que non deven 
soffrir, vous pregan que vous plassa de far tal diligencia de vostra 
cartier que losd. ribauls sien preses car nos autres de nostra part 
aven mes gens apres per los seguir et faren tal diligencia que per 
nos non demorara a los aver si es possible. Et per vous enformar 
delsd. ribauls segond que aven entendut dos de ellos porton capels 
blancs et l’ung ung capel roge et l’autre ung capel negre. Et ny 
ung que es home ros et ung autre es negre ambe pels crespes. Et 
quant a so que nos sian pogus informar dubtan que non sian ung 
que se noma lo Martegal et l’autre lo frayre de Peyronet et l’autre 
lo Gaffet, lo quart non vous sabrian  nomar ny dire son nomp. 
Vous avisant oussi que segond que s’en estas informas ellos son 
estas vistz aquestos jours a Tharascon et se tenon aqui ou als 
mases de l’environ. Non autra fors que pregan Nostre Senhor que 
vous done so que plus desiras. Escript en Arle le XXVII jour de 
febrier. 
Los tous vostres frayres et amycs los consols d’Arle. 
 

 



	 105 

CC 522, l. 5, 1493( ?). 
 

Messenhors a vous de bon cor nous recomandan per alcunas 
lettras que aven agut touchant la materia de San Antoni et oussi 
per autres negocis que occoran a la present cieutat. Es fort 
neccessari aver conseil per deliberar, respondre e provesir sur so 
que sera propousat en lod. conseil. Per tant si vous plas non 
falhires point a vous trobar deman que sera dimecres a una hora 
apres miechjourt al jardin de messier Symon Grilho per tenir lod. 
conseil car las materias que occoron son de grant importancia. En 
pregant Nostre Senhor que vous donne so que plus desiras. En 
Arle lo segond jourt de septembre. 
Vostres frayres los consolz d’Arle. 
 

CC 521, l. 404, 1492. 
 

Messenhos los sendegues et conselh de Borma a vos autres 
de tres bon cor nos recomandan. Fazent vos assaber que aquesta 
nuech prochanament passada ha estat ayssi una fusta armada 
laqualla ha pres ayssi de gent de monsenhor de Grimaut. Per tant 
nos vos avisan que en scias avisas. Et si per aventura venias 
aguolloym ambe ella lur dires si vos plas que vuelhan laysar 
annar aquellos sinc homes que an pres ayssi la prometa car non 
obstant que ellos parlon lo figon ellos son homes de monsenhor 
de Grimaut et han fach aumage. Per que vos pregan que si vos 
trobas ambe ellos que lur ho remostres car ellos ay laysat annar 
tres ho quatre autres homes d’ayssi que son Provensals dizent que 
[..] volian point Provensals. Et non altra per lo present mays que 
lo Sant Sperit scia ambe vos altres. 
Escrit a Grimaut lo jort XIII de may que es vendres como veyres 
per una testimoniala facha per la man de mestre Steve 
Gaudencarius notari de Grimaut. 
Lo present portador si vos plas contentares. 
Vostres bons amis los sindegues et conselh de Grimaut. 
 

 



	 106 

CC 522, 1493-1497, lettre 8. 
 
Messenhors, tant e de cy tres bon cor que fayre pode me 
recomande a vous. Jeu ay entendut comment aves rescript au 
mestre reverent frayre Peyre Salvany que veguesses venyr 
dimenche prochan en Arle per cause de cauques conclusions que 
deu metre mestre Robert de las Arenes per que messenhors vous 
avysse que lodich mestre reverent non y hyra point per plusors 
rasons come plus a plen voys dyra mon compayre mys. Simon 
Griglo alcal lodich mestre reverent rescriore ansy : « mess. vous 
deves ben entendre e considerar que non es cause convenyente 
que ung mestre en teologie ce vague metre a disputar enbe ung 
semblant home come lodich mestre Robert car el a fahc plusors 
que son sos diciblos que lo mendre saumaix en dorment que 
aquest non fa en vedglant come vegies ce plas a Dieux per effet, 
car despueix que jeu ly fesy la resposte de que me dones charge 
per vous autres, messenhors, lodich mestre reverent a mandat 
queryr tres bacheliers loscalx ce plas a Dieux seran aisy a Toux 
sans per lo plus luen. E alore ce lodich mestre Robert vol disputar 
ne autre enbe el trobara ases que ly fara aplaser. E ce Dieux vol 
que entre cy e la lo temps contunye de estre ben come a present, 
ay esperance en Dieux que tout lo monde repayrara e vendre 
myelx a point que mantenent. E pueix messenhors me merevedgle 
de vous autres que dones auredgle a ren que vous digue lodich 
mestre Robert atendut la charge que my donnes d’asegurar lodich 
mestre reverent de las escoles lacal cause ay fahc per vostre bon 
voler. Per que cant a my non entende que me fases dyre une cause 
e que pueix en deliberes autrament, lacal cause non cuide que 
vueglas fayre car san vostres reverencies lo mon serye ny ben 
fahc ne honestament ne de rason non o podes fayre perque, 
messenhors, jeu vos pregue que ajas honor de la ville e la vostre 
per recomandade come aves agut toutjourt fins aysy e que per 
ung quidan que non es suficient ne convenient per tenyr la plassa 
que cant a lasdiches escoles metas las causes asegurades en 
diferent. /v/ Et ce en nengune cause, messenhors, pode servyr la 
ville e vous autres toux. Mandas lo my e de bon cor lo faray a 



	 107 

l’ajude de Nostre Senhor que vous tengue toux en sa sancte garde 
e vous done so que plus desiras. » 
Escript a la bastide de Trebons aquest divendres XVIIeme jourt 
d’outobre. 
Votre humble frayre Gauthier. 
A mos honorables senhors e [s]yres messenhors los consolx de la 
cioutat d’Arle. 
 

CC 522, 1493-1497, lettre 12. 
 
Mons. lo conso a la vostro bonno gracio humbloment my 
recomande. Ay entendut coment vos autres, messeniors, aves fach 
apellar mossen lo conresier et Johan dou Borc, loqual m’a 
inormement cargat a l’ostal de la villo a causo d’oucuno sitassion 
facho contro ly. Et que per la part de Joham dou Borc vos autres, 
messeniors, o prenes fort contro certans particulars que n’es siam 
ou monestier. Messeniors, je vous avise qu’il n’y a home ou 
monestier que se melle dou plach de Johan dou Borc ne de 
mossen Perre Bertran. Il sont tous dos de la maison, il faront 
ansins que bon leur semblera. Du regard de my yeu vous vorrie 
requerir si ansins es que la villo lo prengo contro nous commo 
l’on dit qu’il vous plagues ousir partido car yeu vous baile Joham 
dou Borc oussi voutif que home que visses X ans ya. Mossen 
Frances me disit a Monmaior que mossen Peyre Bertran l’avie 
requist faire qualque plaser senso my ren declarar ne dire. Yeu ly 
disi que mossen Peire Bertran ero home de bien et bon jantilhome 
et que el ly fasie nul service, el ero home per lo ly rendre. Et 
quant lodit mossen Frances l’ac citat yeu entendy aqui mesmes 
per mossen Thomas, curat de Sant Joham, le dit que lo rey avie 
fach et d’aquel horo et moment, ly disi que non fisso nullo 
exsequssion et que anullo la citassion commo fit. Lo prior de 
Castillion my portit lendeman uno lettro de mossen Peyre Bertran 
que yeu ly fisso mandar las lettros a Tharascon ont el ero arrestat 
et a la requesto de ly, yeu las fi bailar ou capellan de mossen 
Peyre Bertran per lo faire relaxar. Pertant considerat toutos causos 
vous supplie et requere qu’il soit de vostre bon plaisir et grace si 



	 108 

ren entendes m’apellar en l’ostal de la villo acr yeu edificaray 
mielx que Joham dou Borc visto veritat. Autro causo non per lo 
present fors que Dieu vous conserve commo la vostro seniorie 
desiro. 
Lo tout vostre plusque sien Johannon sosprior. 
v/ A mon tres cher et honore senier et amic mons. lo consol 
Guillem Bochon en Arle humbloment sie d. 
 

CC 522, lettre 16, 1493-1497. 
 
Mes. tant e de bon cor come poden nous recomandas a vous. La 
present es per vous avertir come en aquesta hore aven agut 
novelles que aucunes gens d’armes que son vengudas lo lonc dou 
Rose a cudat fayre ung grant inconvenient en Arle car ung coup 
aven pres la ville e la volien abotinar e segon que entenden y a 
agut ung grant esses car lo y a de gens mors e d’une part e d’autre 
per que noux semble que vous autres mess. tous d’Arle que es as 
Baux deves montar a cheval e vous rendre au mas de mys. Simon 
Griglo la hont ce plas a Dieux nos rendren inconptinent e la 
prendren concluscion de so que deuren fayre car so sera a toux 
grant honte e grant reproche cy non noux mostras de donar la 
myglor ajude que poyren sence nous metre en dangiet en aquellos 
que son en Arle e noux semble que en aquest cas cade ung de son 
cartier y deu mostrar e cant seren ensenble aven esperance en 
Dieu que faren en fason que l’on non nous pora inproperar que 
segont lo temps que court non ajan fahc lo myelx que aven pogut. 
Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa sainte garde. 
Escript a Mories de coche aquest dimars matin XXIIeme de jullet. 
Mess. lo noux semble que ren non vous deu tenyr en aquest grant 
besoing que non venguas au fort, vous en fares so que vous 
semblara car au regart de nous deliberam y annar ce plas a Dieux 
e dobtan que aquesta cause non ce fasse per aver las reliques de 
mos. sant Anthony per que cy a toutes aventures menavas XXV 
compagnons e point qavas ben. 
Los toux vostres Gauchier. Honorat de la Tour. 



	 109 

v./ A mess. moss. l’asesor e autres mess. d’Arle estant as Baux .... 
Mess. tant e de si bon cor que farie podie nous recomandan a 
vous. Aven ressauput une letre en aquesta hora. Incontinent nous 
rendren si plas a Dieu la haute .. que nous troben so es al mas de 
mess. Symon. Les tous vostres Tropheme Boic, Gillet de 
Cavalhon et Jaques Romyeu. 
  

CC 522, 1493-1497, lettre 18. 
 
Mons. lo consol jeu my recomande a vous. Despueix que party de 
vous ay entendut coment sen Aurias Gondart a estat e parlat enbe 
lo capitany que condus aquestos primyers gens de guere que 
desendon per Rose e m’a l’on dich come lodich capitany a dich 
que non faut dubtar de ren e m’a lodich que l’on ly deu mandar 
cauque refresquament de pan e de cart de que sera ben fahc e per 
enscins non a luoc que jeu vaugue ne mande autra cause devers el. 
Toutas fes cant vous semblara que jeu deja fayre une cause plus 
que autra mandas lo my e de bon cor on faray. 
D’autra part vous mande lo doble d’une letre que my semble que 
ce deu escrioure a Loys de Lobieres tant per ma descharge come 
per lo comptentar de bones paraules car so que n’ay fahc l’ay fahc 
per ben e per profit de la ville atendut que mys. Jaques Romyeu 
m’avye dich que per ren dou monde non deliberave de demorar 
plus a Lion e a grant pene lo poguy fayre restar per catre ou sinc 
jours. Toutasfes ly a semblat despueix de fayre autrament car scy 
aguess.. sauput cant pardy de Lion que lodich mys. Jaques agues 
vogut demorar come fa me fora ben gardat de dire ren audich 
Loys de Lobieres comben que en aco non y pot aver grant interes. 
E y a nengun que ly semble que non cy deja escripre ung mot de 
letre audit Lobieres vesent so que ly ay dich. Cy vous plas m’en 
avertires afin que sache per l’advenyr coment m’auray a governar 
ung autre fes. Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa sancte 
garde. Escript a la bastide de Trebons aques dimars matin. 
Cy deliberas de far far laditte letre semblable de la present 
mynute. Cy vous plas la my manderes au mas de Trebons toute 
sagellade. Le tout vostre Gauchier. 



	 110 

 
CC 522, 1493-1497, lettre 22. 

 
Mess. tant e de cy bon cor come jeu pode me recomande a vous. 
Aquest disapte ou vespre envyron IX hores de nuec ay resouput 
une letre que vous a plagut m’escrioure e tochant so que my 
mandas que me vuegle trobar deman a une hore apres myecjourt a 
Sant Sesary e que la ce plas a Dieux deliberas de vous asemblar e 
que o fasse asaber a mess. de la ville que son as Baux e en autra 
part don my semble, mess., q’ier que deliberavas de mandar 
devyas auscy ben mandar as autres come a my car vous avyse que 
en aquesta cause fazien ben pauc per my e non soy deliberat de 
jamaix leur en ren mandar ne dyre plus mot. E cant entendres la 
rason per que cude que dires que non ay pas tort. E vous pregues, 
mess., que vous plasse de leur mandar come fases a my afin que 
nous troben toux ensemble. E cy d’aventure non volon venyr 
nengun d’elos per aco non laisaray de manar atrobar a Sant 
Sesary cant m’en avertires. Maix avant que y anne soy ben 
conptent de veser que deliberon de fayre. E cy d’aventure leur 
avyas mandat ay deliberat ce plas a Dieux de o saber deman au 
plus matin car m’en vauc ausyr messe a la joyusse garde e de la 
me pendrie en Arle a dos hores apres myecjourt. Maix ce non leur 
aves mandat non m’atendas pas car vole saber perque non y 
devon venyr come my atendut que lo n’y a que per rason son 
tengus de cy trobar plustost que jeu car au regart de my jeu non 
soy ne saige ne clerc e de mon conceilg e avys non podes gayre 
profitar. Pregant Nostre Senhor que vous tengue toux en sa sancte 
garde. Mess. jeu vous requere que las letres que vous escripcy lo 
jourt que las jens d’armes feron lo brut en Arle me sien gardades 
e l’autre auscy que escripcy as Baux car cy lasdiches letres non cy 
trobon non soy deliberat per ren que me sapyas mandar de me 
trobar enbe vous autres car enscins auscy o ay mandat a s. Loys 
Renaut. 
Escript a la bastide de Trebons aquest disapte au vespre. Le tout 
vostre frayre Gauthier. 



	 111 

v./ A mos honorables s. frayres mess. consolx de la cioutat 
d’Arle.  
  

CC 522, lettre 27, 1493-1497. 
 
Mons. le consol jeu mi recommande a vous tant et de bon cor 
comme yo pode. Lo soprior de Montmaior fonc yer devers my et 
me portet de letres que mes. Benet Gras a escript et m’anet dire 
que vous altres, messeignors, ly avias dich que non deliberavas de 
far nulla responso senon que yo me trobesse ambo vous altres 
mess. Donc luy respondi que vous venguest dire que si le vous 
plaisie de vous venir trobar aupres en Crau aupres de les vignes 
que yo my troberie aujortd’uy que est lundi environ myjor 
laqualla causa ay fach et per que ne vous ay trobatz m’en suis 
retornat et me perdonnar ses vous plaist de so que ne voys en Arle 
devers vous altres mess. comme la raison vodrie. Mais en veritat 
lo temps est si dangereux qu’el monstre ce que l’on deo far. 
D’autre part vous avise comme ma commayre dona Maria 
Aycardo m’a mandat per son magister me pregant que luy 
voguesse mandar qualque argent que luy pode dever a causa de 
mes ayguas que esteron ung pauc de temps en yvernage ambe las 
sionas per so qu’ella a baillgar alcun argent qu’elle deou a la villa 
car on luy a fach de clamors et tous los jours on la vol far 
convenir per talla facon qu’elle n’en sa qu’elle deou far per que 
vous voldrie pregar carament que s’el vous est possible que pour 
l’amor de my, la veilhas ung pauc suportar car si Dieu nous donie 
grace que l’on puisse recuilhir los blas, elle e you aurain miels de 
quoy pour bien contentar la ville car a l’ajude de Diou elle non 
perdra rien. Pregant Nostre Senhor que vous tengue en sa saincta 
et vous donie ce que desiraz.  
Escript a las vignes de Crau pres de la justice aquest diluns XVIe 
de juing. 
Lo tout vostre Gauchier de ...  
v./ A mons. lo consol Villasse sie donada. 
 

 



	 112 

CC 522, lettre 41, 1493-1497. 
 
Messeniors a las vostros bonnos gracios et seniores humblement 
my recomande. Et vous plasso saber que la voluntat de 
messeniors es que ansins commo semblara de bon et d’avis de 
munir et provesir d’ung capitani per la torre, que vos autres, 
messeniors, en ordenes tout ensins commo vous plera et vous 
semblara estre ben fach apellant et communicant a mons. lo 
vicari. Et my semble que en la companie dou capitani farie ben 
per nous Gavarri, car es enfant de villo et tres bon artillier. Pregue 
vous s’il es de vostre plaser de ly donar luoc e.l a bon corps et y 
vendra volunties a la vido de Dieu qui vostros seniores passo 
conservar et gardar. 
Lo tout vostre humble servidor et orator Johannon sosprior. 
 

CC 522, lettre 62, 1494-1497. 
 
Nostres cars frayres tant et de si bon cor coma poden a vous nous 
recommandan. Aquestos jours passas aven ressauput una lettra de 
mons. l’abat de Sant Sauveur e una autra de mess. Jaumes, 
assessor nostre, per lasqualas s’en estas advertitz que en court se 
dis que los Authomans, adversaris nostres, procuron de aver 
comissari ambe manforta per exequtar l’arrest donat per lo grant 
conseil del rey nostre souverain senhor et pourchasson aver mons. 
de Cerna et en sa compaignie mille soysses et soubz colour de 
anar a Naples, passar per la present cieutat et prendre per forsa lo 
corps de sanct Anthoni et exequtar lod. arrest. Laqual causa si 
ansins era serie ung grant doumage et deshonnor de la present 
cieutat, car coma ben sabes si semblant nombre de gens passava 
per lo terrador de lad. cieutat serie grant doumage delz citadins et 
de touta la comunitat. Et per so per estre ben certifficas de la 
veritat vous mandan lo present portador tout expres affin que per 
el nous certiffiqures de la veritat car si ainsi era metrian pena de y 
remediar al mendre doumage que far si porrie. Vous pregan que 
lod. portador expediscas lo plus promptament que porres.  



	 113 

D’autra part vous avisan que las gens de travalh que acostuman a 
venir per aquest temps en la present cieutat reffuson aucunament 
venir dubtant estre messes en las galeas que fa far lo rey a 
Beucayre et autres luecs del present pays de Provensa. Per so 
aven avisat per utilitat delz citadins de la present cieutat obtenir 
del rey si possible es alcunas lettras de securtat en lasqualas si 
mande e comande a toutz officiers de tout lo pays subgietz ald. 
senhor que fasson crida publica assegurant totz affanador que non 
seran messes en galea ny preses per forsa. Mess. nous vous 
pregan que fassas touta diligencia que gens d’armas non passon 
per la present cieutat per evictar toutz daumages que comunament 
fan gens d’armas. 
Mess. Benet Gras nos a script una lettra laquala per lod. portador 
vous mandan si aves obtengut denguna provesion ho lettras 
touchant la materia de laquala lod. mess. Benet scrieu. Plassa la 
far expedir et mandar per lod. portador affin que ambe diligencia 
la manden ald. mess. Benet car lo cas ho requires e periculum est 
in mora. Et non autra sinon que pregan per Dieu que vous donne 
compliment de vostres desirs. 
Escript en Arle a XXIX d’abril. 
Vostres frayres los consolz d’Arle. 
v./ A nostres cars frayres et embaissadors mons. de Beujoc et 
mess. Jaumes Romyeu assessor nostre et ha cascun d’elos. 
 

CC 522, Lettre 63, 1493-1497. 
 
Mos tres honorables senhors a vos me recomandi tant 
humblement como podi. Madammo de Fanton me ha mandat ung 
petit paquet de letres lasquals come cresi scrieu mes. Benet Gras 
loqual paquet per le present portador vos mandi. Et affin que 
fosso ben diligent a vos portar lod. paquet li ay promes que li 
donarias dos gros per sa peno. Pertant vos pregui que losd. dos 
gros li dones et si vos plas denguno causo me comandar plasse 
vos me scrieure et de bon cor la faray ajudant Nostre Senhor 
alqual pregui que vos done bono sanitat et compeliment de vostres 
deseris.  



	 114 

Scricho a Ayragues a XII de jung. 
Vostre servitor Loys de Cuers. 
v/ A nostres honorables senhors mess. les consulz d’Arle. 
 

CC 522, lettre 370, 1495. 
 
Mons. lo thesaurier pagas a Peyre Laugieu alias Talhon per tres 
lobatons que a pres en terra d’Aurelha soes doas femelas e ung 
mascle soes quinze gros e retenez las aurelhas e lo present tillet 
script a sinc de avost l’an mil IIIIC.LXXXXV. 
Ita est Jacobus Rohardi.  

 
CC 522, lettre 472, 1495. 

 
S’en suit lo quonte de mestre Peyre lo saraglier que a fac per la 
vila. 
Et premierament a XV de juin a adobat un quadenat per lo eguot 
de la Quavalerie que monta  f.g.II d. 
Item plus a guarnit una saragla per lo portal de Merquanou que 
monta  f.g.III d. 
Item plus dous quadenas per lo portal de Portagnel per tenyr las 
portas vertas que per guarnir una saragla per lodic portal et a fac 
la ferogliera monta tout   f.1 g.VI d. 
Item plus una clau per lo portal dou pourt et dous anals per lodic 
portal monta f.g.VIII d. 
Item plus per lo portal de Sant Johan a fac un anel en ferrenda 
que vault  f.g.III d. 
Item plus a fac dous claus per lo portal de Merquanou que las 
autras sy son  routas que monta f.g.VIII d. 
Item plus per adobar lasdichas saraglas et feranls subredic ay agut 
de segne Nyquolau Usan la soma de XVIII clous pataquals et 
sinquanta clavels de dous miliers que monta tot f.8. 
Passat a XIII de jenoyer a XIX de jenoyer a fach sa confession. 
Rohardi. 
 

 



	 115 

CC 522, lettre 349, 1495. 
 

 
Mons. lo thesaurier pagas a Piero Patarel gardian demorant ambe 
Guilhaume Faraud per ung lop que a pres en Figares soes sieys 
gros e retenes las aurelhas e lo present tillet script a XVIII d’abril 
l’an mil IIIIC.LXXXXV. 
Ita est Jacobus Rohardi scriba consilu propria. 
 

CC 523, lettre 55. 
. 

 
Tres cars frayres et bons amics de bon cor a vos nos 
rachomandam. En vos avisant como per lo present portador nos 
mandam ung homme et una femme marit et molher losquals eran 
venguts de Languedoc et los avem tenguts soes assaber lo marit 
malaut et enclaus car lo dubtavan tocquat de pesta per los mettra 
foras d’aquesta pays. Et pertant non los laysseres intrar maiz los 
donares passaige se vos plas et de vieures si mestier en avian. Et 
non altre per lo present sinon que Nostre Senhor vos tenga lo en 
bona  prosperitat et salus. 
Escricha a Masseille aquest XXVIIe jort del mes de febrier. 
Los consols de Masseilha vostres frayres et bons amics. 
v. A mess. consols et conseilh de la cieutat d’Arles nostres tres 
honorables frayres et bons amics sian donada. En Arles.  
  

CC 523, lettre 48. 
 

 
Cars et bons amics a vos nous rachomandam. Per aquestas 
presentas vos avisam como ayssi si sont attrobats dos hommes 
insicits de pesta losquals mandam deforas oltra lo Roze. Et per 
tant vos pregam que nos mandas certifficanza si nostres hommes 
los an conduchs fins a foras d’aqui. Et non altre per lo present 
synon que mes. vos tenga en sa sancta garde. 



	 116 

Escrich a Masseilha aquest XXXe jort de janvyer. Losquals 
hommes insicitz eram vengus de la banda de Montpellier et per 
tant los remandam de ladicha banda. Et nos a semblat bon vous en 
avisar. 
Los consols de Masseilha vostres frayres et bons amics. 
v. A mess. los consols d’Arles nostres cars frayres et bons amics 
sian donadas. 
 

CC 523, lettre 171, 1499 ( ?). 
 
Messenhors baille e sendegues de Scyffors a vos nos recomandam 
de bon cor. Aras de novel avem receuput letras d’avis de 
messenhors d’Yeras a lasquals la present es alligada et perso car 
en lasd. letras ha dos caps grandamens danjayroses soes de la 
entencion dels bregantins que si tenon en las illas per attendre los 
brigantins del papa que son a Marselha et l’altre cap es de la 
pestillencia que es a Nissa e a l’environ. Non obstant que vos 
ajam mandat letras d’avis de recap vos avisam e que avizes la 
costiera fins a Marselha afin que los senhos de Marsselha et los 
gens delsd. brigantins que hi son del papa sian per temps avisats. 
E pagats lo portador como es de costuma. 
Scricha a Tholon sapte a XVII d’aost al solelh tramont. Los tres 
vostres como frayres e bons amics lo baille e sindegues de 
Tholon. 
 

A.C.A., BB 7, 1508-1513. Feuillet libre, non daté. 
 
Nobles et honorables conssols et conscelhiers de la present cieutat 
d’Arle humblement espaussa a vostros senhories Juhan Deloste 
appoticari de lad. cieutat coma sie vray que la meyson hont lod. 
Deloste fa son abitascion est touta environnada des bescammes et 
aussy son escallier de boys et soutat lodit escallier resta ung petit 
de plassa perduda hont sy gieta grant hordura et immondisse 
davant la gleyssa de santa Croux et grant dangier d’escondre gens 
per metre fuoc ho fayre plossors maux per desos lod. escallier. 
Per tant humblement supliqua lod. Deloste a vostros senhories que 



	 117 

vous plassa de my donar licenssia de fayre une paret d’aut en aut 
a drecho ligne de son escallier et sera content d’abatre touz sos 
bescammes per los grans dangiers dou fuoc que sovent venen5 en 
ladita cieutat d’Arle et aquo fazen sera ung grant ben et profit per 
laditta cieutat 
Et suey et ceray plus tengut a vostras sehories. 
 

Marie-Rose Bonnet 
  

                                                             
5 Tache qui rend la fin du mot illisible. 
 



	 118 

  



	 119 

LES HÉRÉSIES FONDATRICES DE LA PENSÉE 
MÉDIÉVALE 

 
Le manichéisme 

 
Les études sur les différentes hérésies médiévales, fondées 

sur la recherche des sources, ont été développées au milieu du 
XVIe siècle, avec la montée du protestantisme. Les idées cathares 
étaient associées peu ou prou à un néo-manichéisme et les 
protestants étaient accusés de vouloir faire revivre la doctrine de 
Mani. Selon Julien Ries :  
 
« Un siècle et demi durant, les protestants ont eu à se défendre contre 
l’accusation de faire revivre par leur doctrine du mal et du péché, 
l’ancienne hérésie de Mani. À leurs travaux apologétiques se mêlaient des 
recherches historiques sur le manichéisme : ce fut l’origine des études 
manichéennes. Entretemps les catholiques s’adonnaient à de patientes 
recherches et, par la publication d’une série imposante de sources, ils 
donnaient le plein essor aux recherches historiques sur le manichéisme. »6  
 

Au XVIIe siècle, on publie la plus grande partie des sources 
manichéennes alors connues, après un long et minutieux travail 
d’examen des manuscrits. Elles se trouvent essentiellement dans 
les sermons du pape Léon 1er (440-461), l’histoire des Pauliciens 
par Pierre de Sicile7, les trois livres Contre les Manichéens de 
Titus de Bostra8 et les Acta Archelai9. Ces derniers contiennent le 
                                                             
6 Les études manichéennes : des controverses de la Réforme aux 
découvertes du XXe siècle, Louvain-la-Neuve, Centre d’Histoire des 
Religions, 1988, p. 35.  
7 Petri Siculi Historia ex MS codice Bibliothecae Vaticanae graece cum 
latina versione edita per Matthaeum Raderum, SJ, Ingolstadt, 1604. Il 
s’agit de la première édition du texte de Pierre de Sicile. Pour une édition 
relativement récente du texte grec, voir Jean Gouillard/Denise 
Papachryssanthou (éds), Pierre de Sicile, Histoire des Pauliciens, Travaux 
et Mémoires 4, Paris, Centre de recherches d’histoire et civilisation 
byzantine, 1970, p. 3-67. 
8 Nils Arne Pedersen, Demonstrative Proof in Defence of God A Study of 
Titus of Bostra’s Contra Manichaeos The Work’s Sources, Aims and 



	 120 

récit de discussions publiques entre l’évêque Archelaüs et Mani 
en 277 à Kashkar et à Dioride, villes de Mésopotamie. Épiphane 
de Salamine s’en est servi dans son Panarion. Mais ce n’est qu’un 
fragment en latin qui est publié par Henri de Valois en 166810. 
L’original aurait été écrit en syriaque et ensuite traduit en grec par 
Hegemonius.  

Outre les sources, des travaux de patrologie et 
d’historiographie nombreux et foisonnants sont publiés. Mais il 
semble que ce soit surtout deux articles de Pierre Bayle dans son 
Dictionnaire historique et critique, Manichéens et Pauliciens qui 
ont relancé la polémique. Pierre Bayle, d’abord réformé, puis 
converti au catholicisme et enfin redevenu protestant a eu une 
position telle qu’elle suggérait une adhésion aux idées de Mani. 
Ce qu’il a toujours réfuté avec force. Le problème fondamental se 
trouvait dans la prédestination. En effet, Dieu prédestinerait 
certaines âmes à leur salut, en leur accordant la grâce. Mais l’idée 
d’une prédestination au bien, sous-entendait une prédestination au 
mal. Ceux qui n’étaient pas des élus seraient donc condamnés peu 
ou prou à pécher puisque l’aide divine ne leur était pas accordée. 
Pendant des siècles les théologiens catholiques se sont interrogés 
sur les effets de la grâce, la possibilité pour l’âme humaine de la 
refuser et la damnation. Les protestants reposent la question en 
termes analogues, du moins au début. Mais rapidement, la 
controverse se radicalisera autour de la prédestination au mal et à 
la damnation éternelle. La prédestination au bien excuserait le 
péché car les élus seront sûrs d’être sauvés. Ce sera Pascal qui 
posera la question en d’autres termes : qui sait être prédestiné 

                                                                                                                                                                                   
Relation to its Contemporary Theology, Leiden/Boston, Brill, 2004. 
9 Madeleine Scopello, « Hegemonius, les Acta Archelai et l’histoire de la 
controverse anti-manichéenne », Studia Manichaica, IV Internationaler 
Kongress zum Manichäismus, Ronald E. Emmerick/Werner 
Sundermann/Peter Zieme (éds), Berlin-Brandenburgischen Akademie der 
Wissenschaften, De Gruyter, 2000, p. 528-545.  
 
10 Gherardo Gnoli/Andrea Piras, Il manicheismo, Roma, Fondazione 
Lorenzo Valla, A. Mondadori, 2006, vol. 2, p. 150. 



	 121 

durant sa vie terrestre11 ? D’où la nécessité de faire le bien, pour 
gagner le salut éternel.  

Les protestants, dans cette polémique, voulaient retrouver la 
lettre du texte sacré et donc le message originel de Dieu. Ils 
avaient donc rejeté un certain nombre d’interprétations et ce qui 
en résultait : par exemple le culte de la Vierge, les saints, les 
images. Ce mouvement n’est pas nouveau dans l’Église où les 
retours aux textes scripturaires sont constants. Par ailleurs, dès les 
premiers siècles, le texte biblique a été soumis à la critique12. 
Saint Jérôme, par exemple, a émaillé ses traductions de 
nombreuses notes de critique textuelle. Il importait que le texte 
biblique soit au plus près des sources. Cependant, le Canon n’était 
pas fermé. Il comportait aussi les écrits des Pères et des docteurs 
de l’Église. Hugues de Saint Victor, dans le Didascalicon répartit 
les textes sacrés en trois groupes l’Ancien Testament, le Nouveau 
Testament ainsi que les écrits des pères et des docteurs de l’Église 
dont Jérôme, Augustin, Grégoire, Ambroise, Isidore, Origène et 
Bède sont les principaux. Les autres sont si nombreux qu’il ne 
peut les énumérer13. Cependant, le texte biblique lui-même est 
                                                             
11 « Qui est ce qui sait en cette vie s’il est prédestiné ? Il est nécessaire que 
cela soit caché en ce monde où l’orgueil est si fort à craindre, qu’un grand 
apôtre fut souffleté par un ange de Satan, de peur qu’il ne s’élevât. » Lettre 
sur les commandements de Dieu in Œuvres de Blaise Pascal, vol. III, Paris, 
Lefèvre, 1819, p. 551. 
12 Gilbert Dahan écrit à ce propos : « La critique du texte biblique n’est pas 
une invention des philologues du XIXe siècle ni même des humanistes du 
XVIe siècle. Dès les premiers siècles chrétiens, des savants ont cherché à 
améliorer le texte de leurs saintes Écritures, par des moyens scientifiques et 
notamment par une comparaison des textes entre eux et des traductions 
avec les originaux. Une entreprise aussi remarquable que les Hexaples 
d’Origène, puis les nombreuses notes de critique textuelle de saint Jérôme 
suffiraient à nous convaincre amplement de la précocité de cette tradition 
scientifique. » in L’exégèse chrétienne de la Bible en Occident médiéval, 
Paris, Cerf, 1999, p. 161. 
13 Charles H. Buttimer (éd.): Hugonis de Sancto Victore Didascalicon De 
studio legendi, Washington D C, The Catholic University of America 
Press, Studies in Medieval and Renaissance Latin X, 1939, IV, II, l. 9-14, 
779 C, p. 72. 



	 122 

l’objet de toutes les attentions. Au cœur des monastères, on en 
analyse chaque mot, chaque syllabe, en essayant d’en trouver 
l’interprétation la plus juste. Hugues de Saint Victor, toujours 
dans le Didascalicon, affirme qu’il peut y avoir une ou plusieurs 
significations pour un énoncé. Dans la multitude des 
interprétations que l’on peut tirer pour quelques mots, il importe 
de choisir celle que l’auteur a reconnue comme certaine. Si elle 
n’apparaît pas de façon évidente, il faut s’appuyer sur le contexte. 
Si ce dernier ne peut être étudié et discuté, il faut choisir ce 
qu’enseigne la foi14. Par conséquent, le souci de trouver le sens le 
plus juste est constant dans les recherches de l’exégèse médiévale. 
L’étude et le commentaire de la Bible requièrent un certain 
nombre de connaissances qui ne sont pas innées. Il ne s’agit pas 
de l’expression de sentiments relativement confus, mais bien 
d’une recherche rationnelle menée à l’aide de la grammaire et de 
la logique, associées à la connaissance de la tradition exégétique. 
Hugues de Saint Victor précise que l’Écriture sainte possède un 
triple mode de compréhension : historique, allégorique et 
tropologique. Bien entendu, on ne peut interpréter tout le texte 
biblique selon ces trois modes de compréhension, mais il faut s’y 
appliquer autant que faire se peut. Car il est inconcevable de s’en 
tenir à la seule lettre du texte ou de se contenter d’une lecture 
historique. Il faut chercher un sens plus profond, le sens spirituel. 
Ce qui implique des confrontations, des analyses, des 
recoupements destinés à mettre en lumière la cohérence interne du 
texte. Les champs sémantiques du latin sont vastes car enrichis de 
tout un lexique qui se développe au fur et à mesure des 
interrogations et des réponses apportées. Les latinisations 
                                                             
14 Idem, VI, XI, l. 20-26, p. 129 ; l. 1-24, p. 129. 808 c-809 A. Gilbert 
Dahan affirme à propos des interpretationes: « La première de ces règles 
est révélatrice d’une démarche générale de l’exégèse médiévale : pour un 
même nom, comme pour une même réalité, des interprétations (au sens 
large) sont proposées, qui s’opposent parfois entre elles ; il n’est pas 
question d’appliquer univoquement ces interprétations mais de choisir pour 
chaque cas, celle qui éclaire le mieux le verset ou le passage commenté ». 
L’exégèse chrétienne de la Bible en Occident médiéval XIIe-XIVe siècle, 
op. cit., p. 318-319. 



	 123 

d’expressions ou de termes grecs sont nombreuses. Cependant, le 
latin étant devenu peu ou prou une langue savante, même pour les 
religieux15. L’Église médiévale préconisait la recherche de 
l’union avec Dieu en compagnie de personnes ayant les mêmes 
aspirations et sous la conduite d’un abbé ou d’une abbesse16, 
connaissant la tradition exégétique et capable de l’enseigner. Au 
moyen-âge, les moines, les moniales et les convers, -souvent des 
paysans-, étaient parfois ignorants des notions les plus 
élémentaires du christianisme, lors de leur entrée en religion 17. 
                                                             
15 Dès la fin du VIIIe siècle, se pose le problème de la formation des 
prêtres. Michel Banniard précise à ce propos : « Alcuin déplore la lenteur 
des progrès accomplis par ses propres élèves. Que dut-il en être dans les 
lieux éloignés des principaux centres ? On s’étonnera surtout de la 
méfiance sourcilleuse avec laquelle sont traités dans les instructions 
officielles les prêtres et les « curés » de paroisse. Tous les capitulaires 
insistent sur les efforts qu’ils doivent faire. Leurs évêques sont invités à 
vérifier qu’ils savent les formules de baptême, les prières de la messe et 
qu’ils sont capables de prêcher… 
…Or le niveau des connaissances requis d’eux semble extrêmement bas. Il 
est quand même stupéfiant qu’un concile soit obligé d’exiger qu’ils sachent 
par cœur le Credo et le Pater. Que savaient-ils donc auparavant ? La liste 
des questions qu’établit vers 803 un évêque, afin de soumettre les prêtres 
de son diocèse à un examen montre la faiblesse culturelle et cultuelle de ce 
personnel pastoral intermédiaire entre eux et leurs fidèles : savent-ils et 
comprennent-ils leur pénitentiel ? Savent-ils célébrer la messe selon le rite 
romain ? Sont-ils capables de lire l’Évangile et de le commenter ? 
Comprennent-ils les homélies et savent-ils les communiquer aux fidèles ? » 
Viva voce Communication écrite et communication orale du IVe au IXe 
siècle en Occident latin, Paris, Institut des Études Augustiniennes, 1992, p. 
395-396.  
16 Les pères du troisième concile du Latran, en 1179, recommandent de ne 
pas laisser les moines seuls dans une maison à la campagne, dans une place 
forte ou une paroisse, mais de les faire vivre dans un grand couvent ou avec 
quelques frères. Concilium Lateranense III, 10, l. 8-10, Giuseppe Alberigo 
(dir.), Les conciles œcuméniques Les décrets de Nicée à Latran V, Paris, 
Cerf, 1994, p. 464. 
17 Rancé dans une lettre à Jean Mabillon, décrit ainsi les convers : « …Les 
Convers étaient des gens grossiers, ignorans, ausquels il n’étoit pas permis 
d’avoir un livre, viri idiotae qui nesciebant litteras… » in Dom Jean 



	 124 

Par conséquent, le langage de l’exégèse devait s’adapter à cette 
évolution, sous peine de devenir incompréhensible. Par 
conséquent, les traductions dans les langues vernaculaires 
considérées d’abord comme une explication du texte sacré, se 
multiplient en incluant des termes latins. Les périphrases qui 
surgissent sont aussi l’occasion de développer le langage employé 
dans l’exégèse. La tradition orale, importante car perpétuée par la 
prédication, se densifie. Elle n’est pas négligeable, parce qu’elle 
est portée en grande partie, par ces langues vernaculaires qui peu 
à peu supplanteront le latin, pour l’écarter progressivement des 
langues parlées. Ce phénomène initié au moyen-âge ne cessera 
pas à la Renaissance. Au XVIIe siècle, les langues vernaculaires 
ont déjà pris une importance et une autonomie telles que les 
réflexions ainsi que les échanges philosophiques et théologiques, 
se font de moins en moins en latin18. Par conséquent, les 
mouvements protestants s’inscrivent dans ce retour aux textes 
sacrés dont les interprétations en diverses langues sont de plus en 
plus foisonnantes et parfois très éloignées du texte lui-même. Il y 
a toujours eu des illuminés, des prédicateurs itinérants, des 
moines errants, qui prêchaient sans avoir la science requise pour 
interpréter la Bible. L’Église catholique les condamnait, sans 
pouvoir réellement les arrêter. Mais dans le cas présent, l’hérésie 
protestante est conduite par des savants qui connaissent la 
tradition exégétique, les écrits des Pères, ont les clés de son 
interprétation et la contestent en connaissance de cause. Par 
conséquent, les recherches sur le manichéisme sont importantes et 
menées de part et d’autres par des théologiens qui s’efforcent de 
remonter aux sources, de les analyser, de les décrypter à l’aide 
d’outils scientifiques longuement peaufinés par la tradition. Ces 

                                                                                                                                                                                   
Leclercq Recueil d’études sur saint Bernard et ses écrits t. II, II-Lettres de 
Mabillon et de Rancé sur saint Bernard, Roma, Edizioni di Storia e 
Letteratura, 1966, p. 319-338, p. 322.  
18 Rappelons que de nombreux textes philosophiques ou théologiques 
(traités, études, controverses, correspondance…) de Descartes, 
Malebranche, Bossuet, Saint-Cyran, Pascal, Antoine Arnauld, Angélique 
de Saint-Jean… ont été écrits en français et non en latin. 



	 125 

recherches ont abouti à des positions variées et parfois 
divergentes. Si Lenain de Tillemont écrit à ce propos, dans la 
seconde moitié du XVIIe siècle :  
 
« L’heresie des Manichéens egalement infame et ridicule, est la plus 
celebre de toutes celles que le demon a opposees à l’Eglise durant les trois 
premiers siecles. Elle a pris son origine de la Perse : et de cette extremité de 
l’Orient elle s’est repandue par toutes les provinces, jusques aux extremitez 
de l’Occident. Il seroit inutile de vouloir deduire en detail tous les dogmes 
de cette secte, qui ayant rassemblé ce qu’il y avoit de plus criminel dans 
toutes les autres et mesme dans le paganisme, [mais surtout dans les 
impietez des Gnostiques], en a fait un amas monstrueux de blasphemes 
impertinens, et de saletez abominables19 ».  
  

Isaac de Beausobre, au XVIIIe siècle, dans son Histoire 
critique de Manichée et du manichéisme, sans rompre 
complètement avec cette condamnation multiséculaire, prend la 
peine d’étudier les sources de manière critique. Il écrit à ce 
propos : 
 
« Mon dessein est d’essaïer ce que j’aurois exigé de feu M. Bayle. Voulant 
connoître les MANICHÉENS MODERNES, avec lesquels on a confondu 
des Sectes beaucoup plus pures et plus Chrétiennes qu’on se l’imagine, j’ai 
été obligé de remonter jusqu’aux Anciens. Et trouvant beaucoup 
d’exagération, de contradictions, de fausses imputations, dans ce qu’on 
nous raconte de Manichée, de ses Dogmes et de sa Morale ; j’ai eu pitié 
d’une Secte déjà trop malheureuse pour avoir étrangement corrompu la Foi 
chrétienne, et pour avoir été dès sa naissance l’objet des fureurs d’un zèle 
humain. Je la justifie, quand il me paroît qu’on l’a calomniée : je l’excuse, 
quand elle me paroît excusable, et je ne crois pas qu’on doive m’en savoir 
mauvais gré. Si je suis dans l’erreur, c’est dans l’erreur du monde la plus 
innocente. Et S. Augustin lui-même, le Fléau des Manichéens d’Occident 
fera mon apologie. »20. 
                                                             
19 Memoires pour servir à l’Histoire Ecclesiastique des six premiers 
siecles, t. IV, seconde édition, Paris, 1701, p. 367-368.  

 
20 Histoire critique de Manichée et du manichéisme par M. de Beausobre 
continuée par S. Formey, Discours préliminaire, Amsterdam, J. F. Bernard, 
1734-1739, t. 1, p. 3.  



	 126 

 
Mais il faut préciser que les sources manichéennes étaient 

rapportées, puisqu’aucun texte émanant directement de Mani 
n’était accessible. Saint Augustin, dont l’influence sera 
considérable, reprenait, à l’instar de ses prédécesseurs les textes 
de ses adversaires manichéens, les discutait, les confrontait à la 
doctrine chrétienne en hérésiologue confirmé21. Certains 
                                                             
21 Madeleine Scopello écrit à ce propos : « Dans le Contra epistulam 
fundamenti, Augustin se comporte en hérésiologue confirmé, héritier de 
toute une chaîne de chasseurs d’hérésies qui ont traqué d’abord les 
gnostiques puis les manichéens. Aux hérésiologues, Augustin emprunte 
une méthode qui a fait ses preuves : citer, d’abord, des extraits d’une œuvre 
de l’adversaire afin de les réfuter, puis présenter en opposition sa propre 
doctrine. Ainsi la pensée que l’on estime fausse est immédiatement mise en 
contraste avec la veritas  de celui qui la réfute.   Cette méthode polémique, 
citer pour mieux réfuter, a souvent été utilisée par les Pères de l’Église dans 
leur lutte contre les maîtres de la gnose. Clément d’Alexandrie, Origène, 
Irénée ou encore le Pseudo-Hippolyte ont tous transcrit et cité, certains plus 
que d’autres des fragments ou même de longs extraits d’ouvrages 
gnostiques, afin des les critiquer de façon ponctuelle. Ils nous ont ainsi 
fourni une précieuse documentation qui autrement aurait été perdue. La 
même méthode se dégage des écrits de quelques écrivains anti-manichéens, 
même si cette façon ne fait pas l’unanimité. Quelques controversistes, en 
effet, ne font que résumer la doctrine et le mythe manichéens. Il en va ainsi, 
par exemple pour l’auteur des Acta Archelai. D’autres en revanche, citent 
littéralement des extraits des livres de Mani. C’est le cas de Sévère 
d’Antioche qui, au début du VIe siècle, intégra des fragments de la 
Pragmataeia dans son Homélie cathédrale 123 ; du nestorien Théodore Bar 
Konai aussi, lequel, dans son Liber Scholiorum écrit en 791, fournit de 
précieux documents sur la Pragmateia. À ces auteurs s’ajoutent deux 
controversistes musulmans : Ibn Al Nadim, au chapitre IX du Fihrist, 
œuvre achevée en 987, présente un ensemble de citations de textes de Mani 
et Al Biruni, au XIe siècle, bâtit sur une connaissance directe des sept livres 
du Babylonien, un exposé très complet de sa doctrine… 
…Augustin se sert d’une série d’arguments, auparavant employés par 
d’autres hérésiologues. Ces arguments lui permettent de répondre aux 
manichéens qui se prétendaient les seuls vrais interprètes du message du 
Christ — message que Mani aurait porté à sa plénitude — et qui par 
conséquent, s’estimaient les seuls vrais chrétiens. » in « L’Epistula 
fundamenti à la lumière des sources manichéennes du Fayoum » in 



	 127 

philosophes ont également critiqué les gnostiques. Madeleine 
Scopello écrit à ce propos : 
 
« Les pères de l’Église ne furent pas les seuls à s’en prendre aux 
gnostiques. Quelques philosophes firent de même. Plotin (205-270) 
consacre au problème gnostique sa deuxième Énnéade. Le chef de file du 
néoplatonisme n’appréciait nullement leur transposition mythique des 
concepts philosophiques, et encore moins leurs pratiques rituelles. 
Porphyre de Tyr (233-305) partage les opinions de son maître ; dans sa Vie 
de Plotin, il cite des apocalypses gnostiques qui circulaient dans les cercles 
philosophiques de l’époque. Ses renseignements ont été confirmés par la 
découverte de la bibliothèque de Nag Hammadi22. » 
 

Il faut cependant préciser que les philosophes de l’Antiquité 
dont les Pythagoriciens, Platon et Aristote, furent accusés par 
Pierre Bayle23, d’avoir développé et propagé le double principe24. 
Par la suite, plusieurs découvertes de textes écrits en copte ont 
permis d’enrichir considérablement la connaissance du 
                                                                                                                                                                                   
Augustine and Manichaeism in the Latin West Proceeding of the Fribourg-
Utrecht Symposium of the International Association of Manichaean 
Studies, Johannes Van Oort/Otto Wermelinger/Gregor Wurst, (éds), 
Leiden/Boston/Köln, Brill, 2001, p. 205-229, p. 207-209. 
22 Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p. 22. 
23 Brigitte Saouma, « Pierre Bayle critique de Lactance et de Basile de 
Césarée, dans sa réfutation du manichéisme » in « Für unser Glück oder 
das Glück Anderer » Vorträge des X. Internationalem Leibniz-Kongress, 
Wenchao Li/Ute Beckmann/Swen Erdner/Esther-Maria Errulat/Jürgen 
Herbst/Helena Iwasinski/Simona Noreik (éds), Hildesheim-Zürich-New 
York, Georg Olms, 2016, t. II, p. 627-640. 
24 “As we can see, Mani employed various strategies to describe his two 
principles. They are opposed substances of light and darkness, regions of 
harmony or bitter division and conflicts, kingdoms with princes and armies, 
God the Father or matter and desire, and so on. The scriptures were not 
philosophical treatises and the apostle fashioned his langage according to 
the occasion and the audience. He was a preacher and a debater; and also a 
visionary, an artist and a healer.” in Ian Gardner “Dualism in Mani and 
Manichaeism”, Chôra Revue d’Études anciennes et médiévales, Dualismes 
Doctrines religieuses et traditions philosophiques, Hors-série 2015, Editura 
Polirom, p. 417-436, p. 423. 



	 128 

manichéisme. Le Codex de Londres, acheté en 1750 par A. 
Askew date du IVe siècle. Il relate les dialogues secrets de Jésus 
avec Marie-Madeleine et les apôtres. Le Manuscrit d’Oxford 
acheté par J. Bruce en 1773 transmet des enseignements de Jésus. 
Le codex de Berlin (IVe-Ve siècle) découvert en Haute-Égypte au 
XIXe siècle contient l’Évangile selon Marie, le Livre des secrets 
de Jean, La sagesse de Jésus et un acte apocryphe de Pierre. Mais 
ce sont les manuscrits coptes de Nag Hammadi (II-IVe siècle) 
découverts en 1945 et traduits du grec qui ont montré la richesse 
et la variété de la pensée gnostique. Ils contiennent des évangiles 
et des traités25. Ces derniers sont anonymes. Ce qui pourrait 
s’expliquer par la persécution dont les manichéens ont été 
victimes. Cette découverte a permis d’avoir une connaissance plus 
étendue de la gnose que celle des théologiens des temps 
modernes. Il faut y ajouter les Textes de Tûrfân découverts dans le 
Turkestan chinois, près de Tun Houang, dans le Kan-sou à la fin 
du XIXe siècle et au début du XXe siècle. Le rouleau contenant le 
Compendium de la religion du Buddha de lumière de Mani, a été 
écrit en chinois, en 731.  
Jacques-Begnigne Bossuet a également examiné les sources des 
hérésies. On lui doit, entre autre, la distinction entre les cathares, 
appelés nouveaux manichéens et les vaudois de Lyon. Il conteste 
la filiation entre les protestants et ces hérétiques, longtemps 
accusés de propager le manichéisme26.  
Car le manichéisme n’est pas un ensemble d’idées diffuses, mais 
une grande religion qui comporte une métaphysique et une 
éthique. Le nombre de ses adeptes a été très important et malgré 
les persécutions, elle ne disparaît pas. Ni la rationalité grecque, ni 
la foi chrétienne n’ont pu en avoir raison. Cette religion comprend 
des dogmes, une liturgie, une communauté hiérarchisée, ainsi que 
des missions. C’est aussi une philosophie, antérieure à Mani. Sa 
cosmogonie apparaît dans la description de deux royaumes, l’un 
de lumière, l’autre de ténèbres qui, à l’origine, ne se mélangeaient 
                                                             
25 Idem, p. 24-32. 
26 Histoire des variations des églises protestantes t. II, XI, Paris, 1688, p. 
161-325. 



	 129 

pas. Le premier, la substance bonne, était régi par le véritable 
Dieu, principe bon, source de lumière dont les cinq demeures sont 
la raison, la pensée, l’intelligence, la méditation et la réflexion. Le 
second, était le domaine du démon, substance ténébreuse, appelée 
matière et principe mauvais. Il était régi par un roi et cinq  
« mondes », la fumée, le feu, le vent torride, l’eau et l’obscurité 
habités chacun par un Archonte. Chacun de ces «mondes» 
corrompt ce qui lui est proche. Ce second royaume a entrepris une 
lutte ponctuée de nombreux événements extraordinaires, contre le 
premier, ce qui expliquerait que le monde actuel se trouve être un 
mélange de corps ténébreux emprisonnant des parcelles 
lumineuses. La substance ténébreuse est capable de contraindre la 
substance bonne à devenir mauvaise et à commettre le péché. 
L’homme possède deux âmes, l’une faite de ces parcelles de 
lumière, l’autre ténébreuse qui corrompt la première. La mission 
de Jésus, comme celle des hommes, est de délivrer ces parcelles 
de lumière emprisonnées dans des corps, pour reconstituer le 
royaume du bien. Lorsque cette délivrance sera totalement 
achevée, les deux royaumes seront de nouveau distincts.27 Dans le 
christianisme, le monde dans sa totalité à la fois matérielle et 
spirituelle, est créé par Dieu. De ce fait, il ne peut être l’œuvre du 
diable. Ce dernier est un ange déchu qui n’a pas les prérogatives 
de la puissance divine. Il ne saurait donc contraindre le Créateur 
en aucune manière. L’âme humaine, créée à l’image et à la 
ressemblance de Dieu (Genèse, 1, 26-27) n’est pas divisée. Elle 
possède un libre arbitre qui lui permet de choisir entre le bien et le 
mal. Si elle choisit de faire le mal, cela relève de sa responsabilité 
et non d’une origine corruptrice. Le Christ est l’envoyé du Père et 
sa mission est de sauver les hommes. Néanmoins l’éthique de la 

                                                             
27Henri-Charles Puech, Sur le manichéisme et autres essais, Paris, 
Flammarion, 1979. Émile Schmitt : Le mariage chrétien dans l’œuvre de 
Saint Agustin Une théologie baptismale de la vie conjugale, Paris, Études 
augustiniennes, 1983, p. 19-41. Gherardo Gnoli, De Zoroastre à Mani, 
Quatre leçons au Collège de France, Paris, Université de la Sorbonne 
Nouvelle, 1985. John K. Coyle, Manichaeism and its legacy, 
Leiden/Boston, Brill, 2009. 



	 130 

religion manichéenne n’est pas fondamentalement différente de 
celle du christianisme. Ce qui rend le combat malaisé pour les 
chrétiens. Par ailleurs, saint Augustin a été manichéen pendant 
plus de neuf ans28. Il a largement défendu les principes 
manichéens, parfois au détriment du christianisme. François 
Decret écrit à ce propos : 
 
« Face à cette expression et à cette défense du dualisme « radical », la tâche 
d’Augustin est double : réfuter la thèse adverse, exposer le dogme 
catholique. L’évêque d’Hippone est souvent gêné pour combattre les 
positions de ses adversaires et la démonstration de sa doctrine n’est pas 
convaincante. Le polémiste catholique devait sans doute ressentir mieux 
que quiconque les imperfections de ses réquisitoires et de ses plaidoyers au 
cours de ces trois disputationes. Ses victoires étaient plus nettes et plus 
éclatantes quand, Auditeur manichéen, il « bouleversait, dans de longs 
discours terriblement furieux, les défenses de ses malheureux adversaires 
catholiques29 » ».  
 

Fortunatus, l’adversaire manichéen d’Augustin lui fait 
remarquer qu’il a été des leurs et reconnaît que l’évêque 
d’Hippone rend bien compte des principaux articles de leur foi30. 
Ce qui est une forme de reconnaissance de l’action et du savoir 
augustiniens en matière de manichéisme. Par ailleurs, les 
théologiens médiévaux font une large place aux théories du 
mépris du monde31. Les fondements du manichéisme, considéré 
comme une hérésie chrétienne, se trouvaient dans le Nouveau 
Testament, essentiellement dans les écrits de Matthieu, de Jean et 

                                                             
28 Confessionum, in Sancti Augustini opera XXVII, Lucas Verheijen (éd.) 
Corpus Christianorum 27, Turnhout, Brepols, 1981, III, 11, l. 33-39, p. 38. 
29 Aspects du manichéisme dans l’Afrique Romaine Les controverses de 
Fortunatus, Faustus et Felix avec saint Augustin, Paris, Études 
augustiniennes, 1970, p. 205.  
30 Acta seu disputatio contra Fortunatum manichaeum, 1, in Six traités 
anti-manichéens, Bibliothèque Augustinienne 17, Paris, Desclée de 
Brouwer, 1961, p. 118-193, p. 134 . 
31 Robert Bultot, La doctrine du mépris du monde en Occident, de S. 
Ambroise à Innocent III, Paris/Louvain, B. Nauwelaerts, 1963-1964. 



	 131 

surtout de Paul32. Madeleine Scopello écrit à ce propos :  
 
« Mani eut constamment, tout au long de sa vie itinérante, un exemple 
devant les yeux : Paul. Comme Paul, il voyagea sans relâche, comme Paul, 
il se présenta tel l’apôtre du Christ et, comme Paul enfin, il eut une activité 
épistolaire très intense. Nous n’avons que des fragments de cette 
correspondance que M. Tardieu a définie comme la plus féconde de 
l’époque sassanide. Mani s’adressait par des textes d’ampleur différente, 
soit à un disciple en particulier, soit à des communautés lointaines qu’il 
avait fondées. Il traitait aussi bien de points de doctrine que de problèmes 
de nature pratique33. 
 

Le Christ était honoré en sa personne divine34. Il n’est pas 
né de la chair considérée comme mauvaise, mais il en a été 
prisonnier. Par ailleurs, c’est lui qui réconcilie l’âme avec Dieu35. 
Les manichéens pensaient que si la matière était l’émanation d’un 
principe mauvais, elle n’en contenait pas moins des parcelles de 
lumière, partie divine de la création. La partie divine fécondait 
tous les arbres et les arbustes. En les assimilant, les animaux la 
fixaient dans leur chair. Le corps s’unissait à une âme de bonne 
nature36. Bien que l’existence de deux natures soit affirmée, le 
royaume de lumière est considéré comme émanant de Dieu, c’est-
à-dire une nature simple qui ne peut se scinder en différentes 
                                                             
32Prosper Alfaric, Les écritures manichéennes, Paris, E. Nourry, 1918, t. I, 
p. 49.  
33 « L’Epistula fundamenti à la lumière des sources manichéennes du 
Fayoum » Augustine and Manichaeism in the Latin West Proceeding of the 
Fribourg-Utrecht Symposium of the International Association of 
Manichaean Studies, op.cit., p. 217. 
34 Contra epistolam manichaei quam vocant fundamenti in Six traités anti-
manichéens, op. cit., VIII, 9, p. 390-507, p. 410. Néanmoins, les 
manichéens reconnaissent la résurrection du Christ, Acta seu disputatio 
contra Fortunatum Manichaeum in Six traités anti-manichéens op. cit.,7, p. 
132-201, p. 140.  
35 Idem, 17, p. 158. 
36Augustinus De moribus ecclesiae catholicae et de moribus manichaeorum 
Die Lebensführung der Katholischen Kirche und die Lebensfürung der 
Manichäer, Elke Rutzenhöfer (éd.), Paderborn/München/Wien/Zürich, F. 
Schöningh, 2004, XV, 36, 1-17, p. 192. 



	 132 

parties. Elle est immuable, impénétrable, incorruptible et 
inviolable37. Fortunatus, l’adversaire manichéen d’Augustin, 
affirmera la croyance selon laquelle Dieu est incorruptible, 
lumineux, inaccessible, insaisissable, impassible. Il habite une 
lumière éternelle qui lui est propre. Rien de ce qui émane de lui 
n’est corruptible. Son royaume ne contient rien qui ne lui soit 
contraire, ni ténèbres, ni démon, ni Satan. Il a envoyé un Sauveur 
semblable à lui. Le Verbe, né au commencement du monde, est 
venu parmi les hommes après la création du monde38. Le mal lui 
est donc étranger. Ce qui n’est pas si éloigné qu’on pourrait le 
supposer de la description du Dieu chrétien. Le manichéisme 
admet aussi une triple destinée de l’âme. Si elle agit en accord 
avec l’esprit des vertus, elle aura la vie éternelle à ses côtés. Dans 
le cas, où elle se laisse entraîner par les vices, mais qu’elle s’en 
repentît, elle pourra compter sur l’auteur des miséricordes. En 
revanche, si elle quitte ce monde, sans avoir obtenu la rémission 
de ses péchés, elle sera traitée comme une vierge folle, héritière 
de la main gauche et chassée du banquet nuptial39. 
Les théologiens chrétiens, malgré leur rejet du manichéisme 
assigneront au corps et à la matière en général, une place 
inférieure à celle de l’âme, dans la hiérarchie du monde. 
L’homme, seule créature divine à posséder la raison, se trouve ici-
bas, au dessus des animaux, qui eux précèdent les végétaux. Ces 
derniers devancent les minéraux. Les animaux ont une âme, mais 
ne sont pas doués de raison. Celle des végétaux est infime, mais 
réelle. En revanche les minéraux n’en ont pas. L’esprit a la 
prééminence sur le corps dont il doit dominer les mauvais 
penchants et la tendance au péché. 
Le manichéisme a profondément influencé saint Augustin, dans la 
mesure où elle a été une composante majeure de sa formation. 
Bien que le grand théologien ait passé le reste de sa vie à 
                                                             
37Idem, III, 5, l. 9-16, p. 152. 
38Acta seu disputatio contra fortunatum Manichaeum in Six traités anti-
manichéens, op. cit., 3, p. 136.   
39Secundini manichaei ad sanctum Augustinum epistola in Six traités anti-
manichéens, op. cit., p. 510-525, p. 512. 



	 133 

combattre les idées manichéennes40, il n’a pu se dégager 
totalement de leur influence. Or, sa pensée a dominé le 
développement de la théologie et de la philosophie en Occident. 
Rares sont les penseurs médiévaux qui ne se réclament pas de 
cette pensée directement ou indirectement. Son influence est très 
profonde en ce sens qu’elle a aidé à mettre en place les concepts 
qui seront au fondement de la pensée occidentale. Les 
controverses sur ses positions philosophiques et théologiques se 
poursuivront au cours la période moderne. Les protestants, 
comme les catholiques ou les jansénistes se sont fondés sur ses 
écrits pour élaborer leurs théories. Dans cette perspective, on peut 
dire que le manichéisme est constitutif de la pensée occidentale. Il 
ressort, en effet, de ces études que si c’est l’hérésie la plus 
combattue par le christianisme, paradoxalement c’est aussi celle 
qui a le plus influencé la pensée chrétienne. Car, si le dualisme 
manichéen, en tant que principe fondateur du monde est vivement 
combattu par les théologiens, les idées duelles n’en sont pas 
moins très présentes dans leurs leurs écrits. En outre, le rejet du 
mal est commun aux deux doctrines, même s’il prend des formes 
différentes. 
 

Les idées cathares 
 

Les cathares sont longtemps restés anonymes. Bernard de 
Clairvaux s’en plaignait au XIIe siècle. Quand on leur demandait 
qui était le fondateur de leur secte disait-il, ils ne citaient aucun 
nom d’homme. Les manichéens ont eu Manès pour chef et pour 
maître, les sabelliens Sabellius, les ariens Arius, les eunomiens 
Eunome, les nestoriens, Nestorius41. Mais les cathares ne se 

                                                             
40 Isabelle Koch «  Augustin : d’un dualisme à un autre? » in Chôra Revue 
d’Études anciennes et médiévales, op. cit., p. 491-515. Isabelle Bochet 
« Dépasser le dualisme : le concept augustinien de natura Réponse à 
Isabelle Koch », idem, p. 517-522.  
41 Sermo super Cantica Canticorum, 66, I, 2, l. 14-17, in Sermones Super 
Cantica Canticorum 36-86 (SC), Jean Leclercq/Charles Hugh Talbot/Henri 
M. Rochais (éds), Sancti Bernardi opera II, Romae Editiones Cistercienses, 



	 134 

revendiquent pas d’une doctrine particulière et n’ont pas de chef 
de file. Cette remarque se trouve dans le sermon 66 qui serait une 
réponse à la lettre d’Évervin de Steinfeld42. Lettre qui est 
considérée comme le premier témoignage des idées cathares en 
Occident et qui aurait été écrite vers 1147-1148. L’original 
médiéval a disparu. Nous la connaissons grâce à une copie 
réalisée au XVIIe siècle par Casimir Oudin, l’un des savants ayant 
aidé Jean Mabillon à éditer les œuvres bernardines. Il convaincra 
également ce dernier d’insérer cette lettre dans son édition de 
1690. Il relate cet épisode dans une lettre à Leibniz43. C’est le 
moine Eckbert de Shönau qui dénommera les hérétiques ainsi44 
                                                                                                                                                                                   
1958, p. 178-188, p. 179. Pour une traduction en français de ce texte voir 
Bernard de Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4 (51-68), Paul 
Verdeyen/Raffaele Fasseta, Sources chrétiennes n° 472, Paris, Cerf, 2003, 
p. 336-367, p. 341.  
42 Epistola Evervini Steinfeldensis Praepositi ad S. Bernardum, in Bernard 
de Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4, (51-68), Paul 
Verdeyen/Raffaele Fasseta, op. cit. p. 412-425. 
43 Quoy que je sois amis depuis plus de 30 ans avec dom Jean Mabillon, je 
n’ay pas laissé de le corriger en plusieurs endroits, et si j’avois sceu quand 
il faisoit une derniere edition de son St Bernard, come je l’aime et estime, 
je l’aurois empesché de faire quelque lourde faute, que je scavois, et qu’il y 
a laissé. Ce ne seroit pas la première fois, que je l’ay faict. Car c’est moy 
qui lui a descouvert la faute qu’il avoit faict, en attribuant à St Bernard un 
commentaire in duo priora capita Cantici Canticorum, dans l’edition de 
1667 et qu’il a rendu à son autheur, dans celle de 1690. C’est moy qui lui a 
envoyé l’Epitre d’Evervinus ad Bernardum qui eclaircit les sermons 64 et 
65 in Cantica Canticorum qu’il a donné dans le 3 tome des Analectes, et 
réimprimé dans la dernière edition de saint Bernard de 1690. Je la trouvay 
estant en l’Abbaye de Furnes en Flandre, et en cognoissant l’importance, je 
lui en envoiay une copie de ma main. » Casimire Oudin am Leibniz, in 
Leibniz Sämtliche Schriften und Briefe, Allgemeiner Politischer und 
Historischer Briefwechsel, Malte-Ludof Babin/Marie-Luise Weber/Rita 
Widmaier (éds), Hannover, Akademie Verlag, 2013, I, 18, 12-21, p. 543-
552, p. 549. 
44 Uwe Brunn précise à ce propos : « …Le texte d’Évervin est souvent 
considéré comme le premier témoignage du catharisme en Occident. 
Pourquoi ? Surtout parce que, vingt ans après le prévôt de Steinfeld, un 
autre auteur s’attaque aux groupes hérétiques, dans la région de Cologne, 



	 135 

environ vingt ans plus tard, en référence à une secte mentionnée 
par saint Augustin dans son De haeresibus largement inspiré du 
Panarion d’Épiphane de Salamine. Ce dernier qui était évêque de 
Chypre, a composé dans les années 374-377 une exposition et une 
réfutation de quatre-vingts hérésies, le Panarion45. Il y inclut les 
écoles philosophiques grecques, les différents courants du 
judaïsme et les hérésies proprement dites. Cette exposition a 
constitué un ouvrage de référence pour la description et la 
réfutation des hérésies tout au long du moyen-âge ainsi qu’à 
l’époque moderne. Saint Augustin consacre une petite notice à 
ceux qu’il appelle cathares ou novatiens, car ils adhéraient aux 
erreurs de Novat. Selon le grand théologien, les cathares 
condamnaient les secondes noces, et refusaient l’absolution aux 
pécheurs46. Il ne fait pas mention d’aucune forme de dualisme et 
ne les associe pas aux manichéens. Du reste, ni Bernard de 

                                                                                                                                                                                   
cette fois en utilisant un nom : celui de « cathares ». Comme nous le 
montrons dans la deuxième partie de ce livre, Évervin et Eckbert 
contribuent à la même mise en accusation d’hérétiques à la fin des années 
1140. Mais le moine de Shönau conceptualisa beaucoup plus que le prévôt 
de Steinfeld l’hérésie découverte. Parmi les apports essentiels d’Eckbert, on 
compte un rapprochement net entre les hérétiques de Cologne et les 
manichéens dénoncés par Augustin-par conséquent leur définition comme 
dualistes, et l’effacement des distinctions entre différents groupes 
d’hérétiques. Dans l’œuvre du moine de Schönau, en effet, les doctrines 
qu’Évervin avaient attribuées à deux groupes sont toutes désignées comme 
déviances « cathares » » in Des contestataires aux « cathares » Discours de 
réforme et de propagande antihérétique dans les pays du Rhin et de la 
Meuse avant l’Inquisition, Paris, Institut d’Études augustiniennes, 2006. p. 
160. 
45 Pour une édition du texte grec, voir Karl Holl Epiphanius (Ancoratus und 
Panarion) in Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der Ersten Drei 
Jahrhunderte, Leipzig, J. C. Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. Une 
traduction anglaise en a été réalisée, Frank Williams, The Panarion of 
Epiphanius of Salamis, 2e édition, Leiden/Boston, Brill, 2009. 
46 De haeresibus ad quodvultdeum Liber unus, in Sancti Aurelii Augustini 
opera Roel Vander Plaetse/Clemens M. Beukers (éds), Corpus 
Christianorum 46, Turnhout, Brepols,1969, XXXVIII, l. 16-17 p. 306 ; l. 
18-19 p. 307, p. 283-343. 



	 136 

Clairvaux dans sa réponse à Évervin de Steinfeld, ni ce dernier 
dans sa lettre n’y font clairement mention. Par ailleurs, les 
reproches augustiniens ne recouvrent pas tout ce qui leur a été 
imputé au moyen-âge. Mais si les cathares n’avaient pas encore 
de nom, du moins avant Eckbert de Shönau, ils avaient une 
existence. Le problème était de les distinguer des bons chrétiens.  
Car selon Bernard de Clairvaux, cet hérétique qui observe les 
préceptes de l’Évangile ressemble beaucoup à un fervent chrétien. 
Sa conduite est irréprochable et il prouve ses paroles par des faits. 
Il fréquente l’Église, honore les prêtres, se confesse, participe aux 
sacrements. Il n’est pas violent, ne trompe personne, et ne s’élève 
pas au-dessus des autres. Son visage pâlit à force de jeûnes et il 
travaille de ses mains47. La distinction entre chrétiens et cathares 
devient alors difficile. En effet comment repérer des hérétiques 
qui ne se réclament ni d’une doctrine, ni d’un maître, qui n’ont 
pas de nom et qui se fondent dans la masse des chrétiens ? Car 
instruits des persécutions infligées à leurs prédécesseurs, ils 
tentent de passer inaperçus.  

Qu’en est-il des idées cathares ? Les témoignages qui nous 
sont parvenus sont en grande partie transmis dans les écrits des 
théologiens chrétiens. Il était alors aisé de leur accoler des 
préceptes manichéens qui n’étaient pas nécessairement présents 
dans les discours de leurs adeptes.  

Qui étaient les adeptes des idées cathares ? Bernard de 
Clairvaux affirme à la fin de son sermon 66 que les doctrines 
perverses des hérétiques sont nombreuses et qu’il n’est pas 
nécessaire de répondre à toutes. Ce serait un travail immense et 
inutile. Car les adeptes de l’hérésie ne se laissent ni convaincre 
par des arguments qu’ils ne comprennent pas, ni corriger par des 
autorités qu’ils ne reconnaissent pas. Les paroles persuasives ne 
les fléchissent pas, puisqu’ils sont pervertis. Ils préfèrent mourir 
plutôt que de se convertir48. Ils appartiennent à une engeance 
                                                             
47 SC, 65, II,5, l. 27-31, p. 175 ; l. 1-2, p. 176 in Sancti Bernardi opera II, 
op. cit.. 
Sermons sur le Cantique op. cit., p. 329. 
48 SC, 66, 12, l. 12-18, p. 186. 



	 137 

misérable et grossière, illettrée et inapte au combat. Leurs 
opinions captivent surtout les femmes simples et ignorantes 
comme le sont les membres de cette secte49. Pour Évervin, prévôt 
de Steinfeld, le nombre de leurs adeptes est très grand, et 
comprend beaucoup de clercs et de moines50. Ce qui entre déjà en 
contradiction avec les propos de Bernard sur une communauté 
hérétique composée essentiellement d’ignorants et d’incultes. Une 
situation analogue à Carcassonne et à Albi, est décrite par Élie 
Griffe :  
 
« Plus difficile à expliquer est l’attitude des membres du clergé qui 
n’hésitent pas à assister à l’administration du consolament à des mourants, 
qui adorent les parfaits et qui en arrivent parfois à accepter pour eux-
mêmes le consolament. Que des clercs carcassonnais d’origine bourgeoise 
aient été complices de leurs compatriotes issus du même milieu pour 
critiquer les abus de l’Inquisition, qu’ils aient souhaité la disparition des 
registres des inquisiteurs, on le comprend aisément ; mais comment 
expliquer qu’ils aient sympathisé avec les hérétiques tout en remplissant 
correctement les fonction ecclésiastiques qui leur avaient été confiées ?»   
 

Environ un siècle après le sermon de Bernard de Clairvaux, 
Izarn, dominicain et inquisiteur, se plaint dans un texte en occitan, 
de l’ignorance des hérétiques en évoquant les dames Domergua, 
Rainaut, Bernardon, Garsens ou Peironnelle qui filent leur 
quenouille51 tout en expliquant l’Évangile. L’une tisse, l’autre 

                                                             
49 SC, 65, III, 8, l. 15-20, p. 177. 
50 Le Languedoc cathare et l’inquisition (1229-1329), Paris, Letouzey & 
Ané, 1980, p. 161. 
51 Les Évangiles des Quenouilles qui nous sont parvenus, forment une 
compilation anonyme des propos qui auraient été tenus, par des femmes 
durant une semaine. Ce sont essentiellement des croyances populaires de 
Flandre et de Picardie. Ils datent de la fin du XVe siècle. Anne Paupert 
précise que « …C’est un genre né de l’oral, et dont l’un des principaux 
intérêts est précisément d’avoir permis l’accession à la littérature 
d’éléments disparates d’une culture orale qu’on peut qualifier de 
« populaire », dans la mesure où elle est distincte de la culture savante 
(mais qui était partagée à des degrés divers par les différentes classes de la 
société » Les fileuses et le clerc Une étude des Évangiles des Quenouilles, 



	 138 

file, la troisième fait son sermon expliquant comment le diable est 
l’auteur de toute la création. Cette troupe ignore la grammaire ou 
les lettres52. Notre inquisiteur, précise que les catholiques sont 
cinq fois ou trois fois plus nombreux que leurs adversaires. Tout 
irait mal si Dieu n’avait envoyé les Prêcheurs. Car faute 
d’hommes instruits, la foi s’est corrompue et implantée partout où 
elle se dévoile maintenant. Personne n’était présent pour en 
parler, pour la prêcher. Il n’y aurait ni hérétique, ni croyant, ni 
vaudois, si de bons pasteurs avaient été présents pour leur tenir 
tête. Les gens au cœur léger, qui ne savent rien des lettres, ni des 
Écritures, ni des préceptes divins, ont tôt fait de changer leurs 
croyances, pour ce qui ne leur est pas familier. Si on l’avait fait, 
ils auraient laissé le mal pour le bien53. Par conséquent, il faut 
                                                                                                                                                                                   
Paris, Champion, 1990, p. 250. Voir aussi Autour des quenouilles : la 
parole des femmes (1450-1600), Jean-François Courouau/Philippe 
Gardy/Jelle Koopmans (éds), Tunhout, Brepols 2010. 
52 Aiso son las novas de l’heretje in Contributions à l’étude de l’ancien 
occitan : textes lyriques et non-lyriques en vers, Peter T. Ricketts (éd.), 
AIEO, university of Birmingham, 2000, p. 75-113. Voir aussi « Aiso son 
las novas de l’heretje Le débat d’Isarn et de Sicart de Figueiras publié et 
traduit par M. Paul Meyer suivi de Notes aditionnelles au tome II de la 
Croisade contre les Albigeois » in Annuaire-bulletin de la Société de 
l’Histoire de France, t. XVI-2, 1879, p. 233-293. 
Lai on es na Domergua, Rainaut o Bernardo 
Garsons o Peironela, que filon lur cano 
desponen l’avangeli : aichi vai, aichi fo. 
L’us teis e l’autre fila, l’autra fai so sermo 
cossi a fag diable tota creatio. 
Anc mays aital mainada trobada no fo 
c’anc no saupro gramatica ni de letra que.s fo.  
v. 60-66, p. 77. 
53 Sitot son ilh catholic .v. tans o per.j. tres, 
que no son li heretje, tot fora a mal mes, 
s’aquestz Prezicadors Dieu no sai tramezes, 
per frachura de savis, car no fo qui.n disses 
ni fo qui.n preziques se corrompet la fes 
es plantet per entendre per tot aqui on es. 
Ja no fora crezens, heretje ni baudes 
si agues bon pastor que lur contradisses. 



	 139 

distinguer les simples partisans des vrais hérétiques et leur donner 
une pénitence appropriée, proportionnée au péché. Une croyance 
adoptée à la légère se perd de la même manière. Celui qui se 
repent et pleure sa faute, mérite miséricorde. Mais seul le regret 
de n’avoir pas servi Dieu, ni accompli ses œuvres est méritoire54. 
Izarn, contrairement à Bernard reconnaît en partie, que la 
propagation de l’hérésie est également due aux catholiques eux-
mêmes, qui n’ont pas su l’endiguer, par manque de savants 
éloquents et convaincants.  

Par conséquent, les cathares viennent de milieux divers. Ce 
sont des femmes et des hommes, instruits dans la foi catholique, 
clercs, paysans ou nobles, riches ou pauvres. Ils n’appartiennent 
pas à une catégorie sociale déterminée et se fondent dans la masse 
des chrétiens avec une facilité déconcertante, pour leurs 
adversaires. Leur hérésie n’émanant pas d’une doctrine 
particulière, reste difficile à cerner et donc à combattre. Par 
ailleurs, les idées cathares sont facilement accessibles car 
propagées dans des langues vernaculaires, selon des réseaux déjà 
constitués. La grande force des hérétiques, semble-t-il, est d’avoir 
repris et développé une tradition orale qui comprenait des 
préceptes populaires, des connaissances bibliques et des idées 
gnostiques. Transmise dans des langues vernaculaires55, autant 

                                                                                                                                                                                   
La gen frevol de cor, que no saben que s’es 
letra ni escriptura ni.l mandamen cals es 
leu se van cambian qui de prop non lur es, 
car qui lor fos de prop aichi com aras es 
lo mal agro laissat et agro.l be apres.  
Aiso son las novas de l’heretje, op. cit., v. 396-408, p. 88.  
54 Idem, v. 409-420, p. 88.  
55 Dès le IXe siècle, les langues vernaculaires prennent le pas sur un latin 
plus ou moins réformé. La réforme carolingienne du latin, initiée par 
Alcuin, visait, en effet, à revenir à un latin classique, débarrassé de ses 
apports issus des langues vernaculaires. Roger Wright écrit à ce propos : 
« La grammatica du latin médiéval, telle qu’elle fut institutionnalisée par 
les clercs carolingiens, dépendait pour la morphologie de l’Ars minor de 
Donat, qui était alors vieux de près de cinq siècles, et, pour la syntaxe, des 
Institutiones de Priscien compilés à Constantinople en 527 et donc vieux de 



	 140 

par les illettrés que par les lettrés, elle constituait un ensemble de 
théories et de pratiques qui circulaient sans peine, s’enrichissant 
d’apports nouveaux. Par ailleurs les divergences doctrinales 
apparues entre cathares ou catharisants lors de débats 
théologiques n’étaient pas systématiquement écartées et 
combattues, mais demeuraient dans la tradition56. Face à ce qu’ils 
considéraient comme une dangereuse propagande d’ignorants, les 
clercs ont tenté d’imposer une théologie rationnelle, savante et 

                                                                                                                                                                                   
près de trois siècles. Et comme aussi bien Donat que Priscien avaient tenté 
à l’origine de reconstituer la grammaire écrite du passé plutôt que de 
décrire la langue vernaculaire orale de leurs contemporains, leurs ouvrages 
étaient d’autant plus dépassés. » in « La période de transition du latin, de la 
lingua romana et du français », Médiévales 45, Saint-Denis 2003, p. 11-24, 
p. 16. 
Michel Banniard précise à ce propos que « Le latin était si délabré qu’il 
révélait une compétence active très réduite : il s’ensuivait que la 
compétence passive de tels locuteurs parut, elle aussi très limitée. Les 
orateurs s’étaient vus, en conséquence, obligés de concilier deux exigences 
devenues par trop contradictoires : d’une part, être clairs et intelligibles, 
d’autre part respecter le souci de correction qui, surtout depuis 789 et les 
réformes promues par Alcuin, requérait des responsables de la 
communication verticale une langue latine amendée. Or satisfaire à la fois 
les deux exigences était devenu impossible ; l’écart croissant entre la 
langue « puriste » (le latin littéraire restauré, écrit et lu à haute voix ou 
parlé) et la langue vulgaire était désormais tel que les prédicateurs se 
trouvaient en porte-à-faux : la différence de degré entre les registres 
d’expression avait franchi le seuil linguistique qui la transformait en une 
différence de nature. De cette position, il était nécessaire et urgent  pour 
eux de sortir. » Viva Voce…op. cit., p. 415. 
56 Anne Brenon écrit à propos des divergences doctrinales entre les cathares 
eux-mêmes : « …Il est impossible d’affirmer, à quel point les polémistes 
catholiques se sont arrachés les cheveux à vouloir systématiser ce qui 
n’était pas systématisable, alors que, du point de vue des cathares eux-
mêmes, ces divergences de propositions ne faisaient que marquer un espace 
de flottement et de liberté dans l’énoncé doctrinal : le catharisme avait 
apparemment moindre vocation au dogmatisme que son cousin et 
adversaire le catholicisme. Le sens et l’unité de son Église étaient ailleurs, 
dans le geste chrétien. » in Les archipels cathares Dissidence chrétienne 
dans l’Europe médiévale, Cahors, Dire Éditions, 2000, p. 81. 



	 141 

livresque57 destinée à établir la vraie foi catholique par une 
communication verticale, selon l’expression de Michel Banniard. 
Or la communication entre cathares s’appuyait à la fois sur des 
liens personnels et des réseaux multiples, disséminés et secrets. 
Par conséquent, échappant à l’emprise d’un système quelconque, 
l’hérésie s’est maintenue, s’adaptant aux époques et aux lieux. La 
prétendue ignorance des hérétiques ne résiderait pas tant dans une 
inintelligence du texte sacré et de son exégèse, que dans 
l’exploration d’autres interprétations des textes scripturaires ; 
interprétations écartées par l’Église. Ce qui préfigurerait en 
quelque sorte la remise en cause des concepts de la scolastique et 
l’ouverture à d’autres chemins intellectuels. Par ailleurs, un texte 
                                                             
57Erich Auerbach décrit ainsi le langage de la scolastique « Contre 
l’humanisme rhétorique se déploie le latin didactico-scientifique de la 
scolastique. La scolastique est linguistiquement révolutionnaire car elle 
interrompt presque brutalement la transmission du latin écrit, qui était 
jusqu’alors surtout rhétorique ou même rhétorico-maniériste, pour insister 
pour la première fois sur la précision scientifique du contenu. Ainsi se 
révèle l’un des plus importants avantages du fait que le Moyen Âge 
possédait avec le latin un instrument dont la possibilité de l’utilisation 
scientifique n’était pas mise en péril par les interférences de l’usage 
quotidien. Il était donc relativement simple de créer pour la théologie, la 
philosophie et aussi pour la jurisprudence (pour lesquelles on pouvait 
recourir à une vieille tradition) un langage spécialisé, dont l’expression 
conceptuelle atteindrait une grande finesse et une grande précision. Cela ne 
fut pourtant possible qu’à l’aide de néologismes, qui sonnaient comme 
autant de barbarismes aux oreilles éduquées dans le classicisme, en 
détruisant l’harmonie de la période classique-rhétorique. Mais la grande 
réussite de la logique scolastique, sa création de concepts et leur 
enchaînement n’auraient pas été possible sans un tel instrument. Cet 
instrument ne pouvait se développer qu’à partir d’un langage écrit 
indépendant du langage quotidien et spécialement conçu pour cet usage. Le 
développement du latin scolastique commence avec la génération 
d’Abélard ; il arrive à pleine maturité au XIIIe siècle et se trouve au cœur 
de l’actualité en raison du combat de l’aristotélisme arabe et de l’influence 
des ordres mendiants. » Le Haut Langage Langage littéraire et public dans 
l’Antiquité latine tardive et au Moyen Âge, trad. par Robert Kahn, Paris, 
Belin 2004, p. 250. Literatursprache und Publikum in der lateinischen 
Spätantike und im Mittelalter, Bern, Francke Verlag, 1958, p. 207. 



	 142 

écrit en occitan, dans lequel un évêque cathare avoue s’adresser à 
un inquisiteur parce que, celui-ci est instruit et qu’il connaît la 
poésie et les romans mieux qu’aucun autre homme du pays58, 
pose la question de la somme et du caractère des connaissances 
théologiques véhiculées dans les langues vernaculaires.  
Mais revenons à la lettre d’Évervin de Steinfeld. 

La pierre d’achoppement de la controverse, reste le secret. 
En effet, les hérétiques ne dévoilent ni leurs pratiques, ni leur 
science des Évangiles sauf lorsqu’ils sont interrogés sous la 
menace du bûcher. Ils affirment, selon Évervin, qu’ils sont les 
vrais imitateurs des apôtres59, n’ayant ni maison, ni terres, ni 
argent, comme le Christ qui ne possédait rien et n’autorisait 
                                                             
58 A vos o dic, N’Izarn, car es enrazonatz 
de rimas, de romans, et es endoctrinatz, 
que lunhs homs de las terras, e sia quieus vulhatz, 
de rimas, de romans non es mielhs assajatz.  
Aiso son las novas de l’heretje, op. cit., v. 616-619, p. 94. 
59 Wolf-Friedrich Schäufele écrit à propos de la critique cathare de 
l’Église : «  Abgesehen  von der Verwurzelung im soteriologischen und 
ekklesiologischen Dualismus, der sie ihre bislang unerreichte Schärfe 
verdankte, unterschied sich die Katharische Kritik an der Großkirche 
praktisch nur wenig von der Äußerungen anderer Oppositioneller der Zeit. 
Vor allem die biblizitische Argumentaionweise und die kirchenkritischen 
Topoï der Armutsbewegung maßen sie lehre und leben der Großkirche am 
Vorbild der apostolischen ecclesia primitiva. Den dabei zutage tretenden 
Gegensatz hätten die Katharer von ihren Voraussetzungen her eigentlich un 
historisch als Ausdruck des ewigen Widerein-anders von Gottes –und 
Satankirche verstehen müssen; praktisch haben aber auch sie ihn zumeist 
auf dem Hintergrund des historischen Legitimationsgestus vom imitatio-
Typ un der Verfallsidee gedeutet. Die Abweichungen der römanischen 
Kirche von der ecclesia primitiva galten dann als Ergebenis eines 
innergeschichtlichen Abfalls, durch den sich diese Kirche als eine 
besondere Körperschaft aus der in der Katharen forbestehenden 
Gemeinschaft der ecclesia Dei herausgelöst habe. Diesen Abfall hatte 
bereits Paulus in 1 Tim 4,1 prophetizeit. Die Großkirche erscheint hier also 
nicht als übergeschichtliche Satanskirche, sondern als geschichtlich 
gewordene Depravationsform des Katharismus.” in “Defecit Ecclesia” 
Studien zur Verfallsidee in der Kirchengeschitsanschauung des 
Mittelalters, Mainz, Philipp von Zabern, 2006, p. 180-181. 



	 143 

aucune possession à ses disciples. En revanche, leurs adversaires 
sont toujours possesseurs de quelque chose, même ceux qui 
passent pour être les plus parfaits : les moines ou les chanoines 
réguliers. Leurs possessions, bien que mises en commun, n’en 
sont pas moins présentes. Les hérétiques vivent dans la plus 
grande pauvreté, fuyant de ville en ville comme des brebis devant 
des loups, selon Matthieu 10,6. Mais leurs détracteurs vivent en 
paix avec lui parce qu’ils font partie de ce monde (Jean, 8, 28)60. 
Ils s’interdisent tout laitage, tout ce qui est fait avec du lait et tout 
ce qui a été procréé par génération. Ils consacrent par la prière du 
Seigneur, leur nourriture et leur boisson au corps et au sang du 
Christ. Ils avaient été baptisés et baptisaient, non seulement dans 
l’eau, mais aussi dans l’Esprit et le feu se référant à Matthieu 
3,11 : Jean-Baptiste baptisant dans l’eau et disant du Christ, Ille 
vos baptizabit in Spiritu sancto et igne (Celui-là vous baptisera 
dans le Saint-Esprit et le feu). Ce baptême se fait par l’imposition 
des mains selon le témoignage de Luc qui décrit dans les Actes 
des Apôtres le baptême que Paul reçut d’Ananie sur l’ordre du 
Christ. Il ne fait pas mention de l’eau et parle seulement de 
l’imposition des mains (Actes 9, 17-18). Tout homme ainsi 
baptisé devient un élu qui détient le pouvoir de baptiser les autres 
et de consacrer la nourriture. Par l’imposition des mains le 
néophyte passe d’auditeur à fidèle. Ils condamnent le mariage, 
mais le prévôt n’a pu en savoir la cause. Puis Évervin évoque 
d’autres hérétiques, différents des premiers. Ceux-là nient que le 
corps du Christ se trouve sur l’autel car aucun des prêtres n’est 
consacré. La dignité apostolique s’est corrompue en se mêlant aux 
affaires du siècle. Les archevêques ne reçoivent pas d’elle le 
pouvoir de consacrer les autres selon la parole du Christ : Super 
cathedram Moysi sederunt Scribae et Pharisaei ; quae vobis 
dicunt facite (Matthieu, 23, 2-3) (Les scribes et les pharisiens sont 
assis sur la chaire de Moïse ; faites ce qu’ils vous disent). 
Contestant le sacerdoce de l’Église, ils condamnent les 
sacrements excepté le baptême et encore seulement pour les 
adultes, se fondant sur la parole de l’Évangile, Qui crediderit et 
                                                             
60 Epistola…op. cit. p. 418. 



	 144 

baptizatus fuerit, salvus erit (Marc 16, 16) (Tout homme qui 
croira et sera baptisé sera sauvé). Ils ne croient pas au baptême 
des petits enfants. Tout mariage est une fornication, sauf celui qui 
est contracté entre deux vierges, homme et femme. Ils ne font pas 
confiance aux suffrages des saints. Les jeûnes et autres 
mortifications qui se font pour les péchés ne sont pas nécessaires 
aux justes, ni même aux pêcheurs, car lorsque l’un d’eux gémit, il 
obtient la rémission de ses péchés selon la parole de Salomon 
Lignum in quamcumque partem ceciderit, sive ad austrum, sive 
ad aquilonem, ibi manebit (Ecclésiaste 11, 3) (De quelque côté 
que l’arbre tombe, soit au midi, soit au nord, il y demeurera). 
Tout ce que le Christ et ses apôtres n’ont pas établi parmi les 
observances de l’Église, n’est que superstition. Ils n’admettent 
pas le feu du purgatoire, affirmant que les âmes en sortant du 
corps entrent immédiatement dans le repos ou la peine éternelle. 
Aussi, suppriment-ils les offrandes et les prières pour les défunts. 
Certains se disent apôtres et ont leur propre pape. D’autres 
méconnaissent celui de Rome mais n’avouent pas en avoir un 
autre. Ces apôtres de Satan vivent dans la continence en 
compagnie de leurs épouses, des veuves, des vierges, les unes 
élues les autres fidèles, comme au temps des apôtres61. Dans cette 
lettre, une grande partie des observances est étayée par les textes 
scripturaires. Les éventuelles implications du double principe 
apparaissent dans la question de la nourriture. Le refus de tout 
aliment provenant d’un animal viendrait de l’idée que toute chair 
est d’origine diabolique. C’est un précepte manichéen déjà 
évoqué par saint Augustin. Les animaux en se nourrissant 
d’herbes et de plantes fixent dans leur chair la partie divine de la 
création qui s’y trouve, l’arrête et la font dévier dans cette voie 
d’égarement où elle gémit62.  

Si Évervin se contente de rapporter ce qu’il a vu, l’abbé de 
Clairvaux polémique et s’emploie à détruire les arguments de ses 

                                                             
61 Epistola, op.cit. p. 412-425. 
62 Augustinus De moribus Ecclesiae catholicae et de moribus 
Manichaeorum, op. cit., XV, 36, l. 5-10, p. 192. 



	 145 

adversaires63, avant les propos cités plus haut. Ses sermons à 
l’encontre de l’hérésie sont des commentaires du verset Capite 
nobis vulpes parvulas, quae demoliuntur vineas ; nam vinea 
nostra floruit (Cant, 2, 15) (Attrapez-moi ces petits renards qui 
ravagent les vignes ; car notre vigne a fleuri). Les hérétiques y 
sont comparés à des renards. Dans un premier temps, il 
recommande de les attraper plutôt que de les mettre en fuite. Il 
faut les attraper, non par les armes, mais avec des arguments qui 
réfutent leurs erreurs et les ramener à la vraie foi catholique64. Là 
se trouve le nœud de la question, car nombre d’hérétiques refusent 
de se laisser convaincre, même lorsqu’ils paraissent abandonner 
leurs croyances. Cependant, le fait de convaincre plutôt que de 
condamner relève d’une longue tradition remontant au moins à 
saint Augustin65. En revanche si l’hérétique s’obstine dans son 
erreur, mieux vaut le chasser ou l’emprisonner, plutôt que de le 
laisser aller66. Cette position de Bernard exclut, a priori, la 
condamnation au bûcher qui fut pratiquée. Néanmoins, dans le 
sermon 66, il n’en justifie pas moins les exactions à l’égard de ses 
adversaires en affirmant qu’il vaut mieux les punir par le glaive 
plutôt que de les laisser entraîner bien des gens dans leurs erreurs. 
Cela même s’il vaut mieux persuader plutôt qu’imposer la foi67. 
Bernard ne distingue pas, comme le fait Izarn, les simples 

                                                             
63 Deux tableaux, l’un des concordances, l’autre des discordances entre la 
lettre d’Évervin et les sermons de Bernard ont été réalisés par Uwe Brunn. 
Des contestataires aux « cathares » Discours de réforme et de propagande 
antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant l’Inquisition, op. 
cit., p. 166-168. 
64 Et si iuxta allegoriam ecclesias vineas, vulpes haereses vel potius 
haereticos ipsos intelligamus, simplex est sensus, ut haeritici capiantur 
potius quam effuguntur. Capiantur, dico, non armis, sed argumentis, quibus 
refellantur errores eorum ; ipsi vero, si fieri potest, reconcilientur 
Catholicae revocentur ad veram fidem. SC 64, III, 8, l. 11-15, p. 170. Les 
références aux deux sermons étudiés se trouvent dans ce volume. 
65 Raoul Manselli « De la persuasio à la coercitio » Cahiers de Fanjeaux 6, 
Le Crédo la Morale et l’Inquisition, Toulouse, Privat, 1971, p. 175-197. 
66 SC, 64, III, 8, l. 24-27, p. 170. 
67 SC, 64, l. 26-27, p. 186 ; l. 1-4, p. 187. 



	 146 

sympathisants des vrais hérétiques. Cette distinction sera tardive 
après que les inquisiteurs aient soigneusement interrogé les 
adeptes. La réfutation devait être autant individuelle que 
collective. L’abbé de Clairvaux rappelle que tous les hérétiques 
ont voulu tirer gloire de la singularité de leur doctrine. Mais les 
adeptes de cette hérésie, au contraire, sont tenus au secret. Dans 
un dialogue fictif avec un hérétique, Bernard met au défit ses 
adversaires de le dévoiler. Si leur secret est d’ordre divin, alors 
qu’ils le révèlent pour la gloire de Dieu. S’il ne l’est pas, qu’ils 
cessent de nier leur appartenance à l’hérésie. Ils peuvent aussi se 
proclamer les ennemis déclarés de la gloire divine, puisqu’ils 
refusent de manifester un secret qui en témoignerait 68. Puis, il 
met en cause leur évangile. L’un des textes utilisés par les 
cathares est, en effet, l’Interrogatio Iohannis, dit « faux 
évangile » car issu de la tradition gnostique, où saint Jean 
interroge le Christ sur l’organisation du monde69. Le contenu de 
ce texte, qui aurait longtemps fait partie de la tradition orale70, 
                                                             
68 SC, 64, II, 3, l. 4-7, p. 174. 
69 Edina Bozóky précise qu’ « on distingue deux rédactions de 
l’Interrogatio Ioannis : celle dite de Vienne, et celle dite de Carcassonne 
dont il existe trois copies exécutées d’après un document aujourd’hui 
perdu, des Archives de l’Inquisition de Carcassonne. La rédaction de 
Vienne est plus complète que celle de Carcassonne ; il est regrettable que 
cette première soit inachevée… 
…Cependant, les deux rédactions ne diffèrent pas beaucoup dans 
l’essentiel. » p. 22. Elle poursuit : « D’après l’explicit de la rédaction de 
Carcassonne, l’apocryphe fut apporté de Bulgarie à l’évêque Nazaire de 
Concorezzo. Ce renseignement a été ajouté à la fin du texte de 
l’Interrogatio certainement par les inquisiteurs qui avaient l’apocryphe 
entre les mains. L’authenticité de cette donnée est confirmée par Anselme 
d’Alexandrie (Alessandria, Piémont) qui écrit son Tractatus de hereticis 
vers 1260-1270. Dans son traité, il cite l’incipit de l’apocryphe, puis ajoute 
qu’il possède un autre exemplaire de ce « secret » des hérétiques et trouve 
suffisant de citer son explicit, identique à celui contenu dans la rédaction de 
Carcassonne. » Le livre secret des cathares Interrogatio Iohannis, Paris, 
Beauchesne, 2009, p. 26.  
70 René Nelli évoque une version en ancien bulgare qui remonterait au XIIe 
siècle, Écritures Cathares Textes précathares et cathares, Paris, Denoël, 



	 147 

avant d’être transcrit, constituerait le secret en question. L’autre 
texte cathare issu de la même tradition, est la Visio Isaiae71. 
Cependant, le fondement des doctrines cathares reste le Nouveau 
Testament avec quelques références à l’Ancien Testament. Les 
hérétiques s’y rapportent lorsqu’ils retournent les arguments de 
leurs interlocuteurs. Dans les thèmes abordés, leur connaissance 
des textes sacrés est au moins égale à celle de leurs détracteurs. 
En leur demandant de quel passage de l’Évangile, ils tirent le 
précepte selon lequel il est interdit de prononcer un serment, mais 
pas de se parjurer -eux qui n’en omettent rien, comme ils s’en 
vantent faussement72- Bernard reconnaît implicitement le savoir 
de ses adversaires en matière de textes sacrés. Par ailleurs, cet 
hérétique qui observe les préceptes de l’Évangile ressemble 
beaucoup à un fervent chrétien. Par conséquent, l’affirmation de 
Bernard selon laquelle ils tiennent pour chiens et pourceaux tous 
ceux qui sont de l’Église 73 n’est pas tout à fait exacte. Cette 
hérésie est l’œuvre des démons, poursuit l’abbé de Clairvaux, car 
ils ne citent aucun nom d’homme fondateur de leur secte74. La 
                                                                                                                                                                                   
1959, p. 31-32. 
71 Pour Marie-Humbert Vicaire : « Un changement aussi grave que le 
passage d’un dualisme mitigé, dont l’image n’était pas en apparence très 
éloignée de celle du christianisme populaire avec sa hantise du diable, au 
dualisme absolu, qui attaque de front la foi très vivante à l’époque à l’unité 
et à la trinité divine, n’a pu se débattre entre cathares en restant au seul plan 
de la pratique ascétique et apostolique, ni en se servant des textes du 
Nouveau Testament. Il fallait des images, des représentations d’ensemble. 
Dans le dernier tiers du XIIe siècle, les deux tendances ont explicité leurs 
bases grâce à de véritables mythes issus des mythes bogomiles orientaux, 
voire même à l’aide d’apocryphes gnostiques : la Cène secrète ou 
Interrogatio Johannis que l’évêque Nazarius de Concorezzo a ramené de 
Bulgarie en 1190, avec sans doute et très secondairement, la « vision 
d’Isaie » (IIe siècle). » in « Les cathares albigeois vus par les polémistes », 
Cahiers de Fanjeaux 3, Cathares en Languedoc, Toulouse, Privat, 1989, p. 
105-128, p. 116. 
72 SC, 65, I, 2, l. 13-15, p. 173 
73 SC, 65, I, 3, l. 25-27, p. 173. 
74 SC, 66, I, 2, l. 15-19, p. 179. Raoul Manselli écrit à ce propos : « …Dans 
le Catharisme, toute la foi est fondée sur l’Écriture de manière décisive : les 



	 148 

difficulté de les distinguer des autres chrétiens s’en trouvait donc 
accrue. Leur attachement aux mêmes sources que celles de leurs 
adversaires les qualifiait d’hérétiques chrétiens. Ce qui rend leur 
conversion encore plus problématique. L’abbé de Clairvaux est 
donc conscient que toute entreprise allant dans ce sens est plus ou 
moins vouée à l’échec. Bernard s’inscrit dans cette longue 
tradition exégétique, que remettent justement en question ses 
adversaires. Elle n’est pas figée, mais continuellement reprise, 
questionnée et explicitée, tout en reprenant les écrits des Pères de 
l’Église75. On peut supposer que les hérétiques la connaissaient du 
                                                                                                                                                                                   
apocryphes en effet comme l’Interrogatio Johannis ou la Visio Isaiae n’y 
ont absolument pas fonction déterminante et en tout cas n’ont pas de valeur 
pour tous les cathares ; l’Interrogatio par exemple n’avait aucune valeur 
pour les Albigeois. Comme nous l’avons déjà senti, grâce à Mlle 
Thouzellier, l’Écriture Sainte a pour tous les Cathares une valeur 
fondamentale et décisive, même ces livres qui, inspirés de Satan ou 
expression du dieu mauvais, restaient toutefois témoignage d’une 
révélation divine quoique du Malin. C’est des lettres de saint Paul des 
évangiles et en général du Nouveau Testament que les Cathares tiraient 
donc les bases de leur doctrine, et qui, nous le répétons, sont toujours 
déclarés explicitement chrétiennes ; ils voulaient être considérés comme 
chrétiens, voire comme « bons chrétiens », in «  Églises et théologies 
cathares » Cathares en Languedoc, Cahiers de Fanjeaux, 3, Toulouse, 
Privat, 1968, p. 129-197, p. 135. Il est certes difficile de mesurer la portée 
exacte de l’Interrogatio Ioannis, mais son influence semble avoir été plus 
profonde que le pense Raoul Manselli. Le seul fait qu’on retrouve cette 
influence dans un texte écrit et transmis en langue vernaculaire, laisse 
supposer que l’évangile apocryphe circulait, et qu’il était commenté par les 
cathares.  
75 Bernard mentionne dans le sermon 23 sur le Cantique des Cantiques les 
trois sens de l’Écriture, adoptés dans son exégèse : le sens historique, le 
sens moral et le sens anagogique. SC, 23, II, 3, l. 19-20, Sermones Super 
Cantica Canticorum (1-35), in Sancti Bernardi Opera I, Jean 
Leclercq/Charles Hugh Talbot/Henri M. Rochais (éds), Romae, Editiones 
Cistercienses, 1957. Gilbert Dahan décrit ainsi l’exégèse 
monastique : « …Le premier caractère commun de l’exégèse monastique 
est, paradoxalement, l’absence de formes fixes ou plutôt de structures 
contraignantes. Si la forme du dialogue est parfois utilisée, elle est encore 
très libre et n’a rien de la rigueur de la quaestio scolastique. En réalité, la 



	 149 

fait même qu’ils aient voulu s’y soustraire. En effet, les clercs ont 
fait un effort considérable, surtout lors de l’apparition des langues 
vernaculaires76, pour rendre le message chrétien intelligible au 
plus grand nombre77. Par conséquent, l’excuse d’ignorance est 
mal perçue par ceux-là mêmes qui déploient tous leurs efforts à 
instruire lettrés et illettrés. Néanmoins, la connaissance que le 
clergé lui-même avait du texte sacré et de la tradition exégétique 
était très variable. Dans ce contexte, il n’est pas toujours facile de 

                                                                                                                                                                                   
forme la plus utilisée est celle du commentaire suivi, rédigé : il se 
développe à partir d’un verset ou d’un mot du texte biblique, sans être 
soumis à des contraintes de dimension ou de thématique (selon cependant 
des procédures précises que nous étudierons plus loin)… 
…Un autre caractère remarquable de l’exégèse monastique est ce que l’on 
peut appeler son aspect anthologique : assez souvent, les commentaires 
sont constitués de morceaux divers pris aux Pères et aux exégètes 
antérieurs. C’est l’occasion d’insister sur le fait que le commentaire 
traditionnel (les commentaires monastiques entrent éminemment dans ce 
cadre) est moins une œuvre singulière qu’une contribution à une entreprise 
collective, l’élucidation d’un message divin, qui s’étend dans le temps et 
s’enrichit de l’apport de chaque génération, pierre posée sur l’édifice des 
Pères et jamais achevé. » L’exégèse chrétienne de la Bible en occident 
médiéval XIIe-XIVe siècle, op. cit., p. 81-82. 
76 La date d’apparition de la langue romane est controversée. La solution 
médiane adoptée est cette période allant du VIe au VIIe siècle. Néanmoins, 
certains romanistes placent la séparation du latin et du roman au IIe ou IIIe 
siècle. D’autres la situent au VIIe ou au VIIIe siècle. Maria Selig, La 
naissance des langues romanes, Éditions universitaires d’Avignon, 2008. 
77 Michel Banniard précise à propos de l’enseignement d’Isidore de 
Séville : « Il est probable que cette langue [le latin de la Vulgate] sert de 
référence au langage dont Isidore recommande l’usage à ceux qui ont pour 
mission de répandre oralement l’enseignement chrétien. La mission 
pastorale suppose que soient adressés au public, tant illettré que lettré, un 
commentaire des textes qui lui sont lus pendant l’office et un enseignement 
général à l’occasion des diverses étapes de l’instruction religieuse que 
venaient quérir les fidèles. Pour ces deux circonstances, Isidore adresse des 
recommandations impératives et précises, qui apportent autant de 
témoignages : sur la nécessité d’établir fréquemment un contact oral avec le 
peuple ; sur l’exigence d’un fond adapté à l’auditoire ; sur l’obligation 
d’une forme accessible à tous. » Viva voce, op. cit., p. 225. 



	 150 

distinguer dans les connaissances acquises, ce qui relève des 
évangiles canoniques, des évangiles apocryphes, de la gnose, des 
traditions hébraïques ou musulmanes ainsi que des textes grecs. 
Cela d’autant plus que la pensée philosophique et théologique 
chrétienne était elle-même très influencée par les pensées 
grecque, juive et musulmane78 et par le manichéisme, comme on 
l’a vu. Il est probable que que ces influences parfois divergentes 
étaient transmises oralement et discutées, sinon sur la place 
publique, du moins, dans les familles et les assemblées. De ce fait 
des synthèses diverses devaient émerger dans les prédications qui 
constituaient la forme d’enseignement religieux la plus répandue. 
Il serait vain de croire que le clergé occidental dans son ensemble, 
prêchait une doctrine structurée, unifiée et cohérente dont toutes 
les subtilités, étaient comprises par ses ouailles ou ses disciples. 
Certes, les grands textes qui nous sont parvenus témoignent 
d’interrogations rationnelles et de réponses fondées sur les textes 
scripturaires dans un souci de cohérence et de respect des écrits 
des Pères de l’Église. Mais cela ne signifie pas pour autant que la 
prédication répondait aux mêmes exigences. La question de la 
formation des prêtres s’est posée de manière continue dans 
l’Église, d’autant plus que des influences émanant de leur 
entourage chrétien ou non chrétien, restaient ancrées. Par 
conséquent, plutôt que la tradition exégétique elle-même, c’est 
l’éloignement des observances du clergé des paroles des Apôtres 
qui ont conduit les cathares à revenir à la lettre du texte sacré79.  
                                                             
78 Rémi Brague, Au moyen du Moyen Âge : philosophies médiévales en 
chrétienté, judaïsme et islam, Paris, Flammarion, 2008. Kurt Flasch, 
D’Averroès à Maître Eckhart Les sources arabes de la « mystique » 
allemande, Paris, Vrin, 2008. Paolo Lucentini, Platonismo, ermetismo, 
eresia nel medioevo, Turnhout, Brepols, 2007. Catherine König-Pralong, 
Avènement de l’aristotélisme en terre chrétienne L’essence et la matière : 
entre Thomas d’Aquin et Guillaume d’Ockham, Paris, Vrin, 2005. Gilbert 
Dahan, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen âge, Paris, Cerf, 
1999.  
79 Pilar Jiménez-Sanchez écrit à ce propos : « Dès les premières décennies 
du XIIe siècle, un renversement de situation est perceptible. Reléguant 
l’idéal de pauvreté qui avait constitué un des principaux moteurs de la 



	 151 

Cependant, la lettre d’Évervin ne fait pas véritablement 
mention d’une métaphysique semblable à celle du manichéisme. 
En revanche le texte d’Izarn évoque des questions métaphysiques 
présentes dans le manichéisme, telles que la création de l’homme 
par le diable80 et la métempsychose81. Ce qui conforte l’idée de 
débats philosophiques et théologiques en occitan. Un siècle à peu 
près sépare les deux textes. On peut donc supposer que les 
théologiens chrétiens et les inquisiteurs ont relié au double 
principe manichéen des idées qui ne constituaient pas un système, 
mais plutôt une base d’interrogations et de réflexions permettant 
diverses interprétations. Ce qui justifiait à leurs yeux, le combat 
                                                                                                                                                                                   
réforme, le clergé post-grégorien se tourne vers le siècle et s’arroge le droit 
d’intervenir dans les domaines spirituel et temporel. Cependant une partie 
du clergé demeure attachée aux idéaux des premiers temps. Il récuse la 
dignité d’un clergé post-grégorien ayant oublié l’idéal primitif. La réaction 
de cette partie du clergé se manifeste sous différentes formes, celle qui 
nous retiendra ici étant exprimée par des prédicateurs itinérants, tels Pierre 
de Bruis ou Henri de Lausanne, mais surtout les « apôtres » dénoncés par 
Évervin. Tous semblent s’accorder pour refuser le rôle de médiateurs 
assumé de manière abusive par le clergé post-grégorien, thème commun et 
central de tous les « hérétiques » du temps. Il n’est donc pas étonnant 
d’entendre les « hérétiques » qualifier de « pseudo apôtres » et 
d’« amateurs du monde » le clergé romain. Ces attaques, comme la 
problématique qu’elles soulèvent, sont semblables à celles suscitées par les 
réformateurs grégoriens contre les partisans de l’Église impériale un siècle 
auparavant. Ainsi, les mêmes figures rhétoriques, comme la vituperatio, se 
retrouvent tant dans les textes de Lambert « li Beges », rédigés vers 1140, 
que dans ceux de la période des Investitures. Les hérétiques dénoncés par 
Évervin les utilisent pour accuser le clergé post-grégorien, en lui reprochant 
de préférer vivre selon les règles du monde plutôt que selon l’Évangile, 
critique que soulève le problème de la dignité dans un clergé s’imposant de 
plus en plus en médiateur entre Dieu et l’homme. Le problème avait été 
souvent débattu au siècle précédent à propos de la validité des sacrements 
conférés par des prêtres simoniaques. » Les catharismes Modèles dissidents 
du christianisme médiéval (XIIe-XIIIe siècles) Rennes, Presses 
Universitaires, 2008, p. 106.   
80 Las novas del heretje, op. cit, v. 1-12, p. 75 ; v. 46-49, p. 77 ; v. 96-100, 
p. 78, v. 1 p. 79. 
81 Idem, v. 443-525, p. 89-91. 



	 152 

qu’ils menaient contre les cathares. Néanmoins, malgré les 
persécutions, les idées cathares n’ont pas disparu et ont annoncé 
le foisonnement d’interprétations portées par des cultures orales 
riches de multiples influences. Elles ont préfiguré la pensée 
moderne qui peu à peu s’est exprimée dans les langues 
vernaculaires, construisant des savoirs philosophiques et 
théologiques qui se sont diversifiés selon les langues dans 
lesquelles ils étaient pensés et énoncés. Les dogmes ont été remis 
en cause. Les philosophies développées par l’athéisme, 
l’agnosticisme, le déisme, le panthéisme, le mouvement des libres 
penseurs, le matérialisme, se sont peu à peu imposées face au 
dogmatisme catholique. 
 

Brigitte Saouma 
 

  



	 153 

VIENT DE PARAÎTRE 
 

Textes 
 
BERNARD Katy (trad.) : La Dame-Graal Chansons de Rigaud de 
Barbezieux, édition bilingue occitan-français, Gardonne, Fédérop, 
2017, 126 p. 
 
GALDERESI Claudio/VINCENSINI Jean-Jacques (dir.) : Le Dit des 
trois morts et des trois vifs Éditions, traductions et études des 
versions médiévales (essai de translatio collective), Turnhout, 
Brepols, 2018, 216 p. 
 
GOUSTINE Luc de (prés. et trad), Fou d’amour Chansons de 
Bernard de Ventadour, édition bilingue occitan-français, 
Gardonne, Fédérop, 2016, 212 p. 
 
HERSHON Cyril P./RICKETTS Peter T. (éds), avec la collaboration 
de Lola Badia, Sharon G. Scinicariello et Kaoru Tanikawa : 
Elucidari De las proprietatz de totas res naturals, Cahiers de 
Carrefour Ventadour, 2018, 636 p. 
 
RICHTER-BERGMEIER Reinhilt (éd.) : L’arbre des batailles 
Édition d’après le manuscrit Genève, bibliothèque publique et 
universitaire, Comites latentes 168, Paris, De Boccard, 2017, 830 
p. 
 

Études 
 

ARMENTEROS-MARTINEZ/OUERFELLI Mohamed (dir.) : 
L’économie de l’esclavage en Méditerranée médiévale et 
moderne, Presses universitaire de Provence, 2017, 200 p. 
 
BOMPAIRE Marc/GUILLAUME Sarah (éds) : Mine, métal, monnaie 
Melle Les voies de la quantification de l’histoire monétaire du 
haut Moyen Âge, Paris, De Boccard, 2017, 462 p. 



	 154 

 
BOUDET Jean-Patrice/OSTORERO Martine/PARAVICINI 
BAGLIANI Agostino (éds) : De Frédéric II à Rodolphe II 
Astrologie divination et magie dans les cours (XIIIe-XVIIe siècle), 
Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzo 2017, 432 p. 
 
BOUTOULE Frédéric/GOMIS Stéphane (dir.) : Cultures villageoises 
au Moyen Âge et à l’époque moderne 37e journées internationales 
d’histoire de l’abbaye de Flaran 9-10 oct. 2015, Presses 
universitaires du Midi, 2017, 282 p. 
 
BRERO Thalia : Rituels dynastiques et mises en scène du pouvoir 
Le cérémonial princier à la cour de Savoie (1450-1550), Firenze, 
SISMEL Edizioni del Galluzo, 2017, 702 p. 
 
CAZAUX-KOVALSKI Christelle/CHAILLOU-AMADIEU 
Christelle/RILLON-MARNE Anne-Zoé/ZINELLI Fabio (éds) : Les 
noces de Philologie et Musicologie Textes et musiques du Moyen 
Âge, Paris, Garnier, 2017, 569 p. 
 
BURRI Sylvain/OUERFELLI Mohamed (dir.) : Artisanat et métiers 
en Méditerranée médiévale et moderne, Presses universitaires de 
Provence, 2018, 554 p. 
 
CARLES Hélène : Le Trésor galloroman des origines (TGO) Les 
trajectoires étymologiques et géolinguistiques du lexique 
galloroman en contexte latin (ca 800-1200), Paris, De Boccard, 
2017, 750 p.° 
 
CARLES Hélène/GREUB Yan/RÉZEAU Pierre/BUCHI 
Eva/THIBAULT André (éds) : Jean-Pierre Chambon, Méthodes de 
recherche en linguistique et philologie romane, 2 vols, Paris, De 
Boccard, 2017, 1266 p. 
 



	 155 

Classen Albrecht (éd.) : Bodily and Spiritual Hygiene in Medieval 
and Early Modern Literature Explorations of Textuals 
presentaions of Filth and Water, Berlin, De Gruyter, 2017, 615 p. 
 
DOYEN Anne-Marie/VAN DEN ABEELE Baudouin(éds) : Chevaux, 
chiens, faucons L’art vétérinaire antique et médiéval à travers les 
sources écrites, archéologiques et iconographiques, Turnhout, 
Brepols, 2018, 481 p. 
 
Escudé Pierre : Imprimerie et pouvoir politique, livre et langue à 
Toulouse de 1475 à 1617, Paris, De Boccard, 2017, 272 p. 
 
KOBLE Nathalie/SÉGUY Mireille (éds) : Jacques Roubaud 
médiéviste, Paris, Champion 2017, 276 p. 
 
MAFFEI-BOILLAT Stefania/CORBELLARI Alain (éds) : L’aventure 
du sens Mélanges de philologie provençale en l’honneur de 
François Zufferey Éditions de linguistique et de philologie, Paris, 
De Boccard, 2016, 231 p. 
 
RIEGER Dietmar :Esclarzir paraul’escura Regard sur la diversité 
des lettres médiévales, Paris, Garnier, 2016, 431 p. 
 
TEEWEN Mariken/VAN RENWOUDE Irene (éds) : The annotated 
Book in the Early Middle Ages, Utrech Studies in Medieval 
Literacy, Turnhout, Brepols, 2017, 783 p. 
 
WIM François/DEN HOLLANDER August A. (éds) : Vernacular 
Bible and Religious Reform in the Middle Ages and Early Modern 
Era, Leuven, Peeters, 2017. 
 
  



	 156 

  



	 157 

CONGRÈS, COLLOQUES, TABLES RONDES ET 
JOURNÉES D’ÉTUDES 

 
Le Manuscrit du Roi, Paris BNF 844. 
Table ronde interdisciplinaire 7-9 février 2018 
Rome, Institut Français, Centre Saint-Louis. 
 
Les femmes dans les chansons lyriques de croisade en langue 
vulgaire : voix, motifs, représentations et enjeux. 
Colloque de l’université de Liège, 1er et 2 mars 2018. 
 
L’architecture gothique, entre réception et invention. Impact, 
continuité et réinterprétation (XIIe-XXe siècle). 
Journée d’études, Paris, Institut National d’Histoire de l’Art, 
Centre André Chastel, 10 mars 2018. 
 
Ce qui advient…Les déclinaisons de l’aventure. 
Colloque, Amiens, université de Picardie Jules Verne, 14-16 mars 
2018. 
 
Les testaments dans l’Europe médiévale (XIIIe-XVe siècle). 
Journée d’études, Paris, LAMOP-CNRS, université Panthéon-
Sorbonne, 16 mars 2018. 
 
Rencontres, conflits, échanges : l’espace méditérannéen au 
Moyen Âge. 
Colloque de l’université de Montréal, 23-24 mars 2018. 
 
Construire aux époques antiques et médiévales. 
Journée d’études, Poitiers, Centre d’Études Supérieures de 
Civilisation Médiévale, HeRMA, CITERES-LAT, 29 mars 2018.  
 
The Regional and Transregional in Romanesque Art and 
Architecture. 
Colloque international bisannuel de la British Archaeology 
Association. 



	 158 

Poitiers, Centre d’Études Supérieures de Civilisation Médiévale, 
4-6 avril 2018. 
 
Jeune recherche en domaine occitan.  
Journée d’études, Montpellier, université Paul Valéry, 13 avril 
2018. 
 
Escriure i llegir a l’edat mitjana. 
Congrès international de l’université de Barcelone 25-27 avril 
2018. 
 
La violence guerrière : de l’Antiquité au Moyen Âge. 
Journée d’études jeunes chercheurs, association JANUA, Poitiers, 
Centre d’Études Supérieures de Civilisation Médiévale, 26 avril 
2018. 
 
La formule au Moyen Âge. 
Colloque bisannuel, Poitiers, Centre d’Études Supérieures de 
Civilisation Médiévale, 13-15 juin 2018. 
 
En route pour Compostelle : un Moyen Âge de pèlerinages. 
Colloque international, Montpellier, université Paul Valéry. 
Montpellier/Saint Guilhem-le-Désert, 28-29 septembre 2018. 
 
Lengas, patrimoni e identitats, perspectiva educativa. 
Congrès international, université du Pays Basque, San Sebastian, 
8-9 novembre 2018. 
 
  



	 159 

COMPTES-RENDUS 
 

Elucidari De las proprietaz de totas res naturals,  
 
Cyril P. Hesrshon/Peter Ricketts (éds) avec la collaboration de 
Lola Badia, Sharon G. Scinicariello, Kaoru Tanikawa, 
Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018, 636 p., 29 €. 
 
Cet ouvrage est dédiée à la mémoire de Peter Ricketts qui avait 
évoqué cette traduction dans son article : « Le De proprietatibus 
rerum de Barthélémy l’Anglais et ses traductions française et 
occitane » dans La France latine, n°150, 2010, p. 301-309. Une 
édition partielle de ce texte a été publiée par Simone Ventura en 
2010, Cultura enciclopedica nell’occitania dei trovatori : il libro 
XV dell’ « Elucidari de las proprietatz de totas res naturals ». 
Mais l’intégralité de l’Elucidari qui est maintenant disponible, 
grâce aux auteurs de cette nouvelle édition. 
 
Le De proprietatibus rerum est l’une des encyclopédies les plus 
répandues et les plus connues du moyen-âge. La traduction 
occitane dédicacée à Gaston, comte de Foix qui serait Gaston 
Phébus, et destinée à l’éducation de son fils, est l’une de ces 
traductions en langues vernaculaires produites jusqu’au XIVe 
siècle. La version latine comprend dix-neuf livres et s’inscrit dans 
cette tradition encyclopédique médiévale inspirée de la 
monumentale Histoire naturelle de Pline l’Ancien, qui comprend 
trente-sept livres. On peut donc avancer que le texte occitan, plus 
qu’une traduction, serait à la fois un condensé et une 
interprétation du texte latin, ainsi que le résultat d’un travail 
linguistique considérable. L’ouvrage obtenu comprend une 
somme d’informations très dense. Considérons, par exemple, les 
notices consacrées aux plantes (p. 415-489). Elles sont faites avec 
la plus grande précision et les auteurs des sources sont souvent 
mentionnés. Leur provenance parfois lointaine (Arabie, Inde, 
Éthiopie…) et leurs vertus curatives, sont données. La description 
des propriétés a nécessité un vocabulaire adapté à chaque 



	 160 

particularité. Il en va de même pour celles des animaux, du corps 
humain, des corps célestes…Si l’auteur reprend la division du 
savoir transmise par l’Isagoge de Porphyre, partir des genres 
universaux pour arriver aux infimae species, les universaux ont 
une place relativement restreinte dans sa traduction. L’essentiel de 
l’ouvrage est consacré au savoir pratique, utilisable dans nombre 
de situations de la vie quotidienne et dans l’observation avertie 
des merveilles de la nature, création divine. Les sources de cette 
encyclopédie, diverses et nombreuses, sont d’Aristote, Isidore de 
Séville, Avicenne, Dioscoride, Plaetearius le Jeune, Pline 
l’Ancien et bien d’autres. Sources qui étaient utilisées par la 
plupart des encyclopédistes médiévaux. Le glossaire en identifie 
les auteurs de manière précise, ainsi que les noms de lieux. Le 
texte suivant, extrait de la partie consacrée aux animaux, (p. 491-
564), donne un aperçu de l’élaboration de cette traduction. 
 
De fetus, feda.  
Fetus es le frug d’home et de cascuna bestia tant cum es dins le 
ventre. Et es dit ‘fetus’ quar ‘fovere’ vol dire ‘noyrir’, et el pren 
noyriment el ventre evolopat en la pel dita ‘secundina’ ab la qual 
naysh, que pren aytal nom quar ab ela e fetus es aduch fora, 
autrament la femna moria. (Yzidori) Per razo d’aquel frug femnas 
so ditas ‘fedas’ o ‘fetozas’ quan ad el engendrar so aptas, qui es 
totz temps mascle o feme si no els hermofroditas, les quals per 
error de natura han membres de quascu mas no-perfiechz. Cascu 
animant semlantment pot estre dit ‘fetant’ si es generant, cum 
ovelhas nomnan ‘fetans’ o ‘fedas’. p. 536-537 
 
Ce livre est fort précieux en ce sens qu’il permet d’appréhender, 
entre autre, une bonne partie des connaissances scientifiques 
véhiculées en occitan, leur développement et de ce fait l’étendue 
du vocabulaire qui s’y rattache. Il montre également le soin 
apporté à l’instruction des laïcs. 
  
Le travail d’édition est considérable, ne serait-ce que par la 
longueur du texte et la résolution de la multitude de problèmes 



	 161 

spécifiques aux encyclopédies. Le travail extrêmement minutieux 
des auteurs et leur vaste érudition ont permis de surmonter les 
nombreuses difficultés liées à cette entreprise. L’introduction 
donne des informations très fournies sur le manuscrit, l’auteur, le 
texte et ses origines, ainsi que les autres traductions. Souhaitons 
que cet ouvrage si riche et si important, suscite de nombreux 
commentaires. 
  



	 162 

COMPTES RENDUS 
 

 
Fou d’amour Chansons de Bernard de Ventadour,  
 
édition bilingue occitan-français, présentation et traduction de 
Luc de Goustine, Gardonne, fédérop, 2016, 212 p., 16 €. 
 
Traduire les chansons de Bernard de Ventadour en français est un 
défi que Luc de Goustine a su relever avec humilité et passion. Le 
résultat en est un livre tout à fait accessible à ceux qu’il nomme 
les « amateurs » et fort utile aux spécialistes pour lesquels un 
certain nombre de vers restent encore énigmatiques.  
Luc de Goustine a choisi vingt-deux poésies, la moitié du corpus 
traduit par Moshé Lazar. La traduction est disposée en regard du 
texte occitan. Chaque texte est précédé d’une présentation 
contenant des indications fort éclairantes sur la métrique et 
l’histoire littéraire de la chanson. Dans sa note sur l’ouvrage, le 
traducteur présente ses choix et rappelle la biographie du poète 
dans une synthèse des sources. Les textes présentés sont, certes 
connus, mais cette traduction nouvelle y apporte un éclairage 
différent. Si l’on considère par exemple la chanson Amic Bernartz 
de Ventadorn VII, p. 80-83, qui égratigne la renommée de 
Bernard comme poète amoureux et suppliant, le mot segles dans 
Peire, si fos dos ans o tres/ lo segles faihz al meu plazer (IV, 22-
23) est traduit par « monde » chez Moshé Lazar et par « siècle » 
chez Luc de Goustine. S’agit-il de de changer la place particulière 
que le monde féodal attribuait à la femme du seigneur ou de 
changer les lois courtoises ayant émergé au cours du siècle, 
sachant que les trobairitz suppliaient aussi leur amic ? De même 
dans Lancan vei la folha, XI, p. 113-117, l’expression Lo cor sotz 
l’aissela (II, 19) ainsi traduite par Moshé Lazar : « Mon cœur au 
fond de la poitrine » et chez Luc de Goustine par « Le cœur sous 
l’aisselle », amène à s’interroger sur la place que les médiévaux 
attribuaient au cœur physiologique -la dissection des corps 
humains n’était pas encore légalisée et publique- et aux 



	 163 

soubresauts du cœur amoureux. Dans Can l’erba fresch’e.lh folha 
XX, p. 181-187, Moshé Lazar traduit Be deuri’om domna 
blasmar,/can trop vai son amic tarzan (VIII, 49-50) par « On 
devrait blâmer une femme quand elle tient trop en suspens son 
amant », Luc de Goustine par « Une dame doit être honteuse 
quand son ami va trop tardant ». Dans le premier cas le blâme 
viendrait du troubadour impatient, dans le second cas, la dame 
devrait se blâmer elle-même.  
De nombreux exemples de ce genre, permettent d’interroger à 
nouveau les textes. Cette traduction est, du reste, citée par 
Franscesco Carapezza, Lucia Lazzerini et Geneviève Brunel-
Lobrichon dans Bernard de Ventadour Folle amour et courtoisie. 
Mais elle devrait également permettre aux nouveaux lecteurs de 
s’initier à la lyrique du troubadour avec bonheur. 
 
  



	 164 

Bernard de Ventadour Folle amour et courtoisie 
Trobada tenue à Darnets les 9-10 septembre 2016 
 
Introduction de Luc de Goustine 
Cahiers de Carrefour Ventadour, 2017, 162 p., 18€ 
 
Les auteurs ont abordé divers aspects de la poésie, mais aussi son 
contexte historique, sa musique et son influence par delà les 
siècles. Ce qui donne un ouvrage riche d’informations éclairant 
certains passages et suscitant de nouvelles interrogations sur une 
poésie qui recèle encore de nombreux mystères.  
 
Christian Rémy dans « L’Aquitaine au temps de Bernard de 
Ventadour », évoque les mutations du XIIe siècle dans l’Église et 
dans la société séculière en Aquitaine, ainsi que leurs 
imbrications, leurs luttes et l’amorce de la constitution d’États. 
L’auteur note en particulier le développement, de quatre villes de 
la vicomté de Ventadour entre le XIIe et le XIIIe siècle : Égletons, 
Meymac, Neuville, Ussel, ainsi que la montée d’une bourgeoisie, 
s’opposant aux seigneurs. Il souligne cependant la rareté des 
sources. 
 
Franscesco Carapezza dans « Écouter Bernart de Ventadorn. 
Lecture de quatre unica musicaux », s’est penché sur les liens de 
ces derniers avec la métrique. Il souligne les difficultés de lecture 
et d’interprétation de mélodies dont l’unicité ne permet pas 
« d’évaluer les variantes musicales et les éléments propres de 
chaque rédaction… » p. 36. Il suggère des études approfondies 
sur le répertoire en lien avec l’évolution des textes poétiques, 
plutôt que de limiter l’étude à des analyses structurelles ou 
formelles. 
 
Lucia Lazzerini dans « Le chant de Bernart de Ventadorn entre 
motifs folkloriques et postérité poético-théologique », analyse 
plusieurs interprétations possibles, ainsi que différents niveaux de 
lecture, qu’ils soient reliés à la tradition spirituelle, au platonisme 



	 165 

ou aux genres dits popularisants, sans oublier le symbolisme 
animal.  
 
Milena Mikhaïlova Makarius dans « Bernard de Ventadour le 
Ric ome de nien », étudie l’image de la dame construite à partir de 
l’héritage des mythes de Pygmalion et de Narcisse, précisant que 
ce dernier est cité dans la canso de l’alouette. L’auteur poursuit 
son interprétation avec le pneuma et affirme que « L’écriture 
accomplit donc le processus inverse de l’amour au miroir. 
L’amour c’est le chemin de l’image qui va des yeux au cœur. 
L’écriture se fait avec les larmes du cœur (le cœur a des yeux, 
souvenons-nous) qui deviennent larmes des yeux avant de couler 
comme encre d’amour », p. 75.  
 
Anna Ferrari dans « Bernart de Ventadorn ou l’apogée de la 
courtoisie » souligne la très riche tradition manuscrite directe et 
indirecte de cette poésie, son rayonnement et les emprunts par 
d’autres troubadours. Ce qui fait de Bernard de Ventadour un chef 
de file. Le premier imitateur du poète, cependant, est lui-même, 
avec le réemploi de formules personnelles. L’auteur poursuit avec 
une analyse précise des arts du langage : poétique, style et 
artifices. 
 
Geneviève Brunel-Lobrichon dans « « Parlez-moi d’amour ! » » 
évoque une « philosophie du combat spirituel » p. 94, précisant 
que la situation décrite par le poète dans la chanson Bel m’es 
qu’eu chan en aquel mes, est un martyre. Cependant, l’amour, 
malgré les tribulations qu’il inflige n’en reste pas moins source 
d’amélioration et de guérison du cœur. 
 
Pierre-Marie Joris dans «  Un « petit chemin […] tout 
bourdonnant de l’odeur des aubépines » Les fleurs de Mai de 
Ventadour (William Stanley Merwin) » retrace l’aventure de la 
découverte des troubadours par Merwin, ainsi que celle de la 
« portion de territoire qui a été le théâtre de leurs existences » p. 
106. Les fleurs de Mai constituent donc un récit 



	 166 

autobiographique, géographique, ethnographique, historique, 
culturel, historico-littéraire et plus spécifiquement littéraire, 
entérinant la longue postérité des influences de la poésie de 
Bernard de Ventadour. 
 
Marcel Benabou dans « Bernard et les silences d’Aliénor » 
évoque d’abord trois hommes dont l’influence s’est exercée sur la 
reine : Guillaume IX et sa poésie au double registre, Ebles II de 
Ventadour dont l’œuvre ne nous est pas parvenue et Bernard de 
Ventadour. Ces influences lui permettront de prendre conscience 
de « l’existence de cette obsession du « rien » », apparue de 
nouveau chez Aimeric de Peguillan et Albertet de Sisteron. 
Aliénor n’en a pas moins vécu une vie active et trépidante. Son 
gisant la représente tenant un livre blanc, ce qui pourrait signifier 
qu’elle se situe dans la continuité de son grand-père, Guillaume 
IX avec son poème dreit nien. L’auteur évoque ensuite le silence, 
à la fois antithèse et condition de la poésie, symbolisé par un luth 
sans cordes. Il est à la fois épuisement ou absence du langage et 
continuation de ce dernier. 
 
Marie-Jeanne Verny dans « Bernart de Ventadorn e Bertran de 
Born une rencontre improbable » analyse la nouvelle La lauseta e 
lo maçarèl de Max Rouquette dans laquelle dialoguent Bertran de 
Born et Bernard de Ventadour, devenus moines au monastère de 
Dalon. Ce qui n’est pas tout à fait exact d’un point de vue 
historique. Bernard de Ventadour n’y aurait pas séjourné, précise 
Marie-Jeanne Verny. Max Rouquette écrit un dialogue entre le 
poète de l’amour et le poète de la guerre, entremêlant souvenirs, 
rêveries, originalité, fidélité à un modèle et acceptation de la 
condition de moine avec ses renoncements aux plaisirs du monde. 
Des extraits de la nouvelle sont donnés en occitan et en français, à 
la fin du volume. 
Ce texte est le vivant témoignage de l’influence des troubadours 
sur la poésie contemporaine, marquant ainsi la continuité des 
thèmes et l’évolution de la langue. 
 



	 167 

Les textes présentés lors de cette trobada témoignent non 
seulement de l’intérêt porté au poète, mais de recherches 
approfondies et érudites sur des sujets rendus plus ou moins 
difficiles par la langue poétique, la diversité des sources souvent 
suggérées par de simples allusions ou leur absence, le contenu des 
textes et leur influence au-delà des siècles.  
 

Brigitte Saouma 
 


