
Nouvelle série  N° 168                                                2019 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

70e Anniversaire de la revue 
 

  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 
 
 
 
 

N° 168 
 
 
 
 
 
 
 

2019 
 
 
 
 



REVUE D’ÉTUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2019. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



5 
 

 

AVANT-PROPOS		

	

Nous fêtons cette année le 70e anniversaire de la revue. C’est 
l’occasion de rendre hommage à nos prédécesseurs, 
particulièrement à Suzanne Thiolier-Méjean. Grâce à leur énergie, 
à leur courage et à leur ténacité, elle atteint cet âge respectable. 
C’est aussi l’occasion de remercier chaleureusement les auteurs 
des articles qui ont fait sa pérennité et sa réputation. Réputation 
qui s’étend maintenant bien au-delà des frontières de la France. 
Nous saluons particulièrement les efforts des auteurs étrangers qui 
écrivent en français. Nos remerciements chaleureux vont aussi 
aux lecteurs dont la fidélité nous encourage chaque année à en 
préparer la publication. Leur intérêt nous permet de participer 
ainsi à la diffusion d’une culture d’autant plus précieuse qu’elle 
revient de loin.  

Pour cet anniversaire, nous avons souhaité publier des textes un 
peu différents : les récits de ce qui a amené les spécialistes à 
étudier l’occitan. Ils reflètent la diversité des expériences 
personnelles et l’engagement de ceux qui participent par leurs 
travaux au rayonnement d’une langue et d’une littérature dont la 
richesse a longtemps été mise sous le boisseau. Qu’ils en soient 
remerciés. 

Nous avons aussi, hélas, à déplorer le décès de l’un des plus 
fidèles collaborateurs de la revue, Cyril Hershon. Nous présentons 
nos sincères condoléances à sa femme Helen, à ses enfants Larry, 
Daniel et Judi, et à ses petits-enfants. Malgré sa longue maladie, il 
aura travaillé jusqu’à la fin, avec un courage impressionnant, 
refusant d’écrire en anglais comme que je le lui avais proposé 
plusieurs fois. Profondément francophile, il ne manquait pas 



6 
 

 

d’exprimer son regret de ne plus pouvoir se rendre dans le Midi 
de la France et participer aux congrès. Son dernier article, qu’il 
n’a pu relire, a été revu par Suzanne Thiolier-Méjean. L’article 
décrit, à travers les poésies de troubadours, les relations 
tumultueuses des rois de la dynastie des Plantagenêt avec le 
royaume de France et les seigneurs méridionaux. Faites tour à 
tour d’accords, de trahisons, de conflits et de réconciliations, elles 
ont profondément marqué les politiques des deux royaumes. Les 
nombreux textes qui ont été étudiés, révèlent les prises de position 
des poètes en faveur de l’un ou l’autre des protagonistes. Cyril 
Hershon a décrit un aspect peu connu des poésies de troubadours, 
que sa grande érudition a permis de regrouper et de mettre en 
valeur. 

Viviane Cunha a travaillé sur la légende de Sancie de Navarre, 
soumise à l’ordalie, après avoir accouché d’un enfant mort-né. 
Elle réchappera miraculeusement de ce supplice. Viviane Cunha a 
évoqué la question du miracle, la législation ecclésiale contre 
l’avortement, les divers types d’ordalie et le lieu de propagation 
de la légende. Ces différents thèmes sont exposés avec la clarté 
qu’on connaît à l’auteur. 

Mon article est consacré à l’utilisation des arts du langage contre 
les païens et les hérétiques. Les théologiens médiévaux ont 
développé ces arts en s’inspirant des philosophes grecs et latins 
dont ils ont repris les traditions, notamment dans l’élaboration de 
la scolastique. Cependant, malgré les efforts des prédicateurs, les 
résistances de leurs adversaires, eux aussi formés aux arts du 
langage, ont été fortes et déterminées dès les premiers siècles de 
l’Église.  

Brigitte Saouma 



7 
 

 

IN MEMORIAM 

CYRIL HERSHON 

(1937-2019) 

 

Cyril Patrick Hershon, qui fut professeur de philologie romane 
à la West of England University ainsi qu’un fin connaisseur de la 
littérature judéo-comtadine, nous a quittés après avoir lutté si 
courageusement contre la maladie que nous espérions encore en 
une longue rémission.  

Après avoir suivi ses études en langue et littérature française, il 
soutint, en 1962, un mémoire sur le troubadour Joan Estève de 
Béziers. Un doctorat en éducation lui ouvrit la voie de 
l’enseignement que vint enrichir, en 1991, un congé sabbatique 
passé à l’université de Montpellier. Devenu maître de 
conférences, puis chercheur à l’université de West of England, il 
fut Associate Fellow du Hilton-Shepherd Mediaeval Centre de 
l’université de Birmingham. En témoignage de son attachement 
au français et à la langue d’oc, il avait été fait, en 2004, chevalier 
des Palmes académiques et était devenu, en 2014, sòci du 
Félibrige 

 

Cyril Hershon a collaboré durant de longues années à notre 
revue et nous a permis de publier ainsi quelques textes majeurs. 
Dès 2002, il participa à La France latine, grâce à l’entremise de 
Peter Ricketts et à notre intérêt commun pour les textes judéo-
comtadins ; et ce fut justement dans le nº 134, dont le thème était 
Langue et littérature judéo-provençales, que commença la 



8 
 

 

collaboration de Cyril Hershon, avec son article sur « Les savants 
du Comtat Venaissin. XIIIe-XIVe siècles » (p. 7-26). 

Nous nous rencontrâmes pour la première fois lors du colloque 
Le plurilinguisme au Moyen Âge, organisé en 2005 à la Sorbonne 
avec mon amie Claire Kappler ; nous n’avons pas cessé depuis 
lors d’être en contact.  

Auteur de neuf ouvrages, dont le dernier, paru en 2018, est 
L’Elucidari de las proprietaz de totas res naturals, il fut un 
chercheur érudit et modeste qui avait la passion des textes et aussi 
l’amour du théâtre, qu’il servit tout au long de sa vie en tant que 
metteur en scène ou producteur. 

Il fut le collaborateur et l’ami fidèle de Peter Ricketts, et la 
disparition de ces deux éminents chercheurs, dont les travaux se 
complétaient si bien, éditeurs emblématiques du Breviari d’Amor, 
porte un coup rude à nos études. 

 

Toute nos pensées vont à son épouse Helen, à ses enfants et 
petits-enfants en y associant le souvenir de Peter Ricketts. 

 

Suzanne Thiolier-Méjean 

	

	

	

	

	

	

	



9 
 

 

Cyril P. Hershon 
 

Nous remercions Helen Hershon de nous avoir fourni les 
informations biographiques et bibliographiques concernant son 

mari. 
 

Activités scientifiques 
 

Licence de Français, Liverpool, 1937. 
Maîtrise en Langue et Littérature françaises (Johan Estève de 
Béziers), University of Birmingham, 1962. 
Doctor of Education: University of Sheffield, 1973. 
Professeur de lycée, 1959-1978 
Responsable d’un internat : Clifton College Bristol, 1979-1986. 
Premier professeur de langues étrangères, 1986-1992.  
Congé sabbatique à l’université de Montpellier, 1991. 
Chercheur et Maître de conférence : University of the West of 
England (UWE), Bristol, 1992-2001. 
Chercheur honoraire : University of the West of England, Bristol, 
2001-2010. 
Associate Fellow, Hilton-Sheperd Mediaeval Centre, Birmingham 
University. 
Édition et publication de textes dans la 3e tranche de la 
Concordance de l’Occitan Médiéval (COM), dirigée par Peter T. 
Ricketts, Birmingham University.  
Member of the Court of the University of Bath 1979-1992.  
Chevalier dans l’Ordre des Palmes Académiques, 2004. 
Membre et chercheur de la Société Archéologique Historique et 
Scientifique de Béziers. 
Chercheur aux Archives municipales et aux Archives 
départementales de Montpellier. 



10 
 

 

Soci du Felibrige. 
Revue d’Études d’Oc : membre du comité scientifique 
Jane Austen Society (UK) : membre.  
The PG Wodehouse Society (UK) : membre et contributeur à son 
journal. 

 
Bibliographie 

 
1960 « El gai Saber » Mermaid, XXVI-2, Birmingham 
University, 32-36. 
 
1990 The Castel of Cary, Bristol, Palavas Press. 
- « Johan Estève de Béziers: solutions », Revue des Langues 
Romanes XCVI-2, 391-416. 
 
1997  « The Jews of Mediaeval Languedoc : the Interplay of 
Literature», Tenso Bulletin of the Société Guilhem IX, vol. 12, n° 
2, 89-111. 
 
1998 (avec Peter Ricketts) Le Breviari d’Amor de Matfre 
Ermengaud, vol. III, University of London, Royal Holloway. 
- « Les Juifs de Béziers au moyen âge », Bulletin de la Société 
Archéologique de Béziers, 9e série, vol. II, 11-26. 
 
1999 Faith and Controversy : the Jews of Mediaeval Languedoc, 
Birmingham University, AIEO, 418. 
- « Isaac de Lattes et le Kiryat Sefer étude d’une source historique 
occitane », Revue des Langues Romanes, CIII-1, 27-53.  
- (avec Peter Ricketts) « Les textes hébraïques du Breviari 
d’Amor de Matfre Ermengaud » Revue des Langues Romanes, 
CIII-1, 55-97. 



11 
 

 

2000 « Guilhem de Béziers or Augier Novella? A question of 
identity », Faculty of Languages and European Studies, Research 
and Consultancy Bulletin UWE, Bristol, issue 18, 21-32. 
 
2001 «Pistoleta – a troubadour from Béziers?», Faculty of 
Language and European Studies, Research and Consultancy 
Bulletin UWE, Bristol, issue 20, 36-44. 
 
2002 Les troubadours de Béziers, Société archéologique de 
Béziers. 
- « Les savants du Comtat Venaissin XIIIe – XIVe siècles » La 
France Latine, Revue d’Études d’Oc, 134, 7-26. 
 
2003 « Philologie de l’ancien occitan : éditions, études et 
grammaire –  Pistoleta » Édition complète, Revue des Langues 
Romanes, CVII-2, 247-341.  
- « Rapports entre les Juifs de Béziers et les autorités 
ecclésiastiques et civiles », Biterris Béziers et son rayonnement 
culturel au Moyen Âge, XIIe  rencontres de Béziers, Gérard 
Gouiran/Carlos Heusch (éds), Béziers, Presses universitaires de 
Perpignan, 49-60. 
 
2004 (avec Peter Ricketts) « Trois opuscules religieux en occitan 
médiéval (Ms Oxford Bibl. Bodléienne, Douce 162) édition 
critique» La France Latine Revue d’Études d’Oc, 138, 193-250. 
 
2005 (avec Peter Ricketts) Le Breviari d’Amor de Matfre 
Ermengaud, vol. IV, AIEO, Turnhout, Brepols.  
- «”How to Gain Salvation”, a critical édition of item in BN fr. 
1852» Romance Philology, California, University of Berkeley, 
vol. 58, p. 203-224. 



12 
 

 

- « Johan de Caulibus Contemplatio Vitae et et Miraculorum Jesu 
Christi (version occitane) » La France Latine Revue d’Études 
d’Oc 140, 175-331.  
- « Matfre Ermengaud et le droit à Béziers » Bulletin de la Société 
Archéologique de Béziers, Xe série, vol. 1, 2004-2005, 29-39. 
 
2006 « Matfre Ermengaud an exercise in biography » Études de 
Langue et de Littérature Médiévales offertes à Peter T. Ricketts à 
l’occasion de son 70e anniversaire, Dominique Billy/Ann 
Buckley (éds), Turnhout, Brepols, 447-459. Édition de toutes les 
contributions en anglais. 
- « Les troubadours qui chantèrent Béziers », Bulletin de la 
Société archéologique de Béziers, Xe série, vol. III, 2006-2007, 
21-32. 
 
2007 (avec Peter Ricketts) « La tradition occitane de l’évangile de 
Gamaliel éditions et commentaire », La France Latine Revue 
d’Études d’Oc, 144, 133-327.  
- (avec Peter Ricketts) « Le cartulaire de Saint-Salvadou et de 
Lunac : édition critique » La France Latine Revue d’Études d’Oc, 
144, 7-132. 
 
2008 (avec Peter Ricketts) La vida de sant Honorat, Turnhout, 
Brepols. 
- « Georges Passerat, La croisade des Pastoureaux » compte-
rendu, La France Latine Revue d’Études d’Oc, 146, 247-249. 
- « Sédition et complot à Béziers au XIVe siècle, vus de 
Montpellier et à Béziers d’après la chronique de Mascaro » 
Bulletin de la Société archéologique de Béziers, Xe série, vol. V, 
2008-2009, 7-15. 
 



13 
 

 

2009 « Les Ibn Tibbon, dynastie de traducteurs », Le 
plurilinguisme au moyen âge Orient-Occident Claire 
Kappler/Suzanne Thiolier-Méjean (éds), Paris, L’Harmattan, 123-
132. 
- (avec Peter Ricketts) « Las Merevilhas de la terra de Ybernia » 
La France Latine Revue d’Études d’Oc, 148, 233-297.  
 
2010 « Le chansonnier de Béziers, édition semi-diplomatique » 1e 
partie, La France Latine Revue d’Études d’Oc, 150, 7-298. 
- (avec Peter Ricketts) « Les fortunes du Breviari d’Amor de 
Matfre Ermengaud », Hommage de la Société archéologique de 
Béziers à ses fondateurs, XXIe Cahier de la Société archéologique 
de Béziers, 76-84. 
2011 « Le chansonnier de Béziers suite et fin » La France Latine 
Revue d’Études d’Oc, 152, 7-184. 
- « Le chansonnier de Béziers », Bulletin de la Société 
archéologique de Béziers, 2010-2011, 14-21. 
 
2014 « Arnaud deTintinhac édition, traduction et notes » La 
France Latine Revue d’Études d’Oc, 158, 173-198. 
 
2015 « Ramon Llull Llibre de Evast e Blaquerna édition critique» 
Revue d’Études d’Oc, 160-bis, 160-427. 
 
2016 « Le premier Ancien Testament occitan (BN fr. 2426) » 
Revue d’Études d’Oc, 162, 7-365. 
 
2017 « Les filles ou femmes de mauvaise vie » Revue d’Études 
d’Oc, 164, 61-95. 
 



14 
 

 

2018 (avec Peter Ricketts, Lola Badia, Sharon G. Scinicariello, 
Kaoru Tanikawa) Elucidari De las proprietaz de totas res 
naturals, Cahiers de Carrefour Ventadour. 
- « Trois petits traités d’Albert le Grand » Revue d’Études d’Oc, 
166, 9-66. 
 
2019 « Les anglais aux yeux des troubadours (1133-1272) », 
Revue d’Études d’Oc, 168, 52-196. 
 

Sous presse 
 

- Compte-rendu des Mélanges offerts à Xavier Ravier, Romance 
Philology, California, University of Berkeley. 
- Brunel 157 (12 traités religieux, COM 3 (CD Rom). 
- Volume 1 of the Breviari d’Amor. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



15 
 

 

RÉCITS DE VIE 

 

Réminiscences 

 

Et d’abord la naissance de la revue 

 

La France latine vit le jour il y a soixante-dix ans, sous la 
forme d’un journal mensuel dû à l’énergie passionnée de son 
fondateur, Pierre Vergnes. 

Personnage haut en couleurs, il m’a laissé, comme à tous ceux 
qui l’ont connu, un très vif souvenir. Dans les années 54, mes 
parents lui confièrent deux pièces de notre appartement parisien 
doté du téléphone, afin qu’il puisse démarcher plus facilement les 
commerçants, dont les encarts publicitaires faisaient vivre ce qui 
était alors un journal de grand format. Son enthousiasme et son 
entregent ne cessaient de m’étonner. 

La personnalité et l’histoire de Pierre Vergnes, celle d’un petit 
berger auvergnat devenu écrivain, poète et journaliste, ne 
manquaient pas de fasciner ceux qui l’approchaient. Quant au titre 
du journal, il correspondait parfaitement, dans mon souvenir, aux 
aspirations de son directeur au lendemain de l’occupation 
allemande : relier la culture méridionale à ses nobles origines 
latines et romaines. Plus tard, en 1964, afin de concrétiser cette 
idée, le symbole de la louve allaitant Remus et Romulus était 
choisi pour illustrer la couverture de ce qui était devenu une revue 
trimestrielle. 



16 
 

 

La France latine a donc accompagné mon adolescence, puisque 
j’avais alors entre 10 et 15 ans ; mais l’aventure ne s’est pas 
arrêtée là. À la mort de Pierre Vergnes, survenue en 1956, Jean 
Bonnafous a repris cette revue comme rédacteur-en-chef, mon 
père, René Méjean, en étant secrétaire avec André Goutorbe-
Clamens. Leur succédèrent Jean Sastre et Marcel Decremps. À 
partir du nº 29 de la nouvelle série, daté de janvier-mars 1967, 
mon père en devint directeur jusqu’à sa disparition en 1986, et le 
rédacteur-en-chef en était Marcel Decremps, son ami fidèle, si 
cultivé et dévoué. D’avoir été de si près et si longtemps au contact 
des amis de la revue me laissait comme une obligation envers 
elle. 

Au cours des années, La France latine, devenue une revue 
trimestrielle ouverte à la poésie et aux arts, continuait son 
existence. Son format de poche devait s’agrandir, sa couverture 
grise jaunir un peu, et, surtout, son contenu prendre une tournure 
plus universitaire. Après la disparition de mon père, je repris, à 
partir de 1987 et du nº 105, la destinée de la revue que je localisai 
à l’Institut de Langue et Littérature provençales (ILLO) ; ce fut 
d’abord avec l’aide de Georges Bonifassi, chargé de cours à 
l’ILLO, trop tôt disparu, puis, à partir de 1999, avec celle de 
Philippe Blanchet qui, à partir de 2005 et du nº 140, accueillit la 
revue à l’université de Rennes 2. En 2015, c’est Brigitte Saouma, 
dont on connaît les travaux sur saint Bernard et les troubadours, 
qui devait me succéder. 

 

 

 

 



17 
 

 

Une formation très poétique 

 

C’est donc un ensemble de circonstances familiales et de 
rencontres qui ont provoqué mon intérêt pour la langue d’oc que 
parlaient tous mes aïeux cévenols. Déjà, durant l’immédiate 
après-guerre, mon père menait son activité poétique, d’abord en 
français avec la publication d’un recueil, Pastorale, et sa 
contribution à La Revue parlée, rendez-vous mensuel des poètes 
parmi lesquels Emmanuel Lochac, Guillevic, Fombeurre, Jean 
Royère, et tant d’autres. Puis, fidèle à ses origines méridionales, il 
choisit la langue d’oc pour poursuivre son œuvre, guidé en cela 
par son amitié pour Sully-André Peyre et René Jouveau. 

Cette présence de la poésie provençale, à travers les œuvres 
mais plus encore grâce à des liens amicaux, devait déterminer 
mon propre destin professionnel, puisque je savais, dès 
l’adolescence, que j’étudierais la poésie des troubadours. Mon 
attirance est née d’abord de la lecture de Pastorale, qui non 
seulement portait en exergue un vers de Bernart de Ventadour, 
mais présentait en troubadour des temps modernes un humble 
vendeur de tapis, nostalgique d’un Orient disparu, chantant son 
amour à la dactylo esclave de sa machine, héros dérisoires d’un 
monde mécanique. Ce fut ensuite la découverte d’Ezra Pound, de 
son ABC of reading, puis des foisonnants Cantos. 

Le destin voulait que Saint-Rémy-de-Provence, alors épargné 
par les touristes, fût notre point de ralliement durant tous nos étés.  
Nous y retrouvions l’écrivain Marie Mauron ainsi qu’un grand 
ami de mon père, le poète Marcel Bonnet « emé sa Bouneto », 
comme il disait pour présenter son épouse, sans oublier la famille 
Balp, de fins connaisseurs des traditions provençales. Nous y 



18 
 

 

rencontrions aussi parfois le professeur Jean Boutière, directeur 
de l’Institut d’Études provençales à la Sorbonne depuis 1948, 
venu se reposer en famille ; je lui dois véritablement l’orientation 
de ma carrière. C’est par sa volonté, avec l’aide de Jean Bourciez 
et de Pierre Fouché que fut créé, en Avignon et en 1955, le Ier 
Congrès de Langue et Littérature du Midi de la France. Avec 
mes parents, je pus assister, alors âgée de 14 ans, à quelques 
séances bien choisies et au banquet final ! Le succès de ces 
congrès fut tel que l’idée en fut reprise par d’autres équipes et 
qu’ils continuent d’exister. 

Un physique très méridional me valait d’être habillée et coiffée 
en Arlésienne lors de la fête patronale saint-rémoise, dont le défilé 
en « Carreto ramado » était le clou ; et Jean Boutière, non content 
de photographier mon costume afin d’illustrer un de ses cours, me 
fit promettre de venir le voir à Paris, où nous étions voisins, pour 
l’orientation de mes études.  

Dès lors la voie était tracée ; ayant passé le concours des IPES, 
je préparai, à partir de 1960 et sous sa houlette, les certificats de 
licence consacrés aux langues romanes ainsi qu’à la littérature 
d’oc, puis une maîtrise et enfin une thèse sur la poésie satirique et 
morale chez les troubadours. Charles Rostaing, lui aussi un ami 
de longue date de mon père, devait succéder à Jean Boutière, mort 
prématurément en 1967, et prendre à son tour la direction de ma 
thèse. En 1969, je devins l’assistante de Charles Rostaing, qui me 
fut une aide précieuse et auquel je succédai en 1975. J’eus alors à 
cœur de maintenir et de développer l’enseignement de la langue et 
de la littérature d’Oc en un milieu encore très jacobin, peu 
féministe, et les luttes furent nombreuses pour maintenir 
l’enseignement, conserver puis agrandir les locaux de l’ILLO 
devenu le CEROC (Centre d’Enseignement et de Recherche 



19 
 

 

d’Oc), sis au 4e étage du 16, rue de la Sorbonne ; il fallut attendre 
2002 pour qu’un poste de maître de conférences soit créé, ce qui 
permit à Geneviève Brunel-Lobrichon de me rejoindre. Un couple 
ami, Vicenz et Carmen Armendares, m’aida pendant plusieurs 
années à maintenir ouverte la très riche bibliothèque du grand 
romaniste Istvan Frank, qui, sans leur aide bénévole, serait restée 
fermée faute de crédits, ou, pire, livrée au pillage. Je créai aussi, 
aux Presses de Paris-IV, une collection qui comptait onze 
ouvrages lors de mon départ en retraite, le dernier étant l’édition 
des Légendes de l’Hôpital de Saint-Jean de Jérusalem (textes 
latin, d’oc et d’oïl) par Antoine Calvet, et paru en 2000.  

Élève-professeur à la Sorbonne depuis 1960, je ne devais 
quitter l’alma mater qu’en 2002, soit quarante-deux ans plus 
tard ! 

 

Suzanne Thiolier-Méjean 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 

  



21 
 

 

Un còp era 

 

Un còp era…Il était une fois…une enfant de paysans du Cantal 
qui entendait deux langues à « la maison », sans avoir 
aucunement conscience qu’il y avait là deux langues. Il y avait le 
« patois », la langue exclusive de ses parents entre eux, avec les 
voisins du village, avec la famille, avec la tante institutrice qui 
passait les vacances à la ferme et les grands-parents qui vivaient 
sous le même toit. Et il y avait le français qu’on lui parlait 
exclusivement, ainsi qu’à ses frères et sœurs. Bien évidemment, 
aucun des propos qui se tenaient dans l’autre langue ne lui 
échappait, mais on ne lui donna jamais l’occasion de la 
parler…Les siens ne voulaient pas être responsables envers elle 
des humiliations qu’ils avaient eux-mêmes endurées à leur entrée 
à l’école (privée catholique semble-t-il utile de préciser, car la 
chasse au « patois » n’appartenait pas qu’à l’école publique)… 

Elle aurait pu, la petite fille, comme tous les petits Cantalous nés 
après 1955, se contenter de ce français, ne jamais parler l’autre 
langue et assister, dans l’inconscience la plus totale, à sa mort 
lente, dans un espace public qu’elle en avait pourtant connu 
saturé.  

Et puis il y a eu LA rencontre, une de ces rencontres qui ont 
marqué ma vie. Lycée public de Saint-Flour, année scolaire 1970-
1971 on nous annonce l’ouverture d’un club d’occitan. Bonne 
élève – bien que volontiers frondeuse – je me jetais sur tous les 
apprentissages qui nous étaient proposés en plus des matières 
obligatoires. 

Et là, révélation : le « patois » de la maison était une langue, il y 
avait une littérature, écrite et orale (notre prof nous encourageait 



22 
 

 

au collectage des contes, dont ceux de Marie Chevalier, de 
Ruynes-en-Margeride, édités ensuite par l’IEO). Et puis nous 
étions juste après 1968, en pleine éclosion des luttes du Larzac, de 
la Nòva Cançon Occitana, du Teatre de la Carrièra. Notre prof 
militant, un brin provocateur, qui venait au lycée chaussé de 
sabots bruyants, entraîne son cours d’occitan dans la création 
d’une troupe de théâtre. Claude Alranq, animateur principal du 
Teatre de la Carrièra, vient passer une semaine au lycée. Cours 
banalisés. Semaine intense d’écriture collective, d’exercices 
théâtraux. Et nos tournées ensuite dans les villages alentours, avec 
la pièce « Demorar » qui racontait, de manière très manichéenne, 
le dilemme d’un jeune fils de paysans entre l’exil parisien (à 
visser des boulons chez Renault) et le montage d’un GAEC 
(Groupement agricole d’exploitation en commun). 

À partir de là l’occitan, l’autre langue a fait partie de ma vie, mais 
dans une schizophrénie où je ne pouvais la parler qu’à d’autres 
que les miens dont c’était pourtant la langue naturelle : ils me 
l’avaient refusée par amour, comme je l’ai entendu dire 
récemment par Yves Rouquette. Comment leur renvoyer à la 
figure ce que, intuitivement, je ressentais comme une erreur faite 
par eux au nom de cet amour qu’ils me portaient ? Pouvaient-ils 
deviner que c’était justement ce jeu d’enfant entre deux langues 
qui me ferait devenir professeur ? Qui me donnerait l’aisance 
pour en apprendre d’autres ? pour apprendre la relativité des 
choses et le respect de l’altérité ? 

Automne 1973. Toujours frondeuse, au moment d’entreprendre 
des études, je refuse Clermont-Ferrand, trop près des miens au 
moment où je revendiquais ma liberté, et je choisis Montpellier 
où je savais rencontrer Robert Lafont. Nouvelle rencontre. 
Découverte de l’amplitude de la littérature d’oc, que Robert 



23 
 

 

Lafont déroulait devant nous, découverte de Mistral dont il 
connaissait des pans entiers par cœur et qu’il nous apprit à lire, de 
Max Rouquette et d’autres écrivains contemporains, des 
« baroques » des XVIe-XVIIe siècles, pendant que Charles 
Camproux, dont c’était la dernière année à l’Université, nous 
amenait sur les traces des troubadours. L’ampleur de la langue des 
miens à travers l’espace et le temps… 

Les études devaient me mener naturellement au métier de prof 
dont je rêvais depuis toute petite (le modèle de la tante 
institutrice…). prof de lettres évidemment. Il n’y avait pas encore 
de CAPES d’occitan, ni d’ailleurs de licence. Et nous savions à 
l’époque que le CAPES entraînait un exil douloureux : Paris, la 
Lorraine ou le Nord… Pour moi, la Lorraine sidérurgique, celle 
qu’on était alors en train peu à peu de détruire, mais qui avait 
encore cette mémoire ouvrière, cette culture multiple où 
s’entendaient plusieurs langues : italien, portugais, francique… 
Une Lorraine qui se révéla accueillante, chaleureuse. Construction 
de projets pédagogiques « Dialogue de deux régions 
Lorraine/Languedoc » : contre les stéréotypes, la connaissance de 
l’autre. Voyage de 80 petits Lorrains à Mèze, au bord de l’étang 
de Thau, découverte du pastis « maison » qui heurtait leur sens de 
l’Ordre mais les avait cependant rendus fort joyeux, rencontre 
avec le leader viticole Janot Huillet et sa faconde, racontant ses 
combats dans les vignes. Et mes petits Lorrains de dire : « Quand 
même, Madame, le stéréotype du méridional, y a un peu de ça 
chez votre copain, non ? » 

Retour au pays. Lycée Camargue de Nîmes. Enfin j’allais pouvoir 
aussi enseigner l’occitan. Il n’y avait pas de cours, Qu’à cela ne 
tienne, j’en ai ouvert un. Le proviseur ne sachant pas s’il pourrait 
me payer, je lui ai dit que j’en faisais mon affaire. Bagarre 



24 
 

 

syndicale. Fin décembre j’apprenais que les deux heures seraient 
payées. Nous sommes passés peu à peu de 2 heures à 6 heures et à 
120 élèves. Projets pédagogiques toujours. L’interdisciplinarité, 
j’y ai toujours cru et je l’ai toujours pratiquée. 

Et puis la fac où je suis maintenant et où je devrais finir ma 
carrière. 

 

Marie-Jeanne Verny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

 

Tous les chemins mènent au provençal médiéval 

 

J’ai le souvenir qu’enfant, ma grand-mère me lisait, avec un 
accent bien français, tous les samedis, un poème de Mistral ou 
d’un autre félibre qu’elle trouvait dans un journal arlésien. Mon 
père intervenait alors et reprenait la lecture avec une 
prononciation plus « provençale ». Bien des années plus tard, lors 
de mes études de lettres à la faculté d’Aix-en-Provence, je 
découvris la littérature médiévale d’oïl et je commençai alors à 
apprécier cette période. Encore quelques années, et Jean-Claude 
Bouvier, l’un de mes professeurs, préfaça Lou Tresor dóu 
Felibrige, publié aux éditions Edisud. Je cherchais à cette époque 
un sujet de thèse qui allie le Moyen Âge et, pourquoi pas, la 
région provençale, voire arlésienne. Et c’est avec un grand 
enthousiasme que je demandai à monsieur Bouvier, assez étonné, 
s’il accepterait de diriger une thèse que j’avais décidé de 
consacrer aux textes non littéraires médiévaux arlésiens en langue 
vernaculaire, cumulant ainsi, pensais-je, mes deux thèmes de 
prédilection. Certes, j’avais quelque peu oublié que ces derniers 
n’étaient pour la plupart pas transcrits, encore moins publiés ! 
Heureusement cependant, quelques érudits locaux du XVIIIe 
siècle en avaient recopiés quelques-uns. J’appris donc des 
rudiments de paléographie, et me lançai dans une entreprise 
laborieuse, mais qui m’a permis de découvrir des gens 
passionnés, et passionnants, de les côtoyer, de discuter, 
d’apprendre beaucoup à leur contact.  

Je n’étais pas la seule à la faculté d’Aix à passer des heures aux 
Archives, communales ou départementales, à déchiffrer ces vieux 
documents, et bientôt nous nous retrouvâmes régulièrement, les 
docteurs Payan (lui devait décéder assez rapidement, mais Maud 



26 
 

 

Payan continua par la suite le travail initié par son mari sur le 
livre de raison de Jacques de la Roque, sujet de sa thèse) et Pierre 
Paul, qui travaillait sur les archives de Châteaurenard. Naquit 
alors le projet de publier sous l’égide de Jacques Monfrin tous ces 
documents médiévaux dont la plupart étaient totalement inconnus, 
mais dans lesquels résidaient plus ou moins l’histoire d’Aix, 
d’Arles et de Châteaurenard. Malheureusement, le projet ne put 
aboutir, et certains de ces textes furent édités par la Revue de 
Langue d’oc. 

Une autre aventure fut celle de la copie en rhodanien du XIVe 
siècle conservée aux Archives Communales d’Arles des statuts de 
l’Ordre de Saint-Jean-de-Jérusalem, que j’eus la possibilité de 
transcrire et de publier avec le professeur Ricardo Cierbide. Là 
aussi, la rencontre avec R. Cierbide et son épouse, lors d’un 
colloque de l’AIEO à Toulouse, fut le début d’une amitié en 
même temps que d’une collaboration intellectuelle dont je retirais 
tout le profit, tant était forte leur personnalité. C’est d’ailleurs à 
l’occasion de ces colloques que je fis la connaissance de gens à la 
culture immense et qui partageaient volontiers leur savoir, au 
grand plaisir de tous. 

À Aix-en-Provence toujours, j’eus l’occasion de rencontrer 
Claude Mauron, grâce à qui, entre autres, j’ai pu enseigner la 
langue et la littérature d’oc médiévale à la faculté. Ce furent des 
années fort agréables, car les étudiants étaient bien souvent, pour 
la plupart, intéressés par cette période, cette langue, et surtout 
cette littérature dont ils avaient entendu parler, mais qu’ils 
connaissaient assez mal. Cela donna lieu à des échanges, aussi 
bien avec les étudiants du programme Erasmus qu’avec les autres. 

C’est ainsi que, grâce au provençal médiéval, j’ai pu aller à la 
rencontre du passé de ma ville, et de ma région, mais aussi à celle 



27 
 

 

de personnes, nombreuses, qui partagent bien souvent le plaisir de 
la culture mais aussi celui de la quête, et de la recherche.  

 

       Marie Rose Bonnet. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

 

  



29 
 

 

Mon initiation à la culture d’oc  

 

Toutes les langues romanes ont été l’objet de mes recherches 
en tant que professeur de philologie romane à l’Université 
Fédérale de Minas Gerais, à Belo Horizonte, au Brésil. En plus 
des langues officielles, les langues régionales ont toujours été ma 
passion. J’ai choisi l’occitan  pour plusieurs raisons.  

C’est la langue des troubadours, qui est constamment le sujet 
de mes cours à la faculté. De cette façon j’ai découvert les 
trobairitz dans le livre de Pierre Bec Les chants d’amour des 
femmes troubadours ; et surtout dans celui de Meg Bogin - The 
Women Troubadours – qui a publié une œuvre en anglais sur les 
trobairitz. L’expérience des chansons de trobairitz m’a amenée à 
écrire une thèse sur elles. J’ai donc décidé de faire une étude 
comparative des chansons de femmes de la Romania : les 
trobairitz, les chansons de toile (du nord-est de la France) et les 
chansons d’ami galiciennes-portugaises.  

Grâce à un congé de la part de mon université et à une bourse 
de la CAPES (un organisme du gouvernement brésilien pour la 
recherche). J’ai passé 4 ans à Poitiers, où j’ai soutenu ma thèse de 
doctorat au Centre d’Études Supérieures de Civilisation 
Médiévale : Les voix de femmes dans l’univers roman médiéval, 
publiée par l’ANRT, 2005. 

Pendant les années passées à Poitiers j’ai rencontré Liliane 
Jagueneau. Maître de conférences à la Faculté de Lettres et de 
Langues, à l’université de Poitiers. Elle enseignait la linguistique 
française et s’occupait des langues régionales : l’occitan et le 
poitevin saintongeais, qu’elle soutenait avec ferveur. J’ai suivi ses 
cours d’occitan moderne, où j’ai rencontré les écrivaines Marcela 



30 
 

 

Delpastre, Louisa Paulin et d’autres écrivains occitans. Liliane – 
en tant que présidente de l’I.E.O. de la Vienne, dont je suis 
membre – organisait des conférences avec des spécialistes en 
langue et littérature occitane tels que Pierre Bec, Yves Lavalade, 
l’écrivain Jean-Claude Forêt, et d’autres. Il y avait aussi, 
annuellement, une présentation de l’événement Ecrivains 
Présents (de littérature occitane). Je découvrais ainsi les 
merveilles de l’occitan moderne du point de vue linguistique et 
littéraire. Je cite ici quelques travaux de Liliane sur l’occitan : 
L’occitan parlé à Lespignan (Hérault), la langue des viticulteurs 
(1976), L’Ega blanca et autres racontes de maquinhons (1978), 
Edition de textes oraux occitans (1979), pour ne citer que ses 
premières études, puisqu’elle a une production énorme centrée sur 
le poitevin saintongeais. 

 En évoquant Liliane Jagueneau, qui a relu toute ma thèse, je 
voulais lui rendre un hommage in memorian car elle a quitté trop 
tôt cette vie.  

Pendant les années passées en France j’ai eu des contacts 
avec la bibliothèque du CEROC et de la Sorbonne, où j’ai eu le 
plaisir de rencontrer Madame Suzanne Thiolier–Méjean et ses 
ouvrages, qui m’ont orientée vers d’autres chemins de la langue 
occitane. Je me rappelle particulièrement une invitation à 
participer au colloque sur le multilinguisme au Moyen Âge, au 
cours duquel j’ai présenté une étude sur les troubadours galiciens 
et Raimbaut de Vaqueiras.  

La revue La France Latine, publiée auparavant par le 
CEROC, et maintenant par l’Université Rennes 2 sous le nom de 
Revue D’Etudes D’Oc a été un instrument important en tant que 
source bibliographique, pour mes recherches et aussi pour en 
publier le résultat.  



31 
 

 

Mon premier contact avec d’autres occitanistes hors de la 
France était au Congrès de l’A.I.E.O. tenu à Vienne. J’y ai 
présenté un travail sur la Comtesse de Die, et j’y ai rencontré 
Angelica Rieger et Saverio Guida travaillant eux aussi sur les 
trobairitz. Ensuite j’ai participé aux congrès de l’A.I.E.O. à 
Messine, à Bordeaux, à Aix-la-Chapelle, à Béziers. À chaque fois 
je nouais des contacts productifs et encourageants avec des 
spécialistes de l’occitan.  

 

Viviane Cunha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



32 
 

 

  



33 
 

 

La scoperta della letteratura provenzale 

 

Il mio primo incontro con la letteratura provenzale medievale 
risale a diversi anni fa, durante il corso di Filologia romanza 
tenuto da Aurelio Roncaglia nell’aula 1 della Facoltà di Lettere 
della Sapienza. 

Il corso era sulla metrica e dopo un’introduzione sulla disciplina, 
Roncaglia entrò nel merito della nascita della lirica romanza a 
partire da quella trobadorica. 

Il programma prevedeva la lettura dell’Antologia della letterature 
medievali in lingua d’oc e d’oïl da lui curato. 

Fu una scoperta. Ricordo che all’inizio fui stupita e disorientata. Il 
linguaggio, le immagini, le metafore, i contenuti mi erano in parte 
familiari avendo studiato la letteratura italiana, ma al tempo stesso 
stranianti e affascinanti. Fui infatti affascinata dalla levità della 
canzone sul biancospino e dalla sofferenza che emerge dal canto 
di penitenza di Guglielmo IX, divertita dalla lirica del gatto rosso, 
catturata dall’ironia graffiante della pastorella di Marcabruno. 

La ricchezza della produzione trobadorica e del gioco 
intertestuale mi si svelò poi nella sua pienezza quando scoprii nel 
corso della mia tesi di laurea sul Partenopeus de Blois, la 
questione Carestia di cui Roncaglia fu l’interprete più importante.  

Capii allora e apprezzai la bellezza di un linguaggio, quello lirico, 
che si rivela universale e che dietro di esso si cela la storia, la 
Storia, e l’ideologia.  

Questa scoperta mi trascinò nella realtà del Medioevo, così troppo 
disprezzato ancora oggi, e da allora non sono più riuscita a 



34 
 

 

disinteressarmene. Anzi. Più studio il Medioevo, più vi riscontro 
chiavi interpretative del presente, e quindi del futuro. 

Addolora purtroppo che il mondo della cultura spesso faccia 
proprio il pregiudizio di matrice umanistica, e non consenta alle 
nuove generazioni di godere pienamente della ricchezza culturale 
del mondo medievale, soprattutto quello più antico. 

Il mio impegno quotidiano nella docenza come nella ricerca è 
allora quello di cercare di svelare agli occhi ingenui degli studenti 
il quadro sontuoso della civiltà cortese, nelle sue contraddizioni 
ma in modo indiscutibile anche nelle sue gioie preziose, perché 
apprezzino un passato che non passa e che si fa presente ogni 
giorno. 

 

     Lucilla Spetia 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

 

De la Catalogne à l’Occitanie 

 

Grandir dans la Barcelone des années soixante ne pouvait que me 
pousser vers l’occitan. La répression linguistique du franquisme, 
dont me parlaient mes grands-parents, n’existait plus. Nulle 
contrainte donc à s’exprimer sur la sphère publique en catalan, 
que nous parlions exclusivement en famille. Les livres dans cette 
langue pour enfants, puis, l’âge venant, les ouvrages plus sérieux, 
étaient nombreux à la maison, où l’on m’a très vite mis dans les 
mains une grammaire catalane à laquelle il était encore impossible 
d’accéder en milieu scolaire. Le castillan était, en effet, la langue 
de l’école et de la plupart des media, mais je n’ai jamais vécu cela 
en termes de diglossie, de relégation de ma langue maternelle. Au 
contraire, dans le milieu où j’évoluais habituellement, le catalan 
était une façon d’affirmer un enracinement ancestral dans notre 
pays, la Catalogne ; une façon de se l’approprier aussi. C’était la 
langue du cœur, avec laquelle j’écrivais les poèmes 
d’adolescence. Elle avait ses plus hautes lettres de noblesse 
intellectuelle et érudite, ne serait-ce que par les traductions des 
classiques latins et grecs de la collection bilingue Bernat Metge, 
souvent consultées. Cela ne m’empêchait pas d’éprouver un grand 
respect envers la littérature castillane, en particulier du siècle d’or, 
que m’enseignait un excellent professeur d’origine navarraise : si 
besoin était, l’éloge de Barcelone par Cervantès correspondait à 
une ouverture chez les écrivains, absente des milieux politiques. 
Elle est de mise encore dans les milieux intellectuels et 
universitaires espagnols, où l’on peut parler sereinement du 
procès d’indépendance en cours. 

Ma famille, surtout du côté de ma mère, était de longue date 
engagée dans le nationalisme catalan, que ce soit dans un parti 



36 
 

 

politique de la droite modérée ou dans les institutions municipales 
de Barcelona ou que ce soit dans l’Omnium Cultural et dans la vie 
associative, en particulier le Centre excursionista de Catalunya. 
C’est par ce biais que le lien étroit entre la Catalogne et 
l’Occitanie m’est très tôt apparu : les randonnées dans les 
Pyrénées, mais surtout les lectures ou les conversations avec des 
proches ont été décisifs. Je me souviens d’avoir découvert dans la 
bibliothèque de mon grand-père la traduction catalane d’un livre 
de Robert Lafont, peut-être la Révolution régionaliste (1967), 
ainsi que la courte monographie de Rafael Dalmau sur Muret 
(1960). Cette bataille apparaît dans notre imaginaire comme la fin 
du rêve de la création d’un État catalano-occitan. Bien entendu, la 
« réalité » historique sur cet événement, qui ne saurait se prêter à 
des interprétations uchroniques, est bien plus complexe, et l’un 
des plus grands bonheurs de ma carrière a été, en 2013, d’avoir 
prononcé les conclusions au colloque du centenaire qui s’est tenu 
à quelques encablures du lieu de ce combat décisif. Sans aucun 
doute mon choix du Moyen Âge se mêle inextricablement à un 
autre imaginaire qui présente cette période comme celle de 
l’indépendance catalane et de l’expansion méditerranéenne de la 
Couronne d’Aragon, telle qu’elle était décrite dans l’Història de 
Catalunya de Ferran Soldevila que j’ai vite fréquentée.  

Dans mon enfance aussi, la langue d’oc m’est apparue comme 
celle des troubadours. Nous passions l’été dans un village de 
l’arrière-pays de Barcelone, où la famille de Riquer avait 
également une maison ; c’étaient des amis et, grâce aux travaux 
de Martí, qu’on voyait peu, et à la gentillesse d’Isabel, j’ai su 
qu’on pouvait consacrer son existence à l’étude de la riche culture 
occitane du Moyen Âge. Après avoir fait ma première année 
d’histoire à l’université de Barcelone, j’ai poursuivi des études à 
Aix-en-Provence, réalisant deux licences, en histoire et en 



37 
 

 

linguistique, surtout provençale. Même si la graphie mistralienne, 
adoptée par certains des professeurs d’Aix, me semblait rendre 
inutilement difficile la langue, du moins pour un Catalan, et de 
rompre avec la tradition des textes médiévaux eux-mêmes, j’ai 
appris alors les méthodes érudites de l’étude de la langue d’oc, 
celle des troubadours. À l’époque, j’ai eu la chance de fréquenter 
Gérard Gouiran qui finissait sa thèse d’État sur Bertran de Born, 
mais qui fort modestement suivait les cours avec les autres 
étudiants ; il m’a beaucoup appris pendant la rédaction de mon 
livre La vielle et l’épée (1989).  

Les relations entre la Catalogne et la Provence ont logiquement 
fait l’objet de mes premiers travaux d’historien, et j’ai passé 
l’année de ma maîtrise à dénicher en archives les chartes sur le 
gouvernement du comté par la maison de Barcelone dans les 
années 1112-1245. Mon élection à l’université de Poitiers m’a 
placé dans les lieux mêmes des premiers troubadours ; elle m’a 
permis de poursuivre mes travaux sur eux et, plus généralement, 
sur l’Aquitaine. Pourtant, réaliser ma carrière en France, alors que 
l’université de Barcelone n’a pas voulu de moi, m’a contraint à 
rédiger en français et, de plus en plus, en anglais eu égard à mon 
domaine actuel de recherches sur l’Empire Plantagenêt et à 
l’anglophonie prépondérante dans les échanges internationaux. Il 
n’empêche que les ouvrages en catalan et en occitan, que ce soit 
d’érudition ou de fiction, continuent de s’entasser sur mon bureau 
ou sur mon chevet. Leur langue m’émeut toujours. Or, je ne 
retrouve cette touche affective dans la lecture, dans l’écoute ou 
dans la pratique d’aucune autre.   

 

Martí AURELL 



38 
 

 

  



39 
 

 

Souvenirs du CEROC 

 

Dans les années 1983-1987, j’ai été « doctorant » inscrit au 
CEROC à la Sorbonne en tant que boursier du gouvernement 
français. Les souvenirs de cette époque me reviennent de temps 
en temps comme des images apparues dans le kaléidoscope : 
l’accueil gracieux du professeur Suzanne Thiolier-Méjean, 
l’atmosphère sympathique des locaux (créée principalement par 
les assistants Monsieur et Madame Armendares), la bibliothèque 
précieuse léguée par la veuve d’István Frank ainsi que les amis 
que je me suis fait là-bas. À un étudiant japonais venu de l’autre 
sphère du monde, décidé audacieusement à faire des recherches 
sur la poésie des troubadours (principalement sur Folquet de 
Marseille), ce milieu était justement propice.  

Avant moi, quelques Japonais y avaient étudié auprès de Jean 
Boutière : entre autres, Noriyoshi Miyake, mon initiateur à 
l’ancien occitan, Yotaro Takatsuka et Shunïchi Niikura. C’était 
Miyake qui m’avait présenté le professeur Thiolier-Méjean. 
Pendant mon séjour à Paris, j’ai aussi suivi les cours de Jacques 
Monfrin (philologie romane) et de Jean Dufour (paléographie et 
codicologie) à l’EPHE (IVe section). Ce qui m’a permis de 
traduire en japonais le grand ouvrage classique de Bernhard 
Bischoff Paläographie des römischen Altertums und des 
abendländischen Mittelarters (1979, 4e éd., 2009) avec Shoïchi 
Sato (historien médiéviste) pendant que ces enseignements 
m’aidaient énormément à enseigner les philologies occitane et 
française à Tokyo.  

En été 1994, lors du congrès de l’AIEO tenu à Vittoria (ville 
basque en Espagne), une « bande » liée au CEROC s’était réunie : 



40 
 

 

Georges et Florence Bonifassi, Brigitte Saouma, Malte-Ludolf 
Babin, Hans-Christian Haupt, Antoine Calvet et moi. Le congrès 
de l’AIEO organisé tous les trois ans est en fait une bonne 
occasion de nous revoir. C’était un grand honneur pour moi 
d’avoir été invité par Madame Thiolier au colloque organisé pour 
marquer le cinquantenaire du CEROC (en décembre 1999). Trois 
invités venus de loin, Aimo Sakari, Max Pfister et moi, avons pu 
séjourner dans l’appartement situé à l’étage supérieur (en 
mansarde) de la Sorbonne. Le premier jour du symposium, à six 
heures du matin, on m’a réveillé en frappant à la porte de ma 
chambre en disant « Le petit-déjeuner est prêt ! » C’était 
Monsieur Sakari. Il était matinal et tellement gentil qu’il l’avait 
déjà préparé, malgré son âge. Il avait acheté des baguettes à la 
boulangerie à la rue Saint-André-des-Arts pour nous trois. Nous 
avons pris ensemble le petit déjeuner dans le salon. Le lendemain 
matin, c’était naturellement moi beaucoup plus jeune, mais 
embrouillé par le décalage horaire, qui suis allé chercher la 
boulangerie à cinq heures du matin autour de la Sorbonne. 

István Frank, personnage important pour l’établissement du 
CEROC, vieil ami de Aimo Sakari (voir son article émouvant sur 
leur amitié:  
« Les débuts parisiens d’István Frank », La France Latine, t. 129, 
1999, pp. 21-31) , nous a laissé bien des études solides et 
fondamentales pendant sa vie courte et mouvementée. Si le ciel 
lui avait permis de se consacrer aux études occitanes encore 
quelques dizaines d’années, il aurait pu nous fournir, outre son 
Répertoire métrique de la poésie des troubadours (1953), un 
instrument de travail aussi indispensable que celui de Pillet et 
Carstens. L’index bibliographique, aussi minutieux qu’exhaustif, 
complément à la Bibliographie der Troubadours de Pillet et 
Carstens, recueillie dans sa Répertoire métrique (tome II, pp. 83-



41 
 

 

192), m’autorise à l’affirmer. Son article « De l’art d’éditer les 
textes lyriques », paru dans le Recueil de travaux offerts à M. 
Clovis Brunel, 1955, t. I, pp. 463-475, n’en reste pas moins 
encore capital pour l’« ecdotique » des troubadours. Je viens de 
lire la Première leçon de philologie d’Alberto Varvaro (traduite 
en 2016 par Jean-Pierre Chambon et Jan Greub). Le philologue 
italien récemment décédé, y a insisté sur la distinction entre les 
erreurs « conjointes » (des copistes successifs) et les fautes 
« indifférentes (adiafores) » (celles commises indépendamment 
par des copistes) parmi les fautes communes. Il s’agit d’une 
position prudente et modérée, un peu comparable à celle de Frank 
selon moi. Je ne peux oublier une scène charmante : chaque fois 
que je rédigeais un brouillon de ma thèse, Madame Thiolier 
venait gentiment le corriger. Un jour, elle m’a rendu un cahier de 
corrigés couvert de graffitis de diverses couleurs, en s’excusant de 
ce que sa fille avait fait. Le CEROC me reste un lieu inoubliable. 
 

Naohiko Seto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 

 

  



43 
 

 

Mémoires d’un Béotien 

 

Je ne savais rien de la langue d’oc – a fortiori de sa littérature – 
sinon qu’un folklore dit provençal avait été fort à la mode au 
tournant du XXe siècle grâce à quelques cénacles d’écrivains, 
souvent politiques, issus de cette province méditerranéenne dont 
les œuvres ont laissé dans nos salons parisiens le sillage odorant 
d’un « accent du Midi » aux saveurs capiteuses, qui venait 
rehausser les pâleurs chlorotiques de notre admirable langue 
française. 

Première rencontre. Celle d’un camarade d’hypokhâgne à Louis-
le-Grand, latiniste féru d’archéologie, qui m’offrit d’entrer dans 
son itinéraire personnel, à condition de venir un mois d’été 
piocher sous sa gouverne autour d’une cupule réputée sacrificielle 
non loin de villages et hameaux écartés de Haute-Corrèze. De 
l’occitan, il ne m’apprit pas grand-chose encore, et je ne savais 
pas que l’attirance ressentie pour le pays allait faire d’elle-même 
le nécessaire. Quelques années plus tard, devenu conseiller 
littéraire aux éditions du Seuil, j’allais visiter le site de Ventadour 
que le même amateur impénitent1 avait entrepris de fouiller avec 
des scouts. En redescendant de ce piton superbe, je m’enquis 
d’une maison. Il y en avait deux à vendre et la seconde me plut au 
point de devenir le paradis rustique de mes étés de citadin. En 
attendant que déferlent sur nous mai 68 et Soljenitsyne, et que 
Paris, ses pompes et ses œuvres, me vomissent pour me rendre à 
la périlleuse liberté où je comptais survivre en écrivain, 
traducteur, scénariste… Ma seule sécurité tint dès lors pour des 

																																																													
1 Robert Joudoux avait aussi refondé la revue Lemouzi. 



44 
 

 

années à cette pauvre chaumière de granite, à quelques pas de la 
haute citadelle poétique. 

Je mis quelque temps à apprendre de quelle poésie elle rayonnait 
sur nous. Par chance et malchance conjuguées, ces années 70 
furent aussi les dernières de l’ancien monde paysan où tous, 
autour de nous, avaient encore des bêtes à soigner, du foin à 
rentrer et du seigle et des raves, et fréquentaient encore des 
marchés où les « expéditeurs » en blouse leur tapaient dans la 
main en sortant des billets, le tout dans une langue dont le 
chatoiement d’or aussitôt m’apparut comme un trésor, l’occitan. 

En dix ans, tout cela, corps et âme, avait disparu, ne laissant 
même pas, comme à Ventadour, le témoignage de ruines 
arrogantes contre le ciel mais un silence honteux qu’ourdissaient 
les fils et les filles autour de leurs pauvres parents réputés 
dépassés, révolus. 

Dans cette apesanteur angoissante, ne restaient en pâture à ma 
curiosité linguistique que quelques occitanistes militants – pour la 
plupart étrangers au Limousin – chez qui un certain gauchisme 
identitaire doublé d’irrédentisme aquitain avait comme succédé à 
l’âme populaire. Parmi eux, des gens de conviction élargie osèrent 
adopter et rejoindre l’homme du Nord, catéchumène tardif d’une 
cause qu’il n’épousait certes pas comme eux, mais doté d’une 
énergie suffisante pour qu’en 1987 vit le jour ce « carrefour » au 
nom programmatique, ambitieux d’accueillir tous les nobles 
courants d’air. 

Et en particulier le souvenir vivant des poètes qui, en ce XXe 
siècle ingrat, avaient poursuivi la création langagière et 
spirituelle… En particulier donc, notre voisine Marcelle 
Delpastre, dont j’avais jadis en éditeur échoué à publié les œuvres 



45 
 

 

courtes au Seuil, et dont à présent Miquela Stenta m’apprenait à 
prononcer les vers… Je le faisais avant même d’en comprendre 
les mots, ainsi que j’avais fait auparavant de Nietzsche avec un 
vieil instituteur rhénan qui tentait, avec une stupéfaction atterrée, 
de me faire scander Zarathoustra. 

De sorte que, grâce à la Marcelle, et poussé par la provocation 
permanente qu’élevait contre le ciel la silhouette déchirante de 
Ventadour, nous entreprîmes ensemble de tirer de son 
assoupissement et servir la tradition troubadouresque. A 
commencer par celle de Bernart. En traduisant de l’allemand 
l’Introduction à la vieille édition de Carl Appel, puis la réédition 
des Chansons d’amour par Moshé Lazar qui, de Berlin à 
Jérusalem, toutes deux nous faisant mesurer la dimension 
mondiale des trésors que les romanistes chantaient et disséquaient 
avec une égale ferveur sous l’égide de l’Association 
internationale d’Études occitanes (AIEO). 

Suivirent plusieurs cycles de fêtes célébrés entre les remparts, 
puis des colloques internationaux sur les grands troubadours en 
leur lieu ou berceau baptisés « trobadas », puis les publications de 
plus en plus diverses et, sur place, la fondation et refondation 
contre vents et marées politiques et anti-culturelles, d’une librairie 
baptisée Bouquinerie, apte à diffuser nos travaux et rester 
sentinelle d’intelligence pour les gens de notre terroir. Une 
illusion tenace s’est entre-temps évanouie (mais gare à sa 
renaissance par nous ou d’autres teigneux !) celle de réussir à 
développer du même pas l’aventure artistique et savante et 
l’aménagement du site de Ventadour à l’intention du visiteur 
populaire comme manifeste culturel, historique, et paysager de 
l’art d’aimer par le chant poétique et la beauté du geste. 



46 
 

 

Heureux depuis un an d’avoir passé la présidence de ce carrefour 
des quatre vents au poète occitan né à deux pas, Jean-Pierre 
Lacombe, secondé d’une équipe où rayonne le talent du musicien 
chanteur Olivier Payrat, au sein d’une mouvance passionnée et 
fidèle dont nous tentons d’accueillir les désirs autant que les 
performances, nous désirons encore aborder, si Dieu le veut, 
quelques audacieuses traversées comme l’anthologie du grand 
Martin de Riquer ou de raretés encyclopédiques comme 
l‘Elucidari qui fut le B-A BA du prince Gaston Phébus, ou encore 
l’œuvre diverse et audacieuse que tient à nous confier, trouvaille 
après trouvaille, notre chère florentine Lucia Lazzerini. 

Reste à savoir ce que cette ouverture à l’occitan proche et lointain 
a pu apporter au Béotien qui en fut l’un des acteurs ; certes tout 
l’enrichissement d’une palette de savoir aimer et de savoir dire 
qui a profondément fécondé l’Occident, et que la France rechigne 
jusqu’ici à incorporer à son trésor. Ce chauvinisme, accentué des 
dérives d’un républicanisme parigot-centré est si contraire à 
l’esprit de notre tradition – au moins jusqu’à François 1er - qu’il 
devra présenter des excuses à l’intelligence. Doit-on rayer de nos 
mémoires la Renaissance italienne ? Continuer à produire comme 
l’a fait justement le Seuil l’année de mon départ, une anthologie 
des troubadours sans un mot d’occitan, alors que l’admirable essai 
d’Henri-Irénée Marrou était dans la même collection ? Faut-il 
qu’un professeur au Collège de France comme Michel Zink 
prenne sa retraite pour commencer à publier les œuvres que lui 
dictait sa ferveur (bien cachée) pour la lyrique occitane ? Quand 
l’immense poète américain William Merwin, que j’ai l’honneur 
d’aimer et traduire en français, considère la lyrique d’oc que lui a 
conseillée Ezra Pound comme fondatrice de sa propre vocation … 
de quoi donc nos magistères ont-il si peur ? Pourquoi ne sont-ils 
pas au premier rang des promoteurs d’un enseignement universel 



47 
 

 

en terre d’oc de la langue natale ? Leurs manières étriquées sont 
tout juste capables d’entretenir ou susciter au Sud des clans 
d’occitanistes tout aussi rétrécis, calotins rassottés qui réduisent 
Rouquette et Manciet à des dimensions localistes, alors qu’ils sont 
les frères de Servantès, Dante, Hugo et Claudel. 

Gens d’Athènes, aurait dit saint Paul, détendez-vous, ce sont les 
mêmes dieux que vous aimez sous d’autres noms et la même 
déesse tutélaire, Athéna, sainte parèdre de la Vierge, notre Sophia 
éternelle qui vous inspire et protège. Qu’un Béotien le dise est un 
signe qu’il voudrait, au moins à votre égard, encourageant. 

 

Luc de Goustine 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 
 

 

  



49 
 

 

Un provençal aux multiples facettes 
 

 Pourquoi dire d’oc en langue d’oui ? L’héritage familial, 
composé de racines occitanes côté Provence (dont une longue 
lignée cannoise) et côté Nissa (de l’arrière-pays), se doubla très 
tôt d’une atmosphère culturelle, selon divers registres, du 
folklorique au poétique, du religieux au politique, du musical au 
culinaire, paradoxalement dans un contexte de hussards de la 
République (ç’aurait pu être des adeptes du sinhal), et, non moins 
paradoxalement, entretenue et sans cesse ravivée surtout du côté 
paternel, pourtant d’ascendance italo-suisse. Le tout, mêlé à 
diverses circonstances ponctuelles, créa des attachements épars 
autant que variés où, pêle-mêle, s’empilaient les Noëls de Saboly, 
des proverbes ou expressions de ma grand-mère de Fayence, les 
recettes de tourta de blea ou de fassum grassenc, et bien sûr 
l’omniprésente, l’omnipotente, l’obsédante référence Mistral, 
mais aussi, un peu en marge, l’archéologie de la Provence 
romaine, et encore la recherche des traces grecques sur le 
territoire côtier comme dans le vocabulaire des pêcheurs.  
 Se développa alors une sensibilité occitane, qui, cultivée dès 
la prime enfance (chants et poèmes notamment – et un bien-aimé 
parrain félibre fort libre), fut confortée à l’adolescence, sous la 
férule de Mestre Coumpan – le premier des Berlugans –, par 
quelques cours de nissart, ce parlà rugous », cette « lenga dei baus 
e dei valada », comme il disait. C’est à cette époque que, 
décidément porté par un tropisme d’Occitan extrême-oriental, 
j’écrivis mes premières notations, restées inédites, mais promesse 
et prémices d’un livre toujours encore futur, sur une réalité d’oc : 
il s’agissait alors de brèves considérations sur les fruits dans les 
arbres peints par Ludovic Brea, mis en rapport avec quelques 
oranges que j’apercevais au bord de la route de la côte, quand il 



50 
 

 

s’y trouvait encore des orangers. En attendant l’improbable 
ouvrage, je fis part, bien plus tard, de quelques-unes de mes idées 
obsessionnelles dans deux publications sur ces peintures2. 
 Pour le reste chaque occasion fit le larron : pour un colloque 
tourangeau sur « l’idée latine », je m’attachai à une étude sur les 
racines gréco-latines de la Provence telles qu’on pouvait les 
fantasmer plus que les prouver3, avant, deux décennies plus tard, 
d’en tirer des conséquences comparatives entre Mistral et 
Maurras4; d’une étude sur l’équitation et des représentations 
poétiques qui lui sont attachées, j’extrayais trois articles autour du 
Gascon Guilem Ader5; puis, plus récemment, je tentai une analyse 
																																																													
2 

1 « Une petite musique nissarde en peinture » in Guy Latry (éd.), La voix 
occitane, Actes du VIIIe Congrès de l’Association internationale d’Etudes 
Occitanes, 12-17 octobre (sic) 2005, Presses universitaires de Bordeaux, 
Pessac, 2009, pp. 631-642, « Folla dansa, mortala grevansa Albarn c. 
1485 », in Joan-Frances Courouau, Frances Pic e Clara Torreilles (ed.) Amb 
un fil d’Amistat. Miscellaneus oferts a Felip GARDY per sos collegas, sos 
discipols e sos amics, C.E.L.O., Toulouse, pp. 355-366. 
3 « Carle Maurras, un helléno-latin ? Genèse d’un paralogisme », 
communication au colloque L’idée latine autour de 1900, Azay-le-Ferron, 13 
septembre 1991. 
4 2014 « L’être-provençal, philhellène et gallo-grec (Mistral et Maurras)?»,  
communication au colloque Lire Frédéric Mistral en 2014 : thèmes, formes et 
langue d'une littérature, Université Paul-Valéry Montpellier 3 / Béziers, 
CIRDOC, 20-21 novembre, in Jean-Yves Casanova, Jean-François Courouau, 
Philippe Martel (éds), Sus la mar de l’istóri, Lectures et réceptions de l’œuvre 
de Frédéric Mistral, « Etudes et textes occitans », Classiques Garnier, 2018, 
pp. 215-233. 
5 « Descriure é lous heits é la gouerre », colloque Guilhem Ader, Lombez, 15 
septembre 1991. In Philippe Gardy (éd.), Guilhem Ader (1567?-1638), actes 
du colloque de Lombez, Centre international de Documentation occitane, 
Béziers, 1992, pp. 103-118; « Le chevau-léger gascon et son roussin : 
Adrestats aus coumbats e mestié de la gouerre », communication au colloque 
international Le cheval et la guerre, Palais Farnèse, Piacenza, 24 septembre 
1999. In Daniel Roche (dir.), Le Cheval et la Guerre du XVe au XXe siècle, 
Association pour l’académie d’art équestre de Versailles, Paris, 2002, pp. 221-



51 
 

 

sémiotique des choix des félibres au moment de la declaracioun 
di jóuini felibre federalisto, en 18926. Etc. 
 Mais le passage à l’écriture d’oc – ou même à la focalisation 
sur la seule culture occitane – n’aura jamais lieu, pour autant 
qu’entre les directions privilégiées par une vie et telle ou telle 
aspiration se creusent des écarts imprévisibles et pas toujours 
déjoués, qu’entre ma « carrière » universitaire et l’occitanisme, 
disons,  
assatz hi a pas e camis 
Car trop son nostras terras lonh. 
Jamais, pourtant, trobadors ni trobairitz ne me quittèrent depuis 
le temps lointain où j’ai découvert Jaufre Rudel, non plus que le 
grand événement de l’an 1492 qui est pour moi, insinuerai-je par 
quelque provocation, la publication du premier livre en nissart, le 
Compendion de lo abaco de Frances Pellos : régulièrement ils 
m’ont permis, fût-ce par une simple citation ici ou là, d’alimenter 
de nouvelles réflexions à partir d’anciens penseurs. 

 

Michel Costantini 

 

 

																																																																																																																																																																																			
231; « Lou gaujous passetemps. Du cheval de guerre aux ‘joyeux passe-
temps’ équestres du gentilhomme gascon », communication au colloque Le 
cheval et les loisirs, Paris, septembre. In Daniel Roche (dir.), A cheval ! 
Ecuyers, amazones et cavaliers, Association pour l’académie d’art équestre de 
Versailles, Paris, 2007, pp. 84-93. 
6 « La bifurcation : félibres fédéralistes et régionalistes », XIIe Congrès de 
l’Association Internationale d’Études Occitanes, Fidélités et dissidences, Albi, 
10-15 juillet 2017. A paraître sous le titre « Fan de brut : bifurcation chez les 
félibres ». 



52 
 

 

  



53 
 

 

De Paris à Foix 

 

Né à Paris, c’est en Ariège, où je vais régulièrement passer mes 
vacances, depuis toujours, dans notre maison de famille, que j’ai 
commencé à m’intéresser à la culture occitane. 

Si l’occitan n’était pas la langue de mon milieu familial, il en 
restait cependant quelques traces dans le français parlé par mes 
parents et grands-parents, ces derniers, surtout, ayant vécu à une 
époque où la population ariégeoise était encore majoritairement 
occitanophone (à Foix, par exemple, l’occitan était bien plus 
employé que le français jusqu’à la fin de la Seconde Guerre 
mondiale).  

A ce titre, je me souviens d’expressions reprises souvent par ma 
grand-mère paternelle, et qui me reviennent spontanément : 
« Quand parlan del lop, de la mata sòrt », « Tota oèlha que 
belega pèrd un mossèc », « A Varilhas son las polidas filhas, mès 
a Dalon, la flor », « Arcana del maitin tira le lauraire de per la 
laura, arcana del ser fa mal a res », etc..  

En outre, il était coutume de parler occitan au chien 
(classique…) : « Defòra ! », « Colca-te ! », « Ven ací ! » : mes 
premiers mots d’occitan. Je pensais que c’était du français réservé 
à un usage particulier … 

De plus, j’allais jouer avec les enfants de la ferme située à côté de 
chez moi. Là, l’occitan était pratiquement la seule langue utilisée. 
J’ai encore en mémoire ces jours de moisson qui se finissaient par 
un repas autour d’une grande table au cours duquel résonnait 
l’occitan, plus particulièrement ce languedocien méridional 
fuxéen, que j’ai bien à l’oreille, et dont l’une des caractéristiques 



54 
 

 

est l’emploi du « l interdental » ( [ld] ou[ldz] : oèlda, pescaldons, 
aguda, Montgadard, pour oèlha, pescalh(j)ons, Montgalhard), 
assimilable au « d cacuminal » calabrais, sarde ou corse ( [a 
gaddina] ) : un substrat identique ? Je sais que ces sonorités 
m’avaient marqué.  

Mon intérêt pour l’occitan fut donc précoce.  

Autre souvenir : une émission de la télévision régionale 
présentant Mans de Breish en train de chanter au pied des tours de 
Carcassonne : « Coma d’ausèls dins la plana se lèvan las votz 
occitanas, se pausaràn pas de longa, morís pas atal una 
lenga… » 

Puis, deux découvertes, par l’intermédiaire d’un ami qui faisait 
ses études à Toulouse : 

Tout d’abord, les premiers chanteurs occitans : c’était le temps de 
la  « nouvelle chanson occitane ». J’écoutais ainsi, en boucle 
dirais-je, Mans de Breish, Marti, essentiellement, Broglia, 
Delbeau, Patric, Los de Nadau, Los caminaires d’Oc, Joan-Pau 
Verdier, Mauris, Daumas, Guy Bonet, etc., des Catalans aussi : 
Raimon, Lluis Llach, Pi de la Serra, Jordi Barre. Je connaissais 
les paroles par cœur et m’initiai ainsi à la variété dialectale de 
l’occitan.   

Ensuite, une annonce dans un journal occitan, Lucha occitana, 
pour un cours d’occitan à Paris où je me précipitai. C’était le 
cours de Marcel Baïche, qui avait lieu tous les mercredi après-
midi au lycée Lavoisier. Je découvris avec un grand bonheur la 
littérature d’Oc. Le professeur nous faisait étudier des textes tirés, 
en particulier, du cours du Collègi d’Occitània. Mon premier 
auteur occitan : Charles Camproux : « Ieu soi un pastre de 
montanha e me care mai qu’un rei. Agachatz aquel bòsc amb sos 



55 
 

 

carrals solombroses, los arbres penjan la tèsta de caire e se 
parlan  […] ». 

A 15 ans, je lus Mirèio, dans l’édition de Garnier-Flammarion, 
une révélation ( « J’aurais pu fixer le jour où cette poésie a fait 
irruption dans ma vie, le jour où j’ai découvert que la langue des 
paysans, que je savais sans avoir jamais eu besoin de 
l’apprendre, était aussi la langue des poètes » écrivait André 
Chamson), commençai à puiser abondamment dans le Trésor du 
Félibrige, le dictionnaire d’Alibert, également (réduction 
languedocienne du précédent), et m’imprégnai des écrits de Pierre 
Bec sur la linguistique d’Oc (auteur du remarquable Que sais-je 
sur la langue occitane, entre autres).  

Le premier livre occitan que je me procurai, à la librairie de Foix, 
où l’on trouvait également les derniers disques occitan sortis, fut 
le Vocabulari occitan d’André Lagarde. Je me plongeai dans les 
Eléments de grammaire du dialecte de Foix de Paul Sicre (1909) 
que j’eus la grande joie d’exhumer d’un tiroir oublié de la maison 
familiale. Enfin, je commandai directement à leur auteur, Roger 
Barthe, que mon professeur d’occitan connaissait, les lexiques 
occitan-français et  français-occitan.    

Grâce au professeur Baïche, j’adhérai aux Amis de la langue d’Oc 
à Paris, dont je suivis toutes les réunions, le samedi après-midi : 
excellente formation à la culture d’Oc. J’assistai au Félibrées de 
Sceaux et pris naturellement contact avec le Félibrige.    

Je rejoignis aussi l’IEO-Paris, alors assez actif, puis même, un 
temps, le mouvement Lucha occitana, en concurrence avec VVAP 
qui venait de se créer. Mais ceci est une autre histoire… 

Les cours d’occitan, d’une part, les chansons occitanes, d’autre 
part, me permirent d’acquérir un vocabulaire de base et de 



56 
 

 

commencer à parler un peu la langue. Je me perfectionnai ensuite 
pendant les vacances, en pratiquant avec les « locuteurs naturels » 
de ma connaissance, un peu surpris de voir un « parisien » qui 
voulait parler  « patois » (« Pourquoi ? Quelle idée ? Cela 
empêche de parler français correctement… Quand j’étais jeune, à 
l’école, on nous interdisait de le parler, et maintenant on le 
réapprend ?!  […] », etc, etc…). Il faut dire que l’emploi du 
« patois » était pour  nombre d’entre eux (certains, rares, avaient 
conscience de parler une langue comme les autres)  réservé au 
monde paysan et l’occitan réduit ainsi à n’être plus qu’un argot de 
métier (c’est bien souvent le cas, je crois, des langues minorisées, 
dont le territoire se rétrécit de plus en plus, transformées de la 
sorte, après une longue agonie, en « sociolectes » avant leur 
disparition définitive). C’était la langue du travail de la terre. 
Parler occitan signifiait donc s’affirmer en tant que paysan et en 
être fier. Si je voulais parler patois, c’est que je m’intéressais à 
l’agriculture et à l’élevage… Nulle conscience occitane ou 
« nationalitaire » bien sûr. 

Il y avait aussi une question de milieu social : parler patois, 
langue de la paysannerie donc, signifiait sortir de mon milieu, ce 
qui n’était pas forcément très compréhensible… 

J’eus quelques relations avec le félibrige ariégeois que mes 
grands-parents paternels, qui lisaient épisodiquement « Era bouts 
dera mountagno »  fréquentaient un peu. La rencontre avec une 
représentante fuxéenne de ce félibrige fut plutôt décevante. Pour 
elle, le  « patois » s’apprenait « al popat » et ne pouvait s’étudier. 
Si l’on n’avait pas eu l’heur de le pratiquer de naissance, on ne le 
parlerait jamais correctement…En outre, ces félibres d’Ariège ne 
cessaient de se lamenter sur la fin de la paysannerie, une 
paysannerie idéalisée, seule et unique gardienne, selon eux, du 



57 
 

 

« vrai patois », cantonnant donc la langue dans un réduit duquel 
elle ne pourrait jamais sortir et cloisonnant ainsi strictement son 
usage. Ne parlons pas de graphie : lorsque je dis, naïvement, que 
je suivais des cours d’occitan à Paris, on me fit parvenir un 
prospectus pour souscrire au livre de Louis Bayle, « Procès de 
l’occitanisme »…  Plus ouvert me parut Adelin Moulis, majoral 
ariégeois, qui connaissait fort bien la graphie classique et 
comprenait que l’on pût l’employer. Il me dédicaça un de ses 
livres. Cinquante ans plus tôt, il avait fait de même avec mon 
grand-père !   

Plus tard, j’enseignai l’occitan dans le cadre associatif, à l’IEO-
Paris, où un président me reprocha, dans son jargon occitaniste 
théorique, de  « parlar la lenga del campèstre », bref de parler 
patois ( !...), et d’ajouter, sentencieux, avec ce même accent 
français : « cal pas parlar occitan al gos, mas a l’ordenador ! ». 
Je lui répondis qu’il fallait  « parlar occitan al gos e a 
l’ordenador »  ou  « a l’ordenador e al gos », que la langue devait 
être employée dans tous les domaines, domaines dont certains, 
perdus, restaient à reconquérir et d’autres, nouveaux, à explorer. 
Si un processus de normalisation de la langue est certes 
nécessaire, il convient auparavant de bien connaître celle-ci  et de 
ne négliger aucun de ses aspects. 

J’enseignai également quelque temps l’occitan à l’Université 
Paris-VIII- Vincennes Saint-Denis.  

Jean-François Costes 

 

 

 



58 
 

 

  



59 
 

 

Pourquoi L’occitan? 

 

Je parle l'occitan, dans sa variété vivaro-alpine, qui est parlée dans 
le sud des Alpes françaises, la Drôme, l'Ardèche, ainsi que dans 
douze hautes vallées alpines du Piémont italien. 

Mes deux parents, originaires de la région de Gap, parlaient cette 
langue dans leurs familles, celle de mon père au sud de Gap, et 
celle de ma mère au nord, dans le Champsaur. Pour mon père, qui 
avait une clientèle paysanne dans la région de Gap, l'occitan était 
la langue dans laquelle il conversait autour d'un verre de vin, une 
fois le marché conclu. Pour ma mère, c'était une langue plus 
privée, qu'elle utilisait en famille, mais de façon non 
systématique. L'occitan lui échappait, pour ainsi dire, ce qui 
l'amusait beaucoup. Je pense que grâce à ma mère, j'ai pu mesurer 
très tôt la charge affective très particulière liée à l'usage de cette 
langue. Grâce à mon père – il m'arrivait plus d'une fois d'être 
présent au café où se concluait le marché, et de me voir offrir un 
diabolo grenadine par tous ces hommes sérieux qui se détendaient 
un peu avant de retourner à la ferme –  j'ai pris conscience que 
oui, l'occitan – le patois comme disait tout le monde autour de 
moi, est  une langue apte à traiter des affaires sérieuses, et pas 
simplement une langue de l'affect intime. 

 

Agé d'une dizaine d'année, j'ai commencé à passer les vacances 
d'été dans une ferme dont mon père connaissait les propriétaires. 
J'étais « commis », jeune employé agricole, chargé de la garde 
d'un troupeau d'une quinzaine de vaches dont le lait, placé dans 
des bidons de cinquante litres, était récolté chaque matin pour être 
transformé en poudre de lait dans l'usine d'une grande 



60 
 

 

multinationale. Dans cette ferme, l'occitan était la langue de 
travail, et j'ai dû très vite transformer la connaissance passive que 
j'avais de la langue en une connaissance active. 

 

Toutefois, ce n'est que quelques années plus tard que j'ai pu relier 
cette connaissance d'une langue que l'on pouvait sans difficulté 
utiliser pour commander dans les cafés gapençais avec une 
connaissance synthétique sur ce qu'est la langue d'oc. Une 
première découverte fut la lecture, dans un ouvrage de grande 
vulgarisation – belge, bénis soient les Belges qui ne souffrent pas 
des œillères que la République française impose à ses enfants – 
d'un article sur la littérature médiévale en occitan. Les 
troubadours, ce n'était donc pas ces amuseurs un peu ridicules 
déclamant leurs vers et leurs chansons sous les fenêtres des 
dames, mais de grands et souvent très savants poètes, qui ont 
élaboré un univers poétique dont l'influence a touché toute 
l'Europe ? De fil en aiguille, j'en arrivais à la lecture d'Ezra Pound 
sur les littératures romanes, ouvrage d'un charme extraordinaire, 
même si j'imagine il est, de nos jours, quelque peu hors des 
canons de la recherche dans le domaine. 

 

Ensuite, le choc de la nouvelle chanson occitane des années 1970-
1980. Voilà des gens qui parlent de questions qui m'intéressent, 
qui chantent des poèmes superbes, et tout cela dans la langue 
d’oc. Et, lorsque j'ai l'occasion de fréquenter des milieux 
occitanistes, la pertinence du slogan « l'unité dans la diversité » de 
la langue occitane : languedociens, provençaux, limousins, ces 
gens là parlent certes différemment, mais je les comprends et ils 
me comprennent. 



61 
 

 

Est-ce que j'utilise cette langue autour de moi ? Oui, dans la 
mesure où je peux le faire, vivant dans la région parisienne. Issu 
d'une fratrie de trois enfants, je mesure dans ma propre famille la 
difficulté, pour ne pas dire la vanité, des enquêtes tentant de 
mesurer la pratique de nos langues si longtemps minorées pour ne 
pas dire niées. Dans une famille de cinq personnes, combien 
parlaient ? Mon père, certainement. Ma mère, à l'occasion. Les 
deux, une compétence parfaite. Les enfants ? Je sais que je peux 
parler avec mon frère et ma sœur, et qu'ils me comprennent. 
Parlent-ils ? Pas spontanément. Peuvent-ils parler ? Oui, mais pas 
sans être sollicités. Alors, pourcentage ? 

 

Est-ce important pour moi de transmettre cette langue ? Oui, et 
cela d'autant plus que c'est une langue malmenée, et que de plus 
mon dialecte n'est pas le plus "grand" des dialectes occitans. Je 
pense que transmettre cette langue est un acte primordial pour ne 
pas renier mes ancêtres qui l'ont parlée depuis plus de mille ans, 
même si eux n'avaient pas conscience de la richesse dont ils 
étaient dépositaires. Je me réjouis de voir de jeunes enfants qui 
parlent, et je regrette d'autant plus le gâchis qui fait que, habitant 
dans mon enfance près du cours Frédéric Mistral, je n'avais 
aucune idée de qui était ce personnage, ignorant qu'il était un 
grand poète dans ma langue, un grand lexicologue, et qu'il avait 
obtenu le prix Nobel de littérature en 1904. Mais dans le contexte 
français un oiseau inclassable : un grand poète français ? Non, il 
n'écrivait pas en français. Un grand poète étranger, alors ?  Non, il 
était citoyen français. Donc pas de place pour ces hurluberlus. Pas 
de place du reste pour la littérature des troubadours, dont la 
langue – ah bon, ce n'est pas du français ? - est si proche de la 
langue moderne. On se désole en lisant ce que Koschwitz, un 



62 
 

 

grand linguiste allemand, enseignant à l'université de ce qui est 
aujourd'hui Wroclaw, en Pologne, et était à l'époque Breslau, 
écrivait en 1894 dans un petit ouvrage destiné à ses étudiants – 
ouvrage écrit en français – sur la langue des écrivains provençaux 
disciples et successeurs de Mistral : « J'ai cru superflu de mettre 
en tête de la grammaire une histoire de la langue provençale1 : les 
faits importants sont universellement connus (au moins en dehors 
de la France). » Tout est dit. Lorsque, tout récemment, 
disparaissent trois des grands écrivains en langue d'oc du XXe 
siècle, Robert Lafont, Bernard Manciet, et Max Rouquette, ne se 
sent-on pas obligé en France de souligner que, tout d'abord, ils 
maîtrisaient parfaitement le français , et si possible, que d'autre 
part, ils n'avaient aucune sympathie pour le régionalisme. 
Excusez-les donc, ils écrivaient dans leur langue, mais ils auraient 
aussi bien pu le faire en français ! C'est ce qu'en leur temps déjà 
de bonnes âmes écrivaient à propos de Mistral. 
Est-il possible que rien n'ait changé depuis ? L'ignorance de tant 
d'adversaires des langues « régionales » est-elle toujours aussi 
grande, même si (je ne dis pas « surtout si ») ce sont des 
académiciens ? 
 

Gérard Ligozat 
 
 
 
 
 
 
 
 

																																																													
1 À l'époque, « langue provençale » désigne la langue d'oc, ou occitan. 



63 
 

 

  



64 
 

 

Un îlot méridional à la Sorbonne 

 

Lorsque je suis arrivée au CEROC, j’ai été frappée par 
l’atmosphère agréable qui y régnait. Nous étions un petit groupe 
d’étudiants passionnés. On y parlait de langue d’oc, d’occitan, on 
s’exerçait à la lecture de manuscrits, à la traduction de textes, on 
étudiait la langue et la littérature, sous la houlette de Suzanne 
Thiolier-Méjean, dans une ambiance à la fois studieuse et 
détendue. Carmen et Vincenz Armendares s’occupaient de la 
bibliothèque. Leur disponibilité était telle qu’il leur arrivait 
souvent de rester après l’heure de fermeture pour discuter de tel 
ou tel problème surgi dans nos recherches. Parfois nous arrivions 
avec des bribes de références, un peu anxieux. Vincenz 
Armendares, bien avant le SUDOC, nous trouvait la référence 
exacte et nous indiquait dans quelle bibliothèque trouver 
l’ouvrage quand il n’était pas au CEROC. Ses connaissances dans 
le domaine occitan étaient encyclopédiques, mais sa discrétion et 
son humilité étaient telles qu’il n’en révélait l’étendue que lorsque 
nous le consultions. Ses conseils, toujours judicieux, nous 
aidaient à progresser dans nos recherches bibliographiques. Les 
livres demandés étaient sortis à l’avance, car une grande partie 
des ouvrages se trouvait dans la salle de cours, régulièrement 
occupée. Nous nous retrouvions alors dans une petite pièce 
voisine. Seuls les quelques visiteurs qui s’annonçaient par le 
craquement des lames de parquet du couloir, brisaient le silence 
qui s’installait. Le dévouement, la patience, les multiples 
compétences de Carmen et Vincenz Armendares ont fait de ce 
lieu un endroit chaleureux et stimulant dans lequel nous aimions 
travailler et nous retrouver.  

Brigitte Saouma 



65 
 

 

LES ANGLAIS AUX YEUX DES TROUBADOURS 
(1133-1272) 

 

Préambule. 

 

Le monde des Plantagenêts est rempli de mythes et de légendes. 
Ainsi, le terme Plantagenêt fut adopté par Geoffroi IV d’Anjou (1113-
51), père d’Henri II. C’est lui qui portait sur son chapeau la petite 
branche de genêt, dont il fit un surnom. La raison de son admiration 
pour la plante, c’est qu’il l’avait fait planter pour améliorer ses fourrés 
de chasse. Pourtant, le terme Plantagenêt ne fut pas en usage avant 
Richard III pendant les années 1460 pour des raisons de propagande – 
pour souligner leur supériorité sur la maison de Lancaster. 
Shakespeare et d’autres ont employé ce nom pour les rois. C’est un 
fait que la maison royale descendant de Geoffroi d’Anjou, est la 
dynastie la plus longue du trône anglais, puisqu’ils l’occupèrent durant 
une période de 331 ans. Après la mort d’Henri III, l’Angleterre figura 
moins chez les troubadours, car leur temps était passé. Non qu’il n’y 
ait eu aucun troubadour pour le faire, mais, à l’exception de Giraut 
Riquier, peu d’entre eux se sont distingués dans cette entreprise. 
Heureusement, nous avons l’excellente étude de Paul Meyer sur les 
derniers troubadours ; mais il précise que nos connaissances sont 
rendues confuses par les fausses gloses de Jean de Nostredame. Tout 
ce qui touchait aux matières paroissiales et aux affaires internationales 
les intéressait moins. Même Giraut Riquier se borna à son protecteur 
et aux politiques domestiques. 

 
Ce serait un travail presque impossible que de citer tout le corpus 

des troubadours qui chantèrent le pays – la plupart des allusions n’ont 
pas grande signification – et, pour cette raison, j’ai choisi avec soin les 
citations. Les preuves fournies par les troubadours sont importantes, 
parce qu’elles viennent du cœur et sont plus authentiques, l’histoire 
écrite par les Français étant tout à fait différente de celle qu’on lit dans 
les documents anglais. C’est un peu comme la question souvent 



66 
 

 

posée : doit- on dire la Manche ou The English Channel ? Nicholas 
Vincent a remarqué : 

 
English historians of the Plantagenets are blessed with the most abundant 

administrative records in mediaeval Europe. This very richness. however, has 
produced problems of its own. ust as the consumer of too many rich dinners 
risks sclerosis of the arteries, so the mind-set of the English historian can 
become clogged with an excess of useful facts1. 

[Les historiens anglais des Plantagenêts sont dotés des plus abondantes 
archives administratives de l’Europe médiévale. Cette richesse même, 
cependant, a produit ses propres problèmes. Tout comme le consommateur de 
trop de riches dîners court le risque de la sclérose des artères, ainsi la façon de 
penser de l’historien anglais peut être paralysée par un excès de faits utiles]. 

Étant donné cette pléthore d’archives anglaises, il m’a fallu parfois 
citer des documents anglais pour mettre en relief les événements et 
pour permettre au lecteur de comparer. Pour le texte des troubadours 
j’ai adhéré à la version acceptée par la COM 2 (Concordance de 
l’Occitan Médiéval), Les Troubadours et les textes narratifs en vers, 
dirigée par feu mon collaborateur, Peter Ricketts. Lui et moi avons 
édité un grand nombre de textes en prose que notre collègue 
Dominique Billy est en train de préparer pour produire la COM 3. 
Celle-ci offrira peut-être d’autres vues sur les Anglais.  

La question entière de l’influence technique des troubadours 
méridionaux sur les poètes du moyen-anglais a été traitée en détail par 
H. J. Chaytor et Jean Audiau, mais la destruction de la société 
troubadouresque pose des problèmes pour les historiens de cette 
littérature. Pourquoi cette poésie a-t-elle pu continuer ? Nous avons 
des manuscrits qui contiennent ou des imitations ou des traductions 
des vers occitans, et la tradition fut encouragée à la cour de la femme 
séparée d’Henri II, Aliénor d’Aquitaine et à celle de sa fille Marie de 
Champagne. Les régions du Nord  adoptèrent cette mode, et elle fit 

																																																													
1 Aurell, 2001 : 212.  



67 
 

 

apparaître des poètes tels que Blondel de Nesle (serviteur loyal de 
Richard Cœur de Lion), Conon de Béthune, Gace Brulé, Jacques 
d’Amiens et le Châtelain de Coucy. Thibaut IV de Champagne écrivit 
des vers sur le modèle de ceux des troubadours. C’est par eux que tout 
d’abord les Anglais vinrent à connaître la poésie française ; plus tard, 
ils surent lire l’occitan des troubadours et apprirent ce qu’ils pensaient 
d’eux. 

Introduction 
 

Quand Stephen Clarke a écrit son œuvre amusante  Thousand Years 
of Annoying the French (Mille ans de mésentente cordiale L’histoire 
anglo-française revue par un rosbif), on n’ose dire qu’il a plaisanté : 

William Faulkner was talking about the Southern U.S.A. when he said that 
« The past is never dead. In fact it’s not even past ». But exactly the same thing 
can be said about the French and the Brits ; no matter what we try to do in the 
present, the past will always march up and slap us in the face. 

[William  Faulkner parlait des États-Unis du Sud quand il a dit que : « Le passé 
n’est jamais mort. En effet il n’est pas même passé ». Mais on pourrait dire 
exactement la même chose des Français et des Britanniques ; peu importe ce que 
nous essayons de faire au présent, le passé arrivera en marche pour nous donner 
une tape sur la figure]. 

C’est une longue histoire de disputes, de guerres et de plaintes. 
C’est également au XIXe siècle qu’Hippolyte Taine écrivit à propos 
des Anglais :  

Mettez la civilisation en moins sur ce sol ; il ne restera aux habitants que la 
guerre, la chasse, la mangeaille et l’ivrognerie. L’amour riant, les doux songes 
poétiques, les arts, la fine et agile pensée sont pour les heureuses plages de la 
Méditerranée2. 

Pour les méridionaux du Moyen Âge, il manquait au Nord la vraie 
civilisation, et les Anglais étaient des barbares et des Béotiens. Ils 
																																																													
2 Histoire de la Littérature Anglaise, vol . I: 5. 



68 
 

 

créèrent les Ensenhamens, de longs poèmes didactiques qui 
enseignaient la bonne vie gracieuse pour gagner l’amour des dames. 
Tels étaient l’ensenhamen de la jeune fille, l’Ensenhamen de la dame, 
de l’écuyer, du jongleur, de l’honneur ; et des troubadours bien 
connus y participèrent, tels Arnaut de Mareuil, At de Mons et le 
Gascon Arnaut Guilhem de Marsan. Peire de Corbiac (ou Corbian), 
l’oncle du troubadour Aimeric de Belenoi, et qui écrivait vers 1250, 
inventa même une histoire anthropologique pour les Britanniques dans 
laquelle, sans penser à la chronologie, il transposa les légendes. 
Écrivant dans la langue vernaculaire, il joua la difficulté en employant 
une seule rime.  

 
Las estoiras englezas sai ben perfiechanens,  
de Bruto, lo Troyan, con afortidamens  
arribet en Bretanha ab granz navejamens,  
puois venc en Englaterra per far apoblamens ;  
lai venquet Cornillieu, lo jaians, veramens.  
Cant ac la terra preza, ses contradisemens,  
fo partida per sortz en mainz deguisamens.  
De Merlin lo salvatge con dis escuramens  
de totz los reis engles los profetisamens  
de la mort d’Artus sai per que n’es duptamens  
Galvan, so nebot, los aventuramens,  
de Tristan et d’Ysolt los enamoramens  
e del clerc lauzengier, per quals lauzengamens  
de leis e del rei Marc parti·ls maridamens3.  
 
[Je sais parfaitement les histoires anglaises  
de Brutus le Troyen, [qui] avec énergie arriva  
en Bretagne avec de grands vaisseaux,  
puis en Angleterre pour s’établir ;  
là il vainquit Cornouailles, le géant, vraiment.  
 
Quand il eut pris la terre, sans contredit,  
elle fut  tirée au sort en maintes manières. 
(Je sais) de Merlin le sauvage, comment il dit de façon obscure  
les prophéties de tous les rois anglais,  
de la mort d’Arthur je sais pourquoi il n’y a pas de doute,  

																																																													
3 PC 338, 1 : 479-492, Domna dels angels regina. Voir A. Jeanroy et G. Bertoni, 
« Le Thezaur de Peire de Corbian », in Annales du Midi, 1911, nº 23-92, p. 467. 



69 
 

 

des aventures de Gauvain, son neveu,  
de Tristan et Yseult les amants  
et du clerc flatteur par les tromperies qu’il dit d’eux 
et du Roi Marc, qui les sépara du mariage]. 
 
Malgré leurs différences, une majorité de touristes traverse 

régulièrement la Manche (The English Channel)4 ; ils achètent des 
maisons et deviennent de bons citoyens de la République. Au Moyen 
Âge, étant donné que les Normands firent la conquête de l’Angleterre, 
que nous avons tous parlé le français, et que les Anglais gouvernèrent 
maintes provinces françaises, les différends ont prévalu.  

 
Enfin, le rapport de la noblesse à la royauté varie selon les régions : la docilité 

et le service en Angleterre ou en Normandie contrastent avec l’insurrection au 
quotidien de l’Aquitaine5.  

 
À partir de 1190, la scène devint compliquée et dangereuse avec 

l’arrivée des rois capétiens, car ils avaient été maîtres des possessions 
anglaises en France.  

Le français devint la langue du commerce aux XIIIe et XIVe siècles 
(on voit cela dans les archives des guildes). Sous Richard, les prêtres 
prêchèrent dans cette langue. Quant aux rois angevins, ils montrèrent 
une préférence pour la langue d’oïl dans les affaires du gouvernement, 
au détriment de l’anglo-saxon qu’Henri II ne maîtrisa jamais. Richard, 
cependant, favorisait la langue d’oc qu’il pratiquait lui-même dans sa 
propre poésie. On a remarqué que les Anglais avaient une fascination 
pour l’anglo-normand6. Une curiosité existe dans les lois maritimes de 
l’île d’Oléron : elles ne furent pas traduites en français avant le XVIe 

siècle. Après la perte de la Normandie, les rois Jean et Philippe 
Auguste se mirent d’accord sur le fait qu’aucun vassal n’aurait le droit 
de retenir des terres dans les deux pays ; ainsi le français devint une 
langue étrangère. Quand on conféra le titre de chevalier à Édouard II 
																																																													
4 L’auteur de La Vida de Saint-Honorat, Raymond Feraud, avéra que la renommée 
du saint se répandit: de la  mar d’Englaterra tro al solleyll levant.  
5 Aurell, 2001 : Résumé: 9. 
6 Ibid. : 87. 



70 
 

 

en 1306, beaucoup de troubadours qui y assistèrent et reçurent la 
même accolade, étaient des Français portant des noms anglais7.  

Ces faits, me semble-t-il, donnèrent carte blanche aux troubadours 
pour lancer leurs attaques ou leurs louanges littéraires sur les Anglais. 
Parce qu’ils étaient des habitués de la cour, ils n’hésitaient pas à 
s’adresser directement aux rois.  

 
[Les longues chansons] rappellent les courts sirventes ou chansons engagées 

en langue d’oc, par lesquels les troubadours méridionaux encensent ou critiquent 
les Plantagenêts et leur activité politique. Écrits à chaud pour servir une 
propagande face à un événement déterminé, ces poèmes tranchent sur la 
littérature de fiction8. 

Le sirventes semble avoir été inventé dans ce but. 
Fondamentalement, le poème était une chanson d’amour dans laquelle 
le troubadour se servait de son amour pour mettre en relief ses pensées 
politiques. Très souvent – et Bertran de Born favorisa cette méthode – 
le poème commençait sur une note pastorale, de sorte que le contenu 
politique venait comme un contraste. Très souvent aussi, la 
topographie se révélait avec une liste éclectique de lieux, choisis selon 
les exigences de la métrique. L’Italien Sordel (1224-69) nous fournit 
un exemple de ce processus. Sa dame provençale, qu’il appela Dolza 
Enemia, semble avoir été aussi fidèle que lui-même. 

Vostra dompna, segon lo meu semblan,  

vos contrafatz, bel amic En Sordel;  

car vos annatz Provenza conquistan,  

Englaterra e Franza e Lunel  

e Lemozi, Alvergn’e Vianes  

																																																													
7 La cérémonie où le Prince Édouard reçut aussi Algais. Le duché de Gascogne est 
décrit par Powicke, 1987 : 314-15. 
8 Aurell, 2003 : 23. 



71 
 

 

e Borgoig’ e totz los autres paes  

e d’Espagna los plans e·l pois e·l mon.  

de conquerre tot or vos er de fron !9.  

 

Votre dame, comme il me semble, vous imite, 

mon bel ami Sordel ; car vous êtes en train de 

 conquérir Provence, Angleterre et France et 

Lunel et Limoges, Auvergne et Vianes et 

Bourgogne et tous les autre pays 

et et les plaines les collines et les monts d’Espagne,  

de conquérir tout, vous aurez l’audace ! 

Une de ces belles fictions, qui montre les Anglais sous un bon jour, 
est l’histoire racontée dans le Breviari par Matfre Ermengaud (mort 
après 1332), d’un pauvre pèlerin de Saint-Jean qui demanda l’aumône 
à un chevalier anglais qui avait voyagé outre-mer. Celui-ci, n’ayant 
pas de quoi lui donner et peu désireux de lui refuser, lui donna sa 
bague d’or (que valia mout grans deniers). De retour en Angleterre, il 
chercha le pèlerin qui lui dit : 

« Al Rei engles l’anell rendras,  

e de part de me li diras  

que cell a cui e per cui det  

lo sieu anell, aquell lo·i ret ».  

Sanhs Johans, doncx, li venc aqui 

en figura de peleri10. 

																																																													
9 PC 265 (Joan d’Aubusson), 3 : 1-8, Vostra  domna, segon lo meu semblan. Voir 
Adolf Kolsen, in Zeitschrift für romanische Philologie, t. 58, 1938, p. 99.  



72 
 

 

 

[« Tu rendras la bague au Roi anglais 

et de ma part tu lui diras  

que celui à qui et par qui il donna  

son anneau, celui-là le lui a rendu ».  

Saint Jean donc vint à lui sous l’aspect d’un pèlerin]. 

Pour la plupart, les récits héroïques furent trouvés dans le Nord 
écrits par des trouvères ou d’autres ; par exemple, le trouvère 
Ambroise raconta les exploits militaires en Terre sainte, exploit dont il 
a été lui-même le témoin oculaire. Jordan Fantosme, originaire de 
Northumbrie, se servant de l’anglo-normand, décrivit les batailles 
entre l’Angleterre et l’Écosse en 1173 et 1174, dans ce qui était 
effectivement un panégyrique d’Henri II et de Richard. On note aussi 
la célèbre chanson de William Marshal, régent d’Angleterre, rédigée 
par son trouvère Jean d’Ely. Toutes ces œuvres trouvaient leur 
équivalent dans le Midi et avaient très souvent l’avantage d’être 
encore plus proches de leur sujet. 

Tout en tenant compte du fait que les troubadours étaient à la 
recherche de mécènes, leurs reproches sentent la hardiesse. 
L’aphorisme de Napoléon, selon lequel l’Angleterre « est une nation 
de boutiquiers », s’était déjà réalisé dans Guillaume d’Angleterre, 
roman courtois du XIIIe siècle de quelques 3.000 octosyllabes, tout 
comme Le Breviari d’Amor de Matfre Ermengaud de Béziers. Bien 
que le début du livre présente l’auteur comme étant Chrétien, il n’est 
pas certain du tout que ce soit Chrétien de Troyes. En plus, les deux 
manuscrits qui proviennent du Centre-Est de la France n’ont pas de 
lien avec l’Angleterre. C’est en effet une version sécularisée de la 
légende de saint Eustache : le roi Guillaume essaie de retrouver son 

																																																																																																																																																																																														
10 Ricketts et Hershon, 2004, vol. IV: 26873-26878. 



73 
 

 

royaume et sa famille, mais devient un riche marchand en fourrures, 
fanatique de la chasse. Ce que ce texte semble montrer, c’est que les 
Anglais ne sont préoccupés que de commerce. 

L’attention des troubadours est concentrée sur Richard Cœur de 
Lion, baptisé Oui-et-Non par Bertran de Born, et sur  Geoffroi que 
Bertran appela Rassa (« extorsion »), et le cadet Jean, connu sous le 
senhal de Jean sans Terre, ainsi que dans une certaine mesure sur son 
père, Henri II. Bertran livra une description de Geoffroi où son ironie 
sur ses ambitions s’exprime par le terme de chastiador. 

 
Rassa, als rics es orgoillosa  
et a gran sen a lei de tosa,  
qui non vol Peitieus ni Tolosa  
ni Bretaigna ni Serragosa.  
Anz es de pretz tant enveiosa  
q’alz pros paubres es amorosa.  
Pois m’a pres per chastiador  
prec la qu’il tengua car s’amor,  
et am mais un pro vavassor  
q’un comt’o duc galiador  
que la tengues a deshonor11. 
 
[Rassa, elle est orgueilleuse envers les riches  
et a grand bon sens comme une jeune fille, 
elle qui ne veut ni Poitiers ni Toulouse,  
ni Bretagne ni Saragosse. 
Plutôt elle est si désireuse de mérite qu’elle est 
amoureuse des preux pauvres.  
Puisqu’elle m’a pris pour la conseiller,  
je la prie de tenir cher son amour, 
et de préférer un preux vavasseur  
 à un comte ou un duc trompeur  
qui la traiterait de façon déshonorante].  
 
En outre, le Jeune Roi, Henri, frère aîné de Richard, attira 

l’attention de plusieurs troubadours. Le sobriquet de Richard était bien 
connu, et le limousin Gaucelm Faidit (fl. 1172-1203) dédia avec esprit 
																																																													
11 PC 80, 37 : 12-22, Rassa, tant creis e mont’e poia.Voir l’éd. de Gérard Gouiran, 
L’Amour et la guerre, t. I, p. 20. 



74 
 

 

sa chanson Richard, en ce temps comte de Poitiers, dans laquelle il le 
blâme pour avoir maltraité sa dame. 

 
Al seignor cui Peitieus es,  
man qe no·il pes  
s’es per mi us nons auzitz 
qe val cent hocs afortitz12. 
 
[Au seigneur à qui est Poitiers,  
je mande qu’il ne lui déplaise point  
si par moi vous avez entendu un non 
qui vaut cent oui assurés]. 
 
Bien qu’Henri naquît en France, et que sa femme Aliénor fût  

française, le lieu de naissance du jeune Henri était Londres, tandis que 
Richard, Geoffroi et Jean naquirent à Oxford neuf ans après celui-ci. 
Richard avait ses admirateurs, très souvent pour s’être rebellé contre 
le trône anglais. Il y a aussi la longue tradition de critique du faible 
Henri III, désigné comme une vraie lavette. Il reste, cependant, une 
lueur d’espoir : les dames anglaises étaient admirées ; le poète de 
l’Ensenhamen de la jeune fille13 en fit une plaisanterie. Si, à table, 
quelqu’un vous demandait de comparer des dames, il fallait faire 
preuve de tact. 

 

« Cals donatz son pus belas,  

o Gascas o Englezas  

ni cals son pus cortezas,  

pus lials ni pus bonas  ? ».  

E s’il vos ditz : « Guasconas »,  

respondetz ses temor : 

« Senher, sal vostr’onor,  
																																																													
12 PC 167, 43 : 67-70, No m’alegra chans ni critz. Voir éd. J. Mouzat, Paris, 1965,  
p. 396. 
13 EDO 142 : 165-177. 



75 
 

 

las donas d’Englaterra  

son gensor d’autre terra ».  

E s’il vos ditz : « Engleza », 

respondetz : « Si no·us penza, 

senher, genser es Guasca », 

e metre l’etz en basca ...14. 

« Quelles dames sont plus belles,  

les Gasconnes ou les Anglaises,  

et lesquelles sont plus courtoises,  

plus loyales et meilleures ? ».  

Et s’il vous dit « les Gasconnes »,  

répondez : « Seigneur, sauf votre respect, 

les dames d’Angleterre  

sont plus gracieuses que dans nulle autre terre ».  

Et s’il vous dit : « les Anglaises »,  

répondez : « Si cela ne vous gêne pas,  

seigneur, la Gasconne est plus gracieuse », 

et vous le mettez dans l’embarras ... ]. 

La beauté des Anglaises apparaît chez Nostradamus15 et dans les 
vers attribués (improbablement) à l’empereur Frédéric II qui exprimait 
ses préférences (Chaytor : 32). 

Plas my cavallier Frances,  

E la donna Catallana,  

																																																													
14 EDD,142: 165-76. 
15 Chabaneau et Anglade, 1913 : 20 et notes: 301. 



76 
 

 

e l’onrar del Gynoes  

e la cour de Kastellana, 

lou cantar Provensalles,  

e la danza Trivyzana,  

e lou corps Aragonnes  

e la perla Julliana, 

las mans e kara d’Angles  

e lou donzel de Thuscana.  

 

[Me plaisent le chevalier français 

 et la dame catalane 

 et l’honneur du Génois 

 et la cour de Castille,  

et la chanson provençale,  

et la danse de Trévise,  

et le corps aragonais 

et la perle julienne,  

les mains et le visage anglais  

et le damoiseau de Toscane]. 

Dans le domaine du commerce, la laine anglaise devint très 
populaire au Moyen Âge et même les Jacobins abandonnèrent leur 
haire pour porter les douces tuniques fabriquées dans cette laine. Peire 
Cardenal (c.1180-c.1280), anticlérical, reconnut cette mode : 

Esperitals non es la leur paubreza :  

gardan lo lor prenon so que mieus es.  



77 
 

 

Per mols gonels testcutz de l’an’engleza  

laisson selis, car trop aspres lur es16.  

 

[Leur pauvreté n’est pas spirituelle :  

gardant la leur ils prennent  ce qui est à moi.  

Ils laissent leur cilice 

pour de douces tuniques tissées de laine anglaise,  

car il leur est trop rêche]. 

D’ailleurs on présume que la monnaie anglaise était courante dans 
le Midi pour payer les tissus et d’autres biens anglais. Cet argent 
servait très souvent d’indemnités de guerre. Bertran de Born parla 
d’esterlis e tornes : 

Gerra fai de vilan cortes,  

per qe·m plai gerra ben facha  

e·m plai qan treg’es facha  

dels esterlins e tornes camjan..17. 

[La guerre fait d’un vilain, un homme courtois  

et la guerre bien faite me plaît, 

et il me plaît quand la trève est faite  

en échangeant du sterling et des tournois ...]. 

C’est l’Anglais Richard, cependant, qui attire le plus l’attention : 
quelques trente et un ans après sa mort, il restait célèbre pour ses 

																																																													
16 PC 335, 1 : 33-36, Ab votz d’angel, lengu’esperta, non bleza. Voir éd. S. 
Vatteroni, p. 145. 
17 PC 80, 22: 13-17, Guerr’ e pantais. Voir l’éd. G. Gouiran,t. II,  p. 827. 



78 
 

 

prouesses militaires, comme Bertran d’Alamanon (c.1200-66) 
l’écrivit : 

Aissi cum selh que a cor e talen 

e far los faitz que·l Reis Richartz fazia18.  

[Tout comme celui qui a le courage et le désir 

de faire les faits que le Roi Richard faisait].          

Ce qu’il y a d’anormal, c’est que Richard roi d’Angleterre ne se 
trouva que deux fois dans le pays : après la mort de son père, il fit un 
séjour de six mois en 1180, et un autre de six semaines en 1194. Il ne 
savait pas l’anglais, ne parlant que le français et l’occitan. Ces faits 
ont mené plus d’un historien à le décrire comme Français plutôt 
qu’Anglais ; pourtant, la mort de Richard inspira les poètes qui le 
pleurèrent. Douze ans après le décès de Richard, le Gascon Guiraut de 
Calanson (fl. 1202-1212), composant un planh sur la mort de 
Fernando, fils d’Alphonse VIII de Castille et d’Éléonore d’Angleterre, 
se répandit en louanges sur les trois frères, omettant Jean Sans Terre 
encore jeune. 

Don cujav’on qu’en elh fos esmendatz  

lo Joves Reys, e·N Richartz lo prezatx,  

e·l coms Jaufres, tug li trei valen fraire19.  

[D’où il semblait qu’avec lui fussent dédommagés 

le Jeune Roi et seigneur Richard le valeureux 

 et le comte Geoffroi, tous les trois de vaillants frères]. 

 

																																																													
18 PC 76, 22: 31-32, Un sirventes farai ses alegratge. Voir éd. J.-J. Salverda de 
Grave, p. 3. 
19 PC 243, 6: 25-27, Belhs Senher Dieus, que pot esser sufritz. Voir éd. M. de 
Riquer, Los trovadores, t. II, p. 1086. 



79 
 

 

Dans le même poème il admet que les Anglais se lamentent de la 
mort de Richard avec de grans critz. Son frère, Geoffroi, devint la 
cible de l’ironie de Bertran de Born à cause de sa timidité dans les 
activités belliqueuses : est-ce pour cela qu’il lui aurait donné un 
sobriquet féminin ? 20 . 

Les frères et leur père se trouvent plusieurs fois dans l’Ensenhamen 
du jongleur, principalement pour être comparés à d’autres chevaliers 
aux pauvres qualités, bien que le troubadour eût ses doutes concernant 
Geoffroi. 

 
E ja non er hom de pretz clars  
ni bos, ses aquestz que yeu dic.  
En aquestz .iii. feiron N’Enric,  
un rei d’Engleterra pujar ;  
c’auzist a ton paire nomnar  
- segon que tu mezeis m’as dit -  
e sos filhs .iii. que no·y oblit,  
N’Enric, ni·N Richart ni·N Jaufre,  
car en lor ac .ii. tans de be  
c’om non porta d’un an dar  
josta lui vic en cort venir  
e domneys e guerras menar.  
Et ac sazon sel que saup far 
noblezas ni valors ni sens21. 
 
[Et désormais il n’y aura pas un homme de vrai et  
bon mérite, sans ceux que je mentionne.  
Entre ces trois ils feront s’élever seigneur Henri,  
un roi d’Angleterre, c’est ainsi que tu as entendu ton père             
le nommer – selon ce que toi-même m’as dit –   
et ses trois fils qu’on n’oublie pas,  
les seigneurs Henri, Richard et Geoffroi.  
car en deux d’entre eux il y a plus de bien  
qu’on n’en produit en un an,  
auprès de lui on vit venir à la cour  
actions galantes et guerrières 
Et ce fut le temps de celui qui sut faire preuve 
de nobles actions, de valeur et d’intelligence].  

																																																													
20 Voir supra, note 11, Rassa, tant creis e mont’e poia.  
21 EDJ 270-283. 



80 
 

 

  
Malgré des sentiments négatifs, se reflétait dans la littérature une 

certaine admiration pour les Angevins. Quand se présentait une 
occasion de critiquer les Anglais, les poètes français en profitaient, et 
Jean leur donna bien des occasions de le faire ; mais qui savait les 
lire ? Dans les villages, ce qui divisait les classes était principalement 
la langue, car les paysans parlaient anglais. De leur côté les Français 
les attaquaient. Peire d’Alvernha (fl. 1149-1168), confrère de Bernart 
de Ventadour (fl.1147-1170), employa l’insulte courante en les 
appelant aquelhs Engles coutz (ces Anglais coués) 

 
D’après la légende, des habitants du Dorset ayant insulté saint Augustin, 

apôtre d’Angleterre, en attachant des queues de poisson à ses vêtements, il les 
voua au diable et, comme ce dernier, les Anglais sont depuis lors affublés d’une 
queue diabolique, d’où leur surnom de caudati22. 

 
Le concept de la « perfide Albion »23 resta un facteur constant dans 

la bouche des Français. Même Michelet au XIXe siècle parlait de 
l’Empire anglais à propos des ambitions britanniques ; Henri II inspira 
la révolte : 

 
Augustin Thierry (1795-1856) voit, de même, dans les révoltes de 

l’aristocratie aquitaine contre ce roi un mouvement patriotique de rejet de 
l’envahisseur anglais, une résistance à l’étranger dont le meneur héroïque est le 
troubadour Bertran de Born. Couronnés à Westminster, l’Angevin et ses fils 
incarnent bien la perfide Albion24. 

 
Bien des siècles après les troubadours, cette idée de perfidie amena 

Bossuet à constater que « l’Angleterre, ah ! la perfide Angleterre, que 

																																																													
22 Cité par Thiolier-Méjean, 2008 : 230 n., PC 323, 8 : 34. Le mot signifie  « munis 
d’une queue », mais Raynouard qui semblait ignorer la légende donne « cocu ». II : 
432. 
23 La phrase est attribuée à Augustin marquis de Ximénèz (1725-1817) dans ses 
Poésies révolutionnmaires et contre-revolutionnaires : « Attaquons dans ses eaux  
la perfide Albion! » 
24 Aurell, 2003: 16-17. 



81 
 

 

le rempart de ses mers rendait inaccessible aux Romains, la foi du 
Sauveur est abordée »25. 

 
Pourtant ce sont les actes de Richard Cœur de Lion qui soulevèrent 

l’opinion française contre lui. Il n’est pas dans notre intention de 
suivre de trop près la carrière de ce géant – je laisse cela aux historiens 
– mais il y a des événements qui illustrent ce que nous allons dire de 
lui. Sa vie fut une lutte constante, contre son père, ses deux frères, le 
comte de Toulouse, le roi de France et finalement contre les païens en 
Palestine. Sans scrupules, il avait même été accusé, faussement, 
d’avoir fait périr son propre père: 

 
Le nouveau roi s’était montré sans pitié pour ses ennemis. Rarement vit-on en 

Angleterre autant de gibets et de bûchers. Richard Ier extermina les Juifs. 
D’abord, il les faisait brûler – plusieurs centaines de femmes juives périrent sur 
le bûcher – après quoi, il s’appropriait leurs biens26. 

 
Il se vantait d’une origine diabolique, comme les autres rois 

Plantagenêts et se proclamait, afin de provoquer les gens, « fils de la 
démone ». Au Moyen Âge, la maternelle et diabolique Mélusine était 
la mère imaginaire des rois. Giraud de Barri (1146-1223), qui avait 
des préjugés contre les Plantagenêts, rapporta la parole de Richard : 
« C’est l’usage dans notre famille que les fils haïssent le père ; du 
diable nous venons et nous retournons au diable »27. Mais, malgré tout 
cela, on retint de lui une réputation à admirer. Son image de hardiesse 
et de courage dissimulait le fait qu’il était méthodique dans sa 
planification. Gillingham affirme que son impétuosité cachait sa 
préméditation : 

 
Richard was very far from being the impetuous leader of romantic legend. 

Rather, his usual approach was methodical and carefully prepared28. 

																																																													
25 J.-B. Bossuet, « Premier sermon sur la fête de la circoncision de Notre-
Seigneur ». Œuvres de Bossuet, vol. 11, 1816, p. 460. 
26 Decaux, 1980 : 60. 
27 Instruction du Prince : III, 27.  
28 Richard I and the Science of War in the Middle Ages, cité par Aurell, 2001 : 19, 
n. 49. Robin fut cité dans les Pipe Rolls du Yorkshire en 1230 et dans Piers the 



82 
 

 

[Richard était très loin d’être le chef impétueux de la légende romanesque. 
Son approche habituelle était plutôt méthodique et préparée avec soin]. 

 
Pour les Anglais l’image de Richard s’entrelaçait avec la légende de 
Robin des Bois, héros et adversaire des Normands, défenseur des 
pauvres contre les riches, d’une grande adresse à l’arc. Il existe une vaste 
littérature sur Robin: un cycle de ballades à partir du XIIIe siècle dont le 
plus connu est Robin Hood and Guy of Gisborne. Des récits en vers 
apparurent en 1632, 1670 et en prose en 1678. Sir Walter Scott lui donne 
le rôle de l’allié de Richard au siège de Torquilstone dans Ivanhoe. En 
réalité l’aspect plus proche de ce Robin imaginaire était le Richard 
chasseur dans la Forêt de Sherwood. En Angleterre on le célébra par de 
nombreuses ballades. Quelques-unes de ces ballades auraient été 
chantées par le jongleur imaginé de Robin, Alan-a-Dale. La raison d’être 
de Robin était que le pays était en proie aux mauvaises machinations du 
Roi Jean l’usurpateur et que lui et ses joyeux compagnons n’avaient qu’à 
attendre le retour du bon Roi Richard. Lorsque celui-ci arriva vers la fin 
du récit, que fit-il? Il retourna immédiatement en France. 

Les grands partisans modernes des troubadours en Angleterre, 
Chaytor et Audiau, se sont concentrés sur l’influence des troubadours 
occitans sur l’œuvre des poètes anglais, tandis qu’ici nous étudions 
leurs jugements sur les Anglais. Il est vrai que la connaissance de l’art 
troubadouresque gagna ce pays par quatre moyens, si l’on ose 
simplifier la situation : 
-Les bateaux de commerce portèrent des manuscrits.  

-Les marchands riches les obtinrent comme un signe de prestige. 

-Les courtiers de Poitiers et les écrivains anglais avaient l’occasion 
de s’assimiler aux troubadours.  

-Aux croisades, les croisés écoutèrent les chansons et parlèrent 
librement avec des personnes de toutes les nations. 

 

																																																																																																																																																																																														
plowman. Pourtant c’est une figure définie dans la Chronique d’Écosse d’Andrew 
of Wyntoun (c. 1420). 



83 
 

 

Il est vrai que la poésie anglaise devait beaucoup à l’art 
troubadouresque mais elle développa son propre style. Il est à noter 
que Jeanroy, qui étudia la poésie italienne, allemande et portugaise. ne 
fit aucun cas de l’anglaise.  

La bourgeoisie anglaise devenait plus instruite et obtint des 
manuscrits qui arrivaient du Continent. Plusieurs troubadours occitans 
traversèrent la Manche pour diverses raisons. Il est bien certain que 
Marcabru arriva à la cour anglaise sous la protection de Mathilde, 
femme d’Henri Ier (1100-35): Bien le conuit le rois Henri qu’assez l’ot 
en sa cort [ Il connut bien le Roi Henri, car il l’avait vu dans sa cour.] 
Mais cela peut être une hypothèse recueillie dans le Roman de 
Joufroy. Les Poitevins attaqués par le comte de Toulouse, cherchèrent 
partout leur chef. Peut-être était-il en Angleterre? On dit que 
Marcabru fut envoyé à Londres dans ce but. 

Au XIIIe siècle le guerrier et troubadour Savaric de Mauléon (avant 
1180-1231), employé par Jean sans Terre, avait tant de relations avec 
la cour anglaise que Jean de Nostredame (montrant ses qualités de 
fiction comme d’habitude) le qualifia d’Anglais. En 1213 il combattit 
pour Philippe-Auguste et enleva la Rochelle des mains des Anglais. 
Bien qu’emprisonné par le roi Jean à Cardiff, il devint l’un des 
préférés de ce monarque avec qui il vint en Angleterre en 1215. Il se 
fit gouverneur de Bristol et participa à diverses batailles et, en 
marchant vers Londres, fut blessé. Comme récompense de ses efforts 
il reçut les manoirs de Peterfield et de Maple Durham. Il assista au 
couronnement d’Henri III à Gloucester. Il écrivit sans doute des 
poésies sur les rois anglais, mais comme nous n’avons que trois de ses 
pièces, il n’y a nul témoignage à ce propos. Audiau pensait que la 
diffusion du gai saber en Angleterre devait plus à Henri III et sa 
femme Éléonore29. 

 
																																																													
29 Audiau, 1927 : 31. 



84 
 

 

Mais, comme nous l’avons dit, c’est toujours Richard qui attira 
l’attention des troubadours. Troubadour lui-même, il en favorisa 
plusieurs : Bertran de Born, son mauvais esprit, le Moine de 
Montaudon (1155-1220), Folquet de Marseille (1178-1231) et Peire 
Vidal (fl. 1183-1204), le mentionnèrent dans leurs chansons, tandis 
qu’il avait des relations avec Giraut de Bornelh (fl..1160-1200), 
Gaucelm Faidit (fl. 1172-1203) et probablement Arnaut Daniel (fl. 
1180-1200)30. Guiraut le suivit à la troisième Croisade et Gaucelm 
composa la meilleure de ses œuvres sur la mort du Roi. 

Gaucelms Faiditz c’amor chanta tan be,      

lo rey valen Richart, rei dels Engles,  

ploranz mielz chanta qe jamais alre31.  

 [Gaucelm Faidit, qui composa de si beaux chants d’amour,  

tout en pleurant le vaillant roi Richard, roi des Anglais,  

fit la meilleure chanson qu’il avait jamais faite]. 

 
Henri II (1133-89) 

 

Dès sa naissance, Henri II s’était trouvé porté par une popularité 
singulière, sans avoir rien fait pour la mériter. Son grand-père, Henri 
Beauclerc, était Normand, sa grand-mère saxonne, son père Angevin. 
Il réunissait en lui toutes les lignées32. 

																																																													
30 La razo en tête d’une canso (PC 29, 2) raconte une anecdote dans laquelle le roi 
demande à Arnaut Daniel et à un jongleur de composer une chanson en 
concurrence. Le jongleur entend celle d’Arnaut et la retient et la chante devant le 
roi comme la sienne. Mais le roi découvre la ruse et à la fin récompense les deux. 
31 Léandréide, cité par Audiau, 1927 : 29, n. 6. 
32 Michelet, 1964, vol. II, livre 5 : 160. 
33 Trevelyan, 1964 : 141. 
34 Poole, 1993 : 162. 



85 
 

 

Pour l’homme du commun le nom d’Henri n’est connu que comme 
celui du roi qui fut responsable de la mort de Thomas Becket, 
archevêque de Cantorbéry. 

 
Henry II was as little of an Englishman as the Norman or the Dutch William. 

There are advantages as well as disadvantages in having a King who is a 
foreigner : he may see the wood more clearly for not having been born among 
the trees. The Angevin brought to bear on English problems not only his fierce 
and tireless energy and imperious will, but a clerkly mind trained in the best 
European learning of his day ...33.  

 

 [Henri  II était aussi peu Anglais que le Guillaume normand ou le hollandais. 
Il y a des avantages ainsi que des inconvénients lorsqu’on a un roi étranger : il 
peut voir le bois plus clairement parce qu’il n’était pas né entre les arbres. 
L’Angevin mit toute son énergie inlassable et sa volonté impérieuse à résoudre 
des problèmes anglais, mais avec un esprit de clerc bien éduqué dans la 
meilleure érudition européenne de son temps...]. 

Né en 1133, il devint duc de Normandie en 1150. Son père mourut 
un an plus tard. En 1152 il épousa Aliénor de Guyenne, duchesse 
d’Aquitaine, femme divorcée de Louis VII et, suivant Étienne 
l’usurpateur, il devint roi d’Angleterre en 115434. Pour Henri, 
l’Angleterre était seulement la plus grande de ses provinces. Tous les 
rois anglais avaient des problèmes pour maintenir la paix entre leurs 
sujets français. Pour garantir leur fidélité, ils avaient recours au fief-
rente, un versement annuel d’argent donné aux châtelains et aux 
chevaliers en échange de leur fidélite. Ce n’était pas une politique 
efficace ! 

 
Par la suite, ce procédé devient tellement courant que les rois d’Angleterre et 

de France se livrèrent à de véritables enchères pour acheter, par son biais, 
l’alliance des vicomtes et des plus puissants sires poitevins35.  

 
Martin Aurell, dans sa contribution à la table ronde tenue à 

Poitiers3336, a discuté la nature de la conduite incertaine des habitants 
de l’empire anglais en France, telle qu’elle apparaît chez les 
																																																													
35 Aurell. 2001 : 25. 
36 Aurell, 2001 : 9-64, étude très valable des Plantagenêts. 



86 
 

 

chroniqueurs anglo-normands. L’Aquitaine était un foyer 
d’« insoumission, rébellion, hostilité à la royauté ; peuplée d’une 
noblesse belliqueuse et séditieuse », que le roi peine à pacifier, surtout 
parce que « la fidélité poitevine est inexistante ».  

Giraud de Barri37 appelle la région une « terre irréductible », et les 
nobles gascons sont qualifiés par Richard de Devizes38 de « brigands 
méprisables » et de « tyrans indomptables ». Pour Benoît de Sainte 
Maure, « de père en fils les Poitevins sont peu vaillants aux armes, 
peu hardis et peu entreprenants ; ils sont plus avares, frivoles, 
déloyaux et mensongers que les autres peuples »39. Même à la cour de 
Jean sans Terre, le mot « Poitevin » est synonyme des termes 
précédents. Pourtant, quand nous suivons la carrière des Plantagenêt, 
il devient évident que les fils d’Henri II étaient eux-mêmes indignes 
de confiance. 

Dans le cas d’Henri, nous parlons donc d’un roi né en France et qui 
continua à faire la guerre dans ce pays toute sa vie. Son successeur 
posa le même problème. Richard, quoique né à Oxford, passa la plus 
grande partie de son temps outre-mer et ne parlait pas anglais. Seul 
Jean sans Terre, Oxfordien aussi, une fois roi, resta dans sa terre, bien 
qu’il fût encouragé à prendre la croix, créant la ligne anglo-normande 
des Plantagenêts. Il était en général contre le pape à une époque où il y 
avait à Rome le seul pape anglais, Nicholas Breakspeare (Adrien 
IV)40. 

Henri était seigneur de Touraine par son père, de Normandie et du 
Maine par sa mère, de Guyenne, Poitou, Auvergne, Périgord, 
Angoumois et du Limousin par sa femme ; en d’autres termes, il était 
maître des provinces les plus riches et les plus fertiles. De plus, il 

																																																													
37 C’est l’un des propagateurs de la notion d’une malédiction pesant sur les 
Plantagenêts.  
38 Richard de Devizes, Chronicon Richardi Divisensis de tempore Richardi Primi, 
(éd. et trad. Appleby, J.T., London, 1963). 
39 Sainte Maure écrivit la Chronique des ducs de Normandie. 
40 En 1185, encore jeune, il gouverna l’Irlande pendant huit mois : ce fut un 
désastre total, car il n’avait aucune expérience de l’administration. Au bout de ce 
temps, Henri le rappela et confia la tâche à Jean de Courcy. Adrien IV fut pape de 
1154 à 1159. 



87 
 

 

soumit l’Irlande, l’Écosse et le Pays de Galles. Couronné à l’âge de 21 
ans en 1154, il eut bientôt beaucoup d’expérience dans les affaires 
politiques. Surnommé le Lion, il était de taille moyenne, de forte 
carrure, des cheveux tirant sur le roux coupés court, un visage aux 
taches de rousseur, les yeux vifs, gris, ardents et injectés de sang dans 
ses colères ; il suivait un programme d’exercices pour contrôler son 
embonpoint. Il n’était jamais oisif et voyageait constamment. On 
doute de sa piété, car il avait la réputation de passer son temps à 
l’église à dessiner ou à chuchoter à ses nobles. Il semble qu’il ne 
s’asseyait que quand il mangeait ou qu’il se trouvait à cheval, ce qu’il 
faisait trop souvent, à la chasse. En 1182, vers Noël, Bertran de Born 
se trouvait à la cour normande du roi qu’il décrivit comme « triste à 
périr ». On ne pouvait qualifier le scénario d’hilarant mais, pour lui, la 
tristesse fut un peu adoucie quand Richard lui présenta sa sœur. Elle le 
fit asseoir près d’elle sur un tapis impérial. Bertran écrivait 
d’Argentan où il y avait évidemment tant d’Anglais Cependant, il était 
peu commun de trouver un troubadour à la cour normande. 

Ja mais non er cortz complia  

on hom non gab ni non ria :  

cortz ses dos  

non es mas parcs de baros.  

Et agra·m mort ses faillia  

l’enois e la vilania  

d’Argentos,  

ma·l gentils cors amoros 

e la doussa cara pia 

e la bona compaignia 

e·l respos 



88 
 

 

de la Saisa·m defendia41.   

 [Une cour où l’on ne rit ni plaisante n’est jamais 

Une cour accomplie ;  

une cour sans cadeaux n’est rien de plus  

qu’un parc de barons.  

Et l’ennui et la grossièreté  

d’Argentan m’auraient tué sans faute,  

mais la noble et aimable personne 

et le doux visage sympathique et la bonne  

compagnie et la conversation de la Saxonne m’ont protégé]. 

Plusieurs raisons peuvent expliquer l’état dépressif d’Henri. 
Souvent dans sa vie il était souffrant et était sujet à des rages 
incroyables : quand Guillaume (le Lion de Justice) se trouva sur trône 
d’Écosse en 1165, et qu’il eut le désir de reconquérir le 
Northumberland, Henri se mit en colère. Quand un courtier parla 
favorablement du roi d’Écosse : 

Henri flew into a passion, tore off his clothes, stripped the coverings from his 
bed, and began to gnaw the straw from the mattress in the fierceness of his 
rage42. 

 [Henri entra dans une colère noire, arracha ses vêtements, enleva les 
couvertures de son lit et se mit à ronger la paille du matelas dans la férocité de 
sa rage]. 

Ceci n’est qu’un exemple dans le règne d’Henri, rempli pour la plus 
grande part, des problèmes posés dans ses domaines. Premièrement, 
de ses quatre fils les trois aînés étaient perpétuellement en guerre, soit 
																																																													
41 PC 80, 9 : 49-60, Casutz sui de mal en pena. Voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 60. 
Argentan se trouve sur l’Orne, arrondissement de l’Orne. 
42 Poole, 1986 : 276. 



89 
 

 

entre eux, soit contre leur père. Deuxièmement, sa femme Aliénor lui 
causa bien des ennuis et il la traita injustement, bien qu’elle eût ses 
bons moments. Au début, ils eurent deux enfants, Guillaume et Henri, 
mais le premier mourut et, pour protéger la succession, le roi fit 
couronner Henri, âgé d’un mois. Dès ce moment, il porta le nom de 
Jeune Roi. Pour éviter de demander à Becket d’y officier, le père 
nomma l’archevêque d’York pour la cérémonie à Westminster, en 
1170. Richard refusa l’hommage à son frère. Un mariage fut arrangé 
avec Marguerite, fille de Louis VII, malgré le fait qu’Henri avait trois 
ans et la mariée quelques mois. Mais Louis était furieux d’avoir à 
rendre tout le Vexin en gage d’une partie de l’accord de paix. 

Henri II semble avoir engendré trois enfants assoiffés de terres et 
jaloux l’un de l’autre. Le Jeune Roi Henri surtout était mécontent de 
son sort :  

− Son titre de Jeune Roi ne lui valait ni pouvoir, ni revenus. 
− Il était jaloux de Richard et de sa position en Aquitaine. 
− Il avait des vues sur les terres de son père en Normandie, 

Angleterre et Anjou.  

Henri, par son goût immodéré pour le tournoi, était ce qu’on appelle 
aujourd’hui un « playboy », très souvent placé sous les auspices de 
Philippe d’Alsace. William Marshal, ayant découvert sa liaison avec 
sa femme, ils se séparèrent définitivement. Sa générosité envers les 
jeunes chevaliers était une épée à double tranchant : si elle se 
manifestait par des repas et des armes, ils furent aussi très nombreux à 
périr dans les tournois ou sur le champ de bataille. Sa propre mort, 
disait-on, mit fin à la chevalerie. On a tenté de l’excuser en raison de 
sa jeunesse, mais ses actes, surtout contre son père, n’expliquent pas 
son intention d’envahir l’Angleterre avec un autre monarque 
impétueux, le roi d’Écosse. 

 



90 
 

 

Bertran de Born ne pardonnait pas à Richard d’avoir aidé son propre 
frère Constantin, dont la vida dit : non era hom que s’entrameses molt 
de valor ni d’onor [Il n’était pas un homme à s’occuper de valeur ni 
d’honneur]43, et à qui Bertran en voulait toujours. Bertran se rangea du 
côté du Jeune Roi qu’il appela Marinier, ce qui ne l’empêcha pas de se 
réconcilier avec Richard. Dans l’ensemble, il préféra le Jeune Roi 
pour sa générosité sans parler de sa malléabilité contrastant avec le 
caractère irascible et violent de Richard. Dans une chanson adressée à 
Rassa (Geoffroi) pour le mettre en garde contre sa bien-aimée, il se 
tourne vers le Jeune Roi qui se rebelle. 

Mariniers, vos avetz honor,  

e nos avem camiat senhor  

bo gerrier per torneiador44. 

 [Marinier, vous avez de l’honneur,  

et nous avons changé  

un seigneur bon guerrier pour un champion de tournois]. 

L’archêveque de Cantorbéry compara la cour d’Henri II à une école 
quotidienne, car on y entendait une conversation et une discussion 
constantes entre les meilleurs savants. Parmi les professeurs du roi se 
trouvaient Jean de Salisbury (c.1115-1180) et Guillaume de Conches : 
« Le niveau de ses précepteurs prouve qu’Henri II enfant a reçu une 
éducation intellectuelle poussée »45. Très jeune, il fut enseigné par 
l’archevêque de Cantorbéry Pierre de Blois (c.1130-1212), qui loua 
ses efforts, ce qu’il ne pouvait pas dire de son autre élève, Guillaume 
II de Sicile. Pierre était fort sérieux, n’approuvait pas les troubadours, 
et tança l’un des poètes pour ses travaux puérils. Pour lui, le goût des 
																																																													
43 Razo de PC 80, 44, Boutière et Schutz, 1950 : 46. 
44 PC 80, 37, Rassa, tant creis e mont’e poia. Voir éd. M. de Riquer, Los 
trovadores, t. II, p. 726. 
45 Aurell, 2003 : 109. 



91 
 

 

lettres prédisposait aux divertissements poétiques de la cour. Comme 
secrétaire d’Henri II, et même après la mort de celui-ci et celle 
d’Aliénor d’Aquitaine, il eut beaucoup d’occasions d’influencer les 
idées royales. En revanche, Becket, étudiant de l’École de Chartres et 
de la Sorbonne,  encouragea le Jeune Roi à suivre les troubadours, 
prônant en même temps la vie religieuse et mondaine. Pour illustrer ce 
dernier trait, on se rappelle qu’il combattit à côté d’Henri au siège de 
Toulouse, tandis qu’en août 1158, à Blaye, ils firent face ensemble à 
Raimon Béranger IV. Tout en assumant la responsabilité de tuteur du 
roi, Pierre de Blois, pleinement conscient des ambitions du Jeune Roi, 
lui écrivit deux lettres en 1174. L’une, personnelle, le pria de ne pas 
faire la guerre contre son père, l’autre, officielle, le menaça 
d’excommunication. Mais comme il mourut peu après, ces lettres 
n’ont pas été prises en considération. Son collègue, l’archidiacre de 
Bath, résuma la vie et la mort du Jeune Roi ainsi : « fallax enim est hic 
mundus, vita brevis, finis dubius, exitus horribilis, judex terribilis, 
pœna infinibilis » ; tandis que Wendover décrit ainsi son sort : coupé 
comme un fil et avec lui les espoirs de bien des gens.  Parmi ceux qui 
avaient de tels espoirs étaient Bertran de Born et le roi de France46. Du 
côté des Anglais, peu de gens regrettaient sa mort. 

Le fils allongé de tout son long, tout le monde retourne au père. Tous sont 
fous de joie, tous se réjouissent. Le père seul pleure son fils. Pourquoi, ô père 
glorieux, le pleures-tu ? Il n’était pas ton fils pour commetre de telles violences 
envers ton affection paternelle. Cette défense de ta personne a apporté de la 
sécurité pour les pères et a freiné l’audace des parricides47. 

La mort du Jeune Roi laissa la ligue des barons révoltés sans chef, et 
Richard exigea les meilleurs termes pour lui. Il en voulait 
particulièrement à Bertran : il ravagea ses terres, prit son château 
d’Hautefort et le rendit à son frère Constantin que Bertran avait chassé 
																																																													
46 Barlow, op. cit., 28. Les détails horribles de la mort du Jeune Roi se trouvent 
dans Roger de Hoveden, 1997 : II, 26-7. 
47 Hoveden, 1997 : II, 27. 



92 
 

 

de la propriété. Bertran alla se plaindre auprès d’Aimar de Limoges, 
Talairan de Périgord et Guilhem de Gordon. Ces deux derniers avaient 
été dépossédés par Richard. D’ailleurs il les avait écartés d’emblée 
comme « flacs e nualhos » [faibles et indolents]. Á la longue, 
cependant, Richard se réconcilia avec le troubadour et ils restèrent en 
paix.  

Quan lo Reis Enrics ac renduda gracia a Bertran de Born e l’ac laisat de la 
preison e l’ac rendut Autafort e ac dich que be·n devia estre sein[gn]er, e·l Reis 
Richarts, qe adons era coms de Peiteus, l’ac perdonat so mal talan, el si fo molt 
alegres e gais e comenset ades a gerejar  N’Aseimar, lo vescont de Letmotges, 
En Talairan, lo seingnor de Monteignac, e·N Amblart, lo fraire del conte de 
Pereguors ... E·l coms R[ichartz] fez li aïda a tota la sua gen e ordenet qe tuich li 
[cas]tel li fosson obert48.  

[Quand le Roi Henri eut pardonné à Bertran de Born et l’eut libéré de prison 
et lui eut rendu Autafort et dit qu’il devait être bien son seigneur, et le Roi 
Richard, qui alors était comte de Poitiers, pardonna sa mauvaise intention, il fut 
très heureux et gai et commença à faire la guerre avec le seigneur Azimar 
vicomte de Limoges, Talairan, seigneur de Montignac, et le seigneur Amblart, le 
frère du comte de Périgord ... Et le comte Richard porta secours à tous ses gens 
et commanda qu’on ouvrît tous les châteaux.]  

Dans un sirventes Bertran rappela les jours où il avait eu la faveur 
du roi. La razo du poème PC 80, 32 nous informe qu’il ne faut pas se 
fier aux vidas qu’on trouve dans les razos ; dans le long récit d’une 
entrevue entre Bertran et le roi Henri, le troubadour affirme que « lo 
jorn que·l valens Joves Reis, vostre fillz, morri, eu perdi lo sen e·l 
saber e la conoissensa », [le jour où le vaillant Jeune Roi, votre fils est 
mort, j’ai perdu mon sens et ma connaissance]. Le roi, comme il 
l’avait fait à la cour, s’évanouit. C’est un fait, cependant, qu’Henri 
n’était pas au siège d’Hautefort, mais c’est une bonne histoire. Le 
sirventes (PC 80, 32) attaque violemment le roi Alphonse II d’Aragon. 
Sa haine était due au fait qu’en 1183 l’Espagnol avait aidé Henri 

																																																													
48 Boutière et Schutz, 1950 : 58.  



93 
 

 

contre les barons d’Aquitaine. Par ailleurs, avec Richard Cœur de 
Lion il se battit à Hautefort. La razo contient, certes, des erreurs 
historiques : « E·l reis d’Aragon venc en l’ost del rei Enric denan 
Autafort. E cant Bertrans o saub, si fo molt alegres qu’el reis 
d’Arragon era en l’ost, per so qu’el era sos amics especials49 », [Et le 
roi d’Aragon vint à l’armée du roi Henri devant Hautefort. Quand 
Bernart le sut, il fut très heureux que le roi d’Aragon fût dans l’armée, 
car il était son grand ami]. Après cela, Bertran est censé lui avoir 
fourni viande, pain et vin et proposa que ses hommes se rendissent 
dans une autre partie avec leur machines, là où les remparts avaient 
été cassés. La longue razo fut composée un an après et montre, en 
quelque sorte, combien Richard était anxieux de reprendre la guerre, 
trait qu’il partageait avec Bertran et qui explique peut-être le faible 
qu’on lui prête envers le troubadour. Son acceptation du jugement fait 
contre Bertran est le sujet d’un autre sirventes. 

No·m cal d’Autafort  

mais far dreich ni tort,  

qe·l jutgamen crei  

mon seignor lo Rei50. 

 [À propos d’Hautefort, je me soucie peu du droit  

et du tort, car j’obéis au jugement de  

mon seigneur le roi]. 

Bertran garda rancune au roi d’Aragon. Dans un autre sirventes, il 
l’accuse de divers crimes, y compris de la prise d’un château qu’il 
convoitait. Alphonse avait aussi récompensé le jongleur Peire, qui 
avait tué un Juif et en avait brûlé d’autres. Henri fut vaincu par le 
comte de Toulouse en Gascogne et une cinquantaine de ses hommes 
																																																													
49 Ibid. 
50. PC, 80, 20 : 49-52, Ges de far sirventes ; voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 354. 



94 
 

 

furent capturés. Le roi dut emprunter l’argent de leur rançon au roi 
Alphonse ; il attaqua le roi sur un plan personnel, écoutant ses 
ennemis. Nous savons que Bertran composa un sirventes destiné aux 
oreilles de Richard, dans lequel il essaya de trouver des arguments en 
sa faveur. En même temps il exprimait son goût pour la bataille. 

... m’adoussa la votz dels cavaus  

e·lh sonet que fan li joglar,  

que viulan de trap en tenda,  

trombas e corn e graile clar. 

Adoncs vuoil un sirventes far,  

tal qe·l coms Richartz l’entenda.  

Ab lo rei mi vuoill acordar  

d’Aragon, e tornar en paus51. 

 [... la voix des chevaux me plaît   

et les airs que font les jongleurs 

en jouant de pavillon en tente,  

trompettes, cors et clairons.  

Alors je veux faire un sirventes  

afin que le comte Richard l’entende.  

Avec le roi d’Aragon je veux m’accorder et retourner à la paix]. 

 

Ailleurs, Bertran affirme son amour pour sa terre d’Hautefort. 

E pois lo reis e·l coms Richartz  
																																																													
51 PC, 80, 35 : 3-10, Quant vei pels vergiers desplegar, voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 
482. 
52  PC, 80, 20 : 9-14, Ges de far sirventes no·m tartz, voir éd. G. Gouiran, p. 352. 



95 
 

 

m’ant perdonat lor maltalans,  

Jamais N’Azemars ni N’Aichartz  

no·m don tregas, ni·N Talairans 

ni ja d’Autafort 

no·il laissera ort ...52. 

[Et puisque le roi et le comte Richard ont cessé de m’être hostiles,  

que jamais les seigneurs Azemar ni Aichart ni le seigneur Talairan 

ne m’accordent de trève,   

et jamais d’Hautefort  

je ne voudrais leur laisser un jardin]. 

À cause de son penchant pour la littérature, Henri II préférait la 
compagnie des savants et se montrait un linguiste accompli. Depuis sa 
jeunesse, il avait montré de l’intérêt pour l’érudition, ce qui mena 
Guillaume de Conches (1080-1145) à dédier son Moralium dogma 
philosophorum à « Henricus », Henri d’Anjou, le future Henri II 
Plantagênet. Lui-même commanda l’Histoire des ducs de Normandie, 
dont l’auteur était Benoît de Saint-Maure. Requis par le prince, Benoît 
appliqua très souvent sa technique de romancier à la rédaction de cette 
histoire, fabriquant des détails là où il lui en manquait. De plus, Henri 
écrivit son propre traité de fauconnerie, intitulé Dels auzels cassadors, 
qu’on loua beaucoup. Daude de Pradas (fl.1218-1242) le mentionne 
dans son œuvre sur les oiseaux. 

En un libre del rei Enric  

d’Anclaterra, lo pro e·l ric,  

que amet plus ausels e cas  

que non fes anc nuill crestias,  

																																																													
 



96 
 

 

trobei d’azautz esperimens  

on no cove far argumens,  

car non es als mas bona fes, 

que sol valer mais c’autra res53. 

 

 [Dans un livre du roi Henri  

d’Angleterre, le preux et le puissant,  

qui aima les oiseaux et les chiens  

plus qu’aucun  autre chrétien,  

je trouvai des expériences convenables  

où il n’est pas nécessaire d’argumenter,  

car ce n’est rien que de la bonne foi,  

qui vaut toujours plus qu’autre chose]. 

 

Daude vivant un siècle plus tard, pouvons-nous nous fier à son 
attribution ? Suzanne Thiolier-Méjean54 qualifia le traité d’« ensemble 
de recettes, sans théories superflues ». Dans ce cas, Henri aurait été 
l’éditeur d’une practica, assemblant des faits déjà connus sur le sujet. 
Elle continue : « Nous ne saurons jamais si cette attribution est exacte, 
mais elle rappelle étrangement celle d’un autre traité de fauconnerie 
composé par Adélard de Bath », le grand scientifique et voyageur. En 
effet Adélard resta à la cour du jeune Henri à Bristol entre 1242 et 
1244, lui dédiant son traité sur l’astrolabe, suivi de celui sur la 
fauconnerie qu’il dédia aussi à Henri. Soit l’ouvrage donna à Henri 
l’idée d’écrire son propre traité, soit il fonda le sien sur celui 

																																																													
53 Daude de Pradas, Dels Auzels Cassadors, v. 1930-1937. Éd. A. H. Schutz, 
Columbus, 1945, p. 136. 
54 Thiolier-Méjean, 2008 : 35-6. 



97 
 

 

d’Adélard. Son contemporain, Gautier Map (c. 1140-1209), attesta des 
bonnes connaissances du roi : « C’était un grand connaisseur en 
chiens et en oiseaux de chasse, et il était passionné de ce vain 
divertissement »55. Gautier était le poète latin le plus admiré de son 
temps et il ne répugnait pas à exprimer son humour, rapportant que la 
cour envoyait le roi à la chasse pour traiter en son absence et sans 
ingérence les affaires de l’État. Bien que décrit comme « le plus 
remarquable dans l’entourage d’Henri II d’Angleterre », son amitié 
pour Becket lui attira la disgrâce. Vers 1125, Guillaume de 
Malmesbury dans un aphorisme diffusé par Jean de Salisbury appela 
Henri « rex illiteratus quasi asinus coronatus », [roi illettré est comme 
un âne couronné]. Celui qui avait été un roi lettré et cultivé fut 
remplacé par un administrateur. D’ailleurs le roi ne parlait pas le latin 
et dès la publication de John Lackland, la langue fut restreinte au 
monde des clercs. « Rex facetus », (roi ornamental) devint une phrase 
populaire et, autant qu’on le sache, Henri fut le premier à être décrit 
ainsi. 

Selon les écrits du temps, il était difficile de vivre à la cour du roi 
qui ne tenait pas en place et qui voyageait de lieu en lieu. Quand le roi 
décidait de partir, il fallait quitter l’endroit avant l’aube, ce qui causait 
une grande confusion parmi les membres de la cour. Il semble que 
leurs difficultés ajoutaient à son plaisir. Cherchant un asile, ils avaient 
de la chance lorsqu’ils trouvaient un taudis qu’ils se disputaient 
parfois à la pointe de l’épée. Giraldus Cambrensis se fâcha contre le 
roi pour avoir épuisé les membres de sa cour, même en temps de 
paix ; il n’y avait pas de paix pour eux ou pour lui. Giraldus attaqua 
violemment son oppression, son injustice, son immoralité et sa 
perfidie. L’auteur de la Vision of the Monk of Eynsham le dépeignit 
souffrant les pires tourments de l’Enfer en châtiment de ses péchés et 
de ses vices. Giraldus commenta le fait que le roi avait montré une 
vive affection de père à sa progéniture dans son enfance, mais sa 
conduite plus tard le poussa à bout. 

 
Quoiqu’il fût un soldat compétent, Henri n’était pas tellement attiré 

par la guerre. En 1144, son père Geoffroi possédait la Normandie mais 
dut rendre au roi de France, Gisors, qui commandait Le Vexin. En 
																																																													
55 Cité par Thiolier-Méjean, 2008 : 37. 



98 
 

 

1151, saint Louis présenta son beau-frère Eustache (fils aîné du roi 
Étienne) comme le rival d’Henri en Normandie : le prix de la paix fut 
la perte du Vexin. Plus tard, la région forma une partie de la dot de la 
princesse Marguerite, fiancée en 1158 à Henri, le Jeune Roi ; mais elle 
continua à être un sujet de dispute même pour Richard, et Henri refusa 
obstinément de la lui remettre. Comme d’habitude, Bertran de Born 
dit ce qu’il en avait à dire : 

 
S·il reis Felips, reis dels Frances,               
a volgut a Richart donar  
Gisort, aut loc es aut paes,  
Richart l’en deu fort merceiar.  
Mas si Felips del mieu cor fos,  
Richart no mouria·ls talos  
a son dan senes encontrar,  
e puois no·l vol laissar ferrar.  
Papiol, sias tan cochos,   
di·m En Richart qu’il es leos, 
e·l reis Felips agnel me par, 
q’aisi·s laissa desiritar56. 
 
[Si le roi Philippe, roi des Français,  
a voulu donner à Richard, 
Gisors, puissante forteresse et beau pays,  
Richard devrait lui en être reconnaissant ;  
mais si Philippe avait la même intention que moi, 
Richard ne bougerait pas les talons  
pour son malheur sans engager bataille, 
et puisqu’il ne le veut pas, qu’il se laisse ferrer. 
Papiols, presse-toi  
et dis au seigneur Richard qu’il est un lion  
et il me semble que le roi Philippe est un agneau  
puisqu’il se laisse ainsi déshérité]. 
 
Puisque Guillaume le Conquérant avait été duc de Normandie, on 

aurait pu croire en un rapprochement entre le duché et l’Angleterre ; 
mais il resta une pomme de discorde entre les deux pays. Les Anglais 
en étaient les maîtres et, c’est un fait remarquable, le gouvernement du 
																																																													
56 PC 80, 45 : 41-52, Volontiers fera sirventes. Éd. G. Gouiran, t. II, p. 620. Papiol 
était le jongleur de Bertran. 



99 
 

 

duché était entre les mains d’administrateurs anglais : Richard 
d’Ilchester (l’Échiquier, 1176), Guillaume Fitz Raoul (grand justicier, 
1178-1200), Geoffroi de Repton (maire de Caen, 1200). Giraud de 
Barri commenta :  

 
Les Normands, tout comme les Anglais, ont été oppressés d’une violente 

domination et d’une tyrannie insulaire ...  
… Comment les têtes de la noblesse, qui ploient sous le joug d’une cruelle 

tyrannie, pourraient-elles se lever et résister sans les armes libres et le fier 
courage des Français ? Car il n’y a rien qui excite davantage le cœur de 
l’homme à la bravoure que la joie de la liberté57.  

 
En général les légats pontificaux conseillèrent vivement aux 

Chrétiens de ne pas se quereller alors que la Terre sainte se trouvait 
toujours entre les mains des Turcs. L’affaire du Vexin arriva à son 
point critique pendant le règne de Richard Cœur de Lion. En effet, en 
1187, Philippe Auguste rendit la situation encore pire quand il réclama 
les duchés de Normandie et d’Aquitaine ainsi que le comté de Poitiers. 
Henri traversa la Manche avec une armée. Cependant, après une 
conférence inutile à Nonancourt, la rencontre se conclut par la trêve de 
Châteauroux. Henri II, ayant payé une grande quantité d’esterlis aux 
Champenois afin qu’ils se retirent, avait menacé d’attaquer le premier. 
Très nerveux, Philippe envoya des prélats pour le prier de ne pas faire 
la guerre. Quand Henri refusa, Philippe sollicita la paix et lui offrit 
Gisors. Les barons, selon Bertran, furent très mécontents de cette paix. 
Dans son sirventes, il exprima son écœurement devant la paix et 
releva que beaucoup de barons partageaient ses sentiments. Mais sa 
plume était dirigée vers Philippe, qui avait perdu cinq duchés et Gisors 
avec sa position stratégique. Il critiqua, de la même façon, le roi 
anglais qui aurait pu aider financièrement Philippe : 

 
Puois Esaudun a tornat deves sei  
lo reis Henrics e mes en son destrei,  
e no cuich ges q’a son home s’autrei,  
si·l fieu d’Angieus li merma una tesa.  
Si·l reis engles li fetz don ni larguesa  
al rei Felip, dreitz es q’el l’en mercei,  

																																																													
57 Vid. Aurell, 2001 : 56-57. 



100 
 

 

q’el fetz liurar la moneda englesa,  
q’en Fransa·n son carzit sac e correi58.  
 
[Puisque le roi Henri a retourné de son côté 
Issoudun et l’a mis sous sa domination,  
je ne pense pas qu’il se reconnaisse comme son vassal  
si le fief  d’Angers lui est diminué d’une toise. 
Si le roi  anglais fait don ou largesse 
au roi Philippe, il est juste qu’il l’en remercie,  
car il a livré de la monnaie anglaise 
au point qu’en France sacs et ceintures sont devenus plus chers].  
 
Parce que ceci était en contradiction directe avec les désirs de 

Bertran de Born, il décida de s’adresser à son ami le Jeune Roi Henri, 
se plaignant du fait que Richard, à ce moment-là, voulait la paix avec 
le roi de France, occupé qu’il était des affaires de son frère Jean. 

Papiol, e tu vai viatz  
al Joven Rei,  
diras que trop dormir no·m platz.  
En Oc-e-No ama mas patz  
ab Felip, crei,  
que·l frair Joans deseretatz59.  
 
[Papiol, vas promptement  
au Jeune Roi, 
 tu lui diras qu’il ne me plaît pas qu’on dorme trop.  
Le seigneur Oui-et-Non aime davantage la paix  
Avec Philippe, me semble-t-il.  
que son frère Jean le deshérité].       
 
Henri ne resta en France que neuf jours, laissant Richard continuer 

sa vendetta avec Philippe. Après le retour en Angleterre de son père 
pour trouver des fonds pour la croisade, il entendit que Geoffroi de 
Lusignan avait traîtreusement tué un de ses amis En même temps, ses 
propres barons se révoltèrent, insurrection qu’il dut réprimer. Il chassa 
Geoffroi de sa province, mais se querella avec Raimon de Toulouse et 
l’attaqua férocement. À la hâte, Raimon demanda l’aide de Philippe, 
																																																													
58 PC 80, 31 : 18-25, Pois als baros enoia e lor pesa, voir éd. G. Gouiran, t. II, p. 
602. 
59 PC 80, 11 : 50-55, Cortz e guerras e joi d’amor, voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 280. 



101 
 

 

mais Richard, ayant proclamé son désir d’aller en Palestine, ne se 
concentrait guère sur ce problème. Bertran de Born ne participa pas à 
cette campagne, mais commenta en vers, le contraste entre les deux 
hommes. La razo commente ainsi : 

 
E·l reis Felips venia a reclam ad aicels que avian faita la patz entre los dos, 

e·N Richartz no volia per lor tortz ni dreg far ; don fon ordenatz per lors uns 
parlamens, on foron ensems en la marcha de Torena e de Beiriu. E·l reis Felips 
si fetz mains reclams d’En Richart, don amdui vengron a grans paraulas et a 
malas, si qu’En Richartz lo desmenti e·l clamet vil recrezen. E si·s desfieron e 
si·s partiron mal60. 

 
[Et le roi Philippe venait porter plainte contre ceux qui avaient fait la paix 

entre les deux, et le seigneur Richard ne voulait pas y faire droit à cause de ses 
torts ; alors, ils convoquèrent une assemblée, où ils furent ensemble dans la 
marche de Turenne et de Berry. Et le roi Philippe fit maintes réclamations au 
sujet de seigneur Richard, d’où les deux vinrent à échanger de mauvaises 
paroles pleines de violence, de sorte que le seigneur Richard le démentit et 
l’appela vilain et lâche. Ils se défièrent et se séparèrent fâchés]. 

  
Bertran écrivit qu’il devrait être heureux que le printemps approche, 

mais s’il était heureux au départ, il éprouva vite de la colère contre les 
deux rois : pour lui une guerre sans feu ni sang n’était pas 
satisfaisante. Il ne pouvait  comprendre pourquoi Richard s’était retiré 
d’une bataille. 

 
Ges d’En Oc-e-Non no·m planc,  
q’eu sai be q’en lui non resta  
la gerra ni non s’alenta,  
c’anc patz ni fis no·il fon genta,  
ni hom plus volontiers non trais  
ni non fetz cochas ni assais 
ab pauc de gens ni ab gran fais.  
Lo reis Felips ama la pais  
plus que·l bons om de Tarantais.  
En Oc-e-Non vol gerra mais  
plus que non fetz uns dels Algais61.  

																																																													
60 Razo R, Boutière et Schutz, 1950 : 66. 
61 PC 80, 2 : 43-53, Al nou doutz termini blanc. Voir éd. G. Gouiran, t. II, p. 542. 
On croit que Tarentaise est à identifier avec Moûtiers-en-Tarentaise, en Savoie, 



102 
 

 

 

[Du seigneur Oui-et-Non je ne me plains pas,  
car je sais bien qu’avec lui la guerre  
ne retarde pas ni ne se ralentit,  
car jamais la paix ni l’entente ne lui furent agréables,  
jamais homme ne supporta plus volontiers  
ni ne fit mêlée et entreprises 
avec peu de gens et avec une lourde charge. 
Le roi Philippe aime la paix  
plus que le saint homme de Tarentaise.  
Le seigneur Oui-et-Non veut combattre  
plus qu’aucun des Algais].  
 

Bien que Bertran eût comparé les deux hommes en termes de 
pouvoir, donnant évidemment sa faveur à Richard, il n’hésita pas à 
couvrir de honte le roi français dont la fille avait été abandonnée pour 
Bérengère, fille du roi de Navarre. La guerre éclata au milieu de juin 
1188. Ce sirventes est une attaque très longue, mais il montre la 
capacité du troubadour à manier la métaphore : 

 
Non prezon re lur ditz ni lur deman ;  
zai en Peiteu enan s’en fan janglos  
qant son ensems En Richars e Bertran.  
       
Es En Richartz chass’ ab lebres leos,  
qe no·n reman per plan ni per boissos,  
enan los fai dos e dos remaner  
per plan effortz, qar no s’auzon mover.       
E cuja ben penre deserenan  
las grans aiglas ab los esmeirilhos  
et ab buzat metr’ austor en soan.  
E·l reis Felip chassa sai ab falcos  
los passeretz e·ls menutz auzelos,  
e·il sei home non l’auzon dir lo ver              
qe pauc e pauc si laisson jus chazer 
qe·l cons Ricars, que li ha tolgut ugan 
Engolesme, don si fai poderos, 

																																																																																																																																																																																														
autrefois évêché, monastère. Les Algais étaient quatre frères qui pratiquaient le 
banditisme. Ils sont mentionnés chez Eble d’Ussel, PC, 129,3 ; Peire Cardenal, PC 
335, 48 et Chanson de la Croisade Contre les Albigeois, CCA 93, 6, 95, 5 et 115, 
29. 



103 
 

 

e Tholosa, qe·il tol sobre desman62. 
 
[Ils n’estiment point leur parole ni leur demande,  
ici du côté du Poitou, au contraire ils s’en moquent  
quand seigneur Richard et Bertran sont ensemble.  
 
Et seigneur Richard chasse des lions avec des lièvres, 
de sorte qu’il n’en reste ni en plaine ni dans les bois, 
mais, par de grands efforts il les fait rester deux par deux,   
de sorte qu’aucun n’ose bouger. 
Et il pense désormais attraper  
les grandes aigles avec les émerillons  
et mépriser des autours avec des busards.  
Et le roi Philippe chasse ici des moineaux  
et les petits oiseaux avec des faucons,  
et ses hommes n’osent dire la vérité 
et peu  à peu ils se laissent renverser, 
puisque le comte Richard lui  a ôté cette année 
Angoulême dont il s’empare, 
et Toulouse qu’il enlève malgré son contre-ordre]. 
 
La cour d’Henri était la plus riche d’Europe et, grâce à Aliénor, on y 

trouvait bien des poètes provençaux. Le troubadour Bernart de 
Ventadour suivit Henri II et Aliénor, petite-fille du premier troubadour 
Guillaume IX, et composa en Angleterre. Il y vécut, paraît-il, de 
décembre 1154 à l’automne 1155, et assista peut-être aux fêtes du 
couronnement. 

 
Faihz es lo vers tot a randa,  
si que motz no·i deschapdolha,  
outra la terra normanda,  
part la fera mar prionda ;  
e si·m sui de midons lonhans,  
vas se·m tira com azimans  
la bela cui Deus defenda. 
Si·l reis engles e·l ducs normans 
o vol, eu la veirai abans 
que l’iverna nos sobreprenda. 
 

																																																													
62 PC, 80, 40 : 33-35 et 8-21, S’ieu fos aissi segner ni poderos. Voir éd. G. Gouiran, 
t. II, str. V, p. 558 et str. II et III, p. 556. 



104 
 

 

[Mon poème est parfaitement achevé,  
de sorte qu’il ne manque pas un mot,  
au-delà la terre normande  
outre la mer sauvage et profonde ;  
et si je suis loin de ma dame,  
la  belle, que Dieu la protège,  
m’attire come un aimant. 
Si le Roi anglais et Duc normand le veut,  
je la verrai avant que  
l’hiver nous surprenne]. 
 
Mais il regrettait fort sa bien-aimée en France, son Aimant: 
 

Pel rei sui engles e normans, 

e si no fos Mos Azimans, 

restera tro part calenda63. 

 [à cause du Roi je suis Anglais et Normand,  

et si ce n’était pour Mon Aimant,  

je resterais ici jusqu’à après Noël.] 

Quand Bernart de Ventadour affirma qu’il était en même temps 
Normand et Anglais, ses sentiments furent repris de l’autre côté de la 
Manche par le trésorier d’Henri II, Richard Fitznigel, qui écrivit dans 
son Dialogue sur l’Échiquier : 

 
But nowadays, when English and Normans live close together and marry and 

give in marriage to each other, the nations are so mixed that it can scarcely be 
decided (I mean in the case of the freemen) who is of English birth an who of 
Norman…(Fitz Nigel 1983 : 53)  

 
[De nos jours, alors qu’Anglais et Normands vivent si rapprochés et se 

marient les uns avec les autres, leurs nations sont si mélangées qu’on peut à 
peine établir, du moins pour les hommes libres, qui est anglais de naissance et 
qui est normand.]  
																																																													
63 Bernard de Ventadour, PC 70, 26 : 36-45 et 46-48, Lancan vei per mei la landa. 
Éd. M. Lazar, p. 174. 



105 
 

 

 
Bernart écrivit qu’il resterait en Angleterre jusqu’à Noël, même s’il 

voulait être auprès de sa dame en France, ce qui montre qu’il était 
satisfait de son séjour à la cour d’Henri ; ce dernier passa l’année chez 
lui et traversa la Manche en janvier 1156, gagnant Rouen le 2 février. 
Bernart adressa des poèmes à la reine, purement par politesse mais à 
un âge plus avancé, il fut amoureux d’elle. Le roi avait une réputation 
de générosité envers les troubadours et le Catalan Raimon Vidal de 
Besalú (première moitié du XIIIe siècle) chanta des temps où ses 
confrères étaient les bienvenus. 

 

Et yeu lh’auzi, si com En Enricx,  

us reis d’Englaterra, donava  

cavals e muls, e can sercava  

en Lombardia·l pros marques  

e de terras .II. o .III.,   

on trobava baros assatz,  

adreitz e ben acostumatz 

e donadors vas totas mas64. 

 [Et j’ai entendu comment seigneur Henri,  

un roi d’Angleterre,  

donnait des chevaux et des mulets,  

et quand il visitait en Lombardie le preux marquis  

et dans deux ou trois pays où l’on 

trouvait beaucoup de bons barons,  

justes et bien élevés 

																																																													
64 EDJ, 188-195. Raimon Vidal, in Abril issi’e mays intrava. Éd. Hugh Field, t. I, p. 
152.  



106 
 

 

généreux sous tous rapports]. 

Le poème soutient que, pour la perfection du caractère, on avait 
besoin de noblesse de sentiment, de mérite et de raison, que le 
troubadour appliqua à Henri et à ses trois fils. Évidemment, il ne les 
connaissait pas ou il avait ses raisons de les flatter. 

E aquestz .III. feiron N’Enric,  

un rey d’Englaterra, pujar ...  

e sos fils .III. que no·y oblit,  

N’Enric ni·N Richart ni·N Jaufre ;  

car en lor ac .II. tans de be  

c’om non poiria d’un an dir.  

Josta lui vic en cort venir  

e domneys e guerras menar  

e ac sazon sel que saup far 

noblezas ni valors ni sens65. 

 [Et ces trois [raisons] donnèrent la suprématie  

à seigneur Henri, un roi d’Angleterre, 

et ses trois fils que je n’oublie pas,  

Henri, Richard et Geoffroi,  

car ils avaient en eux deux   

fois plus de qualités  

qu’on ne saurait raconter en un an. 

Dans sa cour j’ai vu arriver  

le service des dames et la conduite de la guerre,  

																																																													
65 Ibid., 272-283. Éd. Hugh Field, t. I, p. 158. 



107 
 

 

et il en avait l’occasion celui qui savait faire 

actes de noblesse, de mérite et de raison.]  

Gaucelm Faidit aussi flatta les frères, s’adressant à Richard. Avec 
Richard et Geoffroi, il voyagea dans les terres de la langue d’oil et à 
Paris, où il apprit le français : 

... ni cal foron vostre dui valen fraire,  

lo Joves Reis e·l cortes coms Jaufres : 

et qui en luoc remanra, de vos tres  

ben deu aver aut cor e ferm cossir  

de far bos faitz e de socors chauzir66.  

 [... ni quels furent vos deux frères vaillants,  

le Jeune Roi et le courtois comte Geoffroi,  

et celui qui de vous trois restera en place  

doit bien avoir un grand courage et le ferme désir 

de faire de bons exploits et de porter secours]. 

De semblables louanges furent composées par Guiraut de Calanson 
(fl.1202-12) dans son planh pour le jeune roi de Castille, qui avait eu 
toutes les qualités du roi Arthur. Accumulant les louanges pour le 
défunt, il le compara à Raimon de Ferrand de Portugal, un des 
signataires de l’accord entre Ermengarde et Roger de Béziers en 1171, 
en lui attribuant les qualités de Richard et de ses deux frères. Inquiets 
des visées expansionnistes du roi de France, le comte de Flandres 
(Ferrand) et le comte de Boulogne (Renaud de Dammartin) s’allièrent 
avec Jean pendant la seconde moitié de 1213. Ayant renoncé à ses 
plans, Philippe Auguste entama une campagne contre les Flandres. 
Quant aux frères anglais, malgré leurs grandes fautes, personne n’a nié 
leur courage :  



108 
 

 

 

... lo Joves Reis e·N Richartz, lo prezatz,  

e·l com Jaufres, tug li trei valen fraire,  

cui semblava de cors et de faissos,  

e de ricor e de totz bes lo paire67.  

 [Le Jeune Roi et le seigneur Richard, l’estimé,  

et le comte Geoffroi. tous les trois frères vaillants et  

à qui il [Fernando] ressemblait d’apparence et de manières 

et en générosité et [en étant] être père de tous biens].  

Parmi les troubadours les trois frères avaient une réputation 
exceptionnelle. Arnaut de Mareuil (fl.1171-1190) était l’un de ceux 
qui exagéraient à leur propos : 

Juli Cezar conquis la senhoria  

per son esfors de tot lo mon a randa,  

non ges qu’el fos senher ni reis d’Irlanda,  

ni coms d’Angieus, ni duc de Normandia,  

ans fu bas hom, seguon qu’ieu aug retraire68.  

 [Jules-César atteignit la prééminence  

par ses efforts sur le monde entier,  

non pas qu’il fût seigneur ni roi d’Irlande, 

																																																													
66 PC 167, 22 : 50-54, Fortz chausa es que tot lo major dan. Éd. J. Mouzat, p. 418. 
67 Guiraut de Calanson, Belh senher Dieus, quo pot esser sufritz. Éd. Willy Ernst, in 
Romanische Forschungen, 44 : 2, 1930, v. 26-29, p. 332 ; l’infant Fernando était 
leur neveu par sa mère Eléonore d’Angleterre. 
68 PC 30, 5 : 29-33 : Aissi cum selh que tem qu’amors l’aucia. Éd. R. C. Johnston, 
p. 12. 



109 
 

 

ni comte d’Anjou, ni duc de Normandie, 

mais plutôt du bas peuple, à ce que j’ai entendu dire]. 

On ne doit pas confondre ce Geoffroi de Bretagne avec son demi-
frère Geoffroi, fils naturel d’Henri II, qui, bien que querelleur, restait 
toujours fidèle à son père. Il avait combattu contre les insurgés du 
Nord de l’Angleterre pendant la rébellion de 1173-1174, et il reçut des 
louanges du roi qu’on rapporte avoir dit : « Toi seul tu as prouvé être 
mon véritable fils légitime. Mes autres fils sont vraiment les bâtards ». 
Depuis 1182, il était chancelier et il fut le seul membre de la famille à 
être au chevet du lit de mort de son père. Quand Richard devint roi, il 
le récompensa en lui donnant l’archevêché de York. La présence des 
poètes à la cour anglaise n’était pas inattendue. On disait que Londres 
était la ville la plus francophone d’Europe. Il y eut une sorte de 
rebond, au cours duquel les poètes provençaux, tels que Bernard de 
Ventadour et Bertran de Born, influencèrent les poètes de la France du 
Nord qui, à leur tour, influencèrent les poètes anglais. Comme nous 
l’avons vu, Bernart de Ventadour osa dire « pel rei sui engles e 
normans » [Par le roi je suis anglais et normand]. De la même façon, 
Gaucelm Faidit constata qu’il reviendrait en France s’il n’était pas 
retenu par Geoffroi. 

Entre-temps, Henri s’associa à Béranger IV et d’autres contre 
Raimon V de Toulouse, revendiquant le comté de Toulouse par sa 
femme Aliénor de Poitou. Le 20 août 1158, une ligue se forma à 
Montpellier avec Henri II, Guilhem de Montpellier, Raimon Trencavel 
de Béziers et Ermengarde de Narbonne69. Le plus grand problème était 
les disputes entre Raimon Trencavel, vassal de Barcelone, et le comte 
de Toulouse. Le comte de Barcelone promit d’aider avec toutes ses 
forces « dans la guerre qu’il allait avoir maintenant avec Raimon 
comte de Toulouse et de St Gilles, ou dans celle qu’il aurait dans la 
suite avec sa posterité »70. Cela en dépit de sa lettre de 1173 au roi de 
																																																													
69 HGL, t. IV : 171.  
70 HGL, t. III : 808. 



110 
 

 

France, lui assurant qu’il n’avait aucune intention de passer des 
accords avec Henri II. Mais il reprocha à Louis d’avoir permis au 
comte de Toulouse de se faire le  vassal de l’Angleterre. Pour 
cimenter l’alliance, Richard (Cœur de Lion) allait tenir le duché de 
Guyenne et épouser une des princesses françaises, mais ce mariage 
n’eut pas lieu, car Henri recommença les hostilités. Richard, 
cependant, épousa en effet Berengère, fille du comte de Barcelone. 
Pons, archevêque de Narbonne, écrivit à Louis le Jeune. Ayant 
constaté ses ennuis avec les hérétiques, il continua : 

 
Nous avons encore beaucoup d’inquiétude au sujet des mouvements que le 

Duc de Normandie (c’est ainsi qu’il appelle Henri II que Louis ne voulait pas 
reconnaître pour roi d’Angleterre) se donne, pour gagner les peuples à force 
d’argent, et pour s’emparer des extrémités de votre royaume sous prétexte de 
Toulouse, espérant conserver la tête au moyen de la queue71. 

Alors Henri, s’étant fait couronner pour la troisième fois à 
Winchester, retourna en Angleterre, mais il envahit les états du Sud à 
la mi-Carême de l’an 1159 avec une armée de Normands, d’Anglais, 
d’Aquitains et de divers autres sujets. Barcelone ne rejoignit le roi que 
vers le début d’août. Louis le Jeune, ayant essayé sans succès de faire 
la paix entre les combattants, montra son soutien à Toulouse en 
approvisionnant la population. Il annonça que le juge de ses actions 
serait le roi et sa cour. La ligue assiégea Toulouse, mais, par respect 
pour Louis, ne prit pas d’assaut la ville. À la fin d’octobre Henri se 
retira, laissant des garnisons dans les châteaux qu’il avait pris. C’est à 
cette campagne que Peire d’Auvergne se réfère dans son sirventes, 
dans lequel il est clairement en empathie avec le jeune comte de 
Toulouse. 

Qu’ab un iovencel valen  
avetz lai guerr’e conten,  
tal que fier si de sa lansa  
que d’aquelhs Engles coütz  
ni dels vostres esternutz 

																																																													
71 HGL, t. 4 : 258 



111 
 

 

non a paor ni duptansa72.  

 [Car vous avez là guerre et  
conflits avec un jeune valeureux 
qui frappe si fort de sa lance  
qu’il n’a point de peur ni de terreur  
de ces Anglais munis de queues 
ni de vos éternuments]. 
 

Il était évident qu’Henri et ses fils ne renonceraient jamais à cette 
campagne, et en 1162 le Conseil de Toulouse avait appelé Louis VII à 
lui venir en aide : il avait peur que le roi d’Angleterre se préparât à leur 
faire la guerre, ce que Louis le Jeune appela des périls éminents dont ils 
étaient menacés73

. À la fin, Henri conclut une trève de courte durée avec 
le comte de Toulouse, pendant laquelle Richard fit hommage à Louis 
pour la Guyenne. Beaucoup d’assemblées eurent lieu, mais les Français 
étaient évidemment frustrés et, dans une lettre à Becket, maintenant 
archevêque de Cantorbéry, nous lisons : « ...Comme il n’y avait aucun 
fonds à faire sur les promesses du roi d’Angleterre, il était fort douteux 
que cette conférence de Tours pût se tenir »74

. En 1170, Henri entreprit 
un pèlerinage à Notre-Dame-de-Roquemadour en Quercy, avec un corps 
d’armée et prêt à combattre, car il savait bien qu’il se trouvait dans le 
pays de ses ennemis. Il continua d’agir avec circonspection, ne causant 
aucun dommage dans le Quercy et témoignant beaucoup de 
bienveillance aux habitants. Trois ans plus tard, le roi se rendit avec 
Aliénor à Limoges où l’assemblée était pour le roi un moment 
culminant75. Les légats du pape le réconcilièrent avec l’Église, tout en 
acceptant le serment selon lequel il n’avait ni voulu ni commandé le 

																																																													
72 PC 323, 8 : 31-36, Belh m’es qui a son bon sens. Éd. A. del Monte, p. 145-146. 
73 HDL, t. III : 833. 
74 HDL, t. IV : 246. 
 
75 HGL, t. 4 : 256-7. 
76 Le meurtre de Becket peut être étudié  chez Poole, 1986 : 214, 221, 229, 252 et 
309. 
77 Weir, 1999 : 131. Elle est célébrée dans les Carmina Burana. 



112 
 

 

meurtre de l’archevêque Becket76
. Les fiançailles du fils d’Henri II, Jean, 

avec Adélaïde de Savoie lui avait donné une voix dans la politique 
impériale, et il paraît qu’il avait des visées sur la couronne de l’Empire. 
Pour renforcer son intérêt, il offrit trois de ses  châteaux à Humbert de 
Maurienne, cadeau contre lequel le jeune Henri protesta. C’est alors 
qu’il rejoignit son beau-père Louis VII à Paris. Ses frères, Richard et 
Geoffroi, le suivirent bientôt. Aliénor les aurait retrouvés, mais elle fut 
rattrapée par les soldats du roi habillée en homme, et elle passa les seize 
années suivantes dans un emprisonnement respectueux, et en sécurité. 
En Europe, surtout en Allemagne, on l’admira et un poème en moyen-
haut-allemand, chanté par les étudiants, témoignait de sa renommée : 

 
Si le monde était tout à  moi, 
de la mer jusqu’au Rhin, 
je le donnerais tout 
s’il était possible que la reine d’Angleterre 
fût couchée dans mes bras77. 
 
La rébellion dura une année et la guerre avec Louis trois de plus, ce 

qui laissa Raimon de Toulouse libre de faire ce qu’il désirait. Après la 
mort d’Henri, Giraldus Cambrensis écrivit à son sujet : 

 
Dieu donna à Henri l’occasion de se mettre à l’épreuve et d’augmenter sa 

gloire dans les soucis qu’il bravait ; pourtant une fois grandis, ses fils se 
rebellaient si souvent et le roi lui-même écarta tant le cœur des grands hommes 
de son royaume, qu’il ne pouvait jamais se sentir sûr ni se reposer 
heureusement78.    

 
Le but principal de la visite à Limoges avait été de présenter 

l’Aquitaine à Richard, mais, après la mort du Jeune Roi, Henri II 
proposa à Richard de céder la souveraineté de la province ; mais 
Richard refusa de le faire, et son père autorisa Jean à envahir le 
territoire. Geoffroi ayant rejoint Jean, les frères se firent encore une 
fois la guerre. La situation semblait normale à la famille royale ; 

																																																													
78 Thomas Wright, The historical works of Giraldus Cambrensis, London, 1894.  
 
 



113 
 

 

Geoffroi, en réponse à l’évêque de Winchester qui lui demanda de se 
réconcilier avec son père, déclara : 

 
Il nous a été donné par nature, et pour ainsi dire par droit d’héritage de nos 

ancêtres, qui nous l’ont légué et inculqué, qu’aucun de nous n’aime l’autre, et 
que toujours le frère combattra le frère, et le fils le père de toutes les forces dont 
il sera capable. Ne tâchez donc pas de nous priver de nos droits héréditaires, en 
vous efforçant en vain de chasser le naturel79. 

 
Bertran de Born, une fois de plus dans les petits papiers de Richard, 

lui conseilla de résister et même de revendiquer le trône d’Angleterre, 
reprochant en même temps à Geoffroi sa mauvaise conduite. Geoffroi 
de Bretagne, quatrième fils d’Henri II, décrit comme turbulent, bien 
qu’ils eussent leurs moments d’amitié, inspira la colère de Bertran de 
Born pour deux raisons : ses visées sur les terres de Richard, et la 
façon dont il traita une dame (en lui refusant un rendez-vous). Bertran 
reprocha amèrement à Geoffroi d’avoir abandonné ses alliés 
d’Aquitaine dans la lutte précédente, et il demeura presque sans espoir 
concernant l’entreprise actuelle du comte80.  

 

Si·l coms Jaufres no s’esloigna,  

Peitau aura e Gasconha,  

si tot no·is sap dompneiar81.  

 [Si le comte Geoffroi ne tarde pas,  

il aura le Poitou et la Gascogne,  

bien qu’il ne sache pas se conduire avec les dames]. 

 

																																																													
79 Ibid. 
80 PC 80, 39 : 30-34, Seigner En Coms, a blasmar. Éd. G. Gouiran, p. 378. 
81 Ibid., v.  49-51. Éd. G. Gouiran, p. 378. 
82 PC 80, 14 : 19-24, Eu chan, que·l reys m’en a preguat. Éd. G. Gouiran, p. 220. 



114 
 

 

Henri et Geoffroi se retournèrent contre leur père, Bertran les 
rejoignit et il composa un sirventes sur l’ordre du jeune Henri. Il 
n’était pas, cependant, aveugle au traitement que ses deux fils firent 
subir au roi. 

De mo senhor lo rey annat  

conosc que an siey filh peccat  

que del sojorn d’Anglaterra  

l’an ahoras dos ans lunhat.  

Del tot lo·n tenh per enguanat,  

mai quan de Johan Ses Terra82. 

 [Je sais que contre mon seigneur, le roi aîné,  

ses fils ont  péché,  

car ils l’ont empêché depuis deux ans 

de séjourner en Angleterre. 

Je le tiens pour totalement trompé  

sauf par Jean sans Terre].     

La guerre fratricide persista pendant l’année 1184, jusqu’à ce 
qu’Henri, au désespoir, fît venir ses fils à Londres et obtînt une sorte 
de paix, par laquelle Richard obtint l’Aquitaine. Louis était 
responsable du refus des termes avantageux offerts par Henri, mais il 
était trop incompétent pour réussir la rébellion. Malgré cela, la 
distribution des richesses par le roi Henri était généreuse : le jeune 
Henri reçut une grosse somme annuelle, Richard la moitié des revenus 
du Poitou, et Geoffroi la moitié des revenus de l’héritage de 
Constance sa fiancée, avec l’espoir de tout recevoir à son mariage. 
Richard envahit la Bretagne, et Geoffroi demanda le secours de son 
beau-père, le roi français, pour s’emparer de l’Anjou. Pour le moment, 
																																																													
83 Boutière et Schutz, 1950: 51-2. 
 



115 
 

 

Henri le Jeune Roi avait fait la paix avec Richard. Bertran, 
incroyablement, s’en réjouit, car on se rappelle qu’il avait une 
affection réelle pour le jeune homme : Richard réprimait sans cesse les 
insurrections des barons d’Aquitaine, très souvent suscitées par 
Bertran de Born, mais ses actions rigoureuses firent accepter les 
traîtrises du Jeune Roi. Celui-ci complota avec Geoffroi pour attaquer 
Richard, mais le plan n’aboutit à rien avec la mort du jeune prince.  

 
e·N Bertrans li volia meills qu’a homme del mon e lo Reis Joves ad el meills 

qu’a home del mon, per que lo reis Enrics, sos paire, e·l coms Richartz, sos 
fraire, volian mal a·N Bertran83. 

[Et le seigneur Bertran l’aimait mieux que n’importe quel autre  homme, et le 
Jeune Roi l’aimait mieux que n’importe quel autre homme, de sorte que le roi 
Henri, son père, et le comte Richard son frère, voulaient du mal à Bertran]. 

 
On ne sait pas exactement où commença l’amitié du troubadour 

avec les trois princes, mais ils firent un long séjour dans son 
voisinage. Cette proximité avec le prince explique pourquoi il prit 
position contre le roi Henri, comme nous le voyons dans le sirventes. 
Les historiens relèvent aussi le charme personnel de Bertran, sa 
passion pour les activités chevaleresques, ainsi que sa réputation 
comme troubadour. 

 
D’un sirventes no·m cal far loignor ganda,  
tal talan ai qe·l dig’ e qe·l’espanda,  
car n’ai razon tant novell’ e tant granda  
del Joven Rei q’a fenit sa demanda  
sos frair Richartz, pois sos paire·l comanda ;  
tant es forsatz !84.  
 
[Il ne me convient pas de différer plus longtemps uns sirventes, 
tellement j’ai le désir de le dire et de le répandre,  
car j’ai un motif si nouveau et si grand  
au sujet du Jeune Roi qui a cessé sa demande 
sur son frère Richard, car son père l’a commandé ; 
comme il est contraint !]. 

																																																													
83 Boutière et Schutz, 1950: 51-2. 
84 PC 80, 13 : 1-6, D’un sirventes no·m cal far loignor granda. Éd. G. Gouiran, p. 
208.  



116 
 

 

 
C’est la mort inattendue de Geoffroi à Paris qui mit fin à ses 

desseins. Il mourut d’une fièvre le 18 août 1186 et fut enseveli à 
Notre-Dame. Il semble que ce comte ait souffert de la folie des 
grandeurs, se croyant plus royal que les royaux et complotant avec 
Philippe II contre son père. Bertran de Born souligna la frustration du 
comte qui détestait sa position de quatrième dans la famille.  

 
Lo coms Jaufres, cui es Bresilianda,  

volgra fos primiers natz,  

car es cortes, e fos en sa comanda  

regesmes e·l duchatz85.  

 

[Le comte Geoffroi, qui possède Brocéliande,  

voudrait être le premier-né,  

car il est courtois, et qu’il eût  en son pouvoir 

le royaume et le duché]. 

 

Bertran n’était pas le seul à commenter le manque d’égard de 
Geoffroi envers une dame. Un troubadour, Rainaut de Pons, introduisit 
le motif dans une tenso avec Geoffroi86, le sujet étant la préférence 
entre un amant qui aime sans honneur et un qui a l’honneur. Il termine 
la discussion ainsi : 

« Amics Jaufres, mal sabetz rasonar,  

																																																													
85 PC 80, 13 : 33-36, D’un sirventes no·m cal far loignor granda. Éd. G. Gouiran, 
p. 210 ; Bresilianda : Brocéliande, un bois en Bretagne, souvent cité dans les 
légendes arthuriennes, utilisé comme un nom de province. 
86 PC 414, 1, Seigner Jaufres, respondetz mi si·us platz. 
87 Ibid., éd. R. Harvey et L. Paterson, v. 61-63, p. 1124. 



117 
 

 

e sembla·m be que pauc sabetz d’amar,  

que faz d’onor e d’amor miei partia »87.  

 [Ami Geoffroi, vous raisonnez mal,  

et il me semble que vous savez peu de l’amour,  

car je me partage également entre l’honneur et l’amour]. 

Ce n’est pas la première fois qu’on a fait remarquer que le comte 
Geoffroi ne savait pas traiter courtoisement les femmes. Et pourtant il 
est toujours désigné comme courtois ; c’est ainsi que Berenguier de 
Palazol (fl. c.1160) en fit reproche aux médisants. 

Aissi finira ma chanso,  

e no vuelh pus longa sia,  

que pus greu la·n apenria  

mo senher e siey companho,  

lo coms Jaufres, que Dieus ampar :  

quar es adreitz e conoissens,  

e fai tans de ricx faitz valens, 

lauzengiers no·l pot encolpar..88.  

 [Ainsi ma chanson finira,  

et je ne veux pas qu’elle soit plus longue, 

car ils l’apprendraient plus difficilement  

mon seigneur et ses compagnons,  

le comte Geoffroi, que Dieu le protège, 

car il est adroit et plein de connaissance,  

																																																													
88 PC 47, 10 : 33-40, S’ieu sabi aver guiardo. Voir éd. M. Beretta Spampinato, p. 
141 ; Palazol est aujourd’hui Pallol, près d’Elne (Pyrénées Orientales). 



118 
 

 

et il fait tant de puissants actes vaillants  

que le médisant ne peut pas se plaindre de lui]. 

Avant 1186, Geoffroi participa dans un partimen avec Gaucelm 
Faidit sur une question d’amour, mais le dialogue du comte de 
Bretagne est en langue d’oil, car il semble qu’il ne savait pas 
composer en occitan. Il s’agit d’un débat sur le sujet suivant : faut-il 
coucher avec la dame au moment de la rencontre ou de la séparation ? 
Geoffroi choisit celle-ci, mais à la fin le poète se moque légèrement de 
lui. 

« Jauseume, vos dites folor,  

que ma razuns, per droit d’amor,  

deit plus que la vostre valeir ».  

« Senher Coms, jes non ai paor,  

que nuls om que sapcha d’amor  

aus vostra razon mantener »89. 

 [« Gaucelm, vous dites une folie,  

car, selon le droit d‘amour, 

mon opinion doit valoir plus que la vôtre ».  

« Seigneur Comte, je n’ai guère peur  

qu’aucun homme qui s’y connaisse en amour 

ose maintenir votre avis »]. 

Il semble que certains troubadours étaient tiraillés entre le service 
qu’ils devaient au seigneur et celui de leur dame. Gaucelm Faidit90 se 
servit de cette excuse à la cour de Geoffroi. 

 

E, si non fos mos seigne’·l Coms Jaufres        
																																																													
89 PC 167, 30 : 67-72, Jauseume, quel vos est semblan. Éd. J. Mouzat, p. 387.  



119 
 

 

qe·m  reten sai en son cortes païs,                     

ja, per honor ni per ben qe·m vengues  

non estera q’ieu ades no la vis ⎯  

q’en autra part mos fis cors no merceja.  

e·l Coms sap ben q’om non pot ren saber  

de fin’amor qui amador guerreja,  

ni drutz non deu ad amic dan tener :  

per q’ieu non pens q’el m’auses retener91.  

 [Et si ce n’était pas mon seigneur le Comte Geoffroi,  

qui me retient ici dans son agréable pays,  

ni pour l’honneur, ni pour le bien qui m’en adviennent,  

je ne pourrais me retenir d’aller la voir sur-le-champ,  

car mon cœur fidèle ne courtise personne d’autre.  

Et le Comte sait bien que celui qui contrarie un amoureux  

ne peut rien savoir en matière d’amour courtois,  

et un amant ne doit pas nuire à un autre amant,  

et c’est pourquoi je ne pense pas qu’il ose me retenir].    

Mais il se servit encore de ce stratagème pour éviter d’aller à la 
croisade, et, cette fois, il en attribue la responsabilité à Richard. 

 

E quar estauc, que ades no m’empenh  

ves Suria, Dieus sap perque m’ave  

que ma domna, e·l rey engles, mi te ;  

																																																													
90 Voir J. Mouzat, p. 388-389. 
91 PC 167, 40 : 37-45, Mout m’enojet ogan lo coindetz mes. Éd. J. Mouzat, p. 288. 



120 
 

 

l’us per amor, e l’autre per pauc faire  

del gran secors que m’avia en coven ...92.  

[Et puisque je demeure ici, car je ne suis pas encore  

parti pour la Syrie, Dieu sait pourquoi ceci m’arrive, 

que ma dame me retienne, et aussi le roi anglais;  

l’une par amour et l’autre pour faire peu de chose 

du grand secours qu’il m’avait promis]. 

Il ne fait aucun doute que le comte Geoffroi, possesseur d’un pays 
où il retient Gaucelm, est Geoffroi II Plantagenêt, comte de Bretagne 
de 1169 à 1186. Évidemment, Bertran oubliait facilement sa critique 
de la flatterie quand il la dispensait lui-même. On pourrait en dire 
autant de Rainault de Pons qui respectait Geoffroi plus qu’Arthur. 

Seingner Jaufres, Artus non atend eu,  

c’a tal ai dat e mon cor e ma via  

que sembla ben que il azires greu  

neguna res qe ages e·m baillia93.  

 [Seigneur Geoffroi, je n’attends pas Arthur,  

car j’ai donné mon cœur et ma vie à tel 

qui semble bien haïr gravement  

quoi que je fasse, et me  gouverne]. 

Sept mois après la mort inattendue de Geoffroi, sa veuve donna 
naissance à un fils, le 29 mars 1187, qu’elle nomma Arthur (1187-
1202) pour plaire aux Bretons et leurs légendes. On devrait ajouter 
																																																													
92 PC 167, 36 : 33-37, Mas la bella de cui mi mezeis tenh. Éd. J. Mouzat, p. 454-
455. 
93 PC 414, 1 : 41-44, Seigner Jaufre, respondetz si·us platz. Voir Fr. M. Chambers, 
“Two Troubadour Lyrics”, in Romance  Philology, 30, 1976-77, p. 134-144. 



121 
 

 

qu’Arthur est principalement un personnage vénéré par les Anglais. 
Une ville du Somerset, Glastonbury (où l’on prétend qu’il est enterré), 
est remplie de souvenirs dans les boutiques et surtout dans l’abbaye. Il 
est presque certain que le jeune Arthur fut tué par le roi Jean. Peire 
Vidal commenta cet événement soulignant la joie des Bretons.  

Despos Artus an cobrat en Bretanha  

non es razos que mais jois mi sofranha,  

quar qui vos ve ni au  

non pot esser dolens  

per negus marrimens94. 

 [Puisque les Bretons ont retrouvé Arthur,  

il n’y a pas de raison pour que la joie désormais me manque, 

car celui qui vous voit et vous entend  

ne peut souffrir d’aucun chagrin]. 

Henri II avait contraint Constance, veuve de Geoffroi, à se marier 
avec Ralph III, comte de Chester, retenant ainsi le lien entre 
l’Angleterre et la Normandie. Constance, cependant, se sépara de lui 
et régna en femme indépendante. Elle était en route pour remettre 
Arthur aux soins de son oncle Richard, quand elle fut capturée par son 
mari. Les Bretons se battirent pour la secourir, et Richard envahit la 
province pour sauver Arthur. L’événement fut commenté par Bertran 
de Born (ou peut-être son fils) dans le sirventes qu’il adressa  aux barons 
« que argens blanda ». 

Ben fe·l reis, qu’es coraios,  

car venc sai entre·ls Bretos.  

Mas cel’honors tornara a nien  

																																																													
94 PC 364, 24 : 39-43, Ges pel temps fer e brau. Éd. D’Arco Silvio Avalle, p. 248. 



122 
 

 

s’es tals la fis com fes comensamen.  

Guerra vol c’om sanc espanda ...  

Q’eu sei fraires aitals dos,  

l’us es reis, l’autre coms pros.  

Mas ges non ditz vertat aicel que men  

ni tort lauzat no son pro ni valen95.  

 [Le roi a bien agit, car il est courageux,  

en venant parmi les Bretons.  

Mais un tel honneur ne va tourner à rien  

si la fin ressemble au début. 

La guerre veut qu’on répande le sang…  

Car je connais deux frères de cette sorte, 

l’un est roi, l’autre un comte preux.   

Mais celui qui ment ne dit pas la vérité, 

et ceux qui louent le mal ne sont ni preux ni vaillants]. 

Les Angevins, surtout Henri II, s’approprièrent le légendaire Arthur, 
sans preuve qu’il ait jamais existé ; chef d’une armée à la décadence 
de l’Empire romain, il fut, au Moyen Âge, converti au christianisme et 
élevé en maître du culte de la Table Ronde. Cette même table, exposée 
à Winchester, est, en fait, un meuble d’une date beaucoup plus tardive. 
Henri prétendait au lignage d’Arthur pour neutraliser la vantardise du 
roi français dont l’ancêtre était Charlemagne. Le roi anglais s’empara 
donc de la légende à ses  propres fins ; nous avons même le Draco 
normannicus d’Étienne de Rouen, composé vers 1168 à la demande 
d’Henri II, « un poème latin dans lequel le roi correspond avec Arthur 
																																																													
95 PC 80, 18 : 13-17, 21-24, Gent part nostre reis liouranda. Éd. G. Gouiran, p. 
818-820. 



123 
 

 

qui lui accorde l’Armorique à condition qu’il devienne son vassal pour 
elle »96. Les troubadours s’empressèrent d’illustrer la légende : Rigaut 
de Barbezieux (fl. 1141-60) se sentit si ébloui par sa dame qu’il la 
compara à Perceval devant le Graal. En même temps, il présenta 
Perceval dès le premier vers : 

Atressi con Persavaus  

el temps que vivia,  

que s’esbait d’esgardar  

tant qu’anc non saup demandar  

de que servia  

la lansa ni·l Grazaus,  

et eu sui atretaus,  

Miels de Dompna, quan vei vostre cors gen,  

qu’eissamen 

m’oblit quan vos remir 

e·us cug preiar, e non fatz, mas consir97. 

 [Tout comme Perceval,  

au temps où il vivait, 

qui se perdit dans sa contemplation 

tant qu’il ne sut demander   

à quoi servaient,  

la lance et le Graal, 

je suis comme lui,  

																																																													
96 Cité par Aurell, 2001 : 50. 
97 PC 421, 3 : 1-10, Atressi con Persavaus. Éd. Martín de Riquer, Los trovadores, t. 
I, p. 293-294. 



124 
 

 

ô Meilleure Dame, quand je vois votre noble personne,  

car également  

je m’oublie quand je vous contemple   

et je pense vous prier, et je ne  le fais pas, mais je médite]. 

Mais un culte a besoin d’un lieu de pèlerinage : la tombe d’Arthur. Où se 
trouvait-elle ? On a choisi l’abbaye de Glastonbury, dans le Somerset, le 
plus grand et le plus riche monastère d’Angleterre. Giraud de Barri 
décrivit en détail les « restes » d’Arthur dans son Instruction du Prince 
(avant 1192), et dans le Miroir de l’Église (vers 1217). C’est là, dit-on, 
que vint Joseph d’Arimathie, peut-être avec Jésus lui-même, et là où il 
planta son bâton poussa tout un buisson qu’on montre encore 
aujourd’hui aux visiteurs. La découverte fut encouragée par Henri II qui 
prétendit qu’un chanteur breton d’histoire avait prédit qu’on trouverait le 
corps « enfoui à seize pieds au moins dans un chêne évidé »98. Ce mythe 
fut cru par trop de gens : les troubadours furent certainement fascinés par 
l’histoire, et il y a pléthore de références aux chevaliers de la Table 
Ronde, surtout à Gauvain, dont le nom apparaît 83 fois dans leurs 
poésies99. Aujourd’hui cette petite région s’appelle l’Île d’Avalon, car 
elle était originellement entourée de marécages, et l’on prétend qu’elle 
est le centre des mystères. 

Malgré son décès, Geoffroi s’offrit une modeste immortalité grâce à 
son fils posthume Arthur, dont la naissance encouragea Peire Vidal à 
exprimer son bonheur pour les Bretons, bien qu’il parût cynique quant 
à la légende.  

E cel que long’atendensa  

blasma, fai gran falhizo ;  

qu’er an Artus li Breto,  

on avian lor plevensa99. 

																																																													
98 Aurell, 2003 : 26. 
99 PC 364, 37 : 46-49, Pos tornatz sui en Proensa. Éd. D’Arco Silvio Avalle, p. 
367.  



125 
 

 

 

[Et celui qui blâme la longue attente  

fait une grande erreur,  

car maintenant les Bretons ont Arthur 

en qui ils  avaient mis leur confiance]. 

Henri II avait promu le culte d’Arthur100 ; or, s’il avait décidé que 
son petit-fils de Bretagne devrait s’appeler Henri, les Bretons avaient 
leur propre idée et, consultés par la duchesse Constance, qui lançait un 
défi au roi d’Angleterre, ils choisirent Arthur par acclamation. Les 
rapports entre la couronne et les nobles bretons ne s’amélioraient pas, 
surtout quand Richard Cœur de Lion attaqua et saccagea la Bretagne 
en 1186 et emprisonna la duchesse avec son fils. Entre-temps, le roi 
Henri rencontra des difficultés partout, et même très proches, avec sa 
femme, qu’il emprisonna pendant de longues années. On a suggéré 
que, ayant dépassé l’âge de la maternité, elle interdit à son mari 
d’avoir des enfants avec d’autres femmes. D’ailleurs le roi français 
avait envie de regagner ses terres, et Aliénor fut facilement persuadée 
de provoquer quelques conflits pour son mari. Roger of Wendover 
constata : 

 
Eodem tempore, rege Anglorum moram faciente un Hibernia, Hugo de St 

Maure (Sancta-Maura) et Radulphus de Faie, avunculus Alienor reginæ, 
consilius ipsius, ut dicitur, regis Henrici junioris animum cœperunt avertere a 
patre suo, asserentes, incongruum videri regem quemlibet esse et dominationem 
in regno debitam non habere…101. 

 
[En ce temps, pendant que le roi des Anglais faisait un séjour en Irlande, 

Hugo de St-Maur et Radolphe de Faie, l’oncle de la reine Aliénor, sur la 
recommandation de celui-ci, selon ce qui est dit, affirmant que le Jeune Roi 
Henri songeait à se retourner contre son père, qu’il semble être inapte à être roi 
ni à avoir la souveraineté du règne…]. 

 
																																																																																																																																																																																														
100 Poole, 1954 : 254-256. 
101 Chronica II : 46. 

 
 



126 
 

 

La phrase révélatrice ut dicitur, phrase que cet historien n’hésita pas 
à employer, montre ou son cynisme ou ses réticences en ce qui 
concerne la vérité de ses renseignements. Quant à Aliénor, elle en 
savait trop pour s’engager, malgré les efforts du roi français pour 
susciter sa jalousie. La séparation était douteuse, mais cela ne 
l’empêcha pas de pousser ses fils à se révolter contre leur père. La 
fausse opinion selon laquelle Henri fit germer le doute dans la tête des 
frères fut le travail de Giraldus Cambrensis. 

En 1173, les actions d’Aliénor se bornaient aux conseils qu’elle 
donna à Richard et à Geoffroi de suivre l’exemple de leur frère Henri, 
plutôt que de soutenir son mari qu’elle avait déjà abandonné. On se 
souvient que, trois ans auparavant, le roi, se croyant au seuil de la 
mort, avait fait couronner son fils homonyme et créé des titres pour les 
autres. Même Jean, âgé de trois ans, devint le comte de Mortagne. 
Mais le roi se rétablit et les frères durent attendre. Philippe, beau-père 
du Jeune Roi, l’encouragea à revendiquer ses titres et, à la fin, le père 
et le fils ne communiquèrent point : « Et jam animum suum a 
voluntate ipsius ita decinaverat, ut nihil cum eo pacifice loqui 
potuisset ». Les frères luttèrent ou l’un contre l’autre ou contre leur 
père : « An unnatural sentiment seemed their only bond of union » [un 
sentiment dénaturé semblait leur seul lien d’union]100. Certains 
Français s’empressèrent de dire qu’Henri recevait sa punition pour la 
mort de Becket, mais l’Église la lui avait pardonnée au temps de sa 
pénitence, en 1174. D’un autre côté, les excès du jeune Henri lui 
valurent une fièvre accompagnée d’une ulcération des intestins, et il 
mourut à l’âge de 28 ans dans la villa Mantel, près de Limoges, le 11 
juin 1183. Il convoqua à son chevet les prélats et d’autres religieux de 
sa cour et fit sa confession d’abord en privé, puis en public, et reçut 
l’absolution. Sous les auspices de William Marshal (1147-1219), il 
envoya, sa croix à Jérusalem. Ensuite il fit son mea culpa en public, 
noua une corde à son cou et fit placer son corps sur un lit de cendres. 
Le jeune Henri avait exprimé le souhait de voir son père, mais celui-ci 
le jugea fort mal à propos et lui envoya une bague. Quand le roi reçut 
la nouvelle de la mort de son fils, il fut bouleversé. Il s’évanouit trois 
fois et ses jambes se dérobèrent, marque d’une lamentation excessive. 
Hovenden rapporte la vérité quand il écrivit « gaudent omnes, cuncti 
																																																													
102 Inferno, I, 300 : 136-138. 



127 
 

 

lætantur, solus pater plangit filium » [tous se réjouissent, une 
allégresse universelle, seul le père pleura son fils.]  Bertran de Born 
avait poussé le jeune homme à la rébellion, et c’est Dante (Enfer, 
canto 28) qui mit ces mots dans sa bouche : 

 
Io feci’l padre e’l figlio in se rebelli : 
Achitofel non fe’piu d’Absalone 
e di David coi malvagi pungelli102. 
 
[J’ai fait se révolter un père et son fils l’un contre l’autre ;  
Achitophel ne fit pas pire quand il encouragea Absalom  
contre le roi David avec son méchant complot].  
Les mêmes intentions se trouvent dans une des vidas occitanes : 
 
Seingner era totas ves quan se volia del rei Enric e del fils de lui, mas totz 

temps volia que ill aguessen guerra ensemble, lo paire e·l fils e·l fraire, l’uns 
com l’autre. Bertran de Born fetz mesclar lo paire e·l filh d’Englaterra. E toz 
temps volc que lo reis de Fransa e·l reis d’Englaterra aguessen guerra ensems103.  

 
[Toutes les fois qu’il le voulait, il était maître du roi Henri et de son fils, mais 

toujours il voulait que le père et le fils se fissent la guerre. Bertran de Born fit 
brouiller le père et le fils d’Angleterre. Et il voulait toujours que les rois de 
France et d’Angleterre se fissent la guerre]. 

 
Dante connaissait bien l’œuvre de Bertran et il cite son sirventes-canson 
No puosc mudar un chantar non esparja (PC 80, 29) dans son De 
vulgari eloquentia, là où il traite des troubadours qui chantaient la 
guerre. Ce sirventes est adressé à Philippe de France, le poète se 
plaignant des injustices et des déshonneurs que le roi lui avait fait subir. 
Bien que Philippe ne voulût pas faire la guerre, Richard, voyant la 
faiblesse du roi, avait d’autres idées, mettant à sac des châteaux, bourgs 
et villes, tuant et emprisonnant des hommes, ce qui plut aux barons qui 
ressentaient de l’aversion pour la paix, Bertran à leur tête. Henri II avait 
réuni un grand trésor dans le château de Chinon (Indre-et-Loire).  
Richard s’était emparé de Cahors et de Carjac (Lot), et Philippe les 
réclamait. Bertran composa alors ce poème où il reconnaît la difficulté à 
																																																													
 
103 Boutière et Schutz, 1950 : 65. 



128 
 

 

manier les rimes en omba, om, esta (qu’ieu no trop aisi “omba” ni 
“om” ni “esta”). Ce sirventes nous en dit autant du caractère du poète 
que des antagonismes princiers. 

 
Non puosc mudar mon chantar non esparga,  
pois N’Oc-e-Non a mes fuoc e traich sanc,  
car grans gerra fai d’escars seignor larc,  
per qe·m plai be dels reis auzir la bomba,  
qe n’aion ops paisson, cordas e pom,  
e·n sion trap tendut per fors jazer,  
e·nz encontrem a miliers et a cens,  
si c’apres nos en chant hom de la gesta.  
 
[Je ne peux m’empêcher de répandre une chanson, 
puisque Oui-et-Non a mis le feu et versé le sang, 
car la grande guerre rend généreux le seigneur avare, 
de sorte qu’il me plaît d’entendre la pompe des rois, 
et qu’ils aient besoin de palissades, de cordes et de pommeaux  
et que soient dressées les tentes pour se reposer dehors, 
et que nous nous retrouvions des milliers et des cents, 
de sorte qu’après nous on en chante l’exploit]. 
 
Anta l’adutz e de pretz lo descarga  
gerra cellui cui om no·n troba franc,  
per q’eu no cuich lais Caortz ni Carjac  
mos Oc-e-Non, pois tan sap de trastomba.  
Si·l reis li da lo thesaur de Chinom,  
de guerr’a cor, et aura·n pois poder.  
Tant l’es trebailhs e messios plazens  
que los amics e·ls enemics tempesta104.  
 
[La guerre apporte la honte et la perte de tout mérite 
à celui qu’on ne trouve pas hardi,  
C’est pourquoi je ne crois pas que mon Oui-et-Non abandonne 
Cahors ni Carjac, puisqu’il sait si bien jongler.  
Si le roi lui donne le trésor de Chinon,  
il a le cœur à la guerre et en aura alors le pouvoir.  
Il aime tant les efforts et les dépenses  
qu’il ruine autant ses amis que ses ennemis]. 

																																																													
104 PC 80, 29 : 1-8 et 25-32, Non puosc mudar mon chantar non esparga. Éd. G. 
Gouiran, p. 576 et 578. 



129 
 

 

 
Bertran composa un planh sur la mort du Jeune Roi Henri, qui est 

cité comme une des plaintes les plus sincères et la plus déchirante de 
la période des troubadours. Ce planh est d’une perfection formelle 
incomparable, avec son allure lente, son rythme entrecoupé comme 
par les accents d’un glas, le redoublement de ses rimes, et l’éclat des 
dernières mesures de chaque strophe en or (ol) et ira qui mêlent à un 
écho de dies iræ l’éclat sonore des trompettes d’un cortège funèbre. Il 
est certain que son amitié aura inspiré Bertran, mais, sachant son 
caractère sans-cœur, il est difficile d’y croire. D’ailleurs, il écrivait 
selon la tradition de la deploratio : 

 
Si tuit li dol e·lh plor e·lh marrimen  
e las dolors e·lh dan e·lh chaitivier  
que om anc auzis en este segle dolen  
fossen ensems, semblaran tot leugier   
contra la mort del Jove Rei engles,  
don rema Pretz e Jovens doloros  
e·l mons oscurs e teintz e tenebros   
sems de tot joi, ples de tristor e d’ira105.    
 
[Si tout le chagrin, les larmes, l’affliction,  
les douleurs, pertes et misères 
qu’on entendit jamais dans ce monde de malheur 
étaient réunis, ils sembleraient tout légers  
comparés à la mort du Jeune Roi anglais,  
dont Prix et Jeunesse restent douloureux,  
et le monde sombre, obscurci et ténébreux, 
privé de toute joie, plein de tristesse et de chagrin]. 
 
Il termine son planh dans un registre religieux, souhaitant à Henri 

un accueil miséricordieux au Paradis. 
 
Celui cui plac pel nostre marrimen  
venir el mon nos traire d’encombrier  
e receup mort a nostre salvamen,  
com a senhor umil e drechurier  
clamen merce, qu’al Jove Rei engles  
perdo, si·lh platz, si com es vers perdos,  

																																																													
105 PC 80, 41 : 1-8, Si tuit li dol lh plor e lh marrimen. Éd. G. Gouiran, p. 260. 



130 
 

 

e·l fassa estar ab onratz companhos  
lai on anc dol non ac ni mal ni ira106.  
 
[Celui à qui il plut, à cause de notre tourment,  
de venir au monde nous tirer du malheur 
et reçut la mort pour notre salut, 
comme à un seigneur humble et juste  
on demande grâce, afin qu’il pardonne au jeune Roi anglais, 
s’il lui plaît, puisqu’il est vrai pardon, 
et qu’il le fasse demeurer avec des compagnons honorés 
là où il n’y a ni douleur ni mal, ni chagrin]. 
 
 

Richard I Cœur de Lion 
 
Il y avait trois Richard en un : le jeune Richard, toujours rebelle à 

son père, le Richard qui menait ses batailles avec le roi de France, et le 
Richard héros des croisades. Durant ces trois périodes, il se fit la 
réputation qui lui valut son sobriquet. Si Richard était un explosif, 
c’est Bertran de Born qui, très souvent était son détonateur. Quelques 
trente et un ans après sa mort, le troubadour Bertran d’Alamanon (fl. 
1229-66), exprimant sa colère et sa déception envers d’autres 
seigneurs, surtout envers Raimon Béranger IV de Provence et Raimon 
VII comte de Toulouse, cita Richard comme étant le modèle du 
valeureux guerrier. 

 
Aissi cum selh que a cor e talen  
de far los faitz que·l reis Richartz fazia107.  
 
[Comme celui qui a le courage et le désir  
d’accomplir les exploits du roi Richard].  
 
Sa lutte constante contre Philippe de France entraîna pour Richard 

des dépenses financières et humaines, ce qui suscita bien des plaintes 
à son sujet. Le troubadour Pons de Capduelh (1180-c.1228, né à Saint-

																																																													
106 Ibid. : 33-40. Éd. G. Gouiran, p. 262. 
107 PC 76, 22 : 31-32, Un sirventes farai ses alegratge. Éd. J.-J. Salverda de Grave, 
p. 3. 



131 
 

 

Julien-Chapteuil, près du Puy), à la différence de Bertran, parlait en 
faveur du peuple. 

 
Ben volgra que·l reis dels Frances  
e·l rei engles fezesson patz,  
et aquel fora plus honratz  
per Dieu, que primiers la volgues108.   
 
[Je voudrais bien que le roi des Français  
et le roi anglais fissent la paix,  
et celui qui la voudrait le premier 
serait plus honoré par Dieu].  
 
Après son emprisonnement, cependant, Richard n’était pas disposé 

à aider les croisés et, après quelques mois, Saladin mourut. Enfin, 
après la défaite d’Alarcos, Alphonse trouva impossible de tenir la 
promesse faite au roi. Gavaudan (fl. 1195-1211) demanda aux autres 
protagonistes de venir au secours de l’Espagne, mais personne ne vint. 

 
Emperaire, vos o aujatz,  
e·l reys de Frans’e sos cozis,  
e·l reis engles, coms peitavis,  
qu’al rey d’Espanha seccoratz109.  
 
[Ô Empereur, écoutez-le,  
et vous roi de France et ses cousins, 
et le roi d’Angleterre, comte de Poitiers              
venez au secours du roi d’Espagne].     
 
La bataille d’Alarcos eut lieu le 19 juin 1195, et Alphonse VIII de 

Castille avait promis d’aider Richard contre Philippe Auguste ; mais il 
était à court de mercenaires et Richard promit de les payer. Bertran de 
Born écrivit que, si les rois étaient vaillants et poussés à l’action, le 
champ serait parsemé de morceaux d’armures et d’hommes. Il 
exprima ainsi son avis sur Richard : 

 
																																																													
108 PC 375, 8 : 49-52, En honor del pair’ en cui es. Voir éd. M. von Napolski, p. 90. 
109 PC 174, 10 : 28-31, Senhors, per los nostres peccatz. Éd. M. de Riquer, Los 
trovadores, p. 1051. 



132 
 

 

Richartz metra a mueis et a sestiers  
aur et argen, e ten s’a benenansa  
metr’e donar, e non vol sa fianza,  
anz vol gerra mais qe qaill’esparviers110. 
 
[Richard dépensera l’or et l’argent par muids  
et par setiers, et s’en fait un plaisir de dépenser  
et de donner, et ne veut pas de traité,  
mais il veut bien plus la guerre que l’épervier ne veut la caille].  
 
Le scribe de la razo Q attire notre attention sur la composition des 

deux armées, soulignant la popularité de Richard qui savait faire venir 
un large choix de soldats, même s’il fallait leur offrir les fonds.  

Malgré les promesses faites au roi français, les Champenois 
refusèrent de combattre.  

 
Lo reis de Fransa si avia ab se Frances et Bergoignos e Campanes e Flamencs 

e cels de Berrion ; e·l reis Richartz avia ab se Engles e Normanz e Bretons e 
Peitaus e cels d’Anjeu e de Torrena e dal Maine et de Santonge e de Lemozin. 
Et era sobre la riba d’un flum que a nom Saura, lo quals passa al pe de Niort... .  

Mas arcivesque et evesque et abat et home d’orde, que cercavan patz, eran en 
miech, que defendian que la batailla no era111.  

 
[Le roi de France avait avec lui Français et Bourguignons et Champenois et 

Flamands et ceux du Berry ; et Richard avait de son côté Anglais et Normands et 
Bretons et Poitevins, et ceux d’Anjou, de Touraine et du Maine, et de Saintonge 
et du Limousin. Et c’était sur la rive d’un fleuve qui s’appelle la Sèvre, qui passe 
au pied de Niort… . 

 Mais archevêques et évêques et abbés et moines, qui cherchaient la paix, 
étaient au milieu et interdisaient la bataille]. 

 
À cause de sa domination sur la scène politique, on oublie que 

Richard n’était que le troisième fils d’Henri II et d’Aliénor 
d’Aquitaine. Né à Oxford en 1157, il mourut en 1199, ayant été roi 
d’Angleterre depuis 1189. Fiancé à l’âge de trois ans à Alix, fille de 

																																																													
110 PC 80, 25 : 5-8, Miez sirventes vueilh far dels reis amdos. Éd. G. Gouiran, p. 
652. 
111 PC 80, 31 : 3-9 et 12-15, En lo temps et en la sazon que lo reis Richartz. Éd. G. 
Gouiran, razo, p. 594-595. 



133 
 

 

Louis VII, il rompit sans scrupule cet arrangement, car en mai 1191 il 
épousa Bérengère de Navarre à Limassol (Chypre). Ce mariage ne 
donna pas d’enfants, bien que Richard eût un fils naturel, Philippe de 
Cognac. On a voulu qualifier Richard d’homosexuel, et il fut censé 
avoir des relations avec Saladin, mais les recherches modernes ne le 
justifient pas. Il rendit visite à Philippe Auguste. Chaque jour lui et le 
roi mangèrent à la même table et au même plat ; la nuit, ils partagèrent 
une chambre. Pour un guerrier, une croisade valait mieux qu’un 
pèlerinage sans armes.  

Pons de Capdeuil (1190-1237) écrivit trois sirventes de croisade ; 
approuvant les trois rois européens en route pour Bethléem, il écrivit 
que le désir du roi Richard était d’éviter les feux de l’Enfer par des 
actes physiques. En ceci il réunit les arguments des prêcheurs : il faut 
suivre l’étoile comme les mages, celui qui prend la croix se fait 
pardonner ses péchés, et ceux pour qui il est impossible d’y participer 
devraient financer ceux qui partent.  

 
Ar nos sia capdels e garentia  
cel qui guidet tres reis en Betleen  
qu’e sa merce nos a mostrat tal via  
per qe·il pejor vendran a salvamen,  
qui lo segran de bon cor leialmen.  
E qui per terra ni per manentia  
remandra chai, molt fara grant folia ... . 
 
[Que celui qui guida trois rois à Bethléem  
soit pour nous maintenant notre chef et notre protection,  
car, dans sa miséricorde, il nous a montré une voie telle  
que les pires hommes seront sauvés 
s’ils le suivent loyalement et de bon cœur.  
Et celui qui, à cause de ses terres et de ses richesses,  
restera ici fera une très grande folie... . 
 
Jamais no·s gab negus bars qe pro sia,  
s’ar no socor la crotz e·l monumen,  
c’ab gent garnir, ab pretz, ab cortezia  
et ab tot cho q’es bel et avinen  
podem aver honor e jauzimen  
en Paradis ; gardaz dunc que querria 
plus coms ni reis, s’ab honraz faiz podia  
fogir Enfern e·l putnais fuoc arden  



134 
 

 

on maint chaitiu viuran toztemps dolen.  
toz hom, cui fai veleis’o malautia ...  
remaner chai, deu donar son argen   
a cels q’iran...112.  
 
[Que jamais nul baron, qui a du mérite, ne se vante  
s’il n’aide pas maintenant la croix et le Sépulcre,  
car avec de riches armes, avec prouesse, avec courtoisie  
et avec toute chose qui est belle et agréable,  
nous pouvons avoir honneur et joie  
au Paradis ; considérez donc ce que voudrait 
de plus comte ou roi, si grâce à des faits honorables 
il pouvait éviter l’Enfer et le puant feu brûlant 
où maint malheureux vivra toujours dans la souffrance. 
Tout homme que la vieillesse ou la maladie 
retient ici doit donner son argent à ceux  
qui y iront…]. 
 

Bertran de Born entre encore en scène 
 

Ce troubadour traversa l’histoire des Angevins comme un mauvais 
esprit. Il est juste de dire que, sans Dante, il serait resté un baron 
ordinaire qui aimait poétiser ; mais le poète italien le plaça décapité au 
cercle le plus bas de l’Enfer, là où se trouvent les semeurs de discorde, 
dont les corps sont mutilés par des plaies aussi hideuses que celles 
qu’ils avaient infligées à la société. Cette place peu enviable est due 
aux troubles qu’il causa, entre autres, à la famille royale d’Angleterre : 
« Parce que j’ai séparé des personnes aussi unies par le sang, je porte 
mon cerveau séparé, hélas ! de son principe qui est dans ce tronc. 
Ainsi s’observe en moi le talion »113.  

Du point de vue littéraire, cependant, son nom est toujours associé 
au sirventes, et sa carrière préservée par dix-neuf razos.  

 
Though Bertran did not probably invent the term, the treatises written in the 

fourteenth century define the sirventes in terms of the style developed by him : a 
song built on the existing melody and form of a canso, addressing political 

																																																													
112 PC 375, 2 : 1-48, Ar no sia capdels e garentia. Voir éd. J. Perrel, p. 151-153. 
113 L’inferno, XXVIII : 302, 139-142. 



135 
 

 

events and powerful figures directly, as if composed by a sirven, a paid soldier, 
and invariably partisan114. 

 
[Bien que Bertran n’inventât probablement pas le terme, les traités écrits au 

quatorzième siècle définissent le sirventes en fonction du style qu’il a 
développé : une chanson bâtie sur l’air et la forme existant d’une canso, 
abordant des événements politiques et des figures puissantes, comme si elle était 
composée par un sirven, un soldat à gages, et invariablement partisan]. 

 
La domination des Angevins en Provence, résultat de la politique 

matrimoniale de Blanche de Castille, acceptée par les nobles mais 
moins par les communes, suscita la colère de plusieurs autres 
troubadors, comme Guilhem de Montanhagol et Aimeric de 
Peguilhan. Il est peu probable que leurs reproches aient eu quelque 
influence sur les décisions royales ! 

Né dans l’évêché du Périgord, Bertran tenait le château d’Hautefort 
(Autafort). Ce château joua un rôle important dans les rapports entre le 
troubadour et Richard. Aujourd’hui, il est en ruines, mais on a bâti une 
nouvelle forteresse restaurée. Elle se trouve à environ 11 km. au sud-
ouest de Born, chef-lieu du canton et de l’arrondissement de 
Périgueux. Son problème venait du fait qu’Autafort était une co-
seigneurie en partage avec ses frères Constantin et Itier, le droit 
d’aînesse n’existant pas dans la majeure partie du Midi, les maisons 
princières mises à part. Il n’y a pas de documents sur leur querelle qui 
visait à déterminer qui était le plus fort. Richard assiégea la forteresse 
pendant une semaine et la restitua à Constantin. Bon simulateur, 
Bertran reçut le pardon de Richard qui le renvoya à son père, qui mit 
en doute la sincérité de son récit. Le poète répliqua que c’était vrai 
parce qu’il avait perdu le savoir, le sens et la connaissance à la mort 
du jeune Henri. Le roi fut si ému qu’il se pâma de douleur et restitua 
le tout à Bertran. Puis il mit sa décision par écrit. Quand Constantin 
réclama son bien auprès d’Henri, son frère lui montra la décision du 
roi, qui lui-même en rit. Il termina ses jours peu avant 1215 dans 
l’abbaye de Dalon, près de sa propriété. 

Bertran vivait dans une idéologie guerrière : le baron qui n’aimait 
pas la bataille était déloyal à la classe seigneuriale. Son éloge du 

																																																													
114 Léglu dans Gaunt et Kay, 1999, 55.  



136 
 

 

combat révèle son obsession de la guerre mais avec un zeste d’amour : 
« Oui - dit-il - j’aime le gai temps de Pâques, quand les feuilles 
paraissent, et que les oiseaux chantent (tradition poétique), mais... ». 

 
Et ai grand alegratge,  
qan vei per campaignas rengatz  
cavalliers e cavals armatz.  
E platz mi qan li corredor  
fant las gens e l’aver fugir,  
e platz me qan vei apres lor  
granren d’armatz corren venir,  
e platz m’e mon coratge  
qan vei fortz chastels assetgatz 
e·ls barris rotz et esfondratz. 
………………………….. 
Et atressi·m platz de seignor  
quand es primiers a l’envazir  
en caval, armatz, ses temor,  
c’aissi fai los sieus enardir  
ab valen vassalatge115.  
 
[Et j’ai grande joie  
quand je vois rangés par la campagne 
les chevaliers et les chevaux armés. 
Et il me plaît quand les coureurs  
font fuir les gens et le bétail, 
et il me plaît quand je vois leur courir sus 
nombre d’hommes armés, 
et il me plaît dans mon cœur  
quand je vois des châteaux forts assiégés 
et les  remparts rompus et effondrés. 
………………………….. 
Et me plaît également le seigneur  
quand il est le premier à attaquer  
à cheval, armé, sans peur,    
car ainsi il fait enhardir ses hommes 
 avec une vaillante bravoure]. 
 

																																																													
115 PC 80, 8a : 8-17, 21-25, Be·m plai lo gais temps de pascor. Éd. G. Gouiran, p. 
732. 



137 
 

 

La hardiesse du seigneur qui est le premier à l’assaut est clairement 
une référence à Richard, bien connu pour être à l’avant-garde des 
attaques. Il loue la panoplie des couleurs, les morts et les blessés, 
décrivant un siège du début jusqu’à la fin ; puis il en vient à son but : 
susciter l’action de Richard. Il adresse ses reproches aux barons qui 
évitent le combat : 

 
Baron , metetz en gatge  
castels e vilas e ciutatz  
enans c’usqecs no·us gerreiatz. 
 
[Barons, mettez en gage  
châteaux, villes et cités 
plutôt que de ne pas vous faire la guerre. 
 
Papiol, d’agradatge  
ad Oc-e-No t’en vai viatz,  
dig as li qe trop estan en patz116. 
 
Papiol, va, promptement,  
de très bon gré à Oui-et-Non, 
dis-lui qu’ils restent trop longtemps en paix]. 
 
Luttant toujours pour assouvir ses vengeances personnelles contre 

ses voisins comme les comtes de Périgord et de Limoges, son frère 
Constantin et, souvent, contre Richard alors comte de Poitiers, il ne 
rêvait que de bataille et n’était pas le seul chevalier à chercher 
l’aventure et l’argent. Dans ses querelles avec les comtes, il décrit son 
activité, mais s’apitoie aussi sur lui-même. 

 
Tot jorn contendi e·m baraill,  
escrim e·m defen e·m coraill  
c’om me fond ma terra e m’art  
e·m fai de mos arbres issart  
e mescla·l gran am la pailla, 
e non a volpill ni coart 
enemic que no m’assailla117. 

																																																													
116 PC 80, 8a : 61-63, 80-82, Be·m plai lo gais temps de pascor. Ed. G. Gouiran, p. 
734 et 743. 
117 PC 80, 44 : 8-14, Un sirventes on motz non faill. Éd. G. Gouiran, p. 302. 



138 
 

 

 
[Chaque jour je lutte et je me bats,  
je me querelle et me défends et je m’inquiète  
qu’on me ruine ma terre et la brûle 
et qu’on fasse de mes arbres une friche, 
et qu’on mêle le grain avec la paille, 
et il n’est ni lâche ni couard  
ennemi qui ne m’assaille]. 
 
Dans un autre éloge de la guerre, Bertran se montre assoiffé de sang 

dans ce qu’il appela « miez-sirventes » (demi-sirventes) adressé à 
Richard et à Alphonse de Castille. 

S’amdui li rei son prou ni coraios,  
en brieu veirem camps joncatz de qartiers  
d’elms e d’escutz e de branz e d’arços  
e de fendutz per bustz tro als braiers ;  
es arage veirem anar destriers  
e per costatz e per peich mainta lanza  
e gaug e plor e dol e alegrança : 
lo perdr’er granz e·l gasainhz  er sobriers118.  
 
[Si les deux rois sont preux et courageux,  
nous verrons bientôt les champs jonchés de morceaux 
de heaumes, de boucliers, d’épées et d’arçons, 
 d’hommes le buste fendu jusqu’aux cuisses ;  
nous verrons errer les chevaux,  
et maintes lances transperçant côtés et poitrines,  
et joie et pleurs et deuil et  allégresse ; 
la perte sera grande, mais le gain encore plus grand].  
 
Un autre aspect du caractère de Bertran était son attachement à 

l’argent. Il me semble qu’après avoir fait la paix avec Richard, il l’a 
considéré comme une possible vache à lait. On le voit à ses allusions 
fréquentes aux esterlins (sterling), ou, par exemple, lorsqu’il critique 
les barons qui essayèrent de s’approprier ses terres pendant son 
emprisonnement, même s’il nie son intérêt pour l’argent. 

 
No·m platz compaigna de basclos  

																																																													
118 PC 80, 25 : 9-16, Miez sirventes vueilh far dels reis amdos. Éd. G. Gouiran, p. 
652. 



139 
 

 

ni de las putanas venaus ;  
sacs d’esterlis e de moutos  
m’es laitz, qand son vengut de fraus119.  
 
[La compagnie des vauriens ne me plaît pas, 
ni celle des prostituées ;  
des sacs de sterling et de moutons  
me sont désagréables quand ils sont frauduleux]. 
 
Pourtant, comment oublier que les troubadours chantaient 

principalement l’amour ? Selon la razo de PC 80, 12, l’objet de son 
affection était une certaine Maenz de Montagnac, femme du seigneur 
Talairan, frère du comte de Périgord, et sœur de Marie de Ventadour 
et d’Élis de Montfort. Cependant, il la quitta pour une autre dame, 
Guiscarda, femme du vicomte de Comborn. Accusé d’être inconstant 
quand il présenta ses respects à dame Thibors, il promit d’être fidèle, 
mais elle répondit qu’elle le recevrait pour cavalier et servidor 
seulement s’il ne pouvait se réconcilier avec Maenz. Cette dernière lui 
donna la permission de courtiser l’autre. Tous les maris de ces dames 
avaient été parmi les ennemis de Richard, qui les avait dépossédés. 
Bertran écrivit un sirventes pour les assurer de son soutien. 

Richard avait été investi duc d’Aquitaine en 1172 ; il s’associa à ses 
frères, le jeune roi Henri et Geoffroi, dans la révolte contre leur père 
en 1173-1174, lié pour un temps au roi français. Mais, en 1183, il 
combattit ses frères quand ils soutinrent une insurrection en Aquitaine. 
Quand le Jeune Roi mourut à l’improviste en 1183, Richard devint 
l’héritier désigné au trône anglais. Henri demanda que Richard cédât 
sa province à son frère cadet, Jean sans Terre. Naturellement il refusa. 
Son projet était de rendre l’Aquitaine à sa mère. Il soupçonna un 
complot pour le déshériter et se joignit à Philippe. Ils infligèrent une 
défaite à Henri peu avant la mort de celui-ci. 

Quand Cœur de Lion monta sur le trône, il fut contraint de revenir 
en Angleterre, seulement pendant six mois. Il apprécia la pompe et la 
cérémonie du couronnement, mais il resta surtout pour chercher de 
l’argent pour son expédition outre-mer. Son caractère incertain 
inspirait de la peur à ses contemporains, non seulement à cause de ses 

																																																													
119 PC 80, 5 : 25-28, Ar ven la coindeta sazos. Éd. G. Gouiran, p. 714. 



140 
 

 

vaillants efforts sur le champ de bataille, mais aussi à cause de ses 
rages violentes. Malgré cela, il était cultivé et nous avons des 
exemples de son art troubaresque, poèmes qu’il composa ou en prison 
ou avec le trouvère Blondel de Nesle. C’est cette collaboration qui, 
sans doute, donna lieu à la légende selon laquelle Blondel voyagea de 
château en château, chantant une de leurs chansons sous les remparts 
jusqu’à entendre la voix de son maître. Belle histoire, mais dépourvue 
de preuve, surtout parce que l’Empereur demanda ouvertement sa 
rançon. Richard fut, en effet, découvert par deux émissaires anglais. 
Dans sa forme originale, l’historiette fut chantée par un trouvère de 
Reims dans la seconde moitié du XIXe siècle. 

Sa carrière de croisé débuta en 1187, quand il fit le vœu d’aller en 
Terre sainte. Il se rendit outre-mer pour la troisième croisade avec 
Philippe, conquérant Chypre en route. II fut en grande partie 
responsable de la prise d’Acre avec l’aide de Philippe, mais le 
Français rentra en France pour comploter avec Jean. Le poète raconte 
la bravoure de Saladin qui s’approchait de l’armée des croisés. 

 
E lo reis d’Anglaterra, qu’es ples d’alegretatz,  
es ins el seti d’Acra bonament repairatz  
e per totas las tendas es lo jois redoblatz.  
E lo reis Saladis s’es tant appropriatz  
c’as un trait de balesta s’es de lor aizinatz,  
que las gaitas entendo lo parlar e·l solatz.  
Ez a l’albor del dia ajostec lo barnatz  
de Fransa e d’Anglaterra e dels autres regnatz  
cadaus e son cor s’es fort meravilhatz,  
can lo rei Saladi se conogon de latz120.  
 
[Le roi d’Angleterre, qui est plein d’allégresse, 
est heureusement arrivé au siège d’Acre  
et la joie a redoublé parmi toutes les tentes.  
Et le roi Saladin s’est tant avancé  
qu’il s’est approché d’eux à la distance d’un carreau d’arbalète  
et que ses sentinelles entendirent leur entretien et leur conversation. 
C’est à l’aube que s’assembla la noblesse 
de France et d’Angleterre et des autres royaumes,      

																																																													
120 CCA 204 : 88-92, Chanson de la Croisade albigeoise. Voir éd. Éd. Martin-
Chabot, Livre de Poche, Lettres Gothiques, 1982, XXXV, p. 482. 



141 
 

 

chacun dans son cœur fut fort surpris  
quand ils découvrirent que le roi Saladin était à côté]. 
 
Richard remporta une grande victoire contre Saladin à la bataille 

d’Arsouf (1191), et, à deux reprises, faillit prendre Jérusalem. Un 
problème imprévu entre les croisés originaires de différentes contrées 
était que chacun parlait sa propre langue, tandis que Richard ne savait 
que le français et l’occitan. Il ne maîtrisa jamais l’anglais.On reconnaît 
que Richard n’était pas toujours un chevalier parfait et, pour plusieurs 
raisons : ainsi, il fit tuer des prisonniers musulmans, ce qui augmenta 
les sentiments hostiles des Sarrasins à son égard. Cependant, il fut si 
inquiet en apprenant la nouvelle des complots de Jean en France qu’il 
fit une trêve avec Saladin, ce qui permit aux chrétiens de visiter les 
lieux saints. Enfin, il repartit combattre, car les deux nations 
accablaient de mépris ceux qui restaient chez eux. Giraut de Bornelh 
(fl. 1175-1220) est l’un des troubadours qui reprochaient aux casaniers 
de rester chez eux, par contraste avec Richard, dont la décision de 
partir a changé ses larmes en cris de joie.  

 
E·l coms Richartz es be garnitz ;  
C’als seus aïtz,  
qui que·l n’envei,  
s’es tals afars mesclatz  
que ben es grans, e sia·n Deus lauz !121. 
 
[Et le comte Richard est bien armé, 
 car contre ses ennemis, 
quel que soit le jaloux,  
il s’est engagé dans une telle affaire  
qu’elle est une grande chose, et Dieu en soit loué !]. 
 
Sa décision de partir en 1190 quand il n’était pas encore roi avait 

fait taire les critiques. Il y gagna des acclamations similaires à celles 
des vedettes de films. 

 
L’événement suscita dans la chrétienté un enthousiasme sans pareil. Parmi les 

troubadours on le salua à grands cris de joie. Richard fut chanté par eux comme 
un glorieux modèle à suivre122. 
																																																													
121 PC 242, 6 : 81-85, A l’honor Dieu torn en mon chan. Voir éd. A. Kolsen, p. 390. 



142 
 

 

 
Folquet de Marseille est l’exemple de ceux qui critiquèrent les 

croisés de ne pas être retournés en Palestine pour compléter la tâche. Il 
était de ceux qui accablèrent d’éloges Richard. Il lui avait pourtant 
reproché sa décision de repartir, dans le sirventes suivant, composé 
entre avril et juillet 1195 ; le troubadour y avertit le roi que l’empereur 
Henri VI, qui s’était querellé avec le pape Innocent III, pourrait bien 
l’éclipser. 

 
Doncs, nostre baro que fan  
ni·l reys engles, cui Dieu sal ?  
Cuid’ aver fait son jornal ?  
Mout i aura lag engan  
s’el a fag la messio  
et autre fan la preiso !  
Que l’emperaire·s percassa  
cum Dieus cobres sa reio ;  
Que primiers cre que·i socor  
Si Deus li rent sa honor :  
be·s taing, tant es rics lo dos, 
c’aitals sia·l guizerdos123. 
 
[Que font-il donc nos barons  
et le roi anglais, que Dieu le sauve ?  
Pense-t-il avoir accompli son travail ? 
Il y aura une vilaine tromperie  
s’il a fait la dépense et qu’un autre en obtient le prix !  
Car l’empereur fait des efforts  
pour que Dieu récupère son royaume :               
car il pense être le premier à le secourir,  
si Dieu lui rend sa terre en fief :  
il est convenable, le don étant si riche,  
que la récompense soit semblable]. 
 
Tout à coup le troubadour change d’avis : Richard, maintenant roi, 

est préparé pour la croisade. 
 

																																																																																																																																																																																														
122 Hoepffner, 1961 : 60. 
123 PC 155, 7 : 49-60, Chantars mi torna ad afan. Éd. St. Stronski, p. 134. 



143 
 

 

E qui·l bon rey Richart qui vol qu’ieu chan  
blasmet per so quar  non passet dese,  
ar l’en desmen si que chascus o ve ;  
qu’areire·s trais per miels salhir enan :  
qu’el era coms, ar es rix reis ses fi,  
quar bon socors fai Dieus a bon voler ;  
e s’en dis ben al crozar, ieu dis ver,  
et ar vei m’o, per qu’adonc no menti124.  
 
[Et celui qui blâma le bon Roi Richard, qui veut que je chante,  
parce il ne fit pas tout de suite le passage, 
maintenant je le démens comme chacun voit ;  
car il s’est retenu pour mieux s’élancer :  
il était comte, maintenant c’est un puissant roi sans limite,  
car Dieu donne bon secours à la bonne volonté ; 
et si j’en dis du bien pour avoir pris la croix, j’ai dit la vérité, 
et je vois bien maintenant que je n’ai pas menti]. 
 
Aimeric de Belenoi (fl. 1216-43), le clerc devenu troubadour – un 

des rares poètes gascons de cette période, dont l’inspiration était 
souvent religieuse – fut prodigue de louanges envers Richard après sa 
mort, bien qu’il lui eût adressé des reproches durant sa vie. 

 
Selh cui Dieus det sen e vigor  
et a de totz bos pretz l’onor,  
qu’es coms et er reys apellatz,  
ajuda premiers e secor  
al Sepulcre on Dieus fo pauzatz ;  
e Dieus, per sa gran pitansa,  
si cum es vera Trinitatz,  
lo guit e·ill fass’amparansa  
sobre·ls fals Turcx desbatejatz125. 
[Celui à qui Dieu donna connaissance et force  
et qui est honoré de toutes les nobles qualités,  
qui est comte et sera appelé roi,  
lui est le premier à aider et à secourir 
le Sépulcre où l’on déposa Dieu ;  
et que Dieu, dans sa grande pitié,  

																																																													
124 PC 155, 3 : 33-40, Ai ! quan gen vens et ab quan pauc d’afan. Éd. St. Stronski, 
p. 50-51. 
125 PC 9, 10 : 46-54, Consiros, com partitz d’amor. Éd. M. Dumitrescu, p. 155.  



144 
 

 

tout comme il est la vraie Trinité,  
le guide et lui donne la protection 
contre les faux Turcs paiens]. 
 
Richard, comme nous l’avons vu, était enfin déterminé à partir 

outre-mer, surtout pour éviter la critique. Bertran de Born y joua vite 
un rôle, donnant l’exemple de Conrad, marquis de Montferrat, qui 
avait résisté avec courage à Saladin qui gagna la victoire. 

 
Seigner Conrat, eu sai dui rei qu’estan  
d’aiudar vos. Ara entendatz qui :  
lo reis Felips es l’uns, quar va doptan 
lo rei Richart, et el lui dopt’aissi.  
Ar fos unsquecs d’elz en boia  
d’En Saladin, pos van Dieu gaban,  
quar son crozat e d’anar mot no fan126.  
[Seigneur Conrad, je connais deux rois qui tardent  
à vous aider. Maintenant entendez lesquels ;  
le roi Philippe est l’un, car il redoute  
le roi Richard, et lui le redoute de même. 
Si seulement ils étaient dans les chaînes 
du seigneur Saladin, car ils se moquent de Dieu, 
car ils ont pris la croix et ne parlent point de partir]. 
 
Pourtant, Bertran ne voulait guère plaire à ce seigneur, car, plus 

loin, dans le même sirventes, il ajoute : Seingner Conrat, lo rei 
Richart val tan…  

 
Peire Vidal et les Angevins 

 
Ce fut un troubadour remarquable. Peire était Toulousain, fils d’un 

fourreur, et il se fit vite une réputation. Le sirventes de Bertran de 
Born (PC 80, 28) fut composé sur la mélodie, les strophes et les rimes 
d’une de ses chansons (PC 364, 25). Quand son protecteur, Raimon de 
Toulouse mourut, il passa à la cour du marquis de Montferrat, puis 
sous les auspices d’Aimeric de Hongrie, beau-frère d’Alphonse II 
d’Aragon. Il aimait à se prendre pour un chevalier et mena une vie 
aventureuse. Il est possible qu’il fît la croisade. On dit qu’il composa 
																																																													
126 PC 80, 4 : 15-21, Ara sai eu de pretz quals l’a plus gran. Éd. G. Gouiran, p. 678. 



145 
 

 

ses meilleures chansons après son voyage en Orient, chansons qui 
comprenaient des louanges pour Richard et du mépris pour Philippe 
Auguste. Somme toute, il ne composa que trois chansons sur Richard : 
s’il y en a d’autres, elles sont perdues. Il ne pouvait pas résister au fait 
de mentionner sa dame, Na Vierna, mention qu’il mêlait à ses 
considérations politiques. 

 
E si ja vei qu’ensems ab mi·s despuelh,  
miels m’estara qu’al senhor d’Essiduelh,  
que mante pretz, quant autre s’en recre,  
e non sai plus,mas aitan n’ai Jaufre127. 
[Et si jamais je vois qu’elle se dévêt avec moi,  
je serai plus heureux que le seigneur d’Excideuil,  
qui maintient l’honneur quand un autre y renonce, 
je n’en sais pas davantage, mais autant en a Geoffroi].  
 
Il est une autre illustration de l’amour mêlé à la politique, quand le 

troubadour évoque les problèmes de Richard pour assurer la cohésion 
de ses terres. 

 
De fin joi sui coronatz  
sobre tot emperador,  
quar de filha de comtor  
me sui tant enamoratz,  
et ai mais d’un pauc cordo  
que Na Raimbauda·m do, 
que·l reis Richartz ab Peitieus 
ni ab Tors ni ab Angieus128 . 
 
[Je suis couronné de parfaite joie  
au-dessus tout empereur, 
car je suis tant enamouré  
de la fille du comtor,  
et un simple cordon  
que Dame Raimbaude me donne 
m’est plus précieux que Poitiers, Tours  

																																																													
127 PC 364, 36 : 45-48, Plus que·l paubres, quan jai el ric ostal. Éd. D’Arco Silvio 
Avalle, p. 325. 
128 PC 364, 35 : 33-40, De chantar m’era laissatz. Éd. D’Arco Silvio Avalle, p. 63-
64. Le comtor, dans la hiérarchie, vient après le vicomte. 



146 
 

 

ou Angers ne le sont pour le roi Richard].  
 
Peire était toujours prêt à justifier les décisions de Richard contre 

n’importe qui. Il détesta Philippe Auguste et le plaça parmi les 
« riches, vils, au cœur perfide ». Dans un autre sirventes, il exprima sa 
colère contre l’empereur Henri VI pour avoir mis Richard en prison : 
une telle action contre un croisé était criminelle et valait 
l’excommunication à son auteur. 

 
Mas al derrier sospir  
ja no·il valra feunia  
plus que fes don Anric,  
qan camjav’en enic  
e·l bon Richart aucic 
e Dieu que n’envasic129. 
[Mais au dernier soupir  
sa félonie ne lui servira   
pas plus qu’elle ne servit seigneur Henri,  
quand il devint mauvais  
et qu’il maltraita le bon Richard  
et s’attaqua à Dieu].     
 
Il manifeste son mépris pour l’empereur, mais il y a une revanche : 

certes, il est affreux que Richard languisse  en prison mais peut-être 
est-ce une bonne idée, car cela va fâcher les Anglais et susciter leur 
réaction. 

 
Et anc pus lo guit de Dieu frais,  
non auzim pueis l’Emperador  
creisser de pretz ni de barnat.  
Mas pero s’ueimais laiss’an fat  
Richart, pus en sa preizon es,  
los esquern en faran Engles34130. 
 
[Et puisque il a rompu le joug de Dieu,  
nous n’avons pas entendu l’empereur 

																																																													
129 PC 364, 35 : 31-36, Ben viu a gran dolor. Éd. D’Arco Silvio Avalle, p. 266-267. 
130 PC 364, 31 : 27-32, A per pauc de chantar. Éd. D’Arco Silvio Avalle, p. 70.  
 



147 
 

 

croître en mérite ni en honneur.  
Mais cependant s’il laisse sottement  
Richard, qui est dans sa prison, 
Les Anglais en seront outragés]. 
 
Quand Richard eut recouvré les terres perdues, Peire le félicita du 

brillant succès qu’il venait de remporter dans l’envoi d’une chanson 
sur Na Vierna, que son protecteur, qu’il appelle Castiatz, l’empêcha 
de voir. Ce Castiatz est sans doute Raimon V de Toulouse (1148-
1194). Les termes de cet envoi sont si vagues qu’il est presque 
impossible de les interpréter. 

 
Senher coms de Peitieus, be·m platz,  
quar es en l’ausor gra montatz,  
que gen vos vei cobrar l’onor  
que perderon vostr’ancessor131. 
 
[Seigneur comte de Poitiers, je suis heureux  
de vous voir monté au plus haut degré,  
et de vous voir noblement recouvrer la terre  
que vos ancêtres perdirent].  
 
Néanmoins, cela n’empêcha pas Peire Vidal d’écrire une critique 

plus personelle, rappelant à la fois que Richard lui avait promis de 
l’argent et qu’il avait pris l’engagement envers Dieu de se croiser. 

 
Coms de Peitieus, de vos mi clam a Dieu  
e Dieus a mi per aquel eis coven,  
qu’amdos avetz trazitz mout malamen,  
lui de sa crotz e me de mon argen,  
per qu’en devetz aver gran marrimen.  
Coms de Peitieus, bels seigner, vos et ieu  
avem lo pretz de tota l’autra gen,  
vos de ben far et eu de dir lo gen132.  
 
[Comte de Poitiers, je me plains de vous à Dieu,  

																																																													
131 PC 364, 39 : 57-60, Nulhs hom non pot d’amor gandir. Éd. D’Arco Silvio 
Avalle, p. 350. 
132 PC 364, 4 : 57-64, Anc no mori per amor ni per al. Éd. D’Arco Silvio Avalle, 
p. 339-340. 



148 
 

 

et Dieu de même se plaint à moi,  
car vous nous avez trahis méchamment tous les deux, 
lui à cause de sa croix et moi de mon argent, 
c’est pourquoi vous devez en avoir un grand chagrin. 
Comte de Poitiers, cher seigneur, vous et moi 
sommes réputés auprès de tous les autres,  
vous pour bien faire, et moi pour bien le dire]. 
 
Ce sirventes est le dernier des trois que Peire Vidal adressa au roi. 

L’auteur de la vida fait encore partir Peire en 1189 pour la croisade en 
compagnie de Richard, mais le renseignement serait faux. L’auteur 
savait que Peire était passé en Palestine, et il connaissait d’autre part 
ses rapports amicaux avec Richard : il ne lui en fallait pas plus pour 
imaginer que le poète avait accompagné le roi133. Gaucelm Faidit 
ajouta sa voix à ceux qui encourageaient le départ de Richard pour la 
croisade, mais d’une manière curieuse, c’est-à-dire dans une chanson 
d’amour dans laquelle le poète exprime ses souffrances causées par 
l’éloignement et par la jalousie. Sans avertissement, il change de 
registre dans la sixième strophe, où il fait le vœu d’aller en croisade et 
décrit l’émotion chrétienne à l’annonce du désastre de Hâttin ou de 
Tibériade (le 4 juillet 1187). On accepte l’idée qu’à la fin il partit en 
croisade, mais quand ? Walter Meliga a discuté cette question sans en 
venir à une conclusion. 

 
Mais, en fin de compte, Gaucelm est-il allé effectivement en Terre sainte ? 

Comme nous savons, la 4e croisade échoua dans la conquête de Constantinople 
et la formation de l’Empire Latin : si notre troubadour y était, il faudrait bien 
expliquer le fait qu’on ne trouve aucune allusion à ces événements, même dans 
le reste de sa vaste production134. 

 

Voici le troubadour qui se tenait sur la ligne de touche pour 
encourager les autres. Gaucelm rappelle à chaque bon chrétien qu’il a 
le devoir d’aller au secours des croisés. Il adresse son poème à 
Richard, alors comte de Poitiers, pour l’inviter à faire son propre 
devoir. 

 
																																																													
133 Méjean-Thiolier, 1997 : 84. 
134 Meliga, 2011 : 33. 



149 
 

 

Chascus tanh de l’anar cossire,  
e·l princep, si cum son aussor ;  
q’us non l’es fizels obezire  
si d’aquest afar no·l socor.  
Al comte mon seinhor, vueilh dire  
qu’aissi cum ac primiers l’onor,  
gar que Dieus li sia grazire,  
qu’al passar comt’om la lauzor !135.  
 
 [Il convient que chacun songe à s’y rendre,  
et surtout les princes. d’autant plus qu’ils sont plus haut placés ;  
et nul ne lui est fidèle et soumis  
s’il ne lui apporte son secours dans cette affaire.  
Au comte mon seigneur, je veux dire  
que, puisqu’il eut le premier l’honneur [de se croiser],  
qu’il ait soin que Dieu lui en sache gré,  
car c’est en allant outre-mer qu’on mérite la louange !]. 
 
En revanche, les desseins de Gavaudan (fl.1195-1211), 

encourageant les barons, et, sûrement, les Anglais, furent très clairs. Il 
écrivit son poème en Espagne, au lendemain de la défaite d’Alphonse 
VIII de Castille à Alarcos, laissant son vainqueur, le roi des 
Almohades d’Afrique, menacer la chrétienté. Sur un ton de 
péroraison, le troubadour blâme la perte de Jérusalem pour les péchés 
des chrétiens. Pourtant, ses invectives féroces sont dirigées, non pas 
contre les récalcitrants à la bataille, mais surtout contre le véritable 
ennemi, le païen. 

 
Quan veyran los baros crozatz,  
Alemans, Frances, Cambrezis,  
Engles, Bretos et Angevis,  
Biarns, Gascos ab nos mesclatz,  

E·ls Provensals totz en un floc,  

saber podetx qu’ab los Espas          
romprem la preyss’e·l cap e·ls mas,  
tro·ls aiam mortz totz e delitz ;  
pueys er mest nos totz l’aurs partitz.  

																																																													
135 PC 167, 68 : 57-64, Tant sui ferms e fis vas Amor. Voir éd. J. Mouzat, p. 439-
440. 



150 
 

 

Profeta sera·N Gavaudas, 
que·l digz er faitz. E mortz als cas !136. 
 
[Quand on verra les barons croisés,  
d’Allemagne, de France, de Cambrai,  
d’Angleterre, de Bretagne, d’Anjou,  
de Béarn, de Gascogne unis à nous,  
et de Provence, tout en une troupe, 
vous pouvez savoir qu’avec les  Espagnols 
nous enfoncerons la foule, coupant la tête et les mains, 

jusqu’à ce qu’ils soient tous morts et exterminés ; 
puis nous nous partagerons tout leur or.  
Le seigneur Gavaudan sera prophète, 
les mots seront des faits. Et mort aux chiens !] 
 
À la fin de septembre 1192, Richard envoya à l’avance sa femme 

Bérengère et sa sœur Jeanne qui gagnèrent en sûreté l’Italie. Lui, 
cependant, fut contraint par un temps affreux de débarquer dans les 
îles Ioniennes, et il décida de continuer son voyage à travers l’Europe 
centrale. On dit qu’il était conscient du fait que ses ennemis le 
guettaient et il se déguisa ; mais, quand il arriva à Vienne vers Noël, 
on le reconnut et il fut appréhendé par le duc autrichien Léopold V, 
qui le remit à l’empereur Henri VI. Ce dernier l’emprisonna au 
château de Trifels. Il fut fait prisonnier le 21 décembre 1192 et libéré 
le 2 février 1194. L’empereur, voyant un moyen de remplir ses 
coffres, demanda une rançon outrageante de 150.000 marcs, pendant 
que le roi attendait le paiement de la somme requise par ses sujets. On 
ne sait exactement comment on trouva l’argent, mais une autre 
légende dit qu’on s’adressa à Isaac d’York et les Juifs, idée avancée 
par Sir Walter Scott. Richard n’était pas détenu ; il tint sa cour à 
Spires ou à Worms. La rançon ne fut jamais payée en entier, et, en 
1195, l’empereur remit 17.000 marcs pour empêcher la paix avec 
Philippe, roi de France, alors que le duc d’Autriche ne reçut qu’une 
fraction de ce qu’on lui devait. Léopold n’avait pas oublié que Richard 
																																																													
136 PC 174, 10 : 55-65, Senhors, per los nostres peccatz. Voir éd. S. Guida, p. 
265-266. Le poète se trouvait alors à la cour toulousaine, sous Raimon V et 
Raimon VI.  



151 
 

 

avait refusé de lui donner une part du butin d’Acre. Il blâma le roi 
aussi pour avoir capturé ses parents, Isaac de Chypre et sa femme, et 
pour le meurtre de Conrad. Il fallut attendre mars 1194 pour son retour 
en Angleterre. L’empereur avait ses propres problèmes, car il devait 
faire face à la rébellion d’un groupe de princes de la Basse-Rhénanie. 
Henri voulait une alliance avec Philippe dans le but d’attaquer les 
insurgés des deux côtés, mais Richard était déterminé à empêcher 
cette union. Il se fit diplomate et, à la fin, réconcilia les deux partis. 
Les princes étaient prêts à écouter Richard parce qu’ils avaient des 
liens commerciaux avec l’Angleterre. Ils offrirent même d’ajouter 
encore 50.000 marcs à sa rançon. 

Entre 1195et 1196, l’énorme rançon permit à l’empereur d’envahir 
la Sicile et les Pouilles. Le traitement sévère et injuste qu’il infligea 
aux nobles italiens révolta PeireVidal qui fit appel à Richard. 

 
E si·m creira Richartz, reis dels Engles  
em breu d’ora tornara par sas mas  
lo regisme de Palerm’e de Riza,  
quar lo conquis la soa rezemsos137.  
 
[E si Richard, roi des Anglais m’en croyait, 
 en peu de temps il reprendrait de ses mains  
le royaume de Palerme et de Reggio,  
car il le conquit avec la rançon]. 
 
C’est la dernière fois que Peire Vidal écrivit sur le roi ; il ne 

composa même pas de planh pour sa mort. Quant à Richard, ayant 
beaucoup de temps libre, il se tourna vers l’activité poétique, pour 
laquelle il éprouvait un grand intérêt. Il composa deux pièces sous 
forme de sirventes, l’une en occitan, l’autre en dialecte français du 
Poitou, très offensives, comme on le supputerait, et sobres de ton. Les 
vers ont la forme d’une retroencha composée en deux langues, chaque 
stance se terminant par le mot pres (prisonnier). Son poème est une 
suite  de reproches contre ceux qui ne lui avaient pas donné les 
moyens de sa délivrance, et contre Philippe Auguste qui oublia le 

																																																													
137 PC 364, 14 : 19-22, Bon’aventura don Dieus als Pizas. Éd. D’Arco Silvio 
Avalle, p. 173-174. 



152 
 

 

serment qu’il avait fait avec Richard. Maintenant, il tentait de 
regagner les possessions qu’il avait perdues. 

 
Ja nuls om pres non dira sa razon  
adrechament, si com om dolens non ;  
mas per conort deu om faire canson.  
Pro n’ay d’amis, mas paure son li don ;  
ancta lur es si, per  ma rezenson,  
soi sai dos yvers pres138. 
 
[Jamais captif  ne dira franchement ses propos,  
si ce n’est en homme malheureux ; 
 mais pour se consoler on doit composer une chanson.  
J’ai bien des amis, mais pauvres sont les dons ;  
La honte est sur eux si, pour obtenir ma rançon,   
je suis ici deux hivers prisonnier]. 
 
Il termine par un appel à sa demi-sœur, Marie de Champagne. 
 
Suer comtessa, vostre pretz sobeiran  
sal Dieus, e gart la bela qu’ieu am tan  
ni per cui soi ja pres139.  
 
[Sœur comtesse, que Dieu garde votre souverain mérite, 
et qu’il protège la belle que j’aime tant 
et pour laquelle je suis maintenant prisonnier].   
 
De retour de prison, Richard était furieux du fait que, durant son 

absence, les vicomtes de Limoges et de Périgord, encouragés par le roi 
français, aient récupéré les terres que Richard leur avait ôtées. Bertran 
s’insurgea contre ces barons et d’autres dans le sirventes Can la 
novella flors par el vergan, mais il ne s’adresse pas directement à 
Richard. Sachant qu’ils avaient le soutien royal, les vicomtes se 
moquèrent de Richard, ignorant ses menaces, disant que l’Anglais 
était trop farouche et trop orgueilleux et qu’ils le vaincraient en 
bataille. Bertran de Born en était ravi. 
																																																													
138 PC 420, 2 : 1-6, Ja nuls om pres non dira sa razon. Éd. M. de Riquer, Los 
trovadores, p. 753. 
139 Ibid. : 25-27, éd. M. de Riquer, Los trovadores, p. 754. 



153 
 

 

 
En Bertrans si·n fo molt alegres. E sabia que·il reis en era fort dolens et iratz 

d’aisso que ill dizion e del castel de Nontron et d’Agen que ill avian tout, e fetz 
son sirventes per far saillir lo rei Richart a la guerra140.  

 
[Le seigneur Bertran en était fort heureux. Et il savait que le roi était très 

chagriné et en colère à cause de ce qu’ils disaient et à cause des châteaux de 
Nontron et d’Agen qu’ils avaient enlevés, et il fit son sirventes pour entraîner le 
roi Richard à la guerre]. 

 
En mai 1194, il écrivit un sirventes célébrant le retour de Richard, 

mais attaquant la conduite des barons du Limousin qui avaient saisi 
ses terres, et se fiant à la future victoire du roi. Dans la deuxième 
strophe, il dévoile à Richard la nature traîtresse de ses barons ; dans la 
quatrième il laisse entendre que les barons fréquentent les prostituées 
et acceptent de l’argent en sterling ou en moutons, mais El reis non a baros 
aitaus (le roi n’a pas de tels barons). 

 
Ar ven la coindeta sazos  
que aribaran nostras naus,  
e venra·l reis gaillartz e pros,  
c’anc lo reis Richartz no fo taus.  
Adoncs veirem aur et argen despendre,  
peirieiras far destrapar e destendre,  
murs esfondrar, tors baissar e dissendre  
e·ls enemeic encadenar e prendre ! 
Ges no·m platz de nostres baros  
q’ant faitz sagramens, non sai caus !  
Per so n’estaran vergoignos  
cum lo lops q’al latz es enclaus,  
qand nostre reis poira mest nos atendre ;  
q’estiers nuills d’els no s’en poira defendre,  
anz diran tuich : « Mi non pot hom mesprendre  
de nuill mal plaich, anz mi vuoil a vos rendre »141. 
 
[Maintenant vient l’agréable saison  
où nos navires vont arriver, 
et viendra le roi vaillant et noble,  

																																																													
140 Razo de Qan la novella flors par el vergan. Éd. G. Gouiran, p. 409-410.  
141 PC 80, 5 : 1-16, Ar ven la coindeta sazos. Éd. G. Gouiran, p. 714. 



154 
 

 

car jamais le roi Richard ne fut si grand.  
Alors nous verrons dépenser l’or et l’argent,  
Débander et détendre des catapultes, 
effondrer les murs, abattre et ruiner les tours  
et enchaîner et emprisonner les ennemis. 
Je n’aime point ceux de nos barons  
qui ont fait des serments, je ne sais quels !  
Pour cela, ils seront aussi honteux 
que le loup pris dans les lacs,  
quand notre roi pourra tenir ses promesses parmi nous ;  
car autrement nul d’entre eux ne pourra se défendre,  
mais ils diront tous, « On ne peut me blâmer  
d’aucun mauvais accord, je veux plutôt me rendre à vous »]. 
 
L’emprisonnement devait avoir permis au roi de reprendre des 

forces, car il réussit à réprimer une tentative de la part de son frère 
Jean et à vaincre le roi français en 1194 ; et, pour renforcer ses 
positions en Normandie, il fit bâtir Château Gaillard comme le centre 
de ses défenses. Sa guerre avec Philippe continua par intermittence 
jusqu’à sa victoire près de Gisors en 1198. S’attendant à obtenir l’aide 
de Dalfin d’Auvergne et de son cousin, Guy, il fut déçu d’apprendre 
qu’ils avaient fait la paix avec Philippe, et avaient oublié leur 
promesse d’aider les Anglais contre les Français. En colère, Richard 
composa son sirventes plein de reproches et de menaces contre les 
deux récalcitrants (PC 420, 1). Dalfin d’Alvernha (mort le 22 mars, 
1235), troubadour d’importance, riposta pour se défendre, lui et son 
cousin, dans une pièce pleine d’ironie et de dérision : « Vous êtes – 
dit-il – le Lion et comte de provinces, tandis que, pauvre de moi, je ne 
suis qu’un petit comte d’Auvergne », et d’ajouter une référence 
équivoque à Gisors, que Richard avait reçu de Philippe après une 
longue dispute.  

 
No·m mandetz querre los mieus,  
qu’ieu non sui reis coronatz  
ni hom de tant gran ricor.  
Mas vos, cui li Turc felon  
temion mais que leon,  
reis et ducs e coms d’Angieus,  



155 
 

 

suffretz que Guisortz es sieus142. 
 
[Ne m’envoyez pas chercher mes hommes,  
car je ne suis pas roi couronné  
ni homme de si grande richesse. 
Mais vous, que les Turcs félons  
craignaient plus qu’un lion,  
roi, duc et comte d’Anjou, 
souffrez que Gisors soit à lui]. 
 
L’année suivante, Richard perdit la vie lors d’une escarmouche à 

Châlus-Chabrol (non loin de Limoges) ; il s’y rendit pour assiéger le 
château du rebelle vicomte de Limoges. Blessé à l’épaule par un 
arbalétrier, il ignora la blessure et, de retour dans sa tente, un 
chirugien ôta le carreau, mais trop tard. La plaie devint gangréneuse 
et, une quinzaine de jours après, il mourut le 26 mars. La mort de 
Richard causa une consternation générale parmi les troubadours, avec 
lesquels il avait été généreux, mais surtout dans le monde des croisés. 
D’un commun accord, le planh de Gaucelm Faidit est le plus déchirant 
et sincère. En décrivant la tristesse qui allait affliger sa famille, il en 
nomme seulement deux, le Jeune Roi Henri  et Geoffroi, qu’il qualifie 
de « pieux ». Voulant être charitable, il ne mentionne pas Jean, peut-
être parce que la question de sa succession n’était pas encore décidée. 
Par ailleurs, la réputation de Jean aurait dégoûté le poète, car il avait 
comploté contre Richard à maintes reprises. Telle est sa douleur qu’il 
s’enflamme et, obéissant à la tradition du dithyrambe, place Richard à 
côté des grands héros de l’histoire. Au début Gaucelm, qui se trouvait 
à sa cour de temps à autre, pousse un cri de désespoir : 

 
Fort chausa es que tot lo major dan  
e·l major dol, las ! q’ieu anc mais agues.  
e so don dei totztemps plaigner ploran,  
m’aven a dir en chantan e retraire.  
Car cel q’era de valor caps e paire,  
lo rics valens Richartz, reis dels Engles,  
es mortz ; ai Dieus ! cals perd’e cals dan es !  
Cant estrains motz, e cant greus ad auzir !  

																																																													
142 PC 119, 8 : 8-10 et 13-16, Reis, puois vos de mi chantatz. Éd. M. de Riquer, Los 
trovadores, p. 1254.  



156 
 

 

Ben a dur cor totz hom q’o pot sofrir.  
Mortz es lo reis, e son passat mil an  
c’anc tant pros hom no fo, ni no·l vi res,  
ni mais non er nulls hom del sieu semblan,  
tant larcs, tant rics, tant arditz, tals donaire ;  
qu’Alixandrs, lo reis qui venquet Daire,  
non cre que tant dones ni tant meses,  
ni anc Karles ni Artus plus valgues,  
c’a tot  lo mon si fetz, qui·n vol ver dir,  
als us duptar et als autres grazir143. 
 
[C’est une chose fort cruelle que le plus grand dommage  
et la plus grande douleur, hélas ! que j’ai jamais eus,  
et que je dois désormais déplorer en pleurant,  
il faut que je les dise et les rappelle en chantant. 
Car celui qui était le chef et le père de valeur,  
le puissant et vaillant Richard, roi des Anglais,  
est mort ; hélas, Dieu ! Quelle perte et quel dommage ! 
Quel mot cruel, comme il est affreux à entendre ! 
Tout homme qui peut le supporter a le cœur dur. 
Le roi est mort, et mille ans sont passés 
depuis qu’exista et qu’on vit un homme aussi preux,  
et jamais aucun homme n’aura son pareil,  
si généreux, si puissant, si hardi, si libéral ;  
je ne  crois pas qu’Alexandre, le roi qui vainquit Darius,  
ait donné ni dépensé autant,  
ni que Charlemagne ni Arthur aient eu plus de valeur ;  
car, à en dire la vérité, partout dans le monde  
il se fit redouter des uns et louer des autres]. 
 
Pourtant, le roi n’était pas regretté de tout le monde, comme Giraut 

de Bornelh (fl. 1162-99) l’insinua dans son planh. Ce troubadour était 
beaucoup moins flagorneur que bien d’autres, et il adopta dans sa 
plainte un ton philosophique, constatant que la beauté et le pouvoir 
sont inutiles quand la mort arrive. 

 

Er’ auch del rei qu’era plus pros  
																																																													
143 PC 167, 22 : 1-18, Fortz chausa es que tot lo major dan. Éd. J. Mouzat, p. 415-
416. 



157 
 

 

e plus valens en mans assais  

de totz cels que vianda pais,  

que sobret mejas e maiors  

e crec sos pretz e sas onors  

e no temi’afan ni fais,  

que, si lo planhon dui,  

lo tertz lor o destrui,  

que·m par mal ensenhatz.  

Qu’eu no cut c’anc fos natz,  

de Charlemanh’ en sai,  

reis per tan bel assai  

mentaugutz ni prezatz ;  

mas ja leu no crezatz  

c’afars tan mal estei  

qu’ensems lo planhan trei ! 

E que val donc bela faissos  

ni grans poders c’aissi s’abais ?  

E ja passava part Roais  

lo noms e·l pretz e la paors  

entre·ls paias galiadors,  

C’anc us sols plus arer no·ls trais ! 

Per que falh qui·s desdui, 

so c’om plus vol ni·lh platz, 

de que tenh per grevatz 



158 
 

 

cels que mais podon sai, 

si non adoban lai, 

can chamjara rictatz, 

c’aian cal que solatz 

de lor gran charlabei 

denan lo maior Rei144. 

[Maintenant j’entends parler du roi, qui fut le plus preux 

dans mainte entreprise, et le plus vaillant  

de tous  ceux que les vivres nourissent,  

qui surpassait les modestes et les grands,  

qui augmenta son mérite et ses possessions  

et ne craignit ni peine ni fardeaux, 

qui, si deux le pleurent,  

le troisième le leur détruit,  

qui me semble malappris.  

Car je ne crois pas, que, de Charlemagne à maintenant, 

fut né un roi qui serait tant loué et célébré  

pour de si belles actions ; 

mais ne croyez pas légèrement  

que ce serait une si mauvaise chose 

si les trois ensemble devaient le pleurer.  

Et que valent donc de beaux traits  

																																																													
144 PC 242, 73 : 65-96, Si per Mo Sobre-Totz no fos. Éd. A. Kolsen, p. 466-468. 
Roais est le nom d’Édesse en Anatolie ; charlabei, difficile, peut être rapproché de 
galaubei, voir R. V. Sharman, p. 480. 



159 
 

 

et un grand pouvoir ainsi abaissés ? 

Car son nom, son mérite et la peur 

qu’il inspira parmi les païens traîtres  

se répandirent au-delà d’Édesse ;  

car personne ne les a si loin repoussés.  

Ainsi on a tort de se divertir, 

car ce qu’on aime et préfère  

passe si facilement ;  

je tiens donc pour affligés 

ceux qui ont le plus de pouvoir ici-bas, 

s’ils ne se préparent pas pour le monde à venir, 

quand leur richesse sera finie,  

afin qu’ils trouventquelque agrément devant le suprême Roi  

pour leur grande magnificence].  

Plus loin dans ce planh, il exprime l’effet produit par la mort du roi 
sur les croisés. Il est à noter que le poète se concentre sur la troisième 
croisade et ignore les autres exploits du roi, ce qui suggère qu’il avait 
été lui-même en Syrie. Les musulmans regardèrent Richard comme 
leur suprême ennemi : l’historien Ibn al-Athir l’appela : « l’homme le 
plus remarquable de son temps pour son courage, sa ruse, son activité 
et sa prudence. À cause de lui, les musulmans éprouvèrent une 
calamité sans pareille ». Baha ad-Din qualifia Richard de « satané », 
car il était un grand ennemi de l’Islam, et il souligna sa ruse et sa 
traîtrise ainsi que  son jugement et son expérience militaire. Le 
collègue de Baha, Imad-ad-Din, déclara qu’on ne pourrait jamais se 
fier au roi, et que ses troupes étaient « diaboliques »145. 

 
E Sarrazin, Turc, paian e Persan  

																																																													
145 Madden, 2004 : 90.  



160 
 

 

qe·us doptavon mais c’ome nat de maire,  
creisseran tant en orguoil lor afaire,  
qe·l Sepulcres n’er trop plus tart conques, 
mas Dieus o vol, que, s’El non o volgues,  
e vos, seigner, visquessetz, ses faillir,  
de Suria los aveng’a fugir.  
Oimas no·l a esperanssa qe·i an  
reis ni princeps que cobrar lo saubes146.              
 
[Et Sarrasins, Turcs, païens et Persans,  
qui vous redoutaient plus qu’autre homme né de mère,  
verront s’accroître si orgueilleusement leurs forces 
 que le Saint-Sépulchre ne sera conquis que bien plus tard, 
mais Dieu le veut ainsi, car s’Il ne l’avait pas voulu 
et que vous, seigneur, eussiez vécu, 
il est hors de doute que vous les auriez fait fuir de Syrie.        
Désormais il n’est plus d’espoir qu’aillent là-bas 
les rois ou les princes qui pourraient le reprendre]. 
 
Le troubadour Peirol (fl. 1188-1222), chevalier appauvri au service 

du Dalfin d’Alvernha, se lamenta de la mort de tant de rois vaillants, 
et exprima ses doutes sur leurs remplaçants. Ces derniers ont été 
identifiés comme étant : Richard (1199), Louis VII (1180), Alphonse 
VIII (1214), Boniface de Montferrat (1207), Frédéric 1er ou Henri VI 
(1197). Lui-même prit la croix (pus flum Jordan ai vist). Le 
remplaçant de Richard était le mauvais roi Jean. 

 
Qu’Englaterra a croy emendamen  
del rey Richart, e Fransa ab sas flors  
soli’aver bon rey e bos senhors,  
e Espanha un autre rey valen,  
e Montferrat bo marques eyssamen,  
e l’Emperi emperador prezan ;  
aquestz qu’i son no say quo’s captenran147.  
 
[Car l’Angleterre a un mauvais remplaçant  
pour le roi Richard, et la France avec ses fleurs de lys  

																																																													
146 PC 167, 22 : 39-47, Fortz chausa es que tot lo major dan. Éd. J. Mouzat, p. 417. 
147 PC 366, 28 : 15-21, Pus lo flum Jordan ai vist, e·l monimen. Éd. S. C. Aston, p. 
161-162. 



161 
 

 

avait coutume d’avoir un bon roi et de bons seigneurs,  
et l’Espagne aussi avait un roi vaillant,  
et Montferrat un bon marquis également,  
et l’Empire un empereur distingué ;  
ceux qui y sont maintenant, je ne sais comment ils se conduiront]. 
 
Malgré la dernière défaite, Richard avait eu bien des succès en 

Palestine. Victorieux sur les musulmans à Arsouf (1191) et à Jaffa 
(1192), Richard traita avec Saladin et obtint la libre circulation des 
pèlerins vers les lieux saints et la création d’un état franc, le long du 
littoral de Tyr à Jaffa. Il existait plus de légendes sur lui que sur 
n’importe quel autre roi. Lors de chaque attaque, il fut le premier et le 
dernier à se retirer ; à Jaffa, il sauta à la mer et regagna le rivage à pied 
pour attaquer l’armée de Saladin. Il est réputé pour avoir tué tout seul 
un sanglier et, de manière encore plus invraisemblable, d’avoir tué et 
mangé un lion, sans parler d’avoir fait acte de cannibalisme en 
dévorant la chair des musulmans ! Pour les Turcs, il était devenu une 
figure à craindre, et l’on disait que les mères incitaient leurs enfants à 
dormir en les menaçant : « ou le roi anglais viendra ! ». 

 
 

JEAN (1167-1216) 
 

Quand il acccéda au trône, il acquit le surnom de « mauvais roi 
Jean », sobriquet qui fut toujours le sien. En Angleterre, les partisans 
de Jean s’efforçaient de trouver des choses agréables à dire de lui. Né 
longtemps après ses frères, il resta le favori de ses parents ; en effet, 
quand ses frères conspirèrent pour la première fois contre le roi, il 
était trop jeune pour se rebeller lui-même. Malgré son manque de 
possessions, Jean sans Terre semble avoir poursuivi une politique de 
Quieta non movere [Il ne faut pas réveiller le chat qui dort]. Avant de 
devenir roi, Henri, son père, lui trouva de faux postes pour cacher la 
réalité. Ainsi, il le fit seigneur d’Irlande en 1177, un désastre. 
Pourtant, en 1189, il se joignit à son frère Richard contre Henri II, 
l’année de son mariage avec Isabelle de Gloucester. À son accession 
au trône la même année, Richard le récompensa avec des seigneuries, 



162 
 

 

entre autres à Derby, dans le Dorset et le Somerset, ainsi qu’ailleurs en 
Angleterre et en France. Mais sa reconnaissance se transforma en 
colère quand Richard choisit Arthur, duc de Bretagne, comme son 
successeur ; et il complota avec Philippe II de France contre son frère, 
qui était absent à cause de la troisième croisade (1190-1192). C’est 
cette période qui coïncide avec la légende de Robin Hood (Robin des 
Bois, qui attendait toujours le retour de son souverain). Apprenant que 
Richard était prisonnier de l’empereur Henri VI, Jean essaya de faire 
prolonger l’emprisonnement et de s’emparer du trône ; mais Aliénor et 
ses amis contrecarrèrent ses desseins. Sa mère persuada Richard de 
pardonner à Jean, qui fut déclaré son successeur en 1199. Il en fut 
décidé ainsi par le régent William Marshal.  

En 1200, Jean divorça d’Isabeau et épousa une autre Isabeau, celle 
d’Angoulême. Elle avait été fiancée à Hugues le Brun, comte de 
Lusignan, et Jean confisqua son comté pour l’offrir comme cadeau à 
son nouveau beau-père, Aymar d’Angoulême. Mais Hugues en appela 
aux pairs de France, ce qui donnait à Philippe le droit de confisquer 
les terres françaises de Jean ; l’occasion offrait aux conquêtes du roi 
français une validité légale. Il fit aussi appel à l’aide d’Arthur. Le 1er 
août 1202, Jean porta secours à Aliénor, emprisonnée dans un château, 
et réussit à défaire Arthur, les Lusignan et l’armée de Philippe. On 
laissa entendre que Jean fit tuer Arthur à Rouen, en 1203, et son 
traitement des autres prisonniers rebuta la plus grande partie de ses 
sujets en France ; c’est ainsi qu’en 1203-1204 Philippe n’eut aucune 
difficulté à le déposséder de la Normandie, du Maine, de la Touraine, 
de l’Anjou et du Poitou. Bien qu’il reprît la Gascogne et le Poitou du 
Sud, ses pertes dans l’ensemble étaient immenses. Et la première 
d’entre elles était la Bretagne, car après la mort de Richard, la 
noblesse bretonne se rallia naturellement à la cause d’Arthur. 

Au moment où Bertran de Born cessa ses attaques littéraires, son 
fils reprit le flambeau et, le 12 août 1204, il composa un sirventes 
passionné contre le roi, lui reprochant la perte de tant de possessions. 



163 
 

 

Bertran nomma ses deux fils Bertran ; on pense que le troubadour était 
l’aîné. Dans le poème, il oppose le roi à son frère aîné Richard, le 
compare, mais à son désavantage, à Gauvain de la Table ronde, neveu 
du roi Arthur ; et Bertran affirme que Jean devrait abandonner ses 
terres à son beau-frère Alphonse VIII de Castille, qu’il appelle 
seigneur de Logrogno. 

... farai un sirventes cozen,  

que trametrai lai per presen  

al rei Johan, que·s n’avergonh.  

E deuria·s be vergonhar,  

si·lh membres de sos ancessors,  

quar laissa sai Peitau e Tors  

al rei Felip ses demandar ;  

per que tota Guiana planh  

lo rei Richart, que defenden  

en mes maint aur e maint argen, 

mas d’aquest no·m par n’aia sonh. 

Mais ama·l bordir e·l chassar  

e bracs e lebriers et austors  

e·l sojorn, per que’lh falh honors 

e·s laissa vius deseretar ; 

mal sembla d’ardimen Galvanh, 

que sai lo viram plus soven ;  

e puois autre conselh no pren, 



164 
 

 

lais sa terra al senhor del Gronh148. 

 [… Je ferai un sirventes cuisant  

que j’enverrai là-bas comme cadeau  

au roi Jean pour qu’il en ait honte.  

Et il devrait bien avoir honte 

s’il se souvient de ses ancêtres,  

car il abandonne ici le Poitou et Tours 

au roi Philippe sans même protester;   

c’est pourquoi toute la Guyenne pleure 

le roi Richard qui, pour la défendre,  

dépensa tant d’or et tant d’argent, 

mais de cela il me semble qu’il ne s’en soucie pas. 

Il aime mieux les joûtes et la chasse,  

les braques, les lévriers et les autours,  

et l’oisivité, c’est pourquoi l’honneur lui manque 

et qu’il se laisse déshériter de son vivant.  

Il ne ressemble guère à Gauvain en hardiesse,  

car nous le verrions plus souvent par ici, 

et puisqu’il ne prend pas d’autre décision  

qu’il laisse sa terre au seigneur de Logroño]. 

Durant l’été 1204, Philippe Auguste envahit la Normandie, la 
Touraine et le nord du Poitou qu’il avait confisqués l’année 
précédente à Jean, qui hésita près de deux ans avant de réagir. Les 

																																																													
148 PC 81,1 : 6-25, Quan vei lo temps renovelar. Éd. M. de Riquer, Los trovadores, 
p. 952-953. 



165 
 

 

Bretons étaient alliés à leurs pairs d’Anjou et du Maine. La situation 
donna lieu à une tenso entre Raimon de Cornet (fl. 1324-40) et un 
certain Peys de Ladils qui se trouve dans les 57 œuvres de Noulet et 
Chabaneau, Deux manuscrits provençaux. Anglade nous informe qu’il 
était fils d’un troubadour et qu’il changea d’ordre religieux plusieurs 
fois. Il adressa ses poèmes à quelques-uns des seigneurs, surtout 
gascons, qui maintenaient le Gai Savoir. L’avocat Peys [Pierre] de 
Ladils, originaire de Bazas, écrivit une dizaine de pièces de divers 
genres. L’intérêt de cette tenso réside dans des avis directs sur le roi 
anglais : Jean apparaît comme un traître qui ne tient jamais ses 
promesses, tout comme le prince Édouard, car, dit Raimon, celui-ci a 
promis de servir Philippe Auguste et de lui obéir. Le roi français 
n’échappe pas non plus aux critiques pour son attitude et sa conduite.  

Mossen Ramon de Cornet, si·us agensa,  

vuelh que·m digatz, segon lo vostr’albir,  

del rey angles que pensa far ni dir  

que·s nomne rey dels Franx per malvolensa ;      

e pueys vuelh may que·m demostretz per que  

porta·l senhal de la flor, qu’om no·l te  

lay per senhor, ni fara per guerrier  

que·lh do socors, per so quar no requier  

degut poder, segon vera crezensa.  

Peys de Ladils, lo rey angles se pensa  

que per dever el deja possezir  

lo regne tot de Fransa, quar venir  

per dreg eret li degra ses deffensa,  

per que·l senhals de la flor se cove  



166 
 

 

de luy, so ditz, e per so nomna se  

rey ses tot si de Fransa dreyturier149.  

 [Monsieur Raimon de Cornet, si cela vous plaît,  

je veux que vous me donniez votre opinion  

sur le roi anglais, sur ce qu’il pense faire ou dire. 

Car il se nomme roi des Français par malveillance ; 

et de plus je veux que vous me montriez pourquoi 

il porte le signe de la fleur, puisqu’on ne le tient pas 

là-bas pour seigneur, ni pour un guerrier 

à secourir, puisqu’il ne cherche  

aucun pouvoir, à ce qu’on croit vraiment. 

Pierre de Ladils, le roi anglais croit  

que de droit il devrait posséder  

tout le royaume de France, car l’héritage 

devrait être sien de plein droit sans contestation, 

voilà pourquoi le signe de la fleur lui convient,  

dit-on, et ainsi il se nomme  

 totalement légitime roi de France].  

Pierre est d’accord avec Raimon et fournit d’autres preuves de la 
trahison de Jean et de son fils aîné ; d’ailleurs il est fort sceptique 
quant à la prouesse du roi anglais pendant la bataille : Raimon est 
surpris que Jean se déclare roi des Français, puisque les Flamands 
mensongers avaient promis de l’aider. Peys ajoute qu’il faut se trouver 

																																																													
149 DMP 105 LVI : 1-16, Monsen Raimon de Cornet, si·us agensa. Éd. Noulet et 
Chabaneau, p. 105. 



167 
 

 

un ennemi si l’on veut faire la guerre, et aussi se battre soi-même sans 
peur.  

Qu’ayssi per cert Alixandres ho fe,    

non ges tolen, de mal coratge ple ;  

pero le reys d’Anglaterra no quier  

ni vol trobar Felip son eversier ;  

mas a Tornays fetz ses pro gran parvensa150.   

 

[Car ainsi, assurément, Alexandre agit,  

non pas en se désistant, plein de colère ;  

mais le roi d’Angleterre ne cherche 

ni ne veut trouver Philippe son adversaire ;          

mais à Tournai il montra son propre intérêt]. 

La bataille est encore à commencer, mais ils se moquent aussi des 
Français, car ces derniers seront conduits par le prince Louis (le futur 
Louis VIII) qui n’est qu’un enfant. 

Mas En Felips volc may beure l’offensa,  

e·l rey efans, cumplitz de bona fe,  

vol comensar tot premier l’ABC.  

 

Peys de Ladils, ja Dieus, que·l mon soste,  

no·y done patz, ni s’en meta de re,  

si no que·l reys d’Anglaterra premier  

cobre·l dugat francamen per entier,  

																																																													
150 Ibid. : 41-45, éd. Noulet et Chabaneau, p. 106. 



168 
 

 

e mays un pauc del sieu per sovensa151.  

Mais seigneur Philippe préfère supporter l’offense,  

et le roi enfant, plein de bonne foi, 

veut tout d’abord commencer l’ABC. 

Pierre de Ladils, que Dieu, qui soutient le monde, 

ne donne pas la paix, qu’il se désiste de l’affaire,  

à moins que le roi d’Angleterre le premier  

ne recouvre franchement et entièrement le duché  

et se souvienne  un peu plus du sien]. 

Nulle conclusion n’est trouvée, et Raimon propose de demander 
l’avis de Thibaut, « lo melhor guerrier d’aquest pahis ». Il parle sans 
doute de Thibaut IV, comte de Champagne et roi de Navarre (1201-
53). Lui-même troubadour, il aida à détruire cette même tradition 
littéraire en luttant contre les hérétiques dans la Croisade albigeoise, 
car, dit Raimon de Cornet, « Yeu no soy veramens escudier, major 
frances, baron ni cavalier » [Je ne suis vraiment pas écuyer, chef 
français, baron ni chevalier].Jean continua à perdre des partisans et, en 
1206, se querella avec les moines de Cantobéry en refusant d’accepter 
leur choix dans l’élection de Stephen Langton comme nouvel 
archevêque. Il envoya l’abbé de Beaulieu (dans le Hampshire) au 
concile du Latran pour le représenter, officiellement pour prendre la 
défense de Raimon de Toulouse, mais, officieusement, pour trouver 
des arguments en faveur du roi dans l’affaire Langton. En 1207, Jean 
exila à l’étranger tous les moines de Cantobéry. Innocent III en fut si 
fâché qu’il plaça un interdit sur l’Angleterre et, pendant six ans, les 
rites furent interdits dans les églises ; et il n’était pas possible 
d’inhumer les défunts en terre chrétienne.  

																																																													
151 Ibid. : 49-51 et 60-64, éd. Noulet et Chabaneau, p. 106-107. 



169 
 

 

En cherchant dans les archives de Castle Cary (dans le Somerset), 
j’ai découvert un mystère, qui semble répandre une lumière de bonté 
sur le caractère du roi. Pourquoi Jean se trouvait-il à Castle Cary ? Où 
est-il resté ? Probablement au château. Il envoya un message par 
coursier spécial au Maître des Templiers en France : 

 
Nous demandons que, pour l’amour de nous, vous conduisiez à la mer la 

femme et le fils de Gérard d’Athée, qui viennent en Angleterre et nous saurons 
vous montrer notre reconnaissance.  

Témoin, moi-même, à Kary, le 21 septembre 1207152. 
 
Le journal local, le Visitor de 1901, releva que la petite ville n’avait 

jamais été si remarquée qu’au temps des Lovel, famille qui arriva avec 
le Conquérant. Gérard lui-même, né serf en Touraine, se mit 
rapidement au service du roi, se révélant brutal, impitoyable et très 
bien payé. Quand Philippe envahit les terres anglaises en 1204, il 
résista aux Aquitains rebelles et fut capturé à Loches l’année suivante. 
Le roi paya sa rançon de 2.000 marcs et le nomma lieutenant royal 
dans le sud-ouest de l’Angleterre. Il mourut en 1213, après avoir 
suscité la haine des barons ; ses nombreux parents figurent dans la 
Magna Carta. Évidemment, Jean se rendit compte de la nécessité de 
faire entrer clandestinement la femme et le fils de Gérard. 

Une explication possible de la présence du roi dans une ville assez 
insignifiante serait que Ralph Lovel devait payer une amende de £100 
pour sa baronnie de Cary, et en devait encore 35 à un certain Vives 
pour la ville, alors qu’il lui restait une dette de £66 envers la couronne. 
Il aurait été typique de Jean de réclamer son dû. Étant donné que les 
Lovel lui devaient de l’argent, il pouvait ainsi demander leur aide ou 
leur réclamer le gîte quand il en aurait besoin. Henri Lovel paya £200 
et 7 palefrois pour son héritage, mais n’avait les moyens d’offrir que 
cinq marcs et un cheval. Sa belle-sœur Maud devait £100 et un 
palefroi au roi pour être exemptée de remariage. Jean écrivit au shérif 
en laissant entendre que Maud devait avoir sa dot en main, et pour 
rappeler qu’il restait à son beau-frère une dette de £14. 11s. 3p. 
d’écuage. La campagne en Irlande allait commencer, et Cary devait 
																																																													
152 Hershon, 1990 : 71. 



170 
 

 

fournir deux chevaliers pour l’armée. Tout ceci est pertinent, car la 
critique française trouvait là beaucoup d’arguments. 

Il n’est pas tout à fait vrai que les Anglais ne participèrent pas à la 
Croisade albigeoise – après tout ce n’était pas leur querelle – mais les 
rapports entre l’Angleterre et le Midi existaient toujours. Certes, nous 
n’avons pas de preuves que Jean ait joué un rôle dans cette croisade. 
En tant que duc d’Aquitaine, le roi des Anglais pouvait être témoin de 
ce qui arrivait même s’il restait sur la touche. Raimon VI de Toulouse 
fut accusé d’hérésie, placé sous l’interdit papal, mais il était l’ancien 
beau-frère de Jean (le Français fut marié cinq fois et Jane était sa 
quatrième femme). Bien qu’elle mourût en 1199, le roi resta toujours 
l’oncle du futur Raimon VII. Raimon VI vint à Londres avec son fils 
pour obtenir le soutien de Jean, mais celui-ci, comme d’habitude, 
montra son caractère dilatoire et Raimon, déçu, s’en retourna pour 
assister au quatrième concile de Latran. Des preuves de la présence de 
Raimon et de son fils à la cour anglaise existent : ce sont les dépenses 
de leur séjour et un paiement daté du 16 janvier 1214 pour leur voyage 
de retour.  

 
Lai fo·l coms de Tholosa e sos filhs bels e bos,  
qu’es vengutz d’Englaterra ab petitz cumpanhos  
e trespasec, per Fransa, per motz locs perilhos,  
car gent N’Arnaut Topina l’i menet a rescos,  
et es vengutz a Roma on es sagracios153.  
 
[Il y avait là le comte de Toulouse et son bel et bon fils, 
qui vint d’Angleterre avec quelques compagnons 
et passa, à travers la France, par beaucoup de lieux dangereux, 
car le gracieux Arnaut Topina l’amena en secret,  
et il vint à Rome la ville consacrée]. 
 
Selon la Chronique de Ralph de Coggeshall et les Annales de 

Dunstable et Waverley, Raimon est censé avoir fait hommage au roi 
anglais et lui avoir cédé la ville de Toulouse contre 10.000 marcs 
d’argent, que Jean lui remit. Peut-on imaginer une telle générosité de 
la part de Jean ? Il récupéra la somme en imposant un taxe aux 

																																																													
153 Chanson de la Croisade albigeoise, 143 : 7-11, éd. Lettres gothiques, p. 214-
215 ; la section commence par : Cant la cortz es complida, es mot grans lo ressos. 



171 
 

 

cisterciens d’Angleterre, en représailles pour leur soutien aux croisés 
contre Raimon.  

On ne peut pas dire que Jean faisait la guerre avec succès. Il était 
probablement hésitant à s’engager contre un ennemi qui l’avait 
vaincu. Cette inaction fut remarquée partout, surtout en France. Le 
troubadour Bernart Arnaut de Moncucq, frère du comte d’Armagnac 
(fl. 1190-1219), composa un sirventes contre le roi pour son attitude 
peu belliqueuse et dilatoire, et son manque de soutien envers son 
beau-frère.  

Be·m plazo l’arquier 

pres la barbacana, 

quan trazo·l peirier 

e·l mur dezenvana ;  

e per mant verdier  

creis la ost e gensa.E volgra·l plagues  

aital captenensa 

lai al rei Engles154. 

 [Les archers me plaisent beaucoup  

près de la barbacane, 

quand les mangonneaux tirent  

et que le rempart perd son parapet ; 

et à travers maint jardin 

l’armée croît en nombre et en brillance. 

Et je voudrais qu’un  tel comportement 

plût là au roi des Anglais]. 

																																																													
154 PC 55, 1 : 46-54, Er can li rozier. Éd. Mahn, Die Werke der Troubadours, t. III, 
p. 78. 



172 
 

 

 
Après une brève excursion en Irlande où il rétablit l’autorité royale, 

il dut braver, à son retour en 1211, une invasion française et l’hostilité 
exponentiellement croissante de ses barons due à ses expéditions 
coûteuses et infructueuses. En 1212, le pape l’excommunia et, l’année 
suivante, pour contrarier ses barons, il céda son royaume à la papauté 
et le reçut à nouveau comme fief papal. L’interdit fut levé mais, 
quand, en 1214, Philippe infligea une défaite écrasante à son allié 
l’empereur Othon IV à Bouvines, les espoirs de Jean de regagner ses 
terres furent détruits. Othon de Brunswick, fils de Mathilde, la sœur de 
Jean, avait de bons rapports avec Jean, mais le Moine de Montaudon 
(fl. 1193-1210) reprocha à l’empereur d’avoir mal dirigé ses affaires 
en refusant d’écouter ses conseillers. C’est Richard qui lui avait 
procuré l’empire en 1198, tandis qu’Alphonse VIII de Castille, qui 
avait épousé Eléonore d’Angleterre, lui envoya un message amical à 
propos de son accession. 

 

Seigner, s’agessetz regnat  

per conseill dels vostres baillos,  

no·s mandera·l reis N’Amfos  

tant salut ni tant amistat,  

ni no·us agra tant onrat  

chai, Proenza ni tota Lumbardia,  

ni a Nicart non agra seignoria  

lo reis Joanz plus que a Saint-Massenz, 

se regnassetz per conseill de servenz155. 

 [Seigneur, si vous aviez régné  

selon les conseils de vos vassaux, 
																																																													
155 PC 305, 17 : 1-9 (seule strophe). Éd. M. J. Routledge, p. 171 ; Saint-Maixent, 
arr. Niort (Sèvres) évoque le Poitou et Poitiers que Jean perdit en 1209 ; Newark, 
en Angleterre, était la résidence préférée de Jean, et c’est là qu’il mourut. 



173 
 

 

le roi Alphonse ne vous aurait pas envoyé  

une salutation si amicale, 

et de ce côté la Provence et toute la Lombardie 

ne vous auraient tant honoré,  

et, à Newark le roi Jean n’aurait pas eu plus de pouvoir  

qu’il n’en a à Saint-Maixent,  

si vous régniez comme vos serviteurs vous le conseillent]. 

La stratégie contre Philippe Auguste consistait en une attaque sur 
les Flandres à l’est, et celle de Jean à faire de même vers l’ouest. Le 
roi avait débarqué à La Rochelle en février 1214. Comme la bataille 
n’eut pas lieu, il s’avança au sud vers la Gascogne et s’arrêta à la 
Réole, où il resta du 13 au 15 avril. Là il reçut 43 serments 
d’allégeance, mais, après la défaite de ses alliés à Bouvines, il ne sut 
que faire et resta en Gascogne et en Aquitaine. Entre-temps, Simon de 
Montfort et son fils Amaury assiégèrent Casseneuil, lieu que Pierre 
des Vaux de Cernay dit plein d’hérétiques, de voleurs et de parjures. 
Bien que le roi voulût restituer l’Agenais à Raimon de Toulouse, il se 
montra circonspect envers Montfort ; il est douteux qu’il eût des 
intentions d’affrontement militaire. Pourtant Simon fit de fausses 
réclamations à Jean, principalement parce qu’il essayait de se donner 
de l’assurance. 

«… E que·l reis d’Anglaterra vol ab mi acordar  

e cresser m’a de terra per so que·l lais estar. 

Ez el es a Toloza intratz per demandar  

e per prendre las pagas que hom m’i vol donar,  

e fara·m tot l’aver trametre e enviar  



174 
 

 

qu’ieu aia pro que metre, que  tenir e que dar »156.     

 [... Et que le roi d’Angleterre veut s’accorder avec moi et augmenter mes terres 
pourvu que je le laisse en paix. 

Et il est entré dans Toulouse pour demander  

et pour prendre les paiements que l’on veut me donner,  

et il me fera transmettre et envoyer tout l’avoir 

afin que j’ai suffisamment à dépenser, à posséder et à donner]. 

À son retour en Angleterre le roi demanda du « scutage » (de 
l’argent au lieu du service militaire), et son interprétation d’autres 
droits féodaux mit tant ces messieurs en fureur qu’un groupe se 
révolta et le força à signer la Magna Carta, car ce document instituait 
l’exercice de la justice. 

Because of clauses binding John to dispense free and universal justice and not 
to imprison or outlaw anyone except by the law of the land or judgement of his 
peers, the charter has subsequently become a symbol of freedom157.  

[À cause des clauses qui imposaient à Jean d’exercer une justice libre et 
universelle et à ne pas emprisonner ou à mettre n’importe qui hors la loi sauf par 
la législation du pays ou par le jugement de ses pairs, la charte est devenue par 
la suite un symbole de liberté]. 

Pourtant Jean n’en tira aucune leçon. Plus tard, il obtint 
l’excommunication de ses ennemis les barons, et leur fit la guerre. 
D’autres amis l’abandonnèrent quand le futur Louis VII envahit 
l’Angleterre en 1216. Pendant cette campagne, il perdit ses bagages 
dans les sables mouvants du Wash, et la couronne d’état disparut avec 
eux. 

Même devenu roi, il tenta de gagner du temps et évita délibérément 
les appels à la croisade. En 1213 Innocent III prêcha en vain une 

																																																													
156 CCA, 186 : 49-54, éd. Lettres gothiques, p. 372. 
157 Poole, 1993 : 476. 



175 
 

 

croisade, et Jean fut invité à rejoindre d’autres monarques. On attribua 
à Peire d’Auvergne (fl. 1149-68) ce commentaire :  

Al rei Felip et a·N Oto  

et al rei Joan eisamen  

laus que fasson acordamen  

entr’els e segon lo perdo  

e servon a sancta Maria,  

don son fils pert la senhoria  

de Suria del comte de 

Sur tro al renhe d’Egipte158.  

[J’approuve le roi Philippe et seigneur Othon  

et le roi Jean également, 

de vouloir s’accorder  

entre eux et suivre le pèlerinage 

et servir sainte Marie  

dont le fils perd la seigneurie  

de Syrie, du comté de Sur  

jusqu’au royaume d’Égypte].  

Si Richard avait son Bertran de Born, Jean avait Savaric de 
Mauléon (1180-1231), fils de Raoul de Mauléon, à qui Henri II 
témoigna sa faveur. Libéré de prison par le roi, ce dernier le nomma 
général en France. Malgré sa bonne réputation comme guerrier – sa 
vida le loua ainsi : « E fo lo meiller guerrers que anc fos e·l mon » [Et 
il fut le meilleur guerrier qui ait jamais été au monde], l’auteur avait 

																																																													
158 PC 323, 22 : 33-40, Lo senher que formet lo tro. Éd. De Bartholomeis, Poesia 
provenzali storiche relative all’Italia, t. I, p. 199 (fausse attribution à P. d’A.), et 
surtout C. Pulsoni, p. 83. 



176 
 

 

des doutes : « Tal vez ne fo aventuros, e tal vez ne trobet dan » 
[Mainte fois il était hardi, et mainte fois il avait des ennuis]. Savaric se 
trouvait si engagé avec Jean que Nostradamus le croyait vraiment 
anglais. Bien que nous n’ayons presque rien de ses poèmes (trois 
pièces en tout), d’autres troubadours font mention de lui 22 fois (selon 
la COM). Le troubadour Peire Cardenal critiqua amèrement la lâcheté 
de Savaric, de Jean et de son armée. 

  
Que fan l’enfan d’aquella gent engleza,  

qu’avan no van guerreyar ab Frances ?  

Mal an talan de la terr’engolmeza !  

Tiran iran conquistar Gastines!  

Ben sai que lai en Normandia  

dechai e chai lur senhoria,  

quar los garsos ve om en patz sezer.  

Antos es tos que trop pert per temer159.  

 
[Que font-ils les enfants de ce peuple anglais  
qui ne s’avancent pas pour faire la guerre aux Français ? 

Ils ont peu de désir pour la terre d’Angoulême !  

Ils rechigneront à aller conquérir le Gâtinais !  

Je sais bien que là-bas en Normandie  

leur seigneurie déchoit et tombe,  

car on voit les valets d’armes être assis en paix.  

Il est une honte le jeune homme qui perd tant par peur]. 

 
																																																													
159 PC 335, 6 : 33-40, Aquesta gens, quant son en lur guayeza. Éd. S. Vatteroni, p. 
197.  



177 
 

 

Sa vida trace sa carrière de guerrier et de prisonnier du roi Jean. 
 
Savaric de Mauleon fetz metre en la tor Corp […] com hom valens e savis e 

larcs si s’engenhet si qu’el escampet foras de la preison e pres lo castel on el 
estava pres. E·l Reis Joans fetz patz ab el [...] e det li en garde tota la terra qu’el 
avia perduda de Peitieus e de Gasconha160.  

 
[Il fit mettre Savaric de Mauléon dans la tour de Cardif […] en homme 

vaillant et avisé et généreux il réussit à s’évader de sa prison et prit le château où 
il avait été emprisonné. Et le roi Jean fit la paix avec lui […] et lui donna 
commande de toute la terre qu’il avait perdue en Poitou et en Gascogne]. 

 
Il rejoignit les alliés de Raimon VI à Castelnaudary. Pierre des Vaux 

de Cernay, historien des croisades, nous le montre sous une lumière 
tout à fait différente et qui est, sans doute, plus proche de la vérité. 

 
 Avec nos ennemis survint cet apostat le plus dépravé, ce pécheur inique, fils 

du Diable, serviteur de l’Antéchrist, Savaric de Mauléon, plus méchant que 
n’importe quel hérétique, pire que n’importe quel infidèle, assaillant de l’Église, 
l’ennemi du Christ, ô le plus corrompu des mortels - ou devrais-je dire lui-même 
une infection mortelle ?161. 

 
Savaric se retira bientôt de ce siège parce qu’il n’avait pas été payé. 

Il emmena le fils de Raimon à Bordeaux et l’y rançonna. Autant qu’on 
sache, Jean n’était pas impliqué dans ces affaires, mais les Français 
dirent qu’il avait encouragé son sénéchal à se rendre dans le Midi. 
Une lettre, datée du 21 janvier 1213,  écrite par des prélats au Conseil 
de Lavaur pour les oreilles du pape, remplie de propagande contre 
l’hérésie, décrit l’attaque de Raimon de Toulouse avec l’empereur 
Othon, qui voulait à tout prix éradiquer l’influence de l’Église sur ses 
terres. Tous deux avaient appelé Savaric, sénéchal du roi d’Angleterre 
- « cet ennemi de l’Église » - pour les aider, quand ils faisaient le siège 
de Simon de Montfort à Castelnaudary. Dans un acte qualifié de 
détestable, il demanda au roi du Maroc de détruire toute la chrétienté. 
Jean n’était nullement ami de Simon, qui avait choisi de prêter 

																																																													
160 Boutière et Schutz, 1950 : 221. 
161 Powicke, 1987 : 19.  



178 
 

 

serment d’allégeance à Philippe Auguste quand Jean perdit la 
Normandie en 1204. 

 
Sous l’influence papale, cependant, Savaric se retourna contre Jean 

en 1213, quand le roi français proposa d’envahir l’Angleterre pour 
obtenir réparation des torts de l’Église, et afin de punir Jean pour le 
meurtre de son neveu Arthur. On chercherait en vain une remarque 
élogieuse sur Jean. Celle qui s’en rapprocherait le plus vient de 
Guilhem Figueira (né avant 1195 et composant en 1215-1240), au 
temps où Jean fit hommage au pape pour son royaume, en 1213 ; mais 
elle doit surtout à son point de vue sur la papauté. Il est possible aussi 
que « bon » soit ironique. Tailleur toulousain comme son père, 
Guilhem quitta la ville quand les Français y entrèrent, et se réfugia en 
Lombardie, comme Gaulcem Faidit. Le modèle du parfait seigneur 
était, pour lui, l’empereur Frédéric. Ce dernier vit dans le troubadour 
un ennemi de la papauté et un défenseur de la cause méridionale. 

 
No·m meravilh ges, Roma, si la gens erra,  
que·l segle avetz mes en trebalh et en gerra,  
E pretz e merces mor per vos e sosterra,  
Roma enganairitz,  
qu’etz de totz mals guitz  
e cima e razitz, qe·l bons reis d’Englaterra  
fon per vos trahitz162. 
 
[Je ne suis pas surpris, Rome, si les gens sont perdus, 
car vous avez mis le monde en tourment et en guerre, 
et le mérite et la miséricorde sont par vous tués et enterrés, 
Rome traîtresse, 
car vous êtes guide, cime et racine de tout mal,  
car le bon  roi d’Angleterre fut trahi par vous]. 
 
Ayant pardonné à Savaric et déclaré une trêve grâce à l’évêque de 

Bordeaux, Jean se montra sous son vrai jour. S’il ne pouvait pas 
réussir en France, il agirait dans son propre pays. Savaric le servit 
dans son armée et le soutint à la signature de la Grande Charte. Le roi 
ravageait en hiver le pays et voulait pendre la garnison de Rochester, 
																																																													
162 PC 217, 2 : 8-14, D’un sirventes far en est son que m’agenssa. Éd. E. Levy, p. 
35-36. 



179 
 

 

mais Savaric l’en dissuada. Cela ne l’empêcha pas de piller les 
abbayes de Tilney, pendant la messe de Noël, et de Coggeshall, le jour 
de l’an. L’infâme attaque sur Ely, quand la garnison fut contrainte de 
fuir à travers la glace, fut suivie par une marche sur Colchester. 
Cependant, la nouvelle d’une armée de secours, qui approchait de 
Londres, força Savaric à se retirer blessé en ayant perdu beaucoup 
d’hommes. Peu après le désastre au Wash, Jean mourut, laissant trois 
filles et deux fils, dont l’aîné avait seulement neuf ans. Il fut enseveli 
dans la cathédrale de Worcester. Après la mort de Jean, Savaric fut 
son exécuteur testamentaire, et c’est lui qui accompagna le cortège 
funèbre, escorté par des mercenaires étrangers, de Newark à 
Worcester. Il continua à servir Henri III et, en 1224, défendit Niort et 
La Rochelle, mais perdit les deux lieux faute de soutien. En 1225, il 
s’associa à Louis et se battit contre les Albigeois. Un an plus tard il 
combattit pour les Anglais en Aquitaine, mais mourut avant le 27 
novembre 1231 

 
Henri III (1207-72) 

 
Étant donné sa jeunesse, « Malheur à la terre dont le prince est un 

enfant » est un sentiment qui pesait fort sur les Anglais pendant la 
minorité de leur roi. Le peuple jugea « simple » ce monarque, c’est-à-
dire faible et ridicule. La simplicité, mentionnée si souvent par 
Matthieu Paris et d’autres, était une sorte d’innocence qui lui resta 
jusqu’à la fin de sa vie, et fut une qualité attrayante même aux pires 
moments. Malgré ses fautes personnelles, il ne fut jamais corrompu163. 
Pourtant son règne définit la position de la monarchie anglaise jusqu’à 
la fin du XVe siècle : une royauté limitée par la loi. Son oncle Richard 
Cœur de Lion était un guerrier et un croisé de légende, et, quand 
Lanfranc Cigala (fl. 1235-1257, né à Gênes), appela Henri à la 
croisade, il lui rappela le souvenir de cet oncle illustre. 

 
E·l reis engles aia cor de l’acors  
e del valen rei Richart li soveingna,  
e pas la mar ab poder e no·s feingna,  
car hom conois los amics feingnedors.  

																																																													
163 Cité par Hallam, 1989 : 28. 



180 
 

 

E los verais a las cochas maiors]164. 
 
[Et que le roi anglais ait le courage de secourir 
et qu’il se souvienne du valeureux roi Richart,  
et qu’il passe la mer en force et sans feindre, 
car on reconnaît les vrais amis des faux  
dans les situations les plus critiques]. 
 
En revanche, il semble qu’il y ait une anomalie dans des rapports 

envoyés au pape Honorius, décrivant le jeune homme comme 
intelligent et précoce. Il était, certes, bien fait, d’allure princière, son 
seul défaut physique étant une paupière tombante. Il n’était pas un 
grand guerrier malgré les efforts de plusieurs troubadours pour faire sa 
publicité. 

 
The troubadours translated political and social relations into terms of splendid 

adventure. King Henry may have liked to picture himself in a world of this kind, 
but he was the last man to follow in the steps of Richard the Lion Heart. He 
preferred to buy rather than to fight his way, and so did many other princes165.  

 
 [Les troubadours traduisaient des rapports politiques et sociaux en termes de 

splendide aventure. Le roi Henri aurait aimé s’imaginer dans un monde de cette 
sorte, mais c’était le dernier homme à suivre les pas de Richard Cœur de Lion. Il 
préférait commercer plutôt que de se frayer un chemin, et beaucoup d’autres 
princes firent de même.]  

 
Les Français étaient bien conscients de ce trait. Il devint roi en 1216 

sous la régence de William Marshal. Quand on sut que le jeune roi 
était sous sa tutelle, ce fut une allégresse générale. « Dieu nous 
protège », disait le peuple, « car il n’y a personne en Angleterre qui 
soit capable de s’acquitter aussi bien de cette responsabilité ». 
L’armée française, sous le prince Louis (le futur Louis VIII), faisait 
campagne en Angleterre, mais les barons ne transférèrent pas leur 
haine de son père au jeune garçon et, après une grande défaite des 
Français près de l’Île de Thanet, Marshal réussit à négocier la paix, à 
l’aide du légat du pape, Gualo. Henri fut couronné à Westminster en 
																																																													
164 PC 282, 23 : 36-40, Si mos chanz fos de ioi ni de solatz. Éd. Fr. Branciforti, p. 
199. 
165 Powicke : 96. 



181 
 

 

1220 et atteignit sa majorité en 1227. À la mort de Marshal en 1219, 
plusieurs conseillers aidèrent le jeune roi, qui commença son règne 
proprement dit en 1234. Il épousa Aliénor de Provence, fille de 
Raimon Béranger IV (1209-45), en 1236, mariage qui lui donna deux 
fils et quatre filles. Le repas de mariage fut un événement spécial. 

 
Quid in mensa dapium et diversorum libaminum describant fertilitatem 

reduntantem, venationis abundantiam, piscium varietatem, joculatorum 
voluptatem ?166. 

 
 [Que décrivent-ils sur la table du banquet, l’abondance débordante des 

diverses libations, l’abondance du gibier, la variété des poissons, le plaisir que 
procurent les jongleurs ?]  

 
Les Savoyards, qu’Aliénor amena avec elle, eurent une réputation à 

la fois d’avarice et de prodigalité, ce qui renforça le préjugé anglais 
contre les étrangers en général.  

On savait qu’Henri était pieux, nourissant les pauvres chaque jour 
dans les années 40. Il fit rebâtir l’abbaye de Westminster en l’honneur 
d’Édouard le Confesseur, son patron, dont il donna le nom au futur 
Édouard I. Il manqua de regagner le Poitou en 1242. Faisant retraite 
en Gascogne, en 1248, il envoya son beau-frère, Simon de Montfort, 
pour restaurer son autorité sur les barons en guerre, mais dut le 
rappeler à cause de sa mauvaise administration. Quand il n’était pas 
pressé par ses barons, Henri rêvait toujours de récupérer les 
possessions qu’il avait perdues en France. À ce propos, le troubadour 
Amoros del Luc pesa sur la conscience du roi en 1230 et l’exhorta 
ainsi : 

 
En Chanterel, sirventez ab mos planz  
et ab gai zon, porta·l al reis engles  
digatz li qe, si de sai vengues  
que sei foren 
[ .......................................]  
Oi ! Reis engles, non siaz flacs ni vanz,  
qe ges aissi la Rochela n’er priza.  
Anz an mestier archiers e braimanzos  

																																																													
166 Chaytor, 1922 : 79, n. 2. 



182 
 

 

e chavaliers e maestre engenios  
 
qe valgra mais qe conseil de  justizia167.  
[Seigneur Chanterel, portez au roi anglais  
un sirventes avec mes plaintes, sur un ton gai, 
et dites-lui que, s’il vient ici,  
à lui pourraient être ... 
[suit une longue liste de lieux].  
Ah ! Roi anglais, ne soyez ni faible ni mou,  
car jamais ainsi La Rochelle ne sera prise.  
Auparavant, ils ont besoin d’archers, de brabançons mercenaires  
et de chevaliers et de maîtres ingénieurs,  
ce qui vaudrait mieux que conseil de justice]. 
 
Après avoir manqué la reprise de la Bretagne en 1230, Henri envoya 

des troupes pour aider son beau-frère l’empereur Frédéric II, qui était 
en guerre avec Milan. Les admirateurs de l’empereur l’appelaient 
« Stupor mundi » (la Merveille du monde) ; ses détracteurs « le 
Dragon » ou « la Bête ». C’est son père qui avait emprisonné Richard. 
L’empereur avait épousé Isabeau, sœur d’Henri. Dans un acte de 
réciprocité, celui-ci se permit de l’aider contre la France mais, malgré 
le sirventes d’Uc de Saint-Circ (fl. 1217-53), où s’accumulent les 
noms de lieux, nous ne savons pas s’il a tenu sa promesse. 

 
Lo falcos, filh de l’aigla, quez es reys dels Frances,  
sapcha que Fredericx a promes als Engles  
qu’el lor rendra Bretanha, Anjau et Toarces,  
e Peytau e Sayntonge, Lemotges, Engolmes,  
Toroinn’e Normandia e Guiana e·l Paes,  

e·n venjara Tolzan, Bezers e Carcasses168.  
 

[Que le faucon, fils de l’aigle, qui est roi des Français,   
sache que Frédéric a promis aux Anglais 
de leur rendre la Bretagne, l’Anjou et le pays de Thouars, 
le Poitou et la Saintonge, Limoges et Angoulême,  

																																																													
167 PC 22, 1 : 1-4, 36-40, En Chantarel, sirventez ab mos planz. Voir Alfred 
Jeanroy, « Un sirventes politique de 1230 », in Romania, t. 51, nº 201, 1925, p. 111-
116 ; Louis IX avait pris La Rochelle le 3 août 1224. 
168 PC 457, 42 : 25-30, Un sirventes vuelh far en aquest son d’En Gui. Éd. A. 
Jeanroy et J.-J. Salverda de Grave, p. 97. 



183 
 

 

La Touraine et la Normandie, Guyenne et le Pays [chartrain], 
Et de venger le Toulousain, Béziers et Carcassonne]. 
 

Du moins, on y apprend exactement la liste des possessions que le 
roi voulait regagner. Le troubadour Guilhem Anelier de Toulouse (fin 
du XIIIe

  siècle) résuma avec justesse l’attitude vantatarde d’Henri qui 
se croyait capable d’imiter son oncle Richard.  

 
   Quar lo reys ditz,  
joves Engles, quez ab colps et ab critz  
volra cobrar tot quant tenc ses falhida  
lo pros Richartz, o·y er testa partida169.  
[ ... Car le roi, le jeune Anglais, dit  
qu’avec des coups et des cris de guerre, 
il voudra récupérer tout ce que tenait sans faute 
le preux Richard, ou sa tête y sera fendue]. 
 
Beaucoup de gens étaient déçus de cet échec, dont le résultat fut un 

afflux d’étrangers en Angleterre, et ils connurent une amère 
déception ; l’un d’eux, Duran Sartre de Paernas (fl. dans les années de 
1240), ne mâcha pas ses mots. 

 
E menz q’ieu ai arbalesta e croc,  
brocarai lai per traire al major loc  
al rei engleis, qes hom ten per badoc,  
qar suefr’aunitz q’om del sieu lo descoc ;  
per q’en cor ai qe als primiers lo toc170.  
 
[Et tant que j’ai une arbalète et et un crochet,  
j’éperonnerai (mon cheval) pour tirer sur le plus haut lieu,  
sur le roi anglais que l’on tient pour un niais, 
car il se déshonore en permettant qu’on le dépouille de ses biens ; 
je veux donc qu’il soit des premiers frappés]. 
 

																																																													
169 PC 204, 3: 37-40: El nom de Dieu, qu’es paire omnipotens. Éd. Richard E.F. 
Straub, in Studi occitanici in onore di Giuseppe Tavani, Alessandria, Edizioni 
dell’Orso, 1995, p. 146-147. 
170 PC 126, 1 : 4-8, En talent hai q’un sirventes encoc. Éd. Alfred Jeanroy, in 
Annales du Midi, 1904, XVIe année, p. 315-317. 



184 
 

 

Bernart de Rovenac (fl. 1242-61) attaqua Henri pour sa lâcheté et 
inclut le roi d’Aragon dans la foulée, bien que ses quatre  sirventes 
montrent son opposition au roi de France.  

 
Rei engles prec que m’entenda,  
quar fa dechazer  
son pauc pretz per trop temer,  
quar no·l plai que·ls sieus defenda ;  
qu’ans es tan flacs e marritz  
que par que si’endurmitz,  
que·l reis frances li tol en plas perdos  
Tors, Angieus e Normans e Bretos171. 
 
[Je prie le roi anglais de m’entendre,  
car par trop de crainte  
il fait déchoir son maigre mérite, 
car il  ne désire pas défendre ses biens ; 
plutôt il est si faible et attristé 
qu’il semble qu’il se soit endormi,  
pendant que le roi français le prive totalement 
de Tours, d’Angers, des Normands et des Bretons]. 
 
C’était un sujet cher à son cœur, car il souffrait des conséquences de 

l’ordre politique établi après la Croisade albigeoise. Il était 
particulièrement sarcastique envers le roi français, qui venait d’être 
battu à la bataille de Mansourah, et envers l’Anglais, qui avait perdu la 
Normandie. Les deux rois d’Aragon et d’Angleterre se voient 
reprocher de n’avoir pas secouru le comte de Toulouse dans sa révolte 
contre le roi de France en 1242. 

 
Amdos los reis an una cauz’empreza.  
selh d’Arago et aisselh dels Engles:  
que no sia per elhs terra defeza  
ni fasson mal ad ome que·l lur fes ;  
e fan merce e cortezia,  
quar al rei que conquer Suria  
laisson en patz los fieus del tot tener.  
Nostre Senher lor en deu grat saber172.  

																																																													
171 PC 66, 3 : 9-16,  Ja no vuelh do ni esmenda. Éd. Linda Paterson, in Rialto 
(Répertoire informatique des troubadours et de la littérature occitane), 5, 2013. 



185 
 

 

 
[Les deux rois, celui d’Aragon et celui des Anglais,  
ont choisi une même cause : 
que la terre ne soit pas défendue par eux, 
et qu’ils ne fassent pas de mal à qui leur en fait ; 
et ils sont miséricordieux et courtois, 
car ils laissent le roi qui conquit la Syrie 
tenir totalement en paix leurs fiefs. 
Notre Seigneur doit leur en savoir gré].      
 
En 1242, la mère d’Henri, Isabeau d’Angoulême, l’incita à soutenir 

son beau-père, Hugues de Lusignan, comte de la Marche, et à se 
révolter contre le roi de France ; c’était une première tentative du 
Midi, dont le chef était Raimon VII de Toulouse, pour regagner son 
indépendance. Les possessions de Raimon passeraient à un frère du 
roi français avec la main de sa fille unique Jeanne. Le Toulousain 
fonda de grands espoirs sur Henri, qui prit la mer le 9 mai, 1241. 
Malheureusement, les Anglais furent battus à Taillebourg et à Saintes. 
Dans un sirventes passionné, Peire del Vilar (contemporain de 
Guilhem de Montanhagol), poussa Henri à partir, en lui rappelant une 
époque ancienne. 

 
Pecx er si ses pros companhos  
s’empleja de las flors triar ;  
pero si ben vol  amparar  
lo castel, l’ala ni·l bastos,  
passar pot Escotz et Engles,  
Noroecx et Yrlans e Gales ;  
mas tart n’aura·y flor de ver senh  
si de larc despendre s’estrenh.  
E si·l plai bella messios,  
gen prometre, largamen dar,  
semblara del linhatge car  
don foro·ls fraires valoros,  
N’Anricx, e·N Richartz, e·N Jofres ;  
e poira cobrar Guianes 
e Normandia, don me senh 

																																																																																																																																																																																														
172 PC 66, 2 : 9-16, D’un sirventes m’es grans volontatz preza. Éd. Linda Paterson, 
in Rialto, 5, 2013. 



186 
 

 

car plus tost non troba mantenh173. 
 
[Ce sera un péché si, sans preux compagnons,  
il s’emploie à choisir les fleurs ;   
Mais s’il veut bien saisir  
le château, l’aile et les bâtons,   
il peut laisser passer Écossais et Anglais, 
Norvégiens, Irlandais et Gallois,   
mais la fleur aura difficilement un signe de renouveau 
s’il est avare pour dépenser généreusement.   
Et si lui  plaisent une bonne dépense, 
une promesse agréable et des dons généreux,  
il ressemblera à ce cher lignage 
d’où étaient issus les frères vaillants, 
Henri, Richard et Geoffroi ;  
et il pourra regagner la Guyenne  
et la Normandie, ce pourquoi je me signe, 
car je ne trouve pas plus vite de soutien].  
 
Guilhem de Montanhagol (fl. 1233-68), commentant les événements 

à l’automne 1242, se moqua des Anglais pour leur défaite à Saintes.  
 
Engles, de flor  
faitz capelh o de fuelha.  
No·us detz trebalh,  
neis qui·us assalh.  
tro qu’om tot vos o tuelha174. 
 
[Anglais, couronnez-vous de fleurs ou de feuilles.  
Ne vous faites pas de souci,  
même si l’on vous attaque, 
jusqu’à ce que l’on vous enlève toutes vos possessions]. 
 

																																																													
173 PC 365, 1 : 9-24, Sendatz vermelhs, endis e ros. Éd. Alfred Jeanroy, in 
Mélanges Léonce Couture, Toulouse, 1902, p. 122 ; « les fleurs » désignent les 
royales fleurs de lys ; « château, aile et bâtons » sont une allusion probable aux 
armoiries de Castille, d’Aragon et de Navarre. 
174 PC 225, 3 : 46-50, Bel m’es quan d’armatz aug refrim. Éd. P. T. Ricketts, 
Toronto, 1964, p. 61. 



187 
 

 

Henri considérait Louis comme son principal rival. Il envahit le 
Poitou en 1242, qu’il réclama comme possession héréditaire. 
L’invasion, qui se termina à la bataille de Saintes, fut un grand échec 
et il dut se retirer en Gascogne. Si on examine les préparatifs de cette 
invasion, on trouvera un dolce far niente : Hugues de la Marche, bien 
que déhérité par la cour française, ne fit rien. Les Gascons n’avaient 
pas pris La Rochelle, le comte de Toulouse n’était pas prêt à agir. Les 
Français, sous le commandement d’Hugues en personne, et Pierre 
Mauclerc, autrefois comte de Bretagne, attaquèrent Toulouse, et 
Raimon dut se rendre ; mais il fut encore traité avec indulgence et 
confirma qu’il adhérerait au traité de 1229. Entre-temps, Henri était de 
nouveau en Angleterre, après avoir gaspillé presque £40.000 sterling, 
et il ne lui resta que les îles d’Oléron et, pour un temps, celle de Ré. 
Isabeau d’Angoulême, accablée d’ignominie et de scandale, se réfugia 
chez les moniales de Fontevrault, où elle mourut en 1246. Raimon 
décéda en 1249, et Alphonse se rendit maître de Toulouse. Le grand 
échec d’Henri indigna son beau-frère Simon de Montfort, qui le 
rencontra en Saintonge au retour de la croisade. Ce dernier déclara 
qu’il méritait d’être enfermé comme Charles le Simple, mots qu’Henri 
n’oublia jamais. 

 
Sa royale incompétence provoqua l’hostilité de beaucoup de ses 

sujets, et une coalition menée par Montfort le contraignit à accepter 
les Provisions d’Oxford (où le Parlement eut lieu) en vue d’une 
réforme. Celles-ci furent suivies par les Provisions de Westminster en 
1258. Un conseil des quinze, sous la présidence du juge Hugh Bigod 
et de son frère Roger de Norfolk, administra les finances et la cour de 
la chancellerie. Même si les quinze conseillers ne réussirent pas à 
s’accorder et s’inquiétèrent de l’ambition de Simon de Montfort, ils 
formulèrent néanmoins leurs demandes : que le roi préserve la Magna 
Carta et s’y soumette, et qu’on nomme un juge pour récompenser tous 
ceux qui avaient souffert un dommage, riches ou pauvres. Quand 
Henri renonça à ses revendications par le traité de Paris, on lui offrit 
quelques terres dans le Midi. Ratifié en octobre 1259, le traité fut 
négocié par Pierre de Savoie et Simon de Montfort, qui réglèrent les 
revendications respectives des deux rois sur les terres jadis 
possessions des Plantagenêts. Henri renonça à la Normandie, à 
l’Anjou, au Maine, à Poitiers, et devint le vassal de Louis pour la 



188 
 

 

Gascogne. Le Français lui donna des droits sur le Périgord et le retour, 
à l’avenir, de la Saintonge, de l’Agenais et du Quercy. Pour une fois, 
les rôles sont renversés, et nous apprenons de l’historien Jean de 
Joinville que les barons français, malgré leur admiration pour Louis, 
émirent bien des réserves175. À vrai dire, personne n’était convaincu 
par le traité, comme le relève le troubadour Sordel (fl.1220-1269), 
dans un planh pour Blacatz. Ce dernier, mécène des troubadours et 
compositeur lui-même, critiqua de la même manière que ses confrères 
les rois d’Angleterre, d’Aragon, les comtes de Toulouse et de 
Provence et l’empereur de Rome. Écrite en Provence à la cour de 
Raimon Béranger IV, l’œuvre date des premiers mois de 1236.  

Del rey engles me platz, quar es pauc coratjos,  
que manje pro del cor, pueys er valens e bos,  
e cobrara la terra, per que viu de pretz blos,  
que·l tol lo reys de Fransa, quar lo sap nualhos176.  
 
[Quant au roi d’Angleterre, puisqu’il manque de courage, 
il me plaît qu’il mange une bonne part du cœur,  
et alors il sera courageux et bon 
et récupérera la terre, puisqu’il vit sans honneur,  
que le roi de France lui enlève, car il le sait indolent]. 
 
Pendant la décadence (1253?) de la période troubadouresque, nous 

avons l’exemple d’une tenso où figurent un Anglais (Engles) anonyme 
et un poète, que Martín de Riquer a identifié comme un joglar. 
L’argument consiste en une plainte de l’Anglais contre le roi de 
Navarre (Thibaut Ier ?), comte de Champagne177, pour son avarice et sa 
																																																													
175 Hallam, 1989 : 90. 
176 PC 437, 24 : 17-20, Planher vuelh En Blacatz en aquest leugier so.  Éd. J. J. 
Wilhelm, New York, 1987, p. 108. C’est un planh étrange où le poète imagine que 
l’on peut acquérir les vertus d’un grand souverain en mangeant le cœur de Blacatz ; 
voir S. Thiolier-Méjean, Voici l’arbre d’amour, p. 350-351. Il fait la satire de 
plusieurs monarques, y compris du roi de Castille qu’il dit mené par le bout du nez 
par sa femme et sa mère. 
177 Paul Meyer en vint à cette supposition, après avoir considéré toutes les 
possibilités, 1973, 33-35 ; voir M. de Riquer, Los trovadores, p. 1355-1356. Il est à 
noter que Peire Guilhem de Toulouse loue ce même roi de Navarre, disant qu’il 
avait la réputation d’être un troubadour amoureux, splendide et généreux, PC 345, 
2, Eu chanterai de gauz e voluntos.  



189 
 

 

nature vile dans ce qu’il appelle la cort corta. Le jongleur riposte par 
un argument politique : 

 
N’Engles, a tort vos aug del rey blasmar  
de Navarra, de que faig gran follia ;  
e blasmas lo, car el non vos vol dar  
plus honrat don c’a vos non tanheria,  
mas ses blasme no fai so que deuria ;  
qu’el es frances e vos engles, so·m par,  
e·l rey frances non deu als Engles dar,  
car Fransa tol als Engles cascun dia.  
Doncs, com dara sel que toure deuria ?178.  
 
[Seigneur Anglais, à tort je vous entends critiquer le roi 
de Navarre, en quoi vous faites grande folie ;  
et vous le blâmez, car il ne veut pas vous faire  
un don plus honorable qu’il ne conviendrait pour vous, 
Mais ce qu’il devrait sans être blâmé il ne fait pas ; 
 car il est français et vous anglais, me semble-t-il,  
et le roi français ne doit pas donner aux Anglais,  
car la France ôte chaque jour aux Anglais. 
 et comment donc va-t-il donner, celui qui devrait prendre ?]. 
 
Il apparaît que le propos de l’autre ne convainc pas l’Anglais 

déterminé à aller dans une cour plus généreuse, c’est-à-dire chez 
Jacques le Conquérant. 

 
Rey d’Araguon, corona de pres quar,  
ves vos m’en vauc, per mon dan restaurar,  
car en vos es solas e cortezia,  
ves vos m’en vauc, senher, ma dreita via179.  
[Roi d’Aragon, couronne de prix précieux,  
je m’en viens à vous pour restaurer ma perte,  
car en vous sont la joie et la courtoisie,  
je m’en viens à vous directement]. 
 

																																																													
178 PC 138, 1 : 9-17, 18-21, A la cort fuy l’autrier del rey navar. Éd. M. de Riquer, 
Los trovadores, p. 1357-1358. 
179 Ibid., éd. M. de Riquer, Los trovadores, p. 1358.  



190 
 

 

En 1254, le deuxième fils de Simon de Montfort se rebella contre la 
constante introduction à la cour d’étrangers que le roi favorisait. Louis 
IX participait à la VIe croisade, où il subit une défaite à Mansourah. 
Henri et le roi d’Aragon (Jacques Ier) promirent de ne pas profiter de 
son absence. Cette promesse est vraiment ironique : Henri était mal 
placé pour attaquer quiconque. Vers la même époque, nous avons un 
sirventes assez satirique de Boniface de Castellane (Alpes de Haute-
Provence, fl. 1244-65), seigneur provençal hostile à Charles d’Anjou. 
Après que son château fut détruit, il s’enfuit en Aragon. Il exprima un 
avis franc sur Henri III et le roi d’Aragon (el flacs reis), qui avait, 
dans ses négociations, raté une occasion en or en faveur de la guerre.  

Lo rei engles cug q’a·l sanglut,  
qar tan lo ve hom estar mut  
de demandar sas eretatz,  
e mentr’est autr·ha tan perdut,  
degra si menar daus totz latz  
coredors e cavals armatz,  
tro cobres sas possessios180. 
 
[Je crois que le roi anglais a le hoquet,  
car on le voit rester muet  
pour demander son héritage,  
et tandis que cet autre a tant perdu,  
il devrait lancer de tous les côtés 
des coureurs et des chevaux de bataille 
jusqu’à ce qu’il récupère ses possessions]. 
 
En 1256, l’empereur allemand, Guillaume de Hollande, mourut et 

les factions opposées proposèrent leur candidat. Les Guelfes et les 
Hohenstaufen se rendant compte qu’il fallait un compromis, 
cherchèrent un candidat acceptable par le pape et soucieux de leurs 
intérêts. Richard, comte de Cornouailles, était un ami du souverain 
pontife et avait été le beau-frère de Frédéric II. D’ailleurs, il était assez 
riche pour trouver des partisans. Les Gibelins italiens cherchaient 
quelqu’un qui les soutiendrait dans leurs querelles ; les Français 
trouvaient que l’Angleterre avait déjà trop de pouvoir et, comme 
Folquet de Lunel, ils soutinrent la candidature d’Alphonse IX de 
																																																													
180 PC 102, 1 : 15-21, Era, pueis yverns es e·fil. Éd. Amos Parducci, in Romania, t. 
46, 1920, p. 495-496. 



191 
 

 

Castille. Richard gagna l’élection. C’est Raimon de Tors de Marseille 
(fl. 1257-65) qui écrivit un sirventes dans lequel il critiqua l’action 
menée par les Anglais. Il saisit aussi l’occasion d’attaquer le clergé.  

 
Ar es dretz q’ieu chan e parlle,  
pos de Viena e d’Arlle  
vol esser reis En Richartz,  
don ha dol le reis de Karlle  
e ric plazer N’Odoartz  
qe non es lotz ni coartz. 
Qan la corona del ferre  
venran clerc ez Engles qerre,  
l’un ab força e l’autr’ab frau,  
pero qals qe s’en sotzterre,  
clerge·n faran a Dieu lau  
e·n vistran vermeilh e blau181. 
 
[Maintenant j’ai raison de chanter et de parler,  
puisque seigneur Richard voudrait être roi  
de Vienne et d’Arles,  
ce dont le roi Charles est affligé 
et seigneur Édouard, richement content, 
lui qui n’est ni paresseux ni lâche. 
Quand le clerc et l’Anglais viendront chercher 
la couronne de fer,  
l’un avec force l’autre par fraude, 
quel que soit celui qui succombera,  
le clergé en fera des louanges à Dieu,  
et se vêtira de vermeil et bleu]. 
 
En 1261, le roi reconquit son pouvoir, un véritable triomphe, et 

obtint une bulle papale l’absolvant de sa désobéissance aux Provisions 
du Parlement. En 1263, les barons refusèrent le fait et se regroupèrent 
autour de Simon, qui marcha sur Londres et reprit le contrôle du 
gouvernement. Henri pria Louis IX d’arbitrer. Le roi français, dans sa 
Mise d’Amiens (1264), déclara les Provisions nulles, ce qui n’arrêta 
pas Simon dans la poursuite de la guerre, et Henri fut pris à la bataille 
de Lewes. Il demanda ensuite la convocation d’un parlement par le 
																																																													
181 PC 410, 3 : 1-6 et 31-36, Ar es dretz q’ieu chan. Éd. Amos Parducci, in Studi 
romanzi, t. VII, 1911, p. 5-59, p. 36. 



192 
 

 

roi. Mais l’arrogance de Simon écarta bien des barons ; et, pour libérer 
le roi, Gilbert de Clare, sixième comte de Gloucester, rejoignit, à la 
frontière du Pays de Galles, le prince Édouard revenu de France. Ils se 
jetèrent sur les barons à Evesham (dans le Worcestershire), le 4 août 
1265. Henri s’échappa pendant la bataille, mais fut lui-même blessé ; 
Simon y perdit la vie182. Après Evesham, le pays devint assez pacifié, 
et Édouard se sentit capable de rejoindre la croisade. Louis IX allait 
être un allié de valeur. Malgré le calme apparent, Henri, par la suite, 
supprima les réformes ; en 1267, il avait neutralisé ce qui restait de 
l’opposition. Le comte de Gloucester entra par ruse à Londres et 
rassembla ceux qui avaient été déshérités. Le roi le menaça de 
représailles et lui-même rassembla 109 étendards à Windsor. En route 
pour la capitale, ils s’arrêtèrent à Stratford Langthorne où furent 
conclues des négociations de paix. À la fin, Clare passa un accord 
avec Henri le 6 juin, 1267.  

Depuis 1267, saint Louis se préparait à partir en croisade et, étant 
donné la décision du prince Édouard, on suggéra qu’Henri III fît de 
même. Henri, comme d’habitude, tergiversa. Gauceran de Saint-
Didier tenta d’inciter au voyage le roi, son frère et son fils, le roi 
français et Jacques Ier ; poète typique de cette période appelée « la 
décadence », il adopte un ton religieux plutôt que politique, leur 
rappelant la signification de Jérusalem. 

 
E sabem cert que totz serem jutgatz,  
e bos e mals, segon nostres peccatz,  
davant l’aut Rey, al jorn de jutgamen ;  
perqu’ieu volgra clergues prezicadors  
fosson part  Sur en outramar passatz,  
e·l reys engles e sos fraires Richartz  
e·l reys valens de cui es Aragos,  
selh de Fransa, e·l princeps ab sa gen183.  
 

																																																													
182 Les Waverley Annals, écrits du point de vue baronnial, décrivent la lutte entre 
Henri III et ses barons, surtout les deux batailles et leur résultat. La mort de Simon 
de Montfort fut horrible : castration, décapitation et démembrement. Au moment de 
sa mort, il y eut de grands orages et le soleil s’obscurcit. 
183 PC 168, 1a : 22-29, El temps quan vey cazer fuelhas e flors. Éd. Mahn, Werke, 
II, p. 44. Le prince est le futur Édouard Ier.  



193 
 

 

[Et nous savons pour sûr que nous serons tous jugés, 
les bons et les méchants, selon nos péchés, 
devant le haut Roi, au jour du Jugement ; 
c’est pourquoi je voudrais que les clercs prêcheurs    
eussent traversé la mer vers Tyr,  
et le roi anglais avec son frère Richard  
et le vaillant roi d’Aragon,  
et celui de France, et le prince avec ses hommes.] 
 
Le prince Édouard avait épousé Eléanore de Castille, sœur 

d’Alphonse le Sage, ce qui mit fin au projet de l’Espagnol de 
récupérer la Gascogne. À la cour d’Alphonse, le troubadour génois 
Bonifaci Calvo (fl. 1253-1266), avait soutenu le projet des comtes de 
Béarn et de Gascogne de provoquer une insurrection contre les 
Anglais ; mais Alphonse  ne répondit pas à son sirventes belliqueux. 
Édouard était un guerrier courageux, très différent de son père, et cela 
causa une certaine difficulté à un troubadour anonyme qui fit un planh 
élogieux sur la mort de Manfred d’Hohenstaufen, roi de Sicile et 
usurpateur. En 1255, le pape Alexandre IV investit Edmond, 
deuxième fils d’Henri III, roi de Sicile, mais Henri  n’avait pas les 
moyens de confirmer sa position. Enfin, en 1266, le pape Urbain IV 
investit Charles d’Anjou, qui envahit la Sicile et tua Manfred à la 
bataille de Bénevent. Le problème est que le troubadour anonyme 
appelle Édouard roi, ce qu’il n’était pas avant 1272. Quand il devint 
en effet roi, il fit d’Edmond, surnommé « Crouchback » (le bossu), le 
premier comte de Lancaster. 

 
« Seigner, e que farem deserenan  
pos toutz nos es tan bos seignor e paire ?  
Per Dieu, non sai oimais qe deiam faire.  
Conseillatz vos qu’anem al rey frances  
e al pro N’Adoart rei dels Angles ?  
Et si·i anam, volran nos acuillir ?  
Gran paor ai qe lor cara no·s vir ! »184.  
 
[« Seigneur, que ferons-nous désormais,  
puisqu’un si bon seigneur et père nous est enlevé ? 

																																																													
184 PC 461, 234 : 3 21-27, Totas honors e tuig faig benestan. Éd. Marco Grimaldi, 
in Lecturae tropatorum, 3, 2010, p. 17. 



194 
 

 

Par Dieu, je ne sais désormais ce que nous devons faire. 
Nous conseillez-vous d’aller auprès du roi français 
et du preux seigneur Édouard, roi des Anglais ? 
Et si nous y allons, voudront-ils nous accueillir ? 
J’ai grande peur qu’ils ne détournent le regard »].  
 
Les rapports entre l’Angleterre et la Sicile allaient continuer 

jusqu’au siècle suivant. En même temps, la « décadence » avait donné 
naissance à un genre didactique, l’ensenhamen, qui n’avait pas 
toujours une grande valeur littéraire. Don Alfred Monson cite ceux de 
Lunel de Montech qui écrivait au début du XIIIe siècle : 

 
Le service désintéressé d’autrefois est remplacé par un service de métier, avec 

de fréquentes allusions à la rémunération anticipée. D’autre part, loin de donner 
des conseils sur la galanterie, Lunel interdit à son disciple de parler avec les 
dames : c’est que l’amour serait rentré dans les limites d’une expérience plus 
concrètement quotidienne185.  

 
En 1271, Richard de Cornouailles, maintenant empereur, subit une 

tragédie personnelle. Son fils, Henri d’Allemagne, fut assassiné par 
Guy de Montfort pour se venger du rôle qu’il avait joué dans la mort 
de son père, Simon, à Evesham. Quand Richard apprit que son fils 
avait été poignardé à mort dans une église, alors même qu’il portait sa 
tenue de croisé, il mourut d’apoplexie, le 2 avril. Dans un planh pour 
saint Louis, mort à Tunis en 1270, le troubadour Austorc de Segret 
énuméra les problèmes rencontrés par le prince Édouard. 

 
Ar aura ops proez’et ardimens 
a·N Audoart, si vol a Henric veniar,  
qu’era de sen et de saber ses par  
e totz lo mielhs era de sos parens ;  
e si reman aras d’aisso aunitz,  
no·l laissaran ni cima ni razitz  
Frances de sai, ni forsa ben garnida,  
si sa valors es de pretz desgarnida186. 
 

																																																													
185 Monson 1981 : 55. 
186 PC 41, 1, 4 : 25-32, No sai qui.m so, tan suy [des]conoyssens. Éd. Linda 
Paterson, in Lecturae tropatorum, 5, 2012, p. 13 [lire a Henric et non Haenric]. 



195 
 

 

[Maintenant seigneur Édouard aura besoin  
de prouesse et de courage s’il désire venger Henri, 
qui était sans pareil en sagesse et en savoir  
et le meilleur de sa famille ;  
et si, à ce sujet, il reste maintenant couvert de honte, 
les Français ici ne lui laisseront ni cime ni racine, 
ni château fortifié, si sa valeur est dépourvue de mérite]. 
 
Avant la mort d’Henri III, les travaux de l’abbaye de Westminster 

étaient bien avancés, et il vécut assez pour voir reloger le corps 
d’Édouard le Confesseur dans un magnifique tombeau. Il avait 
dépensé sur ce projet la somme de £2.421. 19s. et 4d (avec une petite 
dette). À sa propre mort, il fut placé dans l’ancien tombeau d’Édouard.  

 
Conclusion 

 
Si quelqu’un avait la patience de les compter, la liste des références 

aux Anglais et à leurs rois dans la COM, ferait une encyclopédie. 
Étant donné les rapports étroits entre nos deux nations, surtout à cette 
période, et le fait que les Plantagenêts étaient d’origine française, les 
échanges critiques ressemblaient  à ceux d’une famille où la paix ne 
dure pas longtemps. 

Mais cela ne signifie pas que les troubadours considéraient les 
Anglais comme des ennemis. Après tout, beaucoup d’entre eux 
dépendaient de leurs mécènes, et ils étaient heureux de séjourner dans 
les cours royales ou comtales. Pour quelques-uns, le seigneur était 
considéré comme un ami : on se souvient du Jeune Roi Henri ou de 
l’amitié épisodique de Bertran de Born avec Richard Cœur de Lion, 
qu’il appela avec pertinence « Oc-e-No ». Guiraut de Bornelh et 
Gaucelm Faidit étaient en relation avec Richard ; et la présence de 
Marcabru en Angleterre pendant le règne d’Henri Ier est confirmée par 
Chabaneau. Un autre troubadour à la cour anglaise était Bernart de 
Ventadour, qui déclara se penser Anglais et Normand. En général, 
malgré leur besoin de faveur seigneuriale, ils n’hésitèrent pas à 
critiquer, à reprocher et à prendre position. Le nombre de ceux qui 
préféraient le roi français à l’Anglais égalait les partisans du côté 
adverse. Certes, l’éloge des trois fils d’Henri II paraît dans bien des 
sirventes, et la plupart des poètes s’accordèrent à louer le courage de 



196 
 

 

Richard, en même temps que sa colère et sa cruauté, qui le menèrent à 
des actes indicibles. 

 
Les troubadours étaient très souvent à l’écoute des événements 

politiques, et on se demande comment ils obtenaient leurs 
informations. Traditionnellement, on décrit un troubadour comme un 
être efféminé et trop timide pour partir à la croisade, mais nous avons 
montré le contraire. Beaucoup de troubadours, Savaric de Mauléon et 
Bertran de Born par exemple, étaient aussi des guerriers, et plusieurs 
partirent outre-mer, comme Peire Vidal. Les sirventes de ces 
troubadours ressemblaient très souvent à des relations journalistiques, 
et firent d’eux des messagers. On ne peut pas mesurer leur influence, 
car, très souvent, ils conseillaient vivement un moyen d’action que le 
héros de leur poésie avait déjà décidé de faire. Il y avait aussi la 
question de la sincérité : leur amitié était offerte en retour de 
récompenses : c’était vraiment un amour intéressé. Et quand leur 
protecteur mourait, leurs complaintes funèbres obéissaient aussi à 
l’ars rhetorica ; il est alors bien difficile de décider lequel de leurs 
planhs était le plus sincère. Quoi qu’il en soit, nous avons reçu des 
troubadours une vision intéressante sur les rois de cette longue 
période. 

 
Bibliographie 

 

AMBROISE, The Crusade of Richard Lion-Heart, HUBERT, Merton 
Jerome H./LA MONTE, John L. (trads.), New York, Octagon Books, 
1976. 

ANGLADE, Joseph, Histoire sommaire de la Littérature méridionale au 
Moyen Âge, Paris, Boccard, 1921. 

• Anthologie des troubadours, Paris, Boccard, 1927. 
AUDIAU, Jean, Les troubadours et l’Angleterre, Paris, Vrin, 1927. 
AURELL, Martin, L’Empire des Plantagenêts 1154-1224, Paris, Perrin, 

2003. 
• « Noblesse et royauté Plantagenêt 1154-1224 », Noblesses de 
l’espace Plantagenêt, 1154-1224 Table ronde tenue à l’Université de 
Poitiers le 13 mai 2000, Martin Aurell (éd.), Poitiers, CÉSCM, 2001, 
9-64. 



197 
 

 

ASTON S. C., Peirol Troubadour of Auvergne, Cambridge University 
Press, 1953. 
AVALLE D’ARCO, Silvio, Peire Vidal. Poesie, 2 vol., Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1960. 

BARBER, Richard, The Devil’s Crown, a History of Henry II and his 
Sons, London, British Broadcasting Corp., 1978. 

BARLOW, Henry Clark, « The Young King and Bertrand de Born », 
NABU Public Domain Reprints, n.d., 1862. 

BARTHOLOMEIS, Vincenzo de, Poesia provenzali storiche relative 
all’Italia, 2 vol., Roma, Tipografia del Senato, 1931.  

BEC, Pierre, Anthologie des troubadours, Paris, 10/18, 1979. 
• Florilège en mineur, Orléans, Paradigme, 2004. 

BERETTA SPAMPINATO, Margherita (éd.), Berenguer de Palol, 
Modena, Mucchi, 1978. 

BILLY, Dominique, L’Architecture lyrique médiévale, Montpellier, 
1989. 

BOUTIÈRE, Jean/SCHUTZ, Alexander Herman Biographies des 
Troubadours, Toulouse/Paris, Franklin, 1950. 

BRANCIFORTI, Francesco, Il canzoniere di Lanfranc Cigala, Firenze, 
Olschki, 1954.  

BOSSUET Jacques Benigne, « Premier sermon sur la fête de la 
circoncision de Notre-Seigneur » Œuvres complètes, vol. 11, 
Paris/Bruxelles/Versailles, Lebel, 1816, 440-481. 

CHABANEAU, Camille/ANGLADE, Joseph, Jehan de Nostredame Les 
vies des plus célèbres et anciens poètes provençaux, Paris, Champion, 
1913.  

• « Biographies des Troubadours », in Histoire Genérale du Languedoc, 
t. X, 38, Toulouse, Privat, 1885, 209-334. 

CHABOT Martin Chanson de la croisade albigeoise, Paris, Livre de 
Poche, Lettres Gothiques, 1982. 

CHAMBERS, Frank M. ‘Two troubadour lyrics”, Romance Philology, 
30, 1976-1977, 134-144. 

CHAYTOR, Henry John, The Troubadours and England, Genève, 
Slatkine Reprints, 1974 ; Cambridge, 1923. 

CHEYETTE, Frederic. L., Ermengard of Narbonne and the World of the 
Troubadours, Cornell, University Press, 2001.  



198 
 

 

CLARKE, Stephen, 1000 Years of Annoying the French, London, 
Bantam Press, 2010. 

CLÉDAT, Léon, La Poésie lyrique et satirique, Raphèle-lès-Arles, 
1981. 

DANTE, L’inferno di Dante Alighieri, J. C. Tarver, Londra, Dulau, 
1824. 

DECAUX, Alain, « Saladin, le sultan chevalier », Historia, 402, mai 
1980, 51-63. 

DEL MONTE, Alberto, Peire d’Alvernha Liriche, Torino, Loescher-
Chiantore, 1955. 

DE VIC, Dom C./VAISSÈTE, Dom J., Histoire générale de Languedoc, 
15 vols, réimp., Nîmes, Lacour, 1993 (HGL). 

DIEZ, Friedrich, Leben und Werke der Troubadours, Leipzig, 
Schuman,1882. 
DEVIZES, Richard de, Chronicon Richardi Divisensis de tempore 
Richardi Primi, The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of King 
Richard the First, John T. Appleby (éd./trad.), London/New York, 
Nelson, 1963. 

DUMITRESCU, Maria, Poésies du troubadour Aimeric de Belenoi, 
Paris, Société des Anciens Textes Français, 1935. 

ERNST Willy, « Die Lieder des provenzalischen Trobadors Guiraut von 
Calenso » in Romanische Forschungen, 44, 1930, 255-406. 

FABRE, Césaire-Antoine, « Le Moine de Montaudon et l’empereur 
Othon », in Annales du Midi, vol. XX, n° 80, 1908, 351-361. 
• « Les sirventes d’Austorc de Segret », in Annales du Midi, vol XXII, 
n° 88, 1910, 467-481. 
FIELD Hugh, Ramon Vidal de Bezalu Obra poètica, 2 vol., 
Barcelona, Curial 1989. 

FITZ NIGEL Richard, Dialogus of Scaccario The course of the 
Exchequer and Constitutio Domus Regis The Establishement of the 
Royal House hold, Johnson Charles (éd./trad.), Carter F E 
L/Greenway D. E., Oxford, Clarendon Press, 1983. 

FRANK, István, Répertoire métrique de la poésie des troubadours, 2 
vol., Paris, Champion, 1957/1966. 

GAUNT, Simon/KAY, Sarah, The Troubadours, an Introduction, 
Cambridge University Press, 1999.  



199 
 

 

GILLINGHAM, John, The Life and Times of Richard I., London, 
Weidenfeld and Nicolson, 1973. 

• The Angevin Empire, 2e  éd., London, Arnold, 2001. 
GIRALDI Cambresis, Liber de principis instructione, George F. Warner 

(éd.), London, 1891, (RS21). 
GOUIRAN, Gérard, L’Amour et la guerre. L’œuvre de Bertran de Born, 

2 vol., Aix-en-Provence, 1985. 
GUIDA, Saverio, Il trovatore Gavaudan, Modena, Mucchi, 1979. 
GRIMALDI Marco “Anonimo Totas honors e tuig faig benestan (BdT 

461.234)” Lecturae tropatorum, 3, 2010, 1-27. 
HARVEY, Ruth/PATERSON, Linda, The Troubadour Tensos and 

Partimens, Cambridge, D. S. Brewer, 2010. 
HALLAM, Elizabeth (éd.), The Plantagenet Encyclopedia, London, 

Weindelfeld/Nicolson, 1990. 
• Chronicles of the Age of Chivalry, nouv. éd., London, Guild 

Publishing, 1989. 
HASENOHR, Geneviève/ZINK, Michel, Dictionnaire des Lettres 

françaises : Le Moyen Âge, nouv. impr., Paris, Pochothèque, 1992.  
HERSHON, Cyril P., The Castles of Cary, Bristol, Palavas Press, 1990. 
HOEPFFNER, Ernest, Le Troubadour Peire Vidal, sa vie et son œuvre, 

Paris, Les Belles Lettres, 1961. 
HOVEDEN, Roger of, The Annals of Roger de Hoveden, the History of 

England and other Countries of Europe, 732-1201, 2 vols, Henry T. 
RILEY (trad.), London, Bohn, 1853; reprod. Burnham-on-Sea, 
Llanerch Press 1994-1997. 

• Chronica Magistri Rogeri de Houedene Williams Stubbs (éd.), 
London, Longmans-Green, 1869. 

• Chronica Rogeri de Wendover. Liber qui dicitur Flores Historiarum 
ab anno Domini MCLIV anno que Henrici Anglorum Regis Secundi 
primo, Hewlett, H. G. (éd.), London, Rolls Series, 1886-1889. 

HUCHET Jean-Charles, Nouvelles occitanes du Moyen Âge, Paris, 
Flammarion, 1992. 

JEANROY, Alfred, Poésie lyrique en France au Moyen Âge, Paris, 
Champion, 1904.  
• « Un sirventes politique de 1230 », Romania, 51, 1925, 111-116. 
• « Le Soulèvement de 1242 dans la poésie des troubadours », 
Annales du Midi, XVI, 1904, 311-329. 



200 
 

 

• « Un sirventes historique de 1242 », Mélanges Léonce Couture 
Études d’histoire méridionale dédiées à la mémoire de Léonce 
Couture (1832-1902), Toulouse, Privat, 1902, 115-125. 
• Anthologie des Troubadours XIIe – XIIIe siècles, Paris, Nizet, 

1974. 
• Jongleurs et troubadours gascons des XIIe et XIIIe siècles, Paris, 

Champion, 1923. 
JEANROY Alfred/BERTONI Giulio, « Le « Thezaur » de Peire de 
Corbian (suite et fin) » in Annales du Midi, XXIII, 1911, 451-471. 

JOHNSTON, R. C. (éd.), The Life and Death of Richard I, Oxford, 
Blackwell, 1961.  
• Les poésies lyriques du troubadour Arnaut de Mareuil, Paris, Droz, 
1935. 

KOLSEN, Adolf, Sämtliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, 2 
vol., Halle, Niemeyer, 1910. 
• « Das Sirventes des Joan d’Albuzo gegen Sordel » in Zeitschrift für 
romanische Philologie, 58, 1938, 99-103. 

LE GOFF, Jacques et SCHMITT, Jean-Claude Dictionnaire raisonné de 
l’Occident médiéval, Paris, Pluriel, 2014. 

MADDEN, Thomas F., The Crusades, The Illustrated History, London, 
Duncan Baird, 2004. 

MAHN, Karl August Friedrich, Die Werke der Troubadours in 
provenzalischer Sprache, Berlin, Dümmler, 1886. 

MÉJEAN, Suzanne, La Chanson satirique provençale au Moyen-Âge, 
Paris, Nizet,1971. 

MÉJEAN-THIOLIER, Suzanne/NOTZ-GROB, Marie-Françoise, 
Nouvelles courtoises occitanes et françaises, Paris, Livre de Poche, 
1997. 

MELIGA, Walter, « Gaucelm Faidit et la (les) croisade (s) », Gaucelm 
Faidit, amours, voyages et débats, Cahiers de Carrefour Ventadour, 
2011, 25-34. 

MEYER, Paul, Les derniers troubadours de la Provence, Paris, A. 
Franck, 1871; réimp. Slatkine/Lafitte. 1973. 
• « Mélanges de poésie anglo-normande », in Romania, IV, 1875, 15-
16, 370-397.  

MICHELET, Jules, Histoire de France, 7 vols, nouvelle éd., Paris, 1964. 



201 
 

 

MONSON, Don Alfred, Les « Ensenhamens » occitans, Paris, 
Klincksieck, 1981. 

MOUZAT, Jean, Les poèmes de Gaucelm Faidit, Paris, Nizet, 1965. 
NAPOLSKI Max von, Leben und Werke des Trobadors Pons de 

Capduoill, Halle, Niemeyer, 1880.  
NELLI, René/LAVAUD, René Les troubadours, 2 vols, Bruges, 

Desclée de Brouwer, 1960. 
NOULET, Jean-Baptiste/CHABANEAU, Camille, Deux manuscrits 

provençaux du XIVe siècle, Montpellier, Société pour l’étude des 
langues romanes ; Paris, Maisonneuve et Leclerc, 1888.  

PADEN, William D. jun./SANKOVITCH, Tilde/STÄBLEIN, Patricia 
H., (éds.), The Poems of the Troubadour Bertran de Born, Berkeley, 
University of California Press, 1986. 

PARDUCCI, Amos, “Ramon de Tors, trovatore marsigliese del secolo 
XIII”, Studi Romanzi, VII, 1911, 5-59. 
• « Bonifacio di Castellana », Romania, 46, 1920, 478-511. 

PILLET Alfred/CARSTENS Henry, Bibliographie des troubadours, 
Schriften des Königsberger Gelehrten Gesellschaft Sonderreihe, vol. 
3, Halle, Niemeyer, 1933.  

PERREL, Jean, « Le troubadour Pons, seigneur de Chapteuil et de 
Vertaizon », Revue d’Auvergne, t. 90, nº 464-465, 1976, 89-199. 

POOLE, Austin Lane, From Domesday Book to Magna Carta, 1087-
1216, réimp.de la 2e édition: Oxford, Clarendon Press, 1987 ; Oxford, 
Paperback, 1993. 

POWICKE, Sir Maurice, The Thirteenth Century, 1216-1307, réimp. de 
la 2e édition, Oxford, Clarendon Press, 1987. 

PULSONI, Carlo, « Lo senher que formet lo tro (BdT 323.22) e alcune 
considerazioni sul corpus poetico di Pons de Capduelh », in Studi 
provenzali e galeghi 89/94, Romanica Vulgaria Quaderni 13-14, 81-
116. 

RICKETTS, Peter T., Les poésies de Guilhem de Montanhagol, Toronto, 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1964. 

RICKETTS, Peter T. et HERSHON, Cyril P., Le Breviari d’amor de 
Matfre Ermengaud, Vol. IV, Turnhout, Brepols, 2004. 
• La vida de Sant Honorat, Turnhout, Brepols, 2007. 

RIQUER, Martín de, Los trovadores: Historia literaria y textos, 3 vol., 
Barcelona, Editorial Planeta, 1975. 



202 
 

 

ROUTLEDGE, Michael J. Les Poésies du Moine de Montaudon, 
Montpellier, 1977. 

RUNCIMAN, Steven, A History of the Crusades, vol. 3, London, 
Reading and Fakenham, Peregrine, 1965. 

SAINTE MAURE Benoît de, Chronique des ducs de Normandie, Carin 
Fahlin (éd.), Uppsala, Almqvst/Wiksell, 1951. 

SALVERDA de GRAVE, Jean-Jacques, Le troubadour Bertran 
d’Alamanon, Toulouse, Privat, 1902. 

SCHUTZ, Alexander Herman, Daude de Pradas called Dels auzels 
cassadors, Columbus, The Ohio State University Press, 1945. 

SHARMAN, Ruth Verity, The Cansos and Sirventes of the Troubadour 
Giraut de Borneil : a Critical Edition, Cambridge University Press, 
1989. 

STRAUB, Richard, « Les sirventes de Guilhem Anelier de Tolosa », 
Studi occitanici in onore di Giuseppe Taviani, Luciano Rossi (éd.), 
Alessandria, Edizioni dell’Orso, 1995, 127-168. 

STRONSKI, Stanislaw, Le troubadour Folquet de Marseille, Cracovie, 
Académie des Sciences, 1910. 

TAINE, Hippolyte, Histoire de la Littérature anglaise, 5 vols, Paris, 
Hachette, 1913. 

THIOLIER-MÉJEAN, Suzanne, L’Archet et le Lutrin, enseignement et 
foi dans la poésie médiévale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2008. 
• Voici l’arbre d’amour Nature et culture dans la poésie médiévale 
d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2018. 

TREVELYAN, George Macaulay, History of England, nouv. imp., 
London, Lonmans, 1964. 

VATTERONI, Sergio, Il trovatore Peire Cardenal, 2 vol., Modena, 
Mucchi, 2013. 

VAUX-DE-CERNAY, Pierre des, The History of the Albigensian 
Crusade Peter of Les Vaux-De-Cernay’s Historia Albigensis SIBLY, 
W.A. et M. D. (trads.), réimp., Woodbridge, Boydell Press, 1998. 

VINCENT, Nicholas, “Conclusion”, Noblesses de l’espace Plantagenêt, 
1154-1224 Table ronde tenue à l’Université de Poitiers le 13 mai 
2000, Martin Aurell (éd.), Poitiers, CÉSCM, 2001, 207-214. 

WEIR, Alison, Eleanor of Aquitaine, by the Wrath of God, Queen of 
England, London, Cape, 1999. 



203 
 

 

WIACEK, Wilhelmina M., Lexique des noms géographiques et 
ethniques dans les poésies des  troubadours des XIIe et XIIe siècles, 
Paris, Nizet, 1968. 

WILHELM James J., Lyrics of the Middle Ages an Anthology, New 
York/London, Garland, 1990. 

WRIGHT, Thomas, The Historical Works of Giraldus Cambrensis, 
London, G. Bell, 1894. 

ZINK, Michel (préf.), La Chanson de la Croisade Albigeoise, Paris, 
Livre de Poche, 1989. 

 
Cyril P. HERSHON 

 
  



204 
 

 

	  



205 
 

 

SANCIE DE NAVARRE : UNE MIRACULÉE  

AU XIIE SIÈCLE 
 

Le sanctuaire de Rocamadour et son Livre des Miracles  

 

Le culte de Notre-Dame de Rocamadour, à partir du Moyen Âge, 
a été mentionné  dans une collection de miracles diffusés au XIIème 
siècle – le Livre des miracles de Rocamadour – qui présente un 
nombre significatif de faits miraculeux rapportés au sanctuaire du 
Midi français. Cet ouvrage d'une part, a fait connaitre Rocamadour, et 
d'autre part, témoigne de la foi de nombreux pèlerins venus y prier et 
vénérer la Vierge Noire. Dans les récits de miracles, Marie est 
évoquée comme un symbole de miséricorde, de pardon et d’espoir : 
c’est  la mère de Dieu et aussi la mère spirituelle de tous les hommes 
pouvant les secourir à tout moment. Les faits se présentent comme des 
merveilles uniques ayant lieu grâce à l’intervention de Marie et à la 
volonté de Dieu. 

Outre les circonstances qui ont entouré l’essor  tout à fait exceptionnel 
du pèlerinage à Rocamadour, Jean Rocacher évoque les points 
essentiels que contient ce texte : signification du miracle dans la 
mentalité médiévale, aspects médicaux, spiritualité et doctrine 
mariale, intérêt historique signalé entre autres par des événements 
précis tels que l’ordalie imposée à l’infante de Navarre, Sancie, 
épouse de Gaston V de Béarn. 

L’origine du manuscrit du Livre des Miracles remonte à 
l’époque de l’abbé Géraud d’Escorailles, qui entre 1152 et 1188, a 
impulsé fortement le développement du pèlerinage au sanctuaire de 
Rocamadour. La collection de miracles fut rédigée en 1172, 
probablement par un moine du sanctuaire, qui a eu le soin de ne relater 
dans le livre des récits miraculeux, que les miracles certifiés par un 



206 
 

 

notaire. Ce livre contient 126 récits de miracles, obtenus grâce à 
l’intervention de la Vierge de Rocamadour, dont la majorité relate la 
guérison de dévots, soit au moment même où ils prient la Vierge, soit 
après la réalisation du pèlerinage. On doit à la diffusion du livre de 
miracles la consolidation et le prestige du sanctuaire de Rocamadour 
dans toute l’Europe. Les personnages et les événements historiques 
qui y sont enregistrés permettent de dater les miracles à partir de 1148. 
Ces miracles possèdent donc un double caractère : factuel et 
fictionnel.  

Le rapport entre le factum et le fictum, l’une des caractéristiques 
de la littérature médiévale, y est fréquent, puisque la construction de la 
trame ou de l’argument (tant des chansons épiques que des romans 
courtois) est engendrée à partir de faits historiques, dont le 
merveilleux devient une constante qu'on retrouve non seulement dans 
la littérature, mais aussi dans les arts visuels, surtout dans la période 
du bas Moyen Âge. Le merveilleux, comme l’observa Michel Zink, 
c’est ce qui suscite la surprise ou l’admiration. Il n’implique pas 
nécessairement le surnaturel, pour la simple raison que la séparation 
entre le naturel et le surnaturel n’était pas bien nette au Moyen Âge.  
(Zink,  2010, p. 1) 

Cependant, le miracle, selon la conception la plus traditionnelle, 
est considérée comme un fait qui surpasse les lois de la nature, par son 
caractère inattendu, soudain ou exceptionnel ; il est un signe du sacré. 
Cette doctrine, consacrée par Thomas d’Aquin (Summa Theologica, 2-
2, q.178, 1-3), est associée à la popularité du culte marial. Les récits 
miraculeux se caractérisent par leur réalisme et leur naïveté, ce que 
corrobore leur simplicité. Une de leurs particularités aux XIIe et XIIIe 
siècles, dans l’espace roman, c’est de placer la Vierge au premier 
rang, en tant qu’intermédiaire entre les croyants et son Fils ou en tant 
que consolatrice des souffrants qui s’adressent à Elle par dévotion.  



207 
 

 

 Le sanctuaire de la Vierge de Rocamadour, après la découverte 
de la tombe supposée de Saint Amadour/Amateur, en 1166, devient un 
des sanctuaires les plus connus – voire le plus connu – en France, 
malgré l’existence de sanctuaires plus anciens, comme ceux de 
Chartres et du Puy-en-Velay. Les souverains, Louis IX de France, 
Henri II Plantagenêt, roi d’Angleterre et Alphonse III, roi de Portugal 
y ont été en pèlerinage, ainsi que d’autres personnages réputés dans 
les domaines des arts et de la religion comme saint Dominique de 
Guzman et saint Antoine de Padoue. En ce qui concerne les temps 
modernes il faut bien rappeler le musicien français, Francis Poulenc 
qui y est allé aussi en pèlerinage, et composa les Litanies à la Vierge 
Noire de Rocamadour, pour chœur de femmes et orgue, en 1936. 

 

Le récit du miracle de Sancie 

Dans cette étude nous essayerons d’analyser le récit du miracle 
XXXVI, extrait du Livre des Miracles de Rocamadour, qui associe le 
factum et le fictum. Observons l’histoire de Sancie du Béarn, dont le 
lignage sera discuté plus loin, accompagnons le parcours de sa via 
crucis et de sa rédemption, à travers le récit qui nous annonce déjà 
quelques traits de sa biographie. Le texte en latin, qui se présente en 
prose, fut traduit en français par Edmond Albe et l’abbé Jean 
Rocacher. Voici le texte original en latin suivi de la traduction 
française :  

XXXVI - DE MULIERE QUI MERGI NON POTUIT 

Post decessum Guastonis de Bearne, que ejus fuerat uxor, soror regis Navarre 
Leefoas nomine, gravida remansit, set non multo post obitum viri, abortivum 
emisit. Nobiles, ignobiles, omneque promiscui sexus vulgus planctum nimium 
super eum fecerunt et quasi jam factam futuram populi stragem, ecclesiarum 
destructionem totius denique regionis desolationem prenuntiabant. Et, sicut 
exitus probavit, acta conjectura falsa, falso mulierem rex Pampilone Sancius, et 
Regis consilium in causam vocantes, pueri ante tempus naturale editi 
imponebant crimen; quare diverso tormento affici vel igne cremari vel sub undis 
ligatam mergi descreverunt. Illa vero pro morte instanti, ab hoc immunis 



208 
 

 

facinore, Virginem Nostram Dominam Rupis Amatoris ut in auxilium suum 
intenderet exorabat, nec petitioni ejus defuit. Enimvero in modum subiture 
judicium aque ligata, ab altissimo ponte castri Salvaterra nomine projecta est in 
profundum torrentem. Ad spectaculum illud doloris immo immanitatis plus 
quam 3000 virorum ac mulierum, naufragium non naufragantis prestolantium, 
convenerat, alii insultando, alii compatiendo Dominum pro ea precabantur. Illa 
vero super undas profondissimi torrentis miseratione Domine et ejusdem Matris 
gloriosissime subventione plus quam ter posset arcus jacere, sine mersione 
delata consedit harenis. Unde sui cum gaudio reportaverunt liberatam ad propria. 
Igitur ad laudem et gloriam liberatricis sue pannum operosum conficiens, ipsum 
per abbatem G. Rupis Amatoris a sancto Jacobo revertentem Rupis amatoris 
misit ad ecclesiam. (dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 146) 

Miracle 36 – D’UNE FEMME QUI NE PUT ÊTRE NOYÉE   

 À la mort de Gaston de Béarn, son épouse l’Infante (Sancie), sœur 
du roi de Navarre, se trouvait enceinte et fort peu de temps après, elle accoucha 
avant terme d’un enfant mort. Nobles et non nobles, le peuple tout entier, 
hommes et femmes, se montrèrent fort affligés de cet événement, dans lequel ils 
croyaient déjà voir leur perte future, la destruction des églises, la ruine de tout le 
royaume. La princesse fut accusée (odieuse calomnie comme on devait le voir) 
d’avoir causé cet avortement. Citée au tribunal du roi de Pampelune, Sanche et 
de son conseil, elle fut condamnée à être brûlée vive ou jetée pieds et poings liés 
dans la rivière.   

Voyant la mort s’approcher, la princesse qui se savait innocente de l’horrible 
forfait qu’on lui reprochait, implora le secours de la Vierge Marie, de Notre-
Dame de Rocamadour, et ce secours ne lui fit pas défaut. 

Elle fut liée pour subir le jugement de l’eau et du haut du pont très élevé de 
Sauveterre, précipitée dans le Gave. À ce spectacle douloureux, ou plutôt cruel, 
étaient accourues plus de 3000 personnes, hommes ou femmes, les uns, 
l’outrage à la bouche, les autres pleins de compassion et priant Dieu pour elle, 
tous s’attendant à ce que la malheureuse fût noyée. 

Le torrent était très profond ; mais par la miséricorde de Dieu et le secours de sa 
très glorieuse Mère, la princesse fut portée sur les eaux à une distance d’environ 
trois fois le jet d’un arc et, sans avoir enfoncé, déposée doucement sur un banc 
de sable. Les serviteurs, pleins de joie, la rapportèrent désormais libre dans sa 
demeure. En reconnaissance, elle broda patiemment, à la gloire de sa 
Libératrice, une magnifique tapisserie et l’envoya à l’église de Rocamadour, 
précisément par l’intermédiaire de l’abbé Géraud qui revenait de Saint-Jacques 
(de Compostelle). (dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 147)  

 



209 
 

 

Selon Jean Rocacher, l’abbé Géraud, cité dans le texte latin, doit être 
Géraud D’Escorailles, l’abbé de Rocamadour, qui pourrait être celui 
qui, au retour de Saint-Jacques-de-Compostelle, portait le manteau 
brodé par Sancie, pour le sanctuaire de Notre Dame de Rocamadour, 
qu'il dirigeait. 

La généalogie de Sancie 

Sancie de Navarre (1144 ou 1148*-1176 (*date la plus probable 
de sa naissance, puisque sa mère s’est mariée en 1144, avec le roi de 
Navarre), infante de haut lignage, protagoniste du récit du miracle 
dont nous venons de faire le récit, est passée à la postérité pour des 
raisons littéraires plutôt que pour des raisons politiques. Ses 
ascendants ont joué un rôle important dans l’histoire de la Péninsule 
Ibérique. Arrière-petite-fille du roi de León et Castille, Alphonse VI 
(1080-1126) et de Constance, duchesse de Bourgogne (1046-1093), 
elle appartenait aussi au lignage du Cid (le célèbre héros espagnol de 
la geste Cantar de Mio Cid) et son épouse Chimène, car elle était la 
petite-fille de Christine Diaz de Vivar (1077-1119) et d’Alphonse VII, 
roi de la Galice et de Castille (1105-1157). Alphonse VII, son grand-
père, était le fils de Urraque de Castille et de Raymond I, comte de 
Bourgogne, qui de leur côté, étaient les tante et oncle du premier roi 
du Portugal : Alphonse Henri.  

En ce qui concerne son lignage le plus proche, Sancie était la 
fille de García Ramírez V (1110-1150), roi de Navarre, et d'Urraque 
Alfonsez de Castille, qui l'avait épousé en secondes noces. De son 
premier mariage, en 1165, avec Gaston V, Vicomte du Béarn (1145-
1170) n'était né aucun héritier. Gaston V était fils de Pierre II et 
arrière-petit-fils de Gaston IV (1090-1130), personnage qui s'était 
illustré dans les croisades à Jérusalem, ainsi que dans les luttes pour la 
Reconquête de la Péninsule Ibérique, alors sous la domination 
musulmane.  

Gaston V, l’époux de Sancie, fut vicomte du Béarn, du Gabardan 
et du Brulhois, dès 1153 jusqu’à son décès en 1170. Quand son père 
Pierre II – le futur gendre de Sancie – décéda en 1153, Gaston, encore 
mineur, hérita du titre de vicomte. Sa grand-mère Guiscarde fut 
nommée régente ; cependant elle décéda en 1154. Gaston resta alors 



210 
 

 

sous la tutelle de Raimond-Bérenger IV, de Barcelone, par décision de 
l’Assemblée béarnaise. Ainsi, la vicomté du Béarn, qui était jusque-là 
une principauté presque indépendante, et alliée sur un pied d’égalité 
avec le royaume d’Aragon, est devenue une vassale de la Couronne 
d’Aragon. |À sa majorité Gaston se maria avec Sancie de Navarre. Il 
avait alors 20 ans et elle 17 ans, si les dates sont correctes.  

Veuve de Gaston V, Sancie se remaria, en 1173, avec Don Pedro 
Manrique de Lara, Vicomte de Narbonne-Lara, avec qui elle a eu deux 
enfants : Gonzalo Pérez Manrique de Lara et Rodrigo Pérez Manrique 
de Lara. Sancie était la sœur, par son père, de Sanche VI de Navarre, 
dit le Sage (1132-1194). (d’après Rocacher, 1975, p. 146).  

Nous avons présenté ci-dessus une simple généalogie de famille, 
cependant, c’est justement à partir du premier mariage de Sancie de 
Navarre avec Gaston V, vicomte du Béarn, que se trouve l’origine du 
récit transmis par la littérature à la postérité et devenu ainsi un élément 
de l’imaginaire du Béarn, dans les documents historiques. 

L’abbé Menjoulet, spécialiste de la matière du Béarn, publia une 
œuvre sur l’histoire de la région, en deux tomes, dont il écrit une 
chronique d’après Etienne Baluze (1630-1718), qui raconte le miracle 
de Sancie, souveraine du Béarn, qui a subi le « Jugement de Dieu » 
par l’eau. Voici l’écrit de l’abbé  Menjoulet : 

 

En 1170, la vicomtesse Sancie vit dans le château de Sauveterre-de-Béarn. Elle 
attend un heureux évènement et cela réjouit toute la population de la cité. Son 
époux, le jeune vicomte Gaston V, est parti outre Pyrénées participer à la 
croisade contre les Maures dans la péninsule ibérique. Sancie donne le jour à un 
garçon mais le nouveau-né "difforme en tout son corps" décède au moment 
précis où l'on apprend le décès de Gaston V en terre espagnole. La mort de 
l'enfant provoque alors une très vive réaction des gens de Sauveterre-de-Béarn. 

La cité est véritablement en émoi, d'autant que certains bruits avaient déjà couru 
que Sancie pratiquait la sorcellerie. Le décès de l'enfant serait donc une punition 
divine! Le tumulte est si grand que les barons béarnais et les notables de la cité, 
quelque peu désemparés, s'en remettent au roi Sanche de Navarre, le propre frère 
de Sancie. Celui-ci se rend à Sauveterre et, devant la situation, prend la décision 
brutale de soumettre sa sœur au "Jugement de Dieu". Ainsi, par un froid matin 
de février, en robe blanche, pieds et poings liés, Sancie est menée sur le pont où 



211 
 

 

attendent le roi de Navarre, l'évêque, les notables et la population du bourg et 
des alentours, soit au total plus de 3000 personnes. Après avoir été interrogée 
par l'évêque, la malheureuse est saisie violemment par des soldats et est 
précipitée dans les eaux tumultueuses du gave d'Oloron. 

Sancie disparaît, avalée par les flots, entraînée par le courant violent. Mais 
soudain, sur un banc de sable, "à trois tirs de flèches" [mesure de l’espace dans 
l’antiquité, 3 tirs = 300 à 450 mètres, chaque tir correspondant à 100 ou 150 
mètres] de sa chute, Sancie, réapparaît, inconsciente mais bien vivante. La 
nouvelle du miracle parcourt alors la ville : Sancie est vivante ! Sancie est 
innocente ! Conduite à nouveau devant l'évêque, ce dernier lui donne la 
bénédiction et la déclare officiellement innocente. De grandes festivités sont 
organisées dans la cité et en remerciement à la Vierge Marie, Sancie offre à 
Notre Dame de Rocamadour un riche manteau couvert de pierreries et brodé de 
fils d'or. Sancie règnera longtemps sur le Béarn, honorée et aimée par tous les 
Béarnais.  

 
L’avortement au Moyen Âge 

 
Les condamnations pour avortement, au Moyen Âge, furent toujours 
très sévères. Dès la fin de l’Antiquité et pendant le haut Moyen Âge – 
dans les IVe Ve VIe et VIIe siècles – plusieurs synodes condamnèrent 
l’avortement qui était considéré comme un crime de même niveau que 
l’homicide et passible du même châtiment ; le plus souvent la peine de 
mort. Les critères qui modifiaient les peines étaient différents pour la 
femme qui pratiquait l’avortement et celle qui interrompait sa propre 
grossesse. Le législateur distinguait bien la femme qui le pratiquait 
froidement – laquelle serait jugée plus sévèrement – de celle qui 
avortait en raison de sa pauvreté. Dans son article « L’enfant dans le 
haut Moyen Âge », Pierre Riché - d’après le Pénitentiel du Ps-Bède, 
II, 11 - écrit : 

Notons que les législateurs du VIIIème et du IXème siècle admettent des 
circonstances atténuantes. Une femme qui tue son enfant par pratique magique, 
boisson ou tout autre art, fera sept ans de pénitence ; si elle l’a fait parce qu’elle 
ne pouvait pas le nourrir, la pénitence est ramenée à trois ans. (Riché, 1973, p. 
96) 

 



212 
 

 

Il est bien possible que l’infanticide ne fût pas un phénomène 
généralisé au Moyen Âge, et s’il y existait, que cela fût lié à la misère, 
à l’adultère et à la peur d’exposer le crime d’adultère. Dans la majorité 
des cas, les femmes pauvres préféraient abandonner l’enfant, solution 
la plus chrétienne pour se délivrer d’un enfant qu’elles n’avaient pas 
les moyens d'élever. L’Église avait l'habitude de légitimer l’abandon 
pratiqué par les femmes les plus pauvres et encourageait les parents, 
qui n’avaient pas d’autre solution, à placer leurs enfants dans des lieux 
publics, surtout aux portes des églises, pour qu’on les trouve et 
l'Église se chargeait elle-même de leur destin.  

Quelques siècles plus tard saint Thomas d’Aquin enseignait que 
l’avortement était un grave péché, contraire à la loi naturelle.  

Le texte de l’abbé Menjoulet cité ci-dessus, précise que les gens 
supposaient que Sancie pratiquait la sorcellerie. Les Pénitentiels du 
Moyen Âge décrivent les sorciers et les magiciens comme des gens 
qui, parmi d’autres activités, fabriquaient des philtres pour provoquer 
l’avortement, ou pour empêcher la fécondation. Il est possible que 
pour cette raison, les gens ignorants aient pensé que Sancie avait 
ingéré une sorte de boisson pour avorter. Cependant, il nous semble 
évident que l’avortement de Sancie n’a pas été volontaire, puisqu’un 
héritier aurait certainement été important pour son lignage. Bien que 
le texte latin du livre des miracles de Rocamadour évoque une 
malformation du fœtus, curieusement, ce fait s'étant passé en même 
temps que l'annonce de la mort de son époux, Gaston V, la tristesse et 
la douleur pendant le deuil n'auraient-elles pas pu provoquer un 
avortement involontaire ? Les médecins et les psychologues attestent  
plusieurs manifestations de la part de personnes frappées de deuil, de 
veuvage notamment : détresse, perte des repères, manque absolu après 
le départ du compagnon ; ainsi, le chagrin face à la mort entraîne des 
troubles pathologiques. Ces signes surviennent à l’annonce du décès, 
pendant toute la préparation des obsèques, durant les funérailles, après 
la cérémonie, lorsqu’on trie les affaires du défunt, cela n’aurait pas été 
différent au Moyen Âge, on peut même dire que ce sont des 
symptômes de toutes les époques. 

 



213 
 

 

L’ordalie ou le jugement de Dieu 

Au Moyen Âge les gens accordaient à la religion une place 
importante dans leur vie quotidienne. Il était difficile d’imaginer une 
existence en dehors de l’église et aucune sentence n’était plus grave 
que l’excommunion, qui éloignait les condamnés de la communauté 
chrétienne. Pour survivre à une épidémie, pour faire face à la tempête, 
pour supporter la souffrance de la perte des proches, la population 
désemparée s’adressait à Dieu ou à sa Mère, à la recherche de 
réponses ou d'explications. En effet, comme l’a bien observé Buescu 
(1990, p. 91), le rationnel, la catégorisation positive de la pensée 
logique, ne fonctionnaient pas, au Moyen Âge, dans les mêmes termes  
que ceux qui prévalent aujourd’hui dans la production historique et 
même littéraire.  

À l’époque médiévale, dans une situation judiciaire où il y avait 
des doutes sur la culpabilité de l’accusé, celui qui était chargé 
d’appliquer la justice, fût-il le roi, l’évêque ou un seigneur féodal, 
pouvait compter seulement sur son intuition ou son bon sens pour 
discerner  la personne menteuse de celle que disait la vérité. Parfois, 
les paroles n’étaient pas suffisantes pour distinguer entre deux 
personnes celle qui était coupable. Dans ce cas le juge ne disposait 
que de la providence, par le biais d'une épreuve judiciaire, bien 
connue au Moyen Âge, sous le nom de « jugement de Dieu ». 
L’accusé était soumis à une épreuve difficile, une ordalie, mot 
emprunté au vieil anglais ordal, ordel (anglais moderne ordeal), par 
l'intermédiaire du latin médiéval ordalium ‘jugement de Dieu’, terme 
issu du francique *urdeili, d’où le mot  de l’allemand moderne Urteil. 

L’ordalie était alors une ancienne épreuve de la justice, de nature 
religieuse, qui consistait à soumettre l’accusé à une épreuve difficile, 
pour décider de son sort. S’il sortait avec honneur de la dure épreuve 
qui lui était infligée on supposait que l’accusé disait la vérité, puisque 
Dieu l’avait aidé ; s’il n’arrivait pas à accomplir ce qui lui avait été 
imposé, cela signifiait que Dieu l’avait abandonné, parce qu’il avait 
menti, et il se voyait alors condamné. Cet appel à la divinité est une 
habitude bien ancienne, documentée dès le Code d’Hammurabi. 

Ces épreuves étaient terribles et parfois les gens préféraient 
avouer un crime qu’ils n’avaient pas commis, plutôt que subir ces 



214 
 

 

épreuves. Il y avait par exemple, l’épreuve du feu, c’est-à-dire du fer 
chauffé, qui consistait à supporter le supplice sans être complètement 
brûlé. La personne accusée gardait dans la main, pendant un temps 
déterminé, un acier rougi par la braise. Après le terrible supplice, la 
main bandée pendant quelques jours était examinée par un 
“spécialiste”: si la brûlure était en cours de cicatrisation, cela signifiait 
que la personne était innocente ; si la blessure empirait, cela signifiait 
que la personne accusée était coupable et dans ce cas le châtiment 
pouvait être pire : elle pouvait aller directement au bûcher, 
conformément à la gravité du crime dont elle était accusée. 
  L’épreuve du pain et du fromage était également insupportable, 
puisque l’accusé était obligé de manger ces aliments jusqu’à la 
saturation. S’il n’arrivait plus à les avaler, cela était un signe de sa 
culpabilité. Dieu ne l’avait pas aidé parce qu’il avait menti ; le 
châtiment serait alors plus dur. (Barthelemy, 1986, pp. 198-200) 

L’épreuve du Christ est bien typique. Lorsque deux personnes 
s’accusaient mutuellement d’une même faute, et si le juge n’arrivait 
pas à déterminer qui disait la vérité et qui était la menteuse, il les 
obligeait à se mettre à genoux l’une devant l’autre, avec les bras 
croisés. La première à faire un geste de fatigue serait déclarée 
coupable, puisque Dieu soutient seulement les bras des innocents. 
(Barthelemy, 1988) 

Il y eut aussi l’épreuve de l’eau froide, plus adoptée au Sud de la 
Gaule. Si l’eau acceptait la personne suppliciée dans son sein et si 
celle-ci se noyait, cela était un indice de sa culpabilité. On considérait 
que l’eau était purificatrice, par analogie avec l’eau du baptême. Dans 
le sud de la France ce type d’ordalie était utilisé comme un bain 
expiatoire plutôt que probatoire, et peut y apparaître comme une 
alternative à la peine d’exil. Il faut rappeler en outre, que d’après 
quelques témoins de l’époque, plusieurs prêtres cherchaient à 
appliquer cette peine aux femmes qu’ils voulaient voir dénudées. Ce 
type d’ordalie fut appliqué à Sancie de Navarre, protagoniste du 
miracle qui s’est passé au pont de Sauveterre-de-Béarn : soumise à 
l’épreuve de l’eau froide lorsqu’elle fut jetée du pont sur le gave 
d’Oleron, elle a prouvé son innocence, puisque elle y est sortie saine 
et sauve, selon le récit du livre des miracles de Rocamadour, relaté ci-
dessus. 

 



215 
 

 

Le locus du supplice de Sancie 
 

Jacques Le Goff nous assure que le lieu de rencontre le plus 
important entre l’homme biologique et l’homme social, est l’espace. 
« Et l’espace est un objet essentiellement culturel, variable aux 
saveurs des sociétés, des cultures et des époques, espace orienté, 
imprégné d’idéologie et de valeurs ». (Le Goff, 1985, p. 62). Le pont 
de Sauveterre-de-Béarn, sur le gave, devenu un locus de légende, à 
partir de l’ordalie imputée à Sancie, est actuellement une attraction 
touristique du Béarn. Sauveterre-de-Béarn fut édifié sur un terrain qui 
domine la rive droite du gave d’Oloron. Il faut rappeler que le terme 
gave est un nom commun à plusieurs rivières du Béarn qui ont leurs 
sources dans les Pyrénées à la frontière d’Aragon. Ces rivières sont les 
gaves d’Aspe, d’Ossan, d’Oloron et de Pau. La rapidité de ces gaves 
les rend impropres à la navigation. En revanche, ils sont abondants en 
poissons.  

Au Moyen Âge, Sauveterre bénéficiait d’une position stratégique 
dans la Vicomté du Béarn. Le bourg fortifié était un lieu protégé, où 
se développa un commerce prospère, puis un village. Salvaterra, en 
occitan, vient du latin médiéval « terra salva », qui à l’époque était un 
lieu sauvé du système féodal. Le nom Sauveterre-de-Béarn désigne un 
type de village de l’époque médiévale : les Salvadas du XIe siècle, 
c’est-à-dire, un espace délimité par des croix, qui permettait aux 
populations de se regrouper sous la protection du clergé, dans une 
« Terra Salva » (Terre Sauvée). Lieu de refuge, comme toutes les 
« Terras Salvas », Sauveterre-de-Béarn bénéficiait de franchises. 
C’était un chemin obligatoire pour les pèlerins d’Orthez qui se 
dirigeaient vers Saint-Jacques-de-Compostelle. Le Pont de Sauveterre 
était l’un des quatre lieux de passage du gave pour toute la vicomté du 
Béarn, les trois autres étant les ponts d’Orthez, de Navarrenx et 
d’Oloron-Sainte-Marie.  

Le symbolisme du pont est l’un de ces symbolismes universels. 
Traverser le pont symbolise le passage de la terre au ciel, de l’état 
humain aux états supra-humains, de la contingence à l’immortalité, du 
monde sensible au monde suprasensible (...). On doit noter que le titre 
de Pontifex étymologiquement « bâtisseur de ponts », appliqué à 



216 
 

 

l’empereur romain, continue à appartenir au Pape. (Chevalier et 
Gheerbrant, Dictionnaire des symboles).  Il est possible que le locus 
du miracle, c’est-à-dire, le « pont de la légende »’, ainsi connu 
aujourd’hui, puisse symboliser non seulement le sacrifice de Sancie, 
mais aussi sa rédemption, à savoir, l’honneur de son nom, et en même 
temps son passage au mythe, que le peuple du Béarn maintient bien 
vivant.   

Il faut rappeler ici qu’en plus du jugement de Dieu, le manteau 
(ou la tapisserie, selon la traduction française d’Albe et Rocacher) 
brodé (brodée) par Sancie, pour la Vierge de Rocamadour, est 
également un élément de grande valeur symbolique car cela représente 
l’une des principales affaires de la femme au Moyen Âge. L’art du 
tissage et du filage est attaché à la représentation de l’univers des 
femmes dès les temps immémoriaux : Pénélope, les Moires, etc. 

Quand ils représentaient la Genèse, les artistes anonymes du 
Moyen Âge avaient l’habitude de représenter Ève « se livrant au 
labeur féminin par excellence, le filage1 ». Les fresques du berceau de 
la nef centrale de l’église abbatiale de Saint Savin-sur-Gartempe, dans 
la Vienne (en France), exposent parmi d’autres, les épisodes de 
l’Ancien Testament, où l’on peut trouver aussi une représentation 
d’Ève fileuse, portant sa quenouille.  

Dans son article sur l’iconographie de la femme au Moyen Âge, 
Chiara Frugoni2 remarque qu’il y manque les représentations des 
métiers et de tout travail en général : « la seule occupation qui lui soit 
assignée, c’est le filage : un travail mécanique, passif, solitaire, qui 
l’enferme dans les limites de sa famille et de sa maison 3 ».  

																																																													
1 Cf. Riou, Yves-Jean et al. L’Abbaye de Saint-Savin - Vienne - Images du 
Patrimoine, Éditions C.P.P.P.C., 1992, p. 46. 
2 « Iconographie de la femme au Moyen Age », Cahiers de Civilisation 
Médiévale, XXe année, n° 2-3, 1977, p. 178. 
3 « Dans le livre de la Genèse de Vienne (VIe siècle), (...) il y a une scène de 
genre : un groupe de femmes qui filent auprès de leurs enfants. [Une miniature 
du XVe siècle,] montre Ève occupée à allaiter et à filer dans le même instant ; 
une iconographie byzantine de l’Annonciation (à Prague) représente la Vierge à 
filer seule à l’intérieur du temple ; [et à Chartres,] parmi les sculptures du portail 



217 
 

 

Les chansons de toile qui nous sont parvenues du Nord-est de la 
France, représentent également les femmes aux travaux d’aiguille – 
tisseuse, fileuse, brodeuse et couturière – en tant que personnage des 
chansons ; on peut donc constater que cela était la principale activité 
de la femme à l’époque. En général, les femmes nobles étaient 
fréquemment représentées dans la littérature médiévale en tant que 
fileuses et brodeuses tout comme Sancie de Navarre, personnage 
factuel et fictionnel du récit de miracle de Rocamadour.  

 

Bibliographie 
 
ALBE, Edmond et ROCACHER, Jean, Les Miracles de Notre-Dame 
de Rocamadour au XIIe siècle. Texte et traduction d’après les 
manuscrits de la Bibliothèque Nationale, avec une traduction et des 
notes historiques et géographiques par E. Albe, une introduction et un 
complément de notes par Jean. Rocacher. Toulouse, Le Pérégrinateur, 
1975. 

BARTHELEMY, Dominique, « Présence de l’aveu dans le 
déroulement des ordalies (IXe-XIIIe siècle) », L’Aveu. Antiquité et 
Moyen Age (Collection de l’École Française de Rome. 88), Rome, 
1986, p. 191-214. 

BARTHELEMY, Dominique, « Diversité des ordalies médiévales », 
Revue historique, 280, 1988, p. 3-25.  

BUESCU, Maria Leonor Carvalhão, Literatura Portuguesa Medieval. 
Lisboa, Univ. Aberta, 1990. 

CHEVALIER, Jean/Gheerbrant, Alain, Dictionnaire des symboles. 
Paris, Robert Lafont/Jupiter, 1982. 

FRUGONI, Chiara, « Iconographie de la femme au Moyen Age », 
Cahiers de Civilisation Médiévale, XXe Année, N° 2-3, 1977, p.177-
																																																																																																																																																																																														
nord de la cathédrale, la Vie Active est représentée par sept femmes qui 
accomplissent le cycle du travail de la laine. » (ibid).  

 



218 
 

 

188. 

JAMES-RAOUL, Danièle/THOMASSET, Claude (dir.) Les ponts au 
Moyen Âge. Paris, PUPS, 2006.  

LE GOFF, Jacques, O Maravilhoso e o Quotidiano no Ocidente 
Medieval. Lisboa, Edições Setenta, 1985. 

MENJOULET, L’Abbé, Chronique du diocèse et du pays ďOloron 
(Béarn méridional et Soule), par M. l'abbé Menjoulet, archiprêtre 
d'Oloron. T. 1e, Oloron,1863, impr. M. Marque. 

RICHÉ, Pierre, « L’enfant dans le haut Moyen Âge » in : Annales de 
démographie historique, 1973. Enfant et Sociétés. p. 95-98 

RIOU, Yves-Jean et al L’Abbaye de Saint-Savin - Vienne - Images du 
Patrimoine, Éditions C.P.P.P.C., 1992. 

ZINK, Michel,  « Au Moyen Âge, plus il y a de miracles, plus il est 
facile de croire », La Croix, PDF, p.1, 24/12/2010. 

 

Viviane CUNHA 
  



219 
 

 

 

LES ARTS DU LANGAGE ET LA PRÉDICATION CONTRE 
LES PAÏENS ET LES HÉRÉTIQUES. 

 
Paul Meyer présente Las novas del
Heretje 1 comme un débat entre un évêque déclaré hérétique, Sicart de 
Figueiras (ou Figuieras) et un inquisiteur, Izarn. Pourtant, à première 
vue, la majorité du texte est composée d’affirmations et de questions 
sans réponses d’Izarn, ponctuées par la menace du bûcher2. Sicart ne 
parlera qu’à la fin pour renier les idées cathares et promettre de 
poursuivre leurs adeptes. Ce qui ressemble fort à un interrogatoire 
mené dans la ligne de la procédure inquisitoriale, telle que la décrit 
Henri-Charles Léa. 
 
« Pour bien comprendre sa méthode juridique, il faut nous faire une idée de la 
manière dont l’inquisiteur concevait ses relations à l’égard des accusés que l’on 
																																																													
1 Paul Meyer « Aiso son las novas de l’heretje le débat d’Izarn et de Sicart de 
Figueiras publié et traduit par M. Paul Meyer suivi de Notes aditionnelles au tome 
II de la Croisade contre les Albigeois », Annuaire-Bulletin de la Société de 
l’Histoire de France, 1879, t. XVI-2, p. 245-293. Las novas del heretje in 
Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes lyriques et non lyriques, Peter 
T. Ricketts (éd.) University of Birmingham, AIEO, 2000, p. 75-116. Les textes 
seront cités dans la seconde édition. 
2 Ans que-t don comjat ni-t lais el foc intrar 
de resurrectio vuelh ab tu disputar, XII, v. 224-225, p. 83 ;  
Hertje, be volria, ans que-l foc te prezes 
ni sentisse la flamma, s’esta nueg no.t recres,  VIII, v. 348-349, p. 86. 
Hueymai, d’aisi avan, non seras esperatz : 
si, aras, no.t cofessas, lo foc es alucatz,  
el corn va perla vila, .I pobol es amassatz 
per vezer la justizia, c’ades sera crematz.  X, v. 526-529, p. 92 
Las novas del heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit.. 



220 
 

 

amenait à son tribunal. En tant que juge, il défendait la foi et vengeait les injures 
faites à Dieu par l’hérésie. Mais il était encore plus qu’un juge ; il était un 
confesseur luttant pour le salut des âmes que l’erreur entraînait à la perdition. En 
cette double qualité, il était revêtu d’une autorité bien supérieure à celle des 
juges séculiers. Pourvu que sa sainte mission fût remplie, les moyens 
importaient peu. Si le coupable espérait quelque pitié pour son crime 
impardonnable, il devait témoigner d’abord d’une soumission sans réserve au 
père spirituel qui travaillait à le sauver de l’enfer. La première chose qu’on 
exigeât de lui, quand il se présentait au tribunal, était le serment d’obéir à 
l’Église, de répondre véridiquement à toute les questions qui lui seraient posées, 
de dénoncer tous les hérétiques connus de lui et de se soumettre à toute 
pénitence qu’on lui imposerait ; s’il refusait de prêter ce serment, il se 
proclamait lui-même un hérétique convaincu et impénitent… 

…À la vérité, il y avait peu d’hérétiques qui eussent le courage de confesser leur 
loi devant le tribunal et, pour un juge consciencieux, ardent à détruire les petits 
renards qui ravageaient les vignes du Seigneur, la tâche d’explorer le secret des 
cœurs était loin d’être facile. Nous ne pouvons pas être surpris qu’il ait eu hâte 
de s’émanciper des entraves de la procédure ordinaire qui, en empêchant de 
commettre des injustices, auraient rendu stériles tous les labeurs. »3  

Néanmoins, une lecture plus approfondie amène à se demander si 
derrière les menaces de l’inquisiteur ne se dissimulait pas une autre 
réalité, plus favorable à l’évêque cathare. 
Ce texte, dans lequel Izarn ne laisse pas de place aux arguments 
adverses, a pourtant l’apparence d’un dialogue. Ce dernier était, en effet, 
l’une des formes les plus utilisées au moyen-âge. C’était « un simple 
procédé stylistique, une variation universellement applicable sans égard 
au contenu ou à l’intention, mais particulièrement apte à l’enseignement 
des arts et de la religion » selon Peter von Moos4. Le dialogue, dans cette 
																																																													
3 Henri-Charles Léa, Histoire de l’Inquisition au Moyen Âge, Grenoble, Jérôme 
Millon, 1997, traduit de l’américain par Salomon Reinach, t. I, p 343-344. 1ère 
édition : Henry Charles Lea, A history of the Inquisition of the Middle Ages, New 
York, 1887. 
4 « Dès le Haut Moyen Âge la plupart des livres d’école, les innombrables traités 
sur les sujets les plus divers, et à leur tête les écrits de controverse et de polémique 
doctrinale, sont composés sous forme de dialogue. De la confession 
autobiographique à l’éloge funèbre, de la légende hagiographique et de la poésie 
liturgique aux fables et exempla, tous les textes pouvaient être mis en dialogue. La 
Bible elle-même, dont nous connaissons dès le Ve siècle de nombreuses 
transformations épiques à la manière de Virgile, donne matière à des dialogues, 



221 
 

 

époque d’oralité dominante, était aussi intérieur et silencieux : le 
dialogue avec soi-même, le dialogue avec Dieu pour les mystiques5. Il se 
trouve également dans la méditation des livres saints, des textes des 
Pères de l’Église, des hagiographies, des écrits philosophiques et 
théologiques, ainsi que dans l’art poétique. Des dialogues ont aussi été 
imaginés entre protagonistes de religions différentes : le Dialogue avec 
le Juif Tryphon de Justin de Naplouse, le Dialogue entre un philosophe, 
un juif et un chrétien de Pierre Abélard ou le Livre du gentil et des trois 
sages de Raimond Lulle. La forme dialoguée est utilisée également dans 
des traités juridiques et constitutionnels tels le Dialogue sur l’Échiquier 
de Richard Fitz Nigel. Par conséquent, les arts du langage (dialectique, 
rhétorique, grammaire) hérités de l’Antiquité ne cesseront de se 
développer au moyen-âge. Les penseurs médiévaux les reprendront 
inlassablement pour améliorer la prédication, l’enseignement, la lecture 
de la Bible, et bien sûr, pour affûter leurs armes intellectuelles contre les 
païens et les hérétiques.  

 

																																																																																																																																																																																														
comme le poème de Fulcoie de Beauvais sur les Noces du Christ et de l’Église, qui, 
au XIe siècle, met en scène l’homme et le Saint-Esprit s’entretenant sur les 
événements de l’Ancien et du Nouveau Testament. C’est que le dialogue n’est plus, 
au Moyen Âge, un genre littéraire redevable aux seuls modèles classiques, mais un 
simple procédé stylistique, une variation universellement applicable sans égard au 
contenu ou à l’intention, mais particulièrement apte à l’enseignement des arts et de 
la religion. La célèbre théorie grammatico-rhétorique de Diomède, vulgarisée par 
Isidore de Séville, divise l’ensemble des écrits en trois catégories (characteres-
genera dicendi) selon la fréquence du discours direct des « personnages 
introduits » : le genre narratif (diegematicon, enarrativum), où le poète parle seul et 
ne rapporte qu’en discours indirect les paroles des autres protagonistes, le genre 
dramatique (dramaticon, activum), où les personnages agissent seuls sans que le 
poète intervienne, et enfin le genre mixte (micton, mixtum), où le poète et les 
personnages parlent à tour de rôle. Il est évident que les deux derniers de ces trois 
modes d’expression se distinguent par leur emploi du dialogue. » Peter von Moos, 
« Le dialogue latin au Moyen Âge » in Entre Histoire et littérature Communication 
et culture au Moye Âge, Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzo, 2005, p. 343-387, 
p. 345-346.  
5 Jean Leclercq, L’amour des lettres et le désir de Dieu, Paris, Cerf, 1990. Alain 
Michel (éd./trad.), Théologiens et mystiques au Moyen Âge La poétique de Dieu (Ve 
- XVe siècle), Paris, Gallimard, 1997.  



222 
 

 

La dialectique 
 
L’allusion de Henri-Charles Léa aux petits renards vient du verset 
Capite nobis vulpes parvulas, quae demoliuntur vineas ; nam vinea 
nostra floruit (Cant, 2, 15) ; Attrapez-nous les petits renards qui 
ravagent les vignes ; car notre vigne a fleuri. Origène (185-253) dans 
son Commentaire du Cantique des Cantiques6 qui a largement inspiré 
ses successeurs, déclare que les renards sont comme les docteurs pervers 
des doctrines hérétiques. Leurs arguments fourbes séduisent les cœurs 
des innocents et ravagent la vigne du Seigneur pour qu’elle ne fleurisse 
pas dans la foi droite. Les docteurs catholiques reçoivent l’ordre de se 
hâter d’attaquer, de repousser, de réfuter les contradicteurs par la parole 
de vérité et de les prendre par des démonstrations vraies7. Origène donne 
le principe de la lutte contre les hérétiques : convaincre par la parole et 
par les écrits en employant des arguments imparables. Il s’agit de 
démontrer la suprématie du catholicisme sur les hérésies de manière 
irréfutable. L’intelligence qui fait partie de l’âme, prend donc le pas sur 
les émotions. Cependant, les hérétiques ont largement mis à mal une 
telle assertion, ne se laissant ni convaincre, ni persuader. Par ailleurs, 
pour les Pères de l’Église, le danger venant des païens réfractaires à leur 
prédication était au moins aussi important. Les païens, en effet, n’ont pas 
facilement abandonné leurs croyances. Constantin, en 313 par l’édit de 

																																																													
6 Origène cite une autre traduction latine du même verset. (Cant, 2, 15) : « Capite 
nobis vulpes pusillas exterminantes vineas ; et vineas nostrae florebunt » (Prenez 
pour nous les tout petits renards qui ravagent les vignes ; et nos vignes refleuriront.) 
Commentaire sur le Cantique des Cantiques, Luc Brésard/Henri Crouzel/Marcel 
Borret (éds), Paris Cerf, 1992, Sources chrétiennes n° 376, t. II, IV, 3, 1, p. 720. 
Cette traduction aurait été réalisée par Rufin d’Aquilée à partir de La Septante. Le 
Commentaire sur le Cantique des Cantiques, en effet, nous a été transmis dans sa 
traduction latine, l’original grec ayant disparu. Il n’en reste que des fragments.  
7 Vulpes autem perversos doctores haereticorum dogmatum possumus intelligere, 
qui per argumentorum calliditatem seducunt corda innocentium et vineam Domini 
exterminant ne floreat in fide recta. Datur ergo praeceptum doctoribus catholicis ut, 
dum adhuc pusillae sunt istae vulpes et nondum plures animas deceperunt, sed 
initium habet prava doctrina, arguere hos et refrenare festinent et verbo veritatis 
contradicentes revincere et capere eos assertionibus veris. Origène, Commentaire 
sur le Cantique des Cantiques, op. cit., t. II, IV, 3, 8-9, p. 724.  



223 
 

 

Milan, avait accordé aux chrétiens et à tous la liberté de suivre la 
religion de leur choix. Le paganisme restait trop puissant pour que l’on 
s’attaquât directement à lui. Valentinien Ier catholique romain et son 
frère Valens, arien, n’annoncent pas de dispositions contre le paganisme 
dans les codes édictés sous leur règne. En revanche, tout change avec 
l’empire de Théodose Ie qui passe de la liberté de culte à la religion 
d’État. Le code théodosien comporte seize lois qui frappent sans relâche 
le paganisme de 381 à 435. Mais après 435, la législation anti païenne 
est rare 8. La noblesse païenne a joué un rôle important dans les affaires 
publiques au moins jusqu’au Ve siècle. Les compétences et les savoirs de 
ses membres leur assuraient des places de choix dans la société. Ils ont 
ainsi gardé la haute main sur l’administration et l’enseignement9, 
perpétuant d’anciennes traditions, dont les arts du langage10. Les 
																																																													
8 Jean Gaudemet, « La législation anti-païenne de Constantin à Justinien » in 
Cristianesimo nella storia, XI/3, 1990, p. 449-458, p. 451-457. 
9 « On peut dire que durant tout le IVe siècle, et bien au delà, le paganisme recrutera 
ses plus énergiques défenseurs dans la noblesse et dans l’enseignement… 
…Il est probable que, dans la seconde moitié du siècle [IVe s], un certain nombre 
de grandes familles passèrent au christianisme. 
…Malgré ces défections, La position de la noblesse païenne restait très forte. L’État 
chrétien – au moins jusqu’en 408 – observait un réel libéralisme à l’égard des 
personnes. Il arrivait certaines années, que presque tous les leviers de commande 
fussent aux mains des hauts fonctionnaires païens. D’autre part quantité de 
philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs perpétuaient dans les 
écoles le culte de l’ancienne littérature et de la vieille religion, avec l’attachement 
obstiné du métier, comme autant de Chateaubriands païens « en extase devant le 
génie du paganisme ». En Orient surtout, leur rôle était prépondérant. Les chrétiens 
savaient l’influence qu’ils exerçaient sur la jeunesse et ne leur ménageaient pas les 
épithètes irritées… 
…En fait le haut enseignement resta entre les mains des païens jusqu’à la fin du Ve 
siècle ; et ce fut là une des raisons les plus efficaces de la persistance de l’ancienne 
foi dans les classes cultivées, en dépit de tant d’édits impériaux et de mesures 
rigoureuses, dont certaines connivences amortissaient souvent les effets. » Pierre de 
Labriolle, La réaction païenne Étude sur la polémique antichrétienne du Ie au VIe 
siècle, Paris, Cerf, 2005, p. 340-342. 1ère édition, Paris, 1942. 
10 Henri-Irénée Marrou souligne la distinction entre tekhnè et Epistèmè dans la 
conception des arts du langage. « Les arts libéraux dans l’Antiquité classique » in 
Arts libéraux et philosophie au Moyen Âge, Montréal/Paris, Vrin, 1969, p. 5-27. 



224 
 

 

courants philosophiques grecs, pythagorisme, stoicisme, épicurisme, 
platonisme, aristotélisme, pour n’en citer que quelques-uns, y étaient 
enseignés. Les païens s’imposaient donc, non seulement dans la vie 
sociale, mais aussi dans les controverses. Face à cette situation, les 
penseurs du christianisme ont cherché chez les auteurs antiques les 
moyens intellectuels de lutter contre le paganisme. En Orient hellénisé 
les œuvres antiques réinterprétées, ainsi que quelques faux imaginés par 
les chrétiens, ont servi de support à la prédication chrétienne11. En 
Occident, l’œuvre de Cicéron qui « fournissait un véritable arsenal 

																																																													
11 « Très tôt les prédicateurs chrétiens se rendent compte que, pour convaincre les 
païens à se convertir, il ne suffit absolument pas d’annoncer l’évangile ou 
d’expliquer les prophéties bibliques. Pour franchir le mur de méfiance et de 
sarcasme auquel ils se heurtent chaque jour dans les villes de l’Orient hellénisé, ils 
se voient contraints d’adopter une méthode différente consistant à attirer l’attention 
de l’auditoire sur des documents religieux païens faisant particulièrement autorité 
qui puissent offrir des confirmations « externes » à la vérité de la révélation 
chrétienne, au monothéisme et à l’incarnation du Fils de Dieu. Il s’agit donc de 
trouver les arguments appropriés pour démontrer que les doctrines chrétiennes ne 
sont pas de folles innovations de pauvres gens, mais qu’elles ont été en quelque 
sorte prédites dans la meilleure tradition philosophique et religieuse grecque et 
orientale, et se trouvent donc substantiellement en harmonie avec la sagesse 
païenne. C’est de cette exigence missionnaire spécifique que naît le recours, 
d’abord prudent, puis de plus en plus fréquent à partir du tournant constantinien, à 
l’usage de textes connus et largement diffusés comme les sentences des Sept Sages, 
les poèmes orphiques, les oracles sibyllins, l’Apocalypse d’Hystaspe, les traités 
hermétiques, les oracles théologiques des dieux grecs, en premier lieu d’Apollon. 
Or, tandis que certains textes sont utilisés dans leur teneur originelle pour être 
soumis à une réinterprétation chrétienne, cela arrive par exemple pour les 
Hermetica, dans d’autres cas et faute de mieux, les missionnaires chrétiens, 
adaptant à leurs propres exigence les modèles fournis par l’apologétique judéo-
hellénistique, n’hésitent pas à fabriquer et à exhiber de véritables faux élaborés ad 
hoc pour atteindre leur but. Sans aucun doute les Oracles Sibyllins, comme s’en 
était aperçu très tôt Celse, rentraient dans cette catégorie, de même que les 
prétendues Prophéties des Sept Sages et le soi-disant Testament d’Orphée. Vers 
500, l’auteur de la Théosophie met dans la bouche d’Apollon et d’Artémis de faux 
oracles, dans lesquels les dieux se plaignent de leur défaite définitive face au Christ 
en déclarant sa supériorité invincible. » Pier Franco Beatrice « Hellénisme et 
christianisme aux premiers siècles de notre ère » in Kernos Revue internationale et 
pluridisciplinaire de religion grecque antique, n° 10, 1997, p. 39-56, p. 51-52.  



225 
 

 

contre les cultes païens » 12. a été une source d’inspiration majeure, mais 
non unique. En effet, la culture antique était la culture de référence en 
Occident. Elle restait incontournable pour toute personne désirant 
devenir lettrée et jouer un rôle de choix dans la société. Le christianisme 
qui en était encore à ses débuts, ne pouvait rivaliser avec cette culture 
diffusée grâce à la longue tradition d’enseignement des cités grecques et 
de l’empire romain. L’élaboration des idées chrétiennes devait s’appuyer 
et même s’enraciner dans ce substrat, au risque d’en rester à des 
balbutiements. Par conséquent, la philosophie grecque, malgré les 
critiques et parfois le rejet13 qu’elle suscitait, a permis de donner au 
christianisme la visée universelle des grandes religions. Du reste, Les 
Pères grecs comme Justin de Naplouse, Origène, Basile le Grand ou 
Clément d’Alexandrie, étaient à la fois philosophes et théologiens. Les 
Pères de l’Église et leurs successeurs, en dépit de leur ambivalence à son 
égard, puisèrent donc dans les ressources de l’héritage païen14 pour 
																																																													
12 « Les chrétiens d’autre part, trouvaient dans les dialogues philosophiques de 
Cicéron un véritable arsenal contre les cultes païens. Non seulement ils pouvaient y 
puiser maints renseignements sur les dieux, non seulement ils y découvraient un 
auteur païen visiblement sceptique, mais ils y lisaient bien des pages d’une 
argumentation toute prête à leur usage contre les dieux du paganisme. » Maurice 
Testard, Saint Augustin et Cicéron Cicéron dans la formation et l’œuvre de saint 
Augustin, Paris, Études augustiniennes, 1958, t.1, p. 223-224. 
13 « Dans sa réfutation, Irénée [de Lyon] avait mis l’accent sur l’interprétation 
erronée de la Bible faite par les gnostiques, selon lui déterminante dans 
l’élaboration de leurs mythes. Hippolyte [de Rome], en revanche, insiste sur leur 
recours constant à la sagesse des Grecs (notons au passage que ces deux positions 
ont été reprises tout au long de l’historiographie sur la gnose jusqu’à nos jours). 
Telle est l’idée maîtresse qui guide son œuvre : les dogmes gnostiques découlent de 
l’influence « pernicieuse » de la philosophie grecque, des religions à mystères, des 
sciences de l’astrologie. Hippolyte s’emploie à bâtir tout un réseau de parentés 
entre tel philosophe grec et tel maître gnostique : les textes de Simon le Magicien 
(Ie siècle après J.-C.) sont lus à la lumière d’Héraclite (VIe avant J.-C.), ceux de 
Basilide (IIe après J.-C.) à celle d’Aristote (385-322 avant J.-C.) et ainsi de suite. 
Ces liens sont souvent artificiels, en dépit de ce que doit la pensée gnostique à la 
philosophie grecque. » in Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p. 
19-20. 
14 « D’après Basile de Césarée, les jeunes chrétiens doivent affronter la lecture des 
classiques païens en s’efforçant d’en tirer le plus grand avantage spirituel comme 
les abeilles savent tirer le miel des fleurs. Son frère Grégoire de Nysse soutient que, 



226 
 

 

étayer rationellement leurs idées et les organiser en un ensemble 
cohérent et structuré. Peu à peu ils parviendront à imposer ce qu’on a 
appelé la philosophie chrétienne qui deviendra à son tour le creuset des 
philosophies ultérieures, qu’elles en reprennent les courants ou les 
combattent. 
Apponius commentant à son tour le même verset (Cant, 2, 15), 
probablement entre 398 et 40415, affirme que le Verbe de Dieu, 
prévoyant les ruses des hérétiques donne l’ordre aux gardes de la vigne, 
c’est-à-dire à ceux qui dirigent le peuple chrétien et ont rang de docteurs, 
de tendre très habilement le filet de la foi par leur prédication. Ainsi les 
renards pris dans les rêts de leur propre opinion, bien qu’ils n’acceptent 
pas de s’apprivoiser car enivrés par le vin de la méchanceté, cessent de 
																																																																																																																																																																																														
comme les Juifs volèrent les trésors des Égyptiens sur l’ordre de Moïse, de la même 
manière les chrétiens doivent s’emparer des richesses de la culture profane pour les 
consacrer à Dieu et embellir l’Église. Augustin qui s’était éloigné du manichéisme 
pour se convertir au catholicisme précisément grâce aux suggestions plotiniennes 
qui lui étaient parvenues à travers la lecture du traité antichrétien de Porphyre, la 
Philosophie tirée des oracles, propose la même méthode de réception sélective du 
patrimoine philosophique et religieux païen pour développer un programme 
culturel typiquement chrétien. Au fond les alexandrins avaient déjà ouvert la voie 
dans cette direction. Si surprenant que cela puisse paraître, selon Origène, même 
l’Iliade d’Homère peut fournir de la matière à la théologie chrétienne, si l’on 
interprète de manière allégorique les duels entre Achille et Hector comme des 
préfigurations  du conflit entre le Christ et le diable. » Pier Franco Beatrice, 
« Hellénisme et christianisme aux premiers siècles de notre ère » in Kernos Revue 
internationale et pluridisciplinaire de religion grecque antique, n° 10, 1997, p. 39-
56, p. 50-51. 
15 “ …Many things about Apponius are obscure. He has been credited with 
knowledge of Greek and several Semitic languages, but this has been disputed. He 
has been described as a native of fifth-century Syria or of a seventh-century Ireland, 
or as a converted Jew, all with little evidence. Recent scholarship has suggested 
that the Song of Songs commentary of Apponius was written between 398 and 404, 
perhaps in Italy, or among an Italian literary circle. His commentary of of the Song 
of the Songs seems to show knowledge of Jewish biblical interpretation, but this 
may be secondary, as he is heavily dependent of Jerome. Apponius also cites from 
the latin translations of Origen on the Song of the Songs, and a number of 
grammatical and scientific texts of late Antiquity.” E. Ann Matter, The Voice of My 
Beloved The Song of Songs in Western Medieval Christianity, Philadelphia, 
University of Pennsylvania Press, 1990, p. 90. 



227 
 

 

ravager la vigne du Christ. Mais il donne une autre précision, les renards 
désignent aussi la dialectique et les échappatoires perverses des 
hérétiques16. Les hérétiques, instruits eux aussi aux sources de la culture 
antique, étaient donc capables de mener des controverses avec succès. 
Par conséquent, la foi ne suffit pas, il faut également le secours de la 
philosophie et des moyens intellectuels qu’elle fournit aux gardiens de la 
vigne qui se consacrent à la parole de Dieu. En effet, poursuit Apponius, 
ce sont surtout ceux dont l’habileté dans les lettres profanes, sont 
capables grâce à leur pratique de la philosophie de dénouer les faux 
enchaînements des propositions17. Les maîtres païens convertis, comme 
l’avocat Tertullien, furent sollicités pour élaborer des arguments destinés 
à confondre païens et hérétiques. 
La dialectique était largement utilisée dans l’Antiquité pour rechercher 
la vérité par l’opposition et la confrontation de connaissances et d’idées 
diverses, parfois antithétiques. Il s’agissait, pour Platon, d’une démarche 
intellectuelle visant à aller au-delà des apparences, des approximations, 
des idées confuses et des opinions diverses, afin d’appréhender la vérité. 
Cela après que les concepts aient été ordonnés en genres et en espèces, 
ce qui devait mener à une démarche scientifique. Plus qu’un exercice, 
c’est l’essence même du dialogue socratique18 et de la science de l’être. 
																																																													
16 « Quarum insidias prospiciens Dei sermo, iubet custodibus uineae, his scilicet qui 
preaesunt populo christiano et locum doctoris suscipiunt, sollertissime rete fidei 
tendere praedicando, ubi suae sententiae irretiti, licet semel iam inebriati nequitiae 
uino mansuescere nollent, tamen demoliri desinant uineam Christi. In uulpium ergo 
uocabulo haereticorum dialectica peruersaque tergiuersatio demonstratur, qui 
uigilantia uel arte custodum uineae capiuntur …», Apponius, Commentaire sur le 
Cantique des Cantiques, Bernard de Vrégille/Louis Neyrand (éds), Paris, Cerf, 
1997, Sources Chrétiennes n° 421, t. II, XLII (II, 15) IV, 46, 585, p. 58. 
17 Idem, 47, p. 60. 
18 Pour Fabienne Baghdassarian, « Dialoguer avec Socrate, c’est accepter de se 
plier à un certain protocole de la discussion, et en tout premier lieu à celui de 
l’alternance de questions et de réponses. Aucune place ne doit alors être laissée à la 
harangue rhétorique, aux circonlocutions sophistiques, ni même aux digressions 
d’un esprit vagabond. Le petit jeu socratique de questions et de réponses est une 
affaire sérieuse dans laquelle nul répit n’est laissé à l’interlocuteur : le Lachès 
insiste sur la sévérité dont fait preuve un Socrate opiniâtre qui ne lâche jamais son 
interlocuteur et le force toujours à en revenir à la question traitée. Le Gorgias et le 
Protagoras, quant à eux, expriment l’idée que le jeu dialectique de l’interrogation 



228 
 

 

Au moyen âge, la dialectique platonicienne, est reprise et interprétée, 
ainsi que celle d’Aristote qui s’en distinguera19. Les deux conceptions 
s’imposeront, la dialectique aristotélicienne évoluant vers une technique 
de discussion utilisant des raisonnements inductifs et déductifs. La 
dialectique fera partie du trivium avec la grammaire et la rhétorique. En 
effet, les arguments chrétiens, sans le secours de la logique présente dans 
les enchaînements de propositions, se seraient résumés à des 
affirmations ou à des arguties. La dialectique dont les formes se sont 
diversifiées, a permis la mise en place des disputationes, obligationes et 
sophismata qui constitueront une part importante de la vie intellectuelle 
médiévale. Chez Augustin (354-430), la dialectique était « la science 
même de la vérité »20. Dans le De doctrina christiana, il affirme que la 
disputationis disciplina est de loin la connaissance la plus importante de 
celles qui mettent en jeu la faculté rationnelle de l’esprit, où règnent la 
science de la discussion et celle du nombre. Mais la dialectique est de 

																																																																																																																																																																																														
nécessite, pour s’accomplir et progresser, d’accepter de faire des réponses courtes, 
claires, loyales, et justifiées… 
…S’entretenir avec Socrate, c’est prendre le risque d’être sondé, critiqué, voire 
réfuté. La dialectique que pratique le Socrate des premiers dialogues est l’art de 
l’examen des prétentions indues de connaissance et de la confrontation de celles-ci 
à leur néant. « De la dialectique platonicienne à la dialectique aristotélicienne : un 
héritage ambigu » in Figures de la dialectique Histoire et perspectives 
contemporaines, Jean-Michel Counet (éd.), Louvain/Paris, Peeters, 2010, p. 25-45, 
p. 27-28. 
19 Idem.  
20 Jean Pépin écrit à ce propos : « Une autre notion est si souvent associée par 
Augustin à la dialectique qu’elle peut en être considérée comme une définition : la 
notion de vérité. Dès le Contra Academicos, la dialectique est donnée pour la 
science même de la vérité. À plusieurs reprises, les Soliloques ont une formule plus 
ramassée, mais au fond identique : la dialectique est la vérité vraie, ou la vérité 
même. Dans cette vue sommaire, le De dialectica introduit une précision 
essentielle : si la dialectique s’applique à la vérité, c’est qu’elle fait profession de la 
distinguer par un jugement. Définition que le Contra Cresconium développera en 
répétant que le vrai dialecticien est celui qui distingue le vrai du faux. On comprend 
alors qu’Augustin s’emporte contre le grammairien donatiste, qui justement 
accusait les dialecticiens de rendre vrai le faux et faux le vrai. » Saint Augustin et la 
dialectique, The Saint Augustine Lecture, Villanova University, Augustinian 
Institute, 1972, p. 163-164. 



229 
 

 

beaucoup quand il s’agit d’approfondir et de résoudre tous les genres de 
questions que posent les saintes Lettres. Il faut se garder de la passion 
pour la querelle et d’une ostentation puérile dans l’art de duper 
l’adversaire. Beaucoup de raisonnements, les sophismes, dont les 
conclusions fausses imitent si bien les vraies que les esprits lents et 
même les esprits vifs, si leur attention se relâche, en sont trompés. Il y a 
aussi des raisonnements qui s’enchaînent logiquement, mais contiennent 
des jugements faux résultant d’une erreur de l’interlocuteur. Énoncées 
par un homme droit et instruit dans le seul but de faire en sorte que 
l’interlocuteur en question rougisse des pensées qui découlent de son 
erreur et l’abandonne21. On pourrait voir dans cette dernière affirmation, 
les prémices de la méthode des obligationes, échanges contradictoires, 
qui ont été surtout pratiqués aux XIIIe et XIVe siècles. Jennifer 
Ashworth la décrit brièvement en ces termes : 
 
“Before looking at impositio in detail it is necessary to look at the nature of the 
obligational disputations in general. Treatises on obligationes gave the rules for 
certain types of disputation or logical games in which a respondent was required to 
defend a particular claim, usually false, against an opponent whose goal was to 
defeat the respondent by leading him into accepting a contradiction. There is no 
room here to discuss the precise aims of these games, but at the very least, the were 
a way of training students to reason logically by handling reference. Various types 
of obligatio were discussed, all marked by the kind of word one might use in 
opening an obligational disputation, especially “I posit” (pono), which called for 
affirmation, “I deposit” (depono) which called for negation and “I imposit” 
(impono) which called for the provision of a new signification22.”  

La dialectique comprend la definitio, la divisio et la partitio. Selon Jean 
Pépin reprenant une page des Topiques de Cicéron dans laquelle on 
apprend que : 

																																																													
21 La doctrine chrétienne De doctrina christiana, Oeuvres de saint Augustin 11/2, 
Madeleine Moreau/Isabelle Bochet/Goulven Madec, Paris, Institut d’Études 
Augustiniennes, 1997, II, XXXI, 48 ; 49, p. 208-210. Texte du CCL établi par Josef 
Martin, revu et corrigé. 
22 E. Jennifer Asworth “Burley, Ockham, and English Logicians on Impositio as a 
Type of obligatio” in The Language of Thought in Late Medieval Philosophy 
Essays in Honor of Claude Panaccio, Jenny Pelletier/Magali Roques (éds), New 
York, Springer, 2017, p. 233-248, p. 235. 



230 
 

 

 
« …Partitio et diuisio sont deux procédés qui permettent d’arriver à la définition : 
la partitio décompose l’objet proposé , pourrait-on dire, en ses membres, tandis que 
la diuisio embrasse toutes les espèces dans les genres à définir ; identifier les 
espèces et les membres ou parties, c’est une confusion abusive ; toutefois, parties 
ou espèces, il faut les énumérer toutes, sine ullius praetermissione ; par ce moyen, 
après avoir considéré les caractères que la chose à définir a en commun avec 
d’autres, on poursuivra jusqu’à atteindre son proprium, inapplicable à quoi que ce 
soit d’autre… 
...L’analyse de Cicéron sera d’ailleurs reprise explicitement par Quintilien, qui 
montre bien dans la diuisio et la partitio les auxiliaires de la définition.23 »  

 
La définition trouvée se rattache aux enchaînements logiques. Certains 
tout en étant vrais, aboutissent à des propositions fausses et inversement. 
Ces enchaînements, affirme Augustin, s’appuient sur l’antécédent et le 
conséquent. Quand le second est faux, le premier l’est aussi. La 
suppression du conséquent entraîne la suppression de l’antécédent. Mais 
il arrive que les enchaînements partent d’un jugement faux, pour 
parvenir à la vérité. Il est facile d’apprendre à faire des enchaînements, 
mais la vérité des jugements doit être cherchée dans les Livres Saints24. 
Évoquant la résurrection, Augustin appuie sa démonstration sur l’apôtre 
Paul (I Cor. 15, 13-14). Il pose l’antécédent selon lequel il n’y a pas de 
résurrection des morts, ce qui entraîne la conséquence suivante : le 
Christ non plus n’est pas ressuscité. Conséquence fausse, puisque le 
Christ est ressuscité. Par conséquent l’antécédent selon lequel il n’y a 
pas de résurrection des morts est faux. Ce qui implique qu’il y a bien 
résurrection des morts. D’un antécédent faux, on est parvenu à une 
vérité. Cependant, ce raisonnement n’est pas le fait des hommes, mais de 
Dieu. Ils le mettent seulement en évidence25. Par conséquent, la 
dialectique médiévale chrétienne nécessite la connaissance des textes 
scripturaires, jointe à celle d’une logique qui se veut imparable. Utilisée 
dans la lutte contre les hérésies, elle devait permettre de les éradiquer, 
																																																													
23 Jean Pépin, Saint Augustin et la dialectique, op. cit., p. 172. 
24 De doctrina christiana, Œuvres de saint Augustin 11/2 op. cit., II, XXXI, 49, p. 
210 ; XXXII, 50, p. 212. 
25 Idem, XXXII, 50. 



231 
 

 

avec des raisonnements de ce type. Cependant les hérétiques 
retourneront les arguments en se fondant sur d’autres textes et d’autres 
faits. 
Augustin a été influencé par la méthode dialectique exposée par 
Cicéron26 comme nombre de penseurs chrétiens. Les Topiques dont 
Boèce (480-524) a fait le commentaire, ont servi de support aussi bien à 
la rhétorique qu’à la dialectique. S’y ajoutent les Catégories, et le Peri 
hermeneias d’Aristote ainsi que l’Isagoge de Porphyre, traduits en latin 
par Boèce. Ils constituent la logica vetus27 en opposition à la logica nova, 
comprenant la traduction en latin des six livres de l’Organon d’Aristote 
et utilisée à partir du XIIe siècle. Ces textes seront très largement repris 
au moyen-âge dans la constitution et l’organisation du savoir. On les 
retrouve par, exemple, dans l’élaboration des encyclopédies. Mais déjà 
																																																													
26 Alain Michel écrit à ce propos : « Dans l’utilisation de la méthode dialectique, 
Cicéron ne s’est pas contenté d’essayer de faire prévaloir son propre point de vue, il 
affecte au contraire de discuter en général. Il connaît le pour et le contre. Il 
considère son propre point de vue parmi d’autres – parmi ceux qui lui sont 
contraires – et il montre que toutes ces thèses qui semblaient opposées conduisent 
soit à l’obscurité, soit à ses propres conclusions. Il prend les idées adverses dans un 
réseau de négations. En paraissant les accepter, il les rend plus insoutenables 
encore. » Alain Michel, Les rapports de la rhétorique et de la philosophie dans 
l’œuvre de Cicéron Recherches sur les fondements philosophiques de l’art de 
persuader, Louvain/Paris/Sterling Dudley (MA), Peeters, 2003, 2e édition, p. 169.  
27 « …[Boèce] laissa toute une série de manuels et de commentaires qui, recopiés, 
mais longtemps inutilisés, allaient permettre aux maîtres carolingiens d’avoir des 
instruments de travail. En premier lieu viennent deux ouvrages d’Aristote traduits 
par Boèce, les « Catégories » qui analysent les 10 genres de l’être : substance, 
qualité, quantité etc.…et les « Interprétations » (Peri hermeneias) qui présentent la 
théorie de la proposition (affirmative, négative, universelle, singulière) et de ses 
modes (possible, contingent, nécessaire). À cela s’ajoute l’Isagoge (Introduction) 
de Porphyre, également traduit par Boèce, qui explique les quinque voces : genre, 
espèce, différence, propre, accident. Ces voces sont pour les uns des conceptions de 
l’esprit, des simples noms, pour les autres des réalités substantielles, d’où les débats 
qui opposeront par la suite les nominalistes et les réalistes. Enfin le quatrième 
manuel utilisé aussi bien en rhétorique qu’en dialectique est celui des « Topiques » 
de Cicéron. Ces livres forment ce qu’on a appelé la logica vetus. Comme on le voit 
en effet, la dialectique se présente comme une science de la méthode rationnelle qui 
permet de régler les démarches de la raison. » Pierre Riché, Écoles et enseignement 
dans le Haut Moyen Âge, Paris, Picard, 1999, p. 261. 



232 
 

 

dans l’Antiquité, Cicéron s’était inspiré de Platon et d’Aristote. Alain 
Michel écrit à ce propos : 
 
« …Cicéron suit la méthode d’Aristote. Or celui-ci faisait de sa dialectique l’éloge 
suivant : « Ce traité est utile…pour les sciences philosophiques. La possibilité 
d’apporter aux problèmes des arguments dans les deux sens nous fera découvrir 
plus facilement la vérité et l’erreur dans les deux cas… »… 
… [Pour Aristote] la matière de la dialectique est le vraisemblable qui peut être 
faux. Il existe plusieurs manières d’enseigner : rendre savants ceux qui ne le sont 
pas. C’est l’art dialectique. Mais pour devenir savant, il faut se savoir ignorant. 
Socrate dit Aristote, employait donc la seconde méthode : démasquer les faux 
savants. L’on songe au Théétète, dialogue consacré à critiquer toute fausse science. 
Et l’on comprend ainsi l’expression de Cicéron qui se flattait d’ « obscurcir » 
certaines des causes qu’il plaidait… 
…Lorsque l’orateur ne fait pas l’obscurité, il cherche à s’appuyer sur tout ce qui 
paraît vraisemblable aux juges, sur toutes les formes d’idées reçues. Aristote dans 
les Réfutations sophistiques, indiquait déjà que le dialecticien ne doit point parler 
en savant et que, pour persuader ses auditeurs, il ne doit rien leur dire qu’ils croient 
ignorer. C’est pourquoi l’orateur se sert de lieux communs dans ses péroraisons ; 
c’est pourquoi il se fait une provision d’exemples historiques aussi connus que 
possible. 28» 
 

Par conséquent, la recherche de la vérité se déroule dans une démarche 
codifiée, comportant des règles linguistiques, juridiques et 
philosophiques précises. Les feintes, des pièges et les perfidies doivent 
s’inscrire dans cette codification. Néanmoins, cette dernière ne met pas 
un frein à l’inventivité des adversaires, qui au-delà des lieux communs 
exposés, doivent défendre et étayer leurs idées. Les envolées 
cicéroniennes son restées célèbres. Pour le philosophe, il s’agissait 
d’approcher la vérité au plus près. Pour l’avocat qu’était Cicéron, il 
importait avant tout de défendre une cause. Le premier se situe dans une 
perspective essentiellement métaphysique, le second dans une 
perspective juridique et politique. Il ne s’agit pas tant, dans ce dernier 

																																																													
28 Alain Michel, Les rapports de la rhétorique et de la philosophie dans l’œuvre de 
Cicéron Recherches sur les fondements philosophiques de l’art de persuader, op. 
cit., p. 170-171. 



233 
 

 

contexte, de rechercher la vérité, que de persuader l’auditoire du bien 
fondé de telle ou telle assertion, fut-elle éloignée de la vérité.  
Cependant Cicéron était aussi considéré comme un philosophe dont les 
idées inspirées du stoicisme, ont circulé au moyen-âge relayées entre 
autres, par Augustin, Lactance, Minucius Felix, Tertullien, Macrobe, 
Eulogius, Jérôme29. Les penseurs médiévaux s’empareront des 
différentes perspectives pour instituer la dialectique comme mode de 
fonctionnement intellectuel et l’adapter à leurs époques.  

																																																													
29 « …Augustin exploitera les grands thèmes cicéroniens sur l’homme et sa 
destinée dans le De Trinitate, la Cité de Dieu ou le Contra Iulianum. Lui aussi 
tirera argument des dialogues philosophiques de Cicéron contre les cultes païens 
dans le De consensu euangelistarum, la Cité de Dieu ou sa correspondance avec 
Nectarius. Le De natura deorum notamment permet d’observer quelques 
rencontres intéressantes : avant saint Augustin, il avait été abondamment utilisé par 
des auteurs chrétiens comme Minucius Félix et Tertullien, Lactance aussi… 
…En revanche, un autre ouvrage de Cicéron, qui doit être cité dès qu’on parle de la 
survie de cet auteur chez les écrivains chrétiens, pose un problème par rapport à 
saint Augustin, le De officiis. Il semble que cet ouvrage ait été l’un des plus 
exploités par les auteurs chrétiens, notamment par Lactance dans ses Institutions, 
par saint Ambroise dans son De Officiis ministrorum ; saint Jérôme lui-même le 
cite et plus que toute autre œuvre de Cicéron, les Tusculanes, mises à part. Julien 
d’Éclane également s’y réfère… 
…D’autre part, dès Tertullien, mais surtout chez Lactance, le De republica connaît 
une survie destinée à l’apologétique chrétienne ; Lactance cite beaucoup et 
longuement ce traité pour sa teneur philosophique, en reconnaissant parfois que 
Cicéron s’exprime paene diuina uoce ! Macrobe s’insère dans cette tradition 
comme un témoin essentiel – et nous en avons parlé – de la survie philosophique 
du De republica et en particulier, comme Ambroise, sur cette question de la justice 
dans la Cité de Dieu. Enfin saint Jérôme lui aussi se réfère parfois au De republica 
dont on trouve également mention chez Elogius, l’élève d’Augustin. Survie 
rhétorique, d’origine païenne et poursuivie par l’école ; survie philosophique tout 
spécialement dans les milieux chrétiens, ainsi pourrait-on résumer sommairement 
le Fortleben du De republica. » in Maurice Testard, Saint Augustin et Cicéron 
Cicéron dans la formation et l’œuvre de saint Augustin, op. cit., 1958, t.1, p. 225-
227. 



234 
 

 

Avec le Sic et non d’Abélard (1079-1142)30, elle redevient même un 
instrument majeur de la pensée. Peter von Moos écrit à ce sujet : 
 
« Dans la seconde moitié du XIe siècle la dispute dialectique a fait renaître une 
méthodologie platonicienne et aristotélicienne, profondément agonale, selon 
laquelle toute pensée est un dialogue intérieur, un dédoublement du penseur lui-
même permettant l’acheminement de la connaissance et la confrontation in 
utramque partem des diverses faces d’une pensée. La disputatio scolastique, issue 
de cette conception, s’est développée comme le moyen de communication le plus 
rationnel, jusqu’à devenir quasiment le seul « instrument » capable de résoudre les 
problèmes scientifiques et herméneutiques les plus ardus. Malgré certains excès de 
logique formelle, exagérés à dessein depuis la critique humaniste, le 
perfectionnement de la disputatio dans ses disciplines originelles (la philosophie, la 
théologie et la jurisprudence) ainsi que son rayonnement sur d’autres branches du 
savoir, y compris sur l’argumentation littéraire, peuvent être considérés comme un 
triomphe de la forme dialoguée31. »  
 

La dialectique d’abord fondée sur la lectio, s’en détachera 
progressivement pour devenir un exercice universitaire organisé selon la 
triade de Pierre le Chantre (�1197) : lectio, disputatio, praedicatio32. Les 
exégèses de la Bible par les Pères de l’Église furent réunies dans des 
florilèges, des compilations, des recueils destinés à en révéler le sens 
spirituel. Ce sont les « sentences », les auctoritates qui guident 
l’exercice de la lectio, et qui conduisent à l’intelligence du texte sacré. 
Néanmoins, les interprétations ne sont pas identiques. Il existe des 
variantes d’une lecture à l’autre. Par conséquent, les auctoritates 

																																																													
30 Abélard affirme que préférant les armes de la logique et de la raison à toutes les 
autres disciplines philosophiques, il renonça aux trophées de la guerre pour vaincre 
dans les disputes, plutôt que sur les champs de bataille. Abelardi ad amicum suum 
consolatoria, in Lettres d’Abélard et d’Héloïse, Éric Hicks/Thérèse Moreau (éds), 
Paris, Livre de Poche, 2007, 1b, 26-28, p. 42.   
31 Peter von Moos, « Le dialogue latin au Moyen Âge : l’exemple d’Évrard 
d’Ypres » in Entre Histoire et Littérature Communication et Culture au Moyen 
Âge, op. cit., p. 243-387, p. 347. 
32 Adriano Oliva « Philosophie et théologie en prédication chez Thomas d’Aquin » 
in Revue des sciences philosophiques et théologiques », 2013/2, t. 97, p. 397-444, 
p. 403. 



235 
 

 

devaient être discutées pour trouver l’interprétation la plus adéquate, ce 
qui donnait lieu à la quaestio. Celle-ci posait le problème d’une 
dissonance, d’une obscurité ou d’une imprécision. Le maître, avec l’aide 
de la dialectique, se devait donc de résoudre ce problème. Il y ajoutera 
ses propres commentaires. Peu à peu, la quaestio se détache du texte 
pour donner lieu à la disputatio qui est une méthode de discussion 
tripartite : arguments, solution, réponse aux arguments. Le maître 
préside les débats et détermine le sujet, l’opponens soulève les difficultés 
contre la thèse et le respondens éclaire le problème. Ils posent ainsi la 
cadre dialectique du « pour » et du « contre ». Le maître examine les 
arguments et résout les problèmes soulevés33. La praedicatio en 
reprendra les résultats et les diffusera. Les penseurs médiévaux étendront 
les ramifications de la dialectique jusqu’à en faire un instrument de 
langage et de pensée extrêmement complexe et subtil, à la fois science 
de la vérité et exercice universitaire. Thomas d’Aquin commentera 
longuement les ouvrages d’Augustin, tout en incluant la philosophie et la 
logique aristotéliciennes dans ses écrits. La scolastique naissante 
imposera un langage précis, scientifique, destiné au seul usage de la 
pensée spéculative. Ce qui a permis la création de concepts organisés en 
enchaînements rigoureux. On connaît le succès des questions disputées 
et des questions quodlibétiques de Thomas d’Aquin34. Dans ce contexte, 

																																																													
33 Bernardo C. Bazàn « Les questions disputées, principalement dans les facultés de 
théologie » in Les questions disputées et les questions quodlibétiques dans les 
facultés de théologie, de droit et de médecine, Bernardo C. Bazàn/Gérard 
Fransen/John W. Wippel/Danielle Jacquart (éds), Turnhout, Brepols, 1985, p. 15-
149, p. 25-42. 
34 « Lorsque saint Bonaventure et saint Thomas deviennent maîtres régents à 
l’université de Paris, le genre, tel que nous l’avons décrit, avait parcouru un long 
chemin. Les Quaestiones disputatae de Thomas sont presque l’archétype de la 
disputatio telle qu’elle était pratiquée au XIIIe siècle... 
…[La disputatio] sera pratiquée, avec des variantes thématiques propres aux 
différentes disciplines, dans les études de droit et de médecine ; et les méthodes de 
Paris trouveront bon accueil dans tous les centres universitaires de l’Europe 
médiévale. Les Facultés des Arts développeront des formes semblables d’exercices 
destinés à préparer progressivement l’étudiant aux disputes auxquelles il devra 
participer dans les facultés supérieures. La disputatio fournit, au XIIIe siècle, le 
cadre d’élaboration doctrinale de la théologie rationnelle. Les auteurs voient en elle 



236 
 

 

le niveau de complexité de la doctrine catholique est tel, qu’elle en 
deviendra difficile d’accès à la plupart des croyants. L’effort des 
prédicateurs restait important, mais le problème était d’écarter 
momentanément le langage philosophique très spécialisé pour atteindre 
le plus grand nombre d’auditeurs. Bonaventure, Thomas d’Aquin35 et 
bien d’autres ont utilisé ce langage avec sobriété dans leur prédication 
pourtant destinée à l’université, à des ecclésiastiques ou à des religieux, 
formés aux arts du langage. Leurs références se trouvaient surtout chez 
les Pères de l’Église. En revanche, des théologiens comme Raymond de 
Boulogne l’ont introduit dans leurs sermons36. L’éloignement du langage 

																																																																																																																																																																																														
la possibilité d’aborder, de façon ordonnée et systématique, les problèmes qu’ils 
considèrent comme fondamentaux dans leur discipline. » Idem, p. 43.  
35 Sur les problèmes posés par l’authentification des sermons de Thomas d’Aquin et 
par la reportatio de ces sermons, voir Adriano Oliva « Philosophie et théologie en 
prédication chez Thomas d’Aquin » op. cit..  
36 Louis-Jacques Bataillon écrit à ce propos : « Malheureusement la plupart des 
sermons qui nous ont été conservés pour le XIIIe siècle sous la forme de 
reportations sont des prédications adressées soit à l’Université, soit à des 
ecclésiastiques réunis pour un synode ou une élection, soit des religieux. À ces 
types d’auditoire, il était assez normal que le prédicateur use d’un langage plus ou 
moins technique et use notamment du vocabulaire du trivium qui était en principe 
connu des clercs. Or ce qui frappe dans beaucoup de sermons prononcés coram 
Universitate, c’est la sobriété avec laquelle la terminologie proprement 
philosophique est utilisée. Un maître comme saint Bonaventure, dont pourtant le 
style ne fait pas de concessions à la faculté et qui se sert souvent de mots difficiles 
et rares, non seulement ne cite presque jamais les philosophes, mais n’emploie que 
très rarement leur langage ; il peut sans doute lui arriver d’évoquer rapidement 
quelque thème d’ordre philosophique ; jamais en pratique il n’emploie la 
terminologie propre à la faculté des Arts sauf dans les Collationes in Hexaemeron 
dans lesquelles, en raison même du sujet qu’il traite et des préoccupations qui 
l’inspirent, il est contraint de parler de la philosophie en tant que telle. Il en va de 
même pour Thomas d’Aquin qui semble bien éviter dans ses sermons l’emploi de 
termes trop techniques et même en général dans ceux-ci des expressions bibliques à 
un langage beaucoup plus familier que dans ses autres œuvres. La même 
constatation se ferait à propos de Matthieu d’Acquasparta et de bien d’autres 
maîtres qui utilisent dans leur prédication un langage bien plus proche de celui de 
l’Écriture et des Pères que celui des philosophes. Augustin, Grégoire, Chrysostome 
et Bernard sont beaucoup plus souvent cités dans les sermons qu’Aristote. 



237 
 

 

naturel s’instaurera progressivement et rendra encore plus difficile la 
prédication aux clercs et aux laïcs, peu familiers de la scolastique. Cette 
situation deviendra problématique dans les petites paroisses éloignées de 
tout centre intellectuel. 
Lorsque Thomas d’Aquin produit son œuvre, les religions païennes ont 
été remplacées par le christianisme dans une grande partie de l’Europe et 
les courants chrétiens hérétiques des débuts du christianisme ont été 
combattus. Cependant, les idées hérétiques ne disparaissent pas 
complètement. Au XIIe siècle, la prédication était surtout enseignée et 
pratiquée dans les monastères pour instruire les communautés. L’hérésie 
cathare, entre autres, a contraint les prêtres séculiers à s’adresser 
davantage aux laïcs, dans le but de la combattre. Néanmoins, cette 
prédication rencontrait des difficultés, évoquées, entre autres, au 
quatrième concile du Latran en 1215. Les pères du concile constatent 
qu’en raison de leurs multiples occupations, de leur mauvaise santé, 
d’attaques ennemies ou d’autres circonstances, sans compter un manque 
de science, les évêques ne peuvent plus suffire à dispenser la parole de 
Dieu au peuple. Ils devront donc désigner des hommes puissants en 
œuvres et en paroles pour prêcher37. On peut donc supposer que les 
prêtres, sommés d’édifier et d’instruire leurs ouailles, ont pu être rebutés 
																																																																																																																																																																																														
Mais d’autres orateurs, bien qu’eux-aussi théologiens, n’avaient pas la même 
retenue. Ainsi en est-il d’un sermon de Raymond de Boulogne, archidiacre de 
Thérouanne, pour la fête de Conversion de saint Paul. Il nous explique que la 
conversion de l’Apôtre est merveilleuse dans son sujet, dans son mode et dans son 
terme. Si la dernière merveille n’est pas exprimée en termes philosophiques, les 
deux premiers le sont. » in « L’emploi du langage philosophique dans les sermons 
du XIIIe siècle » in Miscellanea mediaevalia 13/2 Spache und Erkenntnis im 
Mittelalter, Albert Zimmerman (éd.) Berlin-New York, de Gruyter, 1981, p. 983-
991, p. 983-984. Voir aussi Adriano Oliva « Philosophie et théologie en prédication 
chez Thomas d’Aquin », op. cit..  
37 Giuseppe Alberigo (dir.), Les conciles œcuméniques Les décrets de Nicée à 
Latran IV, 10, p. 239. Richard H. House précise : « De tous les prêtres avec charge 
d’âme, seuls les évêques étaient obligés de prêcher, et cela une fois par semaine 
seulement. Même cette mince obligation était souvent négligée. », « L’évolution 
des attitudes envers l’autorité écrite : le développement des instruments de travail 
au XIIIe siècle » in Culture et travail intellectuel dans l’Occident médiéval, 
Geneviève Hasenohr/Jean Longère (éds), Paris, Éditions du CNRS, 1981, p. 116-
144, p. 132-133. 



238 
 

 

par la difficulté des arts du langage et des études qu’ils impliquaient. Le 
développement, au XIIIe siècle, des instruments de travail étaient 
destinés à les aider dans leur tâche. Tout d’abord les Artes praedicandi, 
manuels couramment utilisés dans la formation des prédicateurs. Une 
fois instruits, ces derniers avaient à leur disposition l’instrument le plus 
répandu et le plus utilisé, qui était le recueil de sermons tout prêt, conçu 
pour être repris et utilisé par d’autres. Le premier semble être le 
Speculum Ecclesiae d’Honorius Augustodunensis, suivi du recueil de 
Maurice de Sully. Mais beaucoup de prédicateurs voulaient aller plus 
loin. Ils s’aidaient d’abord de la Bible, citée d’après l’Office divin. Un 
dominicain devait connaître les Psaumes, l’Évangile de Matthieu et les 
Épîtres de Paul, par cœur. À cette connaissance s’ajoutaient la glose 
ordinaire et la glose de Pierre Lombard pour les Psaumes et les Épîtres. 
Cette glose contenait un grand nombre de citations des Pères ainsi que 
les sens spirituels attribués aux textes bibliques et l’Interpretatio 
nominum hebraïcorum. Les concordances, telles celle d’Hugues de 
Saint-Cher étaient également utilisées. D’autres florilèges de citations 
existaient dont le Liber scintillarum de Defensor de Ligugé et surtout le 
Décret de Gratien et les Sentences de Pierre Lombard. Les légendiers 
constituaient la source principale des sermons sur les saints. Enfin les 
prédicateurs pouvaient se servir des florilèges d’auteurs classiques ou 
philosophiques, ainsi que des encyclopédies38. Ces instruments écrits en 
latin, devaient également servir à la prédication dans les langues 
vernaculaires. Leur transposition dans d’autres langues requérait, sans 
nul doute, un effort de traduction et d’adaptation qui n’était pas toujours 
aisé. Les prédicateurs devaient passer d’un langage à l’autre et parfois 
d’une langue à l’autre, avec plus ou moins de virtuosité. En outre, il leur 
fallait prêcher dans des contrées dont la langue ne leur était pas 
familière. Les abbés rejoignaient des monastères où ils devaient 
s’adresser à des moines et des convers qui ne savaient pas 
nécessairement le latin, alors qu’eux-mêmes ignoraient la langue du 
pays. Les évêques étaient confrontés au même problème. Par ailleurs, cet 
arsenal intellectuel ne garantissait pas pour autant la clarté et la 
transparence des prêches. 
																																																													
38 Louis-Jacques Bataillon : « Les instruments de travail des prédicateurs au XIIIe 
siècle » in Culture et travail intellectuel dans l’Occident médiéval, op.cit, p. 197-
209. 



239 
 

 

La rhétorique 
 

Avant le développement de cet arsenal au XIIIe siècle, certains 
théologiens, comme Hugues de Saint-Victor (1096-1141), ont dispensé 
des conseils aux novices, afin qu’ils adaptent leur discours à un auditoire 
nécessairement hétérogène puisque tous les groupes sociaux, laïcs et 
religieux, étaient concernés. Il conseille d’observer cinq points quand on 
parle : que dire, à qui, comment, quand et où le dire. Il ne faut pas 
introduire dans les discours des paroles nuisibles, malhonnêtes ou 
inutiles. Ces dernières ne sont profitables ni à ceux qui parlent, ni à ceux 
qui écoutent. Les paroles malhonnêtes ne conviennent ni à la dignité de 
celui qui parle, ni de celui à qui il parle, ni de celui dont il parle. Les 
paroles nuisibles induisent par leurs insinuations, l’esprit des auditeurs à 
l’erreur ou au vice39. Ces conseils suggèrent que la parole, était souvent 
utilisée à mauvais escient40. Les médisances, mensonges et autres 
racontars ne manquaient pas dans les sociétés médiévales. C’est aussi 
une attaque larvée contre les hérétiques dispensateurs de paroles 
nuisibles. Un autre passage semble également destiné à mettre les 
novices en garde contre les hérétiques. Les bons doivent tantôt désirer, 
tantôt éviter de s’entretenir avec des hommes vicieux. Ils doivent le 
désirer quand ils espèrent les corriger et quand leur confiance en leur 
propre fermeté leur permet de ne pas craindre d’être corrompus par leur 
mauvaise influence. En revanche, quand ils prennent en compte la dureté 
des vicieux et leur faiblesse, il vaut mieux qu’ils fuient de peur que dans 
l’incapacité de les corriger, ils ne commencent à les suivre dans leur 
dévoiement41. Guillaume de Saint-Thierry (1085-1148), dans son Exposé 
sur le Cantique des Cantiques, compare les petits renards (Cant, 2, 15) à 
des insinuations de l’ennemi, qui blessent avec une grande subtilité, les 

																																																													
39 De institute novitiorum in L’œuvre de Hugues de Saint-Victor, H. B. Feiss/P. 
Sicard (éds), t. I, p. 18-114, p. 74-76. 
40 Carla Casagrande/Silvana Vecchio, « « Tu ne porteras point de faux témoignage 
contre ton prochain » : le décalogue et les péchés de langue » in La ville et la cour 
Des bonnes et des mauvaises manières, Daniela Romagnoli (éd.), Paris, Fayard, 
1991, p. 87-115. 
41 De institute novitiorum, op. cit., p. 78. 



240 
 

 

âmes tournées vers le bien42. On sait que certains clercs adhéraient aux 
idées cathares, au point d’en devenir de fervents adeptes. Le curé de 
Pennautier, Arnaud Morlane, en est un exemple. Malgré l’accusation 
fondée de conversion à l’hérésie au cours d’une maladie dont il guérit en 
1286, il restera curé dans la même paroisse, jusqu’à sa mort43. Ce n’est 
pas un cas isolé ; les membres du clergé convertis apparaissent dès le 
début de l’hérésie44. Par conséquent, une foi qui pouvait être profonde 
jointe à une connaissance des arts du langage, n’empêchaient ni les 
sympathies pour les cathares, ni la conversion à leurs idées. Ce qui en dit 
long sur le désarroi des prédicateurs face à des hérétiques qui devaient 
connaître les textes bibliques et pratiquer les arts du langage avec autant, 
sinon plus, de virtuosité que leurs détracteurs. Hugues de Saint-Victor 
poursuit en conseillant les novices sur la qualité du discours qui tient en 
trois points : le geste le ton et le sens. Le geste doit être humble et 
mesuré, le ton modéré et mélodieux, le sens des paroles vrai et doux. 
L’orateur doit éviter en parlant, les mouvements de bras désordonnés, 
impudents, violents, les clignements d’yeux, les airs ou les jeux de 
physionomie indécents. Le ton doit être modéré, pour ne pas effrayer ou 
																																																													
42 Guillaume de Saint-Thierry, Exposé sur le Cantique des Cantiques, Jean-Marie 
Déchanet/Maurice Dumontier (éds), Sources chrétiennes n° 82, Paris, Cerf, 1962, 
IV, 167, p. 348. 
43 Élie Griffe en donne des exemples de conversion des clercs et pose le problème 
des dénonciations dans Le Languedoc cathare et l’inquisition (1229-1329), Paris, 
Letouzey & Ané, 1980, p. 142-150. 
44 Anne Brenon écrit à ce sujet : « Il y aurait beaucoup à dire, et on a déjà beaucoup 
dit, sur le caractère savant ou populaire de l’hérésie, notamment du XIe siècle. Mais 
on ne peut nier que les hérétiques proto-cathares ou cathares apparaissent souvent, 
dès le départ, comme des membres du clergé : pope bogomile, chanoine d’Orléans 
ou de Nevers, moines de Constantinople, religieux portant habit et suivant les 
règles de l’ascèse monastique. Leur tradition d’exégèse évangélique vénérable, 
marquée de caractères origéniens, l’attachement des derniers Bons Hommes errants 
à ce qui leur restait d’organisation et de hiérarchie, la place centrale de l’Ordre de 
sainte Église dans la théologie et la liturgie cathares, nous incitent à les considérer 
comme l’expression médiévale de dissidences internes à l’Église chrétienne. Le 
réservoir de l’hérésie se trouvait à l’évidence dans le clergé lui-même, régulier ou 
séculier, qui menait travail en recherche intellectuelle et spirituelle sur le message 
chrétien, mais aussi en pratique de vie apostolique. » in Les archipels cathares 
Dissidence dans l’Europe médiévale, Cahors, Dire Éditions, 2000, p. 189.  



241 
 

 

offenser en tonitruant ou en jetant des éclats de voix immodérés. Le ton 
doit également être mélodieux pour que la rudesse de son élocution ne le 
rende pas d’autant plus pénible à l’esprit de ses auditeurs, qu’il sera plus 
dur à ses oreilles. Le sens du discours doit être vrai, parce qu’une parole 
fausse, même dite avec art et éloquence, est néanmoins jugée nocive ou 
oiseuse par l’auditeur qui l’aurait comprise. Mais le discours doit aussi 
être doux car la vérité devient amère à l’auditeur si elle est lancée contre 
lui sans raison ou sans affection, c’est-à-dire à contretemps ou 
méchamment45. Ce texte révèle en creux certains des aspects de la 
prédication au XIIe siècle. On peut supposer que les orateurs étaient 
contraints de faire du théâtre et d’asséner quelques vérités pour capter 
l’attention d’auditeurs bavards, indociles, inattentifs et turbulents dont 
certains demandaient au prédicateur d’abréger son discours46. 
L’auditoire n’était pas nécessairement disposé à se laisser convaincre ou 
même persuader. L’art de l’éloquence comprenait, entre autres, la 
maîtrise du geste et la position de la voix. Cet aspect est important 
sachant qu’un discours, si brillant soit-il, risque d’être presque inaudible 
quand il est prononcé d’une voix monocorde, par un orateur effacé. Le 
texte de Hugues de Saint-Victor, tout en prônant la douceur, n’en est pas 
moins empreint d’une certaine ironie. Ironie qui était présente dans la 

																																																													
45 De institute novitiorum, op. cit., p. 88-90. 
46 Michel Zink écrit à ce propos : « S’agissant du déroulement même de la 
prédication, certaines notations qui figurent dans les sermons laissent deviner un 
public turbulent, inattentif, indocile et parfois clairsemé… 
…La longueur des sermons est le plus souvent inversement proportionnelle à 
l’importance de la fête du jour, comme pour éviter de lasser l’auditoire plus 
nombreux des grandes solennités, dont les offices sont eux-mêmes plus longs que 
d’habitude. Cette règle semble observée avec soin par Maurice de Sully, dont le 
sermon le plus court est celui de Pâques. Encore toute la fin de ce sermon est-elle 
pour inviter les fidèles à venir communier à la fin de la messe sans chahut et sans 
tapage, et à ne pas commettre d’excès en ce jour de fête… 
…Ailleurs Maurice de Sully se plaint que les notables se permettent souvent 
d’interrompre le prédicateur pour lui dire d’abréger, parce qu’ils ont autre chose à 
faire que de l’écouter. » in « La prédication en langues vernaculaires » in Le Moyen 
Âge et la Bible, Pierre Riché/Guy Lobrichon (éds), Paris, Beauchesne, 1984, p. 
489-516, p. 501. 



242 
 

 

prédication médiévale, ainsi que l’humour47. Ce qui permettait d’installer 
une connivence avec le public et de relancer son attention quand celle-ci 
commençait à fléchir.  
Augustin s’était déjà inquiété de la portée du discours théologique, car il 
ne s’agissait pas seulement de pratiquer la dialectique entre lettrés, à 
l’intérieur d’un cénacle d’érudits, mais aussi de convertir au 
catholicisme le plus grand nombre de récalcitrants. La description 
augustinienne de l’art de l’éloquence s’appuie, entre autres, sur un 
passage du livre du prophète qui aurait été pasteur ou bouvier (Amos, 7, 
14-15). Augustin précise qu’il cite un texte où il n’a pas besoin 
d’expliquer ce qui est dit, mais seulement à mettre en valeur la manière 
de le dire. Pour ce fait, il suivra la traduction de Jérôme, bon connaisseur 
de l’hébreu et du latin, plutôt que celle des LXX (la Septante)48. Après 
avoir exposé quelques-uns des traits de l’éloquence du prophète, 
Augustin précise que les phrases du discours n’ont pas été composées 
par une technique humaine, mais par émises par l’Esprit divin, selon la 
sagesse et selon l’éloquence ; une sagesse qui ne vise pas à la seule 
éloquence et une éloquence qui ne s’écarte pas de la sagesse. Les règles 
de l’art oratoire ne seraient pas observées, notées et rédigées en corps de 
doctrine si on le les découvrait déjà dans le génie  naturel des orateurs49. 
Même si l’évêque d’Hippone se situe dans un contexte chrétien, on peut 
supposer que cette affirmation concerne également les orateurs païens. 
Cela d’autant plus qu’il devait la majeure partie de ses connaissances 
dans ce domaine aux penseurs de l’Antiquité. Cependant, poursuit 

																																																													
47 Jeannine Horowitz/Sophia Ménache, L’humour en chaire Le rire dans l’Église 
médiévale, Genève, Labor et Fides, 1994, p. 250.  
48 Non autem Secundum Septuaginta interpretes, qui etiam ipsi diuino spiritu 
interpretati ob hoc aliter uidentur nonnulla dixisse, ut ad spiritalem sensum 
scrutandum magis admoneretur lectoris intentio, unde etiam obscuriora nonnulla, 
quia magis tropica, sunt eorum ; sed sicut ex hebraeo in latinum eloquium 
presbytero Hieronymo utriusque linguae perito interpretante translata sunt. De 
doctrina christiana, op. cit., IV, VII, 15, p. 344. 
Pour une histoire des traductions bibliques, voir Pierre-Maurice Bogaert, « La Bible 
latine des origines au moyen âge. Aperçu historique, état des questions (première 
partie) » in Revue théologique de Louvain, 1988, 19-2, p. 137-159. 
49 De doctrina christiana, op. cit., IV, VII, 21, p. 350. 



243 
 

 

Augustin, les prophètes ont parlé avec une obscurité utile et salutaire 
destinée à permettre aux futurs lecteurs qui les comprendraient et les 
expliqueraient, de trouver une autre grâce, différente de la leur, mais qui 
en découle. Par conséquent, les commentateurs des textes sacrés doivent 
travailler à les faire comprendre avec une clarté de parole aussi grande 
que possible. Il faut obtenir de cette façon, qu’un seul esprit lent ne les 
comprenne pas ou alors que les difficultés et les subtilités qu’on veut 
exposer et élucider, ne soient pas mal comprises ou comprises avec 
lenteur, à cause de la manière de s’exprimer50. Cet effort de clarté peut 
cependant être limité car il existe des questions qui ne se comprennent 
pas d’elles-mêmes ou qui se comprennent difficilement, quelles que 
soient l’éloquence, l’insistance ou la clarté de celui qui les traite. On ne 
doit donc présenter ces questions que rarement à un auditoire populaire 
ou même jamais. Mais pour les livres qui retiennent d’eux-mêmes le 
lecteur quand ils sont compris et qui lorsqu’ils ne sont pas compris 
n’importunent pas ceux qui ne veulent pas les lire, ainsi que les 
entretiens, il ne faut pas renoncer à les faire comprendre. De même dans 
les entretiens à quelques-uns, il ne faut pas renoncer à faire comprendre 
même au prix d’un gros effort de discussion, les vérités si difficiles à 
saisir soient-elles. Mais si l’auditeur ou l’interlocuteur veut apprendre et 
possède l’aptitude intellectuelle qui lui permettra de saisir ces questions, 
quelle que soit l’éloquence de l’orateur, celui-ci doit se préoccuper de 
son degré de transparence51. Augustin part donc d’un texte sacré 
émanant d’un prophète, pour instruire les futurs savants capables de 
décrypter et de formuler les questions posées par la lecture des livres 
sacrés. Ces savants possèdent l’intelligence nécessaire à ce travail. En 
revanche, qu’en est-il des autres ? Il faut également les instruire, mais 
d’une manière différente. La distinction se fait donc par les capacités 
intellectuelles de tout un chacun. Origène avait déjà évoqué la 
dégradation de l’intelligence lorsqu’elle entre dans l’âme humaine. Elle 
n’est pas égale pour tous. Certaines intelligences conservent quelque 
chose de leur vigueur première, d’autres rien ou très peu52. 

																																																													
50 Idem, VIII, 22, p. 352. 
51 Idem, X, 24, p. 354.  
52 Origène Traité des principes, Henri Crouzel/Manlio Simonetti (éds), Sources 
Chrétiennes n°252, Paris, Cerf, 1978, t. I, II, 8, 4, p. 348.  



244 
 

 

Par conséquent, pour que les discours soient compris du plus grand 
nombre, les orateurs ont l’obligation de s’adapter à leurs différents 
auditoires. Cependant, la transparence a ses limites, car elle peut 
conduire à négliger les termes quelque peu raffinés, poursuit Augustin. 
Chez les maîtres véritables, il y a ou il devrait y avoir, un si grand souci 
d’enseigner, que si un mot latin ne peut être employé qu’au prix d’une 
ambiguïté ou d’une obscurité, mais que la formulation en langue 
vulgaire évite ces dernières, il faut s’exprimer selon l’usage des 
ignorants et non selon celui des savants. Pourquoi un maître de piété 
répugnerait-il à dire « ossum » plutôt que « os », pour éviter qu’on 
prenne cette syllabe, dont le pluriel est « ora » (les bouches) pour celles 
dont le pluriel est « ossa » (les os) ? Cela en sachant que les oreilles 
africaines ne distinguent pas une syllabe brève d’une syllabe longue53. 
Ce qui pose la question des interférences entre le latin écrit et la langue 
vulgaire. Cela d’autant plus que les différents registres de langue 
existaient déjà dans le latin de l’Antiquité54. En outre, il faut s’exprimer 
et transmettre des savoirs, en utilisant le latin tardif qui doit s’adapter à 
de nouvelles contingences. Le latin s’est transformé au cours du moyen-
âge55. Les emprunts à langue grecque, qui a été parlée dans une partie 
importante de l’empire romain à partir des IIe et Ie siècles avant J.C. ont 
été conséquents56. Ce bilinguisme a perduré au début de l’ère chrétienne 
environ jusqu’au IIIe siècle, selon les régions. Les latinisations de termes 
grecs sont nombreuses, ainsi que les périphrases. Elles seront 
																																																													
53 De doctrina christiana, op. cit., IV, X, 24, p. 354. 
54 Eugeen Roegiest précise que « Les anciens eux-mêmes ont souvent fait allusion à 
deux latins. Varron, le premier grand grammairien de la langue latine, distingue 
entre un sermo urbanus et un sermo rusticus. Il en est de même chez Cicéron et 
Quintilien. Ce dernier définit l’urbanitas comme la norme. D’autres termes sont 
sermo eruditus opposé à sermo plebeius ou cotidianus, qui renvoient 
respectivement au style soigné de la langue littéraire et au style quotidien de la 
langue familière. » in Vers les sources des langues romanes un itinéraire 
linguistique à travers la Romania, Leuven/Den Haag, Acco, 2009, p. 49. 
55 Sur les évolutions du latin au moyen-âge, voir Christine Morhmann, Études sur 
le latin ces chrétiens, 2e édition, Roma, Editioni di Storia e Letteratura, 1961.  
56 Frédérique Biville, Les emprunts du latin au grec t. 1 : Introduction au 
consonantisme ; t. 2 : Approche phonétique Vocalisme et conclusions, 
Louvain/Paris, Peeters, 1990 et 1995. 



245 
 

 

accompagnées d’interférences d’abord avec le latin tardif, puis avec les 
langues vernaculaires57. Le latin parlé et écrit en sera durablement 
transformé selon les régions. Par conséquent, la langue latine du XIVe 
siècle est fort éloignée de celle de Cicéron. Elle n’en a pas moins 
véhiculé ses textes. On peut supposer que l’œuvre cicéronienne en a été 
modifiée, mais il est difficile de le mesurer à partir du latin de 
l’Antiquité, sinon par des reconstitutions. En effet, les plus anciens 
manuscrits la contenant datent du moyen-âge. La question se pose 
également pour l’ensemble des textes de l’Antiquité grecque et latine 
dont il ne reste pas d’originaux58. Quelques fragments d’auteurs antiques 
ont été identifiés dans les papyrus d’Herculanum, mais l’ensemble est 
encore difficilement accessible, malgré les progrès de la technologie 
moderne. Par ailleurs, les théologiens médiévaux d’Occident ont peu à 
peu travaillé sur des traductions latines des textes grecs antiques 
transmis en grande partie par les Arabes. Souvent traduits du grec en 
syriaque ou en persan (pehlvi) dès le début de l’ère chrétienne, ils furent 

																																																													
57 « Chaque pays a imprimé son caractère propre au latin du Moyen Âge. On trouve 
par exemple dans des textes d’origine allemande les mots scario (Scherge), knapo 
(knapp) ; c’est probablement sur une terre de langue française que le mot prisonium 
– attesté également dans le nord de l’Europe – a pénétré dans le latin médiéval. 
Dans la chronique de Salerne on trouve erabamus (eravamo) comme imparfait de 
sum, et gradiebatur pour placebat (gradisce). L’Angleterre a fourni le mot 
important baco, tandis que zabellus et zibellinus doivent être attibués à l’influence 
slave… 
…Les mots formés sur les langues nationales passent d’ailleurs d’un pays à l’autre : 
griseus (gris), juppa (Rock, jupe) sont également attestés dans des documents 
scandinaves, bien qu’ils aient dû passer dans la langue latine en dehors de ces 
régions. » Franz Blatt, « L’évolution du latin médiéval » in Archivum Latinitatis 
Medii Aevi, 28, 1958, p. 201-219, p. 203. 
58 « …Les œuvres littéraires [de l’Antiquité] qui nous sont parvenues supposent une 
transmission continue, de copie à copie, avec les risques de faute qu’implique toute 
production manuelle. Or l’exemplaire complet le plus ancien que nous possédons 
de ces œuvres est généralement postérieur d’un millénaire au temps où vivait 
l’auteur, souvent plus en grec, parfois moins en latin : jamais nous n’avons affaire à 
l’autographe ni à l’édition originale… » Jean Irigoin, « La transmission des textes 
et son histoire » in Tradition classique et modernité Actes du 12e colloque de la 
villa Kerylos à Beaulieu-sur-mer 19-20 oct. 2001, Jean Leclant/Alain Michel (éds), 
Paris, De Boccard, 2002, p. 1-20, p. 1. 



246 
 

 

progressivement traduits directement du grec en arabe avec le 
développement de la culture scientifique et philosophique arabo-
musulmane du VIIIe au Xe siècle59. Les textes grecs ont été repris et 
interprétés par les penseurs musulmans dont l’influence sur la culture 
occidentale a été considérable non seulement avec Avicenne (980-1036) 
et Averroès (1126-1198) mais aussi avec de nombreux traducteurs et 
commentateurs de traités philosophiques et scientifiques60. S’y ajoute 
l’influence des philosophes juifs comme Maïmonide (1135-1204). Il y 
eut des traductions de l’arabe au latin dès le début du XIIe siècle61. Les 
œuvres d’Aristote étaient essentiellement connues dans leurs traductions 
latines62. En revanche, le Timée, l’ouvrage le plus diffusé de Platon, 
l’était principalement à travers deux traductions plus anciennes: celle du 
néo-platonicien Calcidius (IVe siècle) qui était partielle et celle de 
Cicéron, plus importante mais néanmoins incomplète63. Ils ont 
également traduit, en partie, le Phèdre64. Le Ménon et le Phédon furent 

																																																													
59 Dimitri Gutas, Pensée grecque, culture arabe Le mouvement de traduction 
gréco-arabe à Bagdad et la société abbasside primitive (IIe –IVe// VIIIe – Xe siècles), 
Paris, Aubier, 2005, p. 210-230. 
60 The Impact of Arabic Sciences in Europe and Asia, Agostino Paravicini Bagliani 
(éd.) in: Micrologus, XXIV, 2016. Firenze, SISMEL Edizioni del Galluzo, 2016. 
Histoire des sciences arabes, Roshdi Rashed (éd.), 3 t., Paris, Seuil, 1997. 
61 Charles S. F. Burnett, Arabic into Latin in the Middle Age The translators and 
their Intellectual and Social Context, Farnham, Ashgate Variorum, 2009. Richard 
Lemay, « Dans l’Espagne du XIIe siècle, les traductions de l’arabe au latin » in 
Annales, 1963, 18-4, p. 639-665. 
62 Josef Brams « L’Aristoteles latinus : bilan d’une édition internationale » in 
Jacques Follon/James McEvoy (éds), Actualité de la pensée médiévale, 
Louvain/Paris, Peeters, 1994, p. 57-67. Le corpus complet des traductions latines 
d’Aristote : Aristoteles Latinus, ALD, Database, Union Académique Internationale, 
(Katholieke Universiteit Leuven), Centre Traditio Litterarum Occidentalium 
CTLO, Brepolis. 
63 Michel Lemoine, « Le Timée latin en dehors de Calcidius » in Langage et 
philosophie Hommage à Jean Jolivet, Alain de Libera/Abdelali Elamrani-
Jamal/Alain Galonnier (éds), Paris, Vrin, 1997, p. 63-78. 
64 Roland Poncelet, « Deux aspects du style philosophique latin : Cicéron et 
Chalcidius traducteurs du « Phèdre » 245C » in Revue des Études latines 28, 1950, 
p. 145-167. 



247 
 

 

traduits au XIIe siècle par Henri Aristippe. Les ouvrages des Pères grecs 
avaient, dès le début de l’ère chrétienne, fait l’objet de traductions en 
latin par ceux que Joseph de Ghellinck appelle les « écrivains 
ecclésiastiques intermédiaires entre la pensée grecque et la pensée 
latine » : Marius Victorinus, saint Hilaire, Ambroise de Milan, saint 
Jérôme, Rufin d’Aquilée, Marius Mercator, Cassien de Marseille, 
Anianus de Célada, Cassiodore, Épiphane et Mutien65.  
Cependant, poursuit Augustin, il ne faut pas se limiter aux entretiens où 
chacun peut poser des questions et obtenir des réponses. En effet, 
lorsque tout le monde se tait pour écouter un seul orateur et que tous les 
visages se tournent vers lui, ni l’usage, ni la bienséance ne permettent de 
demander des explications sur ce que l’on n’a pas compris. Aussi le 
premier soin de celui qui parle doit être de venir en aide à celui qui se 
tait. D’habitude une foule avide de comprendre indique qu’elle a 
compris par ses mouvements. Jusqu’à cette indication, il faut tourner et 
retourner son sujet en variant de multiples manières ses expressions. Ce 
qui n’est pas possible quand les discours sont appris par cœur. Une fois 
le discours compris, il faut passer à autre chose de peur de lasser 
l’auditoire. Il est vrai que pour plaire, on exprime même des idées 
connues, mais c’est moins aux idées, qu’à la manière de les exprimer 
qu’on est attentif66. Par conséquent, quand il s’agit d’instruire, 
l’éloquence consiste à parler non pour que plaise ce qui faisait horreur, 
ni que soit accompli ce qui répugnait, mais que soit mis en lumière ce 
qui était caché. Mais si cela se fait dans un discours sans attrait, il 
n’atteindra qu’un petit nombre d’esprits pleins de zèle pour l’étude67. 
Augustin expose une vision de l’enseignement qui perdure jusqu’à nos 
jours. L’enjeu est de taille dans un contexte où le paganisme demeure, 
bien qu’affaibli. Par ailleurs, les doctrines chrétiennes se diversifient 
entre arianisme, pélagianisme, donatisme, manichéisme et bien d’autres 

																																																													
65 Joseph de Ghellinck, Patristique et Moyen Âge Études d’histoire littéraire et 
doctrinale t. 1 Les origines du symbole des Apôtres, Gembloux, Duculot/Bruxelles, 
Édition universelle/Paris, Desclée de Brouwer, 1946, p 201. 
66 De doctrina christiana, op. cit, X, 25, p. 356. 
67 Idem, XI, 26, p. 358. 



248 
 

 

qu’Augustin expose dans son De haeresibus68 et qu’il combattra. Leurs 
adeptes, également instruits dans les arts du langage antiques, les 
utiliseront avec habileté contre les chrétiens. Ce qui conduira les Pères 
de l’Église à développer leurs arguments contre des païens et des 
hérétiques aussi érudits que redoutables dialecticiens, comme le 
philosophe païen Celse69, ou le manichéen Fauste70. Dans ce combat 
quasi permanent, les uns et les autres affûteront leurs armes 
intellectuelles et développeront leurs doctrines en s’influençant 
réciproquement. Des traités contre les hérésies furent composés dès les 
premiers siècles de l’Église, par Irénée de Lyon, Hippolyte de Rome, 
Tertullien, Clément d’Alexandrie, Origène71. Les discours antihérétiques 
ont constitué un héritage qui a été repris tout au long du moyen-âge. 
Cependant, l’hérésie, telle qu’on la concevait, n’était pas seulement 
chrétienne. Épiphane de Salamine qui a composé dans les années 374-
377 une exposition et une réfutation de quatre-vingts hérésies, le 
Panarion dont la traduction latine s’intitule : Adversus Haereses, y 
inclut les écoles philosophiques grecques, les différents courants du 
judaïsme et les hérésies proprement dites. Cette exposition a constitué un 
ouvrage de référence pour la description et la réfutation des hérésies tout 
au long du moyen âge au moins jusqu’à l’époque moderne72. Or, sans le 
judaisme et les écoles philosophiques grecques, il n’y aurait pas eu de 
pensée chrétienne. 

																																																													
68 De haeresibus ad quodvultdeum Liber unus, in Sancti Aurelii Augustini opera 
Roel Vander Plaetse/Clemens M. Beukers (éds), Corpus Christianorum 46, 
Turnhout, Brepols,1969. 
69 Origène, Contre Celse, Marcel Borret (éd.), Sources chrétiennes n° 132, 136, 
147, 150, 227, Paris, Cerf, 1967-1976. 
70 Augustin d’Hippone, Contre Fauste le manichéen Livres I-XII, Martine Dulaey 
(éd.), Turnhout, Brepols, 2018. 
71 Voir Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p. 15-22. 
72 Pour une édition du texte grec, voir Epiphanius (Ancoratus und Panarion) in Die 
Griechischen Christlichen Schriftsteller der Ersten Drei Jahrhunderte, Karl Holl 
(éd.), Leipzig, J. C. Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. Une traduction anglaise en a 
été réalisée par Frank Williams, The Panarion of Epiphanius of Salamis, 2e édition, 
Leiden/Boston, Brill, 2009. 



249 
 

 

Les orateurs médiévaux, comme leurs prédécesseurs dans l’Antiquité 
avaient compris que la maîtrise de la dialectique et de la rhétorique 
nécessitait des apprentissages conséquents. Le charisme de certains 
prédicateurs ne les dispensait pas d’apprendre l’art oratoire parfois 
durant de longues années. Pour dépasser les anciens grecs, il fallait 
également s’exercer à l’exégèse biblique dont la complexité pouvait 
dérouter les plus assidus. Par conséquent, l’Église catholique a toujours 
condamné les moines itinérants, les illuminés et les prédicateurs 
autoproclamés qui n’avaient pas les rudiments du trivium. 
 

L’enseignement 
Les Dominicains du Midi73 enseigneront l’art de prêcher à l’intérieur des 
studia74. Dans ces derniers, « La tâche officielle de l’enseignant appelé 
lecteur, consiste à donner lecture argumentée et commentée des 
ouvrages fondamentaux : la Bible, les Sentences de Pierre Lombard et 
quelques autres textes. »75. Les Dominicains méridionaux disposaient 
d’autant plus des mêmes outils que leurs frères en religion du Nord, 
qu’ils avaient enseigné à Paris76. Cependant l’étude de la dialectique et 
																																																													
73 Martin Morard définit ainsi l’espace du Midi dominicain : « …Le territoire des 
provinces de Toulouse et de Provence, regroupant approximativement celui des 
pays de langue d’Oc. » in « Les Dominicains méridionaux et la théologie (XIIIe-
XVe siècle) » Cahiers de Fanjeaux L’ordre des Prêcheurs et son histoire en France 
méridionale, 36, 2001, p. 201-248, p. 203. 
74 « Toute une hiérarchie de studia conventuels correspondant aux niveaux 
successifs de la formation des étudiants fut établie ; les chapitres provinciaux 
réglaient la rotation des maîtres et des étudiants entre les couvents de chaque 
province ; chacun abritait à son tour ces divers studia (studia artium, naturalium, 
Bibliae et Sententiarum) ; pour les meilleurs élèves, il existait quelques écoles de 
théologie d’un niveau supérieur, les studia sollemnia (deux par province) et les 
studia generalia, qui accueillaient les sujets les plus doués, quelle que fût leur 
province d’origine… » Jacques Verger Les universités au moyen âge, Paris, PUF, 
1973, p. 84.  
75 « Les Dominicains méridionaux et la théologie (XIIIe-XVe siècle) » op. cit., p. 
209. 
76 « …Dès le XIIIe siècle, on devine chez les théologiens méridionaux les vestiges 
d’une production respectable qui fut en partie perdue quand elle ne bénéficiait pas 
de l’infrastructure universitaire adéquate. Il est significatif que les commentaires 



250 
 

 

des des maîtres de l’Antiquité n’a pas été immédiate si l’on en croit 
Philippe Delhaye. 
 
« Les premières réactions des Dominicains avaient été sévères pour l’étude des arts. 
Une constitution de 1228 déclare : « que les religieux n’étudient pas les livres des 
païens et des philosophes, ne serait-ce que pour y jeter un coup d’œil. Qu’ils 
n’apprennent pas les sciences profanes, ni même les arts qu’on appelle libéraux, à 
moins que parfois le maître général n’accorde quelques dispenses particulières ; 
que les jeunes religieux et tous les autres se contentent de lire les ouvrages de 
théologie. » [Henri Denifle, Constitutiones antiquae Fratrum Praedicorum, 
ALKGMA, I, (1885), p. 222]. »77 

 
Cependant, peu à peu, un renversement s’est opéré et l’étude des arts du 
langage s’est développée à tel point qu’on verra de grands maîtres, tels 
Bonaventure ou Thomas d’Aquin influencer profondément les choix des 
dominicains dans ce domaine comme dans bien d’autres. 
Les écoles urbaines seront les lieux des premiers apprentissages des arts 
du langage inclus dans les arts libéraux (trivium et quadrivium). Philippe 
Delhaye décrit ainsi le contenu des manuels : 
 
« Les arts libéraux ont une place privilégiée dans les manuels que l’on peut classer 
en trois sections selon leur époque d’origine. Le bloc ancien est formé par le De 
nuptiis Philologiae et Mercuri et de septem artibus liberalibus de Martianus 
Capella, le traité de Cassiodore sur les arts libéraux et les trois premiers livres des 
Étymologies de saint Isidore de Séville. Un groupe moyen est fait du Didascalicon 
de Hugues de Saint-Victor, de l’Heptateuchon de Thierry de Chartres, du Eodem et 
																																																																																																																																																																																														
des Sentences enseignés à Paris par des méridionaux aient été conservés alors que 
ceux qui ont été enseignés dans le Midi se sont perdus comme eau dans le sable. » 
Idem, p. 223-224. Les moines installés dans le Midi se sont préoccupés dès le XIIe 
siècle de prédication en langue vernaculaire, puisque dès avant 1150 existait un 
recueil modèle de sermons au peuple en occitan provenant de l’abbaye bénédictine 
Saint-Martial de Limoges. Voir Geneviève Hasenohr « La prédication aux fidèles 
dans la première moitié du XIIe siècle L’enseignement des sermons « limousins » » 
in Romania, t. 116, 1998, 461-462, p. 34-71. 
77 Philippe Delhaye « La place des arts libéraux dans les programmes scolaires du 
XIIIe siècle » in Arts libéraux et philosophie au Moyen Âge op. cit., p. 161-173, p. 
171. 



251 
 

 

diverso d’Adélard de Bath, trois ouvrages centrés sur les arts libéraux. À la fin du 
XIIe siècle, et au début du XIIIe siècle, des ouvrages bientôt classiques ou des 
plans d’études précis adaptent cette pédagogie au goût du jour. 78 » 

 
D’un certain nombre de ces écoles urbaines naîtront les universités. 
Quelques unes seront fondées pour être des lieux de combat contre 
l’hérésie, comme à Toulouse79. Cependant l’université de Toulouse, qui 
était censée se trouver aux avant-postes dans la lutte contre l’hérésie, 
était peu favorable à la venue de maîtres issus d’autres contrées, du 
moins à ses débuts. L’endroit qui devait permettre d’imposer la doctrine 
catholique, ne se développera que lorsque des maîtres et les écoliers 
																																																													
78 Idem, p.162-163.  
79 « Le traité de Meaux-Paris, qui met fin en 1229 au long conflit engendré par la 
croisade contre les Albigeois (1209), la cession du comté de Toulouse à Simon de 
Montfort (1215), et à la croisade de Louis VIII (1226), impose au comte Raymond 
VII la création d’écoles. Il doit prendre à sa charge pendant dix ans les salaires de 
quatorze professeurs, quatre théologiens, deux décrétistes, six artiens et deux 
grammairiens, tous recrutés à Paris. C’est le pape Grégoire IX qui a imposé cette 
clause afin de forger des armes intellectuelles pour lutter contre l’hérésie 
languedocienne. La nouvelle université jouit de circonstances favorables : l’appui 
de la papauté et la grève qui a provoqué la dispersion des maîtres parisiens, dont 
ccertains s’installent à Toulouse avant la fin de l’année… 
…Mal accueillis par la population toulousaine, ces maîtres rébarbatifs et venus de 
contrées lointaines ne parviennent pas à recruter de disciples locaux. Quand au 
comte Raymond VII, il fait preuve de la plus mauvaise volonté à payer leurs 
salaires… 
…L’université de Toulouse est moribonde, mais Grégoire IX tient à sa fondation et 
lui octroie de nouveaux statuts par la bulle du 29 avril 1233. Il accorde aux maîtres 
et aux étudiants qui viendront à Toulouse les mêmes privilèges qu’à ceux de Paris : 
le droit d’enseigner partout (ius ubique docendi) et l’immunité face aux cours 
séculières ; mais sans succès car la situation reste très tendue dans la ville. En 1235, 
les consuls expulsent les Dominicains qui enseignent la théologie et le comte paye 
toujours aussi mal les maîtres. Grégoire IX obtient leur retour et le comte, menacé 
d’excommunication, s’exécute. En septembre 1245, l’université est dotée d’une 
nouvelle charte par Innocent IV qui accroît ses libertés et ses privilèges… 
…Peu à peu le recrutement des maîtres et des écoliers se fait plus local et la ville 
accepte son université. » Sophie Cassagne-Brouquet, La violence des étudiants au 
Moyen Âge, Rennes, Éditions Ouest-France, 2012, p. 31-32. 



252 
 

 

locaux consentiront à s’y installer, contre des avantages non 
négligeables. L’enseignement de la prédication y était présent80, assuré par 
les ordres mendiants81. D’autres universités dispensent cet enseignement, 
particulièrement celles d’Avignon au début du XIIIe siècle et de 
Perpignan dont la reconnaissance pontificale se traduit par une bulle de 
Clément VII en 137982. L’université de Montpellier compte des maîtres 
célèbres en médecine et sa faculté de droit attire les maîtres italiens de 
droit romain comme Placentinus de Bologne. Elle devient un studium 
																																																													
80 Jacques Verger précise à propos du ms 329 de la Bibliothèque municipale de 
Toulouse (fond Daurade) : « Ce recueil contient au total une bonne quarantaine de 
sermons (il est difficile de donner un chiffre précis, compte tenu du caractère à peu 
près indéchiffrable de certains folios). Ces sermons semblent avoir été copiés puis 
reliés selon un certain ordre, qui n’est cependant pas très rigoureux : d’abord des 
sermons des saints (saint Martin, saint Clément, saint Sernin, saint Thomas apôtre, 
saint Nicolas, sainte Agnès, saints Fabien et Sébastien, saint Jean Chrysostome, 
saint Jean Baptiste, saint Étienne) complétés par deux sermons à la Vierge ; puis 
viennent les grandes fêtes chrétiennes (Noël, Rameaux, Passion, Trinité, 
Pentecôte), quelques dimanches du temps ordinaire, de l’Avent et du Carême et 
enfin un sermon ad postulandam pluviam. Pour certains sermons, le public auquel 
s’adressait le prédicateur, est précisé : parfois clero, parfois fratribus et, pour neuf 
au moins d’entre eux, qui nous retiendront plus spécialement, universitati 
studencium. » in « La prédication dans les universités méridionales », Cahiers de 
Fanjeaux La cahédrale (XIe –XIIIe siècle), 30, 1995, p. 275-293, p. 286-287. 
81 « Malgré les quelques efforts faits ici ou là pour inciter certains étudiants à 
prêcher eux-mêmes pour améliorer leur formation rhétorique, théologique ou 
pastorale, il est clair que dans l’ensemble les universitaires méridionaux étaient 
avant tout les auditeurs passifs des sermons préparés à leur intention. Dans le rôle 
de prédicateurs attitrés de l’université, les religieux mendiants semblent avoir joui 
d’un quasi monopole, bien avant même leur intégration à l’université par la 
constitution de leurs studia en facultés universitaires de théologie… 
… Certes, c’étaient les autorités universitaires qui prenaient l’initiative de faire 
appel aux services des prédicateurs mendiants et elles gardaient, par l’intermédiaire 
du recteur et de ses auxiliaires, les bedeaux, un certain droit de regard sur 
l’organisation concrète de la dite prédication… 
…À Toulouse, on ne sera pas surpris de noter le rôle prépondérant des Prêcheurs ; 
non seulement ils assuraient le sermon dominical hebdomadaire mais c’était aussi 
aux Jacobins qu’étaient prêchés huit des vingt-cinq sermons de fête dont nous 
connaissons la localisation… » Idem, p. 282-283. 
82 La violence des étudiants au Moyen Âge, op. cit., p. 35-36. 



253 
 

 

generale en 1289 grâce à Nicolas IV, lorsque les facultés de médecine 
de droit et des arts sont réunies83. Cahors aura également son université 
en 1332. En 1409, l’université d’Aix-en-Provence est fondée. 
L’université de Poitiers est créée par le roi Charles VII en 143184. Si la 
plupart des universités méridionales ont été fondées après la croisade 
albigeoise, l’université de Montpellier naît dès le XIIe siècle des écoles 
installées dans la ville. Par ailleurs, dès le début du XIIIe siècle, en 
Avignon, des écoles de théologie, de grammaire, de droit civil et de droit 
canon forment une université. Néanmoins, ces fondations ne se sont pas 
faites sans conflits entre l’autorité royale ou seigneuriale et l’Église85. 
Les écoles et les universités permettaient à ceux qui continuaient à 
adhérer secrètement aux idées cathares, de s’initier aux arts du langage 
et à l’étude de la Bible, comme leurs détracteurs. Par conséquent, 
l’implantation des universités dans plusieurs grandes villes du Midi n’a 
pas signifié la fin des dissidences chrétiennes qui ont perduré malgré les 
persécutions et en dépit de la longue tradition d’enseignement, de débats, 
d’études de textes scripturaires et de commentaires. Izarn l’inquisiteur, 
plus de huit siècles après Apponius, fait le constat suivant : bien que les 
catholiques soient cinq fois ou trois fois plus nombreux que les 
hérétiques, tout irait mal si Dieu n’avait envoyé les Prêcheurs puisqu’il y 
avait un manque de savants. Comme personne n’en parlait ou la 
prêchait, la foi s’est corrompue et a cessé d’être entendue partout où elle 
s’exprimait. Jamais il n’y aurait eu ni croyants, ni hérétiques, ni vaudois 
si de bons pasteurs avaient mené des controverses86. Certes Izarn ne fait 
																																																													
83 Idem, p. 34-35. 
84 Idem, p. 35-36. 
85 Voir Jacques Verger « Les écoles cathédrales méridionales. État de la question » 
in Cahiers de Fanjeaux, La cahédrale (XIIe–XIIIe siècle), 30, 1995, p. 245-268, p. 
254-262. 
86 Sitot son ilh catholic.V. tans o per .i. tres 
que no son li heretje, tot fora a mal mes 
s’aquestz Prezicadors Dieus no sai tramezes, 
per frachura de savis; car no fo qui.n disses 
ni fo qui.n preziques, se corrompet la fes 
e-s plantet per entendre per tot aqui on es. 



254 
 

 

pas allusion aux arts du langage dont la maîtrise permettait de mener ces 
controverses, mais ils constituaient le trivium depuis des siècles et à cet 
égard faisaient partie de la culture des lettrés. Cette critique admet 
implicitement la difficulté des catholiques à enrayer la propagation des 
idées cathares. Ce qui suppose qu’ils n’avaient pas nécessairement le 
dessus face à des adversaires qui s’y entendaient en matière de 
dialectique, de grammaire et de rhétorique, en latin et surtout dans les 
langues vernaculaires. Cela malgré l’idée fausse, mais fort répandue, 
selon laquelle l’hérésie ne touchait que des femmes ignorant la 
grammaire et les lettres. Idée dont Izarn se fait l’écho. Elles filent leur 
quenouille tout en expliquant l’évangile.L’une tisse, l’autre file, la 
troisième fait son sermon selon lequel le diable est l’auteur de toute la 
création87. Par conséquent, cette déficience viendrait-elle d’un manque 
d’éloquence ou de lacunes dans la formation des prédicateurs ? Ces 
derniers étaient instruits en latin. Les sermons pouvaient donc être écrits 
en latin, puis prononcés dans une ou plusieurs langues vernaculaires. Ils 
																																																																																																																																																																																														
Ja no fora crezens, heretje ni baudes, 
si agues bon pastor que lur contradisses. 
Las novas del Herertje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit.,VIII, vv. 396-404, p. 88. 
87 Tu no vols demostrar ta predicatio 
en glieyza ni en plassa, ni vol dir ton sermo, 
si non o fas en barta, en bosc o en boisso, 
lai on es Na Domergua, Rainaut o Bernardo, 
Garsons o Peironela, que filon lur cano 
desponen l’avangeli : aichi vai, aichi fo. 
L’un teis e l’autre fila, l’autra fai so sermo 
L’us teis e l’autre fila, l’autra fai so sermo 
cossi a fag Diable tota creatio.  
Anc mays aital mainada trobada no fo 
c’anc no saupro gramatica ni de letra que.s fo, 
e cujo Dieu mermar de sa possessio. 
Las novas del Heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit, III, v. 57-67, p. 77. 



255 
 

 

pouvaient également être prononcés dans une langue vernaculaire, puis 
rédigés en latin, ou traduits d’une langue vernaculaire dans une autre. 
Les traductions existaient entre les langues vernaculaires comme en 
témoignent les écrits de Raymond Lulle. Par la suite, il était possible de 
les restituer en latin88. Les lexiques et les glossaires furent constitués dès 
le haut moyen-âge89. On en usera progressivement dans tous les 
domaines de la connaissance, au fur et à mesure du développement des 
langues. Le problème était que leur consultation, ainsi que celle des 
instruments de prédication, n’était pas à la portée de tous. Les 
monastères, les évêchés, les écoles et les universités en possédaient, 
mais les sermons devaient être prononcés partout, y compris dans les 
plus petites églises dont les bibliothèques, quand elles existaient, étaient 
réduites. Des bibles portatives ont donc été copiées pour aider les 
prédicateurs itinérants. Elles appartenaient majoritairement aux frères 
des ordres mendiants90. Il restait donc le recours à la mémoire qui était 

																																																													
88 42-Traduire du vernaculaire en latin au Moyen Âge et à la Renaissance, 
Françoise Fery-Hue (éd.), Études et rencontres de l’École des Chartes, Paris, École 
Nationale des Chartes, 2013. 
89 Les manuscrits des lexiques et glossaires de l’Antiquité tardive à la fin du moyen 
âge Actes du colloque international (Erice,23-30 septembre 1994), Jaqueline 
Hamesse (éd.), Tunhout, Brepols, 1996. 
90 « La production des bibles portatives se développe dans un laps de temps assez 
court et constitue une exception non seulement pour les manuscrits de la Vulgate, 
mais aussi pour la production manuscrite en général. En effet, au cours du Moyen 
Âge, il s’agit peut-être du seul cas de standardisation de masse : on parle de 
dizaines de milliers d’exemplaires, pour un seul texte, en l’espace de quelque 
dizaines d’années. On assiste pour la première fois à la compression de la totalité 
du texte biblique en un seul volume dont la taille – c’est-à-dire la somme de la 
hauteur et de la largeur selon l’expression entrée en usage en codicologie 
quantitative que nous utiliserons dans cette contribution – peut descendre jusqu’à 
250 mm. » Chiara Ruzzier, « Des armaria aux besaces La mutation de la Bible au 
XIIIe siècle » in Les usages sociaux de la Bible, XIe-XVe siècle, CEHTL, 3, 2010, 
Paris LAMOP, (1er édition en ligne 2011), p. 74-111, p. 75. Pour Laura Light, « La 
Bible de poche était un outil précieux pour le prédicateur itinérant, en particulier 
avec l’introduction d’instruments non bibliques tels que calendriers, tables 
liturgiques ou listes de thèmes pour les sermons. » in « Versions et révisions du 
texte biblique » Le Moyen Âge et la Bible, Pierre Riché/Guy Lobrichon (éds), Paris, 
Beauchesne, 1984, p. 55-93, p. 89.  



256 
 

 

déjà extrêmement sollicitée et parfois défaillante. Les interprétations les 
plus fantaisistes des textes bibliques ont pu ainsi circuler de paroisse en 
paroisse. Un autre problème était de savoir quel latin comprenaient et 
pratiquaient les prédicateurs, sachant qu’il y a parfois un monde entre la 
langue enseignée et la langue restituée. Était-ce le latin des premiers 
siècles de l’Église, celui de la réforme d’Alcuin au VIIIe siècle, ou la 
langue parlée?  

 
La grammaire 

L’enseignement de la grammaire au moyen-âge, s’appuyait 
essentiellement sur l’Ars minor et l’Ars Major de Donat (IVe s.) qui fut 
le maître de Jérôme, ainsi que sur les Institutiones grammaticae de 
Priscien (VIe s.). Ces ouvrages fondamentaux91. ont traversé les siècles 
comme référents incontestables de la grammaire latine. En revanche, il 
n’est pas certain qu’ils aient été à la portée de tous les prédicateurs, 
malgré le nombre important de manuscrits. Les Institutiones 
grammaticae faisaient une large place à la langue grecque. Par ailleurs, 
ils décrivaient un latin devenu ancien aux XIIe et XIIIe siècles. 
																																																													
91 « Les institutions grammaticales de Priscien, rédigées vers 526-527 apr. J. C. 
constituent la dernière grande grammaire latine de l’Antiquité, la plus importante 
aussi, appelée comme celle de Donat (IVe s.) à une grande fortune dans la 
constitution de la pensée linguistique occidentale, si l’on en juge, non seulement 
par l’importance de leur diffusion manuscrite, qui s’élève à plus d’un millier de 
manuscrits, mais aussi par le nombre de commentaires (glosulae) qu’elles ont 
suscités au Moyen Âge, et l’influence qu’elles ont exercé jusqu’au XVe siècle. 
Dans cette grammaire latine de la fin de l’Antiquité, qui se donne pour objectif de 
décrire de manière systématique, raisonnée (ratio), les catégories et le 
fonctionnement de la langue latine (Latinus sermo, GL 2, 44, 7, 195, 11-12) en 
s’appuyant sur de très nombreux exemples issus de la pratique quotidienne et 
surtout de la tradition littéraire, les Grecs et le grec occupent curieusement une 
place considérable : il suffit de feuilleter et de parcourir les dix-huit livres qui 
composent l’ouvrage, pour comprendre que la langue grecque est tout autant au 
centre des préoccupations et de la démarche intellectuelle de Priscien que le latin, à 
la fois langue cible, objet de la description, et métalangue au service de sa propre 
description linguistique. » Frédérique Biville, « Les Institutions de Priscien, une 
grammaire et une culture bilingues » in Des formes et des mots chez les Anciens, 
Mélanges offerts à Daniel Conso, Claude Brunet (éd.), Presses universitaires de 
Franche-Comté, 2008, p. 31-50, p. 31. 



257 
 

 

Cependant, ils furent longuement repris et commentés donnant lieu à 
différentes interprétations dont celle de Pierre Hélie (XIIe s.). Sa Summa 
super Priscianum a fait autorité92. Les grammairiens qui rédigèrent des 
commentaires ou écrivirent des manuels comme le Doctrinale Pueorum 
d’Alexandre de Villedieu ou le Graecismus d’Évrard de Béthune s’en 
sont largement inspirés. La grammaire faisait partie du trivium, donc des 
premiers enseignements. Les enfants étaient initiés au latin à l’école 
avec des textes anciens christianisés qu’ils apprenaient par cœur. Ils 
s’exerçaient d’abord au dialogue en latin avec le maître et leurs 
condisciples, puis s’initiaient à la prosodie. Les glossaires étaient utilisés 
par le maître, pour aider l’enfant à apprendre et à emmagasiner le plus 
grand nombre de mots. Néanmoins le problème de la prononciation du 
latin qui était différente selon les régions se posait régulièrement. Par 
ailleurs, les enfants qui avaient appris le latin selon les règles des 
grammairiens, s’apercevaient à la chapelle où ils se trouvaient pour 
chanter les hymnes, les psaumes et entendre des lectures, que les règles 
n’étaient pas suivies par les auteurs du texte sacré93. Fallait-il soumettre 
ce dernier à l’autorité des grammairiens ? Pierre Riché donne des 
exemples du débat qui a agité le haut moyen-âge. 
 
« Dans la préface des Moralia in Job, Grégoire le Grand a affirmé « inconvenant 
d’assujettir les paroles de l’oracle céleste aux règles de Donat », phrase qui a été 
bien souvent reprise par les lettrés du Moyen Âge. À chaque époque de renouveau 
des études, la question se pose et l’on s’efforce de lui donner une solution. Au IXe 
siècle, nous l’avons vu, Alvar de Cordoue (éd. Gil, p. 145, 171, 190), Gottschalk 
d’Orbais lui-même opposent la Bible à Donat. Smaradge de Saint Michel – qui a 
par ailleurs composé un Commentaire de Donat – légitime, dans sa « grammaire 
chrétienne », les formes qui paraîtraient aberrantes à un puriste. Au XIe siècle, 
Bernon de Reichenau s’indigne, lorsque, dans le texte de l’Évangile, tel clerc 
change un alio en alii, un defraudavi en defrudavi et s’exclame : « Si quelqu’un 
veut exercer son esprit en utilisant les règles des grammairiens, qu’il s’exerce dans 
l’école » (PL 143, 1147). Il y a véritablement deux mondes : l’école est soumise à 
l’auctoritas humana de Donat, mais le chrétien doit en lisant et en recopiant 
																																																													
92 Anne Grondeux, « Entre Priscien et Scaliger Quand les grammairiens médiévaux 
parlent de leurs prédécesseurs » in Histoire Épistémologie Langage, Grammaire et 
entité lexicales, 2011, 33-2, p. 33-60  
93 Pierre Riché, dans Écoles et enseignement dans le Haut Moyen Âge, op. cit., p. 
229-235, donne de plus amples détails et de nombreuses références.  



258 
 

 

l’Écriture, se soumettre à l’auctoritas divina. Nous touchons ici à l’un des grands 
débats de la culture du Haut Moyen Âge94 ». 
 

Un enfant fréquentant assidument l’école, ce qui n’était pas toujours le 
cas, était donc confronté dès son premier apprentissage du latin, à 
cette double autorité. Il lui fallait apprendre la langue dans une 
grammaire qui n’était pas tout à fait celle du texte sacré – maintes fois 
recopié et contenant parfois des erreurs – sans bien en saisir le sens et 
les variations. Dès son jeune âge, il devait s’accoutumer aux graphies 
et aux sons différents d’un même mot, dans une langue quasi 
étrangère, pour les apprendre avec exactitude. La mémoire déjà 
amplement sollicitée, l’était encore davantage dans cet exercice. Il 
fallait ensuite saisir les mécanismes du latin de façon à pouvoir 
s’exercer au dialogue avec son maître et ses condisciples dans le latin 
de son époque et de sa région. Dans sa famille, et hors de l’école, 
l’enfant s’exprimait dans une autre langue, celle du cœur, dans 
laquelle il avait appris à parler et parfois à lire. Par conséquent, seuls 
les plus agiles intellectuellement parvenaient à s’accommoder de cette 
situation et à poursuivre leurs études. Les maîtres ne se 
désintéressaient pas pour autant de ceux qui ne parvenaient pas à 
comprendre le latin. Ils utilisaient avec eux des versions bilingues de 
la Règle, du Pater ou des Hymnes et mettaient à leur disposition des 
textes dans leur langue, ainsi que des traductions des Pères de l’Église 
et des classiques95. Par conséquent, « Il serait imprudent de dire que 
tous les clercs et tous les moines savent lire, écrire et connaissent le 
latin. »96, comme l’affirme Pierre Riché. Il est probable que certains de 
																																																													
94 Idem, p. 234-235. 
95 Idem, p. 235. 
96 « Il serait imprudent de dire que tous les clercs et tous les moines savent lire, 
écrire et connaissent le latin. Les agrammati, comme les appelle Cassiodore, 
(Institutiones I, 28, 2, p. 69), sont nombreux dans les monastères. Bien des moines 
à force d’entendre l’Office, peuvent connaître par cœur les psaumes, tout en ne 
sachant pas le latin. « Je sais un peu de latin, dit l’un d’entre eux, car j’ai entendu 
les lectures, mais j’ignore les règles de la grammaire et les exemples des poètes. » 
(Aelfric Bata, Colloq 18, p. 42). Au chapitre la Règle de Saint Benoît doit être lue 
et expliquée en langue vulgaire pour qu’elle soit comprise de tous (Alcuin Epist. 
IV, 54). À l’école les élèves et même les maîtres ne peuvent se passer de la langue 



259 
 

 

ces enfants attirés plus tard par la prédication, mais n’étant pas 
réellement latinophones, soient devenus des prédicateurs dans des 
petites paroisses urbaines ou rurales, alors que leurs condisciples 
latinophones auraient rejoint les différentes chancelleries, les 
chambres des comptes, les archives, les juridictions, les officines de 
notaires publics, les écoles, les universités... D’autres auraient gravi 
les échelons de la hiérarchie ecclésiastique pour devenir abbés ou 
évêques. 

 
Les langues de la prédication 

 
Les non latinophones ont pu recourir aux traductions de traités97, ainsi 
qu’aux textes bibliques98 en langues vernaculaires pour leurs 
sermons99. La langue, familière, leur permettait d’exposer plus 
aisément leurs idées et d’adapter le vocabulaire biblique et 
théologique à leur auditoire. Cette démarche avait déjà été celle du 
																																																																																																																																																																																														
nationale et utilisent pour expliquer les textes latins leur propre langue. » Idem, p. 
235. 
97 Les traités d’Albert le Grand édités par Cyril Hershon sont à cet égard 
significatifs. Il est probable qu’il devait y avoir des traductions d’autres traités, plus 
anciennes, destinées aux religieux non latinophones. « Trois petits traités d’Albert 
le Grand » in Revue d’Études d’Oc, 166, 2018, p. 9-66.  
98 « L’Ancien Testament en langue d’oc : la plus ancienne traduction » Cyril P. 
Hershon (éd.) in Revue d’Études d’Oc, n° 162, 2016, p. 7-361. La Bible d’Acre 
Genèse et Exode Édition critique d’après les manuscrits BNF nouv. acqu. fr. 
1404 et Arsenal 5211, Pierre Nobel (éd.), Presses Universitaires de Franche-
Comté, 2006. The Occitan Translations of John XII and XIII-XVII from a 
Fourteenth-Century Franciscan Codex (Assisi, Chiesa Nuova MS9), Marvyn 
Roy Harris (éd.), Philadelphia, American Philosophical Society, 1985. Jean-
Robert Smeets « Les traductions-adaptations versifiées de la Bible en ancien 
français » in Les genres littéraires dans les sources théologiques et 
philosophiques médiévales Actes du colloque international de l’université 
catholique de Louvain-la-Neuve 25-27 mai 1981, Turnhout, Brepols, 1983, p. 
249-258. Pierre-Maurice Bogaert « Adaptations et versions de la Bible en prose 
(langue d’oïl) », idem, p. 259-277. Ces versions bibliques laissent supposer une 
tradition antérieure. 
99 Camille Chabaneau Sermons et préceptes religieux en langue d’oc du XIIe 
siècle publiés pour la première fois d’après le ms 3548b de la Bibliothèque 
nationale, Montpellier, Hamelin frères, 1885.  



260 
 

 

passage du grec au latin dans l’Antiquité. La question se posera à 
nouveau lorsque les prêches devront être prononcés dans les langues 
nationales à partir de la Renaissance. Par ailleurs, il faut rappeler que 
les penseurs médiévaux en Occident ont majoritairement travaillé sur 
des traductions en particulier celles de la Bible traduite de l’hébreu et 
du grec. S’y ajoutent celles de nombreux commentaires et traités 
philosophiques, théologiques ou scientifiques grecs, hébraïques et 
arabes. Augustin lui-même lisait la Bible dans la traduction latine de 
Jérôme, comme on l’a vu. Nombre de concepts ont ainsi été 
transposés et adaptés induisant un vocabulaire nouveau. Sicart de 
Figuieras dans sa réponse à Izarn précise qu’il s’adresse à lui car 
aucun homme dans le pays n’est plus érudit, ni ne s’y entend mieux en 
poésie et en roman100. Izarn serait donc versé en théologie et en latin, 
tout en sachant s’exprimer dans la langue de la contrée et même y 
versifier. La remarque de Sicart de Figuieras signifierait qu’à cette 
époque, les inquisiteurs ne s’exprimaient pas tous avec aisance dans 
les langues du Midi. Par ailleurs, tous les méridionaux ne parlaient pas 
le latin. La lettre de Roger de Hoveden relatant le colloque de 
Toulouse est à cet égard révélatrice. Les accusés ne sachant pas le 
latin, leurs accusateurs furent obligés d’entendre un exposé en langue 
vulgaire sur les sacrements de l’Église. L’auteur avait précisé qu’ils 
étaient alors environ trois cents, clercs et laïcs dans l’église Saint-
Étienne101. Dans ce contexte, si les habitants du pays et en particulier 

																																																													
100 A vos o dic, N’Izarn, car es enrazonatz  
de rimas, de romans, et es endoctrinatz, 
que lunhs homs de las terras, e sia qui.us vulhatz, 
de rimas, de romans non es mielhs assajatz. 
Las novas del heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit., v. 616-619, p. 94. 
101 « Nous leur demandâmes de défendre leur foi en répondant en latin, car leur 
langue ne nous était pas assez connue, et aussi parce que les Évangiles et les 
Épîtres, sur lesquels seuls ils voulaient appuyer leur foi, sont, on le sait écrits en 
latin. Ils n’osaient pas le faire en gens qui ignoraient entièrement le latin, ainsi qu’il 
apparut à l’exposé de l’un d’entre eux : voulant parler latin, c’est à peine s’il put 
joindre deux mots, et il fut totalement défaillant. Il nous fallut condescendre à avoir 
un exposé en langue vulgaire sur les sacrements de l’Église, bien que ce fût assez 



261 
 

 

les hérétiques, étaient qualifiés d’illettrés par les latinophones, les 
prédicateurs pouvaient passer pour des ignorants quand ils ne parlaient 
pas la langue du pays. Les intellectuels les plus savants donnent 
l’impression d’être incultes lorsqu’ils balbutient dans une langue 
qu’ils connaissent à peine. Les idées cathares étant, en revanche 
développées dans une langue et un contexte familiers se diffusaient 
plus facilement. En témoigne l’allusion aux femmes dites incultes qui 
les propageaient. Pendant que l’une tisse et l’autre file sa quenouille, 
la troisième fait son sermon102. Le latin restait la langue du pouvoir 
politique, ecclésiastique, juridique, économique et administratif. Mais 
les relais de ce pouvoir s’exprimaient aussi dans les langues 
vernaculaires. Dans les échanges à l’intérieur d’un territoire comme 
celui de la Provence, ces dernières auraient été davantage utilisées. 
Des actes y étaient même rédigés : livres de comptes et livres de 
raison, à la fin du moyen-âge, comme l’ont révélé les éditions de 
Pierre Paul103. Les récents travaux de Marie-Rose Bonnet, ont montré 
que les actes juridiques de la vie quotidienne, comme les contrats de 
mariage104 ou les sauf-conduits, les listes de biens, les suppliques, les 
pétitions, les procurations, les partages de biens après décès, les prix-
faits, les dépenses, les procès et les réquisitoires105 pouvaient être 
établis (surtout vers la fin du moyen-âge) dans les langues 
vernaculaires. Ils témoignent de la diversité des écrits, comme les 
comptes trésoraires, les cartulaires des viguiers, les registres de 
																																																																																																																																																																																														
absurde. [Migne PL 204, c. 239]», cité par Jean Duvernoy Le catharisme : 
l’histoire des cathares, Toulouse, Privat, 1979, p. 224. 
102 voir note 86.  
103 Pierre Paul (éd.), « Le livre de Raison (1329 à 1337) de Jean Blaise Médecin du 
Roi Robert négociant à Marseille au XIVe siècle » in La France Latine Revue 
d’Études d’Oc, 154, 2012, p. 9-151. 
104 Marie-Rose Bonnet (éd.), « Un contrat de mariage en provençal : MS. 35I E 
235, F 231 Bis, 1426, A. D. B. D. R. » in Revue d’Études d’Oc, n° 164, 2017, p. 9-
14. Michel Hébert, « Latin et vernaculaire : quelles langues écrit-on en Provence à 
la fin du Moyen Âge ? » in Provence historique 188, 1997, p. 281-297 
105 Marie-Rose Bonnet (éd.), « Quelques documents arlésiens médiévaux » in 
Revue d’Études d’Oc, 160, 2015, p. 11-85. Il s’agit d’un sauf-conduit, d’une liste 
de biens, de suppliques, de pétitions, de procurations, de partages de biens après 
décès, de prix-faits de dépenses, de procès et de réquisitoires. 



262 
 

 

confréries, les comptes d’un hôpital, les correspondances et même les 
lettres royales106 édités par Pierre Paul. Par conséquent, outre les écrits 
théologiques et scientifiques107, se développe tout un registre 
administratif, juridique et économique qui se diffusera d’autant plus 
facilement qu’il concerne la vie quotidienne. Ce qui ne signifie pas 
nécessairement un recul du latin, mais plutôt le développement de 
langues vernaculaires dans leurs différents aspects. Peut-on parler 
d’un contre-pouvoir qui se serait alors institué ? La chose n’est pas 
aussi simple dans la mesure où les lettrés ont employé ces langues, 
soit par nécessité, soit à l’instigation de leur hiérarchie. L’Église a 
toujours veillé à l’édification et à l’instruction des plus humbles. Il 
n’en demeure pas moins que des populations qualifiées d’ignorantes, 
car ne maîtrisant pas le latin, la théologie et les sciences, ont imposé la 
langue qui leur était familière par le nombre croissant de leurs 
locuteurs. Par ailleurs, si l’instruction religieuse de tous était 
considérée comme une nécessité par l’Église, la première 
préoccupation des laïcs était leur subsistance. S’y ajoutait le souci 
d’éduquer et de faire instruire les enfants. Cette vie de labeur était 
souvent difficile. Aussi, les aspirations religieuses, plus d’une fois 
tournées vers les superstitions, étaient-elles relativement réduites dans 
ces existences qui pouvaient devenir misérables quand sévissaient les 
famines. Au XIIIe siècle, des sermons spécifiques ont été adressés aux 

																																																													
106 Pierre Paul (éd.), « Les archives communales de Marseille : Deux lettres de la 
reine Marie aux Marseillais ; Comptes trésoraires ; correspondance de Bertran 
Roquefort ; Cartulaire des viguiers ; Registre des confréries ; Les archives 
départementales de Marseille : comptes de l’hôpital de Saint-Esprit  », La France 
Latine Revue d’Études d’Oc, 158, 2014, p. 11-170. L’édition de Martin-Dietrich 
Gleßgen, « Lo Thesaur del hospital de Sant Sperit » Edition eines Marseiller 
Urkundeninventars (1399-1511), mit sprachlichen und geschichtlichen Kommentar 
unter besonderer Berücksichtigung des Rechtswortschatzes, Tübingen, M. 
Niemeyer, 1989, est à cet égard fondamentale. Voir aussi Le petit Thalamus édition 
critique numérique du manuscrit AA 9 des Archives municipales de Montpellier 
par Vincent Challet, Gilda Caïti-Russo, Philippe Martel. 
107 Elucidari De las proprietatz de totas res naturals, Cyril Hershon/Peter 
T.Ricketts, avec la collaboration de Lola Badia, Sharon G. Scinicariello et Kaoru 
Tanikawa, Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018 



263 
 

 

déshérités les enjoignant d’accepter leur sort108. Ce qui n’a pas exclu 
la pratique de la charité instituée dès les temps mérovingiens, avec le 
prélèvement de la dîme dont un quart était réservé aux pauvres109. 
Avec le développement des villes, de l’artisanat et du commerce, une 
population plus aisée s’y installe. Mais cela n’écartait pas le spectre de 
la pauvreté, d’où une activité incessante pour y échapper. Les 
seigneurs occupaient la plus grande partie de leur temps à administrer 
leurs fiefs, à fomenter des complots, à faire la guerre ou à s’y préparer. 
Les femmes, de la plus humble à la plus riche avaient des journées 
remplies. La préférence, pour les rares loisirs, allait aux différents 
spectacles, plutôt qu’aux sermons. La foi était présente, mais elle ne 
prenait pas nécessairement la dimension qu’on lui prête dans les 
récits. Par conséquent, lorsque les prédicateurs s’ingéniaient à attirer 
l’attention de leur auditoire, ils devaient commencer par écarter des 
esprits les préoccupations quotidiennes. Agiter la menace des 
supplices de l’enfer ou promettre les félicités du paradis permettait 
également de susciter un certain intérêt. Par conséquent, les prêches 
n’atteignaient pas toujours leur but. En outre, ils prônaient une éthique 
qui s’opposait à la violence très présente dans les sociétés médiévales. 
Les prédicateurs n’avaient pas non plus toujours bonne presse auprès 
d’une partie de la population qui s’enrichissait grâce au commerce et à 
																																																													
108 Jean-Louis Goglin écrit à ce sujet : « On s’adresse directement à eux [les 
déshérités] dans des sermons spécifiques, sans doute lors de distributions 
d’aumônes. Les prédicateurs leur rappellent que les récompenses de l’au-delà 
doivent leur faire accepter leur état terrestre, qu’il ne faut pas tomber dans la révolte 
et la malhonnêteté ; la Providence a voulu des pauvres pour donner aux riches 
l’occasion d’être charitables. » Les misérables dans l’Occident médiéval, Paris, 
Seuil, 1973, p. 86.  
109 « L’aumône existe réellement dans les temps mérovingiens, elle fait partie de la 
pénitence canonique, à laquelle nul ne peut se soustraire, même les plus humbles. 
Bien sûr, il s’agit tout d’abord de nourrir sa famille et de donner ensuite le 
« superflu ». Cette notion ne peut que soulever des problèmes, car elle est 
subjective, comme beaucoup d’autres, d’ailleurs. Le superflu du riche contenterait 
beaucoup de pauvres dans ce qui leur est nécessaire. L’Église exige donc des 
chrétiens la dîme ; cet impôt est divisé en quatre parts : l’une pour l’entretien de 
l’évêque et de sa maison, une seconde pour celui du clergé, une troisième pour 
celui des pauvres, une quatrième pour l’édification et l’entretien des bâtiments 
sacrés. » Idem, p. 31. 



264 
 

 

l’usure. Par ailleurs, les sermons étaient construits de manière à 
dispenser la droite doctrine, comme étant la seule acceptable, à un 
auditoire qui renâclait plus ou moins à l’entendre. Les idées cathares 
ne se propageaient pas selon les mêmes impératifs. Les évangiles 
apocryphes110 qui circulaient, ainsi que les récits sur la naissance et 
l’enfance de Jésus111 n’étaient ni écartés, ni combattus. Ils 
permettaient de capter et de garder l’attention des auditeurs. Les curés 
de petites paroisses ont pu s’en inspirer sans y voir le moindre mal, 
rapprochant ainsi leurs propos des enseignements cathares. Ces 
derniers n’étaient pas nécessairement structurés selon des directives 
précises. Le fait que les plus humbles les commentent spontanément et 
se les enseignent réciproquement comme les fileuses dénoncées par 
Izarn, montre que les discours s’adaptaient à tous. Ce qui n’excluait 
pas pour autant des dialogues érudits. Les textes canoniques étaient 
connus et commentés ainsi qu’en atteste la lettre d’Évervin de 
Steinfeld considérée comme le premier témoignage des idées cathares 
																																																													
110 Durant les premiers siècles de l’Église, alors que les Pères élaboraient l’exégèse 
chrétienne de la Bible, les discussions à propos de l’inclusion ou du rejet des 
évangiles apocryphes étaient fréquentes. Ces évangiles n’ont pas été écartés d’un 
bloc. Il a fallu de nombreuses critiques textuelles, des discussions et des 
confrontations pour que se dégagent les textes que nous connaissons. La frontière 
entre les apocryphes et les Évangiles canoniques était parfois floue. Les premiers 
complétant au besoin les seconds. Certains évangiles déclarés apocryphes comme 
l’évangile de Pierre, l’évangile selon les Hébreux ou l’évangile des Ébionites 
étaient contenus dans les évangiles judéo-chrétiens. Les deux derniers étaient 
proches de l’Évangile de Matthieu. Sans être jugés authentiques, ils n’étaient pas 
non plus considérés comme de faux évangiles. Les Pères de l’Église ne les 
condamnaient pas, sans pour autant les inclure dans le Canon. En revanche, les 
évangiles gnostiques ont été écartés car considérés comme hérétiques. 
111 Achim Masser, Bibel, Apocryphen und legenden Geburt und Kindheit Jesu in 
der religiosen Epik des deutschen Mittelalters, Berlin, E. Schmidt, 1969. Ces 
évangiles qui s’échelonnent du IIe siècle au VIe siècle ont été bien plus contestés à 
l’intérieur de l’Église que les apocryphes judéo-chrétiens. Il était, en effet difficile 
d’y démêler ce qui relevait de traditions anciennes et de qui n’était qu’imagination. 
Néanmoins, ils ont eu une grande diffusion comblant les manques des évangiles de 
Matthieu et Luc et propageant des récits de miracles opérés par Jésus, parfois quand 
il était encore un tout petit enfant, comme dans l’évangile du Pseudo-Matthieu XX. 
Évangile du Pseudo-Matthieu in Écrits apocryphes chrétiens I, François 
Bovon/Pierre Geoltrain (éds/trads) Paris, Gallimard, 1997, p. 117-140, p. 138.  



265 
 

 

en Occident112. L’étude de la Bible n’était pas nécessairement 
accompagnée des nombreux commentaires patristiques, considérés 
comme indispensables à sa compréhension par les théologiens 
catholiques. Les cathares voulaient, en effet, s’écarter de la tradition 
exégétique parfois très éloignée de la lettre du texte sacré. Ce qui ne 
signifiait pas nécessairement une érudition moindre, mais plutôt un 
souci de retour aux sources. Ils prêchaient rarement leurs idées et 
convictions sur la place publique. Ils se réunissaient dans des endroits 
tenus secrets, dans la broussaille, les bois ou les buissons, affirmait 
Izarn113. Leurs connaissances et leurs réflexions étaient ensuite 
échangées pendant leurs activités quotidiennes. Ce qui créait une 
forme d’enseignement beaucoup plus libre qui se déroulait dans les 
lieux non consacrés. Cet aspect n’est pas négligeable, car les propos 
tenus ne sont pas imposés par un prédicateur, dans un lieu dédié à cet 
effet, mais diffusés et discutés par tout un chacun, à n’importe quel 

																																																													
112 Epistola Evervini Steinfeldensis Praepositi ad S. Bernardum, in Bernard de 
Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4, (51-68), Paul Verdeyen/Raffaele Fasseta, 
Paris, Cerf, 2003, Sources chrétiennes n° 472, p. 412-425. Uwe Brunn, Des 
contestataires aux « cathares » Discours de réforme et de propagande 
antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant l’Inquisition, Paris, 
Institut d’Études augustiniennes, 2006. p. 160. 
113 To non vols demostrar ta predicatio 
en glieyza ni en plassa, ni vols dir ton sermo, 
si non o fas en barta, en bosc o en boisso, 
Las novas del heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit., III, v. 57-59, p. 77. 
Après la défaite de Muret en 1213 « L’Église cathare se cache sur place et se sauve 
vers les nids d’aigle des Pyrénées, l’Espagne ou la Lombardie. Montségur dès cette 
époque héberge la hiérarchie toulousaine : Gaulcem et son Fils majeur Guilhabert 
de Castres, ainsi que parfaits et parfaites de la noblesse de Fanjeaux. Les rescapés 
et les héritiers des seigneurs dépossédés subsistent dans le pays dans une situation 
précaire. Mais nombre d’entre eux, que leur religion ou leur comportement vis-à-
vis de Montfort expose au bûcher ou à la pendaison, comme on l’a bien vu à 
Lavaur, prennent le maquis, protégeant et guidant, de taillis en taillis et de grotte en 
souterrain-refuge les parfaits qui essaient de maintenir leur ministère dans la 
clandestinité. » in Le catharisme : l’histoire des cathares, Jean Duvernoy Toulouse, 
Privat, 1979, p. 257. 



266 
 

 

endroit. Il était alors possible de commenter les évangiles canoniques 
ou apocryphes en y mêlant des aspects de la vie quotidienne, d’y 
prendre des exemples et de s’appuyer sur la sagesse populaire pour 
mieux les illustrer. Il était également possible de commenter les textes 
sacrés à partir d’un épisode de la vie quotidienne qui servait de 
support aux réflexions. Les cathares se rapprochaient aussi des plus 
démunis, en pratiquant la charité, la frugalité et en s’affranchissant de 
toute ostentation vestimentaire. Du reste, cette ostentation était 
critiquée à l’intérieur même de l’Église, même si elle était appréciée 
des fidèles qui trouvaient, lors des cérémonies, des représentations 
théâtrales dignes de ce nom. Abélard parle de ces religieux qui se 
donnent en spectacle devant les laïcs, femmes et hommes. Ils 
célèbrent les Saints Offices avec les portes de leurs cloîtres et les 
grilles de leurs chœurs grandes ouvertes, particulièrement les jours de 
fêtes. Ces jours-là, ils brillent de tout l’éclat de leurs somptueux 
ornements. La fête est pleine de fastes ostentatoires et d’abondantes 
offrandes114. Rien de tel chez les ascètes cathares. Par ailleurs, les plus 
fervents ne vivaient pas dans des couvents à l’abri du monde, mais 
avec d’autres adeptes, partageant leur quotidien, dans un souci 
d’égalité. Néanmoins, une hiérarchie existait. Les Parfaits (Fils 
majeurs et diacres) ainsi que les Fils mineurs étaient placés sous la 
responsabilité d’un évêque. Toutefois, elle n’était pas comparable à la 
hiérarchie ecclésiastique catholique, à la fin du moyen-âge, qui s’était 
largement étendue avec le développement des ordres religieux. Quels 
liens autres que l’appartenance à l’Église, pouvaient unir un brillant 
théologien, enseignant dans une université prestigieuse et un curé 
prêchant dans une modeste paroisse ? Le second, aux prises avec les 
difficultés matérielles et morales de ses paroissiens, était fort éloigné 
des subtilités dialectiques qui occupaient une grande partie du temps 
de son frère en religion. Cette distance entre les deux mondes était 
devenue importante à la fin de ce XIIIe siècle qui a vu l’essor des 
universités et de la scolastique. En outre, contrairement à celle des 
Parfaits cathares, la conduite des ecclésiastiques et des religieux aux 
différents niveaux de la hiérarchie, n’était pas toujours conforme aux 
préceptes évangéliques. Les évêques n’étaient pas en reste, menant 
																																																													
114 Sponse Christi, servus ejusdem, in Lettres d’Abélard et Héloïse, Éric 
Hicks/Thérèse Moreau (éds), Paris, Livre de poche, 2007, 29b, 158-166, p. 198. 



267 
 

 

parfois grand train grâce aux revenus de la dîme et des terres 
concédées par les seigneurs. Il suffit de lire les Fabliaux pour 
constater que la vie des hommes d’Église était parfois fort peu 
édifiante. Abélard fut confronté en tant qu’abbé réformateur au 
dérèglement de la vie de ses moines. Élu à l’unanimité abbé de Saint-
Gildas-de-Rhuys en Bretagne, dans le diocèse de Vannes, avec 
l’accord du seigneur du lieu, il décrivit son expérience dans l’Historia 
calamitatum. C’était une terre barbare dont il ignorait la langue, 
affirme-t-il. Les mœurs corrompues des moines, ainsi que leur 
caractère rebelle étaient connus de tous. Les gens de la terre étaient 
sauvages et incultes, poursuit-il. La situation était telle qu’il craignait 
pour sa vie, s’il obligeait les moines à vivre selon une règle qu’ils 
avaient pourtant fait vœu de suivre. Par ailleurs, il courait à la 
damnation s’il ne faisait tout son possible pour les y amener. En outre, 
l’un des plus puissants seigneurs du lieu, profitant du désordre 
ambiant, s’attribuait toutes les terres contiguës au monastère et 
pressuraient les moines d’impôts plus lourds que les droits exigés des 
juifs tributaires. Les moines harcelaient Abélard pour les nécessités de 
la vie car ils ne possédaient aucun bien en commun qu’il aurait pu 
administrer en leur faveur. Chacun vivait de ses propres deniers en 
pourvoyant aux besoins de ses concubines, de ses fils ou de ses filles. 
Ils volaient et emportaient tout ce qu’ils pouvaient, s’amusant de voir 
leur abbé se démener pour eux et espérant qu’il oublie la discipline ou 
qu’il abandonne tout. Il n’était pas plus en sécurité à l’extérieur du 
monastère, étant la proie du tyran du lieu et de ses hommes de 
main115. Certes, on peut supposer que cette situation n’était pas la plus 
répandue, mais elle n’en révèle pas moins les difficultés de moines 
qui, poussés par la nécessité, enfreignaient la loi. Comme d’autres 
administrés, ils se retrouvaient victimes de la cupidité de certains 
seigneurs. Les communautés monastiques dépendaient en grande 
partie des legs et des dons de la noblesse pour leur vie matérielle. Si 
ces derniers venaient à manquer, les moines se retrouvaient parfois 
dans une quasi misère. Les injonctions de l’Église n’avaient alors plus 
de sens. La recherche des moyens de subsistance primait sur toute 
autre considération. Par conséquent si l’Église voulait maintenir une 
																																																													
115 Abelardi ad amicum suum consolatoria, in Lettres d’Abélard et Héloïse, op. cit., 
14 b, c, d, 1118-1241, p. 110-112. 



268 
 

 

vie de communauté dans les monastères, il lui fallait veiller d’abord 
aux nécessités matérielles de cette vie. Le mariage des prêtres était 
relativement toléré malgré son interdiction plusieurs fois réitérée. 
L’idée du célibat des sages était ancienne si l’on en croit Héloïse dans 
sa plaidoirie contre le mariage, rapportée par Abélard. Elle décrit la 
situation des époux en opposant la vie du philosophe à la vie 
domestique. Devant les doutes d’Abélard, elle rappelle les conseils de 
l’Apôtre et les recommandations des saints sur les servitudes du 
mariage. Puis, elle ajoute qu’il devait écouter les philosophes et 
considérer ce qu’ils avaient écrit ainsi que ce qui avait été écrit sur 
eux. Elle reprend alors les conseils de Jérôme au livre I du Contre 
Jovinien citant Théophraste, qui après avoir détaillé une bonne partie 
des abominables souffrances du mariage et de ses tourments, conclut 
que le sage ne doit pas se marier. Elle poursuit en demandant quel est 
le rapport entre les élèves et les nourrices, les écritoires et les 
berceaux, les livres ou les tablettes et les quenouilles, les stylets, les 
calames et les fuseaux. Quel homme voué à la méditation 
philosophique ou théologique supporterait les cris des nourrissons, les 
berceuses chantées par les nourrices pour les calmer ou encore la foule 
turbulente des domestiques, valets et servantes ? Puis elle donne en 
exemple la vie des grands philosophes de l’Antiquité et les conseils de 
Sénèque à Lucilius (Epist ad Lucil., LXXII)116. Elle ajoute que dans 
chaque peuple, païen, juif ou chrétien, il s’est trouvé des hommes qui 
se distinguaient par la pureté de leur doctrine ou de leurs mœurs et qui 
se détachaient de la foule par une abstinence ou une continence 
inhabituelle117. Ces mises en garde révèlent qu’Abélard avait le choix 
entre le mariage et le célibat, malgré son état de clerc. En dépit de 
cette longue tradition de dénigrement du mariage, certains hommes 
d’Église menaient une vie conjugale et fondaient des familles. Cette 
vie aurait été souvent bâtie sur le choix réciproque des partenaires, 
alors que la plupart des unions dans la noblesse et dans la bourgeoisie 
montante étaient organisées selon les intérêts de leurs parentèles. En 
revanche, le concubinage était fortement condamné. La réforme 
grégorienne au XIe siècle était destinée à endiguer les débordements 

																																																													
116 Idem, 6a, 432-458, p. 66-68. 
117 Idem, 6d, 479-484, p. 70. 



269 
 

 

cléricaux pourtant dénoncés et punis depuis le haut moyen âge118. 
L’indissolubilité du mariage et le consentement des époux sont 
progressivement institués119. Ce qui rendait la répudiation des épouses 
beaucoup plus difficile. Les abbés, quand ils n’étaient pas eux-mêmes 
accompagnés de concubines, tentaient de réformer les mœurs de leurs 
moines avec plus ou moins de succès. Abélard se trouvait donc 
confronté à une situation difficile, dans une contrée qui lui était 
étrangère et dont il ne connaissait pas la langue. Ce dernier point 
laisse supposer qu’il parlait en latin avec les moines et le seigneur qui 
le tyrannisait ou qu’il se faisait traduire leurs propos. Par conséquent, 
une partie des échanges lui échappait, l’éloignant encore plus de ses 
frères en religion. Abélard était considéré comme l’un des plus grands 
dialecticiens de son époque, sinon le plus grand. Il avait connu à la 
fois la gloire et la jalousie de ses rivaux. Cependant, malgré toute sa 
science en matière de dialectique et de théologie, il n’a pu engager un 
dialogue constructif avec sa communauté, pourtant composée de 
Bretons, comme lui. Il était, en effet, originaire d’une bourgade 
appelée Le Pallet située à huit milles (approximativement 13 km) 
environ à l’est de Nantes120. En dépit de cela, il s’est senti étranger 
dans un monastère qui n’était pourtant pas très éloigné de son lieu de 
naissance. Ce récit montre qu’un brillant intellectuel latinophone 
pouvait se trouver en échec, lorsqu’il ne connaissait pas la langue de 
la région et qu’il n’adhérait pas aux mœurs de son environnement. Par 
conséquent, être savant en théologie et dans les arts du langage, ne 
suffit pas à emporter l’adhésion des auditeurs. Car, outre la langue du 
lieu, il faut connaître son histoire, ses coutumes, ses traditions et 
partager la vie des habitants, afin de créer une connivence avec les 
auditeurs. Or Abélard exprime plutôt un certain mépris envers les 
habitants de la région. En revanche, les turpitudes des moines, si elles 

																																																													
118 Jacques Voisenet, « Figure de la virginité ou image de la paillardise : la sexualité 
du clerc au Moyen Âge » in Le clerc au Moyen Âge, Senefiance 37, Presses 
universitaires de Provence, 1995, p. 569-578. 
119 Philippe Ariès, « Le mariage indissoluble » in Communications, 35, 1982, p. 
123-137. 
120 Abelardi ad amicum suum consolatoria, in Lettres d’Abélard et Héloïse, op. cit., 
1a, 9-15, p. 42. 



270 
 

 

les éloignaient d’une vie monacale, les rapprochaient des laïcs, dans le 
sens où ils étaient confrontés aux mêmes difficultés, ainsi qu’aux 
problèmes posés par l’éducation des enfants. Leur vie ne se déroulait 
pas seulement à l’abri du monde et de ses remous, mais aussi avec une 
famille. En revanche, les religieux obéissant à la règle, pouvaient être 
de moins en moins sensibles aux difficultés des laïcs au fur et à 
mesure des années passées dans un monastère ; surtout si le monastère 
en question était riche et prospère. Quant aux brillants intellectuels 
que les XIIe et XIIIe siècles ont connus, le développement de la 
scolastique, les traductions, l’exploration des divers domaines de la 
science, ainsi que leurs charges d’enseignants des universités, d’abbés 
ou d’évêques, les ont souvent tenus à l’écart des difficultés des plus 
humbles. Ils recevaient généralement soit un bénéfice ecclésiastique 
pour leur subsistance, soit un salaire fourni par les étudiants ou les 
pouvoirs civils.  
Les idées cathares se répandent dans le Midi de la France au moment 
où la théologie catholique atteint des sommets en matière de pensée 
spéculative. Au fur et à mesure de cette diffusion, l’Église catholique 
déploie ses ressources intellectuelles pour les vaincre. Cependant, la 
dialectique censée écarter toute contestation n’est pas toujours la 
solution adéquate, comme le révèle l’exemple d’Abélard qui n’a pas 
réussi à convaincre ses propres moines. Cet échec et bien d’autres 
révèlent les failles de la défense catholique. Failles qui surgiront au fur 
et à mesure des contestations doctrinales. Mais surtout, elles révèlent 
que la prédication ne peut pas être l’affaire des seuls savants qui en 
ordonnent le contenu et la forme. Pour être entendue, elle doit s’ancrer 
dans un territoire avec sa langue, ses coutumes, son histoire. Or les 
prédicateurs, surtout ceux des ordres mendiants, parcouraient les 
contrées, envoyés par leurs supérieurs ici et là. Il en était de même 
pour les abbés, les évêques, les enseignants des universités et parfois 
les maîtres d’école. En revanche, ceux qu’on appelait les curés de 
campagne avec un certain mépris, étaient souvent mieux écoutés, 
même si leur vie n’était pas exempte de turpitudes. Néanmoins, celles-
ci, même ridiculisées, les rapprochaient de leurs paroissiens. 
 

 
 
 



271 
 

 

La confrontation entre Izarn et Sicart 
 

Las novas del Heretje révèle que Sicart de Figuieras était un 
connaisseur en matière de théologie. En effet, Izarn l’inquisiteur 
aborde plusieurs questions théologiques dont celle de la création de 
l’homme par le diable qui aurait été avancée par l’évêque cathare. 
C’était la pierre d’achoppement des controverses, car elle remettait en 
cause l’un des principes fondamentaux de la théologie catholique. 
lzarn la réfute121, pour la reprendre ensuite122 afin de mieux la 
combattre. Cette idée fort ancienne, s’oppose à la création de l’homme 
par Dieu à son image et à sa ressemblance (Gen, I, 26-27) qu’Izarn 
rappelle123 et qui fut largement commentée au cours du moyen-âge. 
Les théologiens médiévaux n’ont cessé d’y revenir et de la 
réinterpréter en excluant tout pouvoir de création par le diable, y 
compris celle du monde matériel, qui est une idée gnostique majeure. 
Le diable, ange déchu, ne peut avoir les prérogatives de la puissance 
divine. Cette question, liée au double principe, a suscité des 
controverses indéfiniment reprises et discutées. Les propos de 
l’inquisiteur suggèrent que Sicart de Figuieras connaissait cette 
																																																													
121 Aital falsa crezensa non vuelh yeu ni la cre 
c’om sia fil de diable, ni de tan mala re. 
Las novas del heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit., II, v. 34-35, p. 76. 
122 Ar pauzem o aisi com tu dizes que fo, 
que t’aia fach Diable del cap tro al talo,  
carn et osses e membres d’entorn e deviro, 
falsamen as mentit e yeu dirai te co : 
Idem, III, v. 46-49, p. 77. 
123 Veramen, fetz Dieus home a semblansa de se, 
Formavit Deus hominem ad ymaginem et similitudinem 
E.y mes son esperit e.l det poder de be, 
Et inspiravit in faciem eius spiraculum vite. 
e promes li sa gloria per ar e per jasse. 
Idem, II, v. 36-48, p. 76. 



272 
 

 

tradition transmise en latin. Ce qui laisse supposer que l’évêque était 
au fait de la théologie catholique et qu’il était capable d’en débattre, 
en occitan et en latin, même s’il n’est pas autorisé à le faire lors de cet 
interrogatoire. Le reste du texte confirme cette connaissance. 
L’inquisiteur abordera plusieurs thèmes fondamentaux des 
controverses théologiques avec les hérétiques : les sacrements, le 
mariage, la résurrection, la métempsychose, le retour en grâce des 
anges déchus… Du reste, Sicart de Figuieras précisera que sur les neuf 
questions présentées et prêchées par Izarn, il est prêt à les croire toutes 
et davantage, si l’inquisiteur en démontre d’autres. Cela à cause des 
bons témoignages apportés et des preuves présentées124. L’inquisiteur 
serait donc un bon dialecticien auquel il convient de donner 
l’opportunité de poursuivre son discours. Cela, après qu’Izarn ait 
reconnu son relatif échec face à son interlocuteur125. Par conséquent, 
le plus habile des deux n’est pas l’inquisiteur. Sicart, malgré sa 
position de réprouvé, garde l’avantage. Il dira par la suite que s’il se 
convertit, il demande que l’inquisiteur lui en soit gré et le reçoive 
comme un homme honoré126. Il rappelle qu’il n’a été amené à se 
																																																													
124 De las .viiii. questios que denan me pauzatz 
e.m prezicatz tot jorn, me soi acocelhatz 
que totas las creirai e mai, si m’en mostratz, 
per los bos testimonis que vos me amenatz  
e per la guerentias que denan me pauzatz.  
Las novas del heretje in Contributions à l’étude de l’ancien occitan : textes 
lyriques et non lyriques, op. cit., X, v. 620-624, p. 94. 
125 Heretje, .viii. veguadas t’ai proat e vencut, 
d’ueg mals de descrezensa t’ai messorguier rendut 
per bonas guerentias, que son de lonc crezut 
d’apostols, de prophetas, mais petit m’an valgut, 
que tot cant y semeni obri ma perdut. 
Idem, IX, v. 443-446, p. 89.  
126 E s’ieu la vuelh giquir, car conosc qu’es peccatz, 
e prenc la fe de Roma, vuelh que m’o graziscatz 
e que sia receuputz coma us homs onratz. 



273 
 

 

présenter ni par la faim, ni par la soif, ni par quelque misère connue 
d’Izarn127 et qu’il aurait pu être fait chevalier128. C’est également un 
homme qui vit dans une grande aisance. De riches et opulents amis lui 
confient leurs deniers ou leur argent et il pourvoit aux besoins des 
autres129. Il appartient donc au groupe social qui assure la survie des 
ecclésiastiques et des religieux par des dons et des legs. En ce sens, il 
est difficile à Izarn de l’envoyer au bûcher, sans s’attirer des 
représailles de la part de ses riches amis cathares et de ses cinq cents 
adeptes. Il valait donc mieux obtenir le retour de l’évêque dans 
l’Église catholique – suivi de dons – plutôt que de le condamner. 
Sicart le sait et peut ainsi négocier ce retour qui pourrait n’être 
qu’apparent. Outre leur maniement de la dialectique, les cathares 
possédaient, dans certains cas, les armes du pouvoir politique et 
économique. Par ailleurs, leur protection s’étendait aux plus humbles. 
Par conséquent, les inquisiteurs, au cours des interrogatoires, 
pouvaient se trouver contraints de négocier avec les suspects. Las 
novas del hetetje, sous l’apparence d’un interrogatoire, révèle donc 
une véritable confrontation dont Izarn est loin d’être sorti vainqueur. 
Ce texte serait donc l’expression d’une volonté de pouvoir de l’Église, 
plutôt que celle d’un réel pouvoir. La grande majorité des écrits qui 
nous sont parvenus sur les églises chrétiennes dissidentes proviennent 
de catholiques soucieux d’imposer une doctrine qu’ils peinent parfois 
à faire passer auprès de populations plus ou moins bien disposées à 

																																																																																																																																																																																														
Idem, X, v. 609-611, p. 94. 
127 Mai tot en primairia vuelh be que sapiatz 
qu’ieu per fam ni per cet nomi soi presentatz, 
ni per lunha paubreyra que vos y sapiatz. 
Idem, X, v. 559-561, p. 92-93. 
128 Ermengaut de Figuieras fo mon pair’ apelatz ; 
cavayer pogr’ieu esser, si astres m’en fo datz, 
e s’ieu no soy el segle garnitz ni esparatz, 
vuelh o esser de Dieu, mas vos m’o cosselhatz. 
Idem, X, v. 612-615. 
129 Idem, X, v. 579-609, p. 93-94. 



274 
 

 

leur égard. Il leur faut donc l’affirmer avec force. Ce qui ne signifie 
pas pour autant qu’ils aient tous réussi ou même persévéré dans leur 
entreprise. Ils ont pu lâcher prise lorsqu’ils se sentaient impuissants ou 
menacés. La résistance cathare à l’Inquisition a été forte et 
déterminée. Les situations étaient certes différentes selon les régions 
et les époques, mais certaines constantes se dessinent. Le pouvoir 
politique et économique se trouvait majoritairement entre les mains 
des souverains et des seigneurs qui détenaient la force publique, les 
terres, les revenus fournis par les taxes et les impôts ainsi que la 
plupart des moyens de production. Ils protégeaient ou du moins 
étaient censés protéger les personnes vivant sur leurs terres, ainsi que 
leurs biens. Les ecclésiastiques et les religieux ne pouvaient, en 
principe, prendre les armes, ou lever des armées. Ils faisaient donc 
partie de leurs obligés, vivant sur les terres qui leur avaient été 
octroyées. Peu d’ordres religieux ont atteint l’autonomie financière et 
la richesse des cisterciens. Cette situation de dépendance était 
compensée par le pouvoir moral et intellectuel que l’Église s’évertuait 
à exercer dans les cours royales et seigneuriales, ainsi que dans les 
campagnes et les villes. Par ailleurs, elle formait les différents 
administrateurs dont les tâches étaient indispensables au maintien du 
pouvoir politique. En outre, elle dirigeait l’éducation des princes et 
devenait leur principale conseillère lorsqu’ils accédaient au trône130. 
Néanmoins, les conflits entre la papauté et les souverains131 furent 

																																																													
130 Alcuin, Suger, Vincent de Beauvais, Nicole Oresme et bien d’autres furent 
emblématiques de ce rôle que complétaient les Miroirs des princes (textes destinés 
à leur éducation politique et religieuse) comme ceux de Dhuoda (Manuel pour mon 
fils), de Jonas d’Orléans (Le métier de roi), d’Al Ghazâli (Le miroir du prince et le 
conseil au roi), de Jean de Salisbury (Policaticus) ou de Gilles de Rome (Du 
gouvernement royal).  
131 Un exemple de ces conflits nous est fourni par l’affrontement entre Philippe le 
Bel et le pape Boniface VIII : « Le 5 décembre 1301, Boniface VIII promulga trois 
bulles : Salvator mundi et Asculta, fili, adressées à Philippe le Bel ; et Ante 
promotionem nostram envoyée au clergé français. Salvator mundi suspendit tous 
les privilèges papaux dont jouissait le roi, tandis que dans Asculta, fili, le pape 
accusa le roi d’être un administrateur de justice faux, partial et arbitraire ; d’avoir 
saisi les biens et les droits des ecclésiastiques de son royaume, d’avoir lésé l’Église 
de Lyon ; d’avoir abusé du droit de régale sous prétexte de protéger la propriété et 
les personnes ecclésiastiques ; d’avoir gêné l’exportation des biens ecclésiastiques 



275 
 

 

nombreux et parfois longs. Les souverains se sont souvent fermement 
opposés à l’influence ecclésiastique, menant leurs actions politiques 
comme ils l’entendaient. l’Église en la personne du pape, a donc été 
contrainte de mener des négociations pour défendre ses droits pendant 
de longues périodes, comme dans la querelle des investitures132. Il lui 
a également fallu, en certaines circonstances, se plier à la volonté 
royale ou seigneuriale. Cela même si, de conciles en bulles 
pontificales, d’excommunications en clémences, elle a réussi à 
imposer un certain nombre de décisions. Si d’un côté elle a œuvré en 
faveur de la paix et de la limitation de la violence, d’un autre côté, en 
voulant imposer la doctrine catholique, elle a conduit à des exactions 
dont le souvenir se perpétue. Les hérésies n’en ont pas pour autant été 
éliminées. Le seul fait que nous en parlions, étudions leurs textes – ou 
ce qu’il en reste – réécrivions indéfiniment leur histoire, montre 
qu’elles restent vivantes, liées aux souffrances infligées à leurs 
adeptes. Par la suite, d’autres courants chrétiens tels le luthéranisme 
ou le calvinisme, ont donné naissance à de nouvelles églises, recréant 
une diversité analogue à celle des débuts du christianisme. En dépit 
des terribles répressions, dont leurs fidèles ont été les victimes, elles 
																																																																																																																																																																																														
et par conséquent de leur avoir infligé le joug de servitude ; et enfin d’avoir mué la 
monnaie… 
…Comment réagir ? Le 7 octobre 1302, pour montrer sa volonté de négocier avec 
le pape, Philippe envoya au Latran l’évêque d’Auxerre, Pierre de Mornay, et le 
banquier Musciatto. Afin de manifester son dévouement à la réforme, entre les 20 
et 24 octobre il expédia à travers le royaume des enquêteurs-réformateurs pour 
corriger ses officiers. En même temps, il prit des mesures contre les partisans du 
pape. Le 21 octobre, il ordonna la saisie des biens des ecclésiastiques partis pour 
Rome - bien sûr pour les protéger. Au commencement de novembre, alléguant les 
attaques des ennemis du royaume, il interdit l’exportation des victualia. Le 8 
novembre, il rejeta l’autorité du pape comme arbitre en personne privée entre la 
France et l’Angleterre. » in « Unctus ad executionem justitie : Philippe le Bel, 
Boniface VIII et la grande ordonnance pour la réforme du royaume (du 18 mars 
1303) » Elisabeth A. Brown in Le roi fontaine de justice Pouvoir justicier et 
pouvoir royal au Moyen Âge et à la Renaissance, Silvère Menegaldo/Bernard 
Ribémont (éds), Paris, Klincksieck, 2012, p. 145-168 ; p. 150-154.  
132 Uta-Renate Blumenthal: The Investiture Controversy Church and Monarchy 
from the Ninth to the Twelfth Century, Philadelphia, University of Pennsylvania 
Press, 1995. 



276 
 

 

se sont développées et se sont imposées, soutenues par les monarques 
et les princes qui leur étaient favorables. Le catholicisme a alors perdu 
une partie de son influence politique en Europe. L’Église a dû peu à 
peu pactiser avec ses adversaires et parfois se plier à la volonté de 
souverains acquis à ces églises nouvelles, en acceptant la fondation de 
lieux de cultes, d’écoles, d’universités liés aux nouveaux courants 
religieux et en se retirant de certaines administrations. Des tentatives 
de réunion des églises chrétiennes seront ensuite régulièrement 
amorcées, sans grand succès. 

 
Brigitte SAOUMA 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



277 
 

 

COMPTE-RENDU 

 

Lucia Lazzerini, La fée et la diablesse histoire d’une hantise poétique 
et mondaine de Flamenca à Calendau et Pinocchio jusqu’à La 
Recherche du temps perdu, Carrefour Ventadour, 2018. 

L’étude de Lucia Lazzerini s’appuie sur un nombre important de 
textes. Des secrets parfois profondément enfouis ont été exhumés des 
archives et examinés à la loupe. Les références littéraires sont 
nombreuses et revues dans la perspective des deux topoï mentionnés 
dans le titre. L’auteur a compulsé divers documents : romans, 
chroniques, gazettes, rapports de police, correspondances, mémoires, 
pamphlets, traités ésotériques... On regrette l’absence de bibliographie 
qui aurait permis de montrer l’étendue de cette documentation. 
 

L’ouvrage est divisé en huit parties :  

1-Une visite à Maillane À la découverte de Calendau  
2-Calendau, le Moyen Âge provençal et le roman de Flamenca 
3-Les félibres, l’Agape et la coupe 
4-La Serenissimo febrilesso. « Fée bonheur » ou sorcière des poisons ? 
5-La Dame énigme, hantise des écrivains 
6-Le Félibrisme jacobin, l’allégorie et la dissimulation 
7-La tradition ésotérique en Provence 
8-Pinocchio et la petite fée aux cheveux bleus. 
 
Le livre s’ouvre sur l’écriture de Calendau inlassablement retravaillée 
par Mistral à l’instar des poésies de troubadours. Le résumé qu’en a 
fait Alphonse Daudet dans son reportage fictif : « Le poète Mistral » 
est jugé approximatif par l’auteur. Alors que Daudet exprime son 
pessimisme quant à la survie des dialectes et de l’ancienne vie 
paysanne chantée par Mistral, Calendau est sévèrement critiqué, entre 



278 
 

 

autres par Mallarmé, mais très apprécié de Zola, en tout cas sur le plan 
poétique. Ce serait un ouvrage inspiré de la franc-maçonnerie, 
contenant « des ferments idéologiques militants – sans exclure, 
comme nous le verrons ci-après, quelques épaves de singulières 
expériences ésotériques – et des questions d’actualité » (p. 15). Le ton 
est donné. 
La rencontre de Paul Meyer et de Mistral est à cet égard significative. 
Elle a eu lieu en 1862, dans le Midi, alors que Paul Meyer dressait 
l’inventaire des archives de Tarascon et achevait l’édition de 
Flamenca. Mistral écrivait Calendau. Ils entretiendront une 
correspondance dans laquelle Mistral formulera des remarques 
linguistiques sur l’édition de Paul Meyer. L’auteur en soupçonne des 
« interférences significatives » (p. 20) qu’elle confirme après un 
examen des romans de Flamenca et de Jaufré : «  …On peut dire 
cependant que l’affinité de Calendau non seulement avec Flamenca, 
mais aussi avec le roman de Jaufré est un fait incontestable. » (p. 49). 
Flamenca et Esterello sont deux mal mariées qui ont échappé à « leur 
amère destinée grâce à l’audace et à l’abnégation d’un amant jeune et 
vaillant » (p. 54). Néanmoins les préoccupations mistraliennes ne se 
bornent pas à des emprunts thématiques. Ésterelle représente la 
Provence enchaînée et persécutée. Quant à Jaufré, c’est un héros 
messianique. 
Après un rappel de l’histoire de la naissance des félibres et de la 
coupo, Lucia Lazzerini dresse un portrait sans complaisance de Marie-
Laetitia Bonaparte-Wyse dont la principale biographie en français a 
été réalisée par Magda Martini : Une reine du Second empire : Marie-
Laetitia Bonaparte-Wyse, Genève, Droz, 1957.  
La vie de Marie-Laetitia Bonaparte-Wyse s’est déroulée dans la 
société aristocratique, bourgeoise et cosmopolite du XIXe siècle. Sœur 
du poète félibréen, William Charles Bonaparte-Wyse, fille de la 
princesse Laetitia Bonaparte (nièce de Napoléon Ie) et de Sir Thomas 
Wyse dont elle porte le nom sans en être la fille biologique, elle suit 
certaines conventions de son milieu social en tenant salon. Ce qu’elle 



279 
 

 

continuera à faire dans son exil savoyard, à Aix-les-Bains, aidée en 
cela par la pension annuelle que son cousin, l’empereur Napoléon III, 
lui versera. Cependant, elle fait fi d’autres conventions en provoquant 
nombre de scandales. Écrivaine, voyageuse infatigable, plusieurs fois 
mariée, ayant eu des amants dont Eugène Sue, soupçonnée de 
tentative d’assassinat, accusée d’espionnage, de vol de papiers, de 
meurtre par empoisonnement, opposante politique à Napoléon 
III…Elle défraie la chronique, tout en fascinant jusqu’à ses 
détracteurs, à la fois diablesse et fée. Il est difficile de démêler le vrai 
du faux dans les récits de cette existence tumultueuse, mais Lucia 
Lazzerini s’y est employée en recoupant divers types de documents. 
Elle souligne des turpitudes plus ou moins réelles et des faits parfois 
occultés. Malgré l’intérêt que peut susciter leur exhumation, on 
regrette cependant que l’auteur n’ait pas davantage hiérarchisé les 
sources et les évènements, mettant sur un même pied un premier 
mariage célébré sur un coup de tête et des sympathies pour des 
organisations subversives (p. 94). Exilée de France par son cousin 
Napoléon III dont elle exécrait le coup d’État, puis surveillée par 
plusieurs polices européennes, elle n’en a pas moins mené une vie 
sociale, mondaine et intellectuelle brillante. En outre si Lucia 
Lazzerini confronte le roman de Catulle Mendès (La maison de la 
vieille) –  qui fut le collaborateur, le secrétaire et dit-on, le prête-
plume, de Marie-Laetitia Bonaparte-Wyse – à d’autres sources, elle 
s’y appuie à plusieurs reprises. Il était, certes, bien informé, mais on 
peut s’interroger sur la véracité et la pertinence de propos instillés par 
la haine qui se révèle dans « le portrait le plus sulfureux, le plus 
implacablement perfide… » (p. 96) qui soit. La vie de Marie-Laetitia 
Bonaparte-Wyse a inspiré nombre d’autres romanciers, dont Proust et 
Zola ainsi que des chroniqueurs qui lui ont été plus ou moins 
favorables. Lucia Lazzerini précise que « Scandale après scandale, la 
presse fut à plusieurs reprises envahie par les multiformes prouesses 
de la « grande dame », dont la renommée était tellement retentissante 
que partout, en Europe, il y avait un journal ou un roman qui parlait 



280 
 

 

d’elle » (p. 228). Femme de lettres, poétesse, journaliste, auteur de 
comédies, de pièces de théâtre, de nouvelles et de traductions, 
fondatrice de revues, Marie-Laetitia Bonaparte-Wyse a été comparée à 
George Sand. Cependant, lorsque Lucia Lazzerni cite sa production 
pourtant respectable, elle y ajoute souvent des critiques acerbes, 
comme celles de deux pamphlets adressés à son ouvrage Le Portugal 
à vol d’oiseau (p.106). Ailleurs, elle écrit que « Le goût du défi 
railleur et le délire d’omnipotence face à l’imbécillité de la plupart des 
gens ressortent souvent des pages de la « princesse », comme le 
montre le passage de son livre Le Portugal à vol d’oiseau où pour 
expliquer les décès à répétition dans la famille royale portugaise, elle 
oppose à l’opinion banale des savants qui ont diagnostiqué le 
paludisme, sa lugubre hypothèse du serial killer empoisonneur caché 
dans le palais royal de Lisbonne. » (p. 155). Cependant, le 
« Machiavel en jupon » comme on l’a surnommée aurait eu une réelle 
influence politique, que non seulement son rang social, mais aussi ses 
mariages successifs avec Urbano Rattazzi, premier ministre du 
royaume d’Italie, et avec Don Luis Rute y Gines, sous-secrétaire 
d’état et maire de Cortes (Navarre), ont favorisé. Elle a contribué à 
l’éclatement des carcans imposés aux femmes de la « bonne société » 
en vivant selon ses choix. On regrette que Lucia Lazzerini n’ait pas 
davantage insisté sur cet aspect ainsi que sur l’œuvre de la femme de 
lettres.  
L’ouvrage se poursuit avec les influences ésotériques exercées sur 
Calendau où l’auteur discerne au moins deux niveaux de lecture : 
« Au-delà du sens littéral, deux niveaux au moins y sont 
reconnaissables : le premier est politique, chargé d’implications 
sociales et linguistiques évidentes ; l’autre dévoilé par les symboles 
parsemés dans l’œuvre, a un caractère ésotérique… » (p. 250). Si les 
influences de la littérature des troubadours sont manifestes, Lucia 
Lazzerini se borne à les évoquer. En revanche elle détaille les 
influences qui auraient été exercées sur l’œuvre de Mistral  par le 
compagnonnage, la franc-maçonnerie et l’alchimie. « Calendau est 



281 
 

 

donc le nouvel Hiram, ou pour mieux dire l’ouvrier qui réunit en lui 
les deux Hiram de l’Écriture ; le fait qu’il commence son œuvre par la 
coupe des arbres est un signe qui renvoie explicitement au texte 
biblique sous-jacent. » (p. 257). L’auteur poursuit : « Les arbres 
abattus par Hiram-Calendau, emblème de la nature sauvage qui doit 
céder à la culture pour que l’édification du Temple (c’est-à-dire de 
l’Homme nouveau) soit possible… » (p. 257-258). L’origine du 
compagnonnage remonterait à la légende de l’édification du temple de 
Salomon. L’auteur précise que si la franc-maçonnerie en est distincte, 
elle a lui emprunté quelques-uns de ses symboles, ainsi que la 
tradition d’initiation et de secret. Quoiqu’il en soit, Calendau sera 
initié par les épreuves de la terre, de l’air, de l’eau et du feu. L’auteur 
poursuit avec un examen de la tradition ésotérique en Provence. Elle 
commence par opposer l’ère des encyclopédistes et des philosophes 
Voltaire, Diderot, d’Alembert, incrédules et critiquant toute 
métaphysique, à celle des prophètes et des thaumaturges tels 
Swedenborg, Joachim Martinès de Pasqually, Louis-Claude de Saint-
Martin, Cagliostro, Mesmer (p. 277).  
Lucia Lazzerini poursuit en affirmant qu’Avignon « fut au XVIIIe 
siècle l’un des principaux foyers de la franc-maçonnerie » (p. 277). La 
loge Saint-Jean, fondée en 1736 ou 1737 par le marquis de Calvière – 
initié par Aryhur Elphinstone lord Balmerino, Grand Maître de toutes 
les loges anglaises – a eu pour adeptes tous les aristocrates 
avignonnais. Cette loge, et celles qui ont suivi, ont été condamnées par 
le pape Benoît XIV ; condamnation diffusée dans son encyclique du 
16 mars 1751, Providas Romanorum Pontificum. Néanmoins elle ne 
mit pas fin à la tradition maçonnique qui se poursuivra, entre autres 
avec Antoine-Joseph Pernety et Joachim Martinès de Pasqually 
fondateur de l’ordre des Chevaliers maçons Élus Coëns de l’univers, 
ordre maçonnique constitué dans les années 1760. Lucia Lazzerini 
pose la question d’influences sur Calendau de L’homme de désir 
(1790), ouvrage composé par Louis-Claude de Saint-Martin, disciple 
de Joachim Martinès de Pasqually dont il a théorisé les propos. Le 



282 
 

 

chemin initiatique de Calendau, la rencontre avec Estrello-Isis, fée 
vindicative, sagesse incarnée et enfin Amour, seraient parsemés 
d’indices indiquant, selon l’auteur, que Mistral connaissait et utilisait 
les arcanes de l’ésotérisme. Les influences de la littérature alchimique 
seraient également présentes, notamment dans le chemin de l’ouvrier 
qui le conduira à conquérir le miel du Roucas. L’auteur examine 
ensuite plusieurs figures féminines de la littérature du XIXe siècle et 
revient à la fée de Nerval, Marie-Laetitia Bonaparte Wyse. 
Le texte de Lucia Lazzerini est très documenté. Il nous renseigne avec 
précision sur ces courants ésotériques, leurs fondateurs, leurs textes et 
leur contexte. Les détails qu’elle donne révèlent le soin méticuleux 
avec lequel elle a mené ses recherches. Pourtant, si elle lève le voile 
sur tout un pan de la pensée occulte, on reste dubitatif devant certaines 
de ses propositions. Cela d’autant plus qu’elle juge parfois sévèrement 
les textes ésotériques, comme Le traité de la Réintégration de Joachim 
Martinès de Pasqually. En effet, elle écrit à son propos : «…Le 
malheureux qui s’adonne aujourd’hui à ces pages indigestes reste 
sidéré par la confusion mentale, la quantité de bêtises et de balivernes 
débitées par l’auteur et se demande comment on a pu prendre au 
sérieux les bavardages pseudo-théosophiques d’un exalté se croyant 
inspiré. » (p. 279). Mistral, dont la culture était encyclopédique, 
aurait-il puisé dans de telles élucubrations ? 
La dernière partie de l’ouvrage est consacrée à Pinocchio qui, comme 
Calendau subit la purification par la terre, l’air, l’eau et le feu, mais 
dans un ordre différent. Lucia Lazzerini rappelle le nombre important 
d’interprétations de ce conte philosophique et établit des similitudes 
avec Calendau : « Tous deux entreprennent un parcours d’initiation 
sur lequel veille une fée mystérieuse et mutante » (p. 330). La Fée de 
Pinocchio, successivement fillette, gentille jeune dame aux cheveux 
bleus, petite chèvre à la laine bleue, apparaîtra à la fin, lors de la 
métamorphose du pantin en garçon. Pinocchio changé en âne, suggère 
à l’auteur une filiation avec le Lucius des Métamorphoses d’Apulée. 
La Dame aux cheveux bleus serait Isis/Sophia (p. 335). Elle poursuit 



283 
 

 

en comparant le texte avec la Fée aux miettes de Charles Nodier et 
conclut : « …La Fée aux miettes, Esterello, la Fée aux cheveux bleus 
nous dévoilent leur parenté. Elles ne sont que des variantes d’une 
même Entité. » (p. 336). Les sources italiennes et françaises de 
Collodi sont répertoriées, mettant ainsi en lumière la circulation des 
idées et la richesse de l’inspiration de l’auteur des aventures de 
Pinocchio.  
Les prises de position de Lucia Lazzerini n’emportent pas toujours 
l’adhésion. Cependant, elle a fait un travail important de recherche et 
de recoupement méticuleux des sources parfois tombées dans l’oubli 
ou ignorées. Ce qui donne un livre foisonnant, relatant des faits 
soigneusement dissimulés qui révèlent la face cachée de sociétés bien 
pensantes. 
 

Brigitte Saouma 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



284 
 

 

VIENT DE PARAÎTRE 

 

Éditions et traductions 

BARTHÉS Henri/RICKETTS Peter�/BILLY Dominique/BANCAREL Gilles 
(trads) Matfre Ermengaud de Béziers (1288) Le Bréviaire d’amour, 
Cazouls-lès-Béziers, Éditions du Mont, 2018, 512 p. 

BONNET Marie-Rose/GAUTIER DALCHÉ Patrick/RIGAUD Philippe 
(éds), Bertrand Boysset Chronique, Turnhout, Brepols, 2018, 202 p. 

COLURA Alessio (éd.), « Sens e razos d’una escriptura » Il vangelo 
occitano di Nicodemo, Roma, Nuova Cultura, 2018, 436 p. 

FABRE Paul, La Cançon de la Crosada de Guillaume de Tulède 
1208-1213 (éd./trad.), Gilbert Jaccon, 2019, 292 p. 

MANETTI Roberta (éd.), Joufroi de Poitiers Romanzo francese del 
XIII secolo, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, XLII-386 p. 

MARTÍNEZ GARCIA Paula (éd.), La poesía de Gonzalo de 
Torquemada, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, VI-222 p. 

MATORANO Antonella (éd.), Pons de Chaptoil, Corpus des 
troubadours 06, Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 2017, 
LXIV-419 p. 

ROSSI Claudia/LECCO Margherita (eds), Due testi medievali 
sull’amor cortese En aquel temps c’om era jays Frayre de Joy e sor 
de Plazer, Alessandria, Edizioni dell Orso, 2018, VI-122 p. 

WUNDERLI Peter (éd.), Éléments de l’Ancien Testament en occitan 
Rédaction du 15e siècle Ms BNfr. 2426, vol. 1 : Introduction et édition 
critique ; vol. 2 : Analyse de la langue lexique et index des noms, 
Tübingen, Francke Verlag, Romanica Helvetica vols 140 (412 p.) et 
141 (179 p.), 2019. 



285 
 

 

 

Études 
 

ANTONELLI Roberto/GLESSGEN Martin-Dietrich/VIDESOTT Paul 
(éds), Atti del XXVIII Congresso internazionale di linguistica e 
filologia romanza Roma 18-23 Iuglio 2016, Paris ELiPHi, Éditions de 
linguistique et de philologie, 2018, XXXVI-1723 p.  

ASLANOV Cyril, New Perspectives on the Sacred and the Secular in 
Old French and Old provençal Poetry, Cambridge Scholars 
Publishing, 2019, 183 p. 

BARBIERI Alvaro/BONAFIN Massimo/CAPRINI Rita (éds), 
L’Imagine riflessa Testi, Società, Culture Gli archetipi e i testi : 
modelli metodi interpretazioni 1-2 (Gennaio-Dicembre) 2018, 
Alessandria, Edizioni dell’Orso, X-230 p. 

BINGEN Nicole, Aux escholles d’outre-monts Étudiants de langue 
française dans les universités italiennes (1480-1599) : Français, 
Francs-Comtois et Savoyards, 3 tomes, Genève, Droz, 2019, XIV-
3098 p.  

BURLE-ERRECADE Élodie/GALLY Michèle/MANZANI Franscesca 
(éds), Modernités des troubadours, Aix-en-Provence, Presses 
universitaires de Provence, 2018, Senefiance 65, 194 p. 

Cahiers de Fanjeaux, n° 53 Corps Saints et reliques dans le Midi, 
2018, Toulouse, Privat, 511 p. 

CHAMBODUC de SAINT-PULGENT Diane/DEJOUX Marie (éds), 
La fabrique des sociétés médiévales méditerranéennes, Paris, Éditions 
de la Sorbonne, 2018, 544 p. 



286 
 

 

Convivium 5.2 (2018) Exchanges and Interaction in the arts of 
Medieval Europe, Byzantium and the Mediterranean, Turnhout, 
Brepols, 2018, 168 p. 

CORRAL DIAZ Esther (éd.), Voces de mujeres en la Edad Media  
Entre realidad y ficción, Berlin, De Gruyter, 2018, 527 p.  

DE COURCELLES Dominique, Les formes laïques de la philosophie 
Raimond Lulle dans l’histoire de la philosophie médiévale, Turnhout, 
Brepols, 2018, 256 p. 

GHIDONI Andrea, L’eroe imberba Le enfances nelle chansons de 
geste : poetica e semiologia di un genere epico medievale, 
Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, VIII-440 p. 

GLESSGEN Martin/KABATEK Johannes/VOLKER Harald (éds), 
Repenser la variation linguistique Actes du colloque DIA IV, Zurich 
(12-14 sept 2016), Paris, Boccard, 2019, 258 p.  

JAMES-RAOUL Danièle/LAURENT Françoise (éds), Poétique de 
l’octosyllabe, Paris, Champion, 2018. 

LAZZERINI Lucia, La fée et la diablesse Histoire d’une hantise 
poétique et moderne de Flamenca à Calendau et Pinocchio jusquà La 
Recherche du temps perdu, Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018, 
379 p.  

LETT Didier (éd.), Statuts communaux et circulations documentaires 
dans les sociétés méditerranéennes de l’Occident, Paris, Publications 
de la Sorbonne, 2018, 264 p. 

NEF Annliese/BAGNERA Alessandra (éds), Les bains de Cefalà (Xe 
–XIXe siècle) : pratiques thermales d’origine islamique dans la Sicile 
médiévale, Paris, Boccard, 2018, 640 p. 



287 
 

 

PELOUX Fernand, Le légendier de Moissac et la culture 
hagiographique méridionale autour de l’an mil, Turhout, Brepols, 
2018, 580 p. 

PEPIÓ BERTRAN Vicenç/MARTÍNEZ ROMERO Tomàs/CAPDEVILA 
ARRIZABALAGA Irene (éds), Ramon Llull, els trobadors i la 
cultura del segle XIII, Firenze, SISMEL, Edizioni dell Galluzzo, 2018, 
XII-272 p. 

Quaderni di semantica Rivista internazionale di Semantica teorica e 
applicata Prospettive della semantica, 3-4, 2017-2018, Alessandria, 
Edizioni dell’Orso, 748 p. (t.1), 744 p. (t.2). 

THIOLIER-MÉJEAN, Voici l’arbre d’amour Nature et culture dans 
la poésie médiévale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2018, 480 p. 

UHLIG Marion, Barlaam et Josaphat ou l’art du recueil, Paris, 
Boccard, 2018, 552 p.  

VEYRENCHE Yannick, Chanoines réguliers et sociétés méridionales 
L’abbaye de Saint-Ruf et ses prieurés dans le sud-est de la France 
(XIe–XIVe siècle), Turnhout, Brepols, 2018, 1060 p. 

 

COLLOQUES, CONGRÈS, JOURNÉES D’ÉTUDE 

 

Les Pays Catalans et la Provence : regards croisés 

Colloque international, université d’Aix-en-Provence, Centre Aixois 
d’Études Romanes (CAER-EA 854)/Association Française des 
Catalanistes, 10-12 octobre 2019. 

XXIXe congrès international de linguistique et de philologie 
romanes 



288 
 

 

Société de Linguistique Romane, université de Copenhague, 1-6 juillet 
2019. 

Minuscules et capitales systèmes graphiques des Langues de France 
et d’ailleurs 

Colloque, université Paul Valery, RedÒc-LLACS (EA 4582), 
Montpellier, 4-5 avril 2019. 

Le monachisme féminin dans l’Europe méridionale au Moyen Âge 

Journée d’étude, université Jean-Jaurès/CNRS, UMR Framespa et 
Traces, Toulouse, 4-5 avril 2019. 

Journée d’Étude jeunes chercheurs 

Université Jean-Jaurès, laboratoires Patrimoine Littérature Histoire 
(PLH EA4601), Cognition Langue Langage Ergonomie CLLE UMR 
5263 et les Joves cercaire en domine occitan.  Toulouse, 29 mars 
2019. 

XVIIIe congrès d’onomastique 

Société Française d’Onomastique, Congrès permanent de la lenga 
occitana, université Jean-Jaurès (CLLE-ERSS UMR 5263), Toulouse, 
17-20 jan. 2018. 

 

Rencontres, conflits, échanges : l’espace méditerranéen au Moyen 
Âge 

Université de Montréal, Centre d’Études Médiévales, 23-24 mars 
2018. 

Simon de Montfort (�  1218) : le croisé, son lignage et son temps  



289 
 

 

Colloque international du Centre d’Études Supérieures de Civilisation 
Médiévale, Poitiers, 3-4 mai 2018. 

Transferts culturels franco-italiens au Moyen Âge/Transferts 
culturali italo-francesi nel contesto medievale europeo 

Colloque organisé par Società Italiana di Filologia, la Société de 
Langue et Littérature d’Oc et d’Oïl et la Société de Linguistique 
Romane. 

École Pratique des Hautes Études/Académie des Inscriptions et Belles 
Lettres/Sorbonne, Paris, 20-22 septembre 2018. 

Gouverner et administrer les principautés en France méridionale à 
la fin du Moyen Âge (fin XIIIe -fin XVe siècle) 

Colloque de l’université de Pau et des pays de l’Adour, Pau, 7-9 
novembre 2018. 

Recherches archéologiques sur l’art roman des « Chemins de Saint-
Jacques de Compostelle » dans le Midi français et en Espagne 

Colloque international du Laboratoire d’Archéologie Médiévale et 
Moderne en Méditerranée, Université d’Aix-Marseille/CNRS (AMU-
LA3M), Saint-Gilles du Gard, 8-10 nov. 2018. 

Ac To Acolhir e tornar Les Humanités numériques et l’occitan 
médiéval 

CIRDOC, Béziers, 15-16 novembre 2018. 

 

 

 

 



290 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



291 
 

 

TABLE DES MATIÈRES 

 

Avant-propos         p. 5 

 

Suzanne Thiolier-Méjean 

In memoriam Cyril Hershon (1937-2019)   p. 7 

 

Suzanne Thiolier-Méjean, Marie-Jeanne Verny, 
Marie-Rose Bonnet, Viviane Cunha, Lucilla Spetia, 
Martí Aurell, Naohiko Seto, Luc de Goustine, 
Michel Costantini, Jean-François Costes, 
Gérard Ligozat, Brigitte Saouma 

Récits de vie        p. 15 

 

Cyril P. Hershon 

Les Anglais aux yeux des troubadours (1133-1272)  p. 53 

 

Viviane Cunha 

Sancie de Navarre : une miraculée au XIIe siècle   p. 205 

 

Brigitte Saouma 

Les arts du langage et la prédication contre les païens 
et les hérétiques         p. 219 
 
Compte-rendu         p. 277 

Vient de paraître        p. 284 

Colloques, congrès, journées d’étude     p. 287 


