Nouvelle série N° 168 2019

e

LA FRANCE LATINE

Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

70° Anniversaire de la revue

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF
UNIVERSITE RENNES 2




(tranche)

REVUE D’ETUDES D’OC

N° 168

2019



REVUE D’ETUDES d’OC
Revisto d’Estudi d’O — Revista d’Estudis d’Oc
Anciennement La France Latine

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469
gérée par 1I'Union des Amis de la France Latine
Association régie par la loi de 1901

Pierre VERGNES
et Jean SASTRE
fondateurs

SIEGE SOCIAL

REVUE D’ETUDES D’OC
(a Pattention de Philippe Blanchet)
Université Rennes 2 — UFR ALC
C.S 24307
35043 RENNES CEDEX
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes?2.fr)

Priere d’envoyer a cette adresse toute correspondance
concernant les adhesions a [’association, la reédaction, les
manuscrits et services de presse.

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la
responsabilité de leurs auteurs.

Abonnement : 25 € par an
Abonnement de soutien : a partir de 30 € par an

Rédiger les cheques a ’ordre de : Union des Amis de la France

Latine CCP Paris 10 136-33 F.

© Revue d’études d’oc - France Latine 2019. Tous droits de
reproduction, méme partielle, réservés pour tous pays.



AVANT-PROPOS

Nous fétons cette année le 70° anniversaire de la revue. C’est
I’occasion de rendre hommage a nos prédécesseurs,
particulierement a Suzanne Thiolier-M¢jean. Grace a leur énergie,
a leur courage et a leur ténacité, elle atteint cet age respectable.
C’est aussi 1’occasion de remercier chaleureusement les auteurs
des articles qui ont fait sa pérennité et sa réputation. Réputation
qui s’étend maintenant bien au-dela des frontiéres de la France.
Nous saluons particulierement les efforts des auteurs étrangers qui
écrivent en francais. Nos remerciements chaleureux vont aussi
aux lecteurs dont la fidelité nous encourage chaque année a en
préparer la publication. Leur intérét nous permet de participer
ainsi a la diffusion d’une culture d’autant plus précieuse qu’elle
revient de loin.

Pour cet anniversaire, nous avons souhaité publier des textes un
peu différents : les récits de ce qui a amené les spécialistes a
¢tudier 1’occitan. Ils refletent la diversité des expériences
personnelles et I’engagement de ceux qui participent par leurs
travaux au rayonnement d’une langue et d’une littérature dont la
richesse a longtemps €té mise sous le boisseau. Qu’ils en soient
remercies.

Nous avons aussi, hélas, a déplorer le déces de I’un des plus
fideles collaborateurs de la revue, Cyril Hershon. Nous présentons
nos sinceres condoléances a sa femme Helen, a ses enfants Larry,
Daniel et Judi, et a ses petits-enfants. Malgré sa longue maladie, il
aura travaillé jusqu’a la fin, avec un courage impressionnant,
refusant d’écrire en anglais comme que je le lui avais proposé
plusieurs fois. Profondément francophile, il ne manquait pas



d’exprimer son regret de ne plus pouvoir se rendre dans le Midi
de la France et participer aux congres. Son dernier article, qu’il
n’a pu relire, a ¢té revu par Suzanne Thiolier-M¢jean. L’article
décrit, a travers les poésies de troubadours, les relations
tumultueuses des rois de la dynastie des Plantagenét avec le
royaume de France et les seigneurs méridionaux. Faites tour a
tour d’accords, de trahisons, de conflits et de réconciliations, elles
ont profondément marqué les politiques des deux royaumes. Les
nombreux textes qui ont été étudi€s, révelent les prises de position
des poetes en faveur de 1’un ou l'autre des protagonistes. Cyril
Hershon a décrit un aspect peu connu des poésies de troubadours,
que sa grande €rudition a permis de regrouper et de mettre en
valeur.

Viviane Cunha a travaillé¢ sur la légende de Sancie de Navarre,
soumise a 1’ordalie, aprés avoir accouché d’un enfant mort-né.
Elle réchappera miraculeusement de ce supplice. Viviane Cunha a
¢voqué la question du miracle, la Iégislation ecclésiale contre
I’avortement, les divers types d’ordalie et le lieu de propagation
de la légende. Ces différents themes sont exposé€s avec la clarté
qu’on connait a ’auteur.

Mon article est consacré a ’utilisation des arts du langage contre
les paiens et les hérétiques. Les théologiens meédiévaux ont
deéveloppé ces arts en s’inspirant des philosophes grecs et latins
dont ils ont repris les traditions, notamment dans 1’élaboration de
la scolastique. Cependant, malgré les efforts des prédicateurs, les
résistances de leurs adversaires, eux aussi formés aux arts du
langage, ont ¢ét¢ fortes et détermin€es dés les premiers siccles de
I’Eglise.

Brigitte Saouma



IN MEMORIAM
CYRIL HERSHON
(1937-2019)

Cyril Patrick Hershon, qui fut professeur de philologie romane
a la West of England University ainsi qu’un fin connaisseur de la
littérature judéo-comtadine, nous a quittés apres avoir lutté si
courageusement contre la maladie que nous espérions encore en
une longue rémission.

Apres avoir suivi ses études en langue et littérature frangaise, il
soutint, en 1962, un mémoire sur le troubadour Joan Estéve de
Béziers. Un doctorat en é&ducation lui ouvrit la voie de
I’enseignement que vint enrichir, en 1991, un congé sabbatique
pass¢ a ['universit¢ de Montpellier. Devenu maitre de
conférences, puis chercheur a ’'université de West of England, il
fut Associate Fellow du Hilton-Shepherd Mediaeval Centre de
I’université de Birmingham. En témoignage de son attachement
au frangais et a la langue d’oc, il avait été fait, en 2004, chevalier
des Palmes académiques et ¢tait devenu, en 2014, soci du
Félibrige

Cyril Hershon a collaboré durant de longues années a notre
revue et nous a permis de publier ainsi quelques textes majeurs.
Des 2002, il participa a La France latine, grace a I’entremise de
Peter Ricketts et a notre intérét commun pour les textes judéo-
comtadins ; et ce fut justement dans le n° 134, dont le théme était
Langue et litterature judéo-provencales, que commenga la



collaboration de Cyril Hershon, avec son article sur « Les savants
du Comtat Venaissin. XIII°-XIV® siécles » (p. 7-26).

Nous nous rencontrames pour la premiere fois lors du colloque
Le plurilinguisme au Moyen Age, organisé en 2005 a la Sorbonne
avec mon amie Claire Kappler ; nous n’avons pas cess¢ depuis
lors d’€tre en contact.

Auteur de neuf ouvrages, dont le dernier, paru en 2018, est
L’Elucidari de las proprietaz de totas res naturals, il fut un
chercheur érudit et modeste qui avait la passion des textes et aussi
I’amour du théatre, qu’il servit tout au long de sa vie en tant que
metteur en scéne ou producteur.

Il fut le collaborateur et I’ami fideéle de Peter Ricketts, et la
disparition de ces deux éminents chercheurs, dont les travaux se
complétaient si bien, éditeurs emblématiques du Breviari d’Amor,
porte un coup rude a nos études.

Toute nos pensées vont a son €pouse Helen, a ses enfants et
petits-enfants en y associant le souvenir de Peter Ricketts.

Suzanne Thiolier-M¢jean



Cyril P. Hershon

Nous remercions Helen Hershon de nous avoir fourni les
informations biographiques et bibliographiques concernant son
mari.

Activités scientifiques

Licence de Francais, Liverpool, 1937.

Maitrise en Langue et Littérature francaises (Johan Estéve de
Béziers), University of Birmingham, 1962.

Doctor of Education: University of Sheffield, 1973.

Professeur de lycée, 1959-1978

Responsable d’un internat : Clifton College Bristol, 1979-1986.
Premier professeur de langues étrangeres, 1986-1992.

Cong¢ sabbatique a I’université de Montpellier, 1991.

Chercheur et Maitre de conférence : University of the West of
England (UWE), Bristol, 1992-2001.

Chercheur honoraire : University of the West of England, Bristol,
2001-2010.

Associate Fellow, Hilton-Sheperd Mediaeval Centre, Birmingham
University.

Edition et publication de textes dans la 3° tranche de la
Concordance de 1’Occitan Médiéval (COM), dirigée par Peter T.
Ricketts, Birmingham University.

Member of the Court of the University of Bath 1979-1992.
Chevalier dans 1’Ordre des Palmes Académiques, 2004.

Membre et chercheur de la Société Archéologique Historique et
Scientifique de Béziers.

Chercheur aux Archives municipales et aux Archives
départementales de Montpellier.



10

Soci du Felibrige.

Revue d’Etudes d’Oc : membre du comité scientifique

Jane Austen Society (UK) : membre.

The PG Wodehouse Society (UK) : membre et contributeur a son
journal.

Bibliographie

1960 «El gai Saber» Mermaid, XXVI-2, Birmingham
University, 32-36.

1990 The Castel of Cary, Bristol, Palavas Press.
- « Johan Estéve de Béziers: solutions », Revue des Langues
Romanes XCVI-2, 391-416.

1997 « The Jews of Mediaeval Languedoc : the Interplay of
Literature», Tenso Bulletin of the Societé Guilhem IX, vol. 12, n°
2, 89-111.

1998 (avec Peter Ricketts) Le Breviari d’Amor de Matfre
Ermengaud, vol. 111, University of London, Royal Holloway.

- « Les Juifs de Béziers au moyen age », Bulletin de la Société
Archéologique de Béziers, 9° série, vol. 11, 11-26.

1999 Faith and Controversy : the Jews of Mediaeval Languedoc,
Birmingham University, AIEO, 418.

- « Isaac de Lattes et le Kiryat Sefer étude d’une source historique
occitane », Revue des Langues Romanes, CII1-1, 27-53.

- (avec Peter Ricketts) « Les textes hébraiques du Breviari
d’Amor de Matfre Ermengaud » Revue des Langues Romanes,

CIII-1, 55-97.



11

2000 « Guilhem de Béziers or Augier Novella? A question of
identity », Faculty of Languages and European Studies, Research
and Consultancy Bulletin UWE, Bristol, issue 18, 21-32.

2001 «Pistoleta — a troubadour from Béziers?», Faculty of

Language and European Studies, Research and Consultancy
Bulletin UWE, Bristol, issue 20, 36-44.

2002 Les troubadours de Beziers, Société archéologique de
Béziers.

- « Les savants du Comtat Venaissin XIII® — XIV® siécles » La
France Latine, Revue d’Etudes d’Oc, 134, 7-26.

2003 « Philologie de I’ancien occitan: eéditions, études et
grammaire — Pistoleta » Edition compléte, Revue des Langues
Romanes, CVII-2, 247-341.

- «Rapports entre les Juifs de Béziers et les autorités
ecclésiastiques et civiles », Biterris Béziers et son rayonnement
culturel au Moyen Age, XII° rencontres de Béziers, Gérard
Gouiran/Carlos Heusch (éds), Béziers, Presses universitaires de
Perpignan, 49-60.

2004 (avec Peter Ricketts) « Trois opuscules religieux en occitan
médiéval (Ms Oxford Bibl. Bodléienne, Douce 162) édition
critique» La France Latine Revue d "Etudes d’Oc, 138, 193-250.

2005 (avec Peter Ricketts) Le Breviari d’Amor de Matfre
Ermengaud, vol. IV, AIEO, Turnhout, Brepols.

- «’How to Gain Salvation”, a critical édition of item in BN fr.
1852» Romance Philology, California, University of Berkeley,

vol. 58, p. 203-224.



12

- « Johan de Caulibus Contemplatio Vitae et et Miraculorum Jesu
Christi (version occitane) » La France Latine Revue d’Etudes
d’Oc 140, 175-331.

- « Matfre Ermengaud et le droit a Béziers » Bulletin de la Sociéte
Archéologique de Béziers, X© série, vol. 1, 2004-2005, 29-39.

2006 « Matfre Ermengaud an exercise in biography » Etudes de
Langue et de Littéerature Médiévales offertes a Peter T. Ricketts a
['occasion de son 70° anniversaire, Dominique Billy/Ann
Buckley (éds), Turnhout, Brepols, 447-459. Edition de toutes les
contributions en anglais.

- « Les troubadours qui chantérent Béziers », Bulletin de la
Société archéologique de Béziers, X° série, vol. III, 2006-2007,
21-32.

2007 (avec Peter Ricketts) « La tradition occitane de I’évangile de
Gamaliel éditions et commentaire », La France Latine Revue
d’Etudes d’Oc, 144, 133-327.

- (avec Peter Ricketts) « Le cartulaire de Saint-Salvadou et de
Lunac : édition critique » La France Latine Revue d Etudes d’Oc,
144, 7-132.

2008 (avec Peter Ricketts) La vida de sant Honorat, Turnhout,
Brepols.

- « Georges Passerat, La croisade des Pastoureaux » compte-
rendu, La France Latine Revue d’Etudes d’Oc, 146, 247-249.

- « Sédition et complot a Béziers au XIV® siécle, vus de
Montpellier et a Béziers d’aprés la chronique de Mascaro »

Bulletin de la Société archéologique de Béziers, X® série, vol. V,
2008-2009, 7-15.



13

2009 «Les Ibn Tibbon, dynastie de traducteurs», Le
plurilinguisme au  moyen dge  Orient-Occident  Claire
Kappler/Suzanne Thiolier-M¢jean (éds), Paris, L’Harmattan, 123-
132.

- (avec Peter Ricketts) « Las Merevilhas de la terra de Ybernia »
La France Latine Revue d’Etudes d’Oc, 148, 233-297.

2010 « Le chansonnier de Béziers, édition semi-diplomatique » 1°
partie, La France Latine Revue d 'Etudes d’Oc, 150, 7-298.

- (avec Peter Ricketts) « Les fortunes du Breviari d’Amor de
Matfre Ermengaud », Hommage de la Société archéologique de
Béziers a ses fondateurs, XXI° Cahier de la Société archéologique
de Béziers, 76-84.

2011 « Le chansonnier de Béziers suite et fin » La France Latine
Revue d’Etudes d’Oc, 152, 7-184.

- «Le chansonnier de Béziers», Bulletin de Ila Societe
archéologique de Béziers, 2010-2011, 14-21.

2014 « Arnaud deTintinhac édition, traduction et notes » La
France Latine Revue d’Etudes d’Oc, 158, 173-198.

2015 « Ramon Llull Llibre de Evast e Blaguerna édition critique»
Revue d’Etudes d’Oc, 160-bis, 160-427.

2016 « Le premier Ancien Testament occitan (BN fr. 2426) »
Revue d’Etudes d’Oc, 162, 7-365.

2017 « Les filles ou femmes de mauvaise vie » Revue d’Etudes
d’Oc, 164, 61-95.



14

2018 (avec Peter Ricketts, Lola Badia, Sharon G. Scinicariello,
Kaoru Tanikawa) Elucidari De las proprietaz de totas res
naturals, Cahiers de Carrefour Ventadour.

- « Trois petits traités d’Albert le Grand » Revue d’Etudes d’Oc,
166, 9-66.

2019 « Les anglais aux yeux des troubadours (1133-1272) »,
Revue d’Etudes d’Oc, 168, 52-196.

Sous presse

- Compte-rendu des Mélanges offerts a Xavier Ravier, Romance
Philology, California, University of Berkeley.
- Brunel 157 (12 traités religieux, COM 3 (CD Rom).

- Volume 1 of the Breviari d’ Amor.



15

RECITS DE VIE

Réminiscences

Et d’abord la naissance de la revue

La France latine vit le jour 1l y a soixante-dix ans, sous la
forme d’un journal mensuel di a 1’énergie passionnée de son
fondateur, Pierre Vergnes.

Personnage haut en couleurs, il m’a laissé, comme a tous ceux
qui ’ont connu, un tres vif souvenir. Dans les années 54, mes
parents lui confierent deux pieces de notre appartement parisien
doté du téléphone, afin qu’il puisse démarcher plus facilement les
commer¢ants, dont les encarts publicitaires faisaient vivre ce qui
¢tait alors un journal de grand format. Son enthousiasme et son
entregent ne cessaient de m’étonner.

La personnalité et I’histoire de Pierre Vergnes, celle d’un petit
berger auvergnat devenu é&crivain, poete et journaliste, ne
manquaient pas de fasciner ceux qui I’approchaient. Quant au titre
du journal, il correspondait parfaitement, dans mon souvenir, aux
aspirations de son directeur au lendemain de 1’occupation
allemande : relier la culture méridionale a ses nobles origines
latines et romaines. Plus tard, en 1964, afin de concrétiser cette
idée, le symbole de la louve allaitant Remus et Romulus était
choisi pour illustrer la couverture de ce qui €tait devenu une revue
trimestrielle.



16

La France latine a donc accompagné mon adolescence, puisque
J’avais alors entre 10 et 15 ans; mais 1’aventure ne s’est pas
arrétée 1a. A la mort de Pierre Vergnes, survenue en 1956, Jean
Bonnafous a repris cette revue comme rédacteur-en-chef, mon
pere, René M¢éjean, en étant secrétaire avec André Goutorbe-
Clamens. Leur succédérent Jean Sastre et Marcel Decremps. A
partir du n° 29 de la nouvelle série, daté de janvier-mars 1967,
mon pere en devint directeur jusqu’a sa disparition en 1986, et le
rédacteur-en-chef en était Marcel Decremps, son ami fidele, si
cultivé et dévoué. D’avoir été de si pres et si longtemps au contact
des amis de la revue me laissait comme une obligation envers
elle.

Au cours des années, La France latine, devenue une revue
trimestrielle ouverte a la poésie et aux arts, continuait son
existence. Son format de poche devait s’agrandir, sa couverture
grise jaunir un peu, et, surtout, son contenu prendre une tournure
plus universitaire. Apres la disparition de mon pere, je repris, a
partir de 1987 et du n° 105, la destinée de la revue que je localisai
a I’Institut de Langue et Littérature provencales (ILLO) ; ce fut
d’abord avec 1’aide de Georges Bonifassi, chargé de cours a
I’'ILLO, trop tot disparu, puis, a partir de 1999, avec celle de
Philippe Blanchet qui, a partir de 2005 et du n°® 140, accueillit la
revue a I’université¢ de Rennes 2. En 2015, c’est Brigitte Saouma,
dont on connait les travaux sur saint Bernard et les troubadours,
qui devait me succéder.



17

Une formation trés poétique

C’est donc un ensemble de circonstances familiales et de
rencontres qui ont provoqué mon intérét pour la langue d’oc que
parlaient tous mes aieux cévenols. D¢ja, durant 'immeédiate
aprés-guerre, mon pere menait son activité poétique, d’abord en
francais avec la publication d’un recueil, Pastorale, et sa
contribution a La Revue parlée, rendez-vous mensuel des poetes
parmi lesquels Emmanuel Lochac, Guillevic, Fombeurre, Jean
Royere, et tant d’autres. Puis, fidele a ses origines méridionales, il
choisit la langue d’oc pour poursuivre son ceuvre, guidé en cela
par son amiti¢ pour Sully-André Peyre et René Jouveau.

Cette présence de la poésie provencale, a travers les ceuvres
mais plus encore grace a des liens amicaux, devait déterminer
mon propre destin professionnel, puisque je savais, des
I’adolescence, que j’étudierais la poésie des troubadours. Mon
attirance est née d’abord de la lecture de Pastorale, qui non
seulement portait en exergue un vers de Bernart de Ventadour,
mais présentait en troubadour des temps modernes un humble
vendeur de tapis, nostalgique d’un Orient disparu, chantant son
amour a la dactylo esclave de sa machine, héros dérisoires d’un
monde mécanique. Ce fut ensuite la découverte d’Ezra Pound, de
son ABC of reading, puis des foisonnants Cantos.

Le destin voulait que Saint-Rémy-de-Provence, alors épargné
par les touristes, fiit notre point de ralliement durant tous nos étés.
Nous y retrouvions 1’écrivain Marie Mauron ainsi qu’un grand
ami de mon pére, le poete Marcel Bonnet « emé sa Bouneto »,
comme il disait pour présenter son €épouse, sans oublier la famille
Balp, de fins connaisseurs des traditions provengales. Nous y



18

rencontrions aussi parfois le professeur Jean Boutiere, directeur
de I'Institut d’Etudes provencales & la Sorbonne depuis 1948,
venu se reposer en famille ; je lui dois véritablement 1’orientation
de ma carriere. C’est par sa volonté, avec 1’aide de Jean Bourciez
et de Pierre Fouché que fut créé, en Avignon et en 1955, le I
Congres de Langue et Littérature du Midi de la France. Avec
mes parents, je pus assister, alors agée de 14 ans, a quelques
séances bien choisies et au banquet final ! Le succes de ces
congres fut tel que 1’idée en fut reprise par d’autres équipes et
qu’ils continuent d’exister.

Un physique trés méridional me valait d’étre habillée et coiffée
en Arlésienne lors de la féte patronale saint-rémoise, dont le défile
en « Carreto ramado » était le clou ; et Jean Boutiére, non content
de photographier mon costume afin d’illustrer un de ses cours, me
fit promettre de venir le voir a Paris, ou nous étions voisins, pour
I’orientation de mes études.

Des lors la voie était tracée ; ayant passé le concours des IPES,
je préparai, a partir de 1960 et sous sa houlette, les certificats de
licence consacrés aux langues romanes ainsi qu’a la littérature
d’oc, puis une maitrise et enfin une theése sur la poésie satirique et
morale chez les troubadours. Charles Rostaing, lui aussi un ami
de longue date de mon pere, devait succéder a Jean Bouti¢re, mort
prématurément en 1967, et prendre a son tour la direction de ma
thése. En 1969, je devins I’assistante de Charles Rostaing, qui me
fut une aide précieuse et auquel je succédai en 1975. J’eus alors a
cceur de maintenir et de développer 1’enseignement de la langue et
de la littérature d’Oc en un milieu encore treés jacobin, peu
féministe, et les luttes furent nombreuses pour maintenir
I’enseignement, conserver puis agrandir les locaux de I'ILLO
devenu le CEROC (Centre d’Enseignement et de Recherche



19

d’Oc), sis au 4° étage du 16, rue de la Sorbonne ; il fallut attendre
2002 pour qu’un poste de maitre de conférences soit crée, ce qui
permit a Genevieve Brunel-Lobrichon de me rejoindre. Un couple
ami, Vicenz et Carmen Armendares, m’aida pendant plusieurs
années a maintenir ouverte la trés riche bibliothéque du grand
romaniste Istvan Frank, qui, sans leur aide bénévole, serait restée
fermée faute de crédits, ou, pire, livrée au pillage. Je créai aussi,
aux Presses de Paris-IV, une collection qui comptait onze
ouvrages lors de mon départ en retraite, le dernier étant 1’édition
des Leégendes de [’Hopital de Saint-Jean de Jérusalem (textes
latin, d’oc et d’oil) par Antoine Calvet, et paru en 2000.

Eléve-professeur a la Sorbonne depuis 1960, je ne devais
quitter ’alma mater qu’en 2002, soit quarante-deux ans plus
tard !

Suzanne Thiolier-M¢jean



20



21

Un cop era

Un cop era...Il était une fois...une enfant de paysans du Cantal
qui entendait deux langues a «la maison», sans avoir
aucunement conscience qu’il y avait la deux langues. 11 y avait le
« patois », la langue exclusive de ses parents entre eux, avec les
voisins du village, avec la famille, avec la tante institutrice qui
passait les vacances a la ferme et les grands-parents qui vivaient
sous le méme toit. Et il y avait le frangais qu’on lui parlait
exclusivement, ainsi qu’a ses fréres et sceurs. Bien évidemment,
aucun des propos qui se tenaient dans 1’autre langue ne lui
¢chappait, mais on ne lui donna jamais 1’occasion de la
parler...Les siens ne voulaient pas étre responsables envers elle
des humiliations qu’ils avaient eux-mémes endurées a leur entrée
a I’école (privée catholique semble-t-il utile de préciser, car la
chasse au « patois » n’appartenait pas qu’a 1’école publique)...

Elle aurait pu, la petite fille, comme tous les petits Cantalous nés
apres 1955, se contenter de ce frangais, ne jamais parler 1’autre
langue et assister, dans 1’inconscience la plus totale, a sa mort
lente, dans un espace public qu’elle en avait pourtant connu
sature.

Et puis il y a eu LA rencontre, une de ces rencontres qui ont
marqueé ma vie. Lycée public de Saint-Flour, année scolaire 1970-
1971 on nous annonce I’ouverture d’un club d’occitan. Bonne
¢leve — bien que volontiers frondeuse — je me jetais sur tous les
apprentissages qui nous ¢taient propose€s en plus des matieres
obligatoires.

Et 1a, révélation : le « patois » de la maison était une langue, il y
avait une littérature, €crite et orale (notre prof nous encourageait



22

au collectage des contes, dont ceux de Marie Chevalier, de
Ruynes-en-Margeride, édités ensuite par I’I[EO). Et puis nous
¢tions juste apres 1968, en pleine éclosion des luttes du Larzac, de
la Nova Cangon Occitana, du Teatre de la Carriera. Notre prof
militant, un brin provocateur, qui venait au lycée chaussé de
sabots bruyants, entraine son cours d’occitan dans la création
d’une troupe de theatre. Claude Alrang, animateur principal du
Teatre de la Carriera, vient passer une semaine au lycée. Cours
banalisés. Semaine intense d’écriture collective, d’exercices
théatraux. Et nos tournées ensuite dans les villages alentours, avec
la picce « Demorar » qui racontait, de maniere treés manichéenne,
le dilemme d’un jeune fils de paysans entre 1’exil parisien (a
visser des boulons chez Renault) et le montage d’un GAEC
(Groupement agricole d’exploitation en commun).

A partir de 1 I’occitan, I’autre langue a fait partie de ma vie, mais
dans une schizophrénie ou je ne pouvais la parler qu’a d’autres
que les miens dont c’était pourtant la langue naturelle : ils me
I’avaient refusée par amour, comme je [’ai entendu dire
récemment par Yves Rouquette. Comment leur renvoyer a la
figure ce que, intuitivement, je ressentais comme une erreur faite
par eux au nom de cet amour qu’ils me portaient ? Pouvaient-ils
deviner que c’était justement ce jeu d’enfant entre deux langues
qui me ferait devenir professeur ? Qui me donnerait 1’aisance
pour en apprendre d’autres ? pour apprendre la relativité des
choses et le respect de I’altérité ?

Automne 1973. Toujours frondeuse, au moment d’entreprendre
des études, je refuse Clermont-Ferrand, trop pres des miens au
moment ou je revendiquais ma liberté, et je choisis Montpellier
ou je savais rencontrer Robert Lafont. Nouvelle rencontre.
Découverte de I’amplitude de la littérature d’oc, que Robert



23

Lafont déroulait devant nous, découverte de Mistral dont il
connaissait des pans entiers par cceur et qu’il nous apprit a lire, de
Max Rouquette et d’autres écrivains contemporains, des
« baroques » des XVI-XVII® siécles, pendant que Charles
Camproux, dont c’était la derniere année a 1’Université, nous
amenait sur les traces des troubadours. L ampleur de la langue des
miens a travers I’espace et le temps...

Les ¢tudes devaient me mener naturellement au métier de prof
dont je révais depuis toute petite (le modele de la tante
institutrice...). prof de lettres évidemment. Il n’y avait pas encore
de CAPES d’occitan, ni d’ailleurs de licence. Et nous savions a
I’époque que le CAPES entrainait un exil douloureux : Paris, la
Lorraine ou le Nord... Pour moi, la Lorraine sidérurgique, celle
qu’on était alors en train peu a peu de détruire, mais qui avait
encore cette mémoire ouvriere, cette culture multiple ou
s’entendaient plusieurs langues : italien, portugais, francique...
Une Lorraine qui se révéla accueillante, chaleureuse. Construction
de projets pédagogiques « Dialogue de deux régions
Lorraine/Languedoc » : contre les stéréotypes, la connaissance de
I’autre. Voyage de 80 petits Lorrains a M¢ze, au bord de 1’étang
de Thau, découverte du pastis « maison » qui heurtait leur sens de
I’Ordre mais les avait cependant rendus fort joyeux, rencontre
avec le leader viticole Janot Huillet et sa faconde, racontant ses
combats dans les vignes. Et mes petits Lorrains de dire : « Quand
méme, Madame, le stéréotype du méridional, y a un peu de ¢a
chez votre copain, non ? »

Retour au pays. Lycée Camargue de Nimes. Enfin j’allais pouvoir
aussi enseigner 1’occitan. Il n’y avait pas de cours, Qu’a cela ne
tienne, j’en ai ouvert un. Le proviseur ne sachant pas s’il pourrait
me payer, je lui ai dit que j’en faisais mon affaire. Bagarre



24

syndicale. Fin décembre j’apprenais que les deux heures seraient
payées. Nous sommes passé€s peu a peu de 2 heures a 6 heures et a
120 ¢leves. Projets pédagogiques toujours. L’interdisciplinarité,
1’y ai toujours cru et je 1’ai toujours pratiquée.

Et puis la fac ou je suis maintenant et ou je devrais finir ma
carriere.

Marie-Jeanne Verny



25

Tous les chemins ménent au provencal médiéval

J’ai le souvenir qu’enfant, ma grand-mere me lisait, avec un
accent bien francais, tous les samedis, un poeme de Mistral ou
d’un autre félibre qu’elle trouvait dans un journal arlésien. Mon
pere intervenait alors et reprenait la lecture avec une
prononciation plus « provencale ». Bien des années plus tard, lors
de mes études de lettres a la faculté d’Aix-en-Provence, je
découvris la littérature médiévale d’oil et je commencai alors a
apprécier cette période. Encore quelques années, et Jean-Claude
Bouvier, I’'un de mes professeurs, préfaca Lou Tresor dou
Felibrige, publi¢ aux éditions Edisud. Je cherchais a cette époque
un sujet de thése qui allie le Moyen Age et, pourquoi pas, la
région provengale, voire arlésienne. Et c’est avec un grand
enthousiasme que je demandai a monsieur Bouvier, assez étonné,
s’1l accepterait de diriger une thése que j’avais décidé de
consacrer aux textes non littéraires médiévaux arlésiens en langue
vernaculaire, cumulant ainsi, pensais-je, mes deux thémes de
prédilection. Certes, j’avais quelque peu oublié que ces derniers
n’¢taient pour la plupart pas transcrits, encore moins publiés !
Heureusement cependant, quelques érudits locaux du XVIII®
siecle en avaient recopi€és quelques-uns. J’appris donc des
rudiments de paléographie, et me lancai dans une entreprise
laborieuse, mais qui m’a permis de découvrir des gens
passionnés, et passionnants, de les cotoyer, de discuter,
d’apprendre beaucoup a leur contact.

Je n’étais pas la seule a la faculté d’Aix a passer des heures aux
Archives, communales ou départementales, a déchiffrer ces vieux
documents, et bientdt nous nous retrouvames régulierement, les
docteurs Payan (lui devait décéder assez rapidement, mais Maud



26

Payan continua par la suite le travail initi€é par son mari sur le
livre de raison de Jacques de la Roque, sujet de sa these) et Pierre
Paul, qui travaillait sur les archives de Chateaurenard. Naquit
alors le projet de publier sous 1’égide de Jacques Monfrin tous ces
documents médiévaux dont la plupart étaient totalement inconnus,
mais dans lesquels résidaient plus ou moins I’histoire d’Aix,
d’Arles et de Chateaurenard. Malheureusement, le projet ne put
aboutir, et certains de ces textes furent édités par la Revue de
Langue d’oc.

Une autre aventure fut celle de la copie en rhodanien du XIV®
siecle conservée aux Archives Communales d’Arles des statuts de
I’Ordre de Saint-Jean-de-Jérusalem, que j’eus la possibilité de
transcrire et de publier avec le professeur Ricardo Cierbide. La
aussi, la rencontre avec R. Cierbide et son épouse, lors d’un
colloque de ’AIEO a Toulouse, fut le début d’une amitié en
méme temps que d’une collaboration intellectuelle dont je retirais
tout le profit, tant ¢tait forte leur personnalité. C’est d’ailleurs a
I’occasion de ces colloques que je fis la connaissance de gens a la
culture immense et qui partageaient volontiers leur savoir, au
grand plaisir de tous.

A Aix-en-Provence toujours, j’eus l’occasion de rencontrer
Claude Mauron, grace a qui, entre autres, j’al pu enseigner la
langue et la littérature d’oc médiévale a la faculté. Ce furent des
années fort agréables, car les étudiants €taient bien souvent, pour
la plupart, intéressés par cette période, cette langue, et surtout
cette littérature dont ils avaient entendu parler, mais qu’ils
connaissaient assez mal. Cela donna lieu a des échanges, aussi
bien avec les étudiants du programme Erasmus qu’avec les autres.

C’est ainsi que, grace au provencal médiéval, j’ai pu aller a la
rencontre du passé¢ de ma ville, et de ma région, mais aussi a celle



27

de personnes, nombreuses, qui partagent bien souvent le plaisir de
la culture mais aussi celui de la quéte, et de la recherche.

Marie Rose Bonnet.



28



29

Mon initiation a la culture d’oc

Toutes les langues romanes ont €té 1’objet de mes recherches
en tant que professeur de philologie romane a 1’Université
Fédérale de Minas Gerais, a Belo Horizonte, au Brésil. En plus
des langues officielles, les langues régionales ont toujours €été ma
passion. J’ai choisi I’occitan pour plusieurs raisons.

C’est la langue des troubadours, qui est constamment le sujet
de mes cours a la faculté. De cette facon j’ai découvert les
trobairitz dans le livre de Pierre Bec Les chants d’amour des
femmes troubadours ; et surtout dans celui de Meg Bogin - The
Women Troubadours — qui a publié¢ une ceuvre en anglais sur les
trobairitz. L’expérience des chansons de trobairitz m’a amenée a
¢crire une theése sur elles. J’ai donc décidé de faire une étude
comparative des chansons de femmes de la Romania: les
trobairitz, les chansons de toile (du nord-est de la France) et les
chansons d’ami galiciennes-portugaises.

Grace a un congé de la part de mon université et a une bourse
de la CAPES (un organisme du gouvernement brésilien pour la
recherche). J’ai passé€ 4 ans a Poitiers, ou j’ai soutenu ma these de
doctorat au Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation

Médiévale : Les voix de femmes dans 1’univers roman meédiéval,
publiée par I’ANRT, 2005.

Pendant les années passées a Poitiers j’ai rencontré Liliane
Jagueneau. Maitre de conférences a la Faculté¢ de Lettres et de
Langues, a 'université de Poitiers. Elle enseignait la linguistique
francaise et s’occupait des langues régionales : ’occitan et le
poitevin saintongeais, qu’elle soutenait avec ferveur. J’ai suivi ses
cours d’occitan moderne, ou j’ai rencontré les écrivaines Marcela



30

Delpastre, Louisa Paulin et d’autres €crivains occitans. Liliane —
en tant que présidente de I'[LE.O. de la Vienne, dont je suis
membre — organisait des conférences avec des spécialistes en
langue et littérature occitane tels que Pierre Bec, Yves Lavalade,
I’écrivain Jean-Claude Forét, et d’autres. Il y avait aussi,
annuellement, une présentation de 1’événement FEcrivains
Présents (de littérature occitane). Je découvrais ainsi les
merveilles de 1’occitan moderne du point de vue linguistique et
littéraire. Je cite ici quelques travaux de Liliane sur ’occitan :
L’occitan parle a Lespignan (Hérault), la langue des viticulteurs
(1976), L’Ega blanca et autres racontes de maquinhons (1978),
Edition de textes oraux occitans (1979), pour ne citer que ses
premieres €tudes, puisqu’elle a une production énorme centrée sur
le poitevin saintongeais.

En évoquant Liliane Jagueneau, qui a relu toute ma these, je
voulais lui rendre un hommage in memorian car elle a quitté trop
tot cette vie.

Pendant les années passées en France j’ai eu des contacts
avec la bibliotheque du CEROC et de la Sorbonne, ou j’ai eu le
plaisir de rencontrer Madame Suzanne Thiolier—-M¢jean et ses
ouvrages, qui m’ont orientée vers d’autres chemins de la langue
occitane. Je me rappelle particulicrement une invitation a
participer au colloque sur le multilinguisme au Moyen Age, au
cours duquel j’ai présenté une étude sur les troubadours galiciens
et Raimbaut de Vaqueiras.

La revue La France Latine, publiée auparavant par le
CEROC, et maintenant par I’Universit¢ Rennes 2 sous le nom de
Revue D’Etudes D’Oc a ¢€té un instrument important en tant que
source bibliographique, pour mes recherches et aussi pour en
publier le résultat.



31

Mon premier contact avec d’autres occitanistes hors de la
France était au Congrées de I’A.LLE.O. tenu a Vienne. I’y ai
présenté un travail sur la Comtesse de Die, et j’y ai rencontré
Angelica Rieger et Saverio Guida travaillant eux aussi sur les
trobairitz. Ensuite j’al participé aux congres de I’A.LLE.O. a
Messine, a Bordeaux, a Aix-la-Chapelle, a Béziers. A chaque fois
je nouais des contacts productifs et encourageants avec des
spécialistes de I’occitan.

Viviane Cunha



32



33

La scoperta della letteratura provenzale

Il mio primo incontro con la letteratura provenzale medievale
risale a diversi anni fa, durante il corso di Filologia romanza
tenuto da Aurelio Roncaglia nell’aula 1 della Facolta di Lettere
della Sapienza.

Il corso era sulla metrica e dopo un’introduzione sulla disciplina,
Roncaglia entro nel merito della nascita della lirica romanza a
partire da quella trobadorica.

Il programma prevedeva la lettura dell’Antologia della letterature
medievali in lingua d’oc e d’oil da lui curato.

Fu una scoperta. Ricordo che all’inizio fui stupita e disorientata. Il
linguaggio, le immagini, le metafore, 1 contenuti mi erano in parte
familiari avendo studiato la letteratura italiana, ma al tempo stesso
stranianti ¢ affascinanti. Fui infatti affascinata dalla levita della
canzone sul biancospino e dalla sofferenza che emerge dal canto
di penitenza di Guglielmo IX, divertita dalla lirica del gatto rosso,
catturata dall’ironia graffiante della pastorella di Marcabruno.

La ricchezza della produzione trobadorica e del gioco
intertestuale mi si svelo poi nella sua pienezza quando scoprii nel
corso della mia tesi di laurea sul Partenopeus de Blois, la
questione Carestia di cui Roncaglia fu I’interprete piu importante.

Capii allora e apprezzai la bellezza di un linguaggio, quello lirico,
che si rivela universale e che dietro di esso si cela la storia, la
Storia, e 1’ideologia.

Questa scoperta mi trascino nella realta del Medioevo, cosi troppo
disprezzato ancora oggi, ¢ da allora non sono piu riuscita a



34

disinteressarmene. Anzi. Piu studio il Medioevo, piu vi riscontro
chiavi interpretative del presente, e quindi del futuro.

Addolora purtroppo che il mondo della cultura spesso faccia
proprio il pregiudizio di matrice umanistica, € non consenta alle
nuove generazioni di godere pienamente della ricchezza culturale
del mondo medievale, soprattutto quello piu antico.

Il mio impegno quotidiano nella docenza come nella ricerca ¢
allora quello di cercare di svelare agli occhi ingenui degli studenti
il quadro sontuoso della civilta cortese, nelle sue contraddizioni
ma in modo indiscutibile anche nelle sue gioie preziose, perché
apprezzino un passato che non passa e che si fa presente ogni
giorno.

Lucilla Spetia



35

De la Catalogne a I’Occitanie

Grandir dans la Barcelone des années soixante ne pouvait que me
pousser vers I’occitan. La répression linguistique du franquisme,
dont me parlaient mes grands-parents, n’existait plus. Nulle
contrainte donc a s’exprimer sur la spheére publique en catalan,
que nous parlions exclusivement en famille. Les livres dans cette
langue pour enfants, puis, 1’age venant, les ouvrages plus sérieux,
¢taient nombreux a la maison, ou I’on m’a trés vite mis dans les
mains une grammaire catalane a laquelle il était encore impossible
d’accéder en milieu scolaire. Le castillan était, en effet, la langue
de I’école et de la plupart des media, mais je n’ai jamais vécu cela
en termes de diglossie, de relégation de ma langue maternelle. Au
contraire, dans le milieu ou j’évoluais habituellement, le catalan
¢tait une facon d’affirmer un enracinement ancestral dans notre
pays, la Catalogne ; une facon de se I’approprier aussi. C’était la
langue du cceur, avec laquelle j’écrivais les poemes
d’adolescence. Elle avait ses plus hautes lettres de noblesse
intellectuelle et érudite, ne serait-ce que par les traductions des
classiques latins et grecs de la collection bilingue Bernat Metge,
souvent consultées. Cela ne m’empéchait pas d’éprouver un grand
respect envers la littérature castillane, en particulier du siecle d’or,
que m’enseignait un excellent professeur d’origine navarraise : si
besoin était, 1’¢éloge de Barcelone par Cervanteés correspondait a
une ouverture chez les €crivains, absente des milieux politiques.
Elle est de mise encore dans les milieux intellectuels et
universitaires espagnols, ou ’on peut parler sereinement du
proces d’indépendance en cours.

Ma famille, surtout du c6té de ma mere, était de longue date
engagée dans le nationalisme catalan, que ce soit dans un parti



36

politique de la droite modérée ou dans les institutions municipales
de Barcelona ou que ce soit dans I’Omnium Cultural et dans la vie
associative, en particulier le Centre excursionista de Catalunya.
C’est par ce biais que le lien étroit entre la Catalogne et
I’Occitanie m’est trés tot apparu: les randonnées dans les
Pyrénées, mais surtout les lectures ou les conversations avec des
proches ont ¢té décisifs. Je me souviens d’avoir découvert dans la
bibliothéque de mon grand-pere la traduction catalane d’un livre
de Robert Lafont, peut-&tre la Révolution régionaliste (1967),
ainsi que la courte monographie de Rafael Dalmau sur Muret
(1960). Cette bataille apparait dans notre imaginaire comme la fin
du réve de la création d’un Etat catalano-occitan. Bien entendu, la
« réalité » historique sur cet événement, qui ne saurait se préter a
des interprétations uchroniques, est bien plus complexe, et 'un
des plus grands bonheurs de ma carriére a été, en 2013, d’avoir
prononcé les conclusions au colloque du centenaire qui s’est tenu
a quelques encablures du lieu de ce combat décisif. Sans aucun
doute mon choix du Moyen Age se méle inextricablement & un
autre imaginaire qui présente cette période comme celle de
I’indépendance catalane et de 1’expansion méditerranéenne de la
Couronne d’Aragon, telle qu’elle était décrite dans 1’Historia de
Catalunya de Ferran Soldevila que j’ai vite fréquentée.

Dans mon enfance aussi, la langue d’oc m’est apparue comme
celle des troubadours. Nous passions 1’ét¢é dans un village de
I’arriere-pays de Barcelone, ou la famille de Riquer avait
¢galement une maison ; c’¢taient des amis et, grace aux travaux
de Marti, qu’on voyait peu, et a la gentillesse d’Isabel, j’ai su
qu’on pouvait consacrer son existence a 1’étude de la riche culture
occitane du Moyen Age. Aprés avoir fait ma premiére année
d’histoire a 'université de Barcelone, j’ai poursuivi des études a
Aix-en-Provence, réalisant deux licences, en histoire et en



37

linguistique, surtout provencale. Méme si la graphie mistralienne,
adoptée par certains des professeurs d’Aix, me semblait rendre
inutilement difficile la langue, du moins pour un Catalan, et de
rompre avec la tradition des textes médiévaux eux-mémes, j’ai
appris alors les méthodes érudites de I’étude de la langue d’oc,
celle des troubadours. A 1’époque, j’ai eu la chance de fréquenter
Gérard Gouiran qui finissait sa thése d’Etat sur Bertran de Born,
mais qui fort modestement suivait les cours avec les autres
¢tudiants ; 1l m’a beaucoup appris pendant la rédaction de mon
livre La vielle et ['épée (1989).

Les relations entre la Catalogne et la Provence ont logiquement
fait ’objet de mes premiers travaux d’historien, et j’ai passé
I’année de ma maitrise & dénicher en archives les chartes sur le
gouvernement du comté par la maison de Barcelone dans les
années 1112-1245. Mon élection a I'universit¢ de Poitiers m’a
placé dans les lieux mémes des premiers troubadours ; elle m’a
permis de poursuivre mes travaux sur eux et, plus généralement,
sur I’ Aquitaine. Pourtant, réaliser ma carriere en France, alors que
I’université de Barcelone n’a pas voulu de moi, m’a contraint a
rédiger en francais et, de plus en plus, en anglais eu égard a mon
domaine actuel de recherches sur I’Empire Plantagenét et a
I’anglophonie prépondérante dans les €échanges internationaux. Il
n’empéche que les ouvrages en catalan et en occitan, que ce soit
d’érudition ou de fiction, continuent de s’entasser sur mon bureau
ou sur mon chevet. Leur langue m’émeut toujours. Or, je ne
retrouve cette touche affective dans la lecture, dans 1’écoute ou
dans la pratique d’aucune autre.

Marti AURELL



38



39

Souvenirs du CEROC

Dans les années 1983-1987, j’ai été « doctorant » inscrit au
CEROC a la Sorbonne en tant que boursier du gouvernement
francais. Les souvenirs de cette époque me reviennent de temps
en temps comme des images apparues dans le kaléidoscope :
I’accueil gracieux du professeur Suzanne Thiolier-Méjean,
I’atmosphere sympathique des locaux (créée principalement par
les assistants Monsieur et Madame Armendares), la bibliotheque
précieuse léguée par la veuve d’Istvan Frank ainsi que les amis
que je me suis fait la-bas. A un étudiant japonais venu de I’autre
sphére du monde, décidé audacieusement a faire des recherches
sur la poésie des troubadours (principalement sur Folquet de
Marseille), ce milieu €tait justement propice.

Avant moi, quelques Japonais y avaient étudi¢ aupres de Jean
Boutiere : entre autres, Noriyoshi Miyake, mon initiateur a
I’ancien occitan, Yotaro Takatsuka et Shunichi Niikura. C’était
Miyake qui m’avait présenté le professeur Thiolier-M¢jean.
Pendant mon séjour a Paris, j’a1 aussi suivi les cours de Jacques
Monfrin (philologie romane) et de Jean Dufour (pal¢ographie et
codicologie) a ’EPHE (IV® section). Ce qui m’a permis de
traduire en japonais le grand ouvrage classique de Bernhard
Bischoff Paldographie des romischen Altertums und des
abendldndischen Mittelarters (1979, 4e éd., 2009) avec Shoichi
Sato (historien médiéviste) pendant que ces enseignements
m’aidaient énormément a enseigner les philologies occitane et
francaise a Tokyo.

En ¢ét¢ 1994, lors du congres de I’AIEO tenu a Vittoria (ville
basque en Espagne), une « bande » liée au CEROC s’était réunie :



40

Georges et Florence Bonifassi, Brigitte Saouma, Malte-Ludolf
Babin, Hans-Christian Haupt, Antoine Calvet et moi. Le congres
de PAIEO organisé¢ tous les trois ans est en fait une bonne
occasion de nous revoir. C’¢tait un grand honneur pour moi
d’avoir ¢€té invit¢ par Madame Thiolier au colloque organis¢ pour
marquer le cinquantenaire du CEROC (en décembre 1999). Trois
invités venus de loin, Aimo Sakari, Max Pfister et moi, avons pu
séjourner dans [D’appartement situ¢ a [’étage supérieur (en
mansarde) de la Sorbonne. Le premier jour du symposium, a six
heures du matin, on m’a réveillé en frappant a la porte de ma
chambre en disant « Le petit-déjeuner est prét ! » C’était
Monsieur Sakari. 11 était matinal et tellement gentil qu’il avait
déja préparé, malgré son age. Il avait acheté des baguettes a la
boulangerie a la rue Saint-André-des-Arts pour nous trois. Nous
avons pris ensemble le petit déjeuner dans le salon. Le lendemain
matin, c’était naturellement moi beaucoup plus jeune, mais
embrouillé par le décalage horaire, qui suis allé chercher la
boulangerie a cing heures du matin autour de la Sorbonne.

Istvan Frank, personnage important pour [’¢établissement du
CEROC, vieil ami de Aimo Sakari (voir son article émouvant sur
leur amitié:

« Les débuts parisiens d’Istvan Frank », La France Latine, t. 129,
1999, pp. 21-31) , nous a laissé bien des études solides et
fondamentales pendant sa vie courte et mouvementée. Si le ciel
lui avait permis de se consacrer aux ¢€tudes occitanes encore
quelques dizaines d’années, il aurait pu nous fournir, outre son
Repertoire métrique de la poéesie des troubadours (1953), un
instrument de travail aussi indispensable que celui de Pillet et
Carstens. L’index bibliographique, aussi minutieux qu’exhaustif,
complément a la Bibliographie der Troubadours de Pillet et
Carstens, recueillie dans sa Répertoire meétrique (tome 11, pp. 83-



41

192), m’autorise a I’affirmer. Son article « De I’art d’éditer les
textes lyriques », paru dans le Recueil de travaux offerts a M.
Clovis Brunmel, 1955, t. 1, pp. 463-475, n’en reste pas moins
encore capital pour I’« ecdotique » des troubadours. Je viens de
lire la Premiere lecon de philologie d’Alberto Varvaro (traduite
en 2016 par Jean-Pierre Chambon et Jan Greub). Le philologue
italien récemment décédé, y a insisté sur la distinction entre les
erreurs « conjointes » (des copistes successifs) et les fautes
« indifférentes (adiafores) » (celles commises indépendamment
par des copistes) parmi les fautes communes. Il s’agit d’une
position prudente et modérée, un peu comparable a celle de Frank
selon moi. Je ne peux oublier une scéne charmante : chaque fois
que je rédigeais un brouillon de ma theése, Madame Thiolier
venait gentiment le corriger. Un jour, elle m’a rendu un cahier de
corrigés couvert de graffitis de diverses couleurs, en s’excusant de
ce que sa fille avait fait. Le CEROC me reste un lieu inoubliable.

Naohiko Seto



42



43

Mémoires d’un Béotien

Je ne savais rien de la langue d’oc — a fortiori de sa littérature —
sinon qu’un folklore dit provencal avait ¢t¢ fort a la mode au
tournant du XXe siecle grace a quelques cénacles d’écrivains,
souvent politiques, issus de cette province méditerranéenne dont
les ceuvres ont laiss¢ dans nos salons parisiens le sillage odorant
d’un «accent du Midi» aux saveurs capiteuses, qui venait
rehausser les paleurs chlorotiques de notre admirable langue
francaise.

Premiére rencontre. Celle d’un camarade d’hypokhagne a Louis-
le-Grand, latiniste féru d’archéologie, qui m’offrit d’entrer dans
son itinéraire personnel, a condition de venir un mois d’été
piocher sous sa gouverne autour d’une cupule réputée sacrificielle
non loin de villages et hameaux écartés de Haute-Correze. De
I’occitan, il ne m’apprit pas grand-chose encore, et je ne savais
pas que I’attirance ressentie pour le pays allait faire d’elle-méme
le nécessaire. Quelques années plus tard, devenu conseiller
littéraire aux éditions du Seuil, j’allais visiter le site de Ventadour
que le méme amateur impénitent' avait entrepris de fouiller avec
des scouts. En redescendant de ce piton superbe, je m’enquis
d’une maison. Il y en avait deux a vendre et la seconde me plut au
point de devenir le paradis rustique de mes ¢€tés de citadin. En
attendant que déferlent sur nous mai 68 et Soljenitsyne, et que
Paris, ses pompes et ses ceuvres, me vomissent pour me rendre a
la périlleuse libert¢ ou je comptais survivre en €écrivain,
traducteur, scénariste... Ma seule sécurité tint des lors pour des

1 . . r .
Robert Joudoux avait aussi refondé la revue Lemouzi.



44

années a cette pauvre chaumiere de granite, a quelques pas de la
haute citadelle poétique.

Je mis quelque temps a apprendre de quelle poésie elle rayonnait
sur nous. Par chance et malchance conjuguées, ces années 70
furent aussi les dernieres de I’ancien monde paysan ou tous,
autour de nous, avaient encore des bétes a soigner, du foin a
rentrer et du seigle et des raves, et fréquentaient encore des
marchés ou les « expéditeurs » en blouse leur tapaient dans la
main en sortant des billets, le tout dans une langue dont le
chatoiement d’or aussitét m’apparut comme un trésor, 1’occitan.

En dix ans, tout cela, corps et ame, avait disparu, ne laissant
méme pas, comme a Ventadour, le témoignage de ruines
arrogantes contre le ciel mais un silence honteux qu’ourdissaient
les fils et les filles autour de leurs pauvres parents réputés
dépassés, révolus.

Dans cette apesanteur angoissante, ne restaient en pature a ma
curiosité linguistique que quelques occitanistes militants — pour la
plupart étrangers au Limousin — chez qui un certain gauchisme
identitaire doublé d’irrédentisme aquitain avait comme succédé a
I’ame populaire. Parmi eux, des gens de conviction élargie oserent
adopter et rejoindre I’homme du Nord, catéchuméne tardif d’une
cause qu’il n’épousait certes pas comme eux, mais doté d’une
énergie suffisante pour qu’en 1987 vit le jour ce « carrefour » au
nom programmatique, ambitieux d’accueillir tous les nobles
courants d’air.

Et en particulier le souvenir vivant des poctes qui, en ce XXe
siecle ingrat, avaient poursuivi la création langagicre et
spirituelle... En particulier donc, notre voisine Marcelle
Delpastre, dont j’avais jadis en éditeur échoué a publi¢ les ceuvres



45

courtes au Seuil, et dont a présent Miquela Stenta m’apprenait a
prononcer les vers... Je le faisais avant méme d’en comprendre
les mots, ainsi que j’avais fait auparavant de Nietzsche avec un
vieil instituteur rhénan qui tentait, avec une stupéfaction atterrée,
de me faire scander Zarathoustra.

De sorte que, grace a la Marcelle, et poussé par la provocation
permanente qu’élevait contre le ciel la silhouette déchirante de
Ventadour, nous entreprimes ensemble de tirer de son
assoupissement et servir la tradition troubadouresque. A
commencer par celle de Bernart. En traduisant de I’allemand
I’Introduction a la vieille édition de Carl Appel, puis la réédition
des Chansons d’amour par Moshé Lazar qui, de Berlin a
Jérusalem, toutes deux nous faisant mesurer la dimension
mondiale des trésors que les romanistes chantaient et disséquaient
avec une ¢égale ferveur sous 1’égide de 1’Association
internationale d’Etudes occitanes (AIEO).

Suivirent plusieurs cycles de fétes célébrés entre les remparts,
puis des colloques internationaux sur les grands troubadours en
leur lieu ou berceau baptisés « trobadas », puis les publications de
plus en plus diverses et, sur place, la fondation et refondation
contre vents et marées politiques et anti-culturelles, d’une librairie
baptisée Bouquinerie, apte a diffuser nos travaux et rester
sentinelle d’intelligence pour les gens de notre terroir. Une
illusion tenace s’est entre-temps évanouie (mais gare a sa
renaissance par nous ou d’autres teigneux !) celle de réussir a
développer du méme pas [’aventure artistique et savante et
I’aménagement du site de Ventadour a D’intention du visiteur
populaire comme manifeste culturel, historique, et paysager de
I’art d’aimer par le chant poétique et la beauté du geste.



46

Heureux depuis un an d’avoir passé la présidence de ce carrefour
des quatre vents au poete occitan né a deux pas, Jean-Pierre
Lacombe, secondé d’une équipe ou rayonne le talent du musicien
chanteur Olivier Payrat, au sein d’une mouvance passionnée et
fidéle dont nous tentons d’accueillir les désirs autant que les
performances, nous désirons encore aborder, si Dieu le veut,
quelques audacieuses traversées comme 1’anthologie du grand
Martin de Riquer ou de raretés encyclopédiques comme
1‘Elucidari qui fut le B-A BA du prince Gaston Phébus, ou encore
I’ceuvre diverse et audacieuse que tient a nous confier, trouvaille
apres trouvaille, notre chere florentine Lucia Lazzerini.

Reste a savoir ce que cette ouverture a 1’occitan proche et lointain
a pu apporter au Béotien qui en fut I’un des acteurs ; certes tout
I’enrichissement d’une palette de savoir aimer et de savoir dire
qui a profondément fécondé 1’Occident, et que la France rechigne
jusqu’ici @ incorporer a son trésor. Ce chauvinisme, accentu¢ des
dérives d’un républicanisme parigot-centré est si contraire a
’esprit de notre tradition — au moins jusqu’a Frangois 1% - qu’il
devra présenter des excuses a I’intelligence. Doit-on rayer de nos
mémoires la Renaissance italienne ? Continuer a produire comme
I’a fait justement le Seuil I’année de mon départ, une anthologie
des troubadours sans un mot d’occitan, alors que I’admirable essai
d’Henri-Irénée Marrou ¢était dans la méme collection ? Faut-il
qu’un professeur au College de France comme Michel Zink
prenne sa retraite pour commencer a publier les ceuvres que lui
dictait sa ferveur (bien cachée) pour la lyrique occitane ? Quand
I’immense poete ameéricain William Merwin, que j’ai I’honneur
d’aimer et traduire en frangais, considere la lyrique d’oc que lui a
conseillée Ezra Pound comme fondatrice de sa propre vocation ...
de quoi donc nos magisteres ont-il si peur ? Pourquoi ne sont-ils
pas au premier rang des promoteurs d’un enseignement universel



47

en terre d’oc de la langue natale ? Leurs manicres €triquées sont
tout juste capables d’entretenir ou susciter au Sud des clans
d’occitanistes tout aussi rétrécis, calotins rassottés qui réduisent
Rouquette et Manciet a des dimensions localistes, alors qu’ils sont
les freéres de Servantes, Dante, Hugo et Claudel.

Gens d’Athénes, aurait dit saint Paul, détendez-vous, ce sont les
mémes dieux que vous aimez sous d’autres noms et la méme
déesse tutélaire, Athéna, sainte paredre de la Vierge, notre Sophia
¢ternelle qui vous inspire et protege. Qu’un Béotien le dise est un
signe qu’il voudrait, au moins a votre égard, encourageant.

Luc de Goustine



48



49

Un provencal aux multiples facettes

Pourquoi dire d’oc en langue d’oui ? L’héritage familial,
compos¢ de racines occitanes coté Provence (dont une longue
lignée cannoise) et coté Nissa (de 1’arriere-pays), se doubla tres
tot d’une atmosphere culturelle, selon divers registres, du
folklorique au poétique, du religieux au politique, du musical au
culinaire, paradoxalement dans un contexte de hussards de la
République (¢’aurait pu étre des adeptes du sinhal), et, non moins
paradoxalement, entretenue et sans cesse ravivée surtout du coté
paternel, pourtant d’ascendance italo-suisse. Le tout, mélé a
diverses circonstances ponctuelles, créa des attachements épars
autant que variés ou, péle-méle, s’empilaient les Noéls de Saboly,
des proverbes ou expressions de ma grand-mere de Fayence, les
recettes de tourta de blea ou de fassum grassenc, et bien sir
I’omniprésente, 1’omnipotente, 1’obsédante réference Mistral,
mais aussi, un peu en marge, I’archéologie de la Provence
romaine, et encore la recherche des traces grecques sur le
territoire cotier comme dans le vocabulaire des pécheurs.

Se développa alors une sensibilité occitane, qui, cultivée des
la prime enfance (chants et poémes notamment — et un bien-aimeé
parrain félibre fort libre), fut confortée a 1’adolescence, sous la
ferule de Mestre Coumpan — le premier des Berlugans — par
quelques cours de nissart, ce parla rugous », cette « lenga dei baus
¢ dei valada», comme il disait. C’est a cette €poque que,
décidément porté par un tropisme d’Occitan extréme-oriental,
J’écrivis mes premicres notations, restées inédites, mais promesse
et prémices d’un livre toujours encore futur, sur une réalité d’oc :
il s’agissait alors de breves considérations sur les fruits dans les
arbres peints par Ludovic Brea, mis en rapport avec quelques
oranges que j’apercevais au bord de la route de la cote, quand il



50

s’y trouvait encore des orangers. En attendant I’improbable
ouvrage, je fis part, bien plus tard, de quelques-unes de mes idées
obsessionnelles dans deux publications sur ces peintures’.

Pour le reste chaque occasion fit le larron : pour un colloque
tourangeau sur « I’idée latine », je m’attachai a une étude sur les
racines gréco-latines de la Provence telles qu’on pouvait les
fantasmer plus que les prouver3 , avant, deux décennies plus tard,
d’en tirer des conséquences comparatives entre Mistral et
Maurras*; d’une étude sur I’équitation et des représentations
poétiques qui lui sont attachées, j’extrayais trois articles autour du
Gascon Guilem Ader’; puis, plus récemment, je tentai une analyse

> ! « Une petite musique nissarde en peinture » in Guy Latry (éd.), La voix
occitane, Actes du VIlle Congres de ['Association internationale d’Etudes
Occitanes, 12-17 octobre (sic) 2005, Presses universitaires de Bordeaux,
Pessac, 2009, pp. 631-642, « Folla dansa, mortala grevansa Albarn c.
1485 », in Joan-Frances Courouau, Frances Pic e Clara Torreilles (ed.) Amb
un fil d’Amistat. Miscellaneus oferts a Felip GARDY per sos collegas, sos
discipols e sos amics, C.E.L.O., Toulouse, pp. 355-366.

« Carle Maurras, un helléno-latin ? Genese d’un paralogisme »,
communication au colloque L idée latine autour de 1900, Azay-le-Ferron, 13
septembre 1991.

* 2014 « L’étre-provengal, philhelléne et gallo-grec (Mistral et Maurras)?»,
communication au colloque Lire Frédeéric Mistral en 2014 : themes, formes et
langue d'une littérature, Universit¢ Paul-Valéry Montpellier 3 / Béziers,
CIRDOC, 20-21 novembre, in Jean-Yves Casanova, Jean-Fran¢ois Courouau,
Philippe Martel (éds), Sus la mar de I’istor1, Lectures et réceptions de [’ceuvre
de Frederic Mistral, « Etudes et textes occitans », Classiques Garnier, 2018,
pp. 215-233.

> « Descriure é lous heits é la gouerre », colloque Guilhem Ader, Lombez, 15
septembre 1991. In Philippe Gardy (éd.), Guilhem Ader (1567?-1638), actes
du colloque de Lombez, Centre international de Documentation occitane,
Béziers, 1992, pp. 103-118; « Le chevau-léger gascon et son roussin :
Adrestats aus coumbats e mestié de la gouerre », communication au colloque
international Le cheval et la guerre, Palais Farneése, Piacenza, 24 septembre
1999. In Daniel Roche (dir.), Le Cheval et la Guerre du XVe au XXe siecle,
Association pour I’académie d’art équestre de Versailles, Paris, 2002, pp. 221-



51

sémiotique des choix des félibres au moment de la declaracioun
di jouini felibre federalisto, en 1892°. Etc.

Mais le passage a I’écriture d’oc — ou méme a la focalisation

sur la seule culture occitane — n’aura jamais lieu, pour autant
qu’entre les directions privilégiées par une vie et telle ou telle
aspiration se creusent des écarts imprévisibles et pas toujours
déjoués, qu’entre ma « carrieére » universitaire et 1’occitanisme,
disons,
assatz hi a pas e camis
Car trop son nostras terras lonh.
Jamais, pourtant, trobadors ni trobairitz ne me quitterent depuis
le temps lointain ou j’ai découvert Jaufre Rudel, non plus que le
grand événement de I’an 1492 qui est pour moi, insinuerai-je par
quelque provocation, la publication du premier livre en nissart, le
Compendion de lo abaco de Frances Pellos : régulierement ils
m’ont permis, fit-ce par une simple citation ici ou la, d’alimenter
de nouvelles réflexions a partir d’anciens penseurs.

Michel Costantini

231; « Lou gaujous passetemps. Du cheval de guerre aux ‘joyeux passe-
temps’ €questres du gentilhomme gascon », communication au colloque Le
cheval et les loisirs, Paris, septembre. In Daniel Roche (dir.), A cheval !
Ecuyers, amazones et cavaliers, Association pour ’académie d’art équestre de
Versailles, Paris, 2007, pp. 84-93.

% « La bifurcation : félibres fédéralistes et régionalistes », XIle Congrés de
I’ Association Internationale d’Etudes Occitanes, Fidélités et dissidences, Albi,
10-15 juillet 2017. A paraitre sous le titre « Fan de brut : bifurcation chez les
felibres ».



52



53

De Paris a Foix

N¢ a Paris, c¢’est en Ariege, ou je vais réguliecrement passer mes
vacances, depuis toujours, dans notre maison de famille, que j’ai
commencé a m’intéresser a la culture occitane.

Si D’occitan n’était pas la langue de mon milieu familial, il en
restait cependant quelques traces dans le frangais parlé par mes
parents et grands-parents, ces derniers, surtout, ayant vécu a une
¢poque ou la population ariégeoise était encore majoritairement
occitanophone (a Foix, par exemple, ’occitan était bien plus
employ¢ que le francais jusqu’a la fin de la Seconde Guerre
mondiale).

A ce titre, je me souviens d’expressions reprises souvent par ma
grand-mére paternelle, et qui me reviennent spontanément :
« Quand parlan del lop, de la mata sort », « Tota oelha que
belega perd un mossec », « A Varilhas son las polidas filhas, mes
a Dalon, la flor », « Arcana del maitin tira le lauraire de per la
laura, arcana del ser fa mal a res », etc..

En outre, il ¢tait coutume de parler occitan au chien
(classique...) : « Defora !», « Colca-te!», « Ven aci!»: mes
premiers mots d’occitan. Je pensais que ¢’était du francais réserveé
a un usage particulier ...

De plus, j’allais jouer avec les enfants de la ferme située a coté de
chez moi. La, I’occitan était pratiquement la seule langue utilisée.
J’ai encore en mémoire ces jours de moisson qui se finissaient par
un repas autour d’une grande table au cours duquel résonnait
I’occitan, plus particulicrement ce languedocien méridional
fuxéen, que j’ai bien a I’oreille, et dont 'une des caractéristiques



54

est I’emploi du « 1 interdental » ( [1d] ou[ldz] : oelda, pescaldons,
aguda, Montgadard, pour oelha, pescalh(j)ons, Montgalhard),
assimilable au « d cacuminal » calabrais, sarde ou corse ( [a
gaddina] ) : un substrat identique ? Je sais que ces sonorités
m’avaient marqué.

Mon intérét pour I’occitan fut donc précoce.

Autre souvenir: une émission de la télévision régionale
présentant Mans de Breish en train de chanter au pied des tours de
Carcassonne : « Coma d’ausels dins la plana se levan las votz
occitanas, se pausaran pas de longa, moris pas atal una
lenga... »

Puis, deux découvertes, par I’intermédiaire d’un ami qui faisait
ses études a Toulouse :

Tout d’abord, les premiers chanteurs occitans : ¢’était le temps de
la «nouvelle chanson occitane ». J’écoutais ainsi, en boucle
dirais-je, Mans de Breish, Marti, essentiellement, Broglia,
Delbeau, Patric, Los de Nadau, Los caminaires d’Oc, Joan-Pau
Verdier, Mauris, Daumas, Guy Bonet, etc., des Catalans aussi :
Raimon, Lluis Llach, Pi de la Serra, Jordi Barre. Je connaissais
les paroles par cceur et m’initiai ainsi a la variété dialectale de
I’occitan.

Ensuite, une annonce dans un journal occitan, Lucha occitana,
pour un cours d’occitan a Paris ou je me précipitai. C’¢tait le
cours de Marcel Baiche, qui avait lieu tous les mercredi apres-
midi au lycée Lavoisier. Je découvris avec un grand bonheur la
littérature d’Oc. Le professeur nous faisait ¢tudier des textes tires,
en particulier, du cours du Collégi d’Occitania. Mon premier
auteur occitan : Charles Camproux : « leu soi un pastre de
montanha e me care mai qu 'un rei. Agachatz aquel bosc amb sos



55

carrals solombroses, los arbres penjan la testa de caire e se
parlan [...] ».

A 15 ans, je lus Mireio, dans 1’édition de Garnier-Flammarion,
une révélation ( « J'aurais pu fixer le jour ou cette poésie a fait
irruption dans ma vie, le jour ou j’ai decouvert que la langue des
paysans, que je savais sans avoir jamais eu besoin de
[’apprendre, était aussi la langue des poetes » écrivait André
Chamson), commencai a puiser abondamment dans le Trésor du
Félibrige, le dictionnaire d’Alibert, ¢galement (réduction
languedocienne du précédent), et m’imprégnai des €écrits de Pierre
Bec sur la linguistique d’Oc (auteur du remarquable Que sais-je
sur la langue occitane, entre autres).

Le premier livre occitan que je me procurai, a la librairie de Foix,
ou I’on trouvait également les derniers disques occitan sortis, fut
le Vocabulari occitan d’André Lagarde. Je me plongeai dans les
Elements de grammaire du dialecte de Foix de Paul Sicre (1909)
que j’eus la grande joie d’exhumer d’un tiroir oubli¢ de la maison
familiale. Enfin, je commandai directement a leur auteur, Roger
Barthe, que mon professeur d’occitan connaissait, les lexiques
occitan-francgais et francais-occitan.

Grace au professeur Baiche, j’adhérai aux Amis de la langue d’Oc
a Paris, dont je suivis toutes les réunions, le samedi aprés-midi :
excellente formation a la culture d’Oc. J’assistai au Félibrées de
Sceaux et pris naturellement contact avec le Félibrige.

Je rejoignis aussi I’IEO-Paris, alors assez actif, puis méme, un
temps, le mouvement Lucha occitana, en concurrence avec VVAP
qui venait de se créer. Mais ceci est une autre histoire. ..

Les cours d’occitan, d’une part, les chansons occitanes, d’autre
part, me permirent d’acquérir un vocabulaire de base et de



56

commencer a parler un peu la langue. Je me perfectionnai ensuite
pendant les vacances, en pratiquant avec les « locuteurs naturels »
de ma connaissance, un peu surpris de voir un « parisien » qui
voulait parler « patois » (« Pourquoi ? Quelle idee ? Cela
empéche de parler francgais correctement... Quand j’étais jeune, a
[’école, on nous interdisait de le parler, et maintenant on le
réapprend ?! [...] », etc, etc...). Il faut dire que I’emploi du
« patois » €tait pour nombre d’entre eux (certains, rares, avaient
conscience de parler une langue comme les autres) réservé au
monde paysan et I’occitan réduit ainsi a n’€tre plus qu’un argot de
métier (c’est bien souvent le cas, je crois, des langues minorisées,
dont le territoire se rétrécit de plus en plus, transformées de la
sorte, apres une longue agonie, en « sociolectes » avant leur
disparition définitive). C’¢tait la langue du travail de la terre.
Parler occitan signifiait donc s’affirmer en tant que paysan et en
étre fier. Si je voulais parler patois, ¢’est que je m’intéressais a
I’agriculture et a 1’¢levage... Nulle conscience occitane ou
« nationalitaire » bien sir.

Il y avait aussi une question de milieu social : parler patois,
langue de la paysannerie donc, signifiait sortir de mon milieu, ce
qui n’était pas forcément tres comprehensible. ..

J’eus quelques relations avec le félibrige ariégeois que mes
grands-parents paternels, qui lisaient épisodiquement « Era bouts
dera mountagno » fréquentaient un peu. La rencontre avec une
représentante fuxéenne de ce félibrige fut plutot décevante. Pour
elle, le « patois » s’apprenait « al popat » et ne pouvait s’étudier.
Si 1’on n’avait pas eu I’heur de le pratiquer de naissance, on ne le
parlerait jamais correctement...En outre, ces félibres d’Aricge ne
cessaient de se lamenter sur la fin de la paysannerie, une
paysannerie idéalisée, seule et unique gardienne, selon eux, du



57

« vrai patois », cantonnant donc la langue dans un réduit duquel
elle ne pourrait jamais sortir et cloisonnant ainsi strictement son
usage. Ne parlons pas de graphie : lorsque je dis, naivement, que
je suivais des cours d’occitan a Paris, on me fit parvenir un
prospectus pour souscrire au livre de Louis Bayle, « Proces de
["occitanisme »... Plus ouvert me parut Adelin Moulis, majoral
ariégeois, qui connaissait fort bien la graphie classique et
comprenait que ’on plt ’employer. Il me dédicaca un de ses
livres. Cinquante ans plus tot, il avait fait de méme avec mon
grand-pere !

Plus tard, j’enseignai I’occitan dans le cadre associatif, a I’IEO-
Paris, ou un président me reprocha, dans son jargon occitaniste
théorique, de « parlar la lenga del campestre », bref de parler
patois (!...), et d’ajouter, sentencieux, avec ce méme accent
francais : « cal pas parlar occitan al gos, mas a [’ordenador ! ».
Je lui répondis qu’il fallait « parlar occitan al gos e a
[’ordenador » ou « a [’ordenador e al gos », que la langue devait
étre employée dans tous les domaines, domaines dont certains,
perdus, restaient a reconquérir et d’autres, nouveaux, a explorer.
Si un processus de normalisation de la langue est certes
nécessaire, il convient auparavant de bien connaitre celle-ci et de
ne négliger aucun de ses aspects.

J’enseignai également quelque temps 1’occitan a I’Université
Paris-VIII- Vincennes Saint-Dentis.

Jean-Francois Costes



58



59

Pourquoi L’occitan?

Je parle I'occitan, dans sa variété vivaro-alpine, qui est parlée dans
le sud des Alpes frangaises, la Drome, 1I'Ardeéche, ainsi que dans
douze hautes vallées alpines du Piémont italien.

Mes deux parents, originaires de la région de Gap, parlaient cette
langue dans leurs familles, celle de mon pére au sud de Gap, et
celle de ma mére au nord, dans le Champsaur. Pour mon pére, qui
avait une clientele paysanne dans la région de Gap, I'occitan était
la langue dans laquelle il conversait autour d'un verre de vin, une
fois le marché conclu. Pour ma meére, c'était une langue plus
privée, qu'elle utilisait en famille, mais de fagon non
systématique. L'occitan lui échappait, pour ainsi dire, ce qui
I'amusait beaucoup. Je pense que grace a ma mere, j'ai pu mesurer
tres tot la charge affective trés particulicre liée a I'usage de cette
langue. Grace a mon pere — il m'arrivait plus d'une fois d'étre
présent au café ou se concluait le marché, et de me voir offrir un
diabolo grenadine par tous ces hommes sérieux qui se détendaient
un peu avant de retourner a la ferme — j'ai pris conscience que
oui, I'occitan — le patois comme disait tout le monde autour de
moi, est une langue apte a traiter des affaires sérieuses, et pas
simplement une langue de l'affect intime.

Agé d'une dizaine d'année, j'ai commencé a passer les vacances
d'été dans une ferme dont mon pere connaissait les proprictaires.
J'étais « commis », jeune employé agricole, chargé de la garde
d'un troupeau d'une quinzaine de vaches dont le lait, placé dans
des bidons de cinquante litres, était récolt¢ chaque matin pour €tre
transformé en poudre de lait dans l'usine d'une grande



60

multinationale. Dans cette ferme, l'occitan était la langue de
travail, et j'ai da trés vite transformer la connaissance passive que
j'avais de la langue en une connaissance active.

Toutefois, ce n'est que quelques années plus tard que j'ai pu relier
cette connaissance d'une langue que l'on pouvait sans difficulté
utiliser pour commander dans les cafés gapengais avec une
connaissance synthétique sur ce qu'est la langue d'oc. Une
premicre découverte fut la lecture, dans un ouvrage de grande
vulgarisation — belge, bénis soient les Belges qui ne souffrent pas
des ceilléres que la République frangaise impose a ses enfants —
d'un article sur la littérature médiévale en occitan. Les
troubadours, ce n'était donc pas ces amuseurs un peu ridicules
déclamant leurs vers et leurs chansons sous les fenétres des
dames, mais de grands et souvent trés savants poetes, qui ont
¢laboré un univers poétique dont l'influence a touché toute
I'Europe ? De fil en aiguille, j'en arrivais a la lecture d'Ezra Pound
sur les littératures romanes, ouvrage d'un charme extraordinaire,
méme si j'imagine il est, de nos jours, quelque peu hors des
canons de la recherche dans le domaine.

Ensuite, le choc de la nouvelle chanson occitane des années 1970-
1980. Voila des gens qui parlent de questions qui m'intéressent,
qui chantent des poemes superbes, et tout cela dans la langue
d’oc. Et, lorsque j'ai l'occasion de fréquenter des milieux
occitanistes, la pertinence du slogan « I'unité dans la diversité » de
la langue occitane : languedociens, provencaux, limousins, ces
gens la parlent certes différemment, mais je les comprends et ils
me comprennent.



61

Est-ce que j'utilise cette langue autour de moi ? Oui, dans la
mesure ou je peux le faire, vivant dans la région parisienne. Issu
d'une fratrie de trois enfants, je mesure dans ma propre famille la
difficulté, pour ne pas dire la vanité, des enquétes tentant de
mesurer la pratique de nos langues si longtemps minorées pour ne
pas dire ni¢es. Dans une famille de cinq personnes, combien
parlaient ? Mon pere, certainement. Ma mere, a l'occasion. Les
deux, une compétence parfaite. Les enfants ? Je sais que je peux
parler avec mon freére et ma sceur, et qu'ils me comprennent.
Parlent-ils ? Pas spontanément. Peuvent-ils parler ? Oui, mais pas
sans étre sollicités. Alors, pourcentage ?

Est-ce important pour moi de transmettre cette langue ? Oui, et
cela d'autant plus que c'est une langue malmenée, et que de plus
mon dialecte n'est pas le plus "grand" des dialectes occitans. Je
pense que transmettre cette langue est un acte primordial pour ne
pas renier mes ancétres qui l'ont parlée depuis plus de mille ans,
méme si eux n'avaient pas conscience de la richesse dont ils
¢taient dépositaires. Je me réjouis de voir de jeunes enfants qui
parlent, et je regrette d'autant plus le gachis qui fait que, habitant
dans mon enfance prés du cours Frédéric Mistral, je n'avais
aucune idée de qui était ce personnage, ignorant qu'il était un
grand poete dans ma langue, un grand lexicologue, et qu'il avait
obtenu le prix Nobel de littérature en 1904. Mais dans le contexte
francais un oiseau inclassable : un grand poe¢te francgais ? Non, il
n'écrivait pas en francais. Un grand pocte étranger, alors ? Non, il
¢tait citoyen francais. Donc pas de place pour ces hurluberlus. Pas
de place du reste pour la littérature des troubadours, dont la
langue — ah bon, ce n'est pas du francais ? - est si proche de la
langue moderne. On se désole en lisant ce que Koschwitz, un



62

grand linguiste allemand, enseignant a l'université de ce qui est
ayjourd’hui Wroclaw, en Pologne, et était a 1'époque Breslau,
¢crivait en 1894 dans un petit ouvrage destiné a ses étudiants —
ouvrage €crit en frangais — sur la langue des écrivains provengaux
disciples et successeurs de Mistral : « J'ai cru superflu de mettre
en téte de la grammaire une histoire de la langue provencale' : les
faits importants sont universellement connus (au moins en dehors
de la France). » Tout est dit. Lorsque, tout récemment,
disparaissent trois des grands écrivains en langue d'oc du XX°
siecle, Robert Lafont, Bernard Manciet, et Max Rouquette, ne se
sent-on pas obligé en France de souligner que, tout d'abord, ils
maitrisaient parfaitement le francgais, et si possible, que d'autre
part, ils n'avaient aucune sympathie pour le régionalisme.
Excusez-les donc, ils écrivaient dans leur langue, mais ils auraient
aussi bien pu le faire en frangais ! C'est ce qu'en leur temps déja
de bonnes ames écrivaient a propos de Mistral.

Est-il possible que rien n'ait changé depuis ? L'ignorance de tant
d'adversaires des langues « régionales » est-elle toujours aussi
grande, méme si (je ne dis pas «surtout si») ce sont des
académiciens ?

Gérard Ligozat

! A I'époque, « langue provengale » désigne la langue d'oc, ou occitan.



63



64

Un 1lot méridional a 1a Sorbonne

Lorsque je suis arrivée au CEROC, j’ai été frappée par
I’atmosphére agréable qui y régnait. Nous €tions un petit groupe
d’étudiants passionnés. On y parlait de langue d’oc, d’occitan, on
s’exercait a la lecture de manuscrits, a la traduction de textes, on
¢tudiait la langue et la littérature, sous la houlette de Suzanne
Thiolier-M¢jean, dans une ambiance a la fois studieuse et
détendue. Carmen et Vincenz Armendares s’occupaient de la
bibliothéque. Leur disponibilité ¢était telle qu’il leur arrivait
souvent de rester apres I’heure de fermeture pour discuter de tel
ou tel probleme surgi dans nos recherches. Parfois nous arrivions
avec des bribes de références, un peu anxieux. Vincenz
Armendares, bien avant le SUDOC, nous trouvait la référence
exacte et nous indiquait dans quelle bibliothéque trouver
I’ouvrage quand il n’était pas au CEROC. Ses connaissances dans
le domaine occitan étaient encyclopédiques, mais sa discrétion et
son humilité étaient telles qu’il n’en révélait 1’étendue que lorsque
nous le consultions. Ses conseils, toujours judicieux, nous
aidaient a progresser dans nos recherches bibliographiques. Les
livres demandés étaient sortis a 1’avance, car une grande partie
des ouvrages se trouvait dans la salle de cours, régulierement
occupée. Nous nous retrouvions alors dans une petite piece
voisine. Seuls les quelques visiteurs qui s’annongaient par le
craquement des lames de parquet du couloir, brisaient le silence
qui s’installait. Le dévouement, la patience, les multiples
competences de Carmen et Vincenz Armendares ont fait de ce
lieu un endroit chaleureux et stimulant dans lequel nous aimions
travailler et nous retrouver.

Brigitte Saouma



65

LES ANGLAIS AUX YEUX DES TROUBADOURS
(1133-1272)

Préambule.

Le monde des Plantagenéts est rempli de mythes et de légendes.
Ainsi, le terme Plantagenét fut adopté par Geoffroi IV d’Anjou (1113-
51), pére d’Henri II. C’est lui qui portait sur son chapeau la petite
branche de genét, dont il fit un surnom. La raison de son admiration
pour la plante, ¢’est qu’il I’avait fait planter pour améliorer ses fourrés
de chasse. Pourtant, le terme Plantagenét ne fut pas en usage avant
Richard IIT pendant les années 1460 pour des raisons de propagande —
pour souligner leur supériorité sur la maison de Lancaster.
Shakespeare et d’autres ont employ€ ce nom pour les rois. C’est un
fait que la maison royale descendant de Geoffroi d’Anjou, est la
dynastie la plus longue du trone anglais, puisqu’ils I’occuperent durant
une période de 331 ans. Apres la mort d’Henri III, I’ Angleterre figura
moins chez les troubadours, car leur temps était pass€. Non qu’il n’y
ait eu aucun troubadour pour le faire, mais, a ’exception de Giraut
Riquier, peu d’entre eux se sont distingués dans cette entreprise.
Heureusement, nous avons 1’excellente étude de Paul Meyer sur les
derniers troubadours ; mais il précise que nos connaissances sont
rendues confuses par les fausses gloses de Jean de Nostredame. Tout
ce qui touchait aux matieres paroissiales et aux affaires internationales
les intéressait moins. Méme Giraut Riquier se borna a son protecteur
et aux politiques domestiques.

Ce serait un travail presque impossible que de citer tout le corpus
des troubadours qui chantérent le pays — la plupart des allusions n’ont
pas grande signification — et, pour cette raison, j’ai choisi avec soin les
citations. Les preuves fournies par les troubadours sont importantes,
parce qu’elles viennent du cceur et sont plus authentiques, 1’histoire
¢crite par les Frangais étant tout a fait différente de celle qu’on lit dans
les documents anglais. C’est un peu comme la question souvent



66

posée : doit- on dire la Manche ou The English Channel ? Nicholas
Vincent a remarque :

English historians of the Plantagenets are blessed with the most abundant
administrative records in mediaeval Europe. This very richness. however, has
produced problems of its own. ust as the consumer of too many rich dinners
risks sclerosis of the arteries, so the mind-set of the English historian can
become clogged with an excess of useful facts'.

[Les historiens anglais des Plantagenéts sont dotés des plus abondantes
archives administratives de 1’Europe médiévale. Cette richesse méme,
cependant, a produit ses propres problémes. Tout comme le consommateur de
trop de riches diners court le risque de la sclérose des arteres, ainsi la fagon de
penser de I’historien anglais peut €tre paralysée par un exces de faits utiles].

Etant donné cette pléthore d’archives anglaises, il m’a fallu parfois
citer des documents anglais pour mettre en relief les événements et
pour permettre au lecteur de comparer. Pour le texte des troubadours
j7’ai adhéré a la version acceptée par la COM 2 (Concordance de
[’Occitan Médiéval), Les Troubadours et les textes narratifs en vers,
dirigée par feu mon collaborateur, Peter Ricketts. Lui et moi avons
¢dit¢ un grand nombre de textes en prose que notre collégue
Dominique Billy est en train de préparer pour produire la COM 3.
Celle-ci offrira peut-étre d’autres vues sur les Anglais.

La question entiere de [D’influence technique des troubadours
méridionaux sur les poetes du moyen-anglais a été traitée en détail par
H. J. Chaytor et Jean Audiau, mais la destruction de la société
troubadouresque pose des problemes pour les historiens de cette
littérature. Pourquoi cette poésie a-t-elle pu continuer ? Nous avons
des manuscrits qui contiennent ou des imitations ou des traductions
des vers occitans, et la tradition fut encouragée a la cour de la femme
séparée d’Henri II, Aliénor d’Aquitaine et a celle de sa fille Marie de
Champagne. Les régions du Nord adoptérent cette mode, et elle fit

! Aurell, 2001 : 212.



67

apparaitre des poctes tels que Blondel de Nesle (serviteur loyal de
Richard Cceur de Lion), Conon de Béthune, Gace Brulé, Jacques
d’Amiens et le Chatelain de Coucy. Thibaut IV de Champagne €crivit
des vers sur le modele de ceux des troubadours. C’est par eux que tout
d’abord les Anglais vinrent a connaitre la poésie frangaise ; plus tard,
ils surent lire I’occitan des troubadours et apprirent ce qu’ils pensaient
d’eux.

Introduction

Quand Stephen Clarke a €crit son ceuvre amusante Thousand Years
of Annoying the French (Mille ans de mésentente cordiale L histoire
anglo-francaise revue par un rosbif), on n’ose dire qu’il a plaisanté :

William Faulkner was talking about the Southern U.S.A. when he said that
« The past is never dead. In fact it’s not even past ». But exactly the same thing
can be said about the French and the Brits ; no matter what we try to do in the
present, the past will always march up and slap us in the face.

[William Faulkner parlait des Etats-Unis du Sud quand il a dit que : « Le passé
n’est jamais mort. En effet il n’est pas méme passé€ ». Mais on pourrait dire
exactement la méme chose des Frangais et des Britanniques ; peu importe ce que
nous essayons de faire au présent, le passé arrivera en marche pour nous donner
une tape sur la figure].

C’est une longue histoire de disputes, de guerres et de plaintes.
C’est également au XIX® siécle qu’Hippolyte Taine écrivit a propos
des Anglais :

Mettez la civilisation en moins sur ce sol ; il ne restera aux habitants que la
guerre, la chasse, la mangeaille et 1’ivrognerie. L amour riant, les doux songes
poétiques, les arts, la fine et agile pensée sont pour les heureuses plages de la
Méditerranée’.

Pour les méridionaux du Moyen Age, il manquait au Nord la vraie
civilisation, et les Anglais ¢étaient des barbares et des Béotiens. Ils

* Histoire de la Littérature Anglaise, vol . I: 5.



68

créerent les Ensenhamens, de longs poeémes didactiques qui
enseignaient la bonne vie gracieuse pour gagner I’amour des dames.
Tels étaient /'ensenhamen de la jeune fille, I’ Ensenhamen de la dame,
de [’écuyer, du jongleur, de [’honneur ; et des troubadours bien
connus y participerent, tels Arnaut de Mareuil, At de Mons et le
Gascon Arnaut Guilhem de Marsan. Peire de Corbiac (ou Corbian),
I’oncle du troubadour Aimeric de Belenoi, et qui écrivait vers 1250,
inventa méme une histoire anthropologique pour les Britanniques dans
laquelle, sans penser a la chronologie, il transposa les légendes.
Ecrivant dans la langue vernaculaire, il joua la difficulté en employant
une seule rime.

Las estoiras englezas sai ben perfiechanens,
de Bruto, lo Troyan, con afortidamens

arribet en Bretanha ab granz navejamens,
puois venc en Englaterra per far apoblamens ;
lai venquet Cornillieu, lo jaians, veramens.
Cant ac la terra preza, ses contradisemens,

fo partida per sortz en mainz deguisamens.
De Merlin lo salvatge con dis escuramens

de totz los reis engles los profetisamens

de la mort d’Artus sai per que n’es duptamens
Galvan, so nebot, los aventuramens,

de Tristan et d’Ysolt los enamoramens

e del clerc lauzengier, per quals lauzengamens
de leis e del rei Marc parti-ls maridamens’.

[Je sais parfaitement les histoires anglaises

de Brutus le Troyen, [qui] avec énergie arriva
en Bretagne avec de grands vaisseaux,

puis en Angleterre pour s’établir ;

1a 1l vainquit Cornouailles, le géant, vraiment.

Quand il eut pris la terre, sans contredit,

elle fut tirée au sort en maintes manigres.

(Je sais) de Merlin le sauvage, comment il dit de facon obscure
les prophéties de tous les rois anglais,

de la mort d’Arthur je sais pourquoi il n’y a pas de doute,

3 PC 338, 1: 479-492, Domna dels angels regina. Voir A. Jeanroy et G. Bertoni,
« Le Thezaur de Peire de Corbian », in Annales du Midi, 1911, n 23-92, p. 467.



69

des aventures de Gauvain, son neveu,

de Tristan et Yseult les amants

et du clerc flatteur par les tromperies qu’il dit d’eux
et du Roi Marc, qui les sépara du mariage].

Malgré leurs différences, une majorité de touristes traverse
réguliérement la Manche (The English Channel)*; ils achétent des
maisons et deviennent de bons citoyens de la République. Au Moyen
Age, étant donné que les Normands firent la conquéte de I’ Angleterre,
que nous avons tous parlé le francais, et que les Anglais gouvernerent
maintes provinces francaises, les différends ont prévalu.

Enfin, le rapport de la noblesse a la royauté varie selon les régions : la docilité
et le service en Angleterre ou en Normandie contrastent avec 1’insurrection au
quotidien de 1’ Aquitaine”.

A partir de 1190, la scéne devint compliquée et dangereuse avec
I’arrivée des rois capétiens, car ils avaient €té maitres des possessions
anglaises en France.

Le francais devint la langue du commerce aux XIII® et XIV® siécles

(on voit cela dans les archives des guildes). Sous Richard, les prétres
précherent dans cette langue. Quant aux rois angevins, ils montrérent
une préférence pour la langue d’oil dans les affaires du gouvernement,
au détriment de 1’anglo-saxon qu’Henri II ne maitrisa jamais. Richard,
cependant, favorisait la langue d’oc qu’il pratiquait lui-méme dans sa
propre poésie. On a remarqué que les Anglais avaient une fascination
pour I’anglo-normand°’. Une curiosité existe dans les lois maritimes de
I’ile d’Oléron : elles ne furent pas traduites en francais avant le XVI°
siecle. Apres la perte de la Normandie, les rois Jean et Philippe
Auguste se mirent d’accord sur le fait qu’aucun vassal n’aurait le droit
de retenir des terres dans les deux pays ; ainsi le frangais devint une
langue étrangére. Quand on conféra le titre de chevalier 2 Edouard II

* L auteur de La Vida de Saint-Honorat, Raymond Feraud, avéra que la renommée
du saint se répandit: de la mar d’Englaterra tro al solleyll levant.

> Aurell, 2001 : Résumé: 9.
S Ibid. : 87.



70

en 1306, beaucoup de troubadours qui y assistérent et recurent la
méme accolade, étaient des Frangais portant des noms anglais’.

Ces faits, me semble-t-il, donnérent carte blanche aux troubadours
pour lancer leurs attaques ou leurs louanges littéraires sur les Anglais.
Parce qu’ils ¢taient des habitués de la cour, ils n’hésitaient pas a
s’adresser directement aux rois.

[Les longues chansons] rappellent les courts sirventes ou chansons engagées
en langue d’oc, par lesquels les troubadours méridionaux encensent ou critiquent
les Plantagenéts et leur activité politique. Ecrits & chaud pour servir une
propagande face a un événement déterminé, ces poemes tranchent sur la
littérature de fiction®.

Le sirventes semble avoir ¢té inventé dans ce but.
Fondamentalement, le poéme ¢tait une chanson d’amour dans laquelle
le troubadour se servait de son amour pour mettre en relief ses pensées
politiques. Tres souvent — et Bertran de Born favorisa cette méthode —
le poéme commencait sur une note pastorale, de sorte que le contenu
politique venait comme un contraste. Tres souvent aussi, la
topographie se révélait avec une liste éclectique de lieux, choisis selon
les exigences de la métrique. L’Italien Sordel (1224-69) nous fournit
un exemple de ce processus. Sa dame provencale, qu’il appela Dolza
Enemia, semble avoir été aussi fidele que lui-méme.

Vostra dompna, segon lo meu semblan,
vos contrafatz, bel amic En Sordel;

car vos annatz Provenza conquistan,
Englaterra e Franza e Lunel

e Lemozi, Alvergn’e Vianes

7 La cérémonie ou le Prince Edouard recut aussi Algais. Le duché de Gascogne est
décrit par Powicke, 1987 : 314-15.

8 Aurell, 2003 : 23.



71

e Borgoig’ e totz los autres paes
e d’Espagna los plans el pois e:1 mon.

9
de conquerre tot or vos er de fron !".

Votre dame, comme i1l me semble, vous imite,

mon bel ami Sordel ; car vous étes en train de
conquérir Provence, Angleterre et France et

Lunel et Limoges, Auvergne et Vianes et
Bourgogne et tous les autre pays

et et les plaines les collines et les monts d’Espagne,

de conquérir tout, vous aurez I’audace !

Une de ces belles fictions, qui montre les Anglais sous un bon jour,
est I’histoire racontée dans le Breviari par Matfre Ermengaud (mort
apres 1332), d’un pauvre pelerin de Saint-Jean qui demanda 1’aumone
a un chevalier anglais qui avait voyagé outre-mer. Celui-ci, n’ayant
pas de quoi lui donner et peu désireux de lui refuser, lui donna sa
bague d’or (que valia mout grans deniers). De retour en Angleterre, il
chercha le pelerin qui lui dit :

« Al Rei engles 1’anell rendras,

e de part de me li diras

que cell a cui e per cui det

lo sieu anell, aquell lo-1 ret ».
Sanhs Johans, doncx, li venc aqui

en figura de peleri'’.

? PC 265 (Joan d’Aubusson), 3 : 1-8, Vostra domna, segon lo meu semblan. Voir
Adolf Kolsen, in Zeitschrift fiir romanische Philologie, t. 58, 1938, p. 99.



72

[« Tu rendras la bague au Roi anglais
et de ma part tu lui diras

que celui a qui et par qui il donna
son anneau, celui-la le lui a rendu ».

Saint Jean donc vint a lui sous I’aspect d’un pelerin].

Pour la plupart, les récits héroiques furent trouvés dans le Nord
¢crits par des trouveéres ou d’autres; par exemple, le trouvere
Ambroise raconta les exploits militaires en Terre sainte, exploit dont il
a €té lui-méme le témoin oculaire. Jordan Fantosme, originaire de
Northumbrie, se servant de I’anglo-normand, décrivit les batailles
entre 1’Angleterre et I’Ecosse en 1173 et 1174, dans ce qui était
effectivement un panégyrique d’Henri II et de Richard. On note aussi
la célebre chanson de William Marshal, régent d’ Angleterre, rédigée
par son trouvere Jean d’Ely. Toutes ces ceuvres trouvaient leur
¢quivalent dans le Midi et avaient trés souvent 1’avantage d’étre
encore plus proches de leur sujet.

Tout en tenant compte du fait que les troubadours étaient a la
recherche de mécenes, leurs reproches sentent la hardiesse.
L’aphorisme de Napoléon, selon lequel I’ Angleterre « est une nation
de boutiquiers », s’était déja réalis¢ dans Guillaume d’Angleterre,
roman courtois du XIII° siécle de quelques 3.000 octosyllabes, tout
comme Le Breviari d’Amor de Matfre Ermengaud de Béziers. Bien
que le début du livre présente ’auteur comme ¢tant Chrétien, il n’est
pas certain du tout que ce soit Chrétien de Troyes. En plus, les deux
manuscrits qui proviennent du Centre-Est de la France n’ont pas de
lien avec 1I’Angleterre. C’est en effet une version sécularisée de la
légende de saint Eustache : le roi Guillaume essaie de retrouver son

19 Ricketts et Hershon, 2004, vol. IV: 26873-26878.



73

royaume et sa famille, mais devient un riche marchand en fourrures,
fanatique de la chasse. Ce que ce texte semble montrer, c’est que les
Anglais ne sont préoccupés que de commerce.

L’attention des troubadours est concentrée sur Richard Cceur de
Lion, baptis¢ Oui-et-Non par Bertran de Born, et sur Geoffroi que
Bertran appela Rassa (« extorsion »), et le cadet Jean, connu sous le
senhal de Jean sans Terre, ainsi que dans une certaine mesure sur son
pere, Henri 1. Bertran livra une description de Geoffroi ou son ironie
sur ses ambitions s’exprime par le terme de chastiador.

Rassa, als rics es orgoillosa

et a gran sen a lei de tosa,

qui non vol Peitieus ni Tolosa
ni Bretaigna ni Serragosa.

Anz es de pretz tant envelosa

q’alz pros paubres es amorosa.
Pois m’a pres per chastiador
prec la qu’il tengua car s’amor,
et am mais un pro vavassor
q’un comt’o duc galiador

que la tengues a deshonor' ",

[Rassa, elle est orgueilleuse envers les riches
et a grand bon sens comme une jeune fille,
elle qui ne veut ni Poitiers ni Toulouse,
ni Bretagne ni Saragosse.
Plutot elle est si désireuse de mérite qu’elle est
amoureuse des preux pauvres.
Puisqu’elle m’a pris pour la conseiller,
je la prie de tenir cher son amour,
et de préférer un preux vavasseur
a un comte ou un duc trompeur
qui la traiterait de facon déshonorante].

En outre, le Jeune Roi, Henri, frére ainé de Richard, attira
I’attention de plusieurs troubadours. Le sobriquet de Richard €tait bien
connu, et le limousin Gaucelm Faidit (fl. 1172-1203) dédia avec esprit

"'PC 80, 37 : 12-22, Rassa, tant creis e mont’e poia.Voir I’éd. de Gérard Gouiran,
L’ Amour et la guerre, t. 1, p. 20.



74

sa chanson Richard, en ce temps comte de Poitiers, dans laquelle il le
blame pour avoir maltraité sa dame.

Al seignor cui Peitieus es,
man qge no-il pes

s’es per mi us nons auzitz

qe val cent hocs afortitz'>.

[Au seigneur a qui est Poitiers,

je mande qu’il ne lui déplaise point
si par moi vous avez entendu un non
qui vaut cent oui assurés].

Bien qu’Henri naquit en France, et que sa femme Aliénor fht
francaise, le lieu de naissance du jeune Henri €tait Londres, tandis que
Richard, Geoffroi et Jean naquirent a Oxford neuf ans apres celui-ci.
Richard avait ses admirateurs, trés souvent pour s’étre rebellé contre
le trone anglais. 11 y a aussi la longue tradition de critique du faible
Henri III, désigné comme une vraie lavette. Il reste, cependant, une
lueur d’espoir : les dames anglaises étaient admirées ; le poete de
[’Ensenhamen de la jeune fille” en fit une plaisanterie. Si, a table,
quelqu’un vous demandait de comparer des dames, il fallait faire
preuve de tact.

« Cals donatz son pus belas,

o Gascas o Englezas

ni cals son pus cortezas,

pus lials ni pus bonas ? ».

E s’1l vos ditz : « Guasconas »,
respondetz ses temor :

« Senher, sal vostr’onor,

2PpC 167, 43 : 67-70, No m ‘alegra chans ni critz. Voir éd. J. Mouzat, Paris, 1965,
p. 396.

BEDO 142 : 165-177.



75

las donas d’Englaterra

son gensor d’autre terra ».

E s’il vos ditz : « Engleza »,
respondetz : « Si no-us penza,
senher, genser es Guasca »,

e metre etz en basca ..."*.

« Quelles dames sont plus belles,

les Gasconnes ou les Anglaises,

et lesquelles sont plus courtoises,

plus loyales et meilleures ? ».

Et s’il vous dit « les Gasconnes »,

répondez : « Seigneur, sauf votre respect,

les dames d’ Angleterre

sont plus gracieuses que dans nulle autre terre ».
Et s’il vous dit : « les Anglaises »,

répondez : « Si cela ne vous géne pas,

seigneur, la Gasconne est plus gracieuse »,

et vous le mettez dans I’embarras ... |.

La beauté des Anglaises apparait chez Nostradamus" et dans les
vers attribu€s (improbablement) a I’empereur Frédéric 11 qui exprimait
ses préférences (Chaytor : 32).

Plas my cavallier Frances,

E la donna Catallana,

'“ EDD, 142: 165-76.
"> Chabaneau et Anglade, 1913 : 20 et notes: 301.



76

e I’onrar del Gynoes

e la cour de Kastellana,
lou cantar Provensalles,
e la danza Trivyzana,

e lou corps Aragonnes

e la perla Julliana,

las mans e kara d’ Angles

e lou donzel de Thuscana.

[Me plaisent le chevalier francais
et la dame catalane

et I’honneur du Génois

et la cour de Castille,

et la chanson provengale,

et la danse de Trévise,

et le corps aragonais

et la perle julienne,

les mains et le visage anglais

et le damoiseau de Toscane].

Dans le domaine du commerce, la laine anglaise devint trés
populaire au Moyen Age et méme les Jacobins abandonnérent leur
haire pour porter les douces tuniques fabriquées dans cette laine. Peire
Cardenal (c.1180-c.1280), anticlérical, reconnut cette mode :

Esperitals non es la leur paubreza :

gardan lo lor prenon so que mieus es.



77

Per mols gonels testcutz de 1’an’engleza

. . 16
laisson selis, car trop aspres lur es .

[Leur pauvreté n’est pas spirituelle :

gardant la leur ils prennent ce qui est a moi.

Ils laissent leur cilice

pour de douces tuniques tissées de laine anglaise,

car il leur est trop réche].

D’ailleurs on présume que la monnaie anglaise €tait courante dans
le Midi pour payer les tissus et d’autres biens anglais. Cet argent
servait trés souvent d’indemnités de guerre. Bertran de Born parla
d’esterlis e tornes :

Gerra fai de vilan cortes,

per ge-m plai gerra ben facha

e'm plai gqan treg’es facha

dels esterlins e tornes camjan..'”.

[La guerre fait d’un vilain, un homme courtois
et la guerre bien faite me plait,

et il me plait quand la treve est faite

en échangeant du sterling et des tournois ...].

C’est I’Anglais Richard, cependant, qui attire le plus ’attention :
quelques trente et un ans aprés sa mort, il restait célebre pour ses

' PC 335, 1: 33-36, Ab votz d’angel, lengu’esperta, non bleza. Voir éd. S.
Vatteroni, p. 145.

'PC 80, 22: 13-17, Guerr’ e pantais. Voir I'éd. G. Gouiran,t. II, p. 827.



78
prouesses militaires, comme Bertran d’Alamanon (c.1200-66)
I’€crivit :
Aissi cum selh que a cor e talen
e far los faitz que-l Reis Richartz fazia'®.
[Tout comme celui qui a le courage et le désir

de faire les faits que le Roi Richard faisait].

Ce qu’il y a d’anormal, c’est que Richard roi d’Angleterre ne se
trouva que deux fois dans le pays : apres la mort de son pére, il fit un
séjour de six mois en 1180, et un autre de six semaines en 1194. Il ne
savait pas 1’anglais, ne parlant que le frangais et 1’occitan. Ces faits
ont men¢ plus d’un historien a le décrire comme Francais plutot
qu’Anglais ; pourtant, la mort de Richard inspira les poetes qui le
pleurérent. Douze ans apres le déces de Richard, le Gascon Guiraut de
Calanson (fl. 1202-1212), composant un planh sur la mort de
Fernando, fils d’Alphonse VIII de Castille et d’Eléonore d’Angleterre,
se répandit en louanges sur les trois freres, omettant Jean Sans Terre
encore jeune.

Don cujav’on qu’en elh fos esmendatz

lo Joves Reys, e-N Richartz lo prezatx,

e-1 coms Jaufres, tug li trei valen fraire'”.

[D’ou il semblait qu’avec lui fussent dédommagés
le Jeune Roi et seigneur Richard le valeureux

et le comte Geoffroi, tous les trois de vaillants freres].

'S PC 76, 22: 31-32, Un sirventes farai ses alegratge. Voir éd. J.-J. Salverda de
Grave, p. 3.

' PC 243, 6: 25-27, Belhs Senher Dieus, que pot esser sufritz. Voir éd. M. de
Riquer, Los trovadores, t. 11, p. 1086.



79

Dans le méme poeéme il admet que les Anglais se lamentent de la
mort de Richard avec de grans critz. Son frére, Geoffroi, devint la
cible de I’ironie de Bertran de Born a cause de sa timidité dans les
activités belliqueuses : est-ce pour cela qu’il lui aurait donné un
sobriquet féminin ?°°.

Les freres et leur pere se trouvent plusieurs fois dans I’Ensenhamen
du jongleur, principalement pour étre comparés a d’autres chevaliers
aux pauvres qualités, bien que le troubadour efit ses doutes concernant
Geoffroi.

E ja non er hom de pretz clars
ni bos, ses aquestz que yeu dic.
En aquestz .iii. feiron N’Enric,
un rei d’Engleterra pujar ;
c’auzist a ton paire nomnar

- segon que tu mezeis m’as dit -
e sos filhs .iii. que no-y oblit,
N’Enric, ni-N Richart ni-N Jaufre,
car en lor ac .i1. tans de be
c’om non porta d’un an dar
josta lui vic en cort venir

e domneys e guerras menar.

Et ac sazon sel que saup far
noblezas ni valors ni sens”'.

[Et désormais il n’y aura pas un homme de vrai et
bon mérite, sans ceux que je mentionne.

Entre ces trois ils feront s’€lever seigneur Henri,
un roi d’Angleterre, c’est ainsi que tu as entendu ton pere
le nommer — selon ce que toi-méme m’as dit —

et ses trois fils qu’on n’oublie pas,

les seigneurs Henri, Richard et Geoffroi.

car en deux d’entre eux il y a plus de bien

qu’on n’en produit en un an,

aupres de lui on vit venir a la cour

actions galantes et guerrieres

Et ce fut le temps de celui qui sut faire preuve

de nobles actions, de valeur et d’intelligence].

%% Voir supra, note 11, Rassa, tant creis e mont e poia.
' EDJ 270-283.



80

Malgré des sentiments négatifs, se reflétait dans la littérature une
certaine admiration pour les Angevins. Quand se présentait une
occasion de critiquer les Anglais, les poetes frangais en profitaient, et
Jean leur donna bien des occasions de le faire ; mais qui savait les
lire 7 Dans les villages, ce qui divisait les classes était principalement
la langue, car les paysans parlaient anglais. De leur coté les Francais
les attaquaient. Peire d’Alvernha (fl. 1149-1168), confrére de Bernart
de Ventadour (fl.1147-1170), employa I’insulte courante en les
appelant aquelhs Engles coutz (ces Anglais coués)

D’apres la légende, des habitants du Dorset ayant insulté saint Augustin,
apotre d’Angleterre, en attachant des queues de poisson a ses vétements, il les
voua au diable et, comme ce dernier, les Anglais sont depuis lors affublés d’une
queue diabolique, d’ou leur surnom de caudati*.

Le concept de la « perfide Albion »* resta un facteur constant dans
la bouche des Francais. Méme Michelet au XIX® siécle parlait de
I’Empire anglais a propos des ambitions britanniques ; Henri II inspira
la révolte :

Augustin Thierry (1795-1856) voit, de méme, dans les révoltes de
I’aristocratie aquitaine contre ce roi un mouvement patriotique de rejet de
I’envahisseur anglais, une résistance a I’étranger dont le meneur héroique est le
troubadour Bertran de Born. Couronnés a Westminster, 1’Angevin et ses fils
incarnent bien la perfide Albion™".

Bien des sieécles apres les troubadours, cette idée de perfidie amena
Bossuet a constater que « I’ Angleterre, ah ! la perfide Angleterre, que

2 Cité par Thiolier-M¢jean, 2008 : 230 n., PC 323, 8 : 34. Le mot signifie « munis
d’une queue », mais Raynouard qui semblait ignorer la légende donne « cocu ». 11 :
432.

> La phrase est attribuée a Augustin marquis de Ximénéz (1725-1817) dans ses
Poésies révolutionnmaires et contre-revolutionnaires : « Attaquons dans ses eaux
la perfide Albion! »

2 Aurell, 2003: 16-17.



81

le rempart de ses mers rendait inaccessible aux Romains, la foi du
Sauveur est abordée »*.

Pourtant ce sont les actes de Richard Coeur de Lion qui soulevérent
I’opinion francaise contre lui. Il n’est pas dans notre intention de
suivre de trop pres la carriere de ce géant — je laisse cela aux historiens
— mais il y a des événements qui illustrent ce que nous allons dire de
lui. Sa vie fut une lutte constante, contre son pere, ses deux freres, le
comte de Toulouse, le roi de France et finalement contre les paiens en
Palestine. Sans scrupules, i1l avait méme été accusé, faussement,
d’avoir fait périr son propre pere:

Le nouveau roi s’¢€tait montré sans piti€ pour ses ennemis. Rarement vit-on en
Angleterre autant de gibets et de blchers. Richard I® extermina les Juifs.
D’abord, il les faisait briler — plusieurs centaines de femmes juives périrent sur
le blicher — aprés quoi, il s’appropriait leurs biens™.

Il se vantait d’une origine diabolique, comme les autres rois
Plantagenéts et se proclamait, afin de provoquer les gens, « fils de la
démone ». Au Moyen Age, la maternelle et diabolique Mélusine était
la mére imaginaire des rois. Giraud de Barri (1146-1223), qui avait
des préjugés contre les Plantagenéts, rapporta la parole de Richard :
« C’est 1’'usage dans notre famille que les fils haissent le pére ; du
diable nous venons et nous retournons au diable »*’. Mais, malgré tout
cela, on retint de lui une réputation a admirer. Son image de hardiesse
et de courage dissimulait le fait qu’il ¢était méthodique dans sa
planification. Gillingham affirme que son impétuosit¢ cachait sa
préméditation :

Richard was very far from being the impetuous leader of romantic legend.
Rather, his usual approach was methodical and carefully prepared®.

2> J-B. Bossuet, « Premier sermon sur la féte de la circoncision de Notre-
Seigneur ». (Euvres de Bossuet, vol. 11, 1816, p. 460.

*® Decaux, 1980 : 60.
" Instruction du Prince : I11, 27.

2 Richard I and the Science of War in the Middle Ages, cité par Aurell, 2001 : 19,
n. 49. Robin fut cité dans les Pipe Rolls du Yorkshire en 1230 et dans Piers the



82

[Richard était tres loin d’étre le chef impétueux de la légende romanesque.
Son approche habituelle était plutot méthodique et préparée avec soin].

Pour les Anglais I’image de Richard s’entrelagait avec la légende de
Robin des Bois, héros et adversaire des Normands, défenseur des
pauvres contre les riches, d’une grande adresse a I’arc. Il existe une vaste
littérature sur Robin: un cycle de ballades a partir du XIII® siécle dont le
plus connu est Robin Hood and Guy of Gisborne. Des récits en vers
apparurent en 1632, 1670 et en prose en 1678. Sir Walter Scott lui donne
le role de I’alli¢ de Richard au siege de Torquilstone dans Ivanhoe. En
réalité I’aspect plus proche de ce Robin imaginaire était le Richard
chasseur dans la Forét de Sherwood. En Angleterre on le célébra par de
nombreuses ballades. Quelques-unes de ces ballades auraient été
chantées par le jongleur imaginé de Robin, Alan-a-Dale. La raison d’étre
de Robin était que le pays était en proie aux mauvaises machinations du
Roi Jean I"usurpateur et que lui et ses joyeux compagnons n’avaient qu’a
attendre le retour du bon Roi Richard. Lorsque celui-ci arriva vers la fin
du récit, que fit-11? Il retourna immédiatement en France.

Les grands partisans modernes des troubadours en Angleterre,
Chaytor et Audiau, se sont concentrés sur I’influence des troubadours
occitans sur 1’ceuvre des poetes anglais, tandis qu’ici nous étudions
leurs jugements sur les Anglais. Il est vrai que la connaissance de ’art
troubadouresque gagna ce pays par quatre moyens, si 1’on ose
simplifier la situation :

-Les bateaux de commerce portérent des manuscrits.

-Les marchands riches les obtinrent comme un signe de prestige.

-Les courtiers de Poitiers et les €crivains anglais avaient I’occasion
de s’assimiler aux troubadours.

-Aux croisades, les croisés écouterent les chansons et parlérent
librement avec des personnes de toutes les nations.

plowman. Pourtant c’est une figure définie dans la Chronique d’Ecosse d’ Andrew
of Wyntoun (c. 1420).



83

Il est vrai que la poésie anglaise devait beaucoup a I’art
troubadouresque mais elle développa son propre style. Il est a noter
que Jeanroy, qui ¢tudia la poésie italienne, allemande et portugaise. ne
fit aucun cas de I’anglaise.

La bourgeoisie anglaise devenait plus instruite et obtint des
manuscrits qui arrivaient du Continent. Plusieurs troubadours occitans
traverseérent la Manche pour diverses raisons. Il est bien certain que
Marcabru arriva a la cour anglaise sous la protection de Mathilde,
femme d’Henri I (1100-35): Bien le conuit le rois Henri qu’assez [ ot
en sa cort [ 1l connut bien le Ro1 Henri, car il I’avait vu dans sa cour. ]
Mais cela peut étre une hypothése recueillie dans le Roman de
Joufroy. Les Poitevins attaqués par le comte de Toulouse, chercherent
partout leur chef. Peut-€tre ¢était-il en Angleterre? On dit que
Marcabru fut envoyé¢ a Londres dans ce but.

Au XIII° siécle le guerrier et troubadour Savaric de Mauléon (avant
1180-1231), employ¢ par Jean sans Terre, avait tant de relations avec
la cour anglaise que Jean de Nostredame (montrant ses qualités de
fiction comme d’habitude) le qualifia d’Anglais. En 1213 il combattit
pour Philippe-Auguste et enleva la Rochelle des mains des Anglais.
Bien qu’emprisonn¢ par le roi Jean a Cardiff, il devint 'un des
préférés de ce monarque avec qui il vint en Angleterre en 1215. 11 se
fit gouverneur de Bristol et participa a diverses batailles et, en
marchant vers Londres, fut bless¢. Comme récompense de ses efforts
il regut les manoirs de Peterfield et de Maple Durham. Il assista au
couronnement d’Henri III a Gloucester. 11 écrivit sans doute des
poésies sur les rois anglais, mais comme nous n’avons que trois de ses
pieces, il n’y a nul témoignage a ce propos. Audiau pensait que la
diffusion du gai saber en Angleterre devait plus a Henri III et sa
femme Eléonore®.

2 Audiau, 1927 : 31.



84

Mais, comme nous 1’avons dit, c¢’est toujours Richard qui attira
I’attention des troubadours. Troubadour lui-méme, 11 en favorisa
plusieurs : Bertran de Born, son mauvais esprit, le Moine de
Montaudon (1155-1220), Folquet de Marseille (1178-1231) et Peire
Vidal (fl. 1183-1204), le mentionnerent dans leurs chansons, tandis
qu’il avait des relations avec Giraut de Bornelh (fl..1160-1200),
Gaucelm Faidit (fl. 1172-1203) et probablement Arnaut Daniel (fl.

1180-1200)*. Guiraut le suivit a la troisiéme Croisade et Gaucelm
composa la meilleure de ses ceuvres sur la mort du Roi.

Gaucelms Faiditz ¢’amor chanta tan be,
lo rey valen Richart, rei dels Engles,
ploranz mielz chanta ge jamais alre’.
[Gaucelm Faidit, qui composa de si beaux chants d’amour,
tout en pleurant le vaillant roi Richard, roi des Anglais,

fit la meilleure chanson qu’il avait jamais faite].

Henri IT (1133-89)

Des sa naissance, Henri II s’€tait trouvé porté par une popularité
singuliére, sans avoir rien fait pour la mériter. Son grand-pere, Henri
Beauclerc, ¢tait Normand, sa grand-mere saxonne, son pere Angevin.
Il réunissait en lui toutes les lignées*.

3% 1a razo en téte d’une canso (PC 29, 2) raconte une anecdote dans laquelle le roi
demande a Arnaut Daniel et a un jongleur de composer une chanson en
concurrence. Le jongleur entend celle d’Arnaut et la retient et la chante devant le
roi comme la sienne. Mais le roi découvre la ruse et a la fin récompense les deux.

31 Léandréide, cité par Audiau, 1927 : 29, n. 6.
32 Michelet, 1964, vol. II, livre 5 : 160.

3 Trevelyan, 1964 : 141.

**Poole, 1993 : 162.



85

Pour I’homme du commun le nom d’Henri n’est connu que comme
celui du roi qui fut responsable de la mort de Thomas Becket,
archevéque de Cantorbéry.

Henry II was as little of an Englishman as the Norman or the Dutch William.
There are advantages as well as disadvantages in having a King who is a
foreigner : he may see the wood more clearly for not having been born among
the trees. The Angevin brought to bear on English problems not only his fierce
and tireless energy and imperious will, but a clerkly mind trained in the best
European learning of his day ...*”.

[Henri II était aussi peu Anglais que le Guillaume normand ou le hollandais.
Il y a des avantages ainsi que des inconvénients lorsqu’on a un roi étranger : il
peut voir le bois plus clairement parce qu’il n’était pas né entre les arbres.
L’Angevin mit toute son énergie inlassable et sa volonté impérieuse a résoudre
des problémes anglais, mais avec un esprit de clerc bien éduqué dans la
meilleure érudition européenne de son temps...].

N¢ en 1133, il devint duc de Normandie en 1150. Son pére mourut
un an plus tard. En 1152 il épousa Aliénor de Guyenne, duchesse
d’Aquitaine, femme divorcée de Louis VII et, suivant Etienne
l’usurpateur, il devint roi d’Angleterre en 1154**. Pour Henri,
I’ Angleterre était seulement la plus grande de ses provinces. Tous les
rois anglais avaient des problémes pour maintenir la paix entre leurs
sujets francais. Pour garantir leur fidélité, ils avaient recours au fief-
rente, un versement annuel d’argent donné aux chatelains et aux
chevaliers en échange de leur fide¢lite. Ce n’était pas une politique
efficace !

Par la suite, ce procédé devient tellement courant que les rois d’Angleterre et
de France se livrérent a de véritables encheéres pour acheter, par son biais,

. . . . . . 35
I’alliance des vicomtes et des plus puissants sires poitevins™.

Martin Aurell, dans sa contribution a la table ronde tenue a
Poitiers®®, a discuté la nature de la conduite incertaine des habitants
de I’empire anglais en France, telle qu’clle apparait chez les

 Aurell. 2001 : 25,
36 Aurell, 2001 : 9-64, étude trés valable des Plantagenéts.



86

chroniqueurs anglo-normands. L’Aquitaine ¢tait un foyer
d’« insoumission, rébellion, hostilit¢ a la royauté; peuplée d’une
noblesse belliqueuse et séditieuse », que le roi peine a pacifier, surtout
parce que « la fidélité poitevine est inexistante ».

Giraud de Barri’’ appelle la région une « terre irréductible », et les
nobles gascons sont qualifiés par Richard de Devizes® de « brigands
méprisables » et de « tyrans indomptables ». Pour Benoit de Sainte
Maure, « de pere en fils les Poitevins sont peu vaillants aux armes,
peu hardis et peu entreprenants; ils sont plus avares, frivoles,
déloyaux et mensongers que les autres peuples »*°. Méme a la cour de
Jean sans Terre, le mot « Poitevin» est synonyme des termes
précédents. Pourtant, quand nous suivons la carriére des Plantagenét,
il devient évident que les fils d’Henri II étaient eux-mémes indignes
de confiance.

Dans le cas d’Henri, nous parlons donc d’un roi né en France et qui
continua a faire la guerre dans ce pays toute sa vie. Son successeur
posa le méme probléme. Richard, quoique né a Oxford, passa la plus
grande partie de son temps outre-mer et ne parlait pas anglais. Seul
Jean sans Terre, Oxfordien aussi, une fois roi, resta dans sa terre, bien
qu’il fiit encouragé a prendre la croix, créant la ligne anglo-normande
des Plantagenéts. Il ¢tait en général contre le pape a une époque ou il y
avait a Rome le seul pape anglais, Nicholas Breakspeare (Adrien
IV)¥.

Henri était seigneur de Touraine par son pere, de Normandie et du
Maine par sa mere, de Guyenne, Poitou, Auvergne, Périgord,
Angoumois et du Limousin par sa femme ; en d’autres termes, il était

maitre des provinces les plus riches et les plus fertiles. De plus, il

7 C’est I'un des propagateurs de la notion d’une malédiction pesant sur les
Plantagenéts.

3% Richard de Devizes, Chronicon Richardi Divisensis de tempore Richardi Primi,
(éd. et trad. Appleby, J.T., London, 1963).

% Sainte Maure écrivit la Chronique des ducs de Normandie.

“ En 1185, encore jeune, il gouverna I’Irlande pendant huit mois : ce fut un
désastre total, car il n’avait aucune expérience de 1I’administration. Au bout de ce
temps, Henri le rappela et confia la tiche a Jean de Courcy. Adrien IV fut pape de
1154 a2 1159.



87

soumit ’Trlande, I’Ecosse et le Pays de Galles. Couronné a I’age de 21
ans en 1154, il eut bientot beaucoup d’expérience dans les affaires
politiques. Surnommé le Lion, il était de taille moyenne, de forte
carrure, des cheveux tirant sur le roux coupés court, un visage aux
taches de rousseur, les yeux vifs, gris, ardents et injectés de sang dans
ses coleres ; il suivait un programme d’exercices pour contrdler son
embonpoint. Il n’était jamais oisif et voyageait constamment. On
doute de sa piété, car il avait la réputation de passer son temps a
I’église a dessiner ou a chuchoter a ses nobles. Il semble qu’il ne
s’asseyait que quand il mangeait ou qu’il se trouvait a cheval, ce qu’il
faisait trop souvent, a la chasse. En 1182, vers Noél, Bertran de Born
se trouvait a la cour normande du roi qu’il décrivit comme « triste a
périr ». On ne pouvait qualifier le scénario d’hilarant mais, pour lui, la
tristesse fut un peu adoucie quand Richard lui présenta sa sceur. Elle le
fit asseoir prés d’elle sur un tapis impérial. Bertran écrivait
d’Argentan ou 1l y avait évidemment tant d’ Anglais Cependant, il était
peu commun de trouver un troubadour a la cour normande.

Ja mais non er cortz complia
on hom non gab ni non ria :
cortz ses dos

non es mas parcs de baros.
Et agra-m mort ses faillia
I’enois e la vilania
d’Argentos,

ma-] gentils cors amoros

¢ la doussa cara pia

e la bona compaignia

el respos



88

de la Saisa-m defendia®'.
[Une cour ou I’on ne rit ni plaisante n’est jamais
Une cour accomplie ;
une cour sans cadeaux n’est rien de plus
qu’un parc de barons.
Et I’ennui et la grossiereté
d’Argentan m’auraient tué sans faute,
mais la noble et aimable personne
et le doux visage sympathique et la bonne

compagnie et la conversation de la Saxonne m’ont protégé].

Plusieurs raisons peuvent expliquer [’état dépressif d’Henri.
Souvent dans sa vie il était souffrant et ¢tait sujet a des rages
incroyables : quand Guillaume (le Lion de Justice) se trouva sur trone
d’Ecosse en 1165, et qu’il eut le désir de reconquérir le
Northumberland, Henri se mit en colére. Quand un courtier parla
favorablement du roi d’Ecosse :

Henri flew into a passion, tore off his clothes, stripped the coverings from his

bed, and began to gnaw the straw from the mattress in the fierceness of his
42
rage .

[Henri entra dans une colére noire, arracha ses vétements, enleva les
couvertures de son lit et se mit a ronger la paille du matelas dans la férocité de
sa rage].

Ceci n’est qu’un exemple dans le regne d’Henri, rempli pour la plus
grande part, des problémes posés dans ses domaines. Premierement,
de ses quatre fils les trois ainés étaient perpétuellement en guerre, soit

' PC 80, 9 : 49-60, Casutz sui de mal en pena. Voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 60.
Argentan se trouve sur I’Orne, arrondissement de 1’Orne.

2 Poole, 1986 : 276.



89

entre eux, soit contre leur pére. Deuxieémement, sa femme Aliénor lui
causa bien des ennuis et il la traita injustement, bien qu’elle elit ses
bons moments. Au début, ils eurent deux enfants, Guillaume et Henri,
mais le premier mourut et, pour protéger la succession, le roi fit
couronner Henri, 4gé¢ d’un mois. Dés ce moment, il porta le nom de
Jeune Roi. Pour éviter de demander a Becket d’y officier, le pere
nomma [’archevéque d’York pour la cérémonie a Westminster, en
1170. Richard refusa ’hommage a son frére. Un mariage fut arrangé
avec Marguerite, fille de Louis VII, malgre le fait qu’Henri avait trois
ans et la mariée quelques mois. Mais Louis était furieux d’avoir a
rendre tout le Vexin en gage d’une partie de I’accord de paix.

Henri II semble avoir engendré trois enfants assoiffés de terres et
jaloux I’'un de I’autre. Le Jeune Roi Henri surtout était mécontent de
son sort :

— Son titre de Jeune Roi ne lui valait ni pouvoir, ni revenus.

— Il était jaloux de Richard et de sa position en Aquitaine.

— Il avait des wvues sur les terres de son pere en Normandie,
Angleterre et Anjou.

Henri, par son golit immodéré pour le tournoi, €tait ce qu’on appelle
aujourd’hui un « playboy », trés souvent placé sous les auspices de
Philippe d’Alsace. William Marshal, ayant découvert sa liaison avec
sa femme, ils se séparerent définitivement. Sa générosité envers les
jeunes chevaliers ¢tait une épée a double tranchant: si elle se
manifestait par des repas et des armes, ils furent aussi trés nombreux a
périr dans les tournois ou sur le champ de bataille. Sa propre mort,
disait-on, mit fin a la chevalerie. On a tenté de I’excuser en raison de
sa jeunesse, mais ses actes, surtout contre son pere, n’expliquent pas
son intention d’envahir I’Angleterre avec un autre monarque
impétueux, le roi d’Ecosse.



90

Bertran de Born ne pardonnait pas a Richard d’avoir aidé son propre
frere Constantin, dont la vida dit : non era hom que s’entrameses molt
de valor ni d’onor [Il n’était pas un homme a s’occuper de valeur ni
d’honneur]®, et a qui Bertran en voulait toujours. Bertran se rangea du
coté du Jeune Roi qu’il appela Marinier, ce qui ne I’empécha pas de se
réconcilier avec Richard. Dans I’ensemble, il préféra le Jeune Roi
pour sa générosité sans parler de sa malléabilité contrastant avec le
caractere irascible et violent de Richard. Dans une chanson adressée a
Rassa (Geoffroi) pour le mettre en garde contre sa bien-aimée, il se
tourne vers le Jeune Roi qui se rebelle.

Mariniers, vos avetz honor,
€ nos avem camiat senhor
. . 44
bo gerrier per torneiador .
[Marinier, vous avez de I’honneur,
et nous avons change

un seigneur bon guerrier pour un champion de tournois].

L’archéveque de Cantorbéry compara la cour d’Henri II a une école
quotidienne, car on y entendait une conversation et une discussion
constantes entre les meilleurs savants. Parmi les professeurs du roi se
trouvaient Jean de Salisbury (c.1115-1180) et Guillaume de Conches :
« Le niveau de ses précepteurs prouve qu’Henri II enfant a recu une
éducation intellectuelle poussée »*. Trés jeune, il fut enseigné par
I’archevéque de Cantorbéry Pierre de Blois (c.1130-1212), qui loua
ses efforts, ce qu’il ne pouvait pas dire de son autre €éleve, Guillaume
IT de Sicile. Pierre était fort sérieux, n’approuvait pas les troubadours,
et tanga I’un des poctes pour ses travaux puérils. Pour lui, le golt des

® Razo de PC 80, 44, Boutiére et Schutz, 1950 : 46.

* PC 80, 37, Rassa, tant creis e mont’e poia. Voir éd. M. de Riquer, Los
trovadores, t. 11, p. 726.

* Aurell, 2003 : 109.



91

lettres prédisposait aux divertissements poétiques de la cour. Comme
secrétaire d’Henri II, et méme aprés la mort de celui-ci et celle
d’Aliénor d’Aquitaine, il eut beaucoup d’occasions d’influencer les
idées royales. En revanche, Becket, ¢tudiant de ’Ecole de Chartres et
de la Sorbonne, encouragea le Jeune Roi a suivre les troubadours,
pronant en méme temps la vie religieuse et mondaine. Pour illustrer ce
dernier trait, on se rappelle qu’il combattit a co6té d’Henri au sicge de
Toulouse, tandis qu’en aolit 1158, a Blaye, ils firent face ensemble a
Raimon Béranger IV. Tout en assumant la responsabilité de tuteur du
roi, Pierre de Blois, pleinement conscient des ambitions du Jeune Roi,
lui écrivit deux lettres en 1174. L’une, personnelle, le pria de ne pas
faire la guerre contre son pere, 1’autre, officielle, le menaca
d’excommunication. Mais comme il mourut peu apres, ces lettres
n’ont pas ¢€té prises en considération. Son collegue, I’archidiacre de
Bath, résuma la vie et la mort du Jeune Roi ainsi : « fallax enim est hic
mundus, vita brevis, finis dubius, exitus horribilis, judex terribilis,
peena infinibilis » ; tandis que Wendover décrit ainsi son sort : coupé
comme un fil et avec lui les espoirs de bien des gens. Parmi ceux qui
avaient de tels espoirs étaient Bertran de Born et le roi de France®. Du
coté des Anglais, peu de gens regrettaient sa mort.

Le fils allongé de tout son long, tout le monde retourne au pere. Tous sont
fous de joie, tous se réjouissent. Le pere seul pleure son fils. Pourquoi, 6 pere
glorieux, le pleures-tu ? Il n’était pas ton fils pour commetre de telles violences
envers ton affection paternelle. Cette défense de ta personne a apporté de la
sécurité pour les péres et a freiné I’audace des parricides®’.

La mort du Jeune Roi laissa la ligue des barons révoltés sans chef, et
Richard exigea les meilleurs termes pour lui. I en voulait
particuliecrement a Bertran : il ravagea ses terres, prit son chateau
d’Hautefort et le rendit a son frére Constantin que Bertran avait chassé

* Barlow, op. cit., 28. Les détails horribles de la mort du Jeune Roi se trouvent
dans Roger de Hoveden, 1997 : 11, 26-7.

* Hoveden, 1997 : 11, 27.



92

de la propriété. Bertran alla se plaindre aupreés d’Aimar de Limoges,
Talairan de Périgord et Guilhem de Gordon. Ces deux derniers avaient
¢té dépossédés par Richard. D’ailleurs il les avait écartés d’emblée
comme « flacs e nualhos» [faibles et indolents]. A la longue,
cependant, Richard se réconcilia avec le troubadour et ils restérent en
paix.

Quan lo Reis Enrics ac renduda gracia a Bertran de Born e 1’ac laisat de la
preison e 1’ac rendut Autafort e ac dich que be'n devia estre sein[gn]er, e:1 Reis
Richarts, qe adons era coms de Peiteus, I’ac perdonat so mal talan, el si fo molt
alegres e gais e comenset ades a gerejar N’Aseimar, lo vescont de Letmotges,
En Talairan, lo seingnor de Monteignac, e'N Amblart, lo fraire del conte de
Pereguors ... E-1 coms R[ichartz] fez li aida a tota la sua gen e ordenet qge tuich li
[cas]tel li fosson obert™.

[Quand le Roi Henri eut pardonné a Bertran de Born et 1’eut libéré de prison
et lui eut rendu Autafort et dit qu’il devait étre bien son seigneur, et le Roi
Richard, qui alors était comte de Poitiers, pardonna sa mauvaise intention, il fut
trées heureux et gai et commenga a faire la guerre avec le seigneur Azimar
vicomte de Limoges, Talairan, seigneur de Montignac, et le seigneur Amblart, le
frére du comte de Périgord ... Et le comte Richard porta secours a tous ses gens
et commanda qu’on ouvrit tous les chateaux.]

Dans un sirventes Bertran rappela les jours ou il avait eu la faveur
du roi. La razo du poéme PC 80, 32 nous informe qu’il ne faut pas se
fier aux vidas qu’on trouve dans les razos ; dans le long récit d’une
entrevue entre Bertran et le roi Henri, le troubadour affirme que « lo
jorn que-l valens Joves Reis, vostre fillz, morri, eu perdi lo sen e:l
saber e la conoissensa », [le jour ou le vaillant Jeune Roi, votre fils est
mort, j’ai perdu mon sens et ma connaissance]. Le roi, comme il
I’avait fait a la cour, s’évanouit. C’est un fait, cependant, qu’Henri
n’était pas au siege d’Hautefort, mais c’est une bonne histoire. Le
sirventes (PC 80, 32) attaque violemment le roi Alphonse II d’ Aragon.
Sa haine était due au fait qu’en 1183 I’Espagnol avait aidé Henri

* Boutiére et Schutz, 1950 : 58.



93

contre les barons d’Aquitaine. Par ailleurs, avec Richard Cceur de
Lion 1l se battit a Hautefort. La razo contient, certes, des erreurs
historiques : « E*l reis d’Aragon venc en [’ost del rei Enric denan
Autafort. E cant Bertrans o saub, si fo molt alegres qu’el reis
d’Arragon era en l’ost, per so qu’el era sos amics especials®” », [Et le
roi d’Aragon vint a I’armée du roi Henri devant Hautefort. Quand
Bernart le sut, il fut trés heureux que le roi d’Aragon fiit dans 1’armée,
car 1l était son grand ami]. Apres cela, Bertran est censé lui avoir
fourni viande, pain et vin et proposa que ses hommes se rendissent
dans une autre partie avec leur machines, la ou les remparts avaient
¢té cassés. La longue razo fut composée un an aprés et montre, en
quelque sorte, combien Richard était anxieux de reprendre la guerre,
trait qu’il partageait avec Bertran et qui explique peut-tre le faible
qu’on lui préte envers le troubadour. Son acceptation du jugement fait
contre Bertran est le sujet d’un autre sirventes.

No'm cal d’Autafort
mais far dreich ni tort,
qe-l jutgamen crei
mon seignor lo Rei™.
[A propos d’Hautefort, je me soucie peu du droit
et du tort, car j’obéis au jugement de

mon seigneur le roi].

Bertran garda rancune au roi d’Aragon. Dans un autre sirventes, il
I’accuse de divers crimes, y compris de la prise d’un chateau qu’il
convoitait. Alphonse avait aussi récompensé le jongleur Peire, qui
avait tué un Juif et en avait brilé d’autres. Henri fut vaincu par le
comte de Toulouse en Gascogne et une cinquantaine de ses hommes

¥ Ibid.
0 PC, 80, 20 : 49-52, Ges de far sirventes ; voir éd. G. Gouiran, t. I, p. 354.



94

furent capturés. Le roi dut emprunter I’argent de leur rangon au roi
Alphonse ; il attaqua le roi sur un plan personnel, écoutant ses
ennemis. Nous savons que Bertran composa un sirventes destiné aux
oreilles de Richard, dans lequel il essaya de trouver des arguments en
sa faveur. En méme temps il exprimait son gott pour la bataille.

... m’adoussa la votz dels cavaus
e-1h sonet que fan li joglar,

que viulan de trap en tenda,
trombas e corn e graile clar.
Adoncs vuoil un sirventes far,
tal ge'l coms Richartz ’entenda.
Ab lo re1 mi vuoill acordar
d’Aragon, e tornar en paus’ .

[... 1a voix des chevaux me plait
et les airs que font les jongleurs
en jouant de pavillon en tente,
trompettes, cors et clairons.
Alors je veux faire un sirventes
afin que le comte Richard I’entende.

Avec le ro1 d’Aragon je veux m’accorder et retourner a la paix].

Alilleurs, Bertran affirme son amour pour sa terre d’Hautefort.

E pois lo reis el coms Richartz

' PC, 80, 35 : 3-10, Quant vei pels vergiers desplegar, voir éd. G. Gouiran, t. I, p.
482.

2 PC, 80,20 : 9-14, Ges de far sirventes no'm tartz, voir €d. G. Gouiran, p. 352.



95

m’ant perdonat lor maltalans,
Jamais N’ Azemars ni N’ Aichartz
no'm don tregas, ni-N Talairans
ni ja d’ Autafort
no-il laissera ort ...>>,

[Et puisque le roi et le comte Richard ont cessé de m’étre hostiles,
que jamais les seigneurs Azemar ni Aichart ni le seigneur Talairan
ne m’accordent de tréve,

et jamais d’Hautefort

je ne voudrais leur laisser un jardin].

A cause de son penchant pour la littérature, Henri II préférait la
compagnie des savants et se montrait un linguiste accompli. Depuis sa
jeunesse, il avait montré de I’intérét pour I’¢rudition, ce qui mena
Guillaume de Conches (1080-1145) a dédier son Moralium dogma
philosophorum a « Henricus », Henri d’Anjou, le future Henri II
Plantagénet. Lui-méme commanda 1’ Histoire des ducs de Normandie,
dont I"auteur ¢tait Benoit de Saint-Maure. Requis par le prince, Benoit
appliqua trés souvent sa technique de romancier a la rédaction de cette
histoire, fabriquant des détails 1a ou il lui en manquait. De plus, Henri
écrivit son propre traité de fauconnerie, intitulé Dels auzels cassadors,
qu’on loua beaucoup. Daude de Pradas (f1.1218-1242) le mentionne
dans son ceuvre sur les oiseaux.

En un libre del rei Enric
d’Anclaterra, lo pro el ric,
que amet plus ausels e cas

que non fes anc nuill crestias,




96

trobei d’azautz esperimens
on no cove far argumens,

car non es als mas bona fes,

. 53
que sol valer mais c’autra res™.

[Dans un livre du roi Henri
d’Angleterre, le preux et le puissant,
qui aima les oiseaux et les chiens
plus qu’aucun autre chrétien,
je trouvai des expériences convenables
ou il n’est pas nécessaire d’argumenter,
car ce n’est rien que de la bonne foi,

qui vaut toujours plus qu’autre chose].

Daude vivant un siécle plus tard, pouvons-nous nous fier a son
attribution ? Suzanne Thiolier-Méjean™ qualifia le traité d’« ensemble
de recettes, sans théories superflues ». Dans ce cas, Henri aurait été
I’éditeur d’une practica, assemblant des faits déja connus sur le sujet.
Elle continue : « Nous ne saurons jamais si cette attribution est exacte,
mais elle rappelle étrangement celle d’un autre traité de fauconnerie
compos¢ par Adélard de Bath », le grand scientifique et voyageur. En
effet Adélard resta a la cour du jeune Henri a Bristol entre 1242 et
1244, lui dédiant son traité sur 1’astrolabe, suivi de celui sur la
fauconnerie qu’il dédia aussi a Henri. Soit ’ouvrage donna a Henri
I’idée d’écrire son propre traité¢, soit il fonda le sien sur celui

> Daude de Pradas, Dels Auzels Cassadors, v. 1930-1937. Ed. A. H. Schutz,
Columbus, 1945, p. 136.

>* Thiolier-Méjean, 2008 : 35-6.



97

d’Adélard. Son contemporain, Gautier Map (c. 1140-1209), attesta des
bonnes connaissances du roi: « C’¢était un grand connaisseur en
chiens et en oiseaux de chasse, et il était passionné de ce vain
divertissement »*°. Gautier était le poéte latin le plus admiré de son
temps et il ne répugnait pas a exprimer son humour, rapportant que la
cour envoyait le roi a la chasse pour traiter en son absence et sans
ingérence les affaires de I’Etat. Bien que décrit comme « le plus
remarquable dans I’entourage d’Henri II d’Angleterre », son amitié
pour Becket lui attira la disgrace. Vers 1125, Guillaume de
Malmesbury dans un aphorisme diffusé par Jean de Salisbury appela
Henri « rex illiteratus quasi asinus coronatus », [roi illettré est comme
un ane couronné]. Celui qui avait €été un roi lettré et cultivé fut
remplacé par un administrateur. D’ailleurs le roi ne parlait pas le latin
et des la publication de John Lackland, la langue fut restreinte au
monde des clercs. « Rex facetus », (ro1 ornamental) devint une phrase
populaire et, autant qu’on le sache, Henri fut le premier a étre décrit
ainsi.

Selon les écrits du temps, il était difficile de vivre a la cour du roi
qui ne tenait pas en place et qui voyageait de lieu en lieu. Quand le roi
décidait de partir, 1l fallait quitter I’endroit avant 1’aube, ce qui causait
une grande confusion parmi les membres de la cour. Il semble que
leurs difficultés ajoutaient a son plaisir. Cherchant un asile, ils avaient
de la chance lorsqu’ils trouvaient un taudis qu’ils se disputaient
parfois a la pointe de 1’épée. Giraldus Cambrensis se facha contre le
roi pour avoir €puis¢ les membres de sa cour, méme en temps de
paix ; il n’y avait pas de paix pour eux ou pour lui. Giraldus attaqua
violemment son oppression, son injustice, son immoralit¢ et sa
perfidie. L’auteur de la Vision of the Monk of Eynsham le dépeignit
souffrant les pires tourments de I’Enfer en chatiment de ses péches et
de ses vices. Giraldus commenta le fait que le roi avait montré une
vive affection de peére a sa progéniture dans son enfance, mais sa
conduite plus tard le poussa a bout.

Quoiqu’il fit un soldat compétent, Henri n’était pas tellement attiré
par la guerre. En 1144, son pere Geoffroi possédait la Normandie mais
dut rendre au roi de France, Gisors, qui commandait Le Vexin. En

> Cité par Thiolier-Méjean, 2008 : 37.



98

1151, saint Louis présenta son beau-frére Eustache (fils ainé du roi
Etienne) comme le rival d’Henri en Normandie : le prix de la paix fut
la perte du Vexin. Plus tard, la région forma une partie de la dot de la
princesse Marguerite, fiancée en 1158 a Henri, le Jeune Roi ; mais elle
continua a étre un sujet de dispute méme pour Richard, et Henri refusa
obstinément de la lui remettre. Comme d’habitude, Bertran de Born
dit ce qu’il en avait a dire :

S-il reis Felips, reis dels Frances,
a volgut a Richart donar
Gisort, aut loc es aut paes,
Richart I’en deu fort merceiar.
Mas si Felips del mieu cor fos,
Richart no mouria-ls talos

a son dan senes encontrar,

e puois no-1 vol laissar ferrar.
Papiol, sias tan cochos,

di-m En Richart qu’il es leos,
e-1reis Felips agnel me par,
q’aisi-s laissa desiritar™.

[Si le roi Philippe, roi des Frangais,

a voulu donner a Richard,

Gisors, puissante forteresse et beau pays,
Richard devrait lui en étre reconnaissant ;

mais si Philippe avait la méme intention que moi,
Richard ne bougerait pas les talons

pour son malheur sans engager bataille,

et puisqu’il ne le veut pas, qu’il se laisse ferrer.
Papiols, presse-toi

et dis au seigneur Richard qu’il est un lion

et il me semble que le roi Philippe est un agneau
puisqu’il se laisse ainsi déshérité].

Puisque Guillaume le Conquérant avait €t¢ duc de Normandie, on
aurait pu croire en un rapprochement entre le duché et 1’Angleterre ;
mais il resta une pomme de discorde entre les deux pays. Les Anglais
en ¢taient les maitres et, ¢’est un fait remarquable, le gouvernement du

S PC 80, 45 : 41-52, Volontiers fera sirventes. Ed. G. Gouiran, t. II, p. 620. Papiol
était le jongleur de Bertran.



99

duché était entre les mains d’administrateurs anglais : Richard
d’TIchester (I’Echiquier, 1176), Guillaume Fitz Raoul (grand justicier,
1178-1200), Geoffroi de Repton (maire de Caen, 1200). Giraud de
Barri commenta :

Les Normands, tout comme les Anglais, ont €t¢ oppressés d’une violente
domination et d’une tyrannie insulaire ...

... Comment les tétes de la noblesse, qui ploient sous le joug d’une cruelle
tyrannie, pourraient-elles se lever et résister sans les armes libres et le fier
courage des Frangais ? Car il n’y a rien qui excite davantage le cceur de
I’homme a la bravoure que la joie de la liberté’’.

En général les légats pontificaux conseillerent vivement aux
Chrétiens de ne pas se quereller alors que la Terre sainte se trouvait
touyjours entre les mains des Turcs. L’affaire du Vexin arriva a son
point critique pendant le réegne de Richard Ccoeur de Lion. En effet, en
1187, Philippe Auguste rendit la situation encore pire quand il réclama
les duchés de Normandie et d’ Aquitaine ainsi que le comté de Poitiers.
Henri traversa la Manche avec une armée. Cependant, aprés une
conférence inutile a Nonancourt, la rencontre se conclut par la tréve de
Chateauroux. Henri II, ayant payé une grande quantité d’esterlis aux
Champenois afin qu’ils se retirent, avait menacé d’attaquer le premier.
Tres nerveux, Philippe envoya des prélats pour le prier de ne pas faire
la guerre. Quand Henri refusa, Philippe sollicita la paix et lui offrit
Gisors. Les barons, selon Bertran, furent trés mécontents de cette paix.
Dans son sirventes, il exprima son écceurement devant la paix et
releva que beaucoup de barons partageaient ses sentiments. Mais sa
plume était dirigée vers Philippe, qui avait perdu cinq duchés et Gisors
avec sa position stratégique. Il critiqua, de la méme fagon, le roi
anglais qui aurait pu aider financierement Philippe :

Puois Esaudun a tornat deves sei

lo reis Henrics e mes en son destreli,
e no cuich ges q’a son home s’autrei,
si*] fieu d’Angieus li merma una tesa.
Si-1reis engles 1i fetz don ni larguesa
al re1 Felip, dreitz es q’el ’en mercei,

7Vid. Aurell, 2001 : 56-57.



100

q’el fetz liurar la moneda englesa,
q’en Fransa'n son carzit sac e correi” .

[Puisque le roi Henri a retourné de son coté

Issoudun et I’a mis sous sa domination,

je ne pense pas qu’il se reconnaisse comme son vassal

st le fief d’Angers lui est diminué d’une toise.

Si le roi anglais fait don ou largesse

au roi Philippe, il est juste qu’il I’en remercie,

car il a livré de la monnaie anglaise

au point qu’en France sacs et ceintures sont devenus plus chers].

Parce que ceci ¢tait en contradiction directe avec les désirs de
Bertran de Born, il décida de s’adresser a son ami le Jeune Roi Henri,
se plaignant du fait que Richard, a ce moment-la, voulait la paix avec

le ro1 de France, occupé qu’il était des affaires de son frére Jean.
Papiol, e tu vai viatz
al Joven Rei,
diras que trop dormir no-m platz.
En Oc-e-No ama mas patz
ab Felip, crei,
que-1 frair Joans deseretatz’”.

[Papiol, vas promptement

au Jeune Roi,

tu lui diras qu’il ne me plait pas qu’on dorme trop.
Le seigneur Oui-et-Non aime davantage la paix
Avec Philippe, me semble-t-il.

que son frere Jean le deshérité].

Henri ne resta en France que neuf jours, laissant Richard continuer
sa vendetta avec Philippe. Aprés le retour en Angleterre de son pére
pour trouver des fonds pour la croisade, il entendit que Geoffroi de
Lusignan avait traitreusement tu¢ un de ses amis En méme temps, ses
propres barons se révolterent, insurrection qu’il dut réprimer. Il chassa
Geoffroi de sa province, mais se querella avec Raimon de Toulouse et
I’attaqua férocement. A la hate, Raimon demanda I’aide de Philippe,

¥ PC 80, 31 : 18-25, Pois als baros enoia e lor pesa, voir éd. G. Gouiran, t. II, p.
602.

¥ PC 80, 11 : 50-55, Cortz e guerras e joi d’amor, voir €d. G. Gouiran, t. I, p. 280.



101

mais Richard, ayant proclamé son désir d’aller en Palestine, ne se
concentrait guere sur ce probleme. Bertran de Born ne participa pas a
cette campagne, mais commenta en vers, le contraste entre les deux
hommes. La razo commente ainsi :

E-1 reis Felips venia a reclam ad aicels que avian faita la patz entre los dos,
e'N Richartz no volia per lor tortz ni dreg far ; don fon ordenatz per lors uns
parlamens, on foron ensems en la marcha de Torena e de Beiriu. E-1 reis Felips
si fetz mains reclams d’En Richart, don amdui vengron a grans paraulas et a
malas, si qu’En Richartz lo desmenti e-1 clamet vil recrezen. E si-s desfieron e
si-s partiron mal®.

[Et le roi Philippe venait porter plainte contre ceux qui avaient fait la paix
entre les deux, et le seigneur Richard ne voulait pas y faire droit a cause de ses
torts ; alors, ils convoquerent une assemblée, ou ils furent ensemble dans la
marche de Turenne et de Berry. Et le roi Philippe fit maintes réclamations au
sujet de seigneur Richard, d’ou les deux vinrent a échanger de mauvaises
paroles pleines de violence, de sorte que le seigneur Richard le démentit et
I’appela vilain et lache. Ils se défierent et se séparcrent fachés].

Bertran écrivit qu’il devrait €tre heureux que le printemps approche,
mais s’1l était heureux au départ, il €éprouva vite de la colére contre les
deux rois: pour lui une guerre sans feu ni sang n’était pas
satisfaisante. Il ne pouvait comprendre pourquoi Richard s’¢tait retiré
d’une bataille.

Ges d’En Oc-e-Non no-m planc,
q’eu sai be q’en lui non resta

la gerra ni non s’alenta,

c’anc patz ni fis no-il fon genta,
ni hom plus volontiers non trais
ni non fetz cochas ni assais

ab pauc de gens ni ab gran fais.
Lo reis Felips ama la pais

plus que-1 bons om de Tarantais.
En Oc-e-Non vol gerra mais
plus que non fetz uns dels Algais®'.

% Razo R, Boutiére et Schutz, 1950 : 66.

1 PC 80, 2 : 43-53, Al nou doutz termini blanc. Voir éd. G. Gouiran, t. II, p. 542.
On croit que Tarentaise est a identifier avec Moftiers-en-Tarentaise, en Savoie,



102

[Du seigneur Oui-et-Non je ne me plains pas,
car je sais bien qu’avec lui la guerre

ne retarde pas ni ne se ralentit,

car jamais la paix ni I’entente ne lui furent agréables,
jamais homme ne supporta plus volontiers

ni ne fit mélée et entreprises

avec peu de gens et avec une lourde charge.
Le roi Philippe aime la paix

plus que le saint homme de Tarentaise.

Le seigneur Oui-et-Non veut combattre

plus qu’aucun des Algais].

Bien que Bertran elit comparé¢ les deux hommes en termes de
pouvoir, donnant évidemment sa faveur a Richard, il n’hésita pas a
couvrir de honte le roi francais dont la fille avait ¢t¢ abandonnée pour
Bérengere, fille du roi de Navarre. La guerre éclata au milieu de juin
1188. Ce sirventes est une attaque trés longue, mais il montre la
capacité du troubadour a manier la métaphore :

Non prezon re lur ditz ni lur deman ;
zai en Peiteu enan s’en fan janglos
gant son ensems En Richars e Bertran.

Es En Richartz chass’ ab lebres leos,
ge no-n reman per plan ni per boissos,
enan los fai dos e dos remaner

per plan effortz, qar no s’auzon mover.
E cuja ben penre deserenan

las grans aiglas ab los esmeirilhos

et ab buzat metr’ austor en soan.
E-1reis Felip chassa sai ab falcos

los passeretz e-ls menutz auzelos,

e-il sei home non I’auzon dir lo ver
qe pauc e pauc si laisson jus chazer
qe’l cons Ricars, que li ha tolgut ugan
Engolesme, don si fai poderos,

autrefois évéché, monastere. Les Algais €taient quatre fréres qui pratiquaient le
banditisme. Ils sont mentionnés chez Eble d’Ussel, PC, 129,3 ; Peire Cardenal, PC
335, 48 et Chanson de la Croisade Contre les Albigeois, CCA 93, 6, 95, 5 et 115,
29.



103

e Tholosa, ge-il tol sobre desman®.

[Ils n’estiment point leur parole ni leur demande,
ict du coté du Poitou, au contraire ils s’en moquent
quand seigneur Richard et Bertran sont ensemble.

Et seigneur Richard chasse des lions avec des lievres,
de sorte qu’il n’en reste ni en plaine ni dans les bois,
mais, par de grands efforts 1l les fait rester deux par deux,
de sorte qu’aucun n’ose bouger.

Et il pense désormais attraper

les grandes aigles avec les émerillons

et mépriser des autours avec des busards.

Et le ro1 Philippe chasse ici des moineaux

et les petits oiseaux avec des faucons,

et ses hommes n’osent dire la vérité

et peu a peu ils se laissent renverser,

puisque le comte Richard lui a 6té cette année
Angouléme dont il s’empare,

et Toulouse qu’il enléve malgré son contre-ordre].

La cour d’Henri ¢tait la plus riche d’Europe et, grace a Aliénor, on 'y
trouvait bien des poctes provencaux. Le troubadour Bernart de
Ventadour suivit Henri II et Aliénor, petite-fille du premier troubadour
Guillaume IX, et composa en Angleterre. Il y vécut, parait-il, de
décembre 1154 a IPautomne 1155, et assista peut-étre aux fétes du
couronnement.

Faihz es lo vers tot a randa,

si que motz no-1 deschapdolha,
outra la terra normanda,

part la fera mar prionda ;

¢ si-m sui de midons lonhans,
vas se'm tira com azimans

la bela cui Deus defenda.
Si-1reis engles el ducs normans
o vol, eu la veira1 abans

que I’iverna nos sobreprenda.

%2 PC, 80, 40 : 33-35 et 8-21, S’ieu fos aissi segner ni poderos. Voir éd. G. Gouiran,
t. I, str. V, p. 558 et str. IT et 111, p. 556.



104

[Mon poéme est parfaitement acheve,

de sorte qu’il ne manque pas un mot,
au-dela la terre normande

outre la mer sauvage et profonde ;

et si je suis loin de ma dame,

la belle, que Dieu la protege,

m’attire come un aimant.

Si le Roi anglais et Duc normand le veut,
je la verrai avant que

I’hiver nous surprenne].

Mais il regrettait fort sa bien-aimée en France, son Aimant:

Pel rei sui engles e normans,
¢ si no fos Mos Azimans,
restera tro part calenda®.
[a cause du Roi je suis Anglais et Normand,
et si ce n’était pour Mon Aimant,
je resterais ici jusqu’a apres No€l. ]

Quand Bernart de Ventadour affirma qu’il était en méme temps
Normand et Anglais, ses sentiments furent repris de I’autre c6té de la
Manche par le trésorier d’Henri II, Richard Fitznigel, qui écrivit dans
son Dialogue sur I’Echiquier

But nowadays, when English and Normans live close together and marry and
give in marriage to each other, the nations are so mixed that it can scarcely be
decided (I mean in the case of the freemen) who is of English birth an who of
Norman...(Fitz Nigel 1983 : 53)

[De nos jours, alors qu’Anglais et Normands vivent si rapprochés et se
marient les uns avec les autres, leurs nations sont si mélangées qu’on peut a
peine établir, du moins pour les hommes libres, qui est anglais de naissance et
qui est normand. |

% Bernard de Ventadour, PC 70, 26 : 36-45 et 46-48, Lancan vei per mei la landa.
Ed. M. Lazar, p. 174.



105

Bernart écrivit qu’il resterait en Angleterre jusqu’a Noé€l, méme s’il
voulait étre aupres de sa dame en France, ce qui montre qu’il était
satisfait de son s¢jour a la cour d’Henri ; ce dernier passa I’année chez
lui et traversa la Manche en janvier 1156, gagnant Rouen le 2 février.
Bernart adressa des poémes a la reine, purement par politesse mais a
un age plus avancg, i1l fut amoureux d’elle. Le roi avait une réputation
de générosité envers les troubadours et le Catalan Raimon Vidal de
Besali (premiére moitié du XIII° siécle) chanta des temps ou ses
confreres €taient les bienvenus.

Et yeu lh’auzi, si com En Enricx,
us reis d’Englaterra, donava
cavals e muls, e can sercava

en Lombardia-l pros marques

e de terras .I1. 0 .III.,

on trobava baros assatz,

adreitz e ben acostumatz

e donadors vas totas mas®.
[Et j’ai entendu comment seigneur Henri,
un roi d’ Angleterre,
donnait des chevaux et des mulets,
et quand il visitait en Lombardie le preux marquis
et dans deux ou trois pays ou 1’on
trouvait beaucoup de bons barons,

justes et bien €levés

% EDJ, 188-195. Raimon Vidal, in Abril issi’e mays intrava. Ed. Hugh Field, t. I, p.
152.



106

généreux sous tous rapports].

Le poéme soutient que, pour la perfection du caracteére, on avait
besoin de noblesse de sentiment, de merite et de raison, que le
troubadour appliqua a Henri et & ses trois fils. Evidemment, il ne les
connaissait pas ou il avait ses raisons de les flatter.

E aquestz .111. feiron N’Enric,

un rey d’Englaterra, pujar ...

e sos fils .111. que no-y oblit,
N’Enric ni-N Richart ni-N Jaufre ;
car en lor ac .1I. tans de be

c’om non poiria d’un an dir.

Josta lui vic en cort venir

e domneys e guerras menar

e ac sazon sel que saup far
noblezas ni valors ni sens®.

[Et ces trois [raisons]| donnerent la suprématie
a seigneur Henri, un roi d’Angleterre,
et ses trois fils que je n’oublie pas,
Henri, Richard et Geoffroi,
car ils avaient en eux deux
fois plus de qualités
qu’on ne saurait raconter en un an.
Dans sa cour j’ai vu arriver

le service des dames et la conduite de la guerre,

% Ibid., 272-283. Ed. Hugh Field, t. I, p. 158.



107

et il en avait I’occasion celui qui savait faire

actes de noblesse, de mérite et de raison. ]

Gaucelm Faidit aussi flatta les fréres, s’adressant a Richard. Avec
Richard et Geoffroi, il voyagea dans les terres de la langue d’oil et a
Paris, ou il apprit le francais :

... ni cal foron vostre dui valen fraire,
lo Joves Reis e-1 cortes coms Jaufres :
et qui en luoc remanra, de vos tres
ben deu aver aut cor e ferm cossir
de far bos faitz e de socors chauzir®™.
[... ni quels furent vos deux fréres vaillants,
le Jeune Roi et le courtois comte Geoffroi,
et celui qui de vous trois restera en place
doit bien avoir un grand courage et le ferme désir

de faire de bons exploits et de porter secours].

De semblables louanges furent composées par Guiraut de Calanson
(f1.1202-12) dans son planh pour le jeune roi de Castille, qui avait eu
toutes les qualités du roi Arthur. Accumulant les louanges pour le
défunt, il le compara a Raimon de Ferrand de Portugal, un des
signataires de I’accord entre Ermengarde et Roger de Béziers en 1171,
en lui attribuant les qualités de Richard et de ses deux fréres. Inquiets
des visées expansionnistes du roi de France, le comte de Flandres
(Ferrand) et le comte de Boulogne (Renaud de Dammartin) s’allierent
avec Jean pendant la seconde moiti¢ de 1213. Ayant renoncé a ses
plans, Philippe Auguste entama une campagne contre les Flandres.
Quant aux freres anglais, malgré leurs grandes fautes, personne n’a nié¢
leur courage :



108

... lo Joves Reis e-N Richartz, lo prezatz,
e'1 com Jaufres, tug li trei valen fraire,

cul semblava de cors et de faissos,

e de ricor e de totz bes lo paire®”.

[Le Jeune Roi et le seigneur Richard, I’estime,

et le comte Geoffroi. tous les trois freres vaillants et

a qui il [Fernando] ressemblait d’apparence et de manieres

et en générosité et [en étant] etre pere de tous biens].

Parmi les troubadours les trois fréres avaient une réputation
exceptionnelle. Arnaut de Mareuil (fl.1171-1190) était 'un de ceux
qui exagéraient a leur propos :

Juli Cezar conquis la senhoria

per son esfors de tot lo mon a randa,

non ges qu’el fos senher ni reis d’Irlanda,

ni coms d’Angieus, ni duc de Normandia,
ans fu bas hom, seguon qu’ieu aug retraire®.
[Jules-César atteignit la prééminence

par ses efforts sur le monde entier,

non pas qu’il fiit seigneur ni roi d’Irlande,

%PC 167,22 : 50-54, Fortz chausa es que tot lo major dan. Ed. J. Mouzat, p. 418.

%7 Guiraut de Calanson, Belh senher Dieus, quo pot esser sufiitz. Ed. Willy Ernst, in
Romanische Forschungen, 44 : 2, 1930, v. 26-29, p. 332 ; I'infant Fernando était
leur neveu par sa mere Eléonore d’ Angleterre.

% PC 30, 5:29-33 : Aissi cum selh que tem qu’amors I'aucia. Ed. R. C. Johnston,
p. 12.



109

ni comte d’Anjou, ni duc de Normandie,
mais plutdt du bas peuple, a ce que j’ai entendu dire].

On ne doit pas confondre ce Geoffroi de Bretagne avec son demi-
frere Geoffroi, fils naturel d’Henri II, qui, bien que querelleur, restait
toujours fidele a son pere. Il avait combattu contre les insurgés du
Nord de I’ Angleterre pendant la rébellion de 1173-1174, et il regut des
louanges du roi qu’on rapporte avoir dit : « Toi seul tu as prouvé étre
mon veritable fils légitime. Mes autres fils sont vraiment les batards ».
Depuis 1182, il était chancelier et il fut le seul membre de la famille a
étre au chevet du lit de mort de son pere. Quand Richard devint roi, il
le récompensa en lui donnant 1’archevéché de York. La présence des
poctes a la cour anglaise n’était pas inattendue. On disait que Londres
¢tait la ville la plus francophone d’Europe. Il y eut une sorte de
rebond, au cours duquel les poetes provencaux, tels que Bernard de
Ventadour et Bertran de Born, influencérent les poetes de la France du
Nord qui, a leur tour, influencérent les poetes anglais. Comme nous
I’avons vu, Bernart de Ventadour osa dire « pel rei sui engles e
normans » [Par le roi je suis anglais et normand]. De la méme fagon,
Gaucelm Faidit constata qu’il reviendrait en France s’il n’était pas
retenu par Geoffroi.

Entre-temps, Henri s’associa a Béranger IV et d’autres contre
Raimon V de Toulouse, revendiquant le comté de Toulouse par sa
femme Aliénor de Poitou. Le 20 aolt 1158, une ligue se forma a
Montpellier avec Henri II, Guilhem de Montpellier, Raimon Trencavel
de Béziers et Ermengarde de Narbonne®. Le plus grand probléme était
les disputes entre Raimon Trencavel, vassal de Barcelone, et le comte
de Toulouse. Le comte de Barcelone promit d’aider avec toutes ses
forces « dans la guerre qu’il allait avoir maintenant avec Raimon
comte de Toulouse et de St Gilles, ou dans celle qu’il aurait dans la
suite avec sa posterité »”°. Cela en dépit de sa lettre de 1173 au roi de

% HGL,t. 1V : 171.
" HGL, t. 111 : 808.



110

France, lui assurant qu’il n’avait aucune intention de passer des
accords avec Henri II. Mais il reprocha a Louis d’avoir permis au
comte de Toulouse de se faire le wvassal de I’Angleterre. Pour
cimenter ’alliance, Richard (Cceur de Lion) allait tenir le duché de
Guyenne et épouser une des princesses francaises, mais ce mariage
n’eut pas lieu, car Henri recommenga les hostilités. Richard,
cependant, épousa en effet Berengere, fille du comte de Barcelone.
Pons, archevéque de Narbonne, écrivit a Louis le Jeune. Ayant
constaté ses ennuis avec les hérétiques, il continua :

Nous avons encore beaucoup d’inquiétude au sujet des mouvements que le
Duc de Normandie (c’est ainsi qu’il appelle Henri II que Louis ne voulait pas
reconnaitre pour roi d’Angleterre) se donne, pour gagner les peuples a force
d’argent, et pour s’emparer des extrémités de votre royaume sous prétexte de

14 Jal 71
Toulouse, espérant conserver la téte au moyen de la queue’ .

Alors Henri, s’é¢tant fait couronner pour la troisiéme fois a
Winchester, retourna en Angleterre, mais il envahit les états du Sud a
la mi-Caréme de I’an 1159 avec une armée de Normands, d’Anglais,
d’Aquitains et de divers autres sujets. Barcelone ne rejoignit le roi que
vers le début d’aoft. Louis le Jeune, ayant essay¢ sans succes de faire
la paix entre les combattants, montra son soutien a Toulouse en
approvisionnant la population. Il annonga que le juge de ses actions
serait le roi et sa cour. La ligue assiégea Toulouse, mais, par respect
pour Louis, ne prit pas d’assaut la ville. A la fin d’octobre Henri se
retira, laissant des garnisons dans les chateaux qu’il avait pris. C’est a
cette campagne que Peire d’Auvergne se réfere dans son sirventes,
dans lequel il est clairement en empathie avec le jeune comte de
Toulouse.

Qu’ab un iovencel valen
avetz lai guerr’e conten,
tal que fier si de sa lansa
que d’aquelhs Engles coiitz
ni dels vostres esternutz

HGL, t. 4258



111

. 2
non a paor ni duptansa’’.

[Car vous avez la guerre et
conflits avec un jeune valeureux
qui frappe si fort de sa lance
qu’il n’a point de peur ni de terreur
de ces Anglais munis de queues
ni de vos éternuments].

Il ¢tait évident qu’Henri et ses fils ne renonceraient jamais a cette
campagne, et en 1162 le Conseil de Toulouse avait appel¢ Louis VII a
lui venir en aide : il avait peur que le roi d’Angleterre se préparat a leur
faire la guerre, ce que Louis le Jeune appela des périls éminents dont ils
étaient menacés™. A la fin, Henri conclut une tréve de courte durée avec
le comte de Toulouse, pendant laquelle Richard fit hommage a Louis
pour la Guyenne. Beaucoup d’assemblées eurent lieu, mais les Frangais
¢taient évidemment frustrés et, dans une lettre a Becket, maintenant
archevéque de Cantorbéry, nous lisons : « ...Comme il n’y avait aucun
fonds a faire sur les promesses du roi d’Angleterre, il ¢était fort douteux
que cette conférence de Tours pit se tenir »™*. En 1170, Henri entreprit
un pelerinage a Notre-Dame-de-Roquemadour en Quercy, avec un corps
d’armée et prét a combattre, car il savait bien qu’il se trouvait dans le
pays de ses ennemis. Il continua d’agir avec circonspection, ne causant
aucun dommage dans le Quercy et témoignant beaucoup de
bienveillance aux habitants. Trois ans plus tard, le roi se rendit avec
Aliénor a Limoges ou [’assemblée ¢tait pour le roi un moment
culminant”. Les 1égats du pape le réconciliérent avec I’Eglise, tout en
acceptant le serment selon lequel il n’avait ni voulu ni commandé le

2 PC 323, 8 :31-36, Belh m’es qui a son bon sens. Ed. A. del Monte, p. 145-146.
7 HDL, t. 111 : 833.
™ HDL, t. IV : 246.

" HGL, t. 4 : 256-7.

7% Le meurtre de Becket peut étre étudié chez Poole, 1986 : 214, 221, 229, 252 et
309.

T Weir, 1999 : 131. Elle est célébrée dans les Carmina Burana.



112
meurtre de I’archevéque Becket™. Les fiancailles du fils d’Henri 11, Jean,
avec Adélaide de Savoie lui avait donné une voix dans la politique
impériale, et il parait qu’il avait des visées sur la couronne de I’Empire.
Pour renforcer son intérét, il offrit trois de ses chateaux a Humbert de
Maurienne, cadeau contre lequel le jeune Henri protesta. C’est alors
qu’il rejoignit son beau-pere Louis VII a Paris. Ses freres, Richard et
Geoffroi, le suivirent bient6t. Aliénor les aurait retrouvés, mais elle fut
rattrapée par les soldats du roi habillée en homme, et elle passa les seize
années suivantes dans un emprisonnement respectueux, et en sécurité.
En Europe, surtout en Allemagne, on I’admira et un poéme en moyen-
haut-allemand, chanté par les ¢tudiants, témoignait de sa renommée :

Si le monde était tout a moi,

de la mer jusqu’au Rhin,

je le donnerais tout

s’1l était possible que la reine d’ Angleterre
fiit couchée dans mes bras’’.

La rébellion dura une année et la guerre avec Louis trois de plus, ce
qui laissa Raimon de Toulouse libre de faire ce qu’il désirait. Apres la
mort d’Henri, Giraldus Cambrensis €crivit a son sujet :

Dieu donna a Henri 1’occasion de se mettre a 1’épreuve et d’augmenter sa
gloire dans les soucis qu’il bravait; pourtant une fois grandis, ses fils se
rebellaient si souvent et le roi lui-méme €carta tant le cceur des grands hommes
de son royaume, qu’il ne pouvait jamais se sentir sir ni se reposer
heureusement’®.

Le but principal de la visite a Limoges avait ét¢ de présenter
I’Aquitaine a Richard, mais, aprés la mort du Jeune Roi, Henri Il
proposa a Richard de céder la souveraineté de la province ; mais
Richard refusa de le faire, et son peére autorisa Jean a envahir le
territoire. Geoffroi ayant rejoint Jean, les fréres se firent encore une
fois la guerre. La situation semblait normale a la famille royale ;

"® Thomas Wright, The historical works of Giraldus Cambrensis, London, 1894.



113

Geoffroi, en réponse a I’évéque de Winchester qui lui demanda de se
réconcilier avec son pére, déclara :

Il nous a été donné par nature, et pour ainsi dire par droit d’héritage de nos
ancétres, qui nous 1’ont légué et inculqué, qu’aucun de nous n’aime ’autre, et
que toujours le frere combattra le frere, et le fils le pere de toutes les forces dont
il sera capable. Ne tachez donc pas de nous priver de nos droits héréditaires, en
vous efforcant en vain de chasser le naturel”.

Bertran de Born, une fois de plus dans les petits papiers de Richard,
lui conseilla de résister et méme de revendiquer le trone d’Angleterre,
reprochant en méme temps a Geoffroi sa mauvaise conduite. Geoffroi
de Bretagne, quatriéme fils d’Henri II, décrit comme turbulent, bien
qu’ils eussent leurs moments d’amitié, inspira la coleére de Bertran de
Born pour deux raisons : ses visées sur les terres de Richard, et la
facon dont 1l traita une dame (en lui refusant un rendez-vous). Bertran
reprocha amerement a Geoffroi d’avoir abandonné ses alliés
d’Aquitaine dans la lutte précédente, et il demeura presque sans espoir
concernant 1’entreprise actuelle du comte®.

Si-1 coms Jaufres no s’esloigna,
Peitau aura e Gasconha,

si tot no-is sap dompneiar®'.

[Si le comte Geoffroi ne tarde pas,
il aura le Poitou et la Gascogne,

bien qu’il ne sache pas se conduire avec les dames].

" Ibid.

%0PC 80, 39 : 30-34, Seigner En Coms, a blasmar. Ed. G. Gouiran, p. 378.

81 Ibid., v. 49-51. Ed. G. Gouiran, p. 378.

2 PC 80, 14 : 19-24, Eu chan, que‘l reys m’en a preguat. Ed. G. Gouiran, p. 220.



114

Henri et Geoffroi se retournerent contre leur pere, Bertran les
rejoignit et il composa un sirventes sur 1’ordre du jeune Henri. Il
n’¢tait pas, cependant, aveugle au traitement que ses deux fils firent
subir au roi.

De mo senhor lo rey annat
conosc que an siey filh peccat
que del sojorn d’Anglaterra
I’an ahoras dos ans lunhat.
Del tot lo'n tenh per enguanat,
mai quan de Johan Ses Terra™.
[Je sais que contre mon seigneur, le roi ainé,
ses fils ont péche,
car ils I’ont empéché depuis deux ans
de s€journer en Angleterre.
Je le tiens pour totalement trompée

sauf par Jean sans Terre].

La guerre fratricide persista pendant 1’année 1184, jusqu’a ce
qu’Henri, au désespoir, fit venir ses fils a Londres et obtint une sorte
de paix, par laquelle Richard obtint 1I’Aquitaine. Louis ¢était
responsable du refus des termes avantageux offerts par Henri, mais il
¢tait trop incompétent pour réussir la rébellion. Malgré cela, la
distribution des richesses par le roi Henri était généreuse : le jeune
Henri regut une grosse somme annuelle, Richard la moiti¢ des revenus
du Poitou, et Geoffroi la moitié des revenus de I1’héritage de
Constance sa fiancée, avec ’espoir de tout recevoir a son mariage.
Richard envahit la Bretagne, et Geoffroi demanda le secours de son
beau-pére, le roi frangais, pour s’emparer de 1’Anjou. Pour le moment,

%3 Boutiére et Schutz, 1950: 51-2.



115

Henri le Jeune Roi avait fait la paix avec Richard. Bertran,
incroyablement, s’en réjouit, car on se rappelle qu’il avait une
affection réelle pour le jeune homme : Richard réprimait sans cesse les
insurrections des barons d’Aquitaine, trés souvent suscitées par
Bertran de Born, mais ses actions rigoureuses firent accepter les
traitrises du Jeune Roi. Celui-ci complota avec Geoffroi pour attaquer
Richard, mais le plan n’aboutit a rien avec la mort du jeune prince.

e'N Bertrans 1i volia meills qu’a homme del mon e lo Reis Joves ad el meills
qu’a home del mon, per que lo reis Enrics, sos paire, e:l coms Richartz, sos
fraire, volian mal a-N Bertran®’.

[Et le seigneur Bertran 1’aimait mieux que n’importe quel autre homme, et le
Jeune Roi I’aimait mieux que n’importe quel autre homme, de sorte que le roi
Henri, son pere, et le comte Richard son frere, voulaient du mal a Bertran].

On ne sait pas exactement ou commenca I’amiti¢ du troubadour
avec les trois princes, mais ils firent un long séjour dans son
voisinage. Cette proximité avec le prince explique pourquoi il prit
position contre le roi Henri, comme nous le voyons dans le sirventes.
Les historiens relévent aussi le charme personnel de Bertran, sa
passion pour les activités chevaleresques, ainsi que sa réputation
comme troubadour.

D’un sirventes no-m cal far loignor ganda,
tal talan ai qe-1 dig’ e ge-I’espanda,

car n’ai razon tant novell’ e tant granda

del Joven Rei q’a fenit sa demanda

sos frair Richartz, pois sos paire:l comanda ;
tant es forsatz 1**.

[1l ne me convient pas de différer plus longtemps uns sirventes,
tellement j’ai le désir de le dire et de le répandre,

car j’ai un motif si nouveau et si grand

au sujet du Jeune Roi qui a cessé sa demande

sur son frére Richard, car son pére I’a command¢ ;

comme il est contraint !].

53 Boutiére et Schutz, 1950: 51-2.

 PC 80, 13 : 1-6, D un sirventes no'm cal far loignor granda. Ed. G. Gouiran, p.
208.



116

C’est la mort inattendue de Geoffroi a Paris qui mit fin a ses
desseins. Il mourut d’une fievre le 18 aolt 1186 et fut enseveli a
Notre-Dame. 11 semble que ce comte ait souffert de la folie des
grandeurs, se croyant plus royal que les royaux et complotant avec
Philippe II contre son pere. Bertran de Born souligna la frustration du
comte qui détestait sa position de quatrieme dans la famille.

Lo coms Jaufres, cui es Bresilianda,
volgra fos primiers natz,
car es cortes, e fos en sa comanda

85
regesmes €1 duchatz™.

[Le comte Geoffroi, qui possede Brocéliande,
voudrait étre le premier-ne,
car il est courtois, et qu’il eQit en son pouvoir

le royaume et le duché].

Bertran n’était pas le seul a commenter le manque d’égard de
Geoffroi envers une dame. Un troubadour, Rainaut de Pons, introduisit
le motif dans une fenso avec Geoffroi*, le sujet étant la préférence
entre un amant qui aime sans honneur et un qui a I’honneur. Il termine
la discussion ainsi :

« Amics Jaufres, mal sabetz rasonar,

 PC 80, 13 : 33-36, D un sirventes nom cal far loignor granda. Ed. G. Gouiran,
p. 210 ; Bresilianda : Brocéliande, un bois en Bretagne, souvent cité dans les
légendes arthuriennes, utilis€ comme un nom de province.

PC 414, 1, Seigner Jaufres, respondetz mi si-us platz.
8 Ibid., éd. R. Harvey et L. Paterson, v. 61-63, p. 1124.



117

e sembla-m be que pauc sabetz d’amar,

que faz d’onor e d’amor miei partia »®'.

[Ami Geoffroi, vous raisonnez mal,

et il me semble que vous savez peu de I’amour,

car je me partage ¢également entre I’honneur et I’amour].

Ce n’est pas la premicre fois qu’on a fait remarquer que le comte
Geoffroi ne savait pas traiter courtoisement les femmes. Et pourtant il
est touyjours désigné comme courtois ; c’est ainsi que Berenguier de
Palazol (fl. c.1160) en fit reproche aux médisants.

Aissi finira ma chanso,
e no vuelh pus longa sia,
que pus greu la-n apenria
mo senher e siey companho,
lo coms Jaufres, que Dieus ampar :
quar es adreitz e conoissens,
e fai tans de ricx faitz valens,
lauzengiers no-1 pot encolpar..*.
[Ainsi ma chanson finira,
et je ne veux pas qu’elle soit plus longue,
car ils I’apprendraient plus difficilement
mon seigneur et ses compagnons,
le comte Geoffroi, que Dieu le protege,

car il est adroit et plein de connaissance,

 PC 47, 10 : 33-40, S’ieu sabi aver guiardo. Voir éd. M. Beretta Spampinato, p.
141 ; Palazol est aujourd’hui Pallol, pres d’Elne (Pyrénées Orientales).



118

et il fait tant de puissants actes vaillants

que le médisant ne peut pas se plaindre de lui].

Avant 1186, Geoffroi participa dans un partimen avec Gaucelm
Faidit sur une question d’amour, mais le dialogue du comte de
Bretagne est en langue d’oil, car il semble qu’il ne savait pas
composer en occitan. Il s’agit d’un débat sur le sujet suivant : faut-il
coucher avec la dame au moment de la rencontre ou de la séparation ?
Geoffroi choisit celle-ci, mais a la fin le poete se moque légerement de
lui.

« Jauseume, vos dites folor,
que ma razuns, per droit d’amor,
deit plus que la vostre valeir ».
« Senher Coms, jes non ai paor,
que nuls om que sapcha d’amor
aus vostra razon mantener »° .
[« Gaucelm, vous dites une folie,
car, selon le droit d‘amour,
mon opinion doit valoir plus que la votre ».
« Seigneur Comte, je n’ai guere peur
qu’aucun homme qui s’y connaisse en amour

ose maintenir votre avis »].

Il semble que certains troubadours étaient tiraillés entre le service
qu’ils devaient au seigneur et celui de leur dame. Gaucelm Faidit™ se
servit de cette excuse a la cour de Geoffroi.

E, si non fos mos seigne’:1 Coms Jaufres

¥ PC 167, 30 : 67-72, Jauseume, quel vos est semblan. Ed. J. Mouzat, p. 387.



119

ge'm reten sai en son cortes pais,
ja, per honor ni per ben ge'm vengues
non estera q’ieu ades no la vis —
q’en autra part mos fis cors no merceja.
e1 Coms sap ben q’om non pot ren saber
de fin’amor qui amador guerreja,
ni drutz non deu ad amic dan tener :
per q’ieu non pens q’el m’auses retener’ .
[Et si ce n’était pas mon seigneur le Comte Geoffroi,
qui me retient ici dans son agréable pays,
ni pour I’honneur, ni pour le bien qui m’en adviennent,
je ne pourrais me retenir d’aller la voir sur-le-champ,
car mon cceur fidele ne courtise personne d’autre.
Et le Comte sait bien que celui qui contrarie un amoureux
ne peut rien savoir en matiere d’amour courtois,
et un amant ne doit pas nuire a un autre amant,

et c’est pourquoi je ne pense pas qu’il ose me retenir].

Mais il se servit encore de ce stratageme pour éviter d’aller a la
croisade, et, cette fois, il en attribue la responsabilité¢ a Richard.

E quar estauc, que ades no m’empenh
ves Suria, Dieus sap perque m’ave

que ma domna, el rey engles, mi te ;

** Voir J. Mouzat, p. 388-389.
*LPC 167, 40 : 37-45, Mout m ‘enojet ogan lo coindetz mes. Ed. J. Mouzat, p. 288.



120

I’us per amor, e ’autre per pauc faire

del gran secors que m’avia en coven ...”",

[Et puisque je demeure ici, car je ne suis pas encore
parti pour la Syrie, Dieu sait pourquoi ceci m’arrive,
que ma dame me retienne, et aussi le roi anglais;
I’une par amour et 1’autre pour faire peu de chose

du grand secours qu’il m’avait promis].

Il ne fait aucun doute que le comte Geoffroi, possesseur d’un pays
ou il retient Gaucelm, est Geoffroi II Plantagenét, comte de Bretagne
de 1169 a 1186. Evidemment, Bertran oubliait facilement sa critique
de la flatterie quand il la dispensait lui-méme. On pourrait en dire
autant de Rainault de Pons qui respectait Geoffroi plus qu’Arthur.

Seingner Jaufres, Artus non atend eu,
c’a tal a1 dat e mon cor e ma via
que sembla ben que il azires greu
neguna res qe ages e-m baillia”.
[Seigneur Geoffroi, je n’attends pas Arthur,
car j’al donné mon cceur et ma vie a tel
qui semble bien hair gravement

quoi que je fasse, et me gouverne].

Sept mois apres la mort inattendue de Geoffroi, sa veuve donna
naissance a un fils, le 29 mars 1187, qu’elle nomma Arthur (1187-
1202) pour plaire aux Bretons et leurs légendes. On devrait ajouter

%2 PC 167, 36 : 33-37, Mas la bella de cui mi mezeis tenh. Ed. J. Mouzat, p. 454-
455.

P PC 414, 1 : 41-44, Seigner Jaufie, respondetz si-us platz. Voir Fr. M. Chambers,
“Two Troubadour Lyrics”, in Romance Philology, 30, 1976-77, p. 134-144.



121

qu’Arthur est principalement un personnage vénéré par les Anglais.
Une ville du Somerset, Glastonbury (ou I’on prétend qu’il est enterré),
est remplie de souvenirs dans les boutiques et surtout dans 1’abbaye. Il
est presque certain que le jeune Arthur fut tué par le roi Jean. Peire
Vidal commenta cet événement soulignant la joie des Bretons.

Despos Artus an cobrat en Bretanha
non es razos que mais jois mi sofranha,
quar qui vos ve ni au
non pot esser dolens
per negus marrimens’ .
[Puisque les Bretons ont retrouvé Arthur,
il n’y a pas de raison pour que la joie désormais me manque,
car celui qui vous voit et vous entend

ne peut souffrir d’aucun chagrin].

Henri II avait contraint Constance, veuve de Geoffroi, a se marier
avec Ralph III, comte de Chester, retenant ainsi le lien entre
I’ Angleterre et la Normandie. Constance, cependant, se sépara de lui
et régna en femme indépendante. Elle ¢€tait en route pour remettre
Arthur aux soins de son oncle Richard, quand elle fut capturée par son
mari. Les Bretons se battirent pour la secourir, et Richard envahit la
province pour sauver Arthur. L’événement fut commenté par Bertran

aux baro__s

de Born (ou peut-&tre son fils) dans le sirventes qu’il adressa n
« que argens blanda ».

Ben fe-1 reis, qu’es coraios,
car venc sai entre-ls Bretos.

Mas cel’honors tornara a nien

" PC 364, 24 : 39-43, Ges pel temps fer e brau. Ed. D’ Arco Silvio Avalle, p. 248.



122

s’es tals la fis com fes comensamen.

Guerra vol ¢’om sanc espanda ...

Q’eu sei fraires aitals dos,

I’us es reis, 1’autre coms pros.
Mas ges non ditz vertat aicel que men
ni tort lauzat no son pro ni valen™.

[Le roi a bien agit, car il est courageux,
en venant parmi les Bretons.

Mais un tel honneur ne va tourner a rien
si la fin ressemble au début.

La guerre veut qu’on répande le sang...
Car je connais deux freres de cette sorte,
I’un est roi, I’autre un comte preux.
Mais celui qui ment ne dit pas la vérite,

et ceux qui louent le mal ne sont ni preux ni vaillants].

Les Angevins, surtout Henri 11, s’appropricrent le légendaire Arthur,
sans preuve qu’il ait jamais existé ; chef d’une armée a la décadence
de I’Empire romain, il fut, au Moyen Age, converti au christianisme et
¢levé en maitre du culte de la Table Ronde. Cette méme table, exposée
a Winchester, est, en fait, un meuble d’une date beaucoup plus tardive.
Henri prétendait au lignage d’ Arthur pour neutraliser la vantardise du
roi francais dont I’ancétre était Charlemagne. Le roi anglais s’empara
donc de la légende a ses propres fins ; nous avons méme le Draco
normannicus d’Etienne de Rouen, composé vers 1168 a la demande
d’Henri II, « un poéme latin dans lequel le roi correspond avec Arthur

% PC 80, 18 : 13-17, 21-24, Gent part nostre reis liouranda. Ed. G. Gouiran, p.
818-820.



123

qui lui accorde I’ Armorique a condition qu’il devienne son vassal pour
elle »”°. Les troubadours s’empressérent d’illustrer la 1égende : Rigaut
de Barbezieux (fl. 1141-60) se sentit si ébloui par sa dame qu’il la
compara a Perceval devant le Graal. En méme temps, il présenta
Perceval dés le premier vers :

Atressi con Persavaus

el temps que vivia,

que s’esbait d’esgardar

tant qu’anc non saup demandar

de que servia

la lansa ni‘1 Grazaus,

et eu sul atretaus,

Miels de Dompna, quan vei vostre cors gen,
qu’eissamen

m’oblit quan vos remir

e-us cug preiar, € non fatz, mas consir’’.
[Tout comme Perceval,

au temps ou il vivait,

qui se perdit dans sa contemplation

tant qu’il ne sut demander

a quoi servaient,

la lance et le Graal,

je suis comme lui,

% Cité par Aurell, 2001 : 50.

TPC 421, 3 : 1-10, Atressi con Persavaus. Ed. Martin de Riquer, Los trovadores, t.
I, p. 293-294.



124

0 Meilleure Dame, quand je vois votre noble personne,
car ¢galement

je m’oublie quand je vous contemple

et je pense vous prier, et jene le fais pas, mais je medite].

Mais un culte a besoin d’un lieu de pelerinage : la tombe d’Arthur. Ou se
trouvait-elle ? On a choisi 1’abbaye de Glastonbury, dans le Somerset, le
plus grand et le plus riche monastére d’Angleterre. Giraud de Barri
décrivit en détail les « restes » d’Arthur dans son Instruction du Prince
(avant 1192), et dans le Miroir de I’Eglise (vers 1217). C’est 13, dit-on,
que vint Joseph d’Arimathie, peut-&tre avec Jésus lui-méme, et l1a ou il
planta son baton poussa tout un buisson qu’on montre encore
aujourd’hui aux visiteurs. La découverte fut encouragée par Henri II qui
prétendit qu'un chanteur breton d’histoire avait prédit qu’on trouverait le
corps « enfoui a seize pieds au moins dans un chéne évidé »*. Ce mythe
fut cru par trop de gens : les troubadours furent certainement fascinés par
I’histoire, et il y a pléthore de références aux chevaliers de la Table
Ronde, surtout a Gauvain, dont le nom apparait 83 fois dans leurs
poésies”. Aujourd’hui cette petite région s’appelle I'Ile d’Avalon, car
elle était originellement entourée de marécages, et ’on prétend qu’elle
est le centre des mysteres.

Malgré son déces, Geoffroi s’offrit une modeste immortalité grace a
son fils posthume Arthur, dont la naissance encouragea Peire Vidal a
exprimer son bonheur pour les Bretons, bien qu’il pariit cynique quant
a la lIégende.

E cel que long’atendensa
blasma, fai gran falhizo ;
qu’er an Artus li Breto,

: 9
on avian lor plevensa””.

% Aurell, 2003 : 26.

% PC 364, 37 : 46-49, Pos tornatz sui en Proensa. Ed. D’Arco Silvio Avalle, p.
367.



125

[Et celui qui blame la longue attente
fait une grande erreur,
car maintenant les Bretons ont Arthur

en qui ils avaient mis leur confiance].

Henri II avait promu le culte d’Arthur'® ; or, s’il avait décidé que
son petit-fils de Bretagne devrait s’appeler Henri, les Bretons avaient
leur propre idée et, consultés par la duchesse Constance, qui langait un
defi au roi d’Angleterre, ils choisirent Arthur par acclamation. Les
rapports entre la couronne et les nobles bretons ne s’amélioraient pas,
surtout quand Richard Cceur de Lion attaqua et saccagea la Bretagne
en 1186 et emprisonna la duchesse avec son fils. Entre-temps, le roi
Henri rencontra des difficultés partout, et méme treés proches, avec sa
femme, qu’il emprisonna pendant de longues années. On a suggéré
que, ayant dépassé 1’age de la maternité, elle interdit a son mari
d’avoir des enfants avec d’autres femmes. D’ailleurs le roi francais
avait envie de regagner ses terres, et Aliénor fut facilement persuadée
de provoquer quelques conflits pour son mari. Roger of Wendover
constata :

Eodem tempore, rege Anglorum moram faciente un Hibernia, Hugo de St
Maure (Sancta-Maura) et Radulphus de Faie, avunculus Alienor reginz,
consilius ipsius, ut dicitur, regis Henrici junioris animum coeperunt avertere a
patre suo, asserentes, incongruum videri regem quemlibet esse et dominationem
in regno debitam non habere...""".

[En ce temps, pendant que le roi des Anglais faisait un s€jour en Irlande,
Hugo de St-Maur et Radolphe de Faie, Ioncle de la reine Aliénor, sur la
recommandation de celui-ci, selon ce qui est dit, affirmant que le Jeune Roi
Henri songeait a se retourner contre son pere, qu’il semble €tre inapte a €tre roi
ni a avoir la souveraineté du regne...].

10poole, 1954 : 254-256.
O Chronica 11 - 46.



126

La phrase révélatrice ut dicitur, phrase que cet historien n’hésita pas
a employer, montre ou son cynisme ou ses réticences en ce qui
concerne la vérité de ses renseignements. Quant a Aliénor, elle en
savait trop pour s’engager, malgré les efforts du roi francgais pour
susciter sa jalousie. La séparation était douteuse, mais cela ne
I’empécha pas de pousser ses fils a se révolter contre leur pere. La
fausse opinion selon laquelle Henri fit germer le doute dans la téte des
freéres fut le travail de Giraldus Cambrensis.

En 1173, les actions d’Aliénor se bornaient aux conseils qu’elle
donna a Richard et a Geoffroi de suivre I’exemple de leur frére Henri,
plutot que de soutenir son mari qu’elle avait déja abandonné. On se
souvient que, trois ans auparavant, le roi, se croyant au seuil de la
mort, avait fait couronner son fils homonyme et créé des titres pour les
autres. Méme Jean, 4gé¢ de trois ans, devint le comte de Mortagne.
Mais le roi se rétablit et les fréres durent attendre. Philippe, beau-pére
du Jeune Roi, I’encouragea a revendiquer ses titres et, a la fin, le pére
et le fils ne communiquérent point: « Et jam animum suum a
voluntate ipsius ita decinaverat, ut nihil cum eo pacifice loqui
potuisset ». Les freres luttérent ou I’un contre 1’autre ou contre leur
pere : « An unnatural sentiment seemed their only bond of union » [un
sentiment dénaturé semblait leur seul lien d’union]'®™. Certains
Francais s’empresserent de dire qu’Henri recevait sa punition pour la
mort de Becket, mais I’Eglise la lui avait pardonnée au temps de sa
pénitence, en 1174. D’un autre coté, les exces du jeune Henri lui
valurent une fievre accompagnée d’une ulcération des intestins, et il
mourut a 1’age de 28 ans dans la villa Mantel, pres de Limoges, le 11
juin 1183. 11 convoqua a son chevet les prélats et d’autres religieux de
sa cour et fit sa confession d’abord en privé, puis en public, et recut
I’absolution. Sous les auspices de William Marshal (1147-1219), il
envoya, sa croix a Jérusalem. Ensuite il fit son mea culpa en public,
noua une corde a son cou et fit placer son corps sur un lit de cendres.
Le jeune Henri avait exprimé le souhait de voir son pere, mais celui-ci
le jugea fort mal a propos et lui envoya une bague. Quand le roi recut
la nouvelle de la mort de son fils, 1l fut bouleversé. 1l s’évanouit trois
fois et ses jambes se déroberent, marque d’une lamentation excessive.
Hovenden rapporte la veérité quand il écrivit « gaudent omnes, cuncti

192 Inferno, 1, 300 : 136-138.



127

leetantur, solus pater plangit filium » [tous se réjouissent, une
allégresse universelle, seul le peére pleura son fils.] Bertran de Born
avait pouss¢ le jeune homme a la rébellion, et c’est Dante (Enfer,
canto 28) qui mit ces mots dans sa bouche :

Io feci’l padre e’l figlio in se rebelli :

Achitofel non fe’piu d’ Absalone

e di David coi malvagi pungelli'®.

[J’ai fait se révolter un pere et son fils 'un contre 1’autre ;
Achitophel ne fit pas pire quand il encouragea Absalom
contre le roi David avec son méchant complot].

Les mémes intentions se trouvent dans une des vidas occitanes :

Seingner era totas ves quan se volia del rei Enric e del fils de lui, mas totz
temps volia que ill aguessen guerra ensemble, lo paire e-l fils el fraire, ’uns

com [’autre. Bertran de Born fetz mesclar lo paire e-1 filh d’Englaterra. E toz

: . 103
temps volc que lo reis de Fransa el reis d’Englaterra aguessen guerra ensems .

[Toutes les fois qu’il le voulait, il était maitre du ro1 Henri et de son fils, mais
toujours il voulait que le pere et le fils se fissent la guerre. Bertran de Born fit
brouiller le pere et le fils d’Angleterre. Et il voulait toujours que les rois de
France et d’ Angleterre se fissent la guerre].

Dante connaissait bien 1’ceuvre de Bertran et il cite son sirventes-canson
No puosc mudar un chantar non esparja (PC 80, 29) dans son De
vulgari eloquentia, 1a ou il traite des troubadours qui chantaient la
guerre. Ce sirventes est adressé a Philippe de France, le pocte se
plaignant des injustices et des déshonneurs que le roi lui avait fait subir.
Bien que Philippe ne voulit pas faire la guerre, Richard, voyant la
faiblesse du roi, avait d’autres idées, mettant a sac des chateaux, bourgs
et villes, tuant et emprisonnant des hommes, ce qui plut aux barons qui
ressentaient de I’aversion pour la paix, Bertran a leur téte. Henri II avait
réuni un grand trésor dans le chateau de Chinon (Indre-et-Loire).
Richard s’était emparé de Cahors et de Carjac (Lot), et Philippe les
réclamait. Bertran composa alors ce poeme ou il reconnait la difficulté a

13 Boutiére et Schutz, 1950 : 65.



128

manier les rimes en omba, om, esta (qu’ieu no trop aisi “omba’ ni
“om” ni “esta’). Ce sirventes nous en dit autant du caractere du pocte
que des antagonismes princiers.

Non puosc mudar mon chantar non esparga,
pois N’Oc-e-Non a mes fuoc e traich sanc,
car grans gerra fai d’escars seignor larc,

per ge'm plai be dels reis auzir la bomba,
ge n’aion ops paisson, cordas e pom,

e'n sion trap tendut per fors jazer,

e'nz encontrem a miliers et a cens,

si ¢’apres nos en chant hom de la gesta.

[Je ne peux m’empécher de répandre une chanson,

puisque Oui-et-Non a mis le feu et versé le sang,

car la grande guerre rend généreux le seigneur avare,

de sorte qu’il me plait d’entendre la pompe des rois,

et qu’ils aient besoin de palissades, de cordes et de pommeaux
et que soient dressées les tentes pour se reposer dehors,

et que nous nous retrouvions des milliers et des cents,

de sorte qu’apres nous on en chante I’exploit].

Anta I’adutz e de pretz lo descarga

gerra cellui cui om no-n troba franc,

per q’eu no cuich lais Caortz ni Carjac
mos Oc-e-Non, pois tan sap de trastomba.
Si-1reis 11 da lo thesaur de Chinom,

de guerr’a cor, et aura'n pois poder.

Tant I’es trebailhs e messios plazens

que los amics e‘1s enemics tempesta' .

[La guerre apporte la honte et la perte de tout mérite

a celui qu’on ne trouve pas hardi,

C’est pourquoti je ne crois pas que mon Oui-et-Non abandonne
Cahors ni Carjac, puisqu’il sait si bien jongler.

Si le roi lui donne le trésor de Chinon,

il a le cceur a la guerre et en aura alors le pouvoir.

Il aime tant les efforts et les dépenses

qu’il ruine autant ses amis que ses ennemis].

1% PC 80, 29 : 1-8 et 25-32, Non puosc mudar mon chantar non esparga. Ed. G.

Gouiran, p. 576 et 578.



129

Bertran composa un planh sur la mort du Jeune Roi Henri, qui est
cit¢ comme une des plaintes les plus sinceres et la plus déchirante de
la période des troubadours. Ce planh est d’une perfection formelle
incomparable, avec son allure lente, son rythme entrecoupé comme
par les accents d’un glas, le redoublement de ses rimes, et 1’éclat des
derniéres mesures de chaque strophe en or (ol) et ira qui mélent a un
¢cho de dies irce 1’éclat sonore des trompettes d’un cortege funcbre. Il
est certain que son amiti€¢ aura inspir¢ Bertran, mais, sachant son
caractere sans-cceur, il est difficile d’y croire. D’ailleurs, il €crivait
selon la tradition de la deploratio :

Si tuit li dol e-1h plor e:lh marrimen

e las dolors e‘1h dan e-lh chaitivier

que om anc auzis en este segle dolen
fossen ensems, semblaran tot leugier
contra la mort del Jove Rei engles,

don rema Pretz e Jovens doloros

e'1 mons oscurs e teintz e tenebros
sems de tot joi, ples de tristor e d’ira'”.

[Si tout le chagrin, les larmes, 1’affliction,

les douleurs, pertes et miseres

qu’on entendit jamais dans ce monde de malheur
¢taient réunis, ils sembleraient tout légers
comparés a la mort du Jeune Roi anglais,

dont Prix et Jeunesse restent douloureux,

et le monde sombre, obscurci et ténébreux,

prive de toute joie, plein de tristesse et de chagrin].

Il termine son planh dans un registre religieux, souhaitant a Henri
un accueil miséricordieux au Paradis.

Celui cui plac pel nostre marrimen
venir el mon nos traire d’encombrier

e receup mort a nostre salvamen,

com a senhor umil e drechurier

clamen merce, qu’al Jove Rei engles
perdo, si-lh platz, si com es vers perdos,

95 pC 80, 41 : 1-8, Si tuit li dol Ih plor e Ih marrimen. Ed. G. Gouiran, p. 260.



130

e-1 fassa estar ab onratz companhos

. . .. 106
lai on anc dol non ac ni mal niira .

[Celui a qui 1l plut, a cause de notre tourment,

de venir au monde nous tirer du malheur

et recut la mort pour notre salut,

comme a un seigneur humble et juste

on demande grace, afin qu’il pardonne au jeune Roi anglais,
s’1l lui plait, puisqu’il est vrai pardon,

et qu’il le fasse demeurer avec des compagnons honorés

la ou il n’y a ni douleur ni mal, ni chagrin].

Richard I Cceeur de Lion

Il y avait trois Richard en un : le jeune Richard, toujours rebelle a
son pere, le Richard qui menait ses batailles avec le roi de France, et le
Richard héros des croisades. Durant ces trois périodes, il se fit la
réputation qui lui valut son sobriquet. Si Richard é€tait un explosif,
c’est Bertran de Born qui, trés souvent €tait son détonateur. Quelques
trente et un ans apres sa mort, le troubadour Bertran d’Alamanon (fl.
1229-66), exprimant sa colere et sa déception envers d’autres
seigneurs, surtout envers Raimon Béranger IV de Provence et Raimon
VII comte de Toulouse, cita Richard comme étant le modéle du
valeureux guerrier.

Aissi cum selh que a cor e talen
de far los faitz que-1 reis Richartz fazia'"".

[Comme celui qui a le courage et le désir
d’accomplir les exploits du roi Richard].

Sa lutte constante contre Philippe de France entraina pour Richard
des dépenses financiéres et humaines, ce qui suscita bien des plaintes
a son sujet. Le troubadour Pons de Capduelh (1180-¢.1228, né a Saint-

1% 1pid. : 33-40. Ed. G. Gouiran, p. 262.

7 PC 76, 22 : 31-32, Un sirventes farai ses alegratge. Ed. J.-J. Salverda de Grave,
p. 3.



131

Julien-Chapteuil, prés du Puy), a la différence de Bertran, parlait en
faveur du peuple.

Ben volgra que-l reis dels Frances
e-1 rei engles fezesson patz,

et aquel fora plus honratz

per Dieu, que primiers la volgues'*.

[Je voudrais bien que le roi des Francais
et le ro1 anglais fissent la paix,

et celui qui la voudrait le premier

serait plus honor¢ par Dieu].

Apres son emprisonnement, cependant, Richard n’était pas disposé
a aider les croisés et, aprés quelques mois, Saladin mourut. Enfin,
aprés la défaite d’Alarcos, Alphonse trouva impossible de tenir la
promesse faite au roi. Gavaudan (fl. 1195-1211) demanda aux autres
protagonistes de venir au secours de I’Espagne, mais personne ne vint.

Emperaire, vos o aujatz,
e'lreys de Frans’e sos cozs,
el reis engles, coms peitavis,
qu’al rey d’Espanha seccoratz' .

[O Empereur, écoutez-le,

et vous roi de France et ses cousins,

et le roi d’ Angleterre, comte de Poitiers
venez au secours du roi d’Espagne].

La bataille d’Alarcos eut lieu le 19 juin 1195, et Alphonse VIII de
Castille avait promis d’aider Richard contre Philippe Auguste ; mais il
¢tait a court de mercenaires et Richard promit de les payer. Bertran de
Born écrivit que, si les rois étaient vaillants et poussés a 1’action, le
champ serait parsemé de morceaux d’armures et d’hommes. Il
exprima ainsi son avis sur Richard :

198 pC 375, 8 : 49-52, En honor del pair’ en cui es. Voir éd. M. von Napolski, p. 90.

9°pC 174, 10 : 28-31, Senhors, per los nostres peccatz. Ed. M. de Riquer, Los
trovadores, p. 1051.



132

Richartz metra a mueis et a sestiers

aur et argen, e ten s’a benenansa

metr’e donar, e non vol sa fianza,

anz vol gerra mais qe qaill’esparviers''".

[Richard dépensera I’or et 1’argent par muids

et par setiers, et s’en fait un plaisir de dépenser

et de donner, et ne veut pas de traitg,

mais il veut bien plus la guerre que ’épervier ne veut la caille].

Le scribe de la razo Q attire notre attention sur la composition des
deux armées, soulignant la popularité de Richard qui savait faire venir
un large choix de soldats, méme s’il fallait leur offrir les fonds.

Malgré les promesses faites au roi frangais, les Champenois
refuserent de combattre.

Lo reis de Fransa si avia ab se Frances et Bergoignos e Campanes e Flamencs
e cels de Berrion ; e'l reis Richartz avia ab se Engles e Normanz e Bretons e
Peitaus e cels d’Anjeu e de Torrena e dal Maine et de Santonge e de Lemozin.
Et era sobre la riba d’un flum que a nom Saura, lo quals passa al pe de Niort... .

Mas arcivesque et evesque et abat et home d’orde, que cercavan patz, eran en

miech, que defendian que la batailla no era'"".

[Le roi de France avait avec lui Francgais et Bourguignons et Champenois et
Flamands et ceux du Berry ; et Richard avait de son coté Anglais et Normands et
Bretons et Poitevins, et ceux d’Anjou, de Touraine et du Maine, et de Saintonge
et du Limousin. Et c¢’était sur la rive d’un fleuve qui s’appelle la Sévre, qui passe
au pied de Niort... .

Mais archevéques et évéques et abbés et moines, qui cherchaient la paix,
¢taient au milieu et interdisaient la bataille].

A cause de sa domination sur la scéne politique, on oublie que
Richard n’¢tait que le troisieme fils d’Henri II et d’Aliénor
d’Aquitaine. N¢ a Oxford en 1157, il mourut en 1199, ayant €té roi
d’Angleterre depuis 1189. Fiancé a 1’age de trois ans a Alix, fille de

"9°pC 80, 25 : 5-8, Miez sirventes vueilh far dels reis amdos. Ed. G. Gouiran, p.
652.

"pC 80, 31 : 3-9 et 12-15, En lo temps et en la sazon que lo reis Richartz. Ed. G.
Gouiran, razo, p. 594-595.



133

Louis VII, il rompit sans scrupule cet arrangement, car en mai 1191 il
¢pousa Bérengere de Navarre a Limassol (Chypre). Ce mariage ne
donna pas d’enfants, bien que Richard elt un fils naturel, Philippe de
Cognac. On a voulu qualifier Richard d’homosexuel, et il fut censé
avoir des relations avec Saladin, mais les recherches modernes ne le
justifient pas. Il rendit visite a Philippe Auguste. Chaque jour lui et le
roil mangerent a la méme table et au méme plat ; la nuit, ils partagérent
une chambre. Pour un guerrier, une croisade valait mieux qu’un
pelerinage sans armes.

Pons de Capdeuil (1190-1237) écrivit trois sirventes de croisade ;
approuvant les trois rois européens en route pour Bethléem, il écrivit
que le désir du roi Richard était d’éviter les feux de I’Enfer par des
actes physiques. En ceci il réunit les arguments des précheurs : il faut
suivre 1’étoile comme les mages, celui qui prend la croix se fait
pardonner ses péchés, et ceux pour qui il est impossible d’y participer
devraient financer ceux qui partent.

Ar nos sia capdels e garentia

cel qui guidet tres reis en Betleen

qu’e sa merce nos a mostrat tal via

per ge-il pejor vendran a salvamen,

qui lo segran de bon cor leialmen.

E qui per terra ni per manentia
remandra chai, molt fara grant folia ... .

[Que celui qui guida trois rois a Bethléem

soit pour nous maintenant notre chef et notre protection,
car, dans sa miséricorde, 1l nous a montré une voie telle
que les pires hommes seront sauvés

s’1ls le suivent loyalement et de bon coeur.

Et celui qui, a cause de ses terres et de ses richesses,
restera ici fera une trés grande folie... .

Jamais no-s gab negus bars ge pro sia,
s’ar no socor la crotz e-1 monumen,
c’ab gent garnir, ab pretz, ab cortezia

et ab tot cho g’es bel et avinen

podem aver honor e jauzimen

en Paradis ; gardaz dunc que querria
plus coms ni reis, s’ab honraz faiz podia
fogir Enfern e‘1 putnais fuoc arden



134

on maint chaitiu viuran toztemps dolen.
toz hom, cui fai veleis’o malautia ...
remaner chai, deu donar son argen

. 112
a cels q’iran... ~.

[Que jamais nul baron, qui a du mérite, ne se vante

s’il n’aide pas maintenant la croix et le Sépulcre,

car avec de riches armes, avec prouesse, avec courtoisie
et avec toute chose qui est belle et agréable,

nous pouvons avoir honneur et joie

au Paradis ; considérez donc ce que voudrait

de plus comte ou roi, si grace a des faits honorables

il pouvait éviter ’Enfer et le puant feu briilant

ou maint malheureux vivra toujours dans la souffrance.
Tout homme que la vieillesse ou la maladie

retient ici doit donner son argent a ceux

quiy iront...].

Bertran de Born entre encore en scéne

Ce troubadour traversa I’histoire des Angevins comme un mauvais
esprit. Il est juste de dire que, sans Dante, il serait resté un baron
ordinaire qui aimait poétiser ; mais le poécte italien le plaga décapité au
cercle le plus bas de I’Enfer, 1a ou se trouvent les semeurs de discorde,
dont les corps sont mutilés par des plaies aussi hideuses que celles
qu’ils avaient infligées a la société. Cette place peu enviable est due
aux troubles qu’il causa, entre autres, a la famille royale d’ Angleterre :
« Parce que j’ai séparé des personnes aussi unies par le sang, je porte
mon cerveau séparé, hélas ! de son principe qui est dans ce tronc.
Ainsi s’ observe en moi le talion »'".

Du point de vue littéraire, cependant, son nom est toujours associé¢

au sirventes, et sa carriere préservée par dix-neuf razos.

Though Bertran did not probably invent the term, the treatises written in the
fourteenth century define the sirventes in terms of the style developed by him : a
song built on the existing melody and form of a canso, addressing political

"2 pC 375, 2 : 1-48, Ar no sia capdels e garentia. Voir éd. J. Perrel, p. 151-153.
" L inferno, XXVIII : 302, 139-142.



135

events and powerful figures directly, as if composed by a sirven, a paid soldier,
and invariably partisan''*.

[Bien que Bertran n’inventat probablement pas le terme, les traités €crits au
quatorzieme siecle définissent le sirventes en fonction du style qu’il a
développé : une chanson batie sur l’air et la forme existant d’une canso,
abordant des événements politiques et des figures puissantes, comme si elle €tait
composée par un sirven, un soldat a gages, et invariablement partisan].

La domination des Angevins en Provence, résultat de la politique
matrimoniale de Blanche de Castille, acceptée par les nobles mais
moins par les communes, suscita la colere de plusieurs autres
troubadors, comme Guilhem de Montanhagol et Aimeric de
Peguilhan. Il est peu probable que leurs reproches aient eu quelque
influence sur les décisions royales !

N¢ dans I’évéché du Périgord, Bertran tenait le chateau d’Hautefort
(Autafort). Ce chateau joua un role important dans les rapports entre le
troubadour et Richard. Aujourd’hui, il est en ruines, mais on a bati une
nouvelle forteresse restaurée. Elle se trouve a environ 11 km. au sud-
ouest de Born, chef-liecu du canton et de I’arrondissement de
Périgueux. Son probleme venait du fait qu’Autafort était une co-
seigneurie en partage avec ses freres Constantin et Itier, le droit
d’ainesse n’existant pas dans la majeure partie du Midi, les maisons
princicéres mises a part. Il n’y a pas de documents sur leur querelle qui
visait a déterminer qui était le plus fort. Richard assiégea la forteresse
pendant une semaine et la restitua a Constantin. Bon simulateur,
Bertran regut le pardon de Richard qui le renvoya a son pére, qui mit
en doute la sincérité de son récit. Le pocte répliqua que c’était vrai
parce qu’il avait perdu le savoir, le sens et la connaissance a la mort
du jeune Henri. Le roi fut si ému qu’il se pama de douleur et restitua
le tout a Bertran. Puis il mit sa décision par €crit. Quand Constantin
réclama son bien aupres d’Henri, son frere lui montra la décision du
roi, qui lui-méme en rit. Il termina ses jours peu avant 1215 dans
I’abbaye de Dalon, prés de sa propriéteé.

Bertran vivait dans une idéologie guerriére : le baron qui n’aimait
pas la bataille était déloyal a la classe seigneuriale. Son ¢loge du

4 Léglu dans Gaunt et Kay, 1999, 55.



136

combat révele son obsession de la guerre mais avec un zeste d’amour :
«Ouil - dit-il - j’aime le gai temps de Paques, quand les feuilles
paraissent, et que les oiseaux chantent (tradition poétique), mais... ».

Et ai grand alegratge,

qan vei per campaignas rengatz
cavalliers e cavals armatz.

E platz mi qan li corredor

fant las gens e ’aver fugir,

e platz me qan vei apres lor
granren d’armatz corren venir,
e platz m’e mon coratge

qan vei fortz chastels assetgatz
e-1s barris rotz et esfondratz.
Et atressi-m platz de seignor
quand es primiers a I’envazir
en caval, armatz, ses temor,

c’aissi fai los sieus enardir

115
ab valen vassalatge .

[Et j’ai grande joie

quand je vois rangés par la campagne
les chevaliers et les chevaux armes.

Et il me plait quand les coureurs

font fuir les gens et le bétail,

et il me plait quand je vois leur courir sus
nombre d’hommes armés,

et il me plait dans mon cceur

quand je vois des chateaux forts assi€éges
et les remparts rompus et effondrés.

Et me plait également le seigneur

quand il est le premier a attaquer

a cheval, armé, sans peur,

car ainsi il fait enhardir ses hommes
avec une vaillante bravoure].

">'pC 80, 8a : 8-17, 21-25, Be'm plai lo gais temps de pascor. Ed. G. Gouiran, p.

732.



137

La hardiesse du seigneur qui est le premier a 1’assaut est clairement
une référence a Richard, bien connu pour étre a 1’avant-garde des
attaques. Il loue la panoplie des couleurs, les morts et les blessés,
décrivant un siege du début jusqu’a la fin ; puis il en vient a son but :
susciter I’action de Richard. Il adresse ses reproches aux barons qui
¢vitent le combat :

Baron , metetz en gatge
castels e vilas e ciutatz
enans c’usgecs no-us gerreiatz.

[Barons, mettez en gage
chateaux, villes et cités
plutot que de ne pas vous faire la guerre.

Papiol, d’agradatge
ad Oc-e-No t’en vai viatz,
dig as li e trop estan en patz''®.

Papiol, va, promptement,
de tres bon greé a Oui-et-Non,
dis-lui qu’ils restent trop longtemps en paix].

Luttant toujours pour assouvir ses vengeances personnelles contre
ses voisins comme les comtes de Périgord et de Limoges, son frere
Constantin et, souvent, contre Richard alors comte de Poitiers, il ne
révait que de bataille et n’était pas le seul chevalier a chercher
I’aventure et ’argent. Dans ses querelles avec les comtes, il décrit son
activité, mais s’apitoie aussi sur lui-méme.

Tot jorn contendi e-m baraill,
escrim e-m defen e'm coraill
c¢’om me fond ma terra e m’art
¢-m fai de mos arbres issart
e mescla‘l gran am la pailla,
e non a volpill ni coart

117

enemic que no m’assailla’ .

" pC 80, 8a : 61-63, 80-82, Bem plai lo gais temps de pascor. Ed. G. Gouiran, p.
734 et 743.

U7pC 80, 44 : 8-14, Un sirventes on motz non faill. Ed. G. Gouiran, p. 302.



138

[Chaque jour je lutte et je me bats,

je me querelle et me défends et je m’inquicte
qu’on me ruine ma terre et la brile

et qu’on fasse de mes arbres une friche,

et qu’on méle le grain avec la paille,

et il n’est ni lache ni couard

ennemi qui ne m’assaille].

Dans un autre ¢loge de la guerre, Bertran se montre assoiffé¢ de sang

dans ce qu’il appela « miez-sirventes » (demi-sirventes) adressé a
Richard et a Alphonse de Castille.

S’amdui li rei son prou ni coraios,

en brieu veirem camps joncatz de qartiers
d’elms e d’escutz e de branz e d’arcos

e de fendutz per bustz tro als braiers ;

es arage veirem anar destriers

e per costatz e per peich mainta lanza

e gaug e plor e dol e alegranga :

lo perdr’er granz e-1 gasainhz er sobriers' .

[Si les deux rois sont preux et courageux,

nous verrons bientot les champs jonchés de morceaux
de heaumes, de boucliers, d’épées et d’argons,
d’hommes le buste fendu jusqu’aux cuisses ;

nous verrons errer les chevaux,

et maintes lances transpergant c6tés et poitrines,

et joie et pleurs et deuil et allégresse ;

la perte sera grande, mais le gain encore plus grand].

Un autre aspect du caractére de Bertran ¢tait son attachement a
I’argent. Il me semble qu’apres avoir fait la paix avec Richard, il I’a
considéré comme une possible vache a lait. On le voit a ses allusions
fréquentes aux esterlins (sterling), ou, par exemple, lorsqu’il critique
les barons qui essayerent de s’approprier ses terres pendant son
emprisonnement, méme s’il nie son intérét pour 1’argent.

No'm platz compaigna de basclos

"8 pC 80, 25 : 9-16, Miez sirventes vueilh far dels reis amdos. Ed. G. Gouiran, p.
652.



139

ni de las putanas venaus ;
sacs d’esterlis e de moutos
m’es laitz, qand son vengut de fraus'”.

[La compagnie des vauriens ne me plait pas,

ni celle des prostituées ;

des sacs de sterling et de moutons

me sont désagréables quand ils sont frauduleux].

Pourtant, comment oublier que les troubadours chantaient
principalement I’amour ? Selon la razo de PC 80, 12, I’objet de son
affection était une certaine Maenz de Montagnac, femme du seigneur
Talairan, fréere du comte de Périgord, et sceur de Marie de Ventadour
et d’Elis de Montfort. Cependant, il la quitta pour une autre dame,
Guiscarda, femme du vicomte de Comborn. Accusé d’étre inconstant
quand il présenta ses respects a dame Thibors, il promit d’étre fidele,
mais elle répondit qu’elle le recevrait pour cavalier et servidor
seulement s’il ne pouvait se réconcilier avec Maenz. Cette derniere lui
donna la permission de courtiser 1’autre. Tous les maris de ces dames
avaient ¢été parmi les ennemis de Richard, qui les avait dépossédés.
Bertran écrivit un sirventes pour les assurer de son soutien.

Richard avait été investi duc d’Aquitaine en 1172 ; il s’associa a ses
freres, le jeune roi Henri et Geoffroi, dans la révolte contre leur pere
en 1173-1174, 1i¢ pour un temps au roi frangais. Mais, en 1183, il
combuattit ses freres quand ils soutinrent une insurrection en Aquitaine.
Quand le Jeune Roi mourut a I’improviste en 1183, Richard devint
I’héritier désigné au trone anglais. Henri demanda que Richard cédat
sa province a son frére cadet, Jean sans Terre. Naturellement il refusa.
Son projet ¢était de rendre 1’Aquitaine a sa mere. Il soupgonna un
complot pour le désheériter et se joignit a Philippe. Ils infligerent une
défaite a Henri peu avant la mort de celui-ci.

Quand Cceur de Lion monta sur le trone, il fut contraint de revenir
en Angleterre, seulement pendant six mois. Il apprécia la pompe et la
cérémonie du couronnement, mais il resta surtout pour chercher de
I’argent pour son expédition outre-mer. Son caractére incertain
inspirait de la peur a ses contemporains, non seulement a cause de ses

"9pC 80, 5: 25-28, Ar ven la coindeta sazos. Ed. G. Gouiran, p. 714.



140

vaillants efforts sur le champ de bataille, mais aussi a cause de ses
rages violentes. Malgré cela, il ¢€tait cultivé et nous avons des
exemples de son art troubaresque, poémes qu’il composa ou en prison
ou avec le trouvere Blondel de Nesle. C’est cette collaboration qui,
sans doute, donna lieu a la 1égende selon laquelle Blondel voyagea de
chateau en chateau, chantant une de leurs chansons sous les remparts
jusqu’a entendre la voix de son maitre. Belle histoire, mais dépourvue
de preuve, surtout parce que I’Empereur demanda ouvertement sa
rangon. Richard fut, en effet, découvert par deux émissaires anglais.
Dans sa forme originale, I’historiette fut chantée par un trouvere de
Reims dans la seconde moitié du XIX"® siécle.

Sa carriere de croisé débuta en 1187, quand il fit le veeu d’aller en
Terre sainte. Il se rendit outre-mer pour la troisieme croisade avec
Philippe, conquérant Chypre en route. II fut en grande partie
responsable de la prise d’Acre avec 1’aide de Philippe, mais le
Francais rentra en France pour comploter avec Jean. Le po¢te raconte
la bravoure de Saladin qui s’approchait de I’armée des croisés.

E lo reis d’Anglaterra, qu’es ples d’alegretatz,
es ins el seti d’Acra bonament repairatz

e per totas las tendas es lo jois redoblatz.

E lo reis Saladis s’es tant appropriatz

c’as un trait de balesta s’es de lor aizinatz,
que las gaitas entendo lo parlar el solatz.

Ez a I’albor del dia ajostec lo barnatz

de Fransa e d’ Anglaterra e dels autres regnatz
cadaus e son cor s’es fort meravilhatz,

. . 120
can lo rei Saladi se conogon de latz ~".

[Le roi d’ Angleterre, qui est plein d’allégresse,

est heureusement arrivé au siege d’Acre

et la joie a redoublé parmi toutes les tentes.

Et le ro1 Saladin s’est tant avancé

qu’il s’est approché d’eux a la distance d’un carreau d’arbalcte

et que ses sentinelles entendirent leur entretien et leur conversation.
C’est a ’aube que s’assembla la noblesse

de France et d’ Angleterre et des autres royaumes,

129 CCA 204 : 88-92, Chanson de la Croisade albigeoise. Voir éd. Ed. Martin-
Chabot, Livre de Poche, Lettres Gothiques, 1982, XXXV, p. 482.



141

chacun dans son ceeur fut fort surpris
quand ils découvrirent que le roi Saladin était a coté].

Richard remporta une grande victoire contre Saladin a la bataille
d’Arsouf (1191), et, a deux reprises, faillit prendre Jérusalem. Un
probléme imprévu entre les croisé€s originaires de différentes contrées
¢tait que chacun parlait sa propre langue, tandis que Richard ne savait
que le frangais et 1’occitan. Il ne maitrisa jamais I’anglais.On reconnait
que Richard n’¢tait pas toujours un chevalier parfait et, pour plusieurs
raisons : ainsi, il fit tuer des prisonniers musulmans, ce qui augmenta
les sentiments hostiles des Sarrasins a son ¢gard. Cependant, il fut si
inquiet en apprenant la nouvelle des complots de Jean en France qu’il
fit une tréve avec Saladin, ce qui permit aux chrétiens de visiter les
lieux saints. Enfin, il repartit combattre, car les deux nations
accablaient de mépris ceux qui restaient chez eux. Giraut de Bornelh
(fl. 1175-1220) est I’un des troubadours qui reprochaient aux casaniers
de rester chez eux, par contraste avec Richard, dont la décision de
partir a changé ses larmes en cris de joie.

E-1 coms Richartz es be garnitz ;

C’als seus aitz,

qui que-l n’envei,

s’es tals afars mesclatz

que ben es grans, e sia'n Deus lauz !'*'.

[Et le comte Richard est bien arme,

car contre ses ennemis,

quel que soit le jaloux,

il s’est engagé dans une telle affaire

qu’elle est une grande chose, et Dieu en soit loué !].

Sa décision de partir en 1190 quand il n’était pas encore roi avait
fait taire les critiques. Il y gagna des acclamations similaires a celles
des vedettes de films.

L’événement suscita dans la chrétienté un enthousiasme sans pareil. Parmi les

troubadours on le salua a grands cris de joie. Richard fut chanté par eux comme

. \ \ . 122
un glorieux modele a suivre .

2U'pC 242, 6 : 81-85, A I’honor Dieu torn en mon chan. Voir éd. A. Kolsen, p. 390.



142

Folquet de Marseille est ’exemple de ceux qui critiquérent les
croisés de ne pas étre retournés en Palestine pour compléter la tache. Il
¢tait de ceux qui accablerent d’¢loges Richard. Il lui avait pourtant
reproché sa décision de repartir, dans le sirventes suivant, composé
entre avril et juillet 1195 ; le troubadour y avertit le roi que I’empereur
Henri VI, qui s’¢était querellé avec le pape Innocent III, pourrait bien
I’€clipser.

Doncs, nostre baro que fan
ni-1 reys engles, cui Dieu sal ?
Cuid’ aver fait son jornal ?
Mout 1 aura lag engan

s’el a fag la messio

et autre fan la preiso !

Que ’emperaire-s percassa
cum Dieus cobres sa reio ;
Que primiers cre que-1 socor
Si Deus li rent sa honor :

be-s taing, tant es rics lo dos,

c’aitals sia‘l guizerdos .

[Que font-il donc nos barons

et le ro1 anglais, que Dieu le sauve ?
Pense-t-il avoir accompli son travail ?
Il y aura une vilaine tromperie

s’1l a fait la dépense et qu’un autre en obtient le prix !
Car I’empereur fait des efforts

pour que Dieu récupére son royaume :
car il pense étre le premier a le secourir,
si Dieu lui rend sa terre en fief :

il est convenable, le don étant si riche,
que la récompense soit semblable].

Tout a coup le troubadour change d’avis : Richard, maintenant roi,
est préparé pour la croisade.

122 Hoepftner, 1961 : 60.
53 pC 155, 7 : 49-60, Chantars mi torna ad afan. Ed. St. Stronski, p. 134.



143

E qui‘l bon rey Richart qui vol qu’ieu chan
blasmet per so quar non passet dese,

ar I’en desmen si que chascus o ve ;
qu’areire-s trais per miels salhir enan :
qu’el era coms, ar es rix reis ses fi,

quar bon socors fai Dieus a bon voler ;

e s’en dis ben al crozar, ieu dis ver,

et ar vei m’o, per qu’adonc no menti'>”,

[Et celui qui blama le bon Roi Richard, qui veut que je chante,
parce il ne fit pas tout de suite le passage,

maintenant je le démens comme chacun voit ;

car il s’est retenu pour mieux s’¢lancer :

il était comte, maintenant ¢’est un puissant roi sans limite,

car Dieu donne bon secours a la bonne volonté ;

et sij’en dis du bien pour avoir pris la croix, j’ai dit la vérite,
et je vois bien maintenant que je n’ai pas menti].

Aimeric de Belenoi (fl. 1216-43), le clerc devenu troubadour — un

des rares poctes gascons de cette période, dont I’inspiration était
souvent religieuse — fut prodigue de louanges envers Richard aprés sa
mort, bien qu’il lui efit adressé des reproches durant sa vie.

Selh cui Dieus det sen e vigor

et a de totz bos pretz ’onor,
qu’es coms et er reys apellatz,
ajuda premiers e secor

al Sepulcre on Dieus fo pauzatz ;
e Dieus, per sa gran pitansa,

si cum es vera Trinitatz,

lo guit e-ill fass’amparansa
sobre-ls fals Turcx desbatejatz'*.
[Celui a qui Dieu donna connaissance et force
et qui est honor¢ de toutes les nobles qualités,
qui est comte et sera appelé roi,

lui est le premier a aider et a secourir

le Sépulcre ou I’on déposa Dieu ;

et que Dieu, dans sa grande pitié,

12 PC 155, 3 : 33-40, Ai ! quan gen vens et ab quan pauc d’afan. Ed. St. Stronski,
p. 50-51.

125

PC 9, 10 : 46-54, Consiros, com partitz d’amor. Ed. M. Dumitrescu, p. 155.



144

tout comme il est la vraie Trinité,
le guide et lui donne la protection
contre les faux Turcs paiens].

Richard, comme nous I’avons vu, ¢tait enfin déterminé a partir
outre-mer, surtout pour éviter la critique. Bertran de Born y joua vite
un role, donnant I’exemple de Conrad, marquis de Montferrat, qui
avait résisté avec courage a Saladin qui gagna la victoire.

Seigner Conrat, eu sai dui rei qu’estan

d’aiudar vos. Ara entendatz qui :

lo reis Felips es I’uns, quar va doptan

lo rei Richart, et el lui dopt’aissi.

Ar fos unsquecs d’elz en boia

d’En Saladin, pos van Dieu gaban,

quar son crozat e d’anar mot no fan'?.

[Seigneur Conrad, je connais deux rois qui tardent
a vous aider. Maintenant entendez lesquels ;

le roi Philippe est I’un, car il redoute

le roi Richard, et lui le redoute de méme.

Si seulement ils étaient dans les chaines

du seigneur Saladin, car ils se moquent de Dieu,
car ils ont pris la croix et ne parlent point de partir].

Pourtant, Bertran ne voulait guére plaire a ce seigneur, car, plus
loin, dans le méme sirventes, il ajoute : Seingner Conrat, lo rei
Richart val tan...

Peire Vidal et les Angevins

Ce fut un troubadour remarquable. Peire était Toulousain, fils d’un
fourreur, et il se fit vite une réputation. Le sirventes de Bertran de
Born (PC 80, 28) fut composé sur la mélodie, les strophes et les rimes
d’une de ses chansons (PC 364, 25). Quand son protecteur, Raimon de
Toulouse mourut, il passa a la cour du marquis de Montferrat, puis
sous les auspices d’Aimeric de Hongrie, beau-frére d’Alphonse II
d’Aragon. Il aimait a se prendre pour un chevalier et mena une vie
aventureuse. Il est possible qu’il fit la croisade. On dit qu’il composa

12°PC 80, 4 : 15-21, Ara sai eu de pretz quals I’a plus gran. Ed. G. Gouiran, p. 678.



145

ses meilleures chansons aprés son voyage en Orient, chansons qui
comprenaient des louanges pour Richard et du mépris pour Philippe
Auguste. Somme toute, il ne composa que trois chansons sur Richard :
s’1l y en a d’autres, elles sont perdues. Il ne pouvait pas résister au fait
de mentionner sa dame, Na Vierna, mention qu’il mélait a ses
considérations politiques.

E si ja vei qu’ensems ab mi-s despuelh,

miels m’estara qu’al senhor d’Essiduelh,

que mante pretz, quant autre s’en recre,

e non sai plus,mas aitan n’ai Jaufre'*’.

[Et si jamais je vois qu’elle se dévét avec moi,

je serai plus heureux que le seigneur d’Excideuil,
qui maintient I’honneur quand un autre y renonce,

je n’en sais pas davantage, mais autant en a Geoffroi|.
M

Il est une autre illustration de I’amour mél¢ a la politique, quand le
troubadour évoque les problemes de Richard pour assurer la cohésion
de ses terres.

De fin joi sui coronatz

sobre tot emperador,

quar de filha de comtor

me suil tant enamoratz,

et ai mais d’un pauc cordo
que Na Raimbauda-m do,
que-l reis Richartz ab Peitieus

. . . 128
ni ab Tors ni ab Angieus ™ .

[Je suis couronné de parfaite joie
au-dessus tout empereur,

car je suis tant enamour¢

de la fille du comtor,

et un simple cordon

que Dame Raimbaude me donne

m’est plus précieux que Poitiers, Tours

2T PC 364, 36 : 45-48, Plus que-l paubres, quan jai el ric ostal. Ed. D’ Arco Silvio
Avalle, p. 325.

128 pC 364, 35 : 33-40, De chantar m era laissatz. Bd. D’ Arco Silvio Avalle, p. 63-
64. Le comtor, dans la hiérarchie, vient apres le vicomte.



146
ou Angers ne le sont pour le roi Richard].

Peire était toujours prét a justifier les décisions de Richard contre
n’importe qui. Il détesta Philippe Auguste et le placa parmi les
« riches, vils, au cceur perfide ». Dans un autre sirventes, il exprima sa
colere contre I’empereur Henri VI pour avoir mis Richard en prison :
une telle action contre un croisé était criminelle et valait
I’excommunication a son auteur.

Mas al derrier sospir

jano-il valra feunia

plus que fes don Anric,

gqan camjav’en enic

e'1 bon Richart aucic

e Dieu que n’envasic'>.

[Mais au dernier soupir

sa félonie ne lui servira

pas plus qu’elle ne servit seigneur Henri,
quand il devint mauvais

et qu’il maltraita le bon Richard
et s’attaqua a Dieu].

Il manifeste son mépris pour I’empereur, mais il y a une revanche :
certes, il est affreux que Richard languisse en prison mais peut-étre
est-ce une bonne ide€e, car cela va facher les Anglais et susciter leur
réaction.

Et anc pus lo guit de Dieu frais,
non auzim pueis I’Emperador
creisser de pretz ni de barnat.
Mas pero s’ueimais laiss’an fat
Richart, pus en sa preizon es,

34130
los esquern en faran Engles™ ™.

[Et puisque 1l a rompu le joug de Dieu,
nous n’avons pas entendu I’empereur

"2 PC 364, 35 : 31-36, Ben viu a gran dolor. Ed. D’ Arco Silvio Avalle, p. 266-267.
BOpC 364, 31 : 27-32, A per pauc de chantar. Ed. D’ Arco Silvio Avalle, p. 70.



147

croitre en mérite ni en honneur.
Mais cependant s’il laisse sottement
Richard, qui est dans sa prison,

Les Anglais en seront outragés].

Quand Richard eut recouvré les terres perdues, Peire le félicita du
brillant succes qu’il venait de remporter dans 1’envoi d’une chanson
sur Na Vierna, que son protecteur, qu’il appelle Castiatz, I’empécha
de voir. Ce Castiatz est sans doute Raimon V de Toulouse (1148-
1194). Les termes de cet envoi sont si vagues qu’il est presque
impossible de les interpréter.

Senher coms de Peitieus, be'm platz,
quar es en I’ausor gra montatz,
que gen vos vei cobrar 1’onor

que perderon vostr’ancessor’ -

[Seigneur comte de Poitiers, je suis heureux
de vous voir monté au plus haut degreé,

et de vous voir noblement recouvrer la terre
que vos ancétres perdirent].

Neéanmoins, cela n’empécha pas Peire Vidal d’écrire une critique
plus personelle, rappelant a la fois que Richard lui avait promis de
I’argent et qu’il avait pris I’engagement envers Dieu de se croiser.

Coms de Petitieus, de vos mi clam a Dieu
e Dieus a mi per aquel eis coven,
qu’amdos avetz trazitz mout malamen,
lui de sa crotz e me de mon argen,

per qu’en devetz aver gran marrimen.
Coms de Peitieus, bels seigner, vos et ieu
avem lo pretz de tota I’autra gen,

vos de ben far et eu de dir lo genBz.

[Comte de Poitiers, je me plains de vous a Dieu,

BLpC 364, 39 : 57-60, Nulhs hom non pot d’amor gandir. Ed. D’Arco Silvio
Avalle, p. 350.

B2 pC 364, 4 : 57-64, Anc no mori per amor ni per al. Ed. D’ Arco Silvio Avalle,
p. 339-340.



148

et Dieu de méme se plaint a moi,

car vous nous avez trahis méchamment tous les deux,
lui 4 cause de sa croix et moi de mon argent,

c’est pourquoi vous devez en avoir un grand chagrin.
Comte de Poitiers, cher seigneur, vous et moi
sommes réputés aupres de tous les autres,

vous pour bien faire, et moi pour bien le dire].

Ce sirventes est le dernier des trois que Peire Vidal adressa au roi.
L’auteur de la vida fait encore partir Peire en 1189 pour la croisade en
compagnie de Richard, mais le renseignement serait faux. L’auteur
savait que Peire était passé en Palestine, et il connaissait d’autre part
ses rapports amicaux avec Richard : il ne lui en fallait pas plus pour
imaginer que le poéte avait accompagné le roi'>>. Gaucelm Faidit
ajouta sa voix a ceux qui encourageaient le départ de Richard pour la
croisade, mais d’une maniére curieuse, c’est-a-dire dans une chanson
d’amour dans laquelle le poete exprime ses souffrances causées par
I’¢loignement et par la jalousie. Sans avertissement, il change de
registre dans la sixieme strophe, ou il fait le veeu d’aller en croisade et
décrit I’émotion chrétienne a I’annonce du désastre de Hattin ou de
Tibériade (le 4 juillet 1187). On accepte 1’idée qu’a la fin il partit en
croisade, mais quand ? Walter Meliga a discuté cette question sans en
venir a une conclusion.

Mais, en fin de compte, Gaucelm est-il allé effectivement en Terre sainte ?
Comme nous savons, la 4° croisade échoua dans la conquéte de Constantinople
et la formation de ’Empire Latin : si notre troubadour y était, il faudrait bien

expliquer le fait qu’on ne trouve aucune allusion a ces événements, méme dans

. 134
le reste de sa vaste production .

Voici le troubadour qui se tenait sur la ligne de touche pour
encourager les autres. Gaucelm rappelle a chaque bon chrétien qu’il a
le devoir d’aller au secours des croisés. Il adresse son poéme a
Richard, alors comte de Poitiers, pour I’inviter a faire son propre
devorr.

1> Méjean-Thiolier, 1997 : 84.
% Meliga, 2011 : 33.



149

Chascus tanh de I’anar cossire,

el princep, si cum son aussor ;
q’us non I’es fizels obezire

si d’aquest afar no-1 socor.
Al comte mon seinhor, vueilh dire
qu’aissi cum ac primiers 1’onor,
gar que Dieus i sia grazire,
qu’al passar comt’om la lauzor 1",

[l convient que chacun songe a s’y rendre,

et surtout les princes. d’autant plus qu’ils sont plus haut placés ;
et nul ne lui est fidele et soumis

s’il ne lui apporte son secours dans cette affaire.

Au comte mon seigneur, je veux dire

que, puisqu’il eut le premier ’honneur [de se croiser],

qu’il ait soin que Dieu lui en sache gre,

car c’est en allant outre-mer qu’on mérite la louange !].

En revanche, les desseins de Gavaudan (fl.1195-1211),
encourageant les barons, et, sirement, les Anglais, furent tres clairs. Il
écrivit son poéme en Espagne, au lendemain de la défaite d’Alphonse
VIII de Castille a Alarcos, laissant son vainqueur, le roi des
Almohades d’Afrique, menacer la chrétienté. Sur un ton de
péroraison, le troubadour blame la perte de Jérusalem pour les péchés
des chrétiens. Pourtant, ses invectives féroces sont dirigées, non pas
contre les récalcitrants a la bataille, mais surtout contre le véritable
ennemi, le paien.

Quan veyran los baros crozatz,
Alemans, Frances, Cambrezis,
Engles, Bretos et Angevis,
Biarns, Gascos ab nos mesclatz,

E-ls Provensals totz en un floc,

saber podetx qu’ab los Espas
romprem la preyss’e-l cap e:ls mas,
tro-1ls aiam mortz totz e delitz ;
pueys er mest nos totz ’aurs partitz.

B3 PC 167, 68 : 57-64, Tant sui ferms e fis vas Amor. Voir éd. J. Mouzat, p. 439-
440.



150

Profeta sera-N Gavaudas,
que-1 digz er faitz. E mortz als cas !"*°.

[Quand on verra les barons croisés,

d’Allemagne, de France, de Cambrai,

d’Angleterre, de Bretagne, d’ Anjou,

de Béarn, de Gascogne unis a nous,

et de Provence, tout en une troupe,

vous pouvez savoir qu’avec les Espagnols

nous enfoncerons la foule, coupant la téte et les mains,

jusqu’a ce qu’ils soient tous morts et exterminés ;
puis nous nous partagerons tout leur or.

Le seigneur Gavaudan sera prophete,

les mots seront des faits. Et mort aux chiens !]

A la fin de septembre 1192, Richard envoya a 1’avance sa femme
Bérengere et sa sceur Jeanne qui gagnérent en shreté I’Italie. Lui,
cependant, fut contraint par un temps affreux de débarquer dans les
iles Ioniennes, et il décida de continuer son voyage a travers 1’Europe
centrale. On dit qu’il était conscient du fait que ses ennemis le
guettaient et il se déguisa ; mais, quand il arriva a Vienne vers Noél,
on le reconnut et il fut appréhend¢ par le duc autrichien Léopold V,
qui le remit a I’empereur Henri VI. Ce dernier I’emprisonna au
chateau de Trifels. Il fut fait prisonnier le 21 décembre 1192 et libéré
le 2 février 1194. L’empereur, voyant un moyen de remplir ses
coffres, demanda une rancon outrageante de 150.000 marcs, pendant
que le roi attendait le paiement de la somme requise par ses sujets. On
ne sait exactement comment on trouva I’argent, mais une autre
légende dit qu’on s’adressa a Isaac d’York et les Juifs, idée avancée
par Sir Walter Scott. Richard n’¢tait pas détenu ; il tint sa cour a
Spires ou a Worms. La rancon ne fut jamais payée en entier, et, en
1195, I’empereur remit 17.000 marcs pour empécher la paix avec
Philippe, roi de France, alors que le duc d’Autriche ne recut qu’une
fraction de ce qu’on lui devait. Léopold n’avait pas oubli¢ que Richard

BCPC 174, 10 : 55-65, Senhors, per los nostres peccatz. Voir éd. S. Guida, p.

265-266. Le pocte se trouvait alors a la cour toulousaine, sous Raimon V et
Raimon VI.



151

avait refusé¢ de lui donner une part du butin d’Acre. 11 blama le roi
aussi pour avoir capturé ses parents, Isaac de Chypre et sa femme, et
pour le meurtre de Conrad. Il fallut attendre mars 1194 pour son retour
en Angleterre. L’ empereur avait ses propres problemes, car il devait
faire face a la rébellion d’un groupe de princes de la Basse-Rhénanie.
Henri voulait une alliance avec Philippe dans le but d’attaquer les
insurgés des deux coOtés, mais Richard était déterminé a empécher
cette union. Il se fit diplomate et, a la fin, réconcilia les deux partis.
Les princes ¢taient préts a €couter Richard parce qu’ils avaient des
liens commerciaux avec I’Angleterre. Ils offrirent méme d’ajouter
encore 50.000 marcs a sa rangon.

Entre 1195et 1196, I’énorme rangon permit a I’empereur d’envahir
la Sicile et les Pouilles. Le traitement sévere et injuste qu’il infligea
aux nobles italiens révolta PeireVidal qui fit appel a Richard.

E si-m creira Richartz, reis dels Engles
em breu d’ora tornara par sas mas

lo regisme de Palerm’e de Riza,

quar lo conquis la soa rezemsos' .

[E si Richard, roi des Anglais m’en croyait,
en peu de temps il reprendrait de ses mains
le royaume de Palerme et de Reggio,

car il le conquit avec la rangon].

C’est la derniére fois que Peire Vidal écrivit sur le roi; il ne
composa méme pas de planh pour sa mort. Quant a Richard, ayant
beaucoup de temps libre, il se tourna vers P’activité poétique, pour
laquelle il éprouvait un grand intérét. Il composa deux picces sous
forme de sirventes, ’'une en occitan, 1’autre en dialecte francais du
Poitou, trés offensives, comme on le supputerait, et sobres de ton. Les
vers ont la forme d’une retroencha composée en deux langues, chaque
stance se terminant par le mot pres (prisonnier). Son poeme est une
suite de reproches contre ceux qui ne lui avaient pas donné les
moyens de sa délivrance, et contre Philippe Auguste qui oublia le

BT PC 364, 14: 19-22, Bon’aventura don Dieus als Pizas. Ed. D’Arco Silvio
Avalle, p. 173-174.



152

serment qu’il avait fait avec Richard. Maintenant, il tentait de
regagner les possessions qu’il avait perdues.

Ja nuls om pres non dira sa razon
adrechament, si com om dolens non ;
mas per conort deu om faire canson.
Pro n’ay d’amis, mas paure son li don ;
ancta lur es si, per ma rezenson,

. . 138
soi sai dos yvers pres .

[Jamais captif ne dira franchement ses propos,
si ce n’est en homme malheureux ;
mais pour se consoler on doit composer une chanson.
J’ai bien des amis, mais pauvres sont les dons ;
La honte est sur eux si, pour obtenir ma rancon,
je suis ici deux hivers prisonnier].

Il termine par un appel a sa demi-sceur, Marie de Champagne.

Suer comtessa, vostre pretz sobeiran

sal Dieus, e gart la bela qu’ieu am tan

. . C . 139
ni per cui soi ja pres .

[Sceur comtesse, que Dieu garde votre souverain mérite,
et qu’il protege la belle que j’aime tant
et pour laquelle je suis maintenant prisonnier].

De retour de prison, Richard était furieux du fait que, durant son
absence, les vicomtes de Limoges et de Périgord, encouragés par le roi
francais, aient récupéré les terres que Richard leur avait 6tées. Bertran
s’insurgea contre ces barons et d’autres dans le sirventes Can la
novella flors par el vergan, mais il ne s’adresse pas directement a
Richard. Sachant qu’ils avaient le soutien royal, les vicomtes se
moquerent de Richard, ignorant ses menaces, disant que 1’Anglais
¢tait trop farouche et trop orgueilleux et qu’ils le vaincraient en
bataille. Bertran de Born en était ravi.

B8 PC 420, 2: 1-6, Ja nuls om pres non dira sa razon. Ed. M. de Riquer, Los
trovadores, p. 753.

B9 1bid. - 25-27, éd. M. de Riquer, Los trovadores, p. 754.



153

En Bertrans si'n fo molt alegres. E sabia que-il reis en era fort dolens et iratz
d’aisso que 1ll dizion e del castel de Nontron et d’Agen que ill avian tout, e fetz

. eyq- © - 140
son sirventes per far saillir lo re1 Richart a la guerra™.

[Le seigneur Bertran en était fort heureux. Et il savait que le ro1 était treés
chagriné et en colere a cause de ce qu’ils disaient et a cause des chateaux de
Nontron et d’Agen qu’ils avaient enlevés, et il fit son sirventes pour entrainer le
roi Richard a la guerre].

En mai 1194, 1l écrivit un sirventes célébrant le retour de Richard,
mais attaquant la conduite des barons du Limousin qui avaient saisi
ses terres, et se fiant a la future victoire du roi. Dans la deuxiéme
strophe, il dévoile a Richard la nature traitresse de ses barons ; dans la
quatrieme il laisse entendre que les barons fréquentent les prostituées

et acceptent de I’argent en sterling ou en moutons, mais E! reis non a baros
aitaus (le roi n’a pas de tels barons).

Ar ven la coindeta sazos

que aribaran nostras naus,

e venra-l reis gaillartz e pros,

c’anc lo reis Richartz no fo taus.

Adoncs veirem aur et argen despendre,
peirieiras far destrapar e destendre,

murs esfondrar, tors baissar e dissendre

e'ls enemeic encadenar e prendre !

Ges no'm platz de nostres baros

q’ant faitz sagramens, non sai caus !

Per so n’estaran vergoignos

cum lo lops q’al latz es enclaus,

qand nostre reis poira mest nos atendre ;
q’estiers nuills d’els no s’en poira defendre,
anz diran tuich : « Mi non pot hom mesprendre
de nuill mal plaich, anz mi vuoil a vos rendre »'*'.

[Maintenant vient I’agréable saison
ol nos navires vont arriver,
et viendra le roi vaillant et noble,

9 Razo de Qan la novella flors par el vergan. Ed. G. Gouiran, p. 409-410.

“IPC 80, 5: 1-16, Ar ven la coindeta sazos. Ed. G. Gouiran, p. 714.



154

car jamais le roi Richard ne fut si grand.

Alors nous verrons dépenser 1’or et ’argent,

Débander et détendre des catapultes,

effondrer les murs, abattre et ruiner les tours

et enchainer et emprisonner les ennemis.

Je n’aime point ceux de nos barons

qui ont fait des serments, je ne sais quels !

Pour cela, 1ls seront aussi honteux

que le loup pris dans les lacs,

quand notre roi pourra tenir ses promesses parmi nous ;
car autrement nul d’entre eux ne pourra se défendre,
mais ils diront tous, « On ne peut me blamer

d’aucun mauvais accord, je veux plutot me rendre a vous »].

L’emprisonnement devait avoir permis au roi de reprendre des
forces, car il réussit a réprimer une tentative de la part de son frére
Jean et a vaincre le roi francais en 1194 ; et, pour renforcer ses
positions en Normandie, il fit batir Chateau Gaillard comme le centre
de ses défenses. Sa guerre avec Philippe continua par intermittence
jusqu’a sa victoire pres de Gisors en 1198. S’attendant a obtenir 1’aide
de Dalfin d’Auvergne et de son cousin, Guy, il fut dé¢u d’apprendre
qu’ils avaient fait la paix avec Philippe, et avaient oublié¢ leur
promesse d’aider les Anglais contre les Francais. En colére, Richard
composa son sirventes plein de reproches et de menaces contre les
deux récalcitrants (PC 420, 1). Dalfin d’Alvernha (mort le 22 mars,
1235), troubadour d’importance, riposta pour se défendre, lui et son
cousin, dans une piece pleine d’ironie et de dérision : « Vous étes —
dit-i1l — le Lion et comte de provinces, tandis que, pauvre de moi, je ne
suis qu’un petit comte d’Auvergne », et d’ajouter une référence
¢quivoque a Gisors, que Richard avait recu de Philippe aprés une
longue dispute.

No-m mandetz querre los mieus,
qu’ieu non sui reis coronatz

ni hom de tant gran ricor.

Mas vos, cui l1 Turc felon
temion mais que leon,

reis et ducs e coms d’ Angieus,



155

. . 142
suffretz que Guisortz es sieus .

[Ne m’envoyez pas chercher mes hommes,
car je ne suis pas roi couronne

ni homme de si grande richesse.

Mais vous, que les Turcs félons
craignaient plus qu’un lion,

roi, duc et comte d’Anjou,

souffrez que Gisors soit a lui].

L’année suivante, Richard perdit la vie lors d’une escarmouche a
Chalus-Chabrol (non loin de Limoges) ; il s’y rendit pour assiéger le
chateau du rebelle vicomte de Limoges. Bless¢ a 1’épaule par un
arbalétrier, il ignora la blessure et, de retour dans sa tente, un
chirugien 6ta le carreau, mais trop tard. La plaie devint gangréneuse
et, une quinzaine de jours apres, il mourut le 26 mars. La mort de
Richard causa une consternation générale parmi les troubadours, avec
lesquels il avait ét¢ généreux, mais surtout dans le monde des croisés.
D’un commun accord, le planh de Gaucelm Faidit est le plus déchirant
et sincere. En décrivant la tristesse qui allait affliger sa famille, il en
nomme seulement deux, le Jeune Roi Henri et Geoffroi, qu’il qualifie
de « pieux ». Voulant étre charitable, il ne mentionne pas Jean, peut-
étre parce que la question de sa succession n’¢€tait pas encore décidée.
Par ailleurs, la réputation de Jean aurait dégofité le poete, car il avait
comploté contre Richard a maintes reprises. Telle est sa douleur qu’il
s’enflamme et, obéissant a la tradition du dithyrambe, place Richard a
coté des grands héros de I’histoire. Au début Gaucelm, qui se trouvait
a sa cour de temps a autre, pousse un cri de désespoir :

Fort chausa es que tot lo major dan

e'1 major dol, las ! q’ieu anc mais agues.

e so don dei totztemps plaigner ploran,
m’aven a dir en chantan e retraire.

Car cel g’era de valor caps e paire,

lo rics valens Richartz, reis dels Engles,

es mortz ; ai Dieus ! cals perd’e cals dan es !
Cant estrains motz, e cant greus ad auzir !

"2PC 119, 8 : 8-10 et 13-16, Reis, puois vos de mi chantatz. Ed. M. de Riquer, Los
trovadores, p. 1254.



156

Ben a dur cor totz hom q’o pot sofrir.
Mortz es lo reis, € son passat mil an

c’anc tant pros hom no fo, ni no-1 vi res,
ni mais non er nulls hom del sieu semblan,
tant larcs, tant rics, tant arditz, tals donaire ;
qu’Alixandrs, lo reis qui venquet Daire,
non cre que tant dones ni tant meses,

ni anc Karles ni Artus plus valgues,

c’a tot lo mon si fetz, qui'n vol ver dir,

. 143
als us duptar et als autres grazir .

[C’est une chose fort cruelle que le plus grand dommage
et la plus grande douleur, hélas ! que j’ai jamais eus,

et que je dois désormais déplorer en pleurant,

il faut que je les dise et les rappelle en chantant.

Car celui qui était le chef et le pere de valeur,

le puissant et vaillant Richard, roi des Anglais,

est mort ; hélas, Dieu ! Quelle perte et quel dommage !
Quel mot cruel, comme il est affreux a entendre !

Tout homme qui peut le supporter a le cceur dur.

Le roi est mort, et mille ans sont passés

depuis qu’exista et qu’on vit un homme aussi preux,

et jamais aucun homme n’aura son pareil,

si généreux, si puissant, si hardi, si libéral ;

je ne crois pas qu’Alexandre, le roi qui vainquit Darius,
ait donné ni dépens¢ autant,

ni que Charlemagne ni Arthur aient eu plus de valeur ;
car, a en dire la vérité, partout dans le monde

il se fit redouter des uns et louer des autres].

Pourtant, le roi n’était pas regrett¢ de tout le monde, comme Giraut
de Bornelh (fl. 1162-99) I’insinua dans son planh. Ce troubadour était
beaucoup moins flagorneur que bien d’autres, et il adopta dans sa
plainte un ton philosophique, constatant que la beauté et le pouvoir
sont inutiles quand la mort arrive.

Er’ auch del rei qu’era plus pros

"8 PC 167, 22 : 1-18, Fortz chausa es que tot lo major dan. Ed. J. Mouzat, p. 415-

416.



e plus valens en mans assais
de totz cels que vianda pais,
que sobret mejas € maiors

€ crec sos pretz € sas onors
¢ no temi’afan ni fais,

que, si lo planhon dui,

lo tertz lor o destrui,

que-m par mal ensenhatz.
Qu’eu no cut c’anc fos natz,
de Charlemanh’ en sai,

reis per tan bel assai
mentaugutz ni prezatz ;

mas ja leu no crezatz
c’afars tan mal estei
qu’ensems lo planhan trei !

E que val donc bela faissos

ni grans poders c’aissi s’abais ?

E ja passava part Roais
lo noms el pretz e la paors

entre-1s paias galiadors,

C’anc us sols plus arer no-ls trais !

Per que falh qui-s desdui,
so ¢’om plus vol ni-1h platz,

de que tenh per grevatz

157



158

cels que mais podon sai,

si non adoban lai,

can chamjara rictatz,

c’aian cal que solatz

de lor gran charlabei

denan lo maior Rei'*".

[Maintenant j’entends parler du roi, qui fut le plus preux
dans mainte entreprise, et le plus vaillant
de tous ceux que les vivres nourissent,

qui surpassait les modestes et les grands,
qui augmenta son mérite et ses possessions
et ne craignit ni peine ni fardeaux,

qui, si deux le pleurent,

le troisieme le leur détruit,

qui me semble malappris.

Car je ne crois pas, que, de Charlemagne a maintenant,
fut né un roi qui serait tant loué et célebré
pour de si belles actions ;

mais ne croyez pas légerement

que ce serait une si mauvaise chose

si les trois ensemble devaient le pleurer.

Et que valent donc de beaux traits

" PC 242, 73 : 65-96, Si per Mo Sobre-Totz no fos. Ed. A. Kolsen, p. 466-468.
Roais est le nom d’Edesse en Anatolie ; charlabei, difficile, peut étre rapproché de
galaubei, voir R. V. Sharman, p. 480.



159

et un grand pouvoir ainsi abaissés ?

Car son nom, son mérite et la peur

qu’il inspira parmi les paiens traitres

se répandirent au-dela d’Edesse ;

car personne ne les a si loin repoussés.

Ainsi on a tort de se divertir,

car ce qu’on aime et préfere

passe si facilement ;

je tiens donc pour affligés

ceux qui ont le plus de pouvoir ici-bas,

s’ils ne se préparent pas pour le monde a venir,
quand leur richesse sera finie,

afin qu’ils trouventquelque agrément devant le supréme Roi

pour leur grande magnificence].

Plus loin dans ce planh, il exprime 1’effet produit par la mort du roi
sur les croisés. Il est a noter que le poéte se concentre sur la troisieme
croisade et ignore les autres exploits du roi, ce qui suggere qu’il avait
¢té lui-méme en Syrie. Les musulmans regarderent Richard comme
leur supréme ennemi : I’historien Ibn al-Athir ’appela : « I’homme le
plus remarquable de son temps pour son courage, sa ruse, son activité
et sa prudence. A cause de lui, les musulmans éprouvérent une
calamité sans pareille ». Baha ad-Din qualifia Richard de « satan¢ »,
car 1l était un grand ennemi de I’Islam, et il souligna sa ruse et sa
traitrise ainsi que son jugement et son expérience militaire. Le
collegue de Baha, Imad-ad-Din, déclara qu’on ne pourrait jamais se

fier au roi, et que ses troupes étaient « diaboliques »'*.

E Sarrazin, Turc, paian e Persan

5 Madden, 2004 : 90.



160

ge-us doptavon mais ¢’ome nat de maire,
creisseran tant en orguoil lor afaire,

ge-1 Sepulcres n’er trop plus tart conques,
mas Dieus o vol, que, s’El non o volgues,
€ vos, seigner, visquessetz, ses faillir,

de Suria los aveng’a fugir.

Oimas no-l a esperanssa ge-i an

reis ni princeps que cobrar lo saubes'*.

[Et Sarrasins, Turcs, paiens et Persans,

qui vous redoutaient plus qu’autre homme né de mere,
verront s’accroitre si orgueilleusement leurs forces

que le Saint-Sépulchre ne sera conquis que bien plus tard,
mais Dieu le veut ainsi, car s’Il ne 1’avait pas voulu

et que vous, seigneur, eussiez vécu,

il est hors de doute que vous les auriez fait fuir de Syrie.
Désormais il n’est plus d’espoir qu’aillent l1a-bas

les rois ou les princes qui pourraient le reprendre].

Le troubadour Peirol (fl. 1188-1222), chevalier appauvri au service
du Dalfin d’Alvernha, se lamenta de la mort de tant de rois vaillants,
et exprima ses doutes sur leurs remplacants. Ces derniers ont été
identifiés comme étant : Richard (1199), Louis VII (1180), Alphonse
VIII (1214), Boniface de Montferrat (1207), Frédéric 1 ou Henri VI
(1197). Lui-méme prit la croix (pus flum Jordan ai vist). Le
remplagant de Richard était le mauvais roi Jean.

Qu’Englaterra a croy emendamen

del rey Richart, e Fransa ab sas flors
soli’aver bon rey e bos senhors,

e Espanha un autre rey valen,

e Montferrat bo marques eyssamen,

e I’Emperi emperador prezan ;

aquestz qu’i son no say quo’s captenranm.

[Car I’Angleterre a un mauvais remplacant
pour le roi Richard, et la France avec ses fleurs de lys

0 PC 167,22 : 39-47, Fortz chausa es que tot lo major dan. Ed. J. Mouzat, p. 417.

Y PC 366, 28 : 15-21, Pus lo flum Jordan ai vist, e-l monimen. Ed. S. C. Aston, p.
161-162.



161

avait coutume d’avoir un bon roi et de bons seigneurs,

et I’Espagne aussi avait un roi vaillant,

et Montferrat un bon marquis également,

et ’Empire un empereur distingué ;

ceux qui y sont maintenant, je ne sais comment ils se conduiront].

Malgré la dernicre défaite, Richard avait eu bien des succes en
Palestine. Victorieux sur les musulmans a Arsouf (1191) et a Jaffa
(1192), Richard traita avec Saladin et obtint la libre circulation des
pelerins vers les lieux saints et la création d’un état franc, le long du
littoral de Tyr a Jaffa. Il existait plus de légendes sur lui que sur
n’importe quel autre roi. Lors de chaque attaque, il fut le premier et le
dernier a se retirer ; a Jaffa, il sauta a la mer et regagna le rivage a pied
pour attaquer I’armée de Saladin. Il est réputé pour avoir tué tout seul
un sanglier et, de manicre encore plus invraisemblable, d’avoir tu¢ et
mang¢ un lion, sans parler d’avoir fait acte de cannibalisme en
dévorant la chair des musulmans ! Pour les Turcs, 1l était devenu une
figure a craindre, et ’on disait que les meres incitaient leurs enfants a
dormir en les menacgant : « ou le roi anglais viendra ! ».

JEAN (1167-1216)

Quand 1l acccéda au trone, il acquit le surnom de « mauvais roi
Jean », sobriquet qui fut toujours le sien. En Angleterre, les partisans
de Jean s’efforgaient de trouver des choses agréables a dire de lui. N¢é
longtemps apres ses freres, il resta le favori de ses parents ; en effet,
quand ses fréres conspirerent pour la premiere fois contre le roi, il
¢tait trop jeune pour se rebeller lui-méme. Malgré son manque de
possessions, Jean sans Terre semble avoir poursuivi une politique de
Quieta non movere [Il ne faut pas réveiller le chat qui dort]. Avant de
devenir roi, Henri, son pére, lui trouva de faux postes pour cacher la
réalité. Ainsi, il le fit seigneur d’Irlande en 1177, un désastre.
Pourtant, en 1189, il se joignit a son frére Richard contre Henri I,
I’année de son mariage avec Isabelle de Gloucester. A son accession
au trone la méme année, Richard le récompensa avec des seigneuries,



162

entre autres a Derby, dans le Dorset et le Somerset, ainsi qu’ailleurs en
Angleterre et en France. Mais sa reconnaissance se transforma en
colere quand Richard choisit Arthur, duc de Bretagne, comme son
successeur ; et 1l complota avec Philippe II de France contre son frére,
qui était absent a cause de la troisieme croisade (1190-1192). C’est
cette période qui coincide avec la légende de Robin Hood (Robin des
Bois, qui attendait toujours le retour de son souverain). Apprenant que
Richard était prisonnier de I’empereur Henri VI, Jean essaya de faire
prolonger I’emprisonnement et de s’emparer du trone ; mais Aliénor et
ses amis contrecarrérent ses desseins. Sa mere persuada Richard de
pardonner a Jean, qui fut déclaré son successeur en 1199. Il en fut
decidé ainsi par le régent William Marshal.

En 1200, Jean divorca d’Isabeau et épousa une autre Isabeau, celle
d’Angouléme. Elle avait ét¢ fiancée a Hugues le Brun, comte de
Lusignan, et Jean confisqua son comté pour 1’offrir comme cadeau a
son nouveau beau-pere, Aymar d’Angouléme. Mais Hugues en appela
aux pairs de France, ce qui donnait a Philippe le droit de confisquer
les terres frangaises de Jean ; I’occasion offrait aux conquétes du roi
francais une validité 1égale. 11 fit aussi appel a 1’aide d’Arthur. Le 1%
aolt 1202, Jean porta secours a Aliénor, emprisonnée dans un chateau,
et réussit a defaire Arthur, les Lusignan et I’armée de Philippe. On
laissa entendre que Jean fit tuer Arthur a Rouen, en 1203, et son
traitement des autres prisonniers rebuta la plus grande partie de ses
sujets en France ; c’est ainsi qu’en 1203-1204 Philippe n’eut aucune
difficulté a le déposséder de la Normandie, du Maine, de la Touraine,
de I’Anjou et du Poitou. Bien qu’il reprit la Gascogne et le Poitou du
Sud, ses pertes dans I’ensemble étaient immenses. Et la premicre
d’entre elles était la Bretagne, car aprés la mort de Richard, la
noblesse bretonne se rallia naturellement a la cause d’Arthur.

Au moment ou Bertran de Born cessa ses attaques littéraires, son
fils reprit le flambeau et, le 12 aolGt 1204, il composa un sirventes
passionné contre le roi, lui reprochant la perte de tant de possessions.



163

Bertran nomma ses deux fils Bertran ; on pense que le troubadour était
I’ainé. Dans le poeme, il oppose le roi a son frere ain¢ Richard, le
compare, mais a son désavantage, a Gauvain de la Table ronde, neveu
du roi Arthur ; et Bertran affirme que Jean devrait abandonner ses
terres a son beau-frere Alphonse VIII de Castille, qu’il appelle
seigneur de Logrogno.

... farai un sirventes cozen,

que trametrai lai per presen

al re1 Johan, que's n’avergonh.

E deuria‘s be vergonhar,

si-lh membres de sos ancessors,
quar laissa sai Peitau e Tors

al rei Felip ses demandar ;

per que tota Guiana planh

lo rei1 Richart, que defenden

en mes maint aur € maint argen,
mas d’aquest no-m par n’aia sonh.
Mais ama-1 bordir e-1 chassar

e bracs e lebriers et austors

e'1 sojorn, per que’lh falh honors
e-s laissa vius deseretar ;

mal sembla d’ardimen Galvanh,
que sai lo viram plus soven ;

e puois autre conselh no pren,



164

lais sa terra al senhor del Gronh'*.
[... Je ferai un sirventes cuisant
que j’enverrai la-bas comme cadeau
au roi Jean pour qu’il en ait honte.
Et il devrait bien avoir honte
s’1l se souvient de ses ancétres,
car il abandonne ici le Poitou et Tours
au roi Philippe sans méme protester;
c’est pourquoi toute la Guyenne pleure
le ro1 Richard qui, pour la défendre,
dépensa tant d’or et tant d’argent,
mais de cela il me semble qu’il ne s’en soucie pas.
Il aime mieux les joltes et la chasse,
les braques, les 1€vriers et les autours,
et I’oisivite, c’est pourquoi ’honneur lui manque
et qu’il se laisse déshériter de son vivant.
Il ne ressemble guere a Gauvain en hardiesse,
car nous le verrions plus souvent par ici,
et puisqu’il ne prend pas d’autre décision
qu’il laisse sa terre au seigneur de Logroiio].

Durant I’ét¢ 1204, Philippe Auguste envahit la Normandie, la
Touraine et le nord du Poitou qu’il avait confisqués 1’année
précédente a Jean, qui hésita prés de deux ans avant de réagir. Les

8 pC 81,1 : 6-25, Quan vei lo temps renovelar. Ed. M. de Riquer, Los trovadores,
p. 952-953.



165

Bretons étaient alliés a leurs pairs d’Anjou et du Maine. La situation
donna lieu a une fenso entre Raimon de Cornet (fl. 1324-40) et un
certain Peys de Ladils qui se trouve dans les 57 ceuvres de Noulet et
Chabaneau, Deux manuscrits provencaux. Anglade nous informe qu’il
¢tait fils d’un troubadour et qu’il changea d’ordre religieux plusieurs
fois. Il adressa ses poémes a quelques-uns des seigneurs, surtout
gascons, qui maintenaient le Gai Savoir. L’avocat Peys [Pierre] de
Ladils, originaire de Bazas, écrivit une dizaine de pieces de divers
genres. L intérét de cette tenso réside dans des avis directs sur le roi
anglais : Jean apparait comme un traitre qui ne tient jamais ses
promesses, tout comme le prince Edouard, car, dit Raimon, celui-ci a
promis de servir Philippe Auguste et de lui obéir. Le roi frangais
n’¢échappe pas non plus aux critiques pour son attitude et sa conduite.

Mossen Ramon de Cornet, si-us agensa,
vuelh que m digatz, segon lo vostr’albir,

del rey angles que pensa far ni dir

que's nomne rey dels Franx per malvolensa ;
e pueys vuelh may que-m demostretz per que
porta-1 senhal de la flor, qu’om no-l te

lay per senhor, ni fara per guerrier

que-lh do socors, per so quar no requier
degut poder, segon vera crezensa.

Peys de Ladils, lo rey angles se pensa

que per dever el deja possezir

lo regne tot de Fransa, quar venir

per dreg eret li degra ses deffensa,

per que-l senhals de la flor se cove



166

de luy, so ditz, e per so nomna se

rey ses tot si de Fransa dreyturier'®.

[Monsieur Raimon de Cornet, si cela vous plait,
je veux que vous me donniez votre opinion

sur le roi anglais, sur ce qu’il pense faire ou dire.
Car 1l se nomme roi des Frangais par malveillance ;
et de plus je veux que vous me montriez pourquoi
il porte le signe de la fleur, puisqu’on ne le tient pas
la-bas pour seigneur, ni pour un guerrier

a secourir, puisqu’il ne cherche

aucun pouvoir, a ce qu’on croit vraiment.

Pierre de Ladils, le roi anglais croit

que de droit 1l devrait posséder
tout le royaume de France, car I’héritage

devrait étre sien de plein droit sans contestation,
voila pourquoi le signe de la fleur lui convient,
dit-on, et ainsi il se nomme

totalement légitime roi de France].

Pierre est d’accord avec Raimon et fournit d’autres preuves de la
trahison de Jean et de son fils ainé ; d’ailleurs il est fort sceptique
quant a la prouesse du roi anglais pendant la bataille : Raimon est
surpris que Jean se déclare roi des Francais, puisque les Flamands
mensongers avaient promis de I’aider. Peys ajoute qu’il faut se trouver

' DMP 105 LVI : 1-16, Monsen Raimon de Cornet, si-us agensa. Ed. Noulet et
Chabaneau, p. 105.



167

un ennemi si I’on veut faire la guerre, et aussi se battre soi-méme sans
peur.

Qu’ayssi per cert Alixandres ho fe,
non ges tolen, de mal coratge ple ;

pero le reys d’ Anglaterra no quier

ni vol trobar Felip son eversier ;

150
mas a Tornays fetz ses pro gran parvensa ~ .

[Car ainsi, assurément, Alexandre agit,
non pas en se désistant, plein de colere ;
mais le roi d’ Angleterre ne cherche

ni ne veut trouver Philippe son adversaire ;

mais a Tournai il montra son propre intérét].

La bataille est encore a commencer, mais ils se moquent aussi des
Francais, car ces derniers seront conduits par le prince Louis (le futur
Louis VIII) qui n’est qu’un enfant.

Mas En Felips volc may beure 1’offensa,
e-1 rey efans, cumplitz de bona fe,

vol comensar tot premier I’ABC.

Peys de Ladils, ja Dieus, que‘1 mon soste,
no-y done patz, ni s’en meta de re,
si no que-l reys d’Anglaterra premier

cobre-l dugat francamen per entier,

0 1bid. : 41-45, éd. Noulet et Chabaneau, p. 106.



168

e mays un pauc del sieu per sovensa' .

Mais seigneur Philippe préfere supporter I’offense,
et le roi enfant, plein de bonne foi,

veut tout d’abord commencer I’ABC.

Pierre de Ladils, que Dieu, qui soutient le monde,
ne donne pas la paix, qu’il se désiste de I’affaire,

a moins que le roi d’Angleterre le premier

ne recouvre franchement et enticrement le duché

et se souvienne un peu plus du sien].

Nulle conclusion n’est trouvée, et Raimon propose de demander
I’avis de Thibaut, « lo melhor guerrier d’aquest pahis ». 1l parle sans
doute de Thibaut IV, comte de Champagne et roi de Navarre (1201-
53). Lui-méme troubadour, il aida a détruire cette méme tradition
littéraire en luttant contre les hérétiques dans la Croisade albigeoise,
car, dit Raimon de Cornet, « Yeu no soy veramens escudier, major
frances, baron ni cavalier » [Je ne suis vraiment pas écuyer, chef
francais, baron ni chevalier].Jean continua a perdre des partisans et, en
1206, se querella avec les moines de Cantobéry en refusant d’accepter
leur choix dans I’¢lection de Stephen Langton comme nouvel
archevéque. Il envoya 1I’abbé de Beaulieu (dans le Hampshire) au
concile du Latran pour le représenter, officiellement pour prendre la
défense de Raimon de Toulouse, mais, officieusement, pour trouver
des arguments en faveur du roi dans I’affaire Langton. En 1207, Jean
exila a I’étranger tous les moines de Cantobery. Innocent III en fut si
faché qu’il placa un interdit sur I’Angleterre et, pendant six ans, les
rites furent interdits dans les églises; et il n’était pas possible
d’inhumer les défunts en terre chrétienne.

Bl Ibid. : 49-51 et 60-64, éd. Noulet et Chabaneau, p. 106-107.



169

En cherchant dans les archives de Castle Cary (dans le Somerset),
j’ai découvert un mystere, qui semble répandre une lumicere de bonté
sur le caractére du roi. Pourquoi Jean se trouvait-il a Castle Cary ? Ou
est-il rest¢ ? Probablement au chateau. Il envoya un message par
coursier spécial au Maitre des Templiers en France :

Nous demandons que, pour I’amour de nous, vous conduisiez a la mer la
femme et le fils de Gérard d’Athée, qui viennent en Angleterre et nous saurons
vous montrer notre reconnaissance.

Témoin, moi-méme, a Kary, le 21 septembre 1207 152,

Le journal local, le Visitor de 1901, releva que la petite ville n’avait
jamais €té si remarquée qu’au temps des Lovel, famille qui arriva avec
le Conquérant. Gérard lui-méme, né serf en Touraine, se mit
rapidement au service du roi, se révélant brutal, impitoyable et tres
bien payé. Quand Philippe envahit les terres anglaises en 1204, il
résista aux Aquitains rebelles et fut capturé a Loches I’année suivante.
Le roi paya sa rangon de 2.000 marcs et le nomma lieutenant royal
dans le sud-ouest de 1I’Angleterre. I mourut en 1213, aprés avoir
suscité la haine des barons ; ses nombreux parents figurent dans la
Magna Carta. Evidemment, Jean se rendit compte de la nécessité de
faire entrer clandestinement la femme et le fils de Gérard.

Une explication possible de la présence du roi dans une ville assez
insignifiante serait que Ralph Lovel devait payer une amende de £100
pour sa baronnie de Cary, et en devait encore 35 a un certain Vives
pour la ville, alors qu’il lui restait une dette de £66 envers la couronne.
Il aurait été typique de Jean de réclamer son di. Etant donné que les
Lovel lui devaient de 1’argent, il pouvait ainsi demander leur aide ou
leur réclamer le gite quand il en aurait besoin. Henri Lovel paya £200
et 7 palefrois pour son héritage, mais n’avait les moyens d’offrir que
cing marcs et un cheval. Sa belle-sceur Maud devait £100 et un
palefroi au roi pour étre exemptée de remariage. Jean écrivit au shérif
en laissant entendre que Maud devait avoir sa dot en main, et pour
rappeler qu’il restait a son beau-frere une dette de £14. 11s. 3p.
d’écuage. La campagne en Irlande allait commencer, et Cary devait

152 Hershon, 1990 : 71.



170

fournir deux chevaliers pour I’armée. Tout ceci est pertinent, car la
critique francaise trouvait la beaucoup d’arguments.

Il n’est pas tout a fait vrai que les Anglais ne participerent pas a la
Croisade albigeoise — apres tout ce n’était pas leur querelle — mais les
rapports entre I’ Angleterre et le Midi existaient toujours. Certes, nous
n’avons pas de preuves que Jean ait joué¢ un rdéle dans cette croisade.
En tant que duc d’Aquitaine, le roi des Anglais pouvait étre témoin de
ce qui arrivait méme s’il restait sur la touche. Raimon VI de Toulouse
fut accusé d’hérésie, placé sous I’interdit papal, mais il €tait I’ancien
beau-frere de Jean (le Francais fut mari¢ cinq fois et Jane était sa
quatriecme femme). Bien qu’elle mouriit en 1199, le roi resta toujours
I’oncle du futur Raimon VII. Raimon VI vint a Londres avec son fils
pour obtenir le soutien de Jean, mais celui-ci, comme d’habitude,
montra son caractere dilatoire et Raimon, dé¢u, s’en retourna pour
assister au quatrieme concile de Latran. Des preuves de la présence de
Raimon et de son fils a la cour anglaise existent : ce sont les dépenses
de leur s¢jour et un paiement daté du 16 janvier 1214 pour leur voyage
de retour.

Lai fo-l coms de Tholosa e sos filhs bels e bos,
qu’es vengutz d’Englaterra ab petitz cumpanhos

e trespasec, per Fransa, per motz locs perilhos,
car gent N’ Amaut Topina I’ menet a rescos,

- 153
et es vengutz a Roma on es sagracios ™.

[l y avait la le comte de Toulouse et son bel et bon fils,

qui vint d’ Angleterre avec quelques compagnons

et passa, a travers la France, par beaucoup de lieux dangereux,
car le gracieux Arnaut Topina I’amena en secret,

et il vint a Rome la ville consacrée].

Selon la Chronique de Ralph de Coggeshall et les Annales de
Dunstable et Waverley, Raimon est cens¢ avoir fait hommage au roi
anglais et lui avoir cédé la ville de Toulouse contre 10.000 marcs
d’argent, que Jean lui remit. Peut-on imaginer une telle générosité de
la part de Jean ? Il récupéra la somme en imposant un taxe aux

'3 Chanson de la Croisade albigeoise, 143 : 7-11, éd. Lettres gothiques, p. 214-

215 ; la section commence par : Cant la cortz es complida, es mot grans lo ressos.



171

cisterciens d’Angleterre, en représailles pour leur soutien aux croisés
contre Raimon.
On ne peut pas dire que Jean faisait la guerre avec succes. Il était

probablement hésitant a s’engager contre un ennemi qui 1’avait
vaincu. Cette inaction fut remarquée partout, surtout en France. Le
troubadour Bernart Arnaut de Moncucq, frere du comte d’Armagnac
(fl. 1190-1219), composa un sirventes contre le roi pour son attitude
peu belliqueuse et dilatoire, et son manque de soutien envers son
beau-frere.

Be'm plazo I’arquier
pres la barbacana,
quan trazo-1 peirier
el mur dezenvana ;
e per mant verdier
creis la ost e gensa. E volgra‘1 plagues
aital captenensa
lai al rei Engles"™”.
[Les archers me plaisent beaucoup
pres de la barbacane,
quand les mangonneaux tirent
et que le rempart perd son parapet ;
et a travers maint jardin
I’armée croit en nombre et en brillance.
Et je voudrais qu’un tel comportement

plit 1a au roi des Anglais].

BYPC 55, 1: 46-54, Er can li rozier. Ed. Mahn, Die Werke der Troubadours, t. 11,
p. 78.



172

Apres une bréve excursion en Irlande ou il rétablit 1’autorité royale,
il dut braver, a son retour en 1211, une invasion francaise et 1’hostilité
exponentiellement croissante de ses barons due a ses expéditions
coliteuses et infructueuses. En 1212, le pape I’excommunia et, I’année
suivante, pour contrarier ses barons, il céda son royaume a la papauté
et le recut a nouveau comme fief papal. L’interdit fut levé mais,
quand, en 1214, Philippe infligea une défaite écrasante a son allié
I’empereur Othon IV a Bouvines, les espoirs de Jean de regagner ses
terres furent détruits. Othon de Brunswick, fils de Mathilde, la sceur de
Jean, avait de bons rapports avec Jean, mais le Moine de Montaudon
(fl. 1193-1210) reprocha a I’empereur d’avoir mal dirigé ses affaires
en refusant d’écouter ses conseillers. C’est Richard qui lui avait
procuré I’empire en 1198, tandis qu’Alphonse VIII de Castille, qui
avait épousé¢ Eléonore d’Angleterre, lui envoya un message amical a
propos de son accession.

Seigner, s’agessetz regnat

per conseill dels vostres baillos,

no-s mandera-l reis N’ Amfos

tant salut n1 tant amistat,

ni no-us agra tant onrat

chai, Proenza ni tota Lumbardia,

ni a Nicart non agra seignoria

lo reis Joanz plus que a Saint-Massenz,
se regnassetz per conseill de servenz'>,

[Seigneur, si vous aviez régné

selon les conseils de vos vassaux,

3 PC 305, 17 : 1-9 (seule strophe). Ed. M. J. Routledge, p. 171 ; Saint-Maixent,
arr. Niort (Sevres) évoque le Poitou et Poitiers que Jean perdit en 1209 ; Newark,
en Angleterre, était la résidence préferée de Jean, et c’est 1a qu’il mourut.



173

le roi Alphonse ne vous aurait pas envoy¢é

une salutation si amicale,

et de ce cote la Provence et toute la Lombardie

ne vous auraient tant honoré,

et, a Newark le roi1 Jean n’aurait pas eu plus de pouvoir
qu’il n’en a a Saint-Maixent,

si vous régniez comme vos serviteurs vous le conseillent].

La stratégie contre Philippe Auguste consistait en une attaque sur
les Flandres a 1’est, et celle de Jean a faire de méme vers 1’ouest. Le
roi avait débarqué a La Rochelle en février 1214. Comme la bataille
n’eut pas lieu, il s’avanga au sud vers la Gascogne et s’arréta a la
Réole, ou il resta du 13 au 15 avril. La il recut 43 serments
d’allégeance, mais, apres la défaite de ses alliés a Bouvines, il ne sut
que faire et resta en Gascogne et en Aquitaine. Entre-temps, Simon de
Montfort et son fils Amaury assiégerent Casseneuil, lieu que Pierre
des Vaux de Cernay dit plein d’hérétiques, de voleurs et de parjures.
Bien que le roi voullt restituer I’ Agenais a Raimon de Toulouse, il se
montra circonspect envers Montfort ; il est douteux qu’il elt des
intentions d’affrontement militaire. Pourtant Simon fit de fausses
réclamations a Jean, principalement parce qu’il essayait de se donner
de I’assurance.

«... E que‘l reis d’Anglaterra vol ab mi acordar
e cresser m’a de terra per so que-l lais estar.

Ez el es a Toloza intratz per demandar

e per prendre las pagas que hom m’i vol donar,

e fara-m tot ’aver trametre e enviar



174

. . . 156
qu’ieu aia pro que metre, que tenir e que dar » .

[... Et que le roi d’Angleterre veut s’accorder avec moi et augmenter mes terres
pourvu que je le laisse en paix.

Et il est entré dans Toulouse pour demander
et pour prendre les paiements que 1’on veut me donner,
et il me fera transmettre et envoyer tout I’avoir

afin que j’a1 suffisamment a dépenser, a posséder et a donner].

A son retour en Angleterre le roi demanda du « scutage » (de
I’argent au lieu du service militaire), et son interprétation d’autres
droits féodaux mit tant ces messieurs en fureur qu’un groupe se
révolta et le for¢a a signer la Magna Carta, car ce document instituait
I’exercice de la justice.

Because of clauses binding John to dispense free and universal justice and not
to imprison or outlaw anyone except by the law of the land or judgement of his

peers, the charter has subsequently become a symbol of freedom'”’.

[A cause des clauses qui imposaient a Jean d’exercer une justice libre et
universelle et a ne pas emprisonner ou a mettre n’importe qui hors la loi sauf par
la 1égislation du pays ou par le jugement de ses pairs, la charte est devenue par
la suite un symbole de libert¢].

Pourtant Jean n’en tira aucune legon. Plus tard, 1l obtint
I’excommunication de ses ennemis les barons, et leur fit la guerre.
D’autres amis 1’abandonnerent quand le futur Louis VII envahit
I’Angleterre en 1216. Pendant cette campagne, il perdit ses bagages
dans les sables mouvants du Wash, et la couronne d’état disparut avec
eux.

Méme devenu roi, il tenta de gagner du temps et évita délibérément

les appels a la croisade. En 1213 Innocent III précha en vain une

P CCA, 186 : 49-54, éd. Lettres gothiques, p. 372.
7 Poole, 1993 : 476.



175

croisade, et Jean fut invité a rejoindre d’autres monarques. On attribua
a Peire d’ Auvergne (fl. 1149-68) ce commentaire :

Al rei Felip et a-N Oto

et al re1 Joan eisamen

laus que fasson acordamen

entr’els e segon lo perdo

e servon a sancta Maria,

don son fils pert la senhoria

de Suria del comte de

Sur tro al renhe d’Egipte’*.

[J”approuve le roi Philippe et seigneur Othon

et le ro1 Jean également,

de vouloir s’accorder

entre eux et suivre le pelerinage

et servir sainte Marie

dont le fils perd la seigneurie

de Syrie, du comté de Sur

jusqu’au royaume d’Egypte].

Si Richard avait son Bertran de Born, Jean avait Savaric de
Mauléon (1180-1231), fils de Raoul de Mauléon, a qui Henri II
témoigna sa faveur. Libéré de prison par le roi, ce dernier le nomma
geénéral en France. Malgré sa bonne réputation comme guerrier — sa
vida le loua ainsi : « E fo lo meiller guerrers que anc fos e:l mon » [Et
il fut le meilleur guerrier qui ait jamais €té au monde], I’auteur avait

8 pC 323, 22 : 33-40, Lo senher que formet lo tro. Ed. De Bartholomeis, Poesia
provenzali storiche relative all’ltalia, t. 1, p. 199 (fausse attribution a P. d’A.), et
surtout C. Pulsont, p. 83.



176

des doutes: « Tal vez ne fo aventuros, e tal vez ne trobet dan »
[Mainte fois 1l était hardi, et mainte fois il avait des ennuis]. Savaric se
trouvait si engagé avec Jean que Nostradamus le croyait vraiment
anglais. Bien que nous n’ayons presque rien de ses poemes (trois
pieces en tout), d’autres troubadours font mention de lui 22 fois (selon
la COM). Le troubadour Peire Cardenal critiqua amerement la lacheté
de Savaric, de Jean et de son armée.

Que fan I’enfan d’aquella gent engleza,

qu’avan no van guerreyar ab Frances ?
Mal an talan de la terr’engolmeza !
Tiran iran conquistar Gastines!

Ben sai que lai en Normandia

dechai e chai lur senhoria,

quar los garsos ve om en patz sezer.

Antos es tos que trop pert per temer'>".

[Que font-ils les enfants de ce peuple anglais
qui ne s’avancent pas pour faire la guerre aux Francais ?

Ils ont peu de désir pour la terre d’Angouléme !
Ils rechigneront a aller conquérir le Gatinais !
Je sais bien que la-bas en Normandie

leur seigneurie déchoit et tombe,

car on voit les valets d’armes étre assis en paix.

Il est une honte le jeune homme qui perd tant par peur].

9PC 335, 6 : 33-40, Aquesta gens, quant son en lur guayeza. Ed. S. Vatteroni, p.

197.



177

Sa vida trace sa carriere de guerrier et de prisonnier du roi Jean.

Savaric de Mauleon fetz metre en la tor Corp [...] com hom valens ¢ savis €
larcs si s’engenhet si qu’el escampet foras de la preison e pres lo castel on el

estava pres. E-1 Reis Joans fetz patz ab el [...] e det 1i en garde tota la terra qu’el

avia perduda de Peitieus e de Gasconha'®.

[II fit mettre Savaric de Mauléon dans la tour de Cardif [...] en homme
vaillant et avisé et généreux il réussit a s’évader de sa prison et prit le chateau ou
il avait été emprisonné. Et le roi Jean fit la paix avec lui [...] et lui donna
commande de toute la terre qu’il avait perdue en Poitou et en Gascogne].

Il rejoignit les alliés de Raimon VI a Castelnaudary. Pierre des Vaux
de Cernay, historien des croisades, nous le montre sous une lumicre
tout a fait différente et qui est, sans doute, plus proche de la vérité.

Avec nos ennemis survint cet apostat le plus dépraveé, ce pécheur inique, fils
du Diable, serviteur de 1’Antéchrist, Savaric de Mauléon, plus méchant que
n’importe quel hérétique, pire que n’importe quel infidéle, assaillant de I’Eglise,
I’ennemi du Christ, 6 le plus corrompu des mortels - ou devrais-je dire lui-méme
une infection mortelle ?'°".

Savaric se retira bientdt de ce siege parce qu’il n’avait pas été payé.
Il emmena le fils de Raimon a Bordeaux et I’y rangonna. Autant qu’on
sache, Jean n’était pas impliqué dans ces affaires, mais les Francais
dirent qu’il avait encouragé son sénéchal a se rendre dans le Midi.
Une lettre, datée du 21 janvier 1213, écrite par des prélats au Conseil
de Lavaur pour les oreilles du pape, remplie de propagande contre
I’hérésie, décrit I’attaque de Raimon de Toulouse avec I’empereur
Othon, qui voulait & tout prix éradiquer 1’influence de 1’Eglise sur ses
terres. Tous deux avaient appelé Savaric, sénéchal du roi d’ Angleterre
- « cet ennemi de I’Eglise » - pour les aider, quand ils faisaient le si¢ge
de Simon de Montfort a Castelnaudary. Dans un acte qualifi¢ de
détestable, 1l demanda au roi du Maroc de détruire toute la chrétienté.
Jean n’était nullement ami de Simon, qui avait choisi de préter

10 Boutiére et Schutz, 1950 : 221.
1 powicke, 1987 : 19.



178

serment d’allégeance a Philippe Auguste quand Jean perdit la
Normandie en 1204.

Sous I’influence papale, cependant, Savaric se retourna contre Jean
en 1213, quand le roi francais proposa d’envahir I’ Angleterre pour
obtenir réparation des torts de I’Eglise, et afin de punir Jean pour le
meurtre de son neveu Arthur. On chercherait en vain une remarque
¢logieuse sur Jean. Celle qui s’en rapprocherait le plus vient de
Guilhem Figueira (né¢ avant 1195 et composant en 1215-1240), au
temps ou Jean fit hommage au pape pour son royaume, en 1213 ; mais
elle doit surtout a son point de vue sur la papauté. Il est possible aussi
que «bon» soit ironique. Tailleur toulousain comme son pere,
Guilhem quitta la ville quand les Frangais y entrérent, et se réfugia en
Lombardie, comme Gaulcem Faidit. Le modele du parfait seigneur
¢tait, pour lui, I’empereur Frédéric. Ce dernier vit dans le troubadour
un ennemi de la papauté et un défenseur de la cause méridionale.

No'm meravilh ges, Roma, si la gens erra,
que-1 segle avetz mes en trebalh et en gerra,

E pretz e merces mor per vos € sosterra,

Roma enganairitz,

qu’etz de totz mals guitz

e cima e razitz, ge-l bons reis d’Englaterra
fon per vos trahitz'**.

[Je ne suis pas surpris, Rome, si les gens sont perdus,

car vous avez mis le monde en tourment et en guerre,

et le mérite et la miséricorde sont par vous tués et enterrés,
Rome traitresse,

car vous €tes guide, cime et racine de tout mal,

car le bon roi d’Angleterre fut trahi par vous].

Ayant pardonn¢ a Savaric et déclaré une tréve grace a 1’évéque de
Bordeaux, Jean se montra sous son vrai jour. S’il ne pouvait pas
réussir en France, il agirait dans son propre pays. Savaric le servit
dans son armée et le soutint a la signature de la Grande Charte. Le roi
ravageait en hiver le pays et voulait pendre la garnison de Rochester,

192pC 217, 2 : 8-14, D un sirventes far en est son que m’agenssa. Ed. E. Levy, p.

35-36.



179

mais Savaric I’en dissuada. Cela ne ’empécha pas de piller les
abbayes de Tilney, pendant la messe de Noél, et de Coggeshall, le jour
de ’an. L infame attaque sur Ely, quand la garnison fut contrainte de
fuir a travers la glace, fut suivie par une marche sur Colchester.
Cependant, la nouvelle d’une armée de secours, qui approchait de
Londres, for¢a Savaric a se retirer blessé en ayant perdu beaucoup
d’hommes. Peu apres le désastre au Wash, Jean mourut, laissant trois
filles et deux fils, dont I’ainé avait seulement neuf ans. Il fut enseveli
dans la cathédrale de Worcester. Aprés la mort de Jean, Savaric fut
son exécuteur testamentaire, et c’est lui qui accompagna le cortege
funebre, escort¢ par des mercenaires ¢étrangers, de Newark a
Worcester. Il continua a servir Henri III et, en 1224, défendit Niort et
La Rochelle, mais perdit les deux lieux faute de soutien. En 1225, il
s’associa a Louis et se battit contre les Albigeois. Un an plus tard il
combattit pour les Anglais en Aquitaine, mais mourut avant le 27
novembre 1231

Henri III (1207-72)

Etant donné sa jeunesse, « Malheur 4 la terre dont le prince est un
enfant » est un sentiment qui pesait fort sur les Anglais pendant la
minorité de leur roi. Le peuple jugea « simple » ce monarque, c’est-a-
dire faible et ridicule. La simplicité, mentionnée si souvent par
Matthieu Paris et d’autres, €tait une sorte d’innocence qui lui resta
jusqu’a la fin de sa vie, et fut une qualité¢ attrayante méme aux pires
moments. Malgré ses fautes personnelles, il ne fut jamais corrompu'®.
Pourtant son régne définit la position de la monarchie anglaise jusqu’a
la fin du XV siécle : une royauté limitée par la loi. Son oncle Richard
Cceur de Lion était un guerrier et un crois¢ de légende, et, quand
Lanfranc Cigala (fl. 1235-1257, né a Génes), appela Henri a la
croisade, il lui rappela le souvenir de cet oncle illustre.

E-1reis engles aia cor de I’acors

e del valen rei Richart li soveingna,

e pas la mar ab poder e no-s feingna,
car hom conois los amics feingnedors.

19 Cité par Hallam, 1989 : 28.



180

. . 164
E los verais a las cochas maiors] .

[Et que le roi anglais ait le courage de secourir
et qu’il se souvienne du valeureux roi Richart,
et qu’il passe la mer en force et sans feindre,
car on reconnait les vrais amis des faux

dans les situations les plus critiques].

En revanche, il semble qu’il y ait une anomalie dans des rapports
envoyés au pape Honorius, décrivant le jeune homme comme
intelligent et précoce. Il était, certes, bien fait, d’allure princiere, son
seul défaut physique étant une paupiere tombante. I n’était pas un
grand guerrier malgré les efforts de plusieurs troubadours pour faire sa
publicité.

The troubadours translated political and social relations into terms of splendid
adventure. King Henry may have liked to picture himself in a world of this kind,

but he was the last man to follow in the steps of Richard the Lion Heart. He

preferred to buy rather than to fight his way, and so did many other princes'®.

[Les troubadours traduisaient des rapports politiques et sociaux en termes de
splendide aventure. Le roi Henri aurait aim¢ s’imaginer dans un monde de cette
sorte, mais ¢’était le dernier homme a suivre les pas de Richard Cceur de Lion. 11
préferait commercer plutot que de se frayer un chemin, et beaucoup d’autres
princes firent de méme. ]

Les Francgais étaient bien conscients de ce trait. Il devint roi en 1216
sous la régence de William Marshal. Quand on sut que le jeune roi
¢tait sous sa tutelle, ce fut une allégresse générale. « Dieu nous
protege », disait le peuple, « car il n’y a personne en Angleterre qui
soit capable de s’acquitter aussi bien de cette responsabilité ».
L’armée frangaise, sous le prince Louis (le futur Louis VIII), faisait
campagne en Angleterre, mais les barons ne transférérent pas leur
haine de son peére au jeune garcon et, aprés une grande défaite des
Francais prés de I’Ile de Thanet, Marshal réussit a négocier la paix, a
I’aide du légat du pape, Gualo. Henri fut couronné a Westminster en

1% pC 282, 23 : 36-40, Si mos chanz fos de ioi ni de solatz. Ed. Fr. Branciforti, p.
199.

165 powicke : 96.



181

1220 et atteignit sa majorité en 1227. A la mort de Marshal en 1219,
plusieurs conseillers aidérent le jeune roi, qui commenga son regne
proprement dit en 1234. Il épousa Aliénor de Provence, fille de
Raimon Béranger IV (1209-45), en 1236, mariage qui lui donna deux
fils et quatre filles. Le repas de mariage fut un événement spécial.

Quid in mensa dapium et diversorum libaminum describant fertilitatem
reduntantem, venationis abundantiam, piscium varietatem, joculatorum
voluptatem ?'.

[Que décrivent-ils sur la table du banquet, 1’abondance débordante des
diverses libations, 1’abondance du gibier, la variété des poissons, le plaisir que
procurent les jongleurs 7]

Les Savoyards, qu’Aliénor amena avec elle, eurent une réputation a
la fois d’avarice et de prodigalité, ce qui renforga le préjugé anglais
contre les étrangers en général.

On savait qu’Henri était pieux, nourissant les pauvres chaque jour
dans les années 40. Il fit rebatir I’abbaye de Westminster en ’honneur
d’Edouard le Confesseur, son patron, dont il donna le nom au futur
Edouard I. Il manqua de regagner le Poitou en 1242. Faisant retraite
en Gascogne, en 1248, il envoya son beau-frére, Simon de Montfort,
pour restaurer son autorité sur les barons en guerre, mais dut le
rappeler a cause de sa mauvaise administration. Quand il n’était pas
press¢ par ses barons, Henri révait toujours de récupérer les
possessions qu’il avait perdues en France. A ce propos, le troubadour
Amoros del Luc pesa sur la conscience du roi en 1230 et I’exhorta
ainsi :

En Chanterel, sirventez ab mos planz
et ab gai zon, porta-l al reis engles
digatz 11 ge, si de sai vengues

que sei foren

O1 ! Reis engles, non siaz flacs ni vanz,
qe ges aissi la Rochela n’er priza.
Anz an mestier archiers e braimanzos

1% Chaytor, 1922 : 79, n. 2.



182

e chavaliers e maestre engenios

qe valgra mais qe conseil de justizia'®’.
[Seigneur Chanterel, portez au roi anglais

un sirventes avec mes plaintes, sur un ton gai,
et dites-lui que, s’il vient ici,

a lui pourraient étre ...

[suit une longue liste de lieux].

Ah ! Roi anglais, ne soyez ni faible ni mou,
car jamais ainsi La Rochelle ne sera prise.
Auparavant, ils ont besoin d’archers, de brabangons mercenaires
et de chevaliers et de maitres ingénieurs,

ce qui vaudrait mieux que conseil de justice].

Apres avoir manqué la reprise de la Bretagne en 1230, Henri envoya
des troupes pour aider son beau-frere I’empereur Frédéric 11, qui était
en guerre avec Milan. Les admirateurs de I’empereur 1’appelaient
« Stupor mundi » (la Merveille du monde) ; ses détracteurs «le
Dragon » ou « la Béte ». C’est son pére qui avait emprisonné Richard.
L’empereur avait épousé¢ Isabeau, sceur d’Henri. Dans un acte de
réciprocité, celui-ci se permit de 1’aider contre la France mais, malgré
le sirventes d’Uc de Saint-Circ (fl. 1217-53), ou s’accumulent les
noms de lieux, nous ne savons pas s’il a tenu sa promesse.

Lo falcos, filh de I’aigla, quez es reys dels Frances,
sapcha que Fredericx a promes als Engles

qu’el lor rendra Bretanha, Anjau et Toarces,

e Peytau e Sayntonge, Lemotges, Engolmes,
Toroinn’e Normandia e Guiana e-1 Paes,

. 168
e'n venjara Tolzan, Bezers e Carcasses .

[Que le faucon, fils de 1’aigle, qui est roi des Frangais,
sache que Frédéric a promis aux Anglais

de leur rendre la Bretagne, 1’Anjou et le pays de Thouars,
le Poitou et la Saintonge, Limoges et Angouléme,

7 pC 22, 1: 1-4, 36-40, En Chantarel, sirventez ab mos planz. Voir Alfred
Jeanroy, « Un sirventes politique de 1230 », in Romania, t. 51, n 201, 1925, p. 111-
116 ; Louis IX avait pris La Rochelle le 3 aott 1224.

18 pC 457, 42 1 25-30, Un sirventes vuelh far en aquest son d’En Gui. Ed. A.
Jeanroy et J.-J. Salverda de Grave, p. 97.



183

La Touraine et la Normandie, Guyenne et le Pays [chartrain],
Et de venger le Toulousain, Béziers et Carcassonne].

Du moins, on y apprend exactement la liste des possessions que le
roi voulait regagner. Le troubadour Guilhem Anelier de Toulouse (fin
du XIII° siécle) résuma avec justesse 1’attitude vantatarde d’Henri qui
se croyait capable d’imiter son oncle Richard.

Quar lo reys ditz,
joves Engles, quez ab colps et ab critz
volra cobrar tot quant tenc ses falhida
lo pros Richartz, o'y er testa partida'®.
[ ... Car le roi, le jeune Anglais, dit
qu’avec des coups et des cris de guerre,
il voudra récupérer tout ce que tenait sans faute

le preux Richard, ou sa téte y sera fendue].

Beaucoup de gens étaient dégus de cet échec, dont le résultat fut un
afflux d’étrangers en Angleterre, et ils connurent une amere
déception ; I’un d’eux, Duran Sartre de Paernas (fl. dans les années de
1240), ne macha pas ses mots.

E menz q’ieu ai arbalesta e croc,
brocarai lai per traire al major loc

al rei engleis, ges hom ten per badoc,

qar suefr’aunitz q’om del sieu lo descoc ;

. o . 170
per q’en cor ai e als primiers lo toc'”".

[Et tant que j’ai une arbaléte et et un crochet,

J’éperonnerai (mon cheval) pour tirer sur le plus haut lieu,

sur le roi anglais que I’on tient pour un niais,

car il se déshonore en permettant qu’on le dépouille de ses biens ;
je veux donc qu’il soit des premiers frappés].

19 PC 204, 3: 37-40: El nom de Dieu, qu’es paire omnipotens. Ed. Richard E.F.
Straub, in Studi occitanici in onore di Giuseppe Tavani, Alessandria, Edizioni
dell’Orso, 1995, p. 146-147.

0pC 126, 1: 4-8, En talent hai q un sirventes encoc. Ed. Alfred Jeanroy, in
Annales du Midi, 1904, XVI°année, p. 315-317.



184

Bernart de Rovenac (fl. 1242-61) attaqua Henri pour sa lacheté et
inclut le ro1 d’Aragon dans la foulée, bien que ses quatre sirventes
montrent son opposition au roi de France.

Rei engles prec que m’entenda,
quar fa dechazer

son pauc pretz per trop temer,

quar no-l plai que-Is sieus defenda ;
qu’ans es tan flacs e marritz

que par que si’endurmitz,

que-l reis frances li tol en plas perdos

. 171
Tors, Angieus e Normans e Bretos'”'.

[Je prie le ro1 anglais de m’entendre,

car par trop de crainte

il fait déchoir son maigre mérite,

car il ne désire pas défendre ses biens ;

plutét il est si faible et attristeé

qu’il semble qu’il se soit endormi,

pendant que le roi francais le prive totalement

de Tours, d’Angers, des Normands et des Bretons].

C’¢était un sujet cher a son cceur, car il souffrait des conséquences de
I’ordre politique ¢établi aprés la Croisade albigeoise. 11 était
particulierement sarcastique envers le roi frangais, qui venait d’étre
battu a la bataille de Mansourah, et envers 1’ Anglais, qui avait perdu la
Normandie. Les deux rois d’Aragon et d’Angleterre se voient
reprocher de n’avoir pas secouru le comte de Toulouse dans sa révolte
contre le roi de France en 1242.

Amdos los reis an una cauz’empreza.
selh d’Arago et aisselh dels Engles:
que no sia per elhs terra defeza

ni fasson mal ad ome que-l lur fes ;

¢ fan merce e cortezia,

quar al rei que conquer Suria

laisson en patz los fieus del tot tener.

Nostre Senher lor en deu grat saber' .

YLpC 66, 3:9-16, Ja no vuelh do ni esmenda. Ed. Linda Paterson, in Rialto
(Répertoire informatique des troubadours et de la littérature occitane), 5, 2013.



185

[Les deux rois, celui d’Aragon et celui des Anglais,
ont choisi une méme cause :

que la terre ne soit pas défendue par eux,

et qu’ils ne fassent pas de mal a qui leur en fait ;

et 1ls sont miséricordieux et courtois,

car ils laissent le roi qui conquit la Syrie

tenir totalement en paix leurs fiefs.

Notre Seigneur doit leur en savoir gré].

En 1242, la mére d’Henri, Isabeau d’Angouléme, I’incita a soutenir
son beau-pere, Hugues de Lusignan, comte de la Marche, et a se
révolter contre le roi de France ; c’était une premicre tentative du
Midi, dont le chef était Raimon VII de Toulouse, pour regagner son
indépendance. Les possessions de Raimon passeraient a un frere du
roi frangais avec la main de sa fille unique Jeanne. Le Toulousain
fonda de grands espoirs sur Henri, qui prit la mer le 9 mai, 1241.
Malheureusement, les Anglais furent battus a Taillebourg et a Saintes.
Dans un sirventes passionné, Peire del Vilar (contemporain de
Guilhem de Montanhagol), poussa Henri a partir, en lui rappelant une
¢poque ancienne.

Pecx er si ses pros companhos
s’empleja de las flors triar ;

pero si ben vol amparar

lo castel, 1’ala ni-1 bastos,

passar pot Escotz et Engles,
Noroecx et Yrlans e Gales ;

mas tart n’aura-y flor de ver senh
si de larc despendre s’estrenh.

E si-1 plai bella messios,

gen prometre, largamen dar,
semblara del linhatge car

don foro-ls fraires valoros,
N’Anricx, e-N Richartz, e-N Jofres ;
e poira cobrar Guianes

e Normandia, don me senh

2 PC 66, 2 : 9-16, D un sirventes m’es grans volontatz preza. Ed. Linda Paterson,

n Rialto, 5, 2013.



186

car plus tost non troba mantenh'”.

[Ce sera un péché si, sans preux compagnons,
il s’emploie a choisir les fleurs ;

Mais s’il veut bien saisir

le chateau, I’aile et les batons,

il peut laisser passer Ecossais et Anglais,
Norvégiens, Irlandais et Gallois,

mais la fleur aura difficilement un signe de renouveau
s’1l est avare pour dépenser généreusement.
Et si lui plaisent une bonne dépense,

une promesse agréable et des dons généreux,
il ressemblera a ce cher lignage

d’ou étaient issus les fréres vaillants,

Henri, Richard et Geoffroi ;

et il pourra regagner la Guyenne

et la Normandie, ce pourquoi je me signe,

car je ne trouve pas plus vite de soutien].

Guilhem de Montanhagol (fl. 1233-68), commentant les événements
a I’automne 1242, se moqua des Anglais pour leur défaite a Saintes.

Engles, de flor
faitz capelh o de fuelha.
No-us detz trebalh,
neis qui-us assalh.
174

tro qu’om tot vos o tuelha .

[Anglais, couronnez-vous de fleurs ou de feuilles.

Ne vous faites pas de souci,

méme si I’on vous attaque,

jusqu’a ce que I’on vous enleve toutes vos possessions].

3 PC 365, 1: 9-24, Sendatz vermelhs, endis e ros. Ed. Alfred Jeanroy, in
Meélanges Léonce Couture, Toulouse, 1902, p. 122 ; «les fleurs » désignent les
royales fleurs de lys ; « chateau, aile et batons » sont une allusion probable aux
armoiries de Castille, d’ Aragon et de Navarre.

"4 PC 225, 3: 46-50, Bel m’es quan d’armatz aug refrim. Ed. P. T. Ricketts,
Toronto, 1964, p. 61.



187

Henri considérait Louis comme son principal rival. Il envahit le
Poitou en 1242, qu’il réclama comme possession héréditaire.
L’invasion, qui se termina a la bataille de Saintes, fut un grand échec
et il dut se retirer en Gascogne. Si on examine les préparatifs de cette
invasion, on trouvera un dolce far niente : Hugues de la Marche, bien
que déhérité par la cour francaise, ne fit rien. Les Gascons n’avaient
pas pris La Rochelle, le comte de Toulouse n’était pas prét a agir. Les
Frangais, sous le commandement d’Hugues en personne, et Pierre
Mauclerc, autrefois comte de Bretagne, attaquerent Toulouse, et
Raimon dut se rendre ; mais 1l fut encore traité avec indulgence et
confirma qu’il adhérerait au trait¢ de 1229. Entre-temps, Henri €tait de
nouveau en Angleterre, aprés avoir gaspillé presque £40.000 sterling,
et 1l ne lui resta que les iles d’Oléron et, pour un temps, celle de Ré.
Isabeau d’Angouléme, accablée d’ignominie et de scandale, se réfugia
chez les moniales de Fontevrault, ou elle mourut en 1246. Raimon
décéda en 1249, et Alphonse se rendit maitre de Toulouse. Le grand
¢chec d’Henri indigna son beau-frere Simon de Montfort, qui le
rencontra en Saintonge au retour de la croisade. Ce dernier déclara
qu’il méritait d’étre enfermé comme Charles le Simple, mots qu’Henri
n’oublia jamais.

Sa royale incompétence provoqua 1’hostilit¢ de beaucoup de ses
sujets, et une coalition menée par Montfort le contraignit a accepter
les Provisions d’Oxford (ou le Parlement eut lieu) en vue d’une
réforme. Celles-ci furent suivies par les Provisions de Westminster en
1258. Un conseil des quinze, sous la présidence du juge Hugh Bigod
et de son frere Roger de Norfolk, administra les finances et la cour de
la chancellerie. Méme si les quinze conseillers ne réussirent pas a
s’accorder et s’inquiéterent de I’ambition de Simon de Montfort, ils
formulérent néanmoins leurs demandes : que le roi préserve la Magna
Carta et s’y soumette, et qu’on nomme un juge pour récompenser tous
ceux qui avaient souffert un dommage, riches ou pauvres. Quand
Henri renonga a ses revendications par le traité de Paris, on lui offrit
quelques terres dans le Midi. Ratifi¢ en octobre 1259, le traité fut
négoci¢ par Pierre de Savoie et Simon de Montfort, qui réglerent les
revendications respectives des deux rois sur les terres jadis
possessions des Plantagenéts. Henri renonca a la Normandie, a
I’Anjou, au Maine, a Poitiers, et devint le vassal de Louis pour la



188

Gascogne. Le Francais lui donna des droits sur le Périgord et le retour,
a ’avenir, de la Saintonge, de 1’Agenais et du Quercy. Pour une fois,
les roles sont renversés, et nous apprenons de I’historien Jean de
Joinville que les barons frangals malgré leur admiration pour Louis,
émirent bien des réserves'”. A vrai dire, personne n’était convaincu
par le traité¢, comme le releve le troubadour Sordel (f1.1220-1269),
dans un planh pour Blacatz. Ce dernier, mécene des troubadours et
compositeur lui-méme, critiqua de la méme maniere que ses confreres
les rois d’Angleterre, d’Aragon, les comtes de Toulouse et de
Provence et I’empereur de Rome. Ecrite en Provence a la cour de

Raimon Béranger IV, I’ceuvre date des premiers mois de 1236.
Del rey engles me platz, quar es pauc coratjos,
que manje pro del cor, pueys er valens e bos,
e cobrara la terra, per que viu de pretz blos,
que-1 tol lo reys de Fransa, quar lo sap nualhos'”®

[Quant au roi d’ Angleterre, puisqu’il manque de courage,
il me plait qu’il mange une bonne part du cceur,

et alors il sera courageux et bon

et récupérera la terre, puisqu’il vit sans honneur,

que le roi de France lui enleve, car il le sait indolent].

Pendant la décadence (1253?) de la période troubadouresque, nous
avons I’exemple d’une tenso ou figurent un Anglais (Engles) anonyme
et un pocte, que Martin de Riquer a identifi¢ comme un joglar.
L’argument consiste en une plainte de I’Anglais contre le roi de
Navarre (Thibaut I ?), comte de Champagne'”’, pour son avarice et sa

175 Hallam, 1989 : 90.

6'pC 437, 24 : 17-20, Planher vuelh En Blacatz en aquest leugier so. Ed. J. J.
Wilhelm, New York, 1987, p. 108. C’est un planh étrange ou le pocte imagine que
I’on peut acquérir les vertus d’un grand souverain en mangeant le coeur de Blacatz ;
voir S. Thiolier-Méjean, Voici [’arbre d’amour, p. 350-351. 11 fait la satire de
plusieurs monarques, y compris du roi de Castille qu’il dit mené par le bout du nez
par sa femme et sa mere.

"7 Paul Meyer en vint a cette supposition, aprés avoir considéré toutes les
possibilités, 1973, 33-35 ; voir M. de Riquer, Los trovadores, p. 1355-1356. Il est a
noter que Peire Guilhem de Toulouse loue ce méme roi de Navarre, disant qu’il
avait la réputation d’étre un troubadour amoureux, splendide et généreux, PC 345,
2, Eu chanterai de gauz e voluntos.



189

nature vile dans ce qu’il appelle la cort corta. Le jongleur riposte par
un argument politique :

N’Engles, a tort vos aug del rey blasmar
de Navarra, de que faig gran follia ;

e blasmas lo, car el non vos vol dar

plus honrat don ¢’a vos non tanheria,

mas ses blasme no fai so que deuria ;
qu’el es frances e vos engles, so'm par,
e-1 rey frances non deu als Engles dar,
car Fransa tol als Engles cascun dia.
Doncs, com dara sel que toure deuria ?''®.

[Seigneur Anglais, a tort je vous entends critiquer le roi

de Navarre, en quoi vous faites grande folie ;

et vous le blamez, car il ne veut pas vous faire

un don plus honorable qu’il ne conviendrait pour vous,

Mais ce qu’il devrait sans €tre blamé il ne fait pas ;

car il est francgais et vous anglais, me semble-t-il,

et le roi frangais ne doit pas donner aux Anglais,

car la France 0te chaque jour aux Anglais.

et comment donc va-t-il donner, celui qui devrait prendre ?].

Il apparait que le propos de l’autre ne convainc pas 1’Anglais
déterminé a aller dans une cour plus généreuse, c’est-a-dire chez
Jacques le Conquérant.

Rey d’Araguon, corona de pres quar,

ves vos m’en vauc, per mon dan restaurar,
car en vos es solas e cortezia,

ves vos m’en vaue, senher, ma dreita via'”.
[Roi d’Aragon, couronne de prix précieux,
je m’en viens a vous pour restaurer ma perte,
car en vous sont la joie et la courtoisie,

je m’en viens a vous directement].

8 PC 138, 1:9-17, 18-21, A la cort fuy 'autrier del rey navar. Ed. M. de Riquer,
Los trovadores, p. 1357-1358.

' Ibid., éd. M. de Riquer, Los trovadores, p. 1358.



190

En 1254, le deuxieme fils de Simon de Montfort se rebella contre la
constante introduction a la cour d’étrangers que le roi favorisait. Louis
IX participait a la VI® croisade, ou il subit une défaite & Mansourah.
Henri et le roi d’Aragon (Jacques I*) promirent de ne pas profiter de
son absence. Cette promesse est vraiment ironique : Henri était mal
placé pour attaquer quiconque. Vers la méme époque, nous avons un
sirventes assez satirique de Boniface de Castellane (Alpes de Haute-
Provence, fl. 1244-65), seigneur provengal hostile a Charles d’Anjou.
Apres que son chateau fut détruit, il s’enfuit en Aragon. Il exprima un
avis franc sur Henri III et le ro1 d’Aragon (el flacs reis), qui avait,

dans ses négociations, rat¢ une occasion en or en faveur de la guerre.
Lo rei engles cug q’a‘1 sanglut,
gar tan lo ve hom estar mut
de demandar sas eretatz,
e mentr’est autr-ha tan perdut,
degra si menar daus totz latz
coredors e cavals armatz,

- 180
tro cobres sas POSSESS10S .

[Je crois que le roi anglais a le hoquet,

car on le voit rester muet

pour demander son héritage,

et tandis que cet autre a tant perdu,

il devrait lancer de tous les cotés

des coureurs et des chevaux de bataille
jusqu’a ce qu’il récupere ses possessions].

En 1256, I’empereur allemand, Guillaume de Hollande, mourut et
les factions opposées proposerent leur candidat. Les Guelfes et les
Hohenstaufen se rendant compte qu’il fallait un compromis,
cherchérent un candidat acceptable par le pape et soucieux de leurs
intéréts. Richard, comte de Cornouailles, était un ami du souverain
pontife et avait ¢té le beau-frére de Frédéric I1. D’ailleurs, il €tait assez
riche pour trouver des partisans. Les Gibelins italiens cherchaient
quelqu’un qui les soutiendrait dans leurs querelles; les Francais
trouvaient que 1I’Angleterre avait déja trop de pouvoir et, comme
Folquet de Lunel, ils soutinrent la candidature d’Alphonse IX de

%0pC 102, 1: 15-21, Era, pueis yverns es efil. Ed. Amos Parducci, in Romania, t.

46, 1920, p. 495-496.



191

Castille. Richard gagna 1’¢lection. C’est Raimon de Tors de Marseille
(fl. 1257-65) qui écrivit un sirventes dans lequel 1l critiqua I’action
menée par les Anglais. Il saisit aussi ’occasion d’attaquer le clergé.

Ar es dretz q’ieu chan e parlle,
pos de Viena e d’Arlle

vol esser reis En Richartz,
don ha dol le reis de Karlle

e ric plazer N’Odoartz

ge non es lotz ni coartz.

Qan la corona del ferre
venran clerc ez Engles gerre,
I’un ab forga e I’autr’ab frau,
pero qals ge s’en sotzterre,
clerge'n faran a Dieu lau

. . 181
e-n vistran vermeilh e blau °.

[Maintenant j’ai raison de chanter et de parler,
puisque seigneur Richard voudrait étre roi

de Vienne et d’Arles,

ce dont le roi Charles est affligeé

et seigneur Edouard, richement content,

lui qui n’est ni paresseux ni lache.

Quand le clerc et I’ Anglais viendront chercher
la couronne de fer,

I’un avec force 1’autre par fraude,

quel que soit celui qui succombera,

le clergé en fera des louanges a Dieu,

et se vétira de vermeil et bleu].

En 1261, le roi reconquit son pouvoir, un veritable triomphe, et
obtint une bulle papale ’absolvant de sa désobéissance aux Provisions
du Parlement. En 1263, les barons refusérent le fait et se regrouperent
autour de Simon, qui marcha sur Londres et reprit le contréle du
gouvernement. Henri pria Louis IX d’arbitrer. Le roi francais, dans sa
Mise d’Amiens (1264), déclara les Provisions nulles, ce qui n’arréta
pas Simon dans la poursuite de la guerre, et Henri fut pris a la bataille
de Lewes. Il demanda ensuite la convocation d’un parlement par le

L PC 410, 3: 1-6 et 31-36, Ar es dretz q’ieu chan. Ed. Amos Parducci, in Studi
romanzi, t. VII, 1911, p. 5-59, p. 36.



192

roi. Mais I’arrogance de Simon écarta bien des barons ; et, pour libérer
le roi, Gilbert de Clare, sixieme comte de Gloucester, rejoignit, a la
frontiére du Pays de Galles, le prince Edouard revenu de France. Ils se
jetérent sur les barons a Evesham (dans le Worcestershire), le 4 aofit
1265. Henri s’échappa pendant la bataille, mais fut lui-méme bless¢ ;
Simon y perdit la vie'®. Aprés Evesham, le pays devint assez pacifié,
et Edouard se sentit capable de rejoindre la croisade. Louis IX allait
étre un allié de valeur. Malgré le calme apparent, Henri, par la suite,
supprima les réformes ; en 1267, il avait neutralisé ce qui restait de
I’opposition. Le comte de Gloucester entra par ruse a Londres et
rassembla ceux qui avaient €té déshérités. Le roi le menaga de
représailles et lui-méme rassembla 109 étendards a Windsor. En route
pour la capitale, ils s’arrétérent a Stratford Langthorne ou furent
conclues des négociations de paix. A la fin, Clare passa un accord
avec Henri le 6 juin, 1267.

Depuis 1267, saint Louis se préparait a partir en croisade et, étant
donné la décision du prince Edouard, on suggéra qu’Henri III fit de
méme. Henri, comme d’habitude, tergiversa. Gauceran de Saint-
Didier tenta d’inciter au voyage le roi, son frere et son fils, le roi
francais et Jacques I7; poéte typique de cette période appelée « la
décadence », 1l adopte un ton religieux plutét que politique, leur
rappelant la signification de Jérusalem.

E sabem cert que totz serem jutgatz,

e bos e mals, segon nostres peccatz,
davant I’aut Rey, al jorn de jutgamen ;
perqu’ieu volgra clergues prezicadors
fosson part Sur en outramar passatz,

e-1 reys engles e sos fraires Richartz

e-1 reys valens de cui es Aragos,

selh de Fransa, e-1 princeps ab sa gen'™.

'82 Les Waverley Annals, écrits du point de vue baronnial, décrivent la lutte entre

Henri III et ses barons, surtout les deux batailles et leur résultat. La mort de Simon
de Montfort fut horrible : castration, décapitation et démembrement. Au moment de
sa mort, il y eut de grands orages et le soleil s’obscurcit.

' PC 168, 1a: 22-29, El temps quan vey cazer fuelhas e flors. Ed. Mahn, Werke,
I1, p. 44. Le prince est le futur Edouard I%.



193

[Et nous savons pour siir que nous serons tous juges,
les bons et les méchants, selon nos péches,

devant le haut Roi, au jour du Jugement ;

c’est pourquoi je voudrais que les clercs précheurs
eussent traverseé la mer vers Tyr,

et le roi anglais avec son frere Richard

et le vaillant roi d’ Aragon,

et celui de France, et le prince avec ses hommes. ]

Le prince Edouard avait épousé Eléanore de Castille, sceur
d’Alphonse le Sage, ce qui mit fin au projet de I’Espagnol de
récupérer la Gascogne. A la cour d’Alphonse, le troubadour génois
Bonifaci Calvo (fl. 1253-1266), avait soutenu le projet des comtes de
Béarn et de Gascogne de provoquer une insurrection contre les
Anglais ; mais Alphonse ne répondit pas a son sirventes belliqueux.
Edouard était un guerrier courageux, trés différent de son pére, et cela
causa une certaine difficulté a un troubadour anonyme qui fit un planh
¢logieux sur la mort de Manfred d’Hohenstaufen, roi de Sicile et
usurpateur. En 1255, le pape Alexandre IV investit Edmond,
deuxiéme fils d’Henri III, roi de Sicile, mais Henri n’avait pas les
moyens de confirmer sa position. Enfin, en 1266, le pape Urbain 1V
investit Charles d’Anjou, qui envahit la Sicile et tua Manfred a la
bataille de Bénevent. Le probléme est que le troubadour anonyme
appelle Edouard roi, ce qu’il n’était pas avant 1272. Quand il devint
en effet roi, 1l fit ’Edmond, surnommé « Crouchback » (le bossu), le
premier comte de Lancaster.

« Seigner, e que farem deserenan

pos toutz nos es tan bos seignor e paire ?
Per Dieu, non sai oimais ge deiam faire.
Conseillatz vos qu’anem al rey frances

e al pro N’ Adoart rei dels Angles ?

Et si-1 anam, volran nos acuillir ?

Gran paor ai qe lor cara nos vir ! »'**.

[« Seigneur, que ferons-nous désormais,
puisqu’un si bon seigneur et pere nous est enlevé ?

'8 PC 461, 234 : 3 21-27, Totas honors e tuig faig benestan. Ed. Marco Grimaldi,
in Lecturae tropatorum, 3, 2010, p. 17.



194

Par Dieu, je ne sais désormais ce que nous devons faire.
Nous conseillez-vous d’aller aupres du roi francgais

et du preux seigneur Edouard, roi des Anglais ?

Et si nous y allons, voudront-ils nous accueillir ?

J’ai grande peur qu’ils ne détournent le regard »].

Les rapports entre 1I’Angleterre et la Sicile allaient continuer
jusqu’au siecle suivant. En méme temps, la « décadence » avait donné
naissance a un genre didactique, 1’emsenhamen, qui n’avait pas
toujours une grande valeur littéraire. Don Alfred Monson cite ceux de
Lunel de Montech qui écrivait au début du XIII° siécle :

Le service désintéressé d’autrefois est remplacé par un service de métier, avec
de fréquentes allusions a la rémunération anticipée. D’autre part, loin de donner
des conseils sur la galanterie, Lunel interdit a son disciple de parler avec les
dames : c’est que ’amour serait rentré dans les limites d’une expérience plus

\ s 1: 185
concrétement quotidienne .

En 1271, Richard de Cornouailles, maintenant empereur, subit une
tragédie personnelle. Son fils, Henri d’Allemagne, fut assassiné¢ par
Guy de Montfort pour se venger du role qu’il avait joué¢ dans la mort
de son pere, Simon, a Evesham. Quand Richard apprit que son fils
avait été poignardé a mort dans une église, alors méme qu’il portait sa
tenue de croisé, il mourut d’apoplexie, le 2 avril. Dans un planh pour
saint Louis, mort a Tunis en 1270, le troubadour Austorc de Segret
énuméra les problémes rencontrés par le prince Edouard.

Ar aura ops proez’et ardimens

a-N Audoart, si vol a Henric veniar,
qu’era de sen et de saber ses par

e totz lo mielhs era de sos parens ;
¢ si reman aras d’aisso aunitz,

no-l laissaran ni cima ni razitz
Frances de sai, ni forsa ben garnida,

. : 186
si sa valors es de pretz desgarnida ™.

185 Monson 1981 : 55.

% pC 41, 1, 4: 25-32, No sai qui.m so, tan suy [des]conoyssens. Ed. Linda

Paterson, in Lecturae tropatorum, 5, 2012, p. 13 [lire a Henric etnon Haenric].



195

[Maintenant seigneur Edouard aura besoin

de prouesse et de courage s’il désire venger Henrl,

qui était sans pareil en sagesse et en savoir

et le meilleur de sa famille ;

et si, a ce sujet, il reste maintenant couvert de honte,

les Francais ici ne lui laisseront ni cime ni racine,

ni chateau fortifié, si sa valeur est dépourvue de mérite].

Avant la mort d’Henri III, les travaux de 1’abbaye de Westminster
¢taient bien avancés, et il vécut assez pour voir reloger le corps
d’Edouard le Confesseur dans un magnifique tombeau. Il avait
dépensé sur ce projet la somme de £2.421. 19s. et 4d (avec une petite
dette). A sa propre mort, il fut placé dans I’ancien tombeau d’Edouard.

Conclusion

Si quelqu’un avait la patience de les compter, la liste des références
aux Anglais et a leurs rois dans la COM, ferait une encyclopédie.
Etant donné les rapports étroits entre nos deux nations, surtout a cette
période, et le fait que les Plantagenéts étaient d’origine frangaise, les
¢changes critiques ressemblaient a ceux d’une famille ou la paix ne
dure pas longtemps.

Mais cela ne signifie pas que les troubadours considéraient les
Anglais comme des ennemis. Apres tout, beaucoup d’entre eux
dépendaient de leurs mécenes, et ils étaient heureux de séjourner dans
les cours royales ou comtales. Pour quelques-uns, le seigneur était
considéré comme un ami : on se souvient du Jeune Roi Henri ou de
I’amiti¢ épisodique de Bertran de Born avec Richard Cceur de Lion,
qu’il appela avec pertinence « Oc-e-No ». Guiraut de Bornelh et
Gaucelm Faidit étaient en relation avec Richard ; et la présence de
Marcabru en Angleterre pendant le régne d’Henri I™ est confirmée par
Chabaneau. Un autre troubadour a la cour anglaise était Bernart de
Ventadour, qui déclara se penser Anglais et Normand. En général,
malgré leur besoin de faveur seigneuriale, ils n’hésitérent pas a
critiquer, a reprocher et a prendre position. Le nombre de ceux qui
préféraient le roi francais a 1’Anglais égalait les partisans du coté
adverse. Certes, 1’¢loge des trois fils d’Henri I parait dans bien des
sirventes, et la plupart des poetes s’accorderent a louer le courage de



196

Richard, en méme temps que sa colére et sa cruauté, qui le menerent a
des actes indicibles.

Les troubadours ¢taient trés souvent a I’écoute des €veénements
politiques, et on se demande comment ils obtenaient leurs
informations. Traditionnellement, on décrit un troubadour comme un
étre efféminé et trop timide pour partir a la croisade, mais nous avons
montré le contraire. Beaucoup de troubadours, Savaric de Mauléon et
Bertran de Born par exemple, étaient aussi des guerriers, et plusieurs
partirent outre-mer, comme Peire Vidal. Les sirventes de ces
troubadours ressemblaient trés souvent a des relations journalistiques,
et firent d’eux des messagers. On ne peut pas mesurer leur influence,
car, tres souvent, ils conseillaient vivement un moyen d’action que le
héros de leur poésie avait déja décidé de faire. Il y avait aussi la
question de la sincérité : leur amiti¢ ¢&tait offerte en retour de
récompenses : c’¢€tait vraiment un amour intéress€. Et quand leur
protecteur mourait, leurs complaintes funebres obéissaient aussi a
I’ars rhetorica ; il est alors bien difficile de décider lequel de leurs
planhs était le plus sincere. Quoi qu’il en soit, nous avons regu des
troubadours une vision intéressante sur les rois de cette longue
période.

Bibliographie

AMBROISE, The Crusade of Richard Lion-Heart, HUBERT, Merton
Jerome H./LA MONTE, John L. (trads.), New York, Octagon Books,
1976.

ANGLADE, Joseph, Histoire sommaire de la Littérature méeridionale au
Moyen Age, Paris, Boccard, 1921.

* Anthologie des troubadours, Paris, Boccard, 1927.

AUDIAU, Jean, Les troubadours et I’Angleterre, Paris, Vrin, 1927.

AURELL, Martin, L’Empire des Plantagenéts 1154-1224, Paris, Perrin,

2003.
* «Noblesse et royaut¢ Plantagenét 1154-1224 », Noblesses de
[’espace Plantagenét, 1154-1224 Table ronde tenue a [’'Université de
Poitiers le 13 mai 2000, Martin Aurell (éd.), Poitiers, CESCM, 2001,
9-64.



197

ASTON S. C., Peirol Troubadour of Auvergne, Cambridge University
Press, 1953.

AVALLE D’ARCO, Silvio, Peire Vidal. Poesie, 2 vol., Milano/Napoli,
Ricciardi, 1960.

BARBER, Richard, The Devil’s Crown, a History of Henry Il and his
Sons, London, British Broadcasting Corp., 1978.

BARLOW, Henry Clark, « The Young King and Bertrand de Born »,
NABU Public Domain Reprints, n.d., 1862.

BARTHOLOMEIS, Vincenzo de, Poesia provenzali storiche relative
all’ltalia, 2 vol., Roma, Tipografia del Senato, 1931.

BEC, Pierre, Anthologie des troubadours, Paris, 10/18, 1979.

* Florilege en mineur, Orléans, Paradigme, 2004.

BERETTA SPAMPINATO, Margherita (éd.), Berenguer de Palol,
Modena, Mucchi, 1978.

BILLY, Dominique, L ’'Architecture lyrique médievale, Montpellier,
1989.

BOUTIERE, Jean/SCHUTZ, Alexander Herman Biographies des
Troubadours, Toulouse/Paris, Franklin, 1950.

BRANCIFORTI, Francesco, I/ canzoniere di Lanfranc Cigala, Firenze,
Olschki, 1954.

BOSSUET Jacques Benigne, « Premier sermon sur la féte de la
circoncision de Notre-Seigneur » Fuvres completes, vol. 11,
Paris/Bruxelles/Versailles, Lebel, 1816, 440-481.

CHABANEAU, Camille/ANGLADE, Joseph, Jehan de Nostredame Les
vies des plus celebres et anciens poetes provengaux, Paris, Champion,
1913.

* « Biographies des Troubadours », in Histoire Genérale du Languedoc,
t. X, 38, Toulouse, Privat, 1885, 209-334.

CHABOT Martin Chanson de la croisade albigeoise, Paris, Livre de
Poche, Lettres Gothiques, 1982.

CHAMBERS, Frank M. ‘Two troubadour lyrics”, Romance Philology,
30, 1976-1977, 134-144.

CHAYTOR, Henry John, The Troubadours and England, Geneve,
Slatkine Reprints, 1974 ; Cambridge, 1923.

CHEYETTE, Frederic. L., Ermengard of Narbonne and the World of the
Troubadours, Cornell, University Press, 2001.



198

CLARKE, Stephen, 1000 Years of Annoying the French, London,
Bantam Press, 2010.

CLEDAT, Léon, La Poésie Ilyrique et satirique, Raphéle-lés-Arles,
1981.

DANTE, L’inferno di Dante Alighieri, J. C. Tarver, Londra, Dulau,
1824,

DECAUX, Alain, « Saladin, le sultan chevalier », Historia, 402, mai
1980, 51-63.

DEL MONTE, Alberto, Peire d’Alvernha Liriche, Torino, Loescher-
Chiantore, 1955.

DE VIC, Dom C./VAISSETE, Dom J., Histoire géneérale de Languedoc,
15 vols, réimp., Nimes, Lacour, 1993 (HGL).

DIEZ, Friedrich, Leben und Werke der Troubadours, Leipzig,

Schuman,1882.
DEVIZES, Richard de, Chronicon Richardi Divisensis de tempore
Richardi Primi, The Chronicle of Richard of Devizes of the Time of King
Richard the First, John T. Appleby (éd./trad.), London/New York,
Nelson, 1963.

DUMITRESCU, Maria, Poésies du troubadour Aimeric de Belenoi,
Paris, Société des Anciens Textes Francais, 1935.

ERNST Willy, « Die Lieder des provenzalischen Trobadors Guiraut von
Calenso » in Romanische Forschungen, 44, 1930, 255-406.

FABRE, Césaire-Antoine, « Le Moine de Montaudon et 1’empereur
Othon », 1n Annales du Midi, vol. XX, n°® 80, 1908, 351-361.

* « Les sirventes d’Austorc de Segret », in Annales du Midi, vol XXII,
n° 88, 1910, 467-481.

FIELD Hugh, Ramon Vidal de Bezalu Obra poetica, 2 vol.,
Barcelona, Curial 1989.

FITZ NIGEL Richard, Dialogus of Scaccario The course of the
Exchequer and Constitutio Domus Regis The Establishement of the
Royal House hold, Johnson Charles (éd./trad.), Carter F E
L/Greenway D. E., Oxford, Clarendon Press, 1983.

FRANK, Istvan, Reépertoire métrique de la poésie des troubadours, 2
vol., Paris, Champion, 1957/1966.

GAUNT, Simon/KAY, Sarah, The Troubadours, an Introduction,
Cambridge University Press, 1999.



199

GILLINGHAM, John, The Life and Times of Richard 1., London,
Weidenfeld and Nicolson, 1973.

* The Angevin Empire, 2° éd., London, Arnold, 2001.

GIRALDI Cambresis, Liber de principis instructione, George F. Warner
(éd.), London, 1891, (RS21).

GOUIRAN, Gérard, L 'Amour et la guerre. L’ ceuvre de Bertran de Born,
2 vol., Aix-en-Provence, 1985.

GUIDA, Saverio, /I trovatore Gavaudan, Modena, Mucchi, 1979.

GRIMALDI Marco “Anonimo Totas honors e tuig faig benestan (BdT
461.234)” Lecturae tropatorum, 3, 2010, 1-27.

HARVEY, Ruth/PATERSON, Linda, The Troubadour Tensos and
Partimens, Cambridge, D. S. Brewer, 2010.

HALLAM, Elizabeth (éd.), The Plantagenet Encyclopedia, London,
Weindelfeld/Nicolson, 1990.

* Chronicles of the Age of Chivalry, nouv. éd., London, Guild
Publishing, 1989.

HASENOHR, Geneviéve/ZINK, Michel, Dictionnaire des Lettres
francaises : Le Moyen Age, nouv. impr., Paris, Pochothéque, 1992.

HERSHON, Cyril P., The Castles of Cary, Bristol, Palavas Press, 1990.

HOEPFFNER, Ernest, Le Troubadour Peire Vidal, sa vie et son ceuvre,
Paris, Les Belles Lettres, 1961.

HOVEDEN, Roger of, The Annals of Roger de Hoveden, the History of
England and other Countries of Europe, 732-1201, 2 vols, Henry T.
RILEY (trad.), London, Bohn, 1853; reprod. Burnham-on-Sea,
Llanerch Press 1994-1997.

* Chronica Magistri Rogeri de Houedene Williams Stubbs (éd.),
London, Longmans-Green, 1869.

* Chronica Rogeri de Wendover. Liber qui dicitur Flores Historiarum
ab anno Domini MCLIV anno que Henrici Anglorum Regis Secundi
primo, Hewlett, H. G. (éd.), London, Rolls Series, 1886-1889.

HUCHET Jean-Charles, Nouvelles occitanes du Moyen Age, Paris,
Flammarion, 1992.

JEANROY, Alfred, Poésie lyrique en France au Moyen Age, Paris,
Champion, 1904.

* « Un sirventes politique de 1230 », Romania, 51, 1925, 111-116.
* «Le Souléevement de 1242 dans la poésie des troubadours »,
Annales du Midi, XVI1, 1904, 311-329.



200

* « Un sirventes historique de 1242 », Mélanges Léonce Couture
Etudes d’histoire méridionale dédiées a la mémoire de Léonce
Couture (1832-1902), Toulouse, Privat, 1902, 115-125.

* Anthologie des Troubadours XII° — XIII° siécles, Paris, Nizet,
1974.

» Jongleurs et troubadours gascons des XII° et XIII° siecles, Paris,
Champion, 1923.
JEANROY Alfred/BERTONI Giulio, « Le « Thezaur » de Peire de
Corbian (suite et fin) » in Annales du Midi, XXII1, 1911, 451-471.

JOHNSTON, R. C. (éd.), The Life and Death of Richard I, Oxford,
Blackwell, 1961.

* Les poésies lyriques du troubadour Arnaut de Mareuil, Paris, Droz,
1935.

KOLSEN, Adolf, Sdmtliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, 2
vol., Halle, Niemeyer, 1910.

* « Das Sirventes des Joan d’Albuzo gegen Sordel » in Zeitschrift fiir
romanische Philologie, 58, 1938, 99-103.

LE GOFF, Jacques et SCHMITT, Jean-Claude Dictionnaire raisonné de
[’Occident meédieval, Paris, Pluriel, 2014.

MADDEN, Thomas F., The Crusades, The Illustrated History, London,
Duncan Baird, 2004.

MAHN, Karl August Friedrich, Die Werke der Troubadours in
provenzalischer Sprache, Berlin, Dimmler, 1886.

MEJEAN, Suzanne, La Chanson satirique provencale au Moyen-Age,
Paris, Nizet,1971.

MEJEAN-THIOLIER, Suzanne/NOTZ-GROB, Marie-Frangoise,
Nouvelles courtoises occitanes et francaises, Paris, Livre de Poche,
1997.

MELIGA, Walter, « Gaucelm Faidit et la (les) croisade (s) », Gaucelm
Faidit, amours, voyages et debats, Cahiers de Carrefour Ventadour,
2011, 25-34.

MEYER, Paul, Les derniers troubadours de la Provence, Paris, A.
Franck, 1871; réimp. Slatkine/Lafitte. 1973.

* « Mélanges de poésie anglo-normande », in Romania, IV, 1875, 15-
16, 370-397.
MICHELET, Jules, Histoire de France, 7 vols, nouvelle éd., Paris, 1964.



201

MONSON, Don Alfred, Les « Ensenhamens » occitans, Paris,
Klincksieck, 1981.

MOUZAT, Jean, Les poemes de Gaucelm Faidit, Paris, Nizet, 1965.

NAPOLSKI Max von, Leben und Werke des Trobadors Pons de
Capduoill, Halle, Niemeyer, 1880.

NELLI, Ren¢/LAVAUD, René Les troubadours, 2 vols, Bruges,
Desclée de Brouwer, 1960.

NOULET, Jean-Baptiste/CHABANEAU, Camille, Deux manuscrits
provencaux du XIV° siecle, Montpellier, Société pour 1’étude des
langues romanes ; Paris, Maisonneuve et Leclerc, 1888.

PADEN, William D. jun/SANKOVITCH, Tilde/STABLEIN, Patricia
H., (éds.), The Poems of the Troubadour Bertran de Born, Berkeley,
University of California Press, 1986.

PARDUCCI, Amos, “Ramon de Tors, trovatore marsigliese del secolo
XIII”, Studi Romanczi, V11, 1911, 5-59.

* « Bonifacio di Castellana », Romania, 46, 1920, 478-511.

PILLET Alfred/CARSTENS Henry, Bibliographie des troubadours,
Schriften des Konigsberger Gelehrten Gesellschaft Sonderreihe, vol.
3, Halle, Niemeyer, 1933.

PERREL, Jean, « Le troubadour Pons, seigneur de Chapteuil et de
Vertaizon », Revue d’Auvergne, t. 90, n° 464-465, 1976, 89-199.

POOLE, Austin Lane, From Domesday Book to Magna Carta, 1087-
1216, réimp.de la 2° édition: Oxford, Clarendon Press, 1987 ; Oxford,
Paperback, 1993.

POWICKE, Sir Maurice, The Thirteenth Century, 1216-1307, réimp. de
la 2° édition, Oxford, Clarendon Press, 1987.

PULSONI, Carlo, « Lo senher que formet lo tro (BdT 323.22) e alcune
considerazioni sul corpus poetico di Pons de Capduelh », in Studi
provenzali e galeghi 89/94, Romanica Vulgaria Quaderni 13-14, 81-
116.

RICKETTS, Peter T., Les poésies de Guilhem de Montanhagol, Toronto,
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1964.

RICKETTS, Peter T. et HERSHON, Cyril P., Le Breviari d’amor de
Matfre Ermengaud, Vol. IV, Turnhout, Brepols, 2004.

* La vida de Sant Honorat, Turnhout, Brepols, 2007.

RIQUER, Martin de, Los trovadores: Historia literaria y textos, 3 vol.,

Barcelona, Editorial Planeta, 1975.



202

ROUTLEDGE, Michael J. Les Poésies du Moine de Montaudon,
Montpellier, 1977.

RUNCIMAN, Steven, A History of the Crusades, vol. 3, London,
Reading and Fakenham, Peregrine, 1965.

SAINTE MAURE Benoit de, Chronique des ducs de Normandie, Carin
Fahlin (¢éd.), Uppsala, Almqvst/Wiksell, 1951.

SALVERDA de GRAVE, lJean-Jacques, Le troubadour Bertran
d’Alamanon, Toulouse, Privat, 1902.

SCHUTZ, Alexander Herman, Daude de Pradas called Dels auzels
cassadors, Columbus, The Ohio State University Press, 1945.

SHARMAN, Ruth Verity, The Cansos and Sirventes of the Troubadour
Giraut de Borneil : a Critical Edition, Cambridge University Press,
1989.

STRAUB, Richard, « Les sirventes de Guilhem Anelier de Tolosa »,
Studi occitanici in onore di Giuseppe Taviani, Luciano Rossi (éd.),
Alessandria, Edizioni dell’Orso, 1995, 127-168.

STRONSKI, Stanislaw, Le troubadour Folquet de Marseille, Cracovie,
Académie des Sciences, 1910.

TAINE, Hippolyte, Histoire de la Littérature anglaise, 5 vols, Paris,
Hachette, 1913.

THIOLIER-MEJEAN, Suzanne, L ’Archet et le Lutrin, enseignement et
foi dans la poésie médievale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2008.

* Voici ’arbre d’amour Nature et culture dans la poésie médievale

d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2018.

TREVELYAN, George Macaulay, History of England, nouv. imp.,
London, Lonmans, 1964.

VATTERONI, Sergio, I/ trovatore Peire Cardenal, 2 vol., Modena,
Mucchi, 2013.

VAUX-DE-CERNAY, Pierre des, The History of the Albigensian
Crusade Peter of Les Vaux-De-Cernay’s Historia Albigensis SIBLY,
W.A. et M. D. (trads.), ré imp., Woodbridge, Boydell Press, 1998.

VINCENT, Nicholas, “Conclusion”, Noblesses de [’espace Plantagenét,
1154-1224 Table ronde tenue a [’'Université de Poitiers le 13 mai
2000, Martin Aurell (éd.), Poitiers, CESCM, 2001, 207-214.

WEIR, Alison, Eleanor of Aquitaine, by the Wrath of God, Queen of
England, London, Cape, 1999.



203

WIACEK, Wilhelmina M., Lexique des noms géographiques et
ethniques dans les poésies des troubadours des XII° et XII° siecles,
Paris, Nizet, 1968.

WILHELM James J., Lyrics of the Middle Ages an Anthology, New
York/London, Garland, 1990.

WRIGHT, Thomas, The Historical Works of Giraldus Cambrensis,
London, G. Bell, 1894.

ZINK, Michel (préf.), La Chanson de la Croisade Albigeoise, Paris,
Livre de Poche, 1989.

Cyril P. HERSHON



204



205

SANCIE DE NAVARRE : UNE MIRACULEE
AU XII* SIECLE

Le sanctuaire de Rocamadour et son Livre des Miracles

Le culte de Notre-Dame de Rocamadour, a partir du Moyen Age,
a ¢t¢ mentionné¢ dans une collection de miracles diffusés au XIleme
siecle — le Livre des miracles de Rocamadour — qui présente un
nombre significatif de faits miraculeux rapportés au sanctuaire du
Midi frangais. Cet ouvrage d'une part, a fait connaitre Rocamadour, et
d'autre part, témoigne de la foi de nombreux pelerins venus y prier et
vénérer la Vierge Noire. Dans les récits de miracles, Marie est
évoquée comme un symbole de miséricorde, de pardon et d’espoir :
c’est la mére de Dieu et aussi la mere spirituelle de tous les hommes
pouvant les secourir a tout moment. Les faits se présentent comme des
merveilles uniques ayant lieu grace a I’intervention de Marie et a la
volont¢ de Dieu.

Outre les circonstances qui ont entouré I’essor tout a fait exceptionnel
du péelerinage a Rocamadour, Jean Rocacher évoque les points
essentiels que contient ce texte : signification du miracle dans la
mentalit¢ médiévale, aspects médicaux, spiritualit¢ et doctrine
mariale, intérét historique signalé entre autres par des événements
précis tels que D’ordalie imposée a D'infante de Navarre, Sancie,
¢pouse de Gaston V de Béarn.

L’origine du manuscrit du Livre des Miracles remonte a
I’époque de I’abbé Géraud d’Escorailles, qui entre 1152 et 1188, a
impulsé fortement le développement du pelerinage au sanctuaire de
Rocamadour. La collection de miracles fut rédigée en 1172,
probablement par un moine du sanctuaire, qui a eu le soin de ne relater
dans le livre des récits miraculeux, que les miracles certifiés par un



206

notaire. Ce livre contient 126 récits de miracles, obtenus grace a
I’intervention de la Vierge de Rocamadour, dont la majorité relate la
guérison de dévots, soit au moment méme ou ils prient la Vierge, soit
apres la réalisation du pelerinage. On doit a la diffusion du livre de
miracles la consolidation et le prestige du sanctuaire de Rocamadour
dans toute I’Europe. Les personnages et les événements historiques
qui y sont enregistrés permettent de dater les miracles a partir de 1148.
Ces miracles possedent donc un double caractere: factuel et
fictionnel.

Le rapport entre le factum et le fictum, ’une des caractéristiques
de la littérature médiévale, y est fréquent, puisque la construction de la
trame ou de I’argument (tant des chansons €épiques que des romans
courtois) est engendrée a partir de faits historiques, dont le
merveilleux devient une constante qu'on retrouve non seulement dans
la littérature, mais aussi dans les arts visuels, surtout dans la période
du bas Moyen Age. Le merveilleux, comme 1’observa Michel Zink,
c’est ce qui suscite la surprise ou I’admiration. Il n’implique pas
nécessairement le surnaturel, pour la simple raison que la séparation

entre le naturel et le surnaturel n’était pas bien nette au Moyen Age.
(Zink, 2010, p. 1)

Cependant, le miracle, selon la conception la plus traditionnelle,
est considérée comme un fait qui surpasse les lois de la nature, par son
caractére inattendu, soudain ou exceptionnel ; il est un signe du sacré.
Cette doctrine, consacrée par Thomas d’Aquin (Summa Theologica, 2-
2, q.178, 1-3), est associ¢e a la popularité¢ du culte marial. Les récits
miraculeux se caractérisent par leur réalisme et leur naivete, ce que
corrobore leur simplicité. Une de leurs particularités aux XII® et XIII®
siecles, dans 1’espace roman, c’est de placer la Vierge au premier
rang, en tant qu’intermédiaire entre les croyants et son Fils ou en tant
que consolatrice des souffrants qui s’adressent a Elle par dévotion.



207

Le sanctuaire de la Vierge de Rocamadour, aprés la découverte
de la tombe supposée de Saint Amadour/Amateur, en 1166, devient un
des sanctuaires les plus connus — voire le plus connu — en France,
malgré 1’existence de sanctuaires plus anciens, comme ceux de
Chartres et du Puy-en-Velay. Les souverains, Louis IX de France,
Henri1 II Plantagenét, roi d’Angleterre et Alphonse 111, roi de Portugal
y ont €té en pelerinage, ainsi que d’autres personnages réputés dans
les domaines des arts et de la religion comme saint Dominique de
Guzman et saint Antoine de Padoue. En ce qui concerne les temps
modernes il faut bien rappeler le musicien frangais, Francis Poulenc
qui y est allé aussi en pelerinage, et composa les Litanies a la Vierge
Noire de Rocamadour, pour chceeur de femmes et orgue, en 1936.

Le récit du miracle de Sancie

Dans cette ¢tude nous essayerons d’analyser le récit du miracle
XXXVI, extrait du Livre des Miracles de Rocamadour, qui associe le
factum et le fictum. Observons I’histoire de Sancie du Béarn, dont le
lignage sera discuté plus loin, accompagnons le parcours de sa via
crucis et de sa rédemption, a travers le récit qui nous annonce déja
quelques traits de sa biographie. Le texte en latin, qui se présente en
prose, fut traduit en frangais par Edmond Albe et 1’abbé Jean
Rocacher. Voici le texte original en latin suivi de la traduction
francaise :

XXXVI - DE MULIERE QUI MERGI NON POTUIT

Post decessum Guastonis de Bearne, que ejus fuerat uxor, soror regis Navarre
Leefoas nomine, gravida remansit, set non multo post obitum viri, abortivum
emisit. Nobiles, ignobiles, omneque promiscui sexus vulgus planctum nimium
super eum fecerunt et quasi jam factam futuram populi stragem, ecclesiarum
destructionem totius denique regionis desolationem prenuntiabant. Et, sicut
exitus probavit, acta conjectura falsa, falso mulierem rex Pampilone Sancius, et
Regis consilium in causam vocantes, pueri ante tempus naturale editi
imponebant crimen; quare diverso tormento affici vel igne cremari vel sub undis
ligatam mergi descreverunt. Illa vero pro morte instanti, ab hoc immunis



208

facinore, Virginem Nostram Dominam Rupis Amatoris ut in auxilium suum
intenderet exorabat, nec petitioni ejus defuit. Enimvero in modum subiture
judicium aque ligata, ab altissimo ponte castri Salvaterra nomine projecta est in
profundum torrentem. Ad spectaculum illud doloris immo immanitatis plus
quam 3000 virorum ac mulierum, naufragium non naufragantis prestolantium,
convenerat, alii insultando, alii compatiendo Dominum pro ea precabantur. Illa
vero super undas profondissimi torrentis miseratione Domine et ejusdem Matris
gloriosissime subventione plus quam ter posset arcus jacere, sine mersione
delata consedit harenis. Unde sui cum gaudio reportaverunt liberatam ad propria.
Igitur ad laudem et gloriam liberatricis sue pannum operosum conficiens, ipsum
per abbatem G. Rupis Amatoris a sancto Jacobo revertentem Rupis amatoris
misit ad ecclesiam. (dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 146)

Miracle 36 — D’UNE FEMME QUI NE PUT ETRE NOYEE

A la mort de Gaston de Béarn, son épouse 1’Infante (Sancie), sceur
du roi de Navarre, se trouvait enceinte et fort peu de temps apres, elle accoucha
avant terme d’un enfant mort. Nobles et non nobles, le peuple tout entier,
hommes et femmes, se montrerent fort affligés de cet événement, dans lequel ils
croyaient déja voir leur perte future, la destruction des églises, la ruine de tout le
royaume. La princesse fut accusée (odieuse calomnie comme on devait le voir)
d’avoir causé cet avortement. Citée au tribunal du roi de Pampelune, Sanche et
de son conseil, elle fut condamnée a Etre briilée vive ou jetée pieds et poings liés
dans la riviere.

Voyant la mort s’approcher, la princesse qui se savait innocente de 1’horrible
forfait qu’on lui reprochait, implora le secours de la Vierge Marie, de Notre-
Dame de Rocamadour, et ce secours ne lui fit pas défaut.

Elle fut liée pour subir le jugement de 1’eau et du haut du pont trés €leve de
Sauveterre, précipitée dans le Gave. A ce spectacle douloureux, ou plutdt cruel,
¢taient accourues plus de 3000 personnes, hommes ou femmes, les uns,
I’outrage a la bouche, les autres pleins de compassion et priant Dieu pour elle,
tous s’attendant a ce que la malheureuse fiit noy¢e.

Le torrent était tres profond ; mais par la miséricorde de Dieu et le secours de sa
tres glorieuse Meére, la princesse fut portée sur les eaux a une distance d’environ
trois fois le jet d’un arc et, sans avoir enfoncé, déposée doucement sur un banc
de sable. Les serviteurs, pleins de joie, la rapporterent désormais libre dans sa
demeure. En reconnaissance, elle broda patiemment, a la gloire de sa
Libératrice, une magnifique tapisserie et I’envoya a I’église de Rocamadour,
précisement par ’intermédiaire de 1’abbé Géraud qui revenait de Saint-Jacques
(de Compostelle). (dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 147)



209

Selon Jean Rocacher, 1’abbé Géraud, cité dans le texte latin, doit étre
Géraud D’Escorailles, I’abbé de Rocamadour, qui pourrait étre celui
qui, au retour de Saint-Jacques-de-Compostelle, portait le manteau
brodé par Sancie, pour le sanctuaire de Notre Dame de Rocamadour,
qu'il dirigeait.

La généalogie de Sancie

Sancie de Navarre (1144 ou 1148*-1176 (*date la plus probable
de sa naissance, puisque sa mere s’est mariée en 1144, avec le roi de
Navarre), infante de haut lignage, protagoniste du récit du miracle
dont nous venons de faire le récit, est passée a la postérité pour des
raisons littéraires plutdt que pour des raisons politiques. Ses
ascendants ont joué un rdéle important dans 1’histoire de la Péninsule
Ibérique. Arriere-petite-fille du roi de Leon et Castille, Alphonse VI
(1080-1126) et de Constance, duchesse de Bourgogne (1046-1093),
elle appartenait aussi au lignage du Cid (le célebre héros espagnol de
la geste Cantar de Mio Cid) et son épouse Chimene, car elle était la
petite-fille de Christine Diaz de Vivar (1077-1119) et d’Alphonse VII,
roi de la Galice et de Castille (1105-1157). Alphonse VII, son grand-
pere, était le fils de Urraque de Castille et de Raymond I, comte de
Bourgogne, qui de leur co6té, étaient les tante et oncle du premier roi
du Portugal : Alphonse Henri.

En ce qui concerne son lignage le plus proche, Sancie était la
fille de Garcia Ramirez V (1110-1150), ro1 de Navarre, et d'Urraque
Alfonsez de Castille, qui I'avait €épousé en secondes noces. De son
premier mariage, en 1165, avec Gaston V, Vicomte du Béarn (1145-
1170) n'était né¢ aucun héritier. Gaston V ¢tait fils de Pierre I et
arriere-petit-fils de Gaston IV (1090-1130), personnage qui s'était
illustré dans les croisades a Jérusalem, ainsi que dans les luttes pour la
Reconquéte de la Péninsule Ibérique, alors sous la domination
musulmane.

Gaston V, I’époux de Sancie, fut vicomte du Béarn, du Gabardan
et du Brulhois, dés 1153 jusqu’a son déces en 1170. Quand son pere
Pierre II — le futur gendre de Sancie — décéda en 1153, Gaston, encore
mineur, hérita du titre de vicomte. Sa grand-mére Guiscarde fut
nommee régente ; cependant elle décéda en 1154. Gaston resta alors



210

sous la tutelle de Raimond-Bérenger IV, de Barcelone, par décision de
I’ Assemblée béarnaise. Ainsi, la vicomté du Béarn, qui était jusque-la
une principauté presque indépendante, et allice sur un pied d’égalité
avec le royaume d’Aragon, est devenue une vassale de la Couronne
d’Aragon. |A sa majorité Gaston se maria avec Sancie de Navarre. Il
avait alors 20 ans et elle 17 ans, si les dates sont correctes.

Veuve de Gaston V, Sancie se remaria, en 1173, avec Don Pedro
Manrique de Lara, Vicomte de Narbonne-Lara, avec qui elle a eu deux
enfants : Gonzalo Pérez Manrique de Lara et Rodrigo Pérez Manrique

de Lara. Sancie ¢était la sceur, par son pere, de Sanche VI de Navarre,
dit le Sage (1132-1194). (d’apres Rocacher, 1975, p. 146).

Nous avons présenté ci-dessus une simple généalogie de famille,
cependant, c’est justement a partir du premier mariage de Sancie de
Navarre avec Gaston V, vicomte du Béarn, que se trouve 1’origine du
récit transmis par la littérature a la postérité et devenu ainsi un élément
de I’imaginaire du Béarn, dans les documents historiques.

L’abbé Menjoulet, spécialiste de la matiere du Béarn, publia une
ceuvre sur I’histoire de la région, en deux tomes, dont il écrit une
chronique d’aprés Etienne Baluze (1630-1718), qui raconte le miracle
de Sancie, souveraine du Béarn, qui a subi le « Jugement de Dieu »
par I’eau. Voici I’écrit de I’abbé Menjoulet :

En 1170, la vicomtesse Sancie vit dans le chateau de Sauveterre-de-Béarn. Elle
attend un heureux éveénement et cela réjouit toute la population de la cité. Son
époux, le jeune vicomte Gaston V, est parti outre Pyrénées participer a la
croisade contre les Maures dans la péninsule ibérique. Sancie donne le jour a un
garcon mais le nouveau-né "difforme en tout son corps" décede au moment
précis ou l'on apprend le déces de Gaston V en terre espagnole. La mort de
l'enfant provoque alors une tres vive réaction des gens de Sauveterre-de-Béarn.

La cité est véritablement en émoi, d'autant que certains bruits avaient déja couru
que Sancie pratiquait la sorcellerie. Le déces de 1'enfant serait donc une punition
divine! Le tumulte est si grand que les barons béarnais et les notables de la cite,
quelque peu désemparés, s'en remettent au roi Sanche de Navarre, le propre frere
de Sancie. Celui-ci se rend a Sauveterre et, devant la situation, prend la décision
brutale de soumettre sa sceur au "Jugement de Dieu". Ainsi, par un froid matin
de février, en robe blanche, pieds et poings liés, Sancie est menée sur le pont ou



211

attendent le roi de Navarre, I'évéque, les notables et la population du bourg et
des alentours, soit au total plus de 3000 personnes. Apres avoir €t€ interrogée
par 1'évéque, la malheureuse est saisie violemment par des soldats et est
précipitée dans les eaux tumultueuses du gave d'Oloron.

Sancie disparait, avalée par les flots, entrainée par le courant violent. Mais
soudain, sur un banc de sable, "a trois tirs de fleches" [mesure de 1’espace dans
I’antiquité, 3 tirs = 300 a 450 metres, chaque tir correspondant a 100 ou 150
metres] de sa chute, Sancie, réapparait, inconsciente mais bien vivante. La
nouvelle du miracle parcourt alors la ville : Sancie est vivante ! Sancie est
innocente ! Conduite a nouveau devant I'évéque, ce dernier lui donne la
bénédiction et la déclare officiellement innocente. De grandes festivités sont
organisées dans la cité et en remerciement a la Vierge Marie, Sancie offre a
Notre Dame de Rocamadour un riche manteau couvert de pierreries et brodé de
fils d'or. Sancie régnera longtemps sur le Béarn, honorée et aimée par tous les
Béarnais.

L’avortement au Moyen Age

Les condamnations pour avortement, au Moyen Age, furent toujours
trés séveres. Dés la fin de 1’ Antiquité et pendant le haut Moyen Age —
dans les IV® V° VI® et VII® siécles — plusieurs synodes condamnérent
I’avortement qui était considéré comme un crime de méme niveau que
I’homicide et passible du méme chatiment ; le plus souvent la peine de
mort. Les critéres qui modifiaient les peines €taient différents pour la
femme qui pratiquait I’avortement et celle qui interrompait sa propre
grossesse. Le législateur distinguait bien la femme qui le pratiquait
froidement — laquelle serait jugée plus sévérement — de celle qui
avortait en raison de sa pauvreté. Dans son article « L’enfant dans le
haut Moyen Age », Pierre Riché - d’aprés le Pénitentiel du Ps-Béde,
II, 11 - écrit :

Notons que les législateurs du VIIIleme et du IXeme siécle admettent des
circonstances atténuantes. Une femme qui tue son enfant par pratique magique,
boisson ou tout autre art, fera sept ans de pénitence ; si elle ’a fait parce qu’elle
ne pouvait pas le nourrir, la pénitence est ramenée a trois ans. (Riché, 1973, p.
96)



212

Il est bien possible que l’infanticide ne fiit pas un phénomene
généralisé au Moyen Age, et s’il y existait, que cela fit lié & la misére,
a I’adultere et a la peur d’exposer le crime d’adultére. Dans la majorité
des cas, les femmes pauvres préféraient abandonner 1’enfant, solution
la plus chrétienne pour se delivrer d’un enfant qu’elles n’avaient pas
les moyens d'élever. L’Eglise avait I'habitude de légitimer I’abandon
pratiqué par les femmes les plus pauvres et encourageait les parents,
qui n’avaient pas d’autre solution, a placer leurs enfants dans des lieux
publics, surtout aux portes des églises, pour qu’on les trouve et
I'Eglise se chargeait elle-méme de leur destin.

Quelques siecles plus tard saint Thomas d’Aquin enseignait que
I’avortement était un grave péché, contraire a la loi naturelle.

Le texte de I’abbé Menjoulet cité ci-dessus, précise que les gens
supposaient que Sancie pratiquait la sorcellerie. Les Pénitentiels du
Moyen Age décrivent les sorciers et les magiciens comme des gens
qui, parmi d’autres activités, fabriquaient des philtres pour provoquer
I’avortement, ou pour empécher la fécondation. Il est possible que
pour cette raison, les gens ignorants aient pensé que Sancie avait
ingéré une sorte de boisson pour avorter. Cependant, il nous semble
¢vident que 1’avortement de Sancie n’a pas €té volontaire, puisqu’un
héritier aurait certainement ét€¢ important pour son lignage. Bien que
le texte latin du livre des miracles de Rocamadour évoque une
malformation du feetus, curieusement, ce fait s'étant passé en méme
temps que l'annonce de la mort de son époux, Gaston V, la tristesse et
la douleur pendant le deuil n'auraient-elles pas pu provoquer un
avortement involontaire ? Les médecins et les psychologues attestent
plusieurs manifestations de la part de personnes frappées de deuil, de
veuvage notamment : détresse, perte des reperes, manque absolu apres
le départ du compagnon ; ainsi, le chagrin face a la mort entraine des
troubles pathologiques. Ces signes surviennent a 1’annonce du déces,
pendant toute la préparation des obseques, durant les funérailles, apres
la cérémonie, lorsqu’on trie les affaires du défunt, cela n’aurait pas été
différent au Moyen Age, on peut méme dire que ce sont des
symptomes de toutes les époques.



213

L’ordalie ou le jugement de Dieu

Au Moyen Age les gens accordaient & la religion une place
importante dans leur vie quotidienne. Il était difficile d’imaginer une
existence en dehors de I’église et aucune sentence n’était plus grave
que I’excommunion, qui ¢loignait les condamnés de la communauté
chrétienne. Pour survivre a une épidémie, pour faire face a la tempéte,
pour supporter la souffrance de la perte des proches, la population
désemparée s’adressait a Dieu ou a sa Mere, a la recherche de
réponses ou d'explications. En effet, comme 1’a bien observé Buescu
(1990, p. 91), le rationnel, la catégorisation positive de la pensée
logique, ne fonctionnaient pas, au Moyen Age, dans les mémes termes
que ceux qui prévalent aujourd’hui dans la production historique et
méme littéraire.

A I’époque médiévale, dans une situation judiciaire ou il y avait
des doutes sur la culpabilit¢ de I’accusé, celui qui était chargé
d’appliquer la justice, fat-il le roi, I’évéque ou un seigneur féodal,
pouvait compter seulement sur son intuition ou son bon sens pour
discerner la personne menteuse de celle que disait la vérité. Parfois,
les paroles n’¢taient pas suffisantes pour distinguer entre deux
personnes celle qui était coupable. Dans ce cas le juge ne disposait
que de la providence, par le biais d'une épreuve judiciaire, bien
connue au Moyen Age, sous le nom de «jugement de Dieu ».
L’accusé était soumis a une ¢épreuve difficile, une ordalie, mot
emprunté au vieil anglais ordal, ordel (anglais moderne ordeal), par
l'intermédiaire du latin médiéval ordalium ‘jugement de Dieu’, terme
issu du francique *urdeili, d’ou le mot de I’allemand moderne Urteil.

L’ordalie était alors une ancienne épreuve de la justice, de nature
religieuse, qui consistait a soumettre 1’accusé a une épreuve difficile,
pour décider de son sort. S’il sortait avec honneur de la dure épreuve
qui lui était infligée on supposait que 1’accusé disait la vérité, puisque
Dieu D’avait aidé¢ ; s’il n’arrivait pas a accomplir ce qui lui avait été
imposé¢, cela signifiait que Dieu ’avait abandonné, parce qu’il avait
menti, et il se voyait alors condamné. Cet appel a la divinité est une
habitude bien ancienne, documentée dés le Code d’Hammurabi.

Ces ¢preuves ¢€taient terribles et parfois les gens préféraient
avouer un crime qu’ils n’avaient pas commis, plutdét que subir ces



214

¢preuves. Il y avait par exemple, I’épreuve du feu, c’est-a-dire du fer
chauffé, qui consistait a supporter le supplice sans étre complétement
briilé. La personne accusée gardait dans la main, pendant un temps
détermin€, un acier rougi par la braise. Apres le terrible supplice, la
main bandée pendant quelques jours était examinée par un
“spécialiste”: si la briilure était en cours de cicatrisation, cela signifiait
que la personne était innocente ; si la blessure empirait, cela signifiait
que la personne accusée ¢€tait coupable et dans ce cas le chatiment
pouvait étre pire: elle pouvait aller directement au bicher,
conformément a la gravité du crime dont elle ¢€tait accusée.

L’épreuve du pain et du fromage était également insupportable,
puisque D’accusé ¢tait obligé de manger ces aliments jusqu’a la
saturation. S’il n’arrivait plus a les avaler, cela était un signe de sa
culpabilite. Dieu ne 1’avait pas aidé parce qu’il avait menti ; le
chatiment serait alors plus dur. (Barthelemy, 1986, pp. 198-200)

L’épreuve du Christ est bien typique. Lorsque deux personnes
s’accusaient mutuellement d’une méme faute, et si le juge n’arrivait
pas a déterminer qui disait la vérité et qui €tait la menteuse, 1l les
obligeait a se mettre a genoux l'une devant I’autre, avec les bras
croisés. La premic¢re a faire un geste de fatigue serait déclarée
coupable, puisque Dieu soutient seulement les bras des innocents.
(Barthelemy, 1988)

Il y eut aussi I’épreuve de I’eau froide, plus adoptée au Sud de la
Gaule. Si I’eau acceptait la personne suppliciée dans son sein et si
celle-ci se noyait, cela était un indice de sa culpabilité. On considérait
que ’eau était purificatrice, par analogie avec 1’eau du baptéme. Dans
le sud de la France ce type d’ordalie était utilis¢é comme un bain
expiatoire plutdét que probatoire, et peut y apparaitre comme une
alternative a la peine d’exil. 11 faut rappeler en outre, que d’apres
quelques témoins de 1’époque, plusieurs prétres cherchaient a
appliquer cette peine aux femmes qu’ils voulaient voir dénudées. Ce
type d’ordalie fut appliqué a Sancie de Navarre, protagoniste du
miracle qui s’est passé au pont de Sauveterre-de-Béarn : soumise a
I’épreuve de I’eau froide lorsqu’elle fut jetée du pont sur le gave
d’Oleron, elle a prouvé son innocence, puisque elle y est sortie saine
et sauve, selon le récit du livre des miracles de Rocamadour, relaté ci-
dessus.



215
Le locus du supplice de Sancie

Jacques Le Goff nous assure que le lieu de rencontre le plus
important entre I’homme biologique et I’homme social, est 1’espace.
« Bt D’espace est un objet essentiellement culturel, variable aux
saveurs des sociétés, des cultures et des €poques, espace orienté,
imprégné d’idéologie et de valeurs ». (Le Goff, 1985, p. 62). Le pont
de Sauveterre-de-Béarn, sur le gave, devenu un locus de légende, a
partir de I"ordalie imputée a Sancie, est actuellement une attraction
touristique du Béarn. Sauveterre-de-Béarn fut édifié sur un terrain qui
domine la rive droite du gave d’Oloron. Il faut rappeler que le terme
gave est un nom commun a plusieurs riviéres du Béarn qui ont leurs
sources dans les Pyrénées a la frontiere d’ Aragon. Ces rivieres sont les
gaves d’Aspe, d’Ossan, d’Oloron et de Pau. La rapidité de ces gaves
les rend impropres a la navigation. En revanche, ils sont abondants en
poissons.

Au Moyen Age, Sauveterre bénéficiait d’une position stratégique
dans la Vicomté du Béarn. Le bourg fortifié¢ €tait un lieu protégé, ou
se développa un commerce prospere, puis un village. Salvaterra, en
occitan, vient du latin médiéval « terra salva », qui a 1I’époque €tait un
lieu sauvé du systeme féodal. Le nom Sauveterre-de-Béarn désigne un
type de village de 1’époque médiévale : les Salvadas du XI° siécle,
c’est-a-dire, un espace deélimité par des croix, qui permettait aux
populations de se regrouper sous la protection du clergé, dans une
« Terra Salva » (Terre Sauvée). Lieu de refuge, comme toutes les
« Terras Salvas », Sauveterre-de-Béarn bénéficiait de franchises.
C’¢était un chemin obligatoire pour les pelerins d’Orthez qui se
dirigeaient vers Saint-Jacques-de-Compostelle. Le Pont de Sauveterre
¢tait ’'un des quatre lieux de passage du gave pour toute la vicomté du
Béarn, les trois autres étant les ponts d’Orthez, de Navarrenx et
d’Oloron-Sainte-Marie.

Le symbolisme du pont est ’'un de ces symbolismes universels.
Traverser le pont symbolise le passage de la terre au ciel, de ’¢état
humain aux états supra-humains, de la contingence a I’immortalité, du
monde sensible au monde suprasensible (...). On doit noter que le titre
de Pontifex étymologiquement « batisseur de ponts », appliqué a



216

I’empereur romain, continue a appartenir au Pape. (Chevalier et
Gheerbrant, Dictionnaire des symboles). 11 est possible que le locus
du miracle, c’est-a-dire, le « pont de la Iégende »’, ainsi connu
aujourd’hui, puisse symboliser non seulement le sacrifice de Sancie,
mais aussi sa rédemption, a savoir, I’honneur de son nom, et en méme
temps son passage au mythe, que le peuple du Béarn maintient bien
vivant.

Il faut rappeler ici qu’en plus du jugement de Dieu, le manteau
(ou la tapisserie, selon la traduction francaise d’Albe et Rocacher)
brod¢ (brodée) par Sancie, pour la Vierge de Rocamadour, est
¢galement un ¢lément de grande valeur symbolique car cela représente
I’une des principales affaires de la femme au Moyen Age. L’art du
tissage et du filage est attaché a la représentation de 1’univers des
femmes dés les temps immémoriaux : Pénélope, les Moires, etc.

Quand 1ils représentaient la Genese, les artistes anonymes du
Moyen Age avaient I’habitude de représenter Eve «se livrant au
labeur féminin par excellence, le filage' ». Les fresques du berceau de
la nef centrale de 1’église abbatiale de Saint Savin-sur-Gartempe, dans
la Vienne (en France), exposent parmi d’autres, les ¢pisodes de
I’Ancien Testament, ou 1’on peut trouver aussi une représentation
d’Eve fileuse, portant sa quenouille.

Dans son article sur I’iconographie de la femme au Moyen Age,
Chiara Frugoni’ remarque qu’il y manque les représentations des
métiers et de tout travail en général : « la seule occupation qui lui soit
assignée, c’est le filage : un travail mécanique, passif, solitaire, qui
I’enferme dans les limites de sa famille et de sa maison > ».

' Cf. Riou, Yves-Jean et al. L’Abbaye de Saint-Savin - Vienne - Images du
Patrimoine, Editions C.P.P.P.C., 1992, p. 46.

> «Iconographie de la femme au Moyen Age», Cahiers de Civilisation
Médiévale, XX année, n° 2-3, 1977, p. 178.

3 «Dans le livre de la Genése de Vienne (VI® siécle), (...) il y a une scéne de
genre : un groupe de femmes qui filent aupres de leurs enfants. [Une miniature
du XV° siécle,] montre Eve occupée a allaiter et a filer dans le méme instant ;
une iconographie byzantine de 1’Annonciation (a Prague) représente la Vierge a
filer seule a I’intérieur du temple ; [et a Chartres,] parmi les sculptures du portail



217

Les chansons de toile qui nous sont parvenues du Nord-est de la
France, représentent ¢galement les femmes aux travaux d’aiguille —
tisseuse, fileuse, brodeuse et couturiere — en tant que personnage des
chansons ; on peut donc constater que cela ¢€tait la principale activité
de la femme a 1’époque. En général, les femmes nobles étaient
fréequemment représentées dans la littérature médiévale en tant que
fileuses et brodeuses tout comme Sancie de Navarre, personnage
factuel et fictionnel du récit de miracle de Rocamadour.

Bibliographie

ALBE, Edmond et ROCACHER, Jean, Les Miracles de Notre-Dame
de Rocamadour au Xlle siecle. Texte et traduction d’apres les
manuscrits de la Bibliotheque Nationale, avec une traduction et des
notes historiques et géographiques par E. Albe, une introduction et un

complément de notes par Jean. Rocacher. Toulouse, Le Pérégrinateur,
1975.

BARTHELEMY, Dominique, « Présence de 1’aveu dans le
déroulement des ordalies (IXe-XIlle siecle) », L’Aveu. Antiquite et

Moyen Age (Collection de I’Ecole Frangaise de Rome. 88), Rome,
1986, p. 191-214.

BARTHELEMY, Dominique, « Diversité des ordalies médiévales »,
Revue historique, 280, 1988, p. 3-25.

BUESCU, Maria Leonor Carvalhao, Literatura Portuguesa Medieval.
Lisboa, Univ. Aberta, 1990.

CHEVALIER, Jean/Gheerbrant, Alain, Dictionnaire des symboles.
Paris, Robert Lafont/Jupiter, 1982.

FRUGONI, Chiara, « Iconographie de la femme au Moyen Age »,
Cahiers de Civilisation Mediévale, XXe Année, N° 2-3, 1977, p.177-

nord de la cathédrale, la Vie Active est représentée par sept femmes qui
accomplissent le cycle du travail de la laine. » (ibid).



218

188.

JAMES-RAOUL, Daniele/ THOMASSET, Claude (dir.) Les ponts au
Moyen Age. Paris, PUPS, 2006.

LE GOFF, Jacques, O Maravilhoso e o Quotidiano no Ocidente
Medieval. Lisboa, Edi¢des Setenta, 1985.

MENJOULET, L’Abb¢, Chronique du diocese et du pays dOloron
(Béarn meridional et Soule), par M. l'abbé Menjoulet, archiprétre
d'Oloron. T. 1°, Oloron,1863, impr. M. Marque.

RICHE, Pierre, « L’enfant dans le haut Moyen Age » in : Annales de
demographie historique, 1973. Enfant et Sociétés. p. 95-98

RIOU, Yves-Jean et al L ’Abbaye de Saint-Savin - Vienne - Images du
Patrimoine, Editions C.P.P.P.C., 1992.

ZINK, Michel, « Au Moyen Age, plus il y a de miracles, plus il est
facile de croire », La Croix, PDF, p.1, 24/12/2010.

Viviane CUNHA



219

LES ARTS DU LANGAGE ET LA PREDICATION CONTRE
LES PATENS ET LES HERETIQUES.

Paul Meyer présente Las novas del
Herefie " comme un débat entre un évéque déclaré hérétique, Sicart de

Figueiras (ou Figuieras) et un inquisiteur, Izarn. Pourtant, a premiere
vue, la majorité du texte est composée d’affirmations et de questions
sans réponses d’Izarn, ponctuées par la menace du biicher’. Sicart ne
parlera qu’a la fin pour renier les idées cathares et promettre de
poursuivre leurs adeptes. Ce qui ressemble fort a un interrogatoire

mené dans la ligne de la procédure inquisitoriale, telle que la décrit
Henri-Charles Lé¢a.

« Pour bien comprendre sa méthode juridique, il faut nous faire une idée de la
manieére dont I’inquisiteur concevait ses relations a 1’égard des accusés que 1’on

' Paul Meyer « Aiso son las novas de [’heretje le débat d’Izam et de Sicart de
Figueiras publi¢ et traduit par M. Paul Meyer suivi de Notes aditionnelles au tome
Il de la Croisade contre les Albigeois », Annuaire-Bulletin de la Société de
["Histoire de France, 1879, t. XVI-2, p. 245-293. Las novas del heretje in
Contributions a [I’étude de [’ancien occitan : textes lyriques et non lyriques, Peter
T. Ricketts (éd.) University of Birmingham, AIEO, 2000, p. 75-116. Les textes
seront cités dans la seconde édition.

> Ans que-t don comjat ni-t lais el foc intrar

de resurrectio vuelh ab tu disputar, XII, v. 224-225, p. 83 ;

Hertje, be volria, ans que-1 foc te prezes

ni sentisse la flamma, s’esta nueg no.t recres, VIII, v. 348-349, p. 86.
Hueymai, d’aisi avan, non seras esperatz :

si, aras, no.t cofessas, lo foc es alucatz,

el corn va perla vila, .I pobol es amassatz

per vezer la justizia, c’ades sera crematz. X, v. 526-529, p. 92

Las novas del heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit..



220

amenait a son tribunal. En tant que juge, il défendait la foi et vengeait les injures
faites a Dieu par I’hérésie. Mais il était encore plus qu’un juge ; il était un
confesseur luttant pour le salut des &mes que 1’erreur entrainait a la perdition. En
cette double qualité, il était revétu d’une autorité bien supérieure a celle des
juges séculiers. Pourvu que sa sainte mission flit remplie, les moyens
importaient peu. Si le coupable espérait quelque piti€ pour son crime
impardonnable, il devait témoigner d’abord d’une soumission sans réserve au
pere spirituel qui travaillait a le sauver de I’enfer. La premiere chose qu’on
exigeat de lui, quand il se présentait au tribunal, était le serment d’obéir a
I’Eglise, de répondre véridiquement & toute les questions qui lui seraient posées,
de dénoncer tous les hérétiques connus de lui et de se soumettre a toute
pénitence qu’on lui imposerait; s’il refusait de préter ce serment, il se
proclamait lui-méme un hérétique convaincu et impénitent...

...A la vérité, il y avait peu d’hérétiques qui eussent le courage de confesser leur
loi devant le tribunal et, pour un juge consciencieux, ardent a détruire les petits
renards qui ravageaient les vignes du Seigneur, la tache d’explorer le secret des
ceeurs é€tait loin d’étre facile. Nous ne pouvons pas €tre surpris qu’il ait eu hate
de s’émanciper des entraves de la procédure ordinaire qui, en empéchant de
commettre des injustices, auraient rendu stériles tous les labeurs. »’

Néanmoins, une lecture plus approfondie amene a se demander si
derriere les menaces de I’inquisiteur ne se dissimulait pas une autre
réalité, plus favorable a I’évéque cathare.

Ce texte, dans lequel Izarn ne laisse pas de place aux arguments
adverses, a pourtant I’apparence d’un dialogue. Ce dernier était, en effet,
I’une des formes les plus utilisées au moyen-age. C’était « un simple
procédé stylistique, une variation universellement applicable sans égard
au contenu ou a I’intention, mais particulicrement apte a 1’enseignement
des arts et de la religion » selon Peter von Moos*. Le dialogue, dans cette

> Henri-Charles Léa, Histoire de I’Inquisition au Moyen Afge, Grenoble, Jérome
Millon, 1997, traduit de ’américain par Salomon Reinach, t. I, p 343-344. 1°°
¢dition : Henry Charles Lea, A history of the Inquisition of the Middle Ages, New
York, 1887.

* « Dés le Haut Moyen Age la plupart des livres d’école, les innombrables traités
sur les sujets les plus divers, et a leur téte les écrits de controverse et de polémique
doctrinale, sont composés sous forme de dialogue. De la confession
autobiographique a 1’¢loge funebre, de la légende hagiographique et de la poésie
liturgique aux fables et exempla, tous les textes pouvaient €tre mis en dialogue. La
Bible elle-méme, dont nous connaissons dés le V° siécle de nombreuses
transformations épiques a la manicre de Virgile, donne matiere a des dialogues,



221

¢époque d’oralit¢ dominante, €tait aussi intérieur et silencieux : le
dialogue avec soi-méme, le dialogue avec Dieu pour les mystiques’. Il se
trouve également dans la méditation des livres saints, des textes des
Péres de 1’Eglise, des hagiographies, des écrits philosophiques et
théologiques, ainsi que dans I’art poétique. Des dialogues ont aussi été
imaginés entre protagonistes de religions différentes : le Dialogue avec
le Juif Tryphon de Justin de Naplouse, le Dialogue entre un philosophe,
un juif et un chrétien de Pierre Abélard ou le Livre du gentil et des trois
sages de Raimond Lulle. La forme dialoguée est utilisée ¢galement dans
des traités juridiques et constitutionnels tels le Dialogue sur I’Echiquier
de Richard Fitz Nigel. Par conséquent, les arts du langage (dialectique,
rhétorique, grammaire) hérités de 1’Antiquité ne cesseront de se
développer au moyen-age. Les penseurs médiévaux les reprendront
inlassablement pour améliorer la prédication, 1’enseignement, la lecture
de la Bible, et bien stir, pour affiiter leurs armes intellectuelles contre les
paiens et les hérétiques.

comme le poéme de Fulcoie de Beauvais sur les Noces du Christ et de I’Eglise, qui,
au XI° siécle, met en scéne I’homme et le Saint-Esprit s’entretenant sur les
¢vénements de I’ Ancien et du Nouveau Testament. C’est que le dialogue n’est plus,
au Moyen Age, un genre littéraire redevable aux seuls modéles classiques, mais un
simple procédé stylistique, une variation universellement applicable sans égard au
contenu ou a I’intention, mais particulierement apte a I’enseignement des arts et de
la religion. La célebre théorie grammatico-rhétorique de Diomede, vulgarisée par
Isidore de Séville, divise ’ensemble des écrits en trois catégories (characteres-
genera dicendi) selon la fréquence du discours direct des « personnages
introduits » : le genre narratif (diegematicon, enarrativum), ou le poete parle seul et
ne rapporte qu’en discours indirect les paroles des autres protagonistes, le genre
dramatique (dramaticon, activum), ou les personnages agissent seuls sans que le
poete intervienne, et enfin le genre mixte (micton, mixtum), ou le poete et les
personnages parlent a tour de role. Il est évident que les deux derniers de ces trois
modes d’expression se distinguent par leur emploi du dialogue. » Peter von Moos,
« Le dialogue latin au Moyen Age » in Entre Histoire et littérature Communication
et culture au Moye Age, Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzo, 2005, p. 343-387,
p. 345-346.

> Jean Leclercq, L ’amour des lettres et le désir de Dieu, Paris, Cerf, 1990. Alain
Michel (éd./trad.), Théologiens et mystiques au Moyen Age La poétique de Dieu (V¢
- XV* siecle), Paris, Gallimard, 1997.



222

La dialectique

L’allusion de Henri-Charles Léa aux petits renards vient du verset
Capite nobis vulpes parvulas, quae demoliuntur vineas, nam vinea
nostra floruit (Cant, 2, 15); Attrapez-nous les petits renards qui
ravagent les vignes ; car notre vigne a fleuri. Origéne (185-253) dans
son Commentaire du Cantique des Cantiques’ qui a largement inspiré
ses successeurs, déclare que les renards sont comme les docteurs pervers
des doctrines hérétiques. Leurs arguments fourbes séduisent les coeurs
des innocents et ravagent la vigne du Seigneur pour qu’elle ne fleurisse
pas dans la foi droite. Les docteurs catholiques regoivent 1’ordre de se
hater d’attaquer, de repousser, de réfuter les contradicteurs par la parole
de vérité et de les prendre par des démonstrations vraies’. Origéne donne
le principe de la lutte contre les hérétiques : convaincre par la parole et
par les écrits en employant des arguments imparables. Il s’agit de
démontrer la suprématie du catholicisme sur les hérésies de maniere
irréfutable. L’intelligence qui fait partie de I’ame, prend donc le pas sur
les émotions. Cependant, les hérétiques ont largement mis a mal une
telle assertion, ne se laissant ni convaincre, ni persuader. Par ailleurs,
pour les Péres de 1’Eglise, le danger venant des paiens réfractaires a leur
prédication était au moins aussi important. Les paiens, en effet, n’ont pas
facilement abandonné leurs croyances. Constantin, en 313 par 1’édit de

% Origéne cite une autre traduction latine du méme verset. (Cant, 2, 15) : « Capite
nobis vulpes pusillas exterminantes vineas ; et vineas nostrae florebunt » (Prenez
pour nous les tout petits renards qui ravagent les vignes ; et nos vignes refleuriront.)
Commentaire sur le Cantique des Cantiques, Luc Brésard/Henri Crouzel/Marcel
Borret (€ds), Paris Cerf, 1992, Sources chrétiennes n° 376, t. I, IV, 3, 1, p. 720.
Cette traduction aurait été réalisée par Rufin d’Aquilée a partir de La Septante. Le
Commentaire sur le Cantique des Cantiques, en effet, nous a été transmis dans sa
traduction latine, 1’original grec ayant disparu. Il n’en reste que des fragments.

" Vulpes autem perversos doctores haereticorum dogmatum possumus intelligere,
qui per argumentorum calliditatem seducunt corda innocentium et vineam Domini
exterminant ne floreat in fide recta. Datur ergo praeceptum doctoribus catholicis ut,
dum adhuc pusillae sunt istae vulpes et nondum plures animas deceperunt, sed
mitium habet prava doctrina, arguere hos et refrenare festinent et verbo veritatis
contradicentes revincere et capere eos assertionibus veris. Origene, Commentaire
sur le Cantique des Cantiques, op. cit., t. 11, 1V, 3, 8-9, p. 724.



223

Milan, avait accordé aux chrétiens et a tous la libert¢ de suivre la
religion de leur choix. Le paganisme restait trop puissant pour que 1’on
s’attaquat directement a lui. Valentinien I® catholique romain et son
frere Valens, arien, n’annoncent pas de dispositions contre le paganisme
dans les codes édictés sous leur régne. En revanche, tout change avec
I’empire de Théodose I° qui passe de la liberté de culte a la religion
d’Etat. Le code théodosien comporte seize lois qui frappent sans reliche
le paganisme de 381 a 435. Mais apres 435, la législation anti paienne
est rare *. La noblesse paienne a joué un rdle important dans les affaires
publiques au moins jusqu’au V° siécle. Les compétences et les savoirs de
ses membres leur assuraient des places de choix dans la société. Ils ont
ainsi gardé la haute main sur I’administration et I’enseignement’,
perpétuant d’anciennes traditions, dont les arts du langage'’. Les

 Jean Gaudemet, « La législation anti-paienne de Constantin a Justinien » in
Cristianesimo nella storia, X1/3, 1990, p. 449-458, p. 451-457.

? « On peut dire que durant tout le IV® siécle, et bien au dela, le paganisme recrutera
ses plus énergiques défenseurs dans la noblesse et dans I’enseignement. ..

...l est probable que, dans la seconde moitié du siécle [IV® s], un certain nombre
de grandes familles passcrent au christianisme.

...Malgré ces défections, La position de la noblesse paienne restait trés forte. L Etat
chrétien — au moins jusqu’en 408 — observait un réel libéralisme a 1’égard des
personnes. Il arrivait certaines années, que presque tous les leviers de commande
fussent aux mains des hauts fonctionnaires paiens. D’autre part quantité de
philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs perpétuaient dans les
écoles le culte de I’ancienne littérature et de la vieille religion, avec I’attachement
obstiné du métier, comme autant de Chateaubriands paiens « en extase devant le
geénie du paganisme ». En Orient surtout, leur role était prépondérant. Les chrétiens
savaient 'influence qu’ils exercaient sur la jeunesse et ne leur ménageaient pas les
¢épithetes irritées. ..

...En fait le haut enseignement resta entre les mains des paiens jusqu’a la fin du V°©
siecle ; et ce fut 1a une des raisons les plus efficaces de la persistance de 1’ancienne
foi dans les classes cultivées, en dépit de tant d’édits impériaux et de mesures
rigoureuses, dont certaines connivences amortissaient souvent les effets. » Pierre de

Labriolle, La réaction paienne Etude sur la polémique antichrétienne du I' au VI
siecle, Paris, Cerf, 2005, p. 340-342. 1°° édition, Paris, 1942.

' Henri-Irénée Marrou souligne la distinction entre tekhné et Epistemé dans la
conception des arts du langage. « Les arts libéraux dans I’ Antiquité classique » in
Arts libéraux et philosophie au Moyen Age, Montréal/Paris, Vrin, 1969, p. 5-27.



224

courants philosophiques grecs, pythagorisme stoicisme, €picurisme,
platonisme, aristotélisme, pour n’en citer que quelques-uns, y étaient
enseignés. Les paiens s’imposaient donc, non seulement dans la vie
sociale, mais aussi dans les controverses. Face a cette situation, les
penseurs du christianisme ont cherché chez les auteurs antiques les
moyens intellectuels de lutter contre le paganisme. En Orient hellénisé
les ceuvres antiques réinterprétées, ainsi que quelques faux imaginés par
les chrétiens, ont servi de support a la prédication chrétienne''. En
Occident, ’ceuvre de Cicéron qui « fournissait un véritable arsenal

"'« Trés tot les prédicateurs chrétiens se rendent compte que, pour convaincre les
paiens a se convertir, il ne suffit absolument pas d’annoncer 1’évangile ou
d’expliquer les prophéties bibliques. Pour franchir le mur de méfiance et de
sarcasme auquel ils se heurtent chaque jour dans les villes de 1’Orient hellénise, ils
se voient contraints d’adopter une méthode différente consistant a attirer 1’attention
de l’auditoire sur des documents religieux paiens faisant particulierement autorité
qui puissent offrir des confirmations « externes» a la vérit¢ de la révélation
chrétienne, au monothéisme et a I’incarnation du Fils de Dieu. Il s’agit donc de
trouver les arguments appropriés pour démontrer que les doctrines chrétiennes ne
sont pas de folles innovations de pauvres gens, mais qu’elles ont ét¢ en quelque
sorte prédites dans la meilleure tradition philosophique et religieuse grecque et
orientale, et se trouvent donc substantiellement en harmonie avec la sagesse
paienne. C’est de cette exigence missionnaire spécifique que nait le recours,
d’abord prudent, puis de plus en plus fréquent a partir du tournant constantinien, a
I’'usage de textes connus et largement diffusés comme les sentences des Sept Sages,
les poemes orphiques, les oracles sibyllins, ’Apocalypse d’Hystaspe, les traités
hermétiques, les oracles théologiques des dieux grecs, en premier lieu d’Apollon.
Or, tandis que certains textes sont utilisés dans leur teneur originelle pour étre
soumis a une réinterprétation chrétienne, cela arrive par exemple pour les
Hermetica, dans d’autres cas et faute de mieux, les missionnaires chrétiens,
adaptant a leurs propres exigence les modeles fournis par 1’apologétique judéo-
hellénistique, n hésitent pas a fabriquer et a exhiber de véritables faux ¢élaborés ad
hoc pour atteindre leur but. Sans aucun doute les Oracles Sibyllins, comme s’en
¢tait apercu tres tot Celse, rentraient dans cette catégorie, de méme que les
prétendues Prophéties des Sept Sages et le soi-disant Testament d’Orphée. Vers
500, I’auteur de la Théosophie met dans la bouche d’Apollon et d’Artémis de faux
oracles, dans lesquels les dieux se plaignent de leur défaite définitive face au Christ
en déclarant sa supériorité invincible. » Pier Franco Beatrice « Hellénisme et
christianisme aux premiers siccles de notre ere » in Kernos Revue internationale et
pluridisciplinaire de religion grecque antique, n° 10, 1997, p. 39-56, p. 51-52.



225

contre les cultes paiens » . a été une source d’inspiration majeure, mais
non unique. En effet, la culture antique était la culture de référence en
Occident. Elle restait incontournable pour toute personne désirant
devenir lettrée et jouer un role de choix dans la société. Le christianisme
qui en ¢était encore a ses débuts, ne pouvait rivaliser avec cette culture
diffusée grace a la longue tradition d’enseignement des cités grecques et
de I’empire romain. L’¢élaboration des idées chrétiennes devait s’appuyer
et méme s’enraciner dans ce substrat, au risque d’en rester a des
balbutiements. Par conséquent, la philosophie grecque, malgré les
critiques et parfois le rejet” qu’elle suscitait, a permis de donner au
christianisme la visée universelle des grandes religions. Du reste, Les
Peéres grecs comme Justin de Naplouse, Origene, Basile le Grand ou
Clément d’Alexandrie, étaient a la fois philosophes et théologiens. Les
Péres de I’Eglise et leurs successeurs, en dépit de leur ambivalence a son
égard, puisérent donc dans les ressources de I’héritage paien'* pour

» « Les chrétiens d’autre part, trouvaient dans les dialogues philosophiques de

Cicéron un véritable arsenal contre les cultes paiens. Non seulement ils pouvaient y
puiser maints renseignements sur les dieux, non seulement ils y découvraient un
auteur paien visiblement sceptique, mais ils y lisaient bien des pages d’une
argumentation toute préte a leur usage contre les dieux du paganisme. » Maurice
Testard, Saint Augustin et Cicéron Cicéron dans la formation et I’ceuvre de saint
Augustin, Paris, Etudes augustiniennes, 1958, t.1, p. 223-224.

Y «Dans sa réfutation, Irénée [de Lyon] avait mis 1’accent sur I’interprétation

erronée de la Bible faite par les gnostiques, selon lui déterminante dans
I’¢laboration de leurs mythes. Hippolyte [de Rome], en revanche, insiste sur leur
recours constant a la sagesse des Grecs (notons au passage que ces deux positions
ont ¢té reprises tout au long de I’historiographie sur la gnose jusqu’a nos jours).
Telle est I’idée maitresse qui guide son ceuvre : les dogmes gnostiques découlent de
I’influence « pernicieuse » de la philosophie grecque, des religions a mysteres, des
sciences de I’astrologie. Hippolyte s’emploie a batir tout un réseau de parentés
entre tel philosophe grec et tel maitre gnostique : les textes de Simon le Magicien
(I° siécle aprés J.-C.) sont lus a la lumiére d’Héraclite (VI® avant J.-C.), ceux de
Basilide (II° aprés J.-C.) a celle d’Aristote (385-322 avant J.-C.) et ainsi de suite.
Ces liens sont souvent artificiels, en dépit de ce que doit la pensée gnostique a la
philosophie grecque. » in Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p.
19-20.

" « D’apreés Basile de Césarée, les jeunes chrétiens doivent affronter la lecture des
classiques paiens en s’efforcant d’en tirer le plus grand avantage spirituel comme
les abeilles savent tirer le miel des fleurs. Son frere Grégoire de Nysse soutient que,



226

¢tayer rationellement leurs idées et les organiser en un ensemble
cohérent et structuré. Peu a peu ils parviendront a imposer ce qu’on a
appelé la philosophie chrétienne qui deviendra a son tour le creuset des
philosophies ultérieures, qu’elles en reprennent les courants ou les
combattent.

Apponius commentant a son tour le méme verset (Cant, 2, 15),
probablement entre 398 et 404", affirme que le Verbe de Dieu,
prévoyant les ruses des hérétiques donne I’ordre aux gardes de la vigne,
c’est-a-dire a ceux qui dirigent le peuple chrétien et ont rang de docteurs,
de tendre trés habilement le filet de la foi par leur prédication. Ainsi les
renards pris dans les réts de leur propre opinion, bien qu’ils n’acceptent
pas de s’apprivoiser car enivrés par le vin de la méchanceté, cessent de

comme les Juifs volérent les trésors des Egyptiens sur I’ordre de Moise, de la méme
maniere les chrétiens doivent s’emparer des richesses de la culture profane pour les
consacrer & Dieu et embellir I’Eglise. Augustin qui s’était éloigné du manichéisme
pour se convertir au catholicisme précis€ément grace aux suggestions plotiniennes
qui lui étaient parvenues a travers la lecture du traité antichrétien de Porphyre, la
Philosophie tirée des oracles, propose la méme méthode de réception sélective du
patrimoine philosophique et religieux paien pour développer un programme
culturel typiquement chrétien. Au fond les alexandrins avaient déja ouvert la voie
dans cette direction. Si surprenant que cela puisse paraitre, selon Origéne, méme
I’lliade d’Homere peut fournir de la matiere a la théologie chrétienne, si 1’on
interprete de maniere allégorique les duels entre Achille et Hector comme des
préfigurations du conflit entre le Christ et le diable. » Pier Franco Beatrice,
« Hellénisme et christianisme aux premiers siecles de notre ere » in Kernos Revue
internationale et pluridisciplinaire de religion grecque antique, n° 10, 1997, p. 39-
56, p. 50-51.

>« . Many things about Apponius are obscure. He has been credited with

knowledge of Greek and several Semitic languages, but this has been disputed. He
has been described as a native of fifth-century Syria or of a seventh-century Ireland,
or as a converted Jew, all with little evidence. Recent scholarship has suggested
that the Song of Songs commentary of Apponius was written between 398 and 404,
perhaps in Italy, or among an Italian literary circle. His commentary of of the Song
of the Songs seems to show knowledge of Jewish biblical interpretation, but this
may be secondary, as he is heavily dependent of Jerome. Apponius also cites from
the latin translations of Origen on the Song of the Songs, and a number of
grammatical and scientific texts of late Antiquity.” E. Ann Matter, The Voice of My
Beloved The Song of Songs in Western Medieval Christianity, Philadelphia,
University of Pennsylvania Press, 1990, p. 90.



227

ravager la vigne du Christ. Mais il donne une autre précision, les renards
désignent aussi la dialectique et les échappatoires perverses des
hérétiques'®. Les hérétiques, instruits eux aussi aux sources de la culture
antique, €taient donc capables de mener des controverses avec succes.
Par conséquent, la foi ne suffit pas, il faut également le secours de la
philosophie et des moyens intellectuels qu’elle fournit aux gardiens de la
vigne qui se consacrent a la parole de Dieu. En effet, poursuit Apponius,
ce sont surtout ceux dont I’habilet¢ dans les lettres profanes, sont
capables grace a leur pratique de la philosophie de dénouer les faux
enchalnements des propositions'’. Les maitres paiens convertis, comme
I’avocat Tertullien, furent sollicités pour ¢laborer des arguments destinés
a confondre paiens et hérétiques.

La dialectique était largement utilisée dans 1’ Antiquité pour rechercher
la vérité par I’opposition et la confrontation de connaissances et d’idées
diverses, parfois antithétiques. Il s’agissait, pour Platon, d’une démarche
intellectuelle visant a aller au-dela des apparences, des approximations,
des 1dées confuses et des opinions diverses, afin d’appréhender la vérité.
Cela apres que les concepts aient ét¢ ordonnés en genres et en especes,
ce qui devait mener a une démarche scientifique. Plus qu’un exercice,
c’est I’essence méme du dialogue socratique’® et de la science de 1’étre.

' « Quarum insidias prospiciens Dei sermo, iubet custodibus uineae, his scilicet qui

preaesunt populo christiano et locum doctoris suscipiunt, sollertissime rete fidei
tendere praedicando, ubi suae sententiae irretiti, licet semel iam inebriati nequitiae
uino mansuescere nollent, tamen demoliri desinant uineam Christi. In uulpium ergo
uocabulo haereticorum dialectica peruersaque tergiuersatio demonstratur, qui
uigilantia uel arte custodum uineae capiuntur ...», Apponius, Commentaire sur le
Cantique des Cantiques, Bernard de Vrégille/Louis Neyrand (éds), Paris, Cerf,
1997, Sources Chrétiennes n°® 421, t. II, XLII (II, 15) IV, 46, 585, p. 58.

" Idem, 47, p. 60.

'® Pour Fabienne Baghdassarian, « Dialoguer avec Socrate, c’est accepter de se
plier a un certain protocole de la discussion, et en tout premier lieu a celui de
I’alternance de questions et de réponses. Aucune place ne doit alors étre laissée a la
harangue rhétorique, aux circonlocutions sophistiques, ni méme aux digressions
d’un esprit vagabond. Le petit jeu socratique de questions et de réponses est une
affaire sérieuse dans laquelle nul répit n’est laiss¢ a I’interlocuteur : le Laches
insiste sur la sévérité dont fait preuve un Socrate opinidtre qui ne lache jamais son
interlocuteur et le force toujours a en revenir a la question traitée. Le Gorgias et le
Protagoras, quant a eux, expriment I’idée que le jeu dialectique de I’interrogation



228

Au moyen age, la dialectique platonicienne, est reprise et interprétée,
ainsi que celle d’Aristote qui s’en distinguera'. Les deux conceptions
s’imposeront, la dialectique aristotélicienne ¢voluant vers une technique
de discussion utilisant des raisonnements inductifs et déductifs. La
dialectique fera partie du #rivium avec la grammaire et la rhétorique. En
effet, les arguments chrétiens, sans le secours de la logique présente dans
les enchainements de propositions, se seraient résumés a des
affirmations ou a des arguties. La dialectique dont les formes se sont
diversifiées, a permis la mise en place des disputationes, obligationes et
sophismata qui constitueront une part importante de la vie intellectuelle
médiévale. Chez Augustin (354-430), la dialectique était « la science
méme de la vérité »*. Dans le De doctrina christiana, il affirme que la
disputationis disciplina est de loin la connaissance la plus importante de
celles qui mettent en jeu la faculté rationnelle de I’esprit, ou régnent la
science de la discussion et celle du nombre. Mais la dialectique est de

nécessite, pour s’accomplir et progresser, d’accepter de faire des réponses courtes,
claires, loyales, et justifiées...

...S’entretenir avec Socrate, c’est prendre le risque d’étre sondé, critiqué, voire
réfuté. La dialectique que pratique le Socrate des premiers dialogues est 1’art de
I’examen des prétentions indues de connaissance et de la confrontation de celles-ci
a leur néant. « De la dialectique platonicienne a la dialectique aristotélicienne : un
héritage ambigu» in Figures de la dialectique Histoire et perspectives
contemporaines, Jean-Michel Counet (éd.), Louvain/Paris, Peeters, 2010, p. 25-45,
p. 27-28.

Y Idem.

? Jean Pépin écrit a ce propos : « Une autre notion est si souvent associée par
Augustin a la dialectique qu’elle peut en étre considérée comme une définition : la
notion de vérité. Dés le Contra Academicos, la dialectique est donnée pour la
science méme de la vérité. A plusieurs reprises, les Soliloques ont une formule plus
ramassée, mais au fond identique : la dialectique est la vérité vraie, ou la vérité
méme. Dans cette vue sommaire, le De dialectica introduit une précision
essentielle : si la dialectique s’applique a la vérité, c’est qu’elle fait profession de la
distinguer par un jugement. Définition que le Contra Cresconium développera en
répétant que le vrai dialecticien est celui qui distingue le vrai du faux. On comprend
alors qu’Augustin s’emporte contre le grammairien donatiste, qui justement
accusait les dialecticiens de rendre vrai le faux et faux le vrai. » Saint Augustin et la
dialectique, The Saint Augustine Lecture, Villanova University, Augustinian
Institute, 1972, p. 163-164.



229

beaucoup quand il s’agit d’approfondir et de résoudre tous les genres de
questions que posent les saintes Lettres. Il faut se garder de la passion
pour la querelle et d’une ostentation puérile dans 1’art de duper
I’adversaire. Beaucoup de raisonnements, les sophismes, dont les
conclusions fausses imitent si bien les vraies que les esprits lents et
méme les esprits vifs, si leur attention se relache, en sont trompes. 1y a
aussi des raisonnements qui s’enchainent logiquement, mais contiennent
des jugements faux résultant d’une erreur de ’interlocuteur. Enoncées
par un homme droit et instruit dans le seul but de faire en sorte que
I’interlocuteur en question rougisse des pensées qui découlent de son
erreur et I’abandonne®. On pourrait voir dans cette derniére affirmation,
les prémices de la méthode des obligationes, échanges contradictoires,
qui ont ¢été surtout pratiqués aux Xllle et XIVe siccles. Jennifer
Ashworth la décrit brievement en ces termes :

“Before looking at impositio in detail it 1s necessary to look at the nature of the
obligational disputations in general. Treatises on obligationes gave the rules for
certain types of disputation or logical games in which a respondent was required to
defend a particular claim, usually false, against an opponent whose goal was to
defeat the respondent by leading him into accepting a contradiction. There is no
room here to discuss the precise aims of these games, but at the very least, the were
a way of training students to reason logically by handling reference. Various types
of obligatio were discussed, all marked by the kind of word one might use in
opening an obligational disputation, especially “I posit” (pono), which called for
affirmation, “I deposit” (depono) which called for negation and “I imposit”

(impono) which called for the provision of a new signification®.”

La dialectique comprend la definitio, la divisio et la partitio. Selon Jean
Pépin reprenant une page des Topiques de Cicéron dans laquelle on
apprend que :

*' La doctrine chrétienne De doctrina christiana, Qeuvres de saint Augustin 11/2,
Madeleine Moreau/Isabelle Bochet/Goulven Madec, Paris, Institut d’Etudes
Augustiniennes, 1997, 11, XXXI, 48 ; 49, p. 208-210. Texte du CCL établi par Josef
Martin, revu et corrige.

* E. Jennifer Asworth “Burley, Ockham, and English Logicians on Impositio as a
Type of obligatio” in The Language of Thought in Late Medieval Philosophy
Essays in Honor of Claude Panaccio, Jenny Pelletier/Magali Roques (€ds), New
York, Springer, 2017, p. 233-248, p. 235.



230

« ...Partitio et diuisio sont deux procédés qui permettent d’arriver a la définition :
la partitio décompose 1’objet proposé , pourrait-on dire, en ses membres, tandis que
la diuisio embrasse toutes les especes dans les genres a définir; identifier les
especes et les membres ou parties, c’est une confusion abusive ; toutefois, parties
ou especes, 1l faut les énumérer toutes, sine ullius praetermissione ; par ce moyen,
apres avoir considéré les caractéres que la chose a définir a en commun avec
d’autres, on poursuivra jusqu’a atteindre son proprium, inapplicable a quoi que ce
soit d’autre...

...L’analyse de Cicéron sera d’ailleurs reprise explicitement par Quintilien, qui
montre bien dans la diuisio et la partitio les auxiliaires de la définition. »

La définition trouvée se rattache aux enchainements logiques. Certains
tout en €tant vrais, aboutissent a des propositions fausses et inversement.
Ces enchainements, affirme Augustin, s’appuient sur ’antécédent et le
conséquent. Quand le second est faux, le premier I’est aussi. La
suppression du conséquent entraine la suppression de I’antécédent. Mais
il arrive que les enchainements partent d’un jugement faux, pour
parvenir a la vérité. Il est facile d’apprendre a faire des enchainements,
mais la vérité des jugements doit étre cherchée dans les Livres Saints™.
Evoquant la résurrection, Augustin appuie sa démonstration sur I’ap6tre
Paul (I Cor. 15, 13-14). 1l pose ’antéceédent selon lequel il n’y a pas de
résurrection des morts, ce qui entraine la conséquence suivante : le
Christ non plus n’est pas ressuscité. Conséquence fausse, puisque le
Christ est ressuscité. Par conséquent 1’antécédent selon lequel il n’y a
pas de résurrection des morts est faux. Ce qui implique qu’il y a bien
résurrection des morts. D’un antécédent faux, on est parvenu a une
vérité. Cependant, ce raisonnement n’est pas le fait des hommes, mais de
Dieu. IIs le mettent seulement en évidence”. Par conséquent, la
dialectique médiévale chrétienne nécessite la connaissance des textes
scripturaires, jointe a celle d’une logique qui se veut imparable. Utilisée
dans la lutte contre les hérésies, elle devait permettre de les éradiquer,

» Jean Pépin, Saint Augustin et la dialectique, op. cit., p. 172.

* De doctrina christiana, (Euvres de saint Augustin 11/2 op. cit., II, XXXI, 49, p.
210 ; XXXII, 50, p. 212.

» Idem, XXXII, 50.



231

avec des raisonnements de ce type. Cependant les hérétiques
retourneront les arguments en se fondant sur d’autres textes et d’autres
faits.

Augustin a été influencé par la méthode dialectique exposée par
Cicéron™ comme nombre de penseurs chrétiens. Les Topiques dont
Boece (480-524) a fait le commentaire, ont servi de support aussi bien a
la rhétorique qu’a la dialectique. S’y ajoutent les Catégories, et le Peri
hermeneias d’Aristote ainsi que 1’Isagoge de Porphyre, traduits en latin
par Boéce. Ils constituent la logica vetus™ en opposition a la logica nova,
comprenant la traduction en latin des six livres de 1’Organon d’ Aristote
et utilisée a partir du XII® siécle. Ces textes seront trés largement repris
au moyen-age dans la constitution et 1’organisation du savoir. On les
retrouve par, exemple, dans 1’¢élaboration des encyclopédies. Mais déja

* Alain Michel écrit & ce propos : « Dans I'utilisation de la méthode dialectique,

Cicéron ne s’est pas contenté d’essayer de faire prévaloir son propre point de vue, il
affecte au contraire de discuter en geénéral. Il connait le pour et le contre. Il
considere son propre point de vue parmi d’autres — parmi ceux qui lui sont
contraires — et il montre que toutes ces théses qui semblaient opposées conduisent
soit a I’obscurité, soit a ses propres conclusions. Il prend les idées adverses dans un
réseau de négations. En paraissant les accepter, il les rend plus insoutenables
encore. » Alain Michel, Les rapports de la rhétorique et de la philosophie dans
["ceuvre de Cicéron Recherches sur les fondements philosophiques de [’art de
persuader, Louvain/Paris/Sterling Dudley (MA), Peeters, 2003, 2° édition, p. 169.

*" « ...[Boéce] laissa toute une série de manuels et de commentaires qui, recopiés,

mais longtemps inutilisés, allaient permettre aux maitres carolingiens d’avoir des
instruments de travail. En premier lieu viennent deux ouvrages d’Aristote traduits
par Boece, les « Catégories » qui analysent les 10 genres de 1’étre : substance,
qualité, quantité etc....et les « Interprétations » (Peri hermeneias) qui présentent la
théorie de la proposition (affirmative, négative, universelle, singuliere) et de ses
modes (possible, contingent, nécessaire). A cela s’ajoute ’Isagoge (Introduction)
de Porphyre, également traduit par Boece, qui explique les quingue voces : genre,
espece, différence, propre, accident. Ces voces sont pour les uns des conceptions de
I’esprit, des simples noms, pour les autres des réalités substantielles, d’ou les débats
qui opposeront par la suite les nominalistes et les réalistes. Enfin le quatrieme
manuel utilisé aussi bien en rhétorique qu’en dialectique est celui des « Topiques »
de Cicéron. Ces livres forment ce qu’on a appelé¢ la logica vetus. Comme on le voit
en effet, la dialectique se présente comme une science de la méthode rationnelle qui
permet de régler les démarches de la raison. » Pierre Riché, Ecoles et enseignement
dans le Haut Moyen /fge, Paris, Picard, 1999, p. 261.



232

dans I’Antiquité, Cicéron s’était inspiré¢ de Platon et d’Aristote. Alain
Michel écrit a ce propos :

« ...Cicéron suit la méthode d’Aristote. Or celui-ci faisait de sa dialectique 1’¢loge
suivant : « Ce traité est utile...pour les sciences philosophiques. La possibilite
d’apporter aux problemes des arguments dans les deux sens nous fera découvrir
plus facilement la vérité et I’erreur dans les deux cas... »...

... [Pour Aristote] la matiere de la dialectique est le vraisemblable qui peut étre
faux. Il existe plusieurs manieres d’enseigner : rendre savants ceux qui ne le sont
pas. C’est l’art dialectique. Mais pour devenir savant, il faut se savoir ignorant.
Socrate dit Aristote, employait donc la seconde méthode : démasquer les faux
savants. L’on songe au Théétete, dialogue consacré a critiquer toute fausse science.
Et 'on comprend ainsi 1’expression de Cicéron qui se flattait d’ « obscurcir »
certaines des causes qu’il plaidait...

...Lorsque I’orateur ne fait pas 1’obscurité, il cherche a s’appuyer sur tout ce qui
parait vraisemblable aux juges, sur toutes les formes d’idées recues. Aristote dans
les Réfutations sophistiques, indiquait déja que le dialecticien ne doit point parler
en savant et que, pour persuader ses auditeurs, il ne doit rien leur dire qu’ils croient
ignorer. C’est pourquoi ’orateur se sert de lieux communs dans ses péroraisons ;
c’est pourquoi il se fait une provision d’exemples historiques aussi connus que
possible. *»

Par conséquent, la recherche de la vérité se déroule dans une démarche
codifié¢e, comportant des régles linguistiques, juridiques et
philosophiques précises. Les feintes, des pieges et les perfidies doivent
s’inscrire dans cette codification. Néanmoins, cette derniére ne met pas
un frein a I'inventivité des adversaires, qui au-dela des lieux communs
exposés, doivent défendre et ¢tayer leurs idées. Les envolées
cicéroniennes son restées célebres. Pour le philosophe, il s’agissait
d’approcher la vérité au plus preés. Pour I’avocat qu’était Cicéron, il
importait avant tout de défendre une cause. Le premier se situe dans une
perspective essentiellement métaphysique, le second dans une
perspective juridique et politique. Il ne s’agit pas tant, dans ce dernier

* Alain Michel, Les rapports de la rhétorique et de la philosophie dans I’ceuvre de

Cicéron Recherches sur les fondements philosophiques de [’art de persuader, op.
cit.,, p. 170-171.



233

contexte, de rechercher la vérit€¢, que de persuader 1’auditoire du bien
fond¢ de telle ou telle assertion, fut-elle €loignée de la vérité.

Cependant Cicéron était aussi considéré comme un philosophe dont les
idées inspirées du stoicisme, ont circulé au moyen-age relayées entre
autres, par Augustin, Lactance, Minucius Felix, Tertullien, Macrobe,
Eulogius, Jérome”. Les penseurs médiévaux s’empareront des
différentes perspectives pour instituer la dialectique comme mode de
fonctionnement intellectuel et I’adapter a leurs époques.

¥ «...Augustin exploitera les grands thémes cicéroniens sur I’homme et sa

destinée dans le De Trinitate, la Cité de Dieu ou le Contra lulianum. Lui aussi
tirera argument des dialogues philosophiques de Cicéron contre les cultes paiens
dans le De consensu euangelistarum, la Cité de Dieu ou sa correspondance avec
Nectarius. Le De natura deorum notamment permet d’observer quelques
rencontres intéressantes : avant saint Augustin, il avait €t¢ abondamment utilis€ par
des auteurs chrétiens comme Minucius Félix et Tertullien, Lactance aussi...

...En revanche, un autre ouvrage de Cicéron, qui doit €tre cité dés qu’on parle de la
survie de cet auteur chez les écrivains chrétiens, pose un probléme par rapport a
saint Augustin, le De officiis. 1l semble que cet ouvrage ait €t¢é 1’'un des plus
exploités par les auteurs chrétiens, notamment par Lactance dans ses Institutions,
par saint Ambroise dans son De Officiis ministrorum ; saint Jérome lui-méme le
cite et plus que toute autre ceuvre de Cicéron, les Tusculanes, mises a part. Julien
d’Eclane également s’y réfere. ..

...D’autre part, des Tertullien, mais surtout chez Lactance, le De republica connait
une survie destinée a D’apologétique chrétienne ; Lactance cite beaucoup et
longuement ce traité pour sa teneur philosophique, en reconnaissant parfois que
Cicéron s’exprime paene diuina uoce! Macrobe s’insére dans cette tradition
comme un témoin essentiel — et nous en avons parlé — de la survie philosophique
du De republica et en particulier, comme Ambroise, sur cette question de la justice
dans la Cité de Dieu. Enfin saint Jérdme lui aussi se référe parfois au De republica
dont on trouve également mention chez Elogius, I’¢leve d’Augustin. Survie
rhétorique, d’origine paienne et poursuivie par 1’école ; survie philosophique tout
spécialement dans les milieux chrétiens, ainsi pourrait-on résumer sommairement
le Fortleben du De republica.» in Maurice Testard, Saint Augustin et Cicéron
Cicéron dans la formation et I’ceuvre de saint Augustin, op. cit., 1958, t.1, p. 225-
227.



234

Avec le Sic et non d’Abélard (1079-1142)", elle redevient méme un
instrument majeur de la pensée. Peter von Moos €écrit a ce sujet :

« Dans la seconde moitié du XI° siécle la dispute dialectique a fait renaitre une
méthodologie platonicienne et aristotélicienne, profondément agonale, selon
laquelle toute pensée est un dialogue intérieur, un dédoublement du penseur lui-
méme permettant 1’acheminement de la connaissance et la confrontation in
utramque partem des diverses faces d’une pensée. La disputatio scolastique, issue
de cette conception, s’est développée comme le moyen de communication le plus
rationnel, jusqu’a devenir quasiment le seul « instrument » capable de résoudre les
problemes scientifiques et herméneutiques les plus ardus. Malgré certains exces de
logique formelle, exagérés a dessein depuis la critique humaniste, le
perfectionnement de la disputatio dans ses disciplines originelles (la philosophie, la
théologie et la jurisprudence) ainsi que son rayonnement sur d’autres branches du
savoir, y compris sur I’argumentation littéraire, peuvent étre considérés comme un
triomphe de la forme dialoguée™. »

La dialectique d’abord fondée sur la lectio, s’en détachera
progressivement pour devenir un exercice universitaire organis¢ selon la
triade de Pierre le Chantre (t1197) : lectio, disputatio, praedicatio™. Les
exégéses de la Bible par les Péres de 1’Eglise furent réunies dans des
floriléges, des compilations, des recueils destinés a en révéler le sens
spirituel. Ce sont les « sentences», les auctoritates qui guident
I’exercice de la lectio, et qui conduisent a I’intelligence du texte sacre.
Néanmoins, les interprétations ne sont pas identiques. Il existe des
variantes d’une lecture a D’autre. Par conséquent, les auctoritates

% Abélard affirme que préférant les armes de la logique et de la raison a toutes les
autres disciplines philosophiques, il renonca aux trophées de la guerre pour vaincre
dans les disputes, plutot que sur les champs de bataille. Abelardi ad amicum suum
consolatoria, in Lettres d’Abélard et d 'Héloise, Eric Hicks/Thérése Moreau (éds),
Paris, Livre de Poche, 2007, 1b, 26-28, p. 42.

% Peter von Moos, «Le dialogue latin au Moyen Age: I’exemple d’Evrard

d’Ypres » in Entre Histoire et Littérature Communication et Culture au Moyen
Age, op. cit., p. 243-387, p. 347.

%> Adriano Oliva « Philosophie et théologie en prédication chez Thomas d’Aquin »

in Revue des sciences philosophiques et théologiques », 2013/2, t. 97, p. 397-444,
p. 403.



235

devaient étre discutées pour trouver I’interprétation la plus adéquate, ce
qui donnait lieu a la quaestio. Celle-ci posait le probléme d’une
dissonance, d’une obscurité¢ ou d’une imprécision. Le maitre, avec 1’aide
de la dialectique, se devait donc de résoudre ce probleme. Il y ajoutera
ses propres commentaires. Peu a peu, la quaestio se détache du texte
pour donner lieu a la disputatio qui est une méthode de discussion
tripartite : arguments, solution, réponse aux arguments. Le maitre
préside les débats et détermine le sujet, I’opponens souleéve les difficultés
contre la these et le respondens éclaire le probléme. Ils posent ainsi la
cadre dialectique du « pour » et du « contre ». Le maitre examine les
arguments et résout les problémes soulevés®. La praedicatio en
reprendra les résultats et les diffusera. Les penseurs médiévaux étendront
les ramifications de la dialectique jusqu’a en faire un instrument de
langage et de pensée extrémement complexe et subtil, a la fois science
de la vérit¢ et exercice universitaire. Thomas d’Aquin commentera
longuement les ouvrages d’ Augustin, tout en incluant la philosophie et la
logique aristotéliciennes dans ses €crits. La scolastique naissante
imposera un langage précis, scientifique, destiné au seul usage de la
pensée spéculative. Ce qui a permis la création de concepts organisés en
enchainements rigoureux. On connait le succes des questions disputées
et des questions quodlibétiques de Thomas d’Aquin™. Dans ce contexte,

» Bernardo C. Bazan « Les questions disputées, principalement dans les facultés de
théologie » in Les questions disputées et les questions quodlibétiques dans les
facultés de théologie, de droit et de médecine, Bernardo C. Bazan/Gérard
Fransen/John W. Wippel/Danielle Jacquart (éds), Turnhout, Brepols, 1985, p. 15-
149, p. 25-42.

* « Lorsque saint Bonaventure et saint Thomas deviennent maitres régents a

I’université de Paris, le genre, tel que nous 1’avons décrit, avait parcouru un long
chemin. Les Quaestiones disputatae de Thomas sont presque I’archétype de la
disputatio telle qu’elle était pratiquée au Xllle siecle...

...[La disputatio] sera pratiquée, avec des variantes thématiques propres aux
différentes disciplines, dans les ¢tudes de droit et de médecine ; et les méthodes de
Paris trouveront bon accueil dans tous les centres universitaires de 1’Europe
médiévale. Les Facultés des Arts développeront des formes semblables d’exercices
destinés a préparer progressivement I’é¢tudiant aux disputes auxquelles il devra
participer dans les facultés supérieures. La disputatio fournit, au XIII® siécle, le
cadre d’¢laboration doctrinale de la théologie rationnelle. Les auteurs voient en elle



236

le niveau de complexité de la doctrine catholique est tel, qu’elle en
deviendra difficile d’accés a la plupart des croyants. L’effort des
prédicateurs restait important, mais le probleme ¢était d’écarter
momentanément le langage philosophique treés spécialisé pour atteindre
le plus grand nombre d’auditeurs. Bonaventure, Thomas d’Aquin® et
bien d’autres ont utilisé ce langage avec sobriété dans leur prédication
pourtant destinée a I’université, a des ecclésiastiques ou a des religieux,
formés aux arts du langage. Leurs références se trouvaient surtout chez
les Péres de I’Eglise. En revanche, des théologiens comme Raymond de
Boulogne I’ont introduit dans leurs sermons™. L’éloignement du langage

la possibilite d’aborder, de facon ordonnée et systématique, les problémes qu’ils
considerent comme fondamentaux dans leur discipline. » Idem, p. 43.

% Sur les problémes posés par I’authentification des sermons de Thomas d’Aquin et
par la reportatio de ces sermons, voir Adriano Oliva « Philosophie et théologie en
prédication chez Thomas d’Aquin » op. cit..

% Louis-Jacques Bataillon écrit a ce propos : « Malheureusement la plupart des

sermons qui nous ont été conservés pour le XIII° siécle sous la forme de
reportations sont des prédications adressées soit a I’Université, soit a des
ecclésiastiques réunis pour un synode ou une élection, soit des religieux. A ces
types d’auditoire, il était assez normal que le prédicateur use d’un langage plus ou
moins technique et use notamment du vocabulaire du #ivium qui était en principe
connu des clercs. Or ce qui frappe dans beaucoup de sermons prononcés coram
Universitate, c’est la sobriété avec laquelle la terminologie proprement
philosophique est utilisée. Un maitre comme saint Bonaventure, dont pourtant le
style ne fait pas de concessions a la faculté et qui se sert souvent de mots difficiles
et rares, non seulement ne cite presque jamais les philosophes, mais n’emploie que
tres rarement leur langage ; il peut sans doute lui arriver d’évoquer rapidement
quelque théme d’ordre philosophique; jamais en pratique il n’emploie la
terminologie propre a la facult¢ des Arts sauf dans les Collationes in Hexaemeron
dans lesquelles, en raison méme du sujet qu’il traite et des préoccupations qui
I’inspirent, il est contraint de parler de la philosophie en tant que telle. Il en va de
méme pour Thomas d’Aquin qui semble bien éviter dans ses sermons 1’emploi de
termes trop techniques et méme en géneral dans ceux-ci des expressions bibliques a
un langage beaucoup plus familier que dans ses autres ceuvres. La méme
constatation se ferait a propos de Matthieu d’Acquasparta et de bien d’autres
maitres qui utilisent dans leur prédication un langage bien plus proche de celui de
I’Ecriture et des Péres que celui des philosophes. Augustin, Grégoire, Chrysostome
et Bernard sont beaucoup plus souvent cités dans les sermons qu’Aristote.



237

naturel s’instaurera progressivement et rendra encore plus difficile la
prédication aux clercs et aux laics, peu familiers de la scolastique. Cette
situation deviendra problématique dans les petites paroisses €loignées de
tout centre intellectuel.

Lorsque Thomas d’Aquin produit son ceuvre, les religions paiennes ont
¢té remplacées par le christianisme dans une grande partie de I’Europe et
les courants chrétiens hérétiques des débuts du christianisme ont été
combattus. Cependant, les idées hérétiques ne disparaissent pas
complétement. Au XII° siécle, la prédication était surtout enseignée et
pratiquée dans les monasteres pour instruire les communautés. L hérésie
cathare, entre autres, a contraint les prétres séculiers a s’adresser
davantage aux laics, dans le but de la combattre. Néanmoins, cette
prédication rencontrait des difficultés, évoquées, entre autres, au
quatrieme concile du Latran en 1215. Les peres du concile constatent
qu’en raison de leurs multiples occupations, de leur mauvaise santé,
d’attaques ennemies ou d’autres circonstances, sans compter un manque
de science, les évéques ne peuvent plus suffire a dispenser la parole de
Dieu au peuple. Ils devront donc désigner des hommes puissants en
ceuvres et en paroles pour précher’’. On peut donc supposer que les
prétres, sommes d’édifier et d’instruire leurs ouailles, ont pu €tre rebutés

Mais d’autres orateurs, bien qu’eux-aussi théologiens, n’avaient pas la méme
retenue. Ainsi en est-il d’un sermon de Raymond de Boulogne, archidiacre de
Thérouanne, pour la féte de Conversion de saint Paul. Il nous explique que la
conversion de I’ Apoétre est merveilleuse dans son sujet, dans son mode et dans son
terme. Si la derniére merveille n’est pas exprimée en termes philosophiques, les
deux premiers le sont. » in « L emploi du langage philosophique dans les sermons
du XIII® siécle » in Miscellanea mediaevalia 13/2 Spache und Erkenntnis im
Mittelalter, Albert Zimmerman (éd.) Berlin-New York, de Gruyter, 1981, p. 983-
991, p. 983-984. Voir aussi Adriano Oliva « Philosophie et théologie en prédication
chez Thomas d’ Aquin », op. cit..

7 Giuseppe Alberigo (dir.), Les conciles ececuméniques Les décrets de Nicée a
Latran 1V, 10, p. 239. Richard H. House précise : « De tous les prétres avec charge
d’ame, seuls les évéques étaient obligés de précher, et cela une fois par semaine
seulement. Méme cette mince obligation était souvent négligée. », « L’évolution
des attitudes envers I’autorité écrite : le développement des instruments de travail
au XIII° siécle » in Culture et travail intellectuel dans ['Occident médiéval,
Geneviéve Hasenohr/Jean Longére (éds), Paris, Editions du CNRS, 1981, p. 116-
144, p. 132-133.



238

par la difficulté des arts du langage et des études qu’ils impliquaient. Le
développement, au XIII® siécle, des instruments de travail étaient
destinés a les aider dans leur tache. Tout d’abord les Artes praedicandi,
manuels couramment utilisés dans la formation des prédicateurs. Une
fois instruits, ces derniers avaient a leur disposition 1’instrument le plus
répandu et le plus utilis€, qui était le recueil de sermons tout prét, congu
pour étre repris et utilisé par d’autres. Le premier semble étre le
Speculum Ecclesiae d’Honorius Augustodunensis, suivi du recueil de
Maurice de Sully. Mais beaucoup de prédicateurs voulaient aller plus
loin. Ils s’aidaient d’abord de la Bible, citée d’apres 1’Office divin. Un
dominicain devait connaitre les Psaumes, I’Evangile de Matthieu et les
Epitres de Paul, par ceeur. A cette connaissance s’ajoutaient la glose
ordinaire et la glose de Pierre Lombard pour les Psaumes et les Epitres.
Cette glose contenait un grand nombre de citations des Péres ainsi que
les sens spirituels attribués aux textes bibliques et [’Interpretatio
nominum hebraicorum. Les concordances, telles celle d’Hugues de
Saint-Cher étaient €également utilisées. D’autres florileges de citations
existaient dont le Liber scintillarum de Defensor de Ligugé et surtout le
Decret de Gratien et les Sentences de Pierre Lombard. Les Iégendiers
constituaient la source principale des sermons sur les saints. Enfin les
prédicateurs pouvaient se servir des florileges d’auteurs classiques ou
philosophiques, ainsi que des encyclopédies®. Ces instruments écrits en
latin, devaient également servir a la prédication dans les langues
vernaculaires. Leur transposition dans d’autres langues requérait, sans
nul doute, un effort de traduction et d’adaptation qui n’était pas toujours
aisé. Les prédicateurs devaient passer d’un langage a I’autre et parfois
d’une langue a I’autre, avec plus ou moins de virtuosité. En outre, il leur
fallait précher dans des contrées dont la langue ne leur était pas
familiere. Les abbés rejoignaient des monasteres ou ils devaient
s’adresser a des moines et des convers qui ne savaient pas
nécessairement le latin, alors qu’eux-mémes ignoraient la langue du
pays. Les évéques étaient confrontés au méme probléme. Par ailleurs, cet
arsenal intellectuel ne garantissait pas pour autant la clarté et la
transparence des préches.

% Louis-Jacques Bataillon : « Les instruments de travail des prédicateurs au XIII°

siecle » in Culture et travail intellectuel dans [’Occident médiéval, op.cit, p. 197-
200.



239

La rhétorique

Avant le développement de cet arsenal au XIII° siécle, certains
théologiens, comme Hugues de Saint-Victor (1096-1141), ont dispensé
des conseils aux novices, afin qu’ils adaptent leur discours a un auditoire
nécessairement hétérogene puisque tous les groupes sociaux, laics et
religieux, étaient concernés. Il conseille d’observer cinq points quand on
parle : que dire, a qui, comment, quand et ou le dire. Il ne faut pas
introduire dans les discours des paroles nuisibles, malhonnétes ou
inutiles. Ces dernicres ne sont profitables ni a ceux qui parlent, ni a ceux
qui €coutent. Les paroles malhonnétes ne conviennent ni a la dignité de
celui qui parle, ni de celui a qui il parle, ni de celui dont il parle. Les
paroles nuisibles induisent par leurs insinuations, I’esprit des auditeurs a
Ierreur ou au vice”. Ces conseils suggérent que la parole, était souvent
utilisée a4 mauvais escient’. Les médisances, mensonges et autres
racontars ne manquaient pas dans les sociétés médiévales. C’est aussi
une attaque larvée contre les hérétiques dispensateurs de paroles
nuisibles. Un autre passage semble également destiné a mettre les
novices en garde contre les hérétiques. Les bons doivent tantot désirer,
tantot ¢éviter de s’entretenir avec des hommes vicieux. Ils doivent le
désirer quand ils esperent les corriger et quand leur confiance en leur
propre fermeté leur permet de ne pas craindre d’étre corrompus par leur
mauvaise influence. En revanche, quand ils prennent en compte la dureté
des vicieux et leur faiblesse, il vaut mieux qu’ils fuient de peur que dans
I’incapacité de les corriger, ils ne commencent a les suivre dans leur
dévoiement”. Guillaume de Saint-Thierry (1085-1148), dans son Exposé
sur le Cantique des Cantiques, compare les petits renards (Cant, 2, 15) a
des insinuations de I’ennemi, qui blessent avec une grande subtilité, les

* De institute novitiorum in L’ceuvre de Hugues de Saint-Victor, H. B. Feiss/P.
Sicard (éds), t. I, p. 18-114, p. 74-76.

“ Carla Casagrande/Silvana Vecchio, « « Tu ne porteras point de faux témoignage
contre ton prochain » : le décalogue et les péchés de langue » in La ville et la cour

Des bonnes et des mauvaises manieres, Daniela Romagnoli (éd.), Paris, Fayard,
1991, p. 87-115.

*' De institute novitiorum, op. cit., p. 78.



240

ames tournées vers le bien”. On sait que certains clercs adhéraient aux
idées cathares, au point d’en devenir de fervents adeptes. Le curé de
Pennautier, Arnaud Morlane, en est un exemple. Malgré ’accusation
fondée de conversion a I’hérésie au cours d’une maladie dont il guérit en
1286, il restera curé dans la méme paroisse, jusqu’a sa mort®?. Ce n’est
pas un cas isol¢ ; les membres du clergé convertis apparaissent des le
début de I’hérésie™. Par conséquent, une foi qui pouvait étre profonde
jointe & une connaissance des arts du langage, n’empéchaient ni les
sympathies pour les cathares, ni la conversion a leurs idées. Ce qui en dit
long sur le désarroi des prédicateurs face a des hérétiques qui devaient
connaitre les textes bibliques et pratiquer les arts du langage avec autant,
sinon plus, de virtuosité que leurs détracteurs. Hugues de Saint-Victor
poursuit en conseillant les novices sur la qualité du discours qui tient en
trois points : le geste le ton et le sens. Le geste doit €tre humble et
mesuré, le ton modéré et mélodieux, le sens des paroles vrai et doux.
L’orateur doit éviter en parlant, les mouvements de bras désordonnés,
impudents, violents, les clignements d’yeux, les airs ou les jeux de
physionomie indécents. Le ton doit étre modéré, pour ne pas effrayer ou

* Guillaume de Saint-Thierry, Exposé sur le Cantique des Cantigues, Jean-Marie
Déchanet/Maurice Dumontier (éds), Sources chrétiennes n® 82, Paris, Cerf, 1962,
IV, 167, p. 348.

“ Elie Griffe en donne des exemples de conversion des clercs et pose le probléme

des dénonciations dans Le Languedoc cathare et ['inquisition (1229-1329), Paris,
Letouzey & Ané, 1980, p. 142-150.

* Anne Brenon écrit a ce sujet : « Il y aurait beaucoup a dire, et on a déja beaucoup
dit, sur le caractére savant ou populaire de 1’hérésie, notamment du XI® siécle. Mais
on ne peut nier que les hérétiques proto-cathares ou cathares apparaissent souvent,
des le départ, comme des membres du clergeé : pope bogomile, chanoine d’Orléans
ou de Nevers, moines de Constantinople, religieux portant habit et suivant les
regles de 1’ascese monastique. Leur tradition d’exégese évangélique vénérable,
marquee de caracteres origéniens, 1’attachement des derniers Bons Hommes errants
a ce qui leur restait d’organisation et de hiérarchie, la place centrale de 1’Ordre de
sainte Eglise dans la théologie et la liturgie cathares, nous incitent & les considérer
comme I’expression médiévale de dissidences internes & I’Eglise chrétienne. Le
réservoir de I’hérésie se trouvait a I’évidence dans le clergé lui-méme, régulier ou
séculier, qui menait travail en recherche intellectuelle et spirituelle sur le message
chrétien, mais aussi en pratique de vie apostolique. » in Les archipels cathares
Dissidence dans |’Europe médiévale, Cahors, Dire Editions, 2000, p. 189.



241

offenser en tonitruant ou en jetant des €clats de voix immodérés. Le ton
doit également étre mélodieux pour que la rudesse de son €locution ne le
rende pas d’autant plus pénible a I’esprit de ses auditeurs, qu’il sera plus
dur a ses oreilles. Le sens du discours doit étre vrai, parce qu’une parole
fausse, méme dite avec art et éloquence, est néanmoins jugée nocive ou
oiseuse par ’auditeur qui 1’aurait comprise. Mais le discours doit aussi
étre doux car la vérité devient amére a I’auditeur si elle est lancée contre
lui sans raison ou sans affection, c’est-a-dire a contretemps ou
méchamment®. Ce texte révéle en creux certains des aspects de la
prédication au XII® siécle. On peut supposer que les orateurs étaient
contraints de faire du théatre et d’asséner quelques vérités pour capter
I’attention d’auditeurs bavards, indociles, inattentifs et turbulents dont
certains demandaient au prédicateur d’abréger son discours®.
L’auditoire n’était pas nécessairement disposé a se laisser convaincre ou
méme persuader. L’art de I’éloquence comprenait, entre autres, la
maitrise du geste et la position de la voix. Cet aspect est important
sachant qu’un discours, si brillant soit-il, risque d’étre presque inaudible
quand il est prononcé d’une voix monocorde, par un orateur effacé. Le
texte de Hugues de Saint-Victor, tout en pronant la douceur, n’en est pas
moins empreint d’une certaine ironie. Ironie qui était présente dans la

* De institute novitiorum, op. cit., p. 88-90.

“ Michel Zink écrit & ce propos: « S’agissant du déroulement méme de la

prédication, certaines notations qui figurent dans les sermons laissent deviner un
public turbulent, inattentif, indocile et parfois clairsemé. ..

...La longueur des sermons est le plus souvent inversement proportionnelle a
I’importance de la féte du jour, comme pour éviter de lasser I’auditoire plus
nombreux des grandes solennites, dont les offices sont eux-mémes plus longs que
d’habitude. Cette régle semble observée avec soin par Maurice de Sully, dont le
sermon le plus court est celui de Paques. Encore toute la fin de ce sermon est-elle
pour inviter les fideles a venir communier a la fin de la messe sans chahut et sans
tapage, et a ne pas commettre d’exces en ce jour de féte. ..

...Ailleurs Maurice de Sully se plaint que les notables se permettent souvent
d’interrompre le prédicateur pour lui dire d’abréger, parce qu’ils ont autre chose a
faire que de I’écouter. » in « La prédication en langues vernaculaires » in Le Moyen
Age et la Bible, Pierre Riché¢/Guy Lobrichon (€ds), Paris, Beauchesne, 1984, p.
489-516, p. 501.



242

prédication médiévale, ainsi que ’humour*’. Ce qui permettait d’installer
une connivence avec le public et de relancer son attention quand celle-ci
commencait a fléchir.

Augustin s’¢était déja inquiété de la portée du discours théologique, car il
ne s’agissait pas seulement de pratiquer la dialectique entre lettrés, a
I’intérieur d’un cénacle d’érudits, mais aussi de convertir au
catholicisme le plus grand nombre de récalcitrants. La description
augustinienne de I’art de 1’¢loquence s’appuie, entre autres, sur un
passage du livre du prophéte qui aurait ét€ pasteur ou bouvier (Amos, 7,
14-15). Augustin précise qu’il cite un texte ou il n’a pas besoin
d’expliquer ce qui est dit, mais seulement a mettre en valeur la maniere
de le dire. Pour ce fait, il suivra la traduction de Jérome, bon connaisseur
de I’hébreu et du latin, plutdt que celle des LXX (la Septante)®™. Aprés
avoir exposé quelques-uns des traits de I’éloquence du prophéte,
Augustin précise que les phrases du discours n’ont pas ét€ composées
par une technique humaine, mais par émises par 1I’Esprit divin, selon la
sagesse et selon 1’¢loquence ; une sagesse qui ne vise pas a la seule
¢loquence et une €loquence qui ne s’écarte pas de la sagesse. Les régles
de I’art oratoire ne seraient pas observées, notées et rédigées en corps de
doctrine si on le les découvrait déja dans le génie naturel des orateurs®.
Méme si I’évéque d’Hippone se situe dans un contexte chrétien, on peut
supposer que cette affirmation concerne également les orateurs paiens.
Cela d’autant plus qu’il devait la majeure partie de ses connaissances
dans ce domaine aux penseurs de I’Antiquit¢. Cependant, poursuit

# Jeannine Horowitz/Sophia Ménache, L humour en chaire Le rire dans I’Eglise
médiévale, Geneve, Labor et Fides, 1994, p. 250.

*® Non autem Secundum Septuaginta interpretes, qui etiam ipsi diuino spiritu
interpretati ob hoc aliter uidentur nonnulla dixisse, ut ad spiritalem sensum
scrutandum magis admoneretur lectoris intentio, unde etiam obscuriora nonnulla,
quia magis tropica, sunt eorum; sed sicut ex hebraeo in latinum eloquium
presbytero Hieronymo utriusque linguae perito interpretante translata sunt. De
doctrina christiana, op. cit., IV, VII, 15, p. 344.

Pour une histoire des traductions bibliques, voir Pierre-Maurice Bogaert, « La Bible
latine des origines au moyen age. Apercu historique, état des questions (premicre
partie) » in Revue théologique de Louvain, 1988, 19-2, p. 137-159.

* De doctrina christiana, op. cit., IV, VII, 21, p. 350.



243

Augustin, les prophétes ont parlé avec une obscurité utile et salutaire
destinée a permettre aux futurs lecteurs qui les comprendraient et les
expliqueraient, de trouver une autre grace, différente de la leur, mais qui
en découle. Par conséquent, les commentateurs des textes sacrés doivent
travailler a les faire comprendre avec une clarté¢ de parole aussi grande
que possible. Il faut obtenir de cette fagon, qu’un seul esprit lent ne les
comprenne pas ou alors que les difficultés et les subtilités qu’on veut
exposer et ¢lucider, ne soient pas mal comprises ou comprises avec
lenteur, a cause de la maniére de s’exprimer’’. Cet effort de clarté peut
cependant étre limité car il existe des questions qui ne se comprennent
pas d’elles-mémes ou qui se comprennent difficilement, quelles que
soient 1’¢loquence, I’insistance ou la clarté de celui qui les traite. On ne
doit donc présenter ces questions que rarement a un auditoire populaire
ou méme jamais. Mais pour les livres qui retiennent d’eux-mémes le
lecteur quand ils sont compris et qui lorsqu’ils ne sont pas compris
n’importunent pas ceux qui ne veulent pas les lire, ainsi que les
entretiens, il ne faut pas renoncer a les faire comprendre. De méme dans
les entretiens a quelques-uns, il ne faut pas renoncer a faire comprendre
méme au prix d’un gros effort de discussion, les vérités si difficiles a
saisir soient-elles. Mais si I’auditeur ou I’interlocuteur veut apprendre et
possede I’aptitude intellectuelle qui lui permettra de saisir ces questions,
quelle que soit 1’¢loquence de 1’orateur, celui-ci doit se préoccuper de
son degré de transparence’’. Augustin part donc d’un texte sacré
¢manant d’un prophete, pour instruire les futurs savants capables de
décrypter et de formuler les questions posées par la lecture des livres
sacrés. Ces savants possedent 1’intelligence nécessaire a ce travail. En
revanche, qu’en est-il des autres ? Il faut également les instruire, mais
d’une maniere différente. La distinction se fait donc par les capacités
intellectuelles de tout un chacun. Origeéne avait déja évoqué la
dégradation de I’intelligence lorsqu’elle entre dans I’ame humaine. Elle
n’est pas égale pour tous. Certaines intelligences conservent quelque
chose de leur vigueur premiére, d’autres rien ou trés peu™.

' Idem, VIII, 22, p. 352.
' Idem, X, 24, p. 354.

> Origéne Traité des principes, Henri Crouzel/Manlio Simonetti (éds), Sources
Chrétiennes n°252, Paris, Cerf, 1978, t. 1, 11, 8, 4, p. 348.



244

Par conséquent, pour que les discours soient compris du plus grand
nombre, les orateurs ont I’obligation de s’adapter a leurs différents
auditoires. Cependant, la transparence a ses limites, car elle peut
conduire a négliger les termes quelque peu raffinés, poursuit Augustin.
Chez les maitres véritables, il y a ou il devrait y avoir, un si grand souci
d’enseigner, que si un mot latin ne peut étre employé qu’au prix d’une
ambiguit¢ ou d’une obscurité, mais que la formulation en langue
vulgaire évite ces dernieres, il faut s’exprimer selon 1’usage des
ignorants et non selon celui des savants. Pourquoi un maitre de piété
répugnerait-il a dire « ossum » plutét que « os», pour €viter qu’on
prenne cette syllabe, dont le pluriel est « ora » (les bouches) pour celles
dont le pluriel est « ossa» (les os) ? Cela en sachant que les oreilles
africaines ne distinguent pas une syllabe bréve d’une syllabe longue™.
Ce qui pose la question des interférences entre le latin écrit et la langue
vulgaire. Cela d’autant plus que les différents registres de langue
existaient déja dans le latin de I’ Antiquité™. En outre, il faut s’exprimer
et transmettre des savoirs, en utilisant le latin tardif qui doit s’adapter a
de nouvelles contingences. Le latin s’est transformé au cours du moyen-
dge”. Les emprunts a langue grecque, qui a été parlée dans une partie
importante de I’empire romain a partir des II° et I° siécles avant J.C. ont
été conséquents™. Ce bilinguisme a perduré au début de I’ére chrétienne
environ jusqu’au III° siécle, selon les régions. Les latinisations de termes
grecs sont nombreuses, ainsi que les périphrases. Elles seront

> De doctrina christiana, op. cit., IV, X, 24, p. 354.

>* Eugeen Roegiest précise que « Les anciens eux-mémes ont souvent fait allusion a
deux latins. Varron, le premier grand grammairien de la langue latine, distingue
entre un sermo urbanus et un sermo rusticus. Il en est de méme chez Cicéron et
Quintilien. Ce dernier définit I’'urbanitas comme la norme. D’autres termes sont
sermo eruditus oppos€ a sermo plebeius ou cotidianus, qui renvoient
respectivement au style soigné de la langue littéraire et au style quotidien de la
langue familiere. » in Vers les sources des langues romanes un itinéraire
linguistique a travers la Romania, Leuven/Den Haag, Acco, 2009, p. 49.

% Sur les évolutions du latin au moyen-age, voir Christine Morhmann, Etudes sur
le latin ces chrétiens, 2° édition, Roma, Editioni di Storia e Letteratura, 1961.

> Frédérique Biville, Les emprunts du latin au grec t. 1: Introduction au

consonantisme ; t. 2: Approche phonétique Vocalisme et conclusions,
Louvain/Paris, Peeters, 1990 et 1995.



245

accompagnées d’interférences d’abord avec le latin tardif, puis avec les
langues vernaculaires’. Le latin parlé et écrit en sera durablement
transformé selon les régions. Par conséquent, la langue latine du XIV°®
siccle est fort ¢éloignée de celle de Cicéron. Elle n’en a pas moins
véhiculé ses textes. On peut supposer que 1’ceuvre cicéronienne en a été
modifiée, mais il est difficile de le mesurer a partir du latin de
I’Antiquité, sinon par des reconstitutions. En effet, les plus anciens
manuscrits la contenant datent du moyen-age. La question se pose
¢galement pour I’ensemble des textes de I’Antiquité¢ grecque et latine
dont il ne reste pas d’originaux™. Quelques fragments d’auteurs antiques
ont ¢té¢ identifiés dans les papyrus d’Herculanum, mais I’ensemble est
encore difficilement accessible, malgré les progrés de la technologie
moderne. Par ailleurs, les théologiens médiévaux d’Occident ont peu a
peu travaille sur des traductions latines des textes grecs antiques
transmis en grande partie par les Arabes. Souvent traduits du grec en
syriaque ou en persan (pehlvi) dés le début de I’eére chrétienne, ils furent

57 « Chaque pays a imprimé son caractére propre au latin du Moyen Age. On trouve
par exemple dans des textes d’origine allemande les mots scario (Scherge), knapo
(knapp) ; c’est probablement sur une terre de langue francaise que le mot prisonium
— attesté €galement dans le nord de I’Europe — a pénétré dans le latin médiéval.
Dans la chronique de Salerne on trouve erabamus (eravamo) comme imparfait de
sum, et gradiebatur pour placebat (gradisce). L’ Angleterre a fourni le mot
important baco, tandis que zabellus et zibellinus doivent €tre attibués a 1’influence
slave...

...Les mots formés sur les langues nationales passent d’ailleurs d’un pays a I’autre :
griseus (gris), juppa (Rock, jupe) sont €galement attestés dans des documents
scandinaves, bien qu’ils aient di passer dans la langue latine en dehors de ces
régions. » Franz Blatt, « L’évolution du latin médiéval » in Archivum Latinitatis
Medii Aevi, 28, 1958, p. 201-219, p. 203.

% « ...Les ceuvres littéraires [de I’ Antiquité] qui nous sont parvenues supposent une

transmission continue, de copie a copie, avec les risques de faute qu’implique toute
production manuelle. Or I’exemplaire complet le plus ancien que nous possédons
de ces ceuvres est généralement postérieur d’un millénaire au temps ou vivait
I’auteur, souvent plus en grec, parfois moins en latin : jamais nous n’avons affaire a
I’autographe ni a 1’édition originale... » Jean Irigoin, « La transmission des textes
et son histoire » in Tradition classique et modernité Actes du 12° colloque de la
villa Kerylos a Beaulieu-sur-mer 19-20 oct. 2001, Jean Leclant/Alain Michel (€ds),
Paris, De Boccard, 2002, p. 1-20, p. 1.



246

progressivement traduits directement du grec en arabe avec le
développement de la culture scientifique et philosophique arabo-
musulmane du VIII® au X° siécle”. Les textes grecs ont été repris et
interprétés par les penseurs musulmans dont I’influence sur la culture
occidentale a été considérable non seulement avec Avicenne (980-1036)
et Averroes (1126-1198) mais aussi avec de nombreux traducteurs et
commentateurs de traités philosophiques et scientifiques®. S’y ajoute
I’influence des philosophes juifs comme Maimonide (1135-1204). 1l y
eut des traductions de I’arabe au latin dés le début du XII° siécle®’. Les
ceuvres d’Aristote étaient essentiellement connues dans leurs traductions
latines®. En revanche, le Timée, I’ouvrage le plus diffusé de Platon,
I’¢tait principalement a travers deux traductions plus anciennes: celle du
néo-platonicien Calcidius (IV® siécle) qui était partielle et celle de
Cicéron, plus importante mais néanmoins incompléte”. Ils ont
également traduit, en partie, le Phédre®. Le Ménon et le Phédon furent

* Dimitri Gutas, Pensée grecque, culture arabe Le mouvement de traduction
gréco-arabe a Bagdad et la société abbasside primitive (II° ~IV" VIII — X° siécles),
Paris, Aubier, 2005, p. 210-230.

% The Impact of Arabic Sciences in Europe and Asia, Agostino Paravicini Bagliani
(éd.) in: Micrologus, XXIV, 2016. Firenze, SISMEL Edizioni del Galluzo, 2016.
Histoire des sciences arabes, Roshdi Rashed (éd.), 3 t., Paris, Seuil, 1997.

' Charles S. F. Burnett, Arabic into Latin in the Middle Age The translators and
their Intellectual and Social Context, Farnham, Ashgate Variorum, 2009. Richard
Lemay, « Dans I’Espagne du XII® siécle, les traductions de I’arabe au latin » in
Annales, 1963, 18-4, p. 639-665.

62 Josef Brams « L’Aristoteles latinus : bilan d’une édition internationale » in
Jacques Follon/James McEvoy (éds), Actualit¢ de la pensée médiévale,
Louvain/Paris, Peeters, 1994, p. 57-67. Le corpus complet des traductions latines
d’Aristote : Aristoteles Latinus, ALD, Database, Union Académique Internationale,
(Katholieke Universiteit Leuven), Centre Traditio Litterarum Occidentalium
CTLO, Brepolis.

% Michel Lemoine, « Le Timée latin en dehors de Calcidius » in Langage et
philosophie Hommage a Jean Jolivet, Alain de Libera/Abdelali Elamrani-
Jamal/Alain Galonnier (éds), Paris, Vrin, 1997, p. 63-78.

* Roland Poncelet, « Deux aspects du style philosophique latin: Cicéron et
Chalcidius traducteurs du « Phédre » 245C » in Revue des Etudes latines 28, 1950,
p. 145-167.



247

traduits au XII® siécle par Henri Aristippe. Les ouvrages des Péres grecs
avaient, deés le début de 1’¢re chrétienne, fait I’objet de traductions en
latin par ceux que Joseph de Ghellinck appelle les « écrivains
ecclésiastiques intermédiaires entre la pensée grecque et la pensée
latine » : Marius Victorinus, saint Hilaire, Ambroise de Milan, saint
Jérome, Rufin d’Aquilée, Marius Mercator, Cassien de Marseille,
Anianus de Célada, Cassiodore, Epiphane et Mutien®.

Cependant, poursuit Augustin, il ne faut pas se limiter aux entretiens ou
chacun peut poser des questions et obtenir des réponses. En effet,
lorsque tout le monde se tait pour écouter un seul orateur et que tous les
visages se tournent vers lui, ni I’usage, ni la bienséance ne permettent de
demander des explications sur ce que I’on n’a pas compris. Aussi le
premier soin de celui qui parle doit étre de venir en aide a celui qui se
tait. D’habitude une foule avide de comprendre indique qu’elle a
compris par ses mouvements. Jusqu’a cette indication, il faut tourner et
retourner son sujet en variant de multiples manieres ses expressions. Ce
qui n’est pas possible quand les discours sont appris par cceur. Une fois
le discours compris, il faut passer a autre chose de peur de lasser
I’auditoire. Il est vrai que pour plaire, on exprime méme des idées
connues, mais c’est moins aux idées, qu’a la maniere de les exprimer
qu'on est attentif. Par conséquent, quand il s’agit d’instruire,
I’¢loquence consiste a parler non pour que plaise ce qui faisait horreur,
ni que soit accompli ce qui répugnait, mais que soit mis en lumicre ce
qui était caché. Mais si cela se fait dans un discours sans attrait, il
n’atteindra qu’un petit nombre d’esprits pleins de zéle pour 1’étude?’.
Augustin expose une vision de ’enseignement qui perdure jusqu’a nos
jours. L’enjeu est de taille dans un contexte ou le paganisme demeure,
bien qu’affaibli. Par ailleurs, les doctrines chrétiennes se diversifient
entre arianisme, pelagianisme, donatisme, manich€isme et bien d’autres

% Joseph de Ghellinck, Patristique et Moyen Age Etudes d’histoire littéraire et
doctrinale t. 1 Les origines du symbole des Apotres, Gembloux, Duculot/Bruxelles,
Edition universelle/Paris, Desclée de Brouwer, 1946, p 201.

66

De doctrina christiana, op. cit, X, 25, p. 356.
7 Idem, XI, 26, p. 358.



248

qu’Augustin expose dans son De haeresibus™ et qu’il combattra. Leurs
adeptes, ¢galement instruits dans les arts du langage antiques, les
utiliseront avec habileté contre les chrétiens. Ce qui conduira les Péres
de I’Eglise a développer leurs arguments contre des paiens et des
hérétiques aussi érudits que redoutables dialecticiens, comme le
philosophe paien Celse®”, ou le manichéen Fauste™. Dans ce combat
quasi permanent, les uns et les autres affliteront leurs armes
intellectuelles et développeront leurs doctrines en s’influengant
réciproquement. Des traités contre les hérésies furent composés des les
premiers siécles de 1’Eglise, par Irénée de Lyon, Hippolyte de Rome,
Tertullien, Clément d’Alexandrie, Origéne”'. Les discours antihérétiques
ont constitué un héritage qui a été repris tout au long du moyen-age.
Cependant, 1’hérésie, telle qu’on la concevait, n’était pas seulement
chrétienne. Epiphane de Salamine qui a composé dans les années 374-
377 une exposition et une réfutation de quatre-vingts hérésies, le
Panarion dont la traduction latine s’intitule : Adversus Haereses, y
inclut les écoles philosophiques grecques, les différents courants du
judaisme et les hérésies proprement dites. Cette exposition a constitué un
ouvrage de référence pour la description et la réfutation des hérésies tout
au long du moyen age au moins jusqu’a 1’époque moderne™. Or, sans le
judaisme et les écoles philosophiques grecques, il n’y aurait pas eu de
pensée chrétienne.

% De haeresibus ad quodvultdeum Liber unus, in Sancti Aurelii Augustini opera
Roel Vander Plaetse/Clemens M. Beukers (éds), Corpus Christianorum 46,
Turnhout, Brepols,1969.

% Origéne, Contre Celse, Marcel Borret (éd.), Sources chrétiennes n° 132, 136,
147, 150, 227, Paris, Cerf, 1967-1976.

" Augustin d’Hippone, Contre Fauste le manichéen Livres I-XII, Martine Dulaey
(éd.), Turnhout, Brepols, 2018.

" Voir Madeleine Scopello, Les gnostiques, Paris, Cerf, 1991, p. 15-22.

> Pour une édition du texte grec, voir Epiphanius (Ancoratus und Panarion) in Die
Griechischen Christlichen Schriftsteller der Ersten Drei Jahrhunderte, Karl Holl
(éd.), Leipzig, J. C. Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. Une traduction anglaise en a
été réalisée par Frank Williams, The Panarion of Epiphanius of Salamis, 2° édition,
Leiden/Boston, Brill, 2009.



249

Les orateurs médiévaux, comme leurs prédécesseurs dans I’ Antiquité
avaient compris que la maitrise de la dialectique et de la rhétorique
nécessitait des apprentissages conséquents. Le charisme de certains
prédicateurs ne les dispensait pas d’apprendre 1’art oratoire parfois
durant de longues années. Pour dépasser les anciens grecs, il fallait
¢galement s’exercer a 1’exégese biblique dont la complexité pouvait
dérouter les plus assidus. Par conséquent, I’Eglise catholique a toujours
condamné les moines itinérants, les illuminés et les prédicateurs
autoproclamés qui n’avaient pas les rudiments du trivium.

L’enseignement

Les Dominicains du Midi” enseigneront ’art de précher a I’intérieur des
studia’®. Dans ces derniers, « La tiche officielle de I’enseignant appelé
lecteur, consiste a donner lecture argumentée et commentée des
ouvrages fondamentaux : la Bible, les Sentences de Pierre Lombard et
quelques autres textes. »””. Les Dominicains méridionaux disposaient
d’autant plus des mémes outils que leurs fréres en religion du Nord,
qu’ils avaient enseigné a Paris’. Cependant 1’étude de la dialectique et

7 Martin Morard définit ainsi 1’espace du Midi dominicain : « ...Le territoire des
provinces de Toulouse et de Provence, regroupant approximativement celui des
pays de langue d’Oc. » in « Les Dominicains méridionaux et la théologie (XIII*-
X V¢ siécle) » Cahiers de Fanjeaux L ordre des Précheurs et son histoire en France
méridionale, 36, 2001, p. 201-248, p. 203.

™ «Toute une hiérarchie de studia conventuels correspondant aux niveaux

successifs de la formation des étudiants fut établie ; les chapitres provinciaux
réglaient la rotation des maitres et des étudiants entre les couvents de chaque
province ; chacun abritait a son tour ces divers studia (studia artium, naturalium,
Bibliae et Sententiarum) ; pour les meilleurs éleves, il existait quelques écoles de
théologie d’un niveau supérieur, les studia sollemnia (deux par province) et les
studia generalia, qui accueillaient les sujets les plus doués, quelle que fit leur
province d’origine... » Jacques Verger Les universités au moyen dge, Paris, PUF,
1973, p. 84.

” « Les Dominicains méridionaux et la théologie (XIII°*-XV* siécle) » op. cit., p.
209.

* «...Dés le XIII® siécle, on devine chez les théologiens méridionaux les vestiges

d’une production respectable qui fut en partie perdue quand elle ne bénéficiait pas
de I'infrastructure universitaire adéquate. Il est significatif que les commentaires



250

des des maitres de 1’Antiquité n’a pas ¢ét¢ immédiate si ’on en croit
Philippe Delhaye.

« Les premicres réactions des Dominicains avaient €té séveres pour 1’¢tude des arts.
Une constitution de 1228 déclare : « que les religieux n’¢étudient pas les livres des
paiens et des philosophes, ne serait-ce que pour y jeter un coup d’ceil. Qu’ils
n’apprennent pas les sciences profanes, ni méme les arts qu’on appelle libéraux, a
moins que parfois le maitre général n’accorde quelques dispenses particulieres ;
que les jeunes religieux et tous les autres se contentent de lire les ouvrages de
théologie. » [Henri Denifle, Constitutiones antiquae Fratrum Praedicorum,
ALKGMA, 1, (1885), p. 222]. »”

Cependant, peu a peu, un renversement s’est opéré et I’étude des arts du
langage s’est développée a tel point qu’on verra de grands maitres, tels
Bonaventure ou Thomas d’Aquin influencer profondément les choix des
dominicains dans ce domaine comme dans bien d’autres.

Les €coles urbaines seront les lieux des premiers apprentissages des arts
du langage inclus dans les arts libéraux (¢rivium et quadrivium). Philippe
Delhaye décrit ainsi le contenu des manuels :

« Les arts libéraux ont une place privilégi¢e dans les manuels que I’on peut classer
en trois sections selon leur époque d’origine. Le bloc ancien est formé par le De
nuptiis Philologiae et Mercuri et de septem artibus liberalibus de Martianus
Capella, le traité de Cassiodore sur les arts libéraux et les trois premiers livres des
Etymologies de saint Isidore de Séville. Un groupe moyen est fait du Didascalicon
de Hugues de Saint-Victor, de I’Heptateuchon de Thierry de Chartres, du Eodem et

des Sentences enseignés a Paris par des méridionaux aient €té¢ conserveés alors que
ceux qui ont été enseignés dans le Midi se sont perdus comme eau dans le sable. »
Idem, p. 223-224. Les moines installés dans le Midi se sont préoccupés dés le XII°
siecle de prédication en langue vernaculaire, puisque dés avant 1150 existait un
recueil modele de sermons au peuple en occitan provenant de 1’abbaye bénédictine
Saint-Martial de Limoges. Voir Genevieve Hasenohr « La prédication aux fideles
dans la premiere moitié du XII° siécle L’enseignement des sermons « limousins » »
in Romania, t. 116, 1998, 461-462, p. 34-71.

7 Philippe Delhaye « La place des arts libéraux dans les programmes scolaires du
XIII° siécle » in Arts libéraux et philosophie au Moyen Age op. cit., p. 161-173, p.
171.



251

diverso d’Adélard de Bath, trois ouvrages centrés sur les arts libéraux. A la fin du
Xlle siecle, et au début du Xllle siecle, des ouvrages bientdt classiques ou des
plans d’études précis adaptent cette pédagogie au goit du jour. ™ »

D’un certain nombre de ces écoles urbaines naitront les universités.
Quelques unes seront fondées pour étre des lieux de combat contre
I’hérésie, comme a Toulouse”. Cependant I’université de Toulouse, qui
¢tait censée se trouver aux avant-postes dans la lutte contre I’hérésie,
¢tait peu favorable a la venue de maitres issus d’autres contrées, du
moins a ses débuts. L’endroit qui devait permettre d’imposer la doctrine
catholique, ne se développera que lorsque des maitres et les écoliers

" Idem, p.162-163.

" « Le traité de Meaux-Paris, qui met fin en 1229 au long conflit engendré par la
croisade contre les Albigeois (1209), la cession du comté de Toulouse a Simon de
Montfort (1215), et a la croisade de Louis VIII (1226), impose au comte Raymond
VII la création d’écoles. 1l doit prendre a sa charge pendant dix ans les salaires de
quatorze professeurs, quatre théologiens, deux décrétistes, six artiens et deux
grammairiens, tous recrutés a Paris. C’est le pape Grégoire IX qui a imposé cette
clause afin de forger des armes intellectuelles pour lutter contre 1’hérésie
languedocienne. La nouvelle université jouit de circonstances favorables : I’appui
de la papauté et la greve qui a provoqué la dispersion des maitres parisiens, dont
ccertains s’installent & Toulouse avant la fin de ’année. ..

...Mal accueillis par la population toulousaine, ces maitres rébarbatifs et venus de
contrées lointaines ne parviennent pas a recruter de disciples locaux. Quand au
comte Raymond VII, il fait preuve de la plus mauvaise volonté a payer leurs
salaires...

...L’université de Toulouse est moribonde, mais Grégoire IX tient a sa fondation et
lui octroie de nouveaux statuts par la bulle du 29 avril 1233. Il accorde aux maitres
et aux €tudiants qui viendront a Toulouse les mémes priviléges qu’a ceux de Paris :
le droit d’enseigner partout (ius ubique docendi) et I'immunité face aux cours
séculiéres ; mais sans succes car la situation reste tres tendue dans la ville. En 1235,
les consuls expulsent les Dominicains qui enseignent la théologie et le comte paye
toujours aussi mal les maitres. Grégoire IX obtient leur retour et le comte, menacé
d’excommunication, s’exécute. En septembre 1245, 'université est dotée d’une
nouvelle charte par Innocent IV qui accroit ses libertés et ses privileges...

...Peu a peu le recrutement des maitres et des €coliers se fait plus local et la ville
accepte son université. » Sophie Cassagne-Brouquet, La violence des étudiants au
Moyen Age, Rennes, Editions Ouest-France, 2012, p. 31-32.



252

locaux consentiront a s’y installer, contre des avantages non
négligeables. L enseignement de la prédication y était présent®, assuré par
les ordres mendiants®'. D’autres universités dispensent cet enseignement,
particuliérement celles d’Avignon au début du XIII® siécle et de
Perpignan dont la reconnaissance pontificale se traduit par une bulle de
Clément VII en 1379%. L’université de Montpellier compte des maitres
célebres en médecine et sa faculté¢ de droit attire les maitres italiens de
droit romain comme Placentinus de Bologne. Elle devient un studium

% Jacques Verger précise a propos du ms 329 de la Bibliothéque municipale de
Toulouse (fond Daurade) : « Ce recueil contient au total une bonne quarantaine de
sermons (il est difficile de donner un chiffre précis, compte tenu du caractére a peu
pres indéchiffrable de certains folios). Ces sermons semblent avoir été copiés puis
reliés selon un certain ordre, qui n’est cependant pas tres rigoureux : d’abord des
sermons des saints (saint Martin, saint Clément, saint Sernin, saint Thomas apdtre,
saint Nicolas, sainte Agnes, saints Fabien et Sébastien, saint Jean Chrysostome,
saint Jean Baptiste, saint Etienne) complétés par deux sermons a la Vierge ; puis
viennent les grandes fétes chrétiennes (No€l, Rameaux, Passion, Trinité,
Pentecdte), quelques dimanches du temps ordinaire, de I’Avent et du Caréme et
enfin un sermon ad postulandam pluviam. Pour certains sermons, le public auquel
s’adressait le prédicateur, est précise : parfois clero, parfois fratribus et, pour neuf
au moins d’entre eux, qui nous retiendront plus spécialement, universitati
studencium. » in « La prédication dans les universités meéridionales », Cahiers de
Fanjeaux La cahédrale (Xle —Xllle siecle), 30, 1995, p. 275-293, p. 286-287.

1 « Malgré les quelques efforts faits ici ou la pour inciter certains étudiants a

précher eux-mémes pour améliorer leur formation rhétorique, théologique ou
pastorale, il est clair que dans 1’ensemble les universitaires méridionaux étaient
avant tout les auditeurs passifs des sermons préparés a leur intention. Dans le role
de prédicateurs attitrés de 1’université, les religieux mendiants semblent avoir joui
d’un quasi monopole, bien avant méme leur intégration a ['universit¢ par la
constitution de leurs sfudia en facultés universitaires de théologie...

... Certes, c’¢taient les autorités universitaires qui prenaient D’initiative de faire
appel aux services des prédicateurs mendiants et elles gardaient, par I’intermédiaire
du recteur et de ses auxiliaires, les bedeaux, un certain droit de regard sur
I’organisation concréete de la dite prédication. ..

...A Toulouse, on ne sera pas surpris de noter le role prépondérant des Précheurs ;
non seulement ils assuraient le sermon dominical hebdomadaire mais c’était aussi
aux Jacobins qu’étaient préchés huit des vingt-cinqg sermons de fé€te dont nous
connaissons la localisation... » Idem, p. 282-283.

82 La violence des étudiants au Moyen Age, op. cit., p. 35-36.



253

generale en 1289 grace a Nicolas IV, lorsque les facultés de médecine
de droit et des arts sont réunies®. Cahors aura également son université
en 1332. En 1409, I'universit¢ d’Aix-en-Provence est fondée.
L’université de Poitiers est créée par le roi Charles VII en 1431%. Si la
plupart des universités méridionales ont ét¢ fondées apres la croisade
albigeoise, I’université de Montpellier nait dés le XII® siécle des écoles
installées dans la ville. Par ailleurs, dés le début du XIII® siécle, en
Avignon, des écoles de théologie, de grammaire, de droit civil et de droit
canon forment une université. Néanmoins, ces fondations ne se sont pas
faites sans conflits entre 1’autorité royale ou seigneuriale et I'Eglise™.
Les écoles et les universités permettaient a ceux qui continuaient a
adhérer secretement aux idées cathares, de s’initier aux arts du langage
et a ’étude de la Bible, comme leurs détracteurs. Par conséquent,
I’implantation des universités dans plusieurs grandes villes du Midi n’a
pas signifi¢ la fin des dissidences chrétiennes qui ont perduré malgré les
persécutions et en dépit de la longue tradition d’enseignement, de débats,
d’études de textes scripturaires et de commentaires. Izarn 1’inquisiteur,
plus de huit siecles apreés Apponius, fait le constat suivant : bien que les
catholiques soient cinq fois ou trois fois plus nombreux que les
hérétiques, tout irait mal si Dieu n’avait envoy¢ les Précheurs puisqu’il y
avait un manque de savants. Comme personne n’en parlait ou la
préchait, la foi s’est corrompue et a cessé d’étre entendue partout ou elle
s’exprimait. Jamais il n’y aurait eu ni croyants, ni hérétiques, ni vaudois
si de bons pasteurs avaient mené des controverses®. Certes Izarn ne fait

% Idem, p. 34-35.
¥ Idem, p. 35-36.

% Voir Jacques Verger « Les écoles cathédrales méridionales. Etat de la question »
in Cahiers de Fanjeaux, La cahédrale (Xlle—Xllle siecle), 30, 1995, p. 245-268, p.
254-262.

5 Sitot son ilh catholic.V. tans o per .i. tres
que no son li heretje, tot fora a mal mes
s’aquestz Prezicadors Dieus no sai tramezes,
per frachura de savis; car no fo qui.n disses
ni fo qui.n preziques, se corrompet la fes

e-s plantet per entendre per tot aqui on es.



254

pas allusion aux arts du langage dont la maitrise permettait de mener ces
controverses, mais ils constituaient le #ivium depuis des siecles et a cet
¢gard faisaient partiec de la culture des lettrés. Cette critique admet
implicitement la difficulté des catholiques a enrayer la propagation des
idées cathares. Ce qui suppose qu’ils n’avaient pas nécessairement le
dessus face a des adversaires qui s’y entendaient en matiere de
dialectique, de grammaire et de rhétorique, en latin et surtout dans les
langues vernaculaires. Cela malgré I'1dée fausse, mais fort répandue,
selon laquelle I’hérésie ne touchait que des femmes ignorant la
grammaire et les lettres. Idée dont Izarn se fait I’écho. Elles filent leur
quenouille tout en expliquant 1’évangile.L’une tisse, ’autre file, la
troisieme fait son sermon selon lequel le diable est I’auteur de toute la
création®’. Par conséquent, cette déficience viendrait-elle d’un manque
d’¢éloquence ou de lacunes dans la formation des prédicateurs ? Ces
derniers €taient instruits en latin. Les sermons pouvaient donc étre écrits
en latin, puis prononcés dans une ou plusieurs langues vernaculaires. Ils

Ja no fora crezens, heretje ni baudes,
si agues bon pastor que lur contradisses.

Las novas del Herertje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit.,VIII, vv. 396-404, p. 88.

% Tu no vols demostrar ta predicatio

en glieyza ni en plassa, ni vol dir ton sermo,
si non o fas en barta, en bosc o en boisso,

lai on es Na Domergua, Rainaut o Bernardo,
Garsons o Peironela, que filon lur cano
desponen 1’avangeli : aichi vai, aichi fo.
L’un teis e I’autre fila, 1’autra fai so sermo
L’us teis e I’autre fila, I’autra fai so sermo
cossl a fag Diable tota creatio.

Anc mays aital mainada trobada no fo

c’anc no saupro gramatica ni de letra que.s fo,
e cujo Dieu mermar de sa possessio.

Las novas del Heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit, I11, v. 57-67, p. 77.



255

pouvaient également étre prononcés dans une langue vernaculaire, puis
rédigés en latin, ou traduits d’une langue vernaculaire dans une autre.
Les traductions existaient entre les langues vernaculaires comme en
témoignent les écrits de Raymond Lulle. Par la suite, il était possible de
les restituer en latin®. Les lexiques et les glossaires furent constitués dés
le haut moyen-age”. On en usera progressivement dans tous les
domaines de la connaissance, au fur et a mesure du développement des
langues. Le probléme était que leur consultation, ainsi que celle des
instruments de prédication, n’était pas a la portée de tous. Les
monasteres, les évéchés, les €coles et les universités en possédaient,
mais les sermons devaient étre prononcés partout, y compris dans les
plus petites €glises dont les bibliothéques, quand elles existaient, étaient
réduites. Des bibles portatives ont donc été copiées pour aider les
prédicateurs itinérants. Elles appartenaient majoritairement aux freres
des ordres mendiants™. Il restait donc le recours a la mémoire qui était

8 42-Traduire du vernaculaire en latin au Moyen Age et a la Renaissance,
Francoise Fery-Hue (éd.), Etudes et rencontres de I’Ecole des Chartes, Paris, Ecole
Nationale des Chartes, 2013.

% Les manuscrits des lexiques et glossaires de I'Antiquité tardive a la fin du moyen
dge Actes du colloque international (Erice,23-30 septembre 1994), Jaqueline
Hamesse (€d.), Tunhout, Brepols, 1996.

? « La production des bibles portatives se développe dans un laps de temps assez
court et constitue une exception non seulement pour les manuscrits de la Vulgate,
mais aussi pour la production manuscrite en général. En effet, au cours du Moyen
Age, il s’agit peut-étre du seul cas de standardisation de masse: on parle de
dizaines de milliers d’exemplaires, pour un seul texte, en 1’espace de quelque
dizaines d’années. On assiste pour la premicre fois a la compression de la totalité
du texte biblique en un seul volume dont la taille — c’est-a-dire la somme de la
hauteur et de la largeur selon D’expression entrée en usage en codicologie
quantitative que nous utiliserons dans cette contribution — peut descendre jusqu’a
250 mm. » Chiara Ruzzier, « Des armaria aux besaces La mutation de la Bible au
XIII° siécle » in Les usages sociaux de la Bible, XI*-XV* siecle, CEHTL, 3, 2010,
Paris LAMOP, (1% édition en ligne 2011), p. 74-111, p. 75. Pour Laura Light, « La
Bible de poche était un outil précieux pour le prédicateur itinérant, en particulier
avec l’introduction d’instruments non bibliques tels que calendriers, tables
liturgiques ou listes de themes pour les sermons. » in « Versions et révisions du
texte biblique » Le Moyen /fge et la Bible, Pierre Riché/Guy Lobrichon (éds), Paris,
Beauchesne, 1984, p. 55-93, p. 89.



256

déja extrémement sollicitée et parfois défaillante. Les interprétations les
plus fantaisistes des textes bibliques ont pu ainsi circuler de paroisse en
paroisse. Un autre probléme était de savoir quel latin comprenaient et
pratiquaient les prédicateurs, sachant qu’il y a parfois un monde entre la
langue enseignée et la langue restituée. Etait-ce le latin des premiers
siécles de I’Eglise, celui de la réforme d’Alcuin au VIII® siécle, ou la
langue parlée?

La grammaire

L’enseignement de la grammaire au moyen-age, s’appuyait
essentiellement sur 1’Ars minor et I’Ars Major de Donat (IV® s.) qui fut
le maitre de Jérdme, ainsi que sur les Institutiones grammaticae de
Priscien (VI® s.). Ces ouvrages fondamentaux’'. ont traversé les siécles
comme référents incontestables de la grammaire latine. En revanche, il
n’est pas certain qu’ils aient été a la portée de tous les prédicateurs,
malgré le nombre important de manuscrits. Les [Institutiones
grammaticae faisaient une large place a la langue grecque. Par ailleurs,
ils décrivaient un latin devenu ancien aux XII° et XIII® siécles.

' «Les institutions grammaticales de Priscien, rédigées vers 526-527 apr. J. C.

constituent la dernieére grande grammaire latine de I’ Antiquité, la plus importante
aussi, appelée comme celle de Donat (IV® s.) a une grande fortune dans la
constitution de la pensée linguistique occidentale, si I’on en juge, non seulement
par I’'importance de leur diffusion manuscrite, qui s’¢leve a plus d’un millier de
manuscrits, mais aussi par le nombre de commentaires (glosulae) qu’elles ont
suscités au Moyen Age, et I’influence qu’elles ont exercé jusqu’au XVe siccle.
Dans cette grammaire latine de la fin de I’ Antiquité, qui se donne pour objectif de
décrire de manicre systématique, raisonnée (ratio), les catégories et le
fonctionnement de la langue latine (Latinus sermo, GL 2, 44, 7, 195, 11-12) en
s’appuyant sur de trés nombreux exemples issus de la pratique quotidienne et
surtout de la tradition littéraire, les Grecs et le grec occupent curieusement une
place considérable : il suffit de feuilleter et de parcourir les dix-huit livres qui
composent 1’ouvrage, pour comprendre que la langue grecque est tout autant au
centre des préoccupations et de la démarche intellectuelle de Priscien que le latin, a
la fois langue cible, objet de la description, et métalangue au service de sa propre
description linguistique. » Frédérique Biville, « Les Institutions de Priscien, une
grammaire et une culture bilingues » in Des formes et des mots chez les Anciens,
Meélanges offerts a Daniel Conso, Claude Brunet (€d.), Presses universitaires de
Franche-Comté¢, 2008, p. 31-50, p. 31.



257

Cependant, ils furent longuement repris et commentés donnant lieu a
différentes interprétations dont celle de Pierre Hélie (XII° s.). Sa Summa
super Priscianum a fait autorité’””. Les grammairiens qui rédigérent des
commentaires ou écrivirent des manuels comme le Doctrinale Pueorum
d’Alexandre de Villedieu ou le Graecismus d’Evrard de Béthune s’en
sont largement inspirés. La grammaire faisait partie du ¢rivium, donc des
premiers enseignements. Les enfants étaient initiés au latin a I’école
avec des textes anciens christianisés qu’ils apprenaient par cceur. Ils
s’exercaient d’abord au dialogue en latin avec le maitre et leurs
condisciples, puis s’initiaient a la prosodie. Les glossaires €taient utilisés
par le maitre, pour aider I’enfant a apprendre et a emmagasiner le plus
grand nombre de mots. Néanmoins le probléme de la prononciation du
latin qui était différente selon les régions se posait régulicrement. Par
ailleurs, les enfants qui avaient appris le latin selon les regles des
grammairiens, s’apercevaient a la chapelle ou ils se trouvaient pour
chanter les hymnes, les psaumes et entendre des lectures, que les regles
n’étaient pas suivies par les auteurs du texte sacré™. Fallait-il soumettre
ce dernier a ’autorit¢ des grammairiens ? Pierre Riché donne des
exemples du débat qui a agité le haut moyen-age.

« Dans la préface des Moralia in Job, Grégoire le Grand a affirmé « inconvenant
d’assuyjettir les paroles de 1’oracle céleste aux regles de Donat », phrase qui a été
bien souvent reprise par les lettrés du Moyen Age. A chaque époque de renouveau
des études, la question se pose et I’on s’efforce de lui donner une solution. Au IX*
siecle, nous I’avons vu, Alvar de Cordoue (eéd. Gil, p. 145, 171, 190), Gottschalk
d’Orbais lui-méme opposent la Bible a Donat. Smaradge de Saint Michel — qui a
par ailleurs composé un Commentaire de Donat — légitime, dans sa « grammaire
chrétienne », les formes qui paraitraient aberrantes a un puriste. Au XI° siécle,
Bernon de Reichenau s’indigne, lorsque, dans le texte de I’Evangile, tel clerc
change un alio en alii, un defraudavi en defrudavi et s’exclame : « Si quelqu’un
veut exercer son esprit en utilisant les regles des grammairiens, qu’il s’exerce dans
I’école » (PL 143, 1147). Il y a véritablement deux mondes : 1’école est soumise a
Iauctoritas humana de Donat, mais le chrétien doit en lisant et en recopiant

> Anne Grondeux, « Entre Priscien et Scaliger Quand les grammairiens médiévaux

parlent de leurs prédécesseurs » in Histoire Epistéemologie Langage, Grammaire et
entite lexicales, 2011, 33-2, p. 33-60

® Pierre Riché, dans Ecoles et enseignement dans le Haut Moyen Age, op. cit., p.
229-235, donne de plus amples détails et de nombreuses références.



258

I’Ecriture, se soumettre a [ ‘auctoritas divina. Nous touchons ici 4 1’'un des grands
débats de la culture du Haut Moyen Age™ ».

Un enfant fréquentant assidument 1’€cole, ce qui n’était pas toujours le
cas, était donc confronté deés son premier apprentissage du latin, a
cette double autorité. Il lui fallait apprendre la langue dans une
grammaire qui n’¢tait pas tout a fait celle du texte sacré¢ — maintes fois
recopié et contenant parfois des erreurs — sans bien en saisir le sens et
les variations. D¢s son jeune age, il devait s’accoutumer aux graphies
et aux sons différents d’un méme mot, dans une langue quasi
¢trangeére, pour les apprendre avec exactitude. La mémoire déja
amplement sollicitée, 1’était encore davantage dans cet exercice. Il
fallait ensuite saisir les mécanismes du latin de fagon a pouvoir
s’exercer au dialogue avec son maitre et ses condisciples dans le latin
de son époque et de sa région. Dans sa famille, et hors de I’école,
I’enfant s’exprimait dans une autre langue, celle du cceur, dans
laquelle il avait appris a parler et parfois a lire. Par conséquent, seuls
les plus agiles intellectuellement parvenaient a s’accommoder de cette
situation et a poursuivre leurs ¢&tudes. Les maitres ne se
désintéressaient pas pour autant de ceux qui ne parvenaient pas a
comprendre le latin. Ils utilisaient avec eux des versions bilingues de
la Régle, du Pater ou des Hymnes et mettaient a leur disposition des
textes dans leur langue, ainsi que des traductions des Péres de I’Eglise
et des classiques”™. Par conséquent, « Il serait imprudent de dire que
tous les clercs et tous les moines savent lire, écrire et connaissent le
latin. »°°, comme 1’affirme Pierre Riché. Il est probable que certains de

% Idem, p. 234-235.
” Idem, p. 235.

% «1I serait imprudent de dire que tous les clercs et tous les moines savent lire,

¢crire et connaissent le latin. Les agrammati, comme les appelle Cassiodore,
(Institutiones 1, 28, 2, p. 69), sont nombreux dans les monasteres. Bien des moines
a force d’entendre 1’Office, peuvent connaitre par coeur les psaumes, tout en ne
sachant pas le latin. « Je sais un peu de latin, dit I’un d’entre eux, car j’ai entendu
les lectures, mais j’ignore les regles de la grammaire et les exemples des poetes. »
(Aelfric Bata, Colloq 18, p. 42). Au chapitre la Regle de Saint Benoit doit étre lue
et expliquée en langue vulgaire pour qu’elle soit comprise de tous (Alcuin Epist.
IV, 54). A 1’école les éléves et méme les maitres ne peuvent se passer de la langue



259

ces enfants attirés plus tard par la prédication, mais n’étant pas
réellement latinophones, soient devenus des prédicateurs dans des
petites paroisses urbaines ou rurales, alors que leurs condisciples
latinophones auraient rejoint les différentes chancelleries, les
chambres des comptes, les archives, les juridictions, les officines de
notaires publics, les €coles, les universités... D’autres auraient gravi
les échelons de la hiérarchie ecclésiastique pour devenir abbés ou
eveques.

Les langues de la prédication

Les non latinophones ont pu recourir aux traductions de traités®’, ainsi
quaux textes bibliques®® en langues vernaculaires pour leurs
sermons™. La langue, familiére, leur permettait d’exposer plus
aisément leurs idées et d’adapter le vocabulaire biblique et
théologique a leur auditoire. Cette démarche avait déja été celle du

nationale et utilisent pour expliquer les textes latins leur propre langue. » Idem, p.
235.

7 Les traités d’Albert le Grand édités par Cyril Hershon sont a cet égard
significatifs. Il est probable qu’il devait y avoir des traductions d’autres traités, plus
anciennes, destinées aux religieux non latinophones. « Trois petits traités d’Albert
le Grand » in Revue d’Etudes d’Oc, 166, 2018, p. 9-66.

% « L’Ancien Testament en langue d’oc : la plus ancienne traduction » Cyril P,
Hershon (éd.) in Revue d Etudes d’Oc, n° 162, 2016, p. 7-361. La Bible d’Acre
Geneése et Exode Edition critique d’aprés les manuscrits BNF nouv. acqu. fr.
1404 et Arsenal 5211, Pierre Nobel (éd.), Presses Universitaires de Franche-
Comté, 2006. The Occitan Translations of John XII and XIII-XVII from a
Fourteenth-Century Franciscan Codex (Assisi, Chiesa Nuova MS9), Marvyn
Roy Harris (éd.), Philadelphia, American Philosophical Society, 1985. Jean-
Robert Smeets « Les traductions-adaptations versifiées de la Bible en ancien
frangais » 1n Les genres littéraires dans les sources théologiques et
philosophiques médiévales Actes du colloque international de ['université
catholique de Louvain-la-Neuve 25-27 mai 1981, Turnhout, Brepols, 1983, p.
249-258. Pierre-Maurice Bogaert « Adaptations et versions de la Bible en prose
(langue d’oil) », idem, p. 259-277. Ces versions bibliques laissent supposer une
tradition antérieure.

% Camille Chabaneau Sermons et préceptes religieux en langue d’oc du XII°
siecle publiés pour la premiere fois d’apres le ms 3548b de la Bibliotheque
nationale, Montpellier, Hamelin fréres, 1885.



260

passage du grec au latin dans 1’Antiquité. La question se posera a
nouveau lorsque les préches devront étre prononcés dans les langues
nationales a partir de la Renaissance. Par ailleurs, il faut rappeler que
les penseurs médiévaux en Occident ont majoritairement travaillé¢ sur
des traductions en particulier celles de la Bible traduite de I’hébreu et
du grec. S’y ajoutent celles de nombreux commentaires et traités
philosophiques, théologiques ou scientifiques grecs, hébraiques et
arabes. Augustin lui-méme lisait la Bible dans la traduction latine de
Jérome, comme on 1’a vu. Nombre de concepts ont ainsi ¢été
transposés et adaptés induisant un vocabulaire nouveau. Sicart de
Figuieras dans sa réponse a Izarn précise qu’il s’adresse a lui car
aucun homme dans le pays n’est plus érudit, ni ne s’y entend mieux en
poésie et en roman'®. Izarn serait donc versé en théologie et en latin,
tout en sachant s’exprimer dans la langue de la contrée et méme y
versifier. La remarque de Sicart de Figuieras signifierait qu’a cette
époque, les inquisiteurs ne s’exprimaient pas tous avec aisance dans
les langues du Midi. Par ailleurs, tous les méridionaux ne parlaient pas
le latin. La lettre de Roger de Hoveden relatant le colloque de
Toulouse est a cet égard révélatrice. Les accusés ne sachant pas le
latin, leurs accusateurs furent obligés d’entendre un exposé en langue
vulgaire sur les sacrements de 1’Eglise. L’auteur avait précisé qu’ils
¢taient alors environ trois cents, clercs et laics dans 1’¢église Saint-
Etienne'®. Dans ce contexte, si les habitants du pays et en particulier

1% A vos o dic, N’Izarn, car es enrazonatz

de rimas, de romans, et es endoctrinatz,

que lunhs homs de las terras, e sia qui.us vulhatz,
de rimas, de romans non es mielhs assajatz.

Las novas del heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit., v. 616-619, p. 94.

""" « Nous leur demandames de défendre leur foi en répondant en latin, car leur

langue ne nous était pas assez connue, et aussi parce que les Evangiles et les
Epitres, sur lesquels seuls ils voulaient appuyer leur foi, sont, on le sait écrits en
latin. Ils n’osaient pas le faire en gens qui ignoraient entierement le latin, ainsi qu’il
apparut a I’expose de ’un d’entre eux : voulant parler latin, c’est a peine s’il put
joindre deux mots, et il fut totalement défaillant. Il nous fallut condescendre a avoir
un exposé en langue vulgaire sur les sacrements de I’Eglise, bien que ce fiit assez



261

les hérétiques, étaient qualifiés d’illettrés par les latinophones, les
prédicateurs pouvaient passer pour des ignorants quand ils ne parlaient
pas la langue du pays. Les intellectuels les plus savants donnent
I’impression d’étre incultes lorsqu’ils balbutient dans une langue
qu’ils connaissent a peine. Les idées cathares étant, en revanche
développées dans une langue et un contexte familiers se diffusaient
plus facilement. En témoigne ’allusion aux femmes dites incultes qui
les propageaient. Pendant que I’une tisse et 1’autre file sa quenouille,
la troisiéme fait son sermon'”. Le latin restait la langue du pouvoir
politique, ecclésiastique, juridique, économique et administratif. Mais
les relais de ce pouvoir s’exprimaient aussi dans les langues
vernaculaires. Dans les échanges a I’intérieur d’un territoire comme
celui de la Provence, ces derni¢éres auraient ét¢ davantage utilisées.
Des actes y ¢€taient méme rédigés : livres de comptes et livres de
raison, a la fin du moyen-age, comme [’ont révéle les editions de
Pierre Paul'®. Les récents travaux de Marie-Rose Bonnet, ont montré
que les actes juridiques de la vie quotidienne, comme les contrats de
mariage'® ou les sauf-conduits, les listes de biens, les suppliques, les
pétitions, les procurations, les partages de biens aprés déces, les prix-
faits, les dépenses, les procés et les réquisitoires’® pouvaient étre
¢tablis (surtout vers la fin du moyen-age) dans les langues
vernaculaires. Ils témoignent de la diversit¢ des écrits, comme les
comptes trésoraires, les cartulaires des viguiers, les registres de

absurde. [Migne PL 204, c. 239]», cit¢ par Jean Duvernoy Le catharisme :
[’histoire des cathares, Toulouse, Privat, 1979, p. 224.

102 .
voir note 86.

' Pierre Paul (éd.), « Le livre de Raison (1329 a 1337) de Jean Blaise Médecin du
Roi Robert négociant a Marseille au XIVe siecle » in La France Latine Revue
d’Etudes d’Oc, 154, 2012, p. 9-151.

' Marie-Rose Bonnet (éd.), « Un contrat de mariage en provengal : MS. 351 E
235, F 231 Bis, 1426, A. D. B. D. R. » in Revue d Etudes d’Oc, n° 164, 2017, p. 9-
14. Michel Hébert, « Latin et vernaculaire : quelles langues écrit-on en Provence a
la fin du Moyen Age ? » in Provence historique 188, 1997, p. 281-297

% Marie-Rose Bonnet (éd.), « Quelques documents arlésiens médiévaux » in
Revue d’Etudes d’Oc, 160, 2015, p. 11-85. 1l s’agit d’un sauf-conduit, d’une liste
de biens, de suppliques, de pétitions, de procurations, de partages de biens apres
déces, de prix-faits de dépenses, de proces et de réquisitoires.



262

confréries, les comptes d’un hopital, les correspondances et méme les
lettres royales™ édités par Pierre Paul. Par conséquent, outre les écrits
théologiques et scientifiques'”, se développe tout un registre
administratif, juridique et économique qui se diffusera d’autant plus
facilement qu’il concerne la vie quotidienne. Ce qui ne signifie pas
nécessairement un recul du latin, mais plutét le développement de
langues vernaculaires dans leurs différents aspects. Peut-on parler
d’un contre-pouvoir qui se serait alors institu¢ ? La chose n’est pas
aussi simple dans la mesure ou les lettrés ont employé ces langues,
soit par nécessité, soit a ’instigation de leur hiérarchie. L’Eglise a
touyjours veille a 1’édification et a I’instruction des plus humbles. Il
n’en demeure pas moins que des populations qualifiées d’ignorantes,
car ne maitrisant pas le latin, la théologie et les sciences, ont imposé la
langue qui leur ¢tait familiere par le nombre croissant de leurs
locuteurs. Par ailleurs, si [D’instruction religieuse de tous ¢était
considérée comme une nécessité par I’Eglise, la premiére
préoccupation des laics ¢€tait leur subsistance. S’y ajoutait le souci
d’éduquer et de faire instruire les enfants. Cette vie de labeur était
souvent difficile. Aussi, les aspirations religieuses, plus d’une fois
tournées vers les superstitions, ¢taient-elles relativement réduites dans
ces existences qui pouvaient devenir misérables quand sévissaient les
famines. Au XIII® siécle, des sermons spécifiques ont été adressés aux

1% Pierre Paul (éd.), « Les archives communales de Marseille : Deux lettres de la

reine Marie aux Marseillais ; Comptes trésoraires ; correspondance de Bertran
Roquefort ; Cartulaire des viguiers; Registre des confréries; Les archives
departementales de Marseille : comptes de 1’hopital de Saint-Esprit », La France
Latine Revue d’Etudes d’Oc, 158, 2014, p. 11-170. L édition de Martin-Dietrich
GleBigen, « Lo Thesaur del hospital de Sant Sperit » Edition eines Marseiller
Urkundeninventars (1399-1511), mit sprachlichen und geschichtlichen Kommentar
unter besonderer Beriicksichtigung des Rechtswortschatzes, Tiibingen, M.
Niemeyer, 1989, est a cet égard fondamentale. Voir aussi Le petit Thalamus édition
critique numérique du manuscrit AA 9 des Archives municipales de Montpellier
par Vincent Challet, Gilda Caiti-Russo, Philippe Martel.

""" Elucidari De las proprietatz de totas res naturals, Cyril Hershon/Peter
T.Ricketts, avec la collaboration de Lola Badia, Sharon G. Scinicariello et Kaoru
Tanikawa, Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018



263
déshérités les enjoignant d’accepter leur sort'®. Ce qui n’a pas exclu
la pratique de la charité instituée des les temps mérovingiens, avec le
prélévement de la dime dont un quart était réservé aux pauvres'>.
Avec le développement des villes, de 1’artisanat et du commerce, une
population plus aisée s’y installe. Mais cela n’écartait pas le spectre de
la pauvreté, d’ou une activité incessante pour y échapper. Les
seigneurs occupaient la plus grande partie de leur temps a administrer
leurs fiefs, a fomenter des complots, a faire la guerre ou a s’y préparer.
Les femmes, de la plus humble a la plus riche avaient des journées
remplies. La préférence, pour les rares loisirs, allait aux différents
spectacles, plutdot qu’aux sermons. La foi était présente, mais elle ne
prenait pas nécessairement la dimension qu’on lui préte dans les
récits. Par conséquent, lorsque les prédicateurs s’ingéniaient a attirer
I’attention de leur auditoire, ils devaient commencer par écarter des
esprits les préoccupations quotidiennes. Agiter la menace des
supplices de I’enfer ou promettre les félicités du paradis permettait
¢galement de susciter un certain intérét. Par conséquent, les préches
n’atteignaient pas toujours leur but. En outre, ils pronaient une éthique
qui s’opposait a la violence trés présente dans les sociétés médiévales.
Les prédicateurs n’avaient pas non plus toujours bonne presse aupres
d’une partie de la population qui s’enrichissait graice au commerce et a

% Jean-Louis Goglin écrit a ce sujet: « On s’adresse directement a eux [les
déshérités] dans des sermons spécifiques, sans doute lors de distributions
d’aumoénes. Les prédicateurs leur rappellent que les récompenses de 1’au-dela
doivent leur faire accepter leur état terrestre, qu’il ne faut pas tomber dans la révolte
et la malhonnéteté ; la Providence a voulu des pauvres pour donner aux riches
I’occasion d’étre charitables. » Les misérables dans [’Occident médiéval, Paris,
Seuil, 1973, p. 86.

' « L’aumdne existe réellement dans les temps mérovingiens, elle fait partie de la
pénitence canonique, a laquelle nul ne peut se soustraire, méme les plus humbles.
Bien sir, il s’agit tout d’abord de nourrir sa famille et de donner ensuite le
« superflu ». Cette notion ne peut que soulever des problemes, car elle est
subjective, comme beaucoup d’autres, d’ailleurs. Le superflu du riche contenterait
beaucoup de pauvres dans ce qui leur est nécessaire. L’Eglise exige donc des
chrétiens la dime ; cet impot est divisé en quatre parts : I’une pour I’entretien de
I’évéque et de sa maison, une seconde pour celui du clergé, une troisiéme pour
celui des pauvres, une quatrieme pour 1’édification et I’entretien des batiments
sacres. » Idem, p. 31.



264

I’usure. Par ailleurs, les sermons étaient construits de maniére a
dispenser la droite doctrine, comme étant la seule acceptable, a un
auditoire qui renaclait plus ou moins a I’entendre. Les idées cathares
ne se propageaient pas selon les mémes impératifs. Les évangiles
apocryphes''® qui circulaient, ainsi que les récits sur la naissance et
’enfance de Jésus'' mn’étaient ni écartés, ni combattus. Ils
permettaient de capter et de garder I’attention des auditeurs. Les curés
de petites paroisses ont pu s’en inspirer sans y voir le moindre mal,
rapprochant ainsi leurs propos des enseignements cathares. Ces
derniers n’€taient pas neécessairement structurés selon des directives
précises. Le fait que les plus humbles les commentent spontanément et
se les enseignent réciproquement comme les fileuses dénoncées par
Izarn, montre que les discours s’adaptaient a tous. Ce qui n’excluait
pas pour autant des dialogues érudits. Les textes canoniques étaient
connus et commentés ainsi qu’en atteste la lettre d’Evervin de
Steinfeld considérée comme le premier témoignage des idées cathares

0 Dyrant les premiers siécles de I’Eglise, alors que les Péres élaboraient I’exégése
chrétienne de la Bible, les discussions a propos de I’inclusion ou du rejet des
¢vangiles apocryphes étaient fréquentes. Ces évangiles n’ont pas été écartés d’un
bloc. Il a fallu de nombreuses critiques textuelles, des discussions et des
confrontations pour que se dégagent les textes que nous connaissons. La frontiere
entre les apocryphes et les Evangiles canoniques était parfois floue. Les premiers
complétant au besoin les seconds. Certains €vangiles déclarés apocryphes comme
I’évangile de Pierre, I’évangile selon les Hébreux ou I’évangile des Ebionites
¢taient contenus dans les €vangiles judéo-chrétiens. Les deux derniers étaient
proches de 1’Evangile de Matthieu. Sans étre jugés authentiques, ils n’étaient pas
non plus considérés comme de faux évangiles. Les Péres de I’Eglise ne les
condamnaient pas, sans pour autant les inclure dans le Canon. En revanche, les
¢vangiles gnostiques ont €té écartés car considérés comme hérétiques.

" Achim Masser, Bibel, Apocryphen und legenden Geburt und Kindheit Jesu in
der religiosen Epik des deutschen Mittelalters, Berlin, E. Schmidt, 1969. Ces
évangiles qui s’échelonnent du II° siecle au VI® siecle ont été bien plus contestés a
I’intérieur de 1’Eglise que les apocryphes judéo-chrétiens. Il était, en effet difficile
d’y déméler ce qui relevait de traditions anciennes et de qui n’était qu’imagination.
Néanmoins, ils ont eu une grande diffusion comblant les manques des évangiles de
Matthieu et Luc et propageant des récits de miracles opérés par Jésus, parfois quand
il était encore un tout petit enfant, comme dans 1’évangile du Pseudo-Matthieu XX.
Evangile du Pseudo-Matthiew in Ecrits apocryphes chrétiens I, Frangois
Bovon/Pierre Geoltrain (éds/trads) Paris, Gallimard, 1997, p. 117-140, p. 138.



265

en Occident'”. L’étude de la Bible n’était pas nécessairement
accompagnee des nombreux commentaires patristiques, considérés
comme indispensables a sa compréhension par les théologiens
catholiques. Les cathares voulaient, en effet, s’écarter de la tradition
exegetique parfois tres €loignée de la lettre du texte sacré. Ce qui ne
signifiait pas nécessairement une érudition moindre, mais plutdt un
souci de retour aux sources. Ils préchaient rarement leurs idées et
convictions sur la place publique. Ils se réunissaient dans des endroits
tenus secrets, dans la broussaille, les bois ou les buissons, affirmait
Izarn'". Leurs connaissances et leurs réflexions étaient ensuite
¢changées pendant leurs activités quotidiennes. Ce qui créait une
forme d’enseignement beaucoup plus libre qui se déroulait dans les
lieux non consacrés. Cet aspect n’est pas négligeable, car les propos
tenus ne sont pas imposes par un preédicateur, dans un lieu dédié a cet
effet, mais diffusés et discutés par tout un chacun, a n’importe quel

"2 Epistola Evervini Steinfeldensis Praepositi ad S. Bernardum, in Bernard de
Clairvaux Sermons sur le Cantique, t. 4, (51-68), Paul Verdeyen/Raffacle Fasseta,
Paris, Cerf, 2003, Sources chrétiennes n° 472, p. 412-425. Uwe Brunn, Des
contestataires aux « cathares » Discours de réforme et de propagande
antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant [’Inquisition, Paris,
Institut d’Etudes augustiniennes, 2006. p. 160.

' To non vols demostrar ta predicatio
en glieyza ni en plassa, ni vols dir ton sermo,
si non o fas en barta, en bosc o en boisso,

Las novas del heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit., Il1, v. 57-59, p. 77.

Aprés la défaite de Muret en 1213 « L’Eglise cathare se cache sur place et se sauve
vers les nids d’aigle des Pyrénées, I’Espagne ou la Lombardie. Montségur des cette
époque héberge la hiérarchie toulousaine : Gaulcem et son Fils majeur Guilhabert
de Castres, ainsi que parfaits et parfaites de la noblesse de Fanjeaux. Les rescapés
et les heéritiers des seigneurs dépossédés subsistent dans le pays dans une situation
précaire. Mais nombre d’entre eux, que leur religion ou leur comportement vis-a-
vis de Montfort expose au bilicher ou a la pendaison, comme on 1’a bien vu a
Lavaur, prennent le maquis, protégeant et guidant, de taillis en taillis et de grotte en
souterrain-refuge les parfaits qui essaient de maintenir leur ministere dans la
clandestinité. » in Le catharisme : [’histoire des cathares, Jean Duvernoy Toulouse,
Privat, 1979, p. 257.



266

endroit. Il était alors possible de commenter les évangiles canoniques
ou apocryphes en y mélant des aspects de la vie quotidienne, d’y
prendre des exemples et de s’appuyer sur la sagesse populaire pour
mieux les illustrer. 11 était également possible de commenter les textes
sacrés a partir d’un ¢épisode de la vie quotidienne qui servait de
support aux réflexions. Les cathares se rapprochaient aussi des plus
démunis, en pratiquant la charité, la frugalité et en s’affranchissant de
toute ostentation vestimentaire. Du reste, cette ostentation ¢était
critiquée a I’intérieur méme de 1’Eglise, méme si elle était appréciée
des fideles qui trouvaient, lors des cérémonies, des représentations
théatrales dignes de ce nom. Abélard parle de ces religieux qui se
donnent en spectacle devant les laics, femmes et hommes. Ils
célebrent les Saints Offices avec les portes de leurs cloitres et les
grilles de leurs choeurs grandes ouvertes, particulierement les jours de
fétes. Ces jours-la, ils brillent de tout 1’éclat de leurs somptueux
ornements. La féte est pleine de fastes ostentatoires et d’abondantes
offrandes™**. Rien de tel chez les ascétes cathares. Par ailleurs, les plus
fervents ne vivaient pas dans des couvents a 1’abri du monde, mais
avec d’autres adeptes, partageant leur quotidien, dans un souci
d’égalité. Neéanmoins, une hiérarchie existait. Les Parfaits (Fils
majeurs et diacres) ainsi que les Fils mineurs étaient placés sous la
responsabilité d’un eévéque. Toutefois, elle n’était pas comparable a la
hiérarchie ecclésiastique catholique, a la fin du moyen-age, qui s’était
largement étendue avec le développement des ordres religieux. Quels
liens autres que 1’appartenance a ’Eglise, pouvaient unir un brillant
théologien, enseignant dans une université prestigieuse et un curé
préchant dans une modeste paroisse ? Le second, aux prises avec les
difficultés matérielles et morales de ses paroissiens, €tait fort ¢loigné
des subtilités dialectiques qui occupaient une grande partie du temps
de son frére en religion. Cette distance entre les deux mondes était
devenue importante a la fin de ce XIII® siécle qui a vu I’essor des
universités et de la scolastique. En outre, contrairement a celle des
Parfaits cathares, la conduite des ecclésiastiques et des religieux aux
différents niveaux de la hiérarchie, n’était pas toujours conforme aux
préceptes évangéliques. Les évéques n’étaient pas en reste, menant

" Sponse Christi, servus ejusdem, in Lettres d’Abélard et Héloise, Fric
Hicks/Thérése Moreau (€ds), Paris, Livre de poche, 2007, 29b, 158-166, p. 198.



267

parfois grand train grace aux revenus de la dime et des terres
concédées par les seigneurs. Il suffit de lire les Fabliaux pour
constater que la vie des hommes d’Eglise était parfois fort peu
¢difiante. Abé¢lard fut confronté en tant qu’abbé réformateur au
déréglement de la vie de ses moines. Elu a I’unanimité abbé de Saint-
Gildas-de-Rhuys en Bretagne, dans le diocese de Vannes, avec
I’accord du seigneur du lieu, il décrivit son expérience dans 1’ Historia
calamitatum. C’était une terre barbare dont il ignorait la langue,
affirme-t-il. Les moceurs corrompues des moines, ainsi que leur
caractere rebelle étaient connus de tous. Les gens de la terre ¢taient
sauvages et incultes, poursuit-il. La situation ¢tait telle qu’il craignait
pour sa vie, s’il obligeait les moines a vivre selon une regle qu’ils
avaient pourtant fait veeu de suivre. Par ailleurs, il courait a la
damnation s’il ne faisait tout son possible pour les y amener. En outre,
I’un des plus puissants seigneurs du lieu, profitant du désordre
ambiant, s’attribuait toutes les terres contigués au monastére et
pressuraient les moines d’impo6ts plus lourds que les droits exigés des
juifs tributaires. Les moines harcelaient Abélard pour les nécessités de
la vie car ils ne possédaient aucun bien en commun qu’il aurait pu
administrer en leur faveur. Chacun vivait de ses propres deniers en
pourvoyant aux besoins de ses concubines, de ses fils ou de ses filles.
Ils volaient et emportaient tout ce qu’ils pouvaient, s’amusant de voir
leur abbé se démener pour eux et espérant qu’il oublie la discipline ou
qu’il abandonne tout. Il n’était pas plus en sécurité¢ a I’extérieur du
monastere, ¢tant la proie du tyran du lieu et de ses hommes de
main'™. Certes, on peut supposer que cette situation n’était pas la plus
répandue, mais elle n’en révele pas moins les difficultés de moines
qui, poussés par la nécessité, enfreignaient la loi. Comme d’autres
administrés, ils se retrouvaient victimes de la cupidité de certains
seigneurs. Les communautés monastiques dépendaient en grande
partie des legs et des dons de la noblesse pour leur vie matérielle. Si
ces derniers venaient 2 manquer, les moines se retrouvaient parfois
dans une quasi misére. Les injonctions de I’Eglise n’avaient alors plus
de sens. La recherche des moyens de subsistance primait sur toute
autre considération. Par conséquent si I’Eglise voulait maintenir une

'S Abelardi ad amicum suum consolatoria, in Lettres d’Abélard et Héloise, op. cit.,
14b,c,d, 1118-1241, p. 110-112.



268

vie de communauté dans les monasteres, il lui fallait veiller d’abord
aux nécessités matérielles de cette vie. Le mariage des prétres ¢tait
relativement toléré malgré son interdiction plusieurs fois réitérée.
L’1dée du célibat des sages était ancienne si I’on en croit Héloise dans
sa plaidoirie contre le mariage, rapportée par Abélard. Elle décrit la
situation des époux en opposant la vie du philosophe a la vie
domestique. Devant les doutes d’Abé¢lard, elle rappelle les conseils de
I’Apoétre et les recommandations des saints sur les servitudes du
mariage. Puis, elle ajoute qu’il devait écouter les philosophes et
considérer ce qu’ils avaient €crit ainsi que ce qui avait été écrit sur
eux. Elle reprend alors les conseils de Jérome au livre I du Contre
Jovinien citant Théophraste, qui apres avoir détaillé une bonne partie
des abominables souffrances du mariage et de ses tourments, conclut
que le sage ne doit pas se marier. Elle poursuit en demandant quel est
le rapport entre les ¢€leves et les nourrices, les écritoires et les
berceaux, les livres ou les tablettes et les quenouilles, les stylets, les
calames et les fuseaux. Quel homme voué a la méditation
philosophique ou théologique supporterait les cris des nourrissons, les
berceuses chantées par les nourrices pour les calmer ou encore la foule
turbulente des domestiques, valets et servantes ? Puis elle donne en
exemple la vie des grands philosophes de 1’ Antiquité et les conseils de
Sénéque a Lucilius (Epist ad Lucil., LXXII)"*°. Elle ajoute que dans
chaque peuple, paien, juif ou chrétien, il s’est trouvé des hommes qui
se distinguaient par la pureté de leur doctrine ou de leurs mceurs et qui
se détachaient de la foule par une abstinence ou une continence
inhabituelle’”’. Ces mises en garde révélent qu’Abélard avait le choix
entre le mariage et le célibat, malgré son état de clerc. En dépit de
cette longue tradition de dénigrement du mariage, certains hommes
d’Eglise menaient une vie conjugale et fondaient des familles. Cette
vie aurait €ét€¢ souvent batie sur le choix réciproque des partenaires,
alors que la plupart des unions dans la noblesse et dans la bourgeoisie
montante ¢taient organisées selon les intéréts de leurs parenteles. En
revanche, le concubinage était fortement condamné. La réforme
grégorienne au XI° siécle était destinée a endiguer les débordements

1% Tdem, 6a, 432-458, p. 66-68.
"7 Idem, 6d, 479-484, p. 70.



269
cléricaux pourtant dénoncés et punis depuis le haut moyen age™.
L’indissolubilit¢ du mariage et le consentement des époux sont
progressivement institués' ™. Ce qui rendait la répudiation des épouses
beaucoup plus difficile. Les abbés, quand ils n’étaient pas eux-mémes
accompagnés de concubines, tentaient de réformer les mceurs de leurs
moines avec plus ou moins de succes. Abélard se trouvait donc
confront¢ a une situation difficile, dans une contrée qui lui était
¢trangeére et dont il ne connaissait pas la langue. Ce dernier point
laisse supposer qu’il parlait en latin avec les moines et le seigneur qui
le tyrannisait ou qu’il se faisait traduire leurs propos. Par conséquent,
une partie des échanges lui échappait, 1’éloignant encore plus de ses
fréres en religion. Abélard était considéré comme 1’un des plus grands
dialecticiens de son époque, sinon le plus grand. Il avait connu a la
fois la gloire et la jalousie de ses rivaux. Cependant, malgré toute sa
science en maticre de dialectique et de théologie, il n’a pu engager un
dialogue constructif avec sa communauté, pourtant composée de
Bretons, comme lui. Il était, en effet, originaire d’une bourgade
appelée Le Pallet située a huit milles (approximativement 13 km)
environ a I’est de Nantes'™. En dépit de cela, il s’est senti étranger
dans un monasteére qui n’était pourtant pas tres €loigné de son lieu de
naissance. Ce récit montre qu’un brillant intellectuel latinophone
pouvait se trouver en échec, lorsqu’il ne connaissait pas la langue de
la région et qu’il n’adhérait pas aux meeurs de son environnement. Par
conséquent, étre savant en théologie et dans les arts du langage, ne
suffit pas a emporter ’adhésion des auditeurs. Car, outre la langue du
lieu, 1l faut connaitre son histoire, ses coutumes, ses traditions et
partager la vie des habitants, afin de créer une connivence avec les
auditeurs. Or Abélard exprime plutdét un certain mépris envers les
habitants de la région. En revanche, les turpitudes des moines, si elles

'8 Jacques Voisenet, « Figure de la virginité ou image de la paillardise : la sexualité
du clerc au Moyen Age » in Le clerc au Moyen Age, Senefiance 37, Presses
universitaires de Provence, 1995, p. 569-578.

" Philippe Ariés, « Le mariage indissoluble » in Communications, 35, 1982, p.
123-137.

20 Abelardi ad amicum suum consolatoria, in Lettres d’Abélard et Héloise, op. cit.,
la, 9-15, p. 42.



270

les ¢éloignaient d’une vie monacale, les rapprochaient des laics, dans le
sens ou ils €taient confrontés aux mémes difficultés, ainsi qu’aux
problémes posés par 1’éducation des enfants. Leur vie ne se déroulait
pas seulement a I’abri du monde et de ses remous, mais aussi avec une
famille. En revanche, les religicux obéissant a la reégle, pouvaient étre
de moins en moins sensibles aux difficultés des laics au fur et a
mesure des années passées dans un monastere ; surtout si le monastere
en question était riche et prospere. Quant aux brillants intellectuels
que les XII° et XIII° siécles ont connus, le développement de la
scolastique, les traductions, I’exploration des divers domaines de la
science, ainsi que leurs charges d’enseignants des universités, d’abbés
ou d’évéques, les ont souvent tenus a 1’écart des difficultés des plus
humbles. Ils recevaient généralement soit un bénéfice ecclésiastique
pour leur subsistance, soit un salaire fourni par les étudiants ou les
pouvoirs civils.

Les idées cathares se répandent dans le Midi de la France au moment
ou la théologie catholique atteint des sommets en matiere de pensée
spéculative. Au fur et a mesure de cette diffusion, I’Eglise catholique
déploie ses ressources intellectuelles pour les vaincre. Cependant, la
dialectique censée écarter toute contestation n’est pas toujours la
solution adéquate, comme le révele I’exemple d’Abélard qui n’a pas
réussi a convaincre ses propres moines. Cet échec et bien d’autres
révelent les failles de la défense catholique. Failles qui surgiront au fur
et a mesure des contestations doctrinales. Mais surtout, elles révélent
que la prédication ne peut pas étre 1’affaire des seuls savants qui en
ordonnent le contenu et la forme. Pour étre entendue, elle doit s’ancrer
dans un territoire avec sa langue, ses coutumes, son histoire. Or les
prédicateurs, surtout ceux des ordres mendiants, parcouraient les
contrées, envoyés par leurs supérieurs ici et la. Il en était de méme
pour les abbés, les évéques, les enseignants des universités et parfois
les maitres d’école. En revanche, ceux qu’on appelait les curés de
campagne avec un certain mepris, €taient souvent mieux €coutés,
méme si leur vie n’était pas exempte de turpitudes. Néanmoins, celles-
ci, méme ridiculisées, les rapprochaient de leurs paroissiens.



271
La confrontation entre Izarn et Sicart

Las novas del Heretje révele que Sicart de Figuieras ¢était un
connaisseur en matiere de théologie. En effet, Izarn 1’inquisiteur
aborde plusieurs questions théologiques dont celle de la création de
I’homme par le diable qui aurait ét€¢ avancée par 1’évéque cathare.
C’¢tait la pierre d’achoppement des controverses, car elle remettait en
cause ’'un des principes fondamentaux de la théologie catholique.
lzarn la réfute’”, pour la reprendre ensuite’”” afin de mieux la
combattre. Cette idée fort ancienne, s’oppose a la création de I’homme
par Dieu a son image et a sa ressemblance (Gen, I, 26-27) qu’lzarn
rappelle’® et qui fut largement commentée au cours du moyen-age.
Les théologiens meédiévaux n’ont cess¢ d’y revenir et de la
réinterpréter en excluant tout pouvoir de création par le diable, y
compris celle du monde matériel, qui est une idée gnostique majeure.
Le diable, ange déchu, ne peut avoir les prérogatives de la puissance
divine. Cette question, liée au double principe, a suscité¢ des
controverses indéfiniment reprises et discutées. Les propos de
I’inquisiteur suggerent que Sicart de Figuieras connaissait cette

"2l Aital falsa crezensa non vuelh yeu ni la cre
c’om sia fil de diable, ni de tan mala re.

Las novas del heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit., I, v. 34-35, p. 76.

122 Ar pauzem o aisi com tu dizes que fo,

que t’aia fach Diable del cap tro al talo,

carn et osses € membres d’entorn e deviro,
falsamen as mentit e yeu dirai te co :

Idem, III, v. 46-49, p. 77.

12 Veramen, fetz Dieus home a semblansa de se,
Formavit Deus hominem ad ymaginem et similitudinem
E.y mes son esperit e.l det poder de be,

Et inspiravit in faciem eius spiraculum vite.

e promes li sa gloria per ar e per jasse.

Idem, I, v. 36-48, p. 76.



272

tradition transmise en latin. Ce qui laisse supposer que I’évéque était
au fait de la théologie catholique et qu’il était capable d’en débattre,
en occitan et en latin, méme s’il n’est pas autoris¢ a le faire lors de cet
interrogatoire. Le reste du texte confirme cette connaissance.
L’inquisiteur abordera plusieurs themes fondamentaux des
controverses théologiques avec les hérétiques : les sacrements, le
mariage, la résurrection, la métempsychose, le retour en grace des
anges déchus... Du reste, Sicart de Figuieras précisera que sur les neuf
questions présentées et préchées par Izarn, il est prét a les croire toutes
et davantage, si I’inquisiteur en démontre d’autres. Cela a cause des
bons témoignages apportés et des preuves présentées >*. L’inquisiteur
serait donc un bon dialecticien auquel il convient de donner
I’opportunité de poursuivre son discours. Cela, aprés qu’lzarn ait
reconnu son relatif échec face a son interlocuteur'”®. Par conséquent,
le plus habile des deux n’est pas I’inquisiteur. Sicart, malgré sa
position de réprouvé, garde I’avantage. Il dira par la suite que s’il se
convertit, il demande que I’inquisiteur lui en soit gré et le regoive

’126 * r r 4 \
comme un homme honoré . Il rappelle qu’il n’a été amené a se

'** De las .viiii. questios que denan me pauzatz
e.m prezicatz tot jorn, me soi acocelhatz

que totas las creirai € mai, si m’en mostratz,
per los bos testimonis que vos me amenatz

e per la guerentias que denan me pauzatz.

Las novas del heretje in Contributions a [’étude de [’ancien occitan : textes
lyriques et non lyriques, op. cit., X, v. 620-624, p. 94.

12> Heretje, .viii. veguadas t’ai proat e vencut,
d’ueg mals de descrezensa t’ai messorguier rendut
per bonas guerentias, que son de lonc crezut
d’apostols, de prophetas, mais petit m’an valgut,
que tot cant y semeni obri ma perdut.

Idem, IX, v. 443-446, p. 89.

12 E s’ieu la vuelh giquir, car conosc qu’es peccatz,
e prenc la fe de Roma, vuelh que m’o graziscatz

€ que sia receuputz coma us homs onratz.



273

présenter ni par la faim, ni par la soif, ni par quelque misere connue
d’Izarn”’ et qu’il aurait pu étre fait chevalier?®. C’est également un
homme qui vit dans une grande aisance. De riches et opulents amis lui
confient leurs deniers ou leur argent et il pourvoit aux besoins des
autres™>°. Il appartient donc au groupe social qui assure la survie des
ecclésiastiques et des religieux par des dons et des legs. En ce sens, il
est difficile a Izarn de D’envoyer au blcher, sans s’attirer des
représailles de la part de ses riches amis cathares et de ses cinq cents
adeptes. Il valait donc mieux obtenir le retour de 1I’évéque dans
I’Eglise catholique — suivi de dons — plutot que de le condamner.
Sicart le sait et peut ainsi négocier ce retour qui pourrait n’étre
qu’apparent. Outre leur maniement de la dialectique, les cathares
possédaient, dans certains cas, les armes du pouvoir politique et
¢conomique. Par ailleurs, leur protection s’étendait aux plus humbles.
Par conséquent, les inquisiteurs, au cours des interrogatoires,
pouvaient se trouver contraints de négocier avec les suspects. Las
novas del hetetje, sous 1’apparence d’un interrogatoire, révele donc
une veéritable confrontation dont Izarn est loin d’€tre sorti vainqueur.
Ce texte serait donc 1’expression d’une volonté de pouvoir de I’Eglise,
plutdt que celle d’un réel pouvoir. La grande majorité des €crits qui
nous sont parvenus sur les églises chrétiennes dissidentes proviennent
de catholiques soucieux d’imposer une doctrine qu’ils peinent parfois
a faire passer aupres de populations plus ou moins bien disposées a

Idem, X, v. 609-611, p. 94.

"2 Mai tot en primairia vuelh be que sapiatz
qu’ieu per fam ni per cet nomi soi presentatz,
ni per lunha paubreyra que vos y sapiatz.
Idem, X, v. 559-561, p. 92-93.

%5 Ermengaut de Figuieras fo mon pair’ apelatz ;
cavayer pogr’ieu esser, si astres m’en fo datz,
e s’ieu no soy el segle garnitz ni esparatz,
vuelh o esser de Dieu, mas vos m’o cosselhatz.
Idem, X, v. 612-615.

? Idem, X, v. 579-609, p. 93-94.



274

leur égard. Il leur faut donc I’affirmer avec force. Ce qui ne signifie
pas pour autant qu’ils aient tous réussi ou méme persévéré dans leur
entreprise. Ils ont pu lacher prise lorsqu’ils se sentaient impuissants ou
menacés. La résistance cathare a [’Inquisition a été forte et
déterminée. Les situations étaient certes différentes selon les régions
et les époques, mais certaines constantes se dessinent. Le pouvoir
politique et économique se trouvait majoritairement entre les mains
des souverains et des seigneurs qui détenaient la force publique, les
terres, les revenus fournis par les taxes et les impdts ainsi que la
plupart des moyens de production. Ils protégeaient ou du moins
¢taient censés protéger les personnes vivant sur leurs terres, ainsi que
leurs biens. Les ecclésiastiques et les religieux ne pouvaient, en
principe, prendre les armes, ou lever des armées. Ils faisaient donc
partie de leurs obligés, vivant sur les terres qui leur avaient été
octroyées. Peu d’ordres religieux ont atteint I’autonomie financiere et
la richesse des cisterciens. Cette situation de dépendance était
compensée par le pouvoir moral et intellectuel que I’Eglise s’évertuait
a exercer dans les cours royales et seigneuriales, ainsi que dans les
campagnes et les villes. Par ailleurs, elle formait les différents
administrateurs dont les taches étaient indispensables au maintien du
pouvoir politique. En outre, elle dirigeait 1’éducation des princes et
devenait leur principale conseillére lorsqu’ils accédaient au tréne™.
Néanmoins, les conflits entre la papauté et les souverains™ furent

B30 Alcuin, Suger, Vincent de Beauvais, Nicole Oresme et bien d’autres furent

emblématiques de ce role que complétaient les Miroirs des princes (textes destinés
a leur €ducation politique et religieuse) comme ceux de Dhuoda (Manuel pour mon
fils), de Jonas d’Orleans (Le métier de roi), d’ Al Ghazali (Le miroir du prince et le
conseil au roi), de Jean de Salisbury (Policaticus) ou de Gilles de Rome (Du
gouvernement royal).

P! Un exemple de ces conflits nous est fourni par I’affrontement entre Philippe le

Bel et le pape Boniface VIII : « Le 5 décembre 1301, Boniface VIII promulga trois
bulles : Salvator mundi et Asculta, fili, adressées a Philippe le Bel; et Ante
promotionem nostram envoyee au clergé francais. Salvator mundi suspendit tous
les privileges papaux dont jouissait le roi, tandis que dans Asculta, fili, le pape
accusa le ro1 d’étre un administrateur de justice faux, partial et arbitraire ; d’avoir
saisi les biens et les droits des ecclésiastiques de son royaume, d’avoir 16sé I’Eglise
de Lyon ; d’avoir abusé du droit de régale sous prétexte de protéger la propriété et
les personnes ecclésiastiques ; d’avoir géné I’exportation des biens ecclésiastiques



275

nombreux et parfois longs. Les souverains se sont souvent fermement
opposés a I’influence ecclésiastique, menant leurs actions politiques
comme ils I’entendaient. I’Eglise en la personne du pape, a donc été
contrainte de mener des négociations pour défendre ses droits pendant
de longues périodes, comme dans la querelle des investitures'”. 11 lui
a ¢galement fallu, en certaines circonstances, se plier a la volonté
royale ou seigneuriale. Cela méme si, de conciles en bulles
pontificales, d’excommunications en clémences, elle a réussi a
imposer un certain nombre de décisions. Si d’un coté elle a ceuvré en
faveur de la paix et de la limitation de la violence, d’un autre c6té, en
voulant imposer la doctrine catholique, elle a conduit a des exactions
dont le souvenir se perpétue. Les hérésies n’en ont pas pour autant été
¢liminées. Le seul fait que nous en parlions, étudions leurs textes — ou
ce qu’il en reste — réécrivions indéfiniment leur histoire, montre
qu’elles restent vivantes, lices aux souffrances infligées a leurs
adeptes. Par la suite, d’autres courants chrétiens tels le luthéranisme
ou le calvinisme, ont donné naissance a de nouvelles églises, recréant
une diversité analogue a celle des débuts du christianisme. En dépit
des terribles répressions, dont leurs fideles ont été les victimes, elles

et par conséquent de leur avoir infligé le joug de servitude ; et enfin d’avoir mué¢ la
monnaie. ..

...Comment réagir ? Le 7 octobre 1302, pour montrer sa volonté de négocier avec
le pape, Philippe envoya au Latran I’évéque d’Auxerre, Pierre de Mornay, et le
banquier Musciatto. Afin de manifester son dévouement a la réforme, entre les 20
et 24 octobre il expédia a travers le royaume des enquéteurs-réformateurs pour
corriger ses officiers. En méme temps, il prit des mesures contre les partisans du
pape. Le 21 octobre, il ordonna la saisie des biens des ecclésiastiques partis pour
Rome - bien siir pour les protéger. Au commencement de novembre, alléguant les
attaques des ennemis du royaume, il interdit 1’exportation des victualia. Le 8
novembre, il rejeta ’autorité du pape comme arbitre en personne privée entre la
France et I’Angleterre. » in « Unctus ad executionem justitie : Philippe le Bel,
Boniface VIII et la grande ordonnance pour la réforme du royaume (du 18 mars
1303) » Elisabeth A. Brown in Le roi fontaine de justice Pouvoir justicier et
pouvoir royal au Moyen Age et a la Renaissance, Silvére Menegaldo/Bernard
Ribémont (éds), Paris, Klincksieck, 2012, p. 145-168 ; p. 150-154.

2 Uta-Renate Blumenthal: The Investiture Controversy Church and Monarchy
from the Ninth to the Twelfth Century, Philadelphia, University of Pennsylvania
Press, 1995.



276

se sont développées et se sont imposees, soutenues par les monarques
et les princes qui leur étaient favorables. Le catholicisme a alors perdu
une partie de son influence politique en Europe. L’Eglise a di peu a
peu pactiser avec ses adversaires et parfois se plier a la volonté de
souverains acquis a ces églises nouvelles, en acceptant la fondation de
lieux de cultes, d’écoles, d’universités liés aux nouveaux courants
religieux et en se retirant de certaines administrations. Des tentatives
de réunion des églises chrétiennes seront ensuite régulierement
amorcées, sans grand succes.

Brigitte SAOUMA



277

COMPTE-RENDU

Lucia Lazzerini, La fée et la diablesse histoire d 'une hantise poétique
et mondaine de Flamenca a Calendau et Pinocchio jusqu’a La
Recherche du temps perdu, Carrefour Ventadour, 2018.

L’¢étude de Lucia Lazzerini s’appuie sur un nombre important de
textes. Des secrets parfois profondément enfouis ont ét¢ exhumés des
archives et examinés a la loupe. Les références littéraires sont
nombreuses et revues dans la perspective des deux fopoi mentionnés
dans le titre. L’auteur a compulsé divers documents: romans,
chroniques, gazettes, rapports de police, correspondances, mémoires,
pamphlets, traités €sotériques... On regrette 1’absence de bibliographie
qui aurait permis de montrer 1’¢tendue de cette documentation.

L’ouvrage est divisé en huit parties :

1-Une visite a Maillane A la découverte de Calendau

2-Calendau, le Moyen Age provencal et le roman de Flamenca

3-Les félibres, I’ Agape et la coupe

4-La Serenissimo febrilesso. « Fée bonheur » ou sorciere des poisons ?
5-La Dame énigme, hantise des écrivains

6-Le Félibrisme jacobin, 1’allégorie et la dissimulation

7-La tradition ésotérique en Provence

8-Pinocchio et la petite fée aux cheveux bleus.

Le livre s’ouvre sur I’écriture de Calendau inlassablement retravaillée
par Mistral a I’instar des poésies de troubadours. Le résumé qu’en a
fait Alphonse Daudet dans son reportage fictif : « Le pocte Mistral »
est jugé approximatif par I’auteur. Alors que Daudet exprime son
pessimisme quant a la survie des dialectes et de I’ancienne vie
paysanne chantée par Mistral, Calendau est sévérement critiqué, entre



278

autres par Mallarmé, mais trés appréci¢ de Zola, en tout cas sur le plan
poétique. Ce serait un ouvrage inspiré de la franc-magonnerie,
contenant « des ferments id€ologiques militants — sans exclure,
comme nous le verrons ci-apres, quelques épaves de singulieres
expériences €sotériques — et des questions d’actualité » (p. 15). Le ton
est donne.

La rencontre de Paul Meyer et de Mistral est a cet égard significative.
Elle a eu lieu en 1862, dans le Midi, alors que Paul Meyer dressait
I’inventaire des archives de Tarascon et achevait 1’¢dition de
Flamenca. Mistral écrivait Calendau. 1ls entretiendront une
correspondance dans laquelle Mistral formulera des remarques
linguistiques sur I’édition de Paul Meyer. L auteur en soupgonne des
« interférences significatives » (p. 20) qu’elle confirme aprés un
examen des romans de Flamenca et de Jaufré : « ...On peut dire
cependant que I’affinité de Calendau non seulement avec Flamenca,
mais aussi avec le roman de Jaufré est un fait incontestable. » (p. 49).
Flamenca et Esterello sont deux mal mariées qui ont échappé a « leur
amere destinée grace a 1’audace et a I’abnégation d’un amant jeune et
vaillant » (p. 54). Néanmoins les préoccupations mistraliennes ne se
bornent pas a des emprunts thématiques. Esterelle représente la
Provence enchainée et persécutée. Quant a Jaufré, c’est un héros
messianique.

Apres un rappel de I’histoire de la naissance des félibres et de la
coupo, Lucia Lazzerini dresse un portrait sans complaisance de Marie-
Laetitia Bonaparte-Wyse dont la principale biographie en frangais a
¢té réalisée par Magda Martini : Une reine du Second empire : Marie-
Laetitia Bonaparte-Wyse, Geneve, Droz, 1957.

La vie de Marie-Laetitia Bonaparte-Wyse s’est déroulée dans la
société aristocratique, bourgeoise et cosmopolite du XIX° siécle. Sceur
du pocte félibréen, William Charles Bonaparte-Wyse, fille de la
princesse Laetitia Bonaparte (niéce de Napoléon I°) et de Sir Thomas
Wyse dont elle porte le nom sans en étre la fille biologique, elle suit
certaines conventions de son milieu social en tenant salon. Ce qu’elle



279

continuera a faire dans son exil savoyard, a Aix-les-Bains, aidée en
cela par la pension annuelle que son cousin, I’empereur Napoléon 111,
lui versera. Cependant, elle fait fi d’autres conventions en provoquant
nombre de scandales. Ecrivaine, voyageuse infatigable, plusieurs fois
mari¢e, ayant eu des amants dont Eugeéne Sue, soupgonnée de
tentative d’assassinat, accusée d’espionnage, de vol de papiers, de
meurtre par empoisonnement, opposante politique a Napoléon
III...Elle défraie la chronique, tout en fascinant jusqu’a ses
détracteurs, a la fois diablesse et fée. Il est difficile de déméler le vrai
du faux dans les récits de cette existence tumultueuse, mais Lucia
Lazzerini s’y est employée en recoupant divers types de documents.
Elle souligne des turpitudes plus ou moins réelles et des faits parfois
occultés. Malgré D'intérét que peut susciter leur exhumation, on
regrette cependant que 1’auteur n’ait pas davantage hiérarchisé les
sources et les événements, mettant sur un méme pied un premier
mariage c€lébré sur un coup de téte et des sympathies pour des
organisations subversives (p. 94). Exilée de France par son cousin
Napoléon III dont elle exécrait le coup d’Etat, puis surveillée par
plusieurs polices européennes, elle n’en a pas moins mené¢ une vie
sociale, mondaine et intellectuelle brillante. En outre si Lucia
Lazzerini confronte le roman de Catulle Mendés (La maison de la
vieille) — qui fut le collaborateur, le secrétaire et dit-on, le préte-
plume, de Marie-Laetitia Bonaparte-Wyse — a d’autres sources, elle
s’y appuie a plusieurs reprises. Il était, certes, bien informé, mais on
peut s’interroger sur la véracité et la pertinence de propos instillés par
la haine qui se révele dans « le portrait le plus sulfureux, le plus
implacablement perfide... » (p. 96) qui soit. La vie de Marie-Laetitia
Bonaparte-Wyse a inspiré nombre d’autres romanciers, dont Proust et
Zola ainsi que des chroniqueurs qui lui ont été plus ou moins
favorables. Lucia Lazzerini précise que « Scandale apres scandale, la
presse fut a plusieurs reprises envahie par les multiformes prouesses
de la « grande dame », dont la renommée était tellement retentissante
que partout, en Europe, il y avait un journal ou un roman qui parlait



280

d’elle » (p. 228). Femme de lettres, poétesse, journaliste, auteur de
comédies, de pieces de théatre, de nouvelles et de traductions,
fondatrice de revues, Marie-Laectitia Bonaparte-Wyse a été comparée a
George Sand. Cependant, lorsque Lucia Lazzerni cite sa production
pourtant respectable, elle y ajoute souvent des critiques acerbes,
comme celles de deux pamphlets adressés a son ouvrage Le Portugal
a vol d’oiseau (p.106). Ailleurs, elle écrit que « Le golt du défi
railleur et le délire d’omnipotence face a I’imbécillité de la plupart des
gens ressortent souvent des pages de la « princesse », comme le
montre le passage de son livre Le Portugal a vol d’oiseau ou pour
expliquer les déces a répétition dans la famille royale portugaise, elle
oppose a l’opinion banale des savants qui ont diagnostiqué le
paludisme, sa lugubre hypothése du serial killer empoisonneur caché
dans le palais royal de Lisbonne.» (p. 155). Cependant, le
« Machiavel en jupon » comme on 1’a surnommée aurait eu une reelle
influence politique, que non seulement son rang social, mais aussi ses
mariages successifs avec Urbano Rattazzi, premier ministre du
royaume d’Italie, et avec Don Luis Rute y Gines, sous-secrétaire
d’état et maire de Cortes (Navarre), ont favorisé. Elle a contribué a
I’éclatement des carcans imposés aux femmes de la « bonne société »
en vivant selon ses choix. On regrette que Lucia Lazzerini n’ait pas
davantage insisté sur cet aspect ainsi que sur I’ceuvre de la femme de
lettres.

L’ouvrage se poursuit avec les influences ésotériques exercées sur
Calendau ou Dl’auteur discerne au moins deux niveaux de lecture :
« Au-dela du sens littéral, deux niveaux au moins y sont
reconnaissables : le premier est politique, chargé d’implications
sociales et linguistiques évidentes ; I’autre dévoilé par les symboles
parsemés dans 1’ceuvre, a un caractere €sotérique... » (p. 250). Si les
influences de la littérature des troubadours sont manifestes, Lucia
Lazzerini se borne a les évoquer. En revanche elle détaille les
influences qui auraient été exercées sur I’ceuvre de Mistral par le
compagnonnage, la franc-maconnerie et I’alchimie. « Calendau est



281

donc le nouvel Hiram, ou pour mieux dire ’ouvrier qui réunit en lui
les deux Hiram de I’Ecriture ; le fait qu’il commence son ceuvre par la
coupe des arbres est un signe qui renvoie explicitement au texte
biblique sous-jacent. » (p. 257). L’auteur poursuit: « Les arbres
abattus par Hiram-Calendau, embléme de la nature sauvage qui doit
céder a la culture pour que I’édification du Temple (c’est-a-dire de
I’Homme nouveau) soit possible... » (p. 257-258). L’origine du
compagnonnage remonterait a la légende de I’¢dification du temple de
Salomon. L’ auteur précise que si la franc-magonnerie en est distincte,
elle a lui emprunté quelques-uns de ses symboles, ainsi que la
tradition d’initiation et de secret. Quoiqu’il en soit, Calendau sera
initi¢ par les épreuves de la terre, de ’air, de I’eau et du feu. L auteur
poursuit avec un examen de la tradition €sotérique en Provence. Elle
commence par opposer I’ere des encyclopédistes et des philosophes
Voltaire, Diderot, d’Alembert, incrédules et critiquant toute
métaphysique, a celle des prophetes et des thaumaturges tels
Swedenborg, Joachim Martines de Pasqually, Louis-Claude de Saint-
Martin, Cagliostro, Mesmer (p. 277).

Lucia Lazzerini poursuit en affirmant qu’Avignon « fut au XVlIlle
siecle I’'un des principaux foyers de la franc-maconnerie » (p. 277). La
loge Saint-Jean, fondée en 1736 ou 1737 par le marquis de Calvicre —
initi¢ par Aryhur Elphinstone lord Balmerino, Grand Maitre de toutes
les loges anglaises — a eu pour adeptes tous les aristocrates
avignonnais. Cette loge, et celles qui ont suivi, ont été condamnées par
le pape Benoit XIV ; condamnation diffusée dans son encyclique du
16 mars 1751, Providas Romanorum Pontificum. Néanmoins elle ne
mit pas fin a la tradition magonnique qui se poursuivra, entre autres
avec Antoine-Joseph Pernety et Joachim Martinés de Pasqually
fondateur de ’ordre des Chevaliers macons Elus Coéns de ’univers,
ordre maconnique constitu¢ dans les années 1760. Lucia Lazzerini
pose la question d’influences sur Calendau de L’homme de désir
(1790), ouvrage composé par Louis-Claude de Saint-Martin, disciple
de Joachim Martines de Pasqually dont il a théorisé les propos. Le



282

chemin initiatique de Calendau, la rencontre avec Estrello-Isis, fée
vindicative, sagesse incarnée et enfin Amour, seraient parsemeés
d’indices indiquant, selon 1’auteur, que Mistral connaissait et utilisait
les arcanes de 1’¢sotérisme. Les influences de la littérature alchimique
seraient ¢galement présentes, notamment dans le chemin de 1’ouvrier
qui le conduira a conquérir le miel du Roucas. L’auteur examine
ensuite plusieurs figures féminines de la littérature du XIX® siécle et
revient a la fée de Nerval, Marie-Laetitia Bonaparte Wyse.

Le texte de Lucia Lazzerini est trés documenté. Il nous renseigne avec
précision sur ces courants ésotériques, leurs fondateurs, leurs textes et
leur contexte. Les détails qu’elle donne révelent le soin méticuleux
avec lequel elle a mené ses recherches. Pourtant, si elle 1eéve le voile
sur tout un pan de la pensée occulte, on reste dubitatif devant certaines
de ses propositions. Cela d’autant plus qu’elle juge parfois séveérement
les textes ésotériques, comme Le traite de la Réintégration de Joachim
Martines de Pasqually. En effet, elle écrit a son propos: «...Le
malheureux qui s’adonne aujourd’hui a ces pages indigestes reste
sidéré par la confusion mentale, la quantit¢ de bétises et de balivernes
débitées par ’auteur et se demande comment on a pu prendre au
sérieux les bavardages pseudo-théosophiques d’un exalté se croyant
inspiré. » (p. 279). Mistral, dont la culture était encyclopédique,
aurait-il puisé dans de telles élucubrations ?

La derniére partie de I’ouvrage est consacrée a Pinocchio qui, comme
Calendau subit la purification par la terre, 1’air, 1’eau et le feu, mais
dans un ordre différent. Lucia Lazzerini rappelle le nombre important
d’interprétations de ce conte philosophique et établit des similitudes
avec Calendau : « Tous deux entreprennent un parcours d’initiation
sur lequel veille une fée mystérieuse et mutante » (p. 330). La Fée de
Pinocchio, successivement fillette, gentille jeune dame aux cheveux
bleus, petite chévre a la laine bleue, apparaitra a la fin, lors de la
métamorphose du pantin en garcon. Pinocchio changé en ane, suggere
a I’auteur une filiation avec le Lucius des Meétamorphoses d’ Apulée.
La Dame aux cheveux bleus serait Isis/Sophia (p. 335). Elle poursuit



283

en comparant le texte avec la Fée aux miettes de Charles Nodier et
conclut : « ...La Fée aux miettes, Esterello, la Fée aux cheveux bleus
nous dévoilent leur parenté. Elles ne sont que des variantes d’une
méme Entité. » (p. 336). Les sources italiennes et francgaises de
Collodi sont répertoriées, mettant ainsi en lumiere la circulation des
idées et la richesse de D’inspiration de I’auteur des aventures de
Pinocchio.

Les prises de position de Lucia Lazzerini n’emportent pas toujours
I’adhésion. Cependant, elle a fait un travail important de recherche et
de recoupement méticuleux des sources parfois tombées dans 1’oubli
ou ignorées. Ce qui donne un livre foisonnant, relatant des faits
soigneusement dissimulés qui révelent la face cachée de sociétés bien
pensantes.

Brigitte Saouma



284

VIENT DE PARAITRE

Editions et traductions

BARTHES Henri/RICKETTS Petert/BILLY Dominique/BANCAREL Gilles
(trads) Matfre Ermengaud de Béziers (1288) Le Bréviaire d’amour,
Cazouls-1és-Béziers, Editions du Mont, 2018, 512 p.

BONNET Marie-Rose/GAUTIER DALCHE Patrick/RIGAUD Philippe
(€ds), Bertrand Boysset Chronique, Turnhout, Brepols, 2018, 202 p.

COLURA Alessio (éd.), « Sens e razos d’una escriptura » Il vangelo
occitano di Nicodemo, Roma, Nuova Cultura, 2018, 436 p.

FABRE Paul, La Cancon de la Crosada de Guillaume de Tulede
1208-1213 (éd./trad.), Gilbert Jaccon, 2019, 292 p.

MANETTI Roberta (éd.), Joufroi de Poitiers Romanzo francese del
XIII secolo, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, XLII-386 p.

MARTINEZ GARCIA Paula (éd.), La poesia de Gonzalo de
Torquemada, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, VI-222 p.

MATORANO Antonella (éd.), Pons de Chaptoil, Corpus des
troubadours 06, Firenze, SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 2017,
LXIV-419 p.

ROSSI Claudia/LECCO Margherita (eds), Due testi medievali
sull’amor cortese En aquel temps c’om era jays Frayre de Joy e sor
de Plazer, Alessandria, Edizioni dell Orso, 2018, VI-122 p.

WUNDERLI Peter (éd.), Eléments de 1’Ancien Testament en occitan
Rédaction du 15° siecle Ms BNfr. 2426, vol. 1 : Introduction et édition
critique ; vol. 2 : Analyse de la langue lexique et index des noms,

Tibingen, Francke Verlag, Romanica Helvetica vols 140 (412 p.) et
141 (179 p.), 2019.



285

Etudes

ANTONELLI Roberto/GLESSGEN Martin-Dietrich/VIDESOTT Paul
(€ds), Atti del XXVIII Congresso internazionale di linguistica e
filologia romanza Roma 18-23 Tuglio 2016, Paris ELiPHi, Editions de
linguistique et de philologie, 2018, XXXVI-1723 p.

ASLANOYV Cyril, New Perspectives on the Sacred and the Secular in
Old French and Old provencal Poetry, Cambridge Scholars
Publishing, 2019, 183 p.

BARBIERI Alvaro/BONAFIN Massimo/CAPRINI Rita (éds),
L’Imagine riflessa Testi, Societa, Culture Gli archetipi e i testi:

modelli metodi interpretazioni 1-2 (Gennaio-Dicembre) 2018,
Alessandria, Edizioni dell’Orso, X-230 p.

BINGEN Nicole, Aux escholles d’outre-monts Etudiants de langue
francaise dans les universités italiennes (1480-1599) : Francais,

Francs-Comtois et Savoyards, 3 tomes, Geneéve, Droz, 2019, XIV-
3098 p.

BURLE-ERRECADE Elodie/GALLY Michélee MANZANI Franscesca

(éds), Modernites des troubadours, Aix-en-Provence, Presses
universitaires de Provence, 2018, Senefiance 65, 194 p.

Cahiers de Fanjeaux, n° 53 Corps Saints et reliques dans le Midi,
2018, Toulouse, Privat, 511 p.

CHAMBODUC de SAINT-PULGENT Diane/DEJOUX Marie (éds),
La fabrique des sociétés médiévales méditerranéennes, Paris, Editions
de la Sorbonne, 2018, 544 p.



286

Convivium 5.2 (2018) Exchanges and Interaction in the arts of
Medieval Europe, Byzantium and the Mediterranean, Turnhout,
Brepols, 2018, 168 p.

CORRAL DIAZ Esther (éd.), Voces de mujeres en la Edad Media
Entre realidad y ficcion, Berlin, De Gruyter, 2018, 527 p.

DE COURCELLES Dominique, Les formes laiques de la philosophie
Raimond Lulle dans [’histoire de la philosophie médiévale, Turnhout,
Brepols, 2018, 256 p.

GHIDONI Andrea, L’eroe imberba Le enfances nelle chansons de
geste : poetica e semiologia di un genere epico medievale,
Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2018, VIII-440 p.

GLESSGEN Martin/KABATEK Johannes/VOLKER Harald (éds),
Repenser la variation linguistique Actes du colloque DIA 1V, Zurich
(12-14 sept 2016), Paris, Boccard, 2019, 258 p.

JAMES-RAOUL Danicle/LAURENT Francoise (éds), Poétique de
[’octosyllabe, Paris, Champion, 2018.

LAZZERINI Lucia, La fée et la diablesse Histoire d’'une hantise
poétique et moderne de Flamenca a Calendau et Pinocchio jusqua La

Recherche du temps perdu, Cahiers de Carrefour Ventadour, 2018,
379 p.

LETT Daidier (éd.), Statuts communaux et circulations documentaires

dans les sociétes méditerranéennes de [’Occident, Paris, Publications
de la Sorbonne, 2018, 264 p.

NEF Annliese/BAGNERA Alessandra (éds), Les bains de Cefala (X°
—XIX° siecle) : pratiques thermales d’origine islamique dans la Sicile
médievale, Paris, Boccard, 2018, 640 p.



287

PELOUX Fernand, Le Iégendier de Moissac et la culture
hagiographique méridionale autour de [’an mil, Turhout, Brepols,
2018, 580 p.

PEPIO BERTRAN VicengMARTINEZ ROMERO Tomas/CAPDEVILA
ARRIZABALAGA Irene (éds), Ramon Llull, els trobadors i la
cultura del segle XIII, Firenze, SISMEL, Edizioni dell Galluzzo, 2018,
XII-272 p.

Quaderni di semantica Rivista internazionale di Semantica teorica e
applicata Prospettive della semantica, 3-4, 2017-2018, Alessandria,
Edizioni dell’Orso, 748 p. (t.1), 744 p. (t.2).

THIOLIER-MEJEAN, Voici I’arbre d’amour Nature et culture dans
la poesie médievale d’Oc, Paris, L’Harmattan, 2018, 480 p.

UHLIG Marion, Barlaam et Josaphat ou [’art du recueil, Paris,
Boccard, 2018, 552 p.

VEYRENCHE Yannick, Chanoines reguliers et sociétés méridionales

L’abbaye de Saint-Ruf et ses prieurés dans le sud-est de la France
(XI°-XIV* siecle), Turnhout, Brepols, 2018, 1060 p.

COLLOQUES, CONGRES, JOURNEES D’ETUDE

Les Pays Catalans et la Provence : regards croisés

Colloque international, universit¢ d’Aix-en-Provence, Centre Aixois
d’Etudes Romanes (CAER-EA 854)/Association Francaise des
Catalanistes, 10-12 octobre 2019.

XXIXe congres international de linguistique et de philologie
romanes



288

Société de Linguistique Romane, université de Copenhague, 1-6 juillet
2019.

Minuscules et capitales systéemes graphiques des Langues de France
et d’ailleurs

Colloque, universit¢ Paul Valery, RedOc-LLACS (EA 4582),
Montpellier, 4-5 avril 2019.

Le monachisme féminin dans I’Europe méridionale au Moyen Age

Journée d’étude, université Jean-Jaurés/CNRS, UMR Framespa et
Traces, Toulouse, 4-5 avril 2019.

Journée d’Etude jeunes chercheurs

Université Jean-Jaures, laboratoires Patrimoine Littérature Histoire
(PLH EA4601), Cognition Langue Langage Ergonomie CLLE UMR
5263 et les Joves cercaire en domine occitan. Toulouse, 29 mars
2019.

XVIII congrés d’onomastique

Société Francaise d’Onomastique, Congreés permanent de la lenga
occitana, université¢ Jean-Jaurés (CLLE-ERSS UMR 5263), Toulouse,
17-20 jan. 2018.

Rencontres, conflits, échanges : ’espace méditerranéen au Moyen
Age
Université de Montréal, Centre d’Etudes Médiévales, 23-24 mars

2018.

Simon de Montfort (T 1218) : le croisé, son lignage et son temps



289

Colloque international du Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation
Médiévale, Poitiers, 3-4 mai 2018.

Transferts culturels franco-italiens au Moyen Age/Transferts
culturali italo-francesi nel contesto medievale europeo

Colloque organisé par Societa Italiana di Filologia, la Sociéte de
Langue et Littérature d’Oc et d’Oil et la Société de Linguistique
Romane.

Ecole Pratique des Hautes Etudes/Académie des Inscriptions et Belles
Lettres/Sorbonne, Paris, 20-22 septembre 2018.

Gouverner et administrer les principautés en France méridionale a
la fin du Moyen Age (fin XIII -fin XV* siécle)

Colloque de I'université de Pau et des pays de I’Adour, Pau, 7-9
novembre 2018.

Recherches archéologiques sur ’art roman des « Chemins de Saint-
Jacques de Compostelle » dans le Midi francais et en Espagne

Colloque international du Laboratoire d’Archéologie Médiévale et
Moderne en Méditerranée, Université d’Aix-Marseille/CNRS (AMU-
LA3M), Saint-Gilles du Gard, 8-10 nov. 2018.

Ac To Acolhir e tornar Les Humanités numériques et [’occitan
médiéval

CIRDOC, Béziers, 15-16 novembre 2018.



290



291

TABLE DES MATIERES

Avant-propos

Suzanne Thiolier-Méjean

In memoriam Cyril Hershon (1937-2019)

Suzanne Thiolier-Méjean, Marie-Jeanne Verny,
Marie-Rose Bonnet, Viviane Cunha, Lucilla Spetia,
Marti Aurell, Naohiko Seto, Luc de Goustine,
Michel Costantini, Jean-Francois Costes,
Gérard Ligozat, Brigitte Saouma

Récits de vie

Cyril P. Hershon

Les Anglais aux yeux des troubadours (1133-1272)

Viviane Cunha

Sancie de Navarre : une miraculée au XII® siécle

Brigitte Saouma

Les arts du langage et la prédication contre les paiens
et les hérétiques

Compte-rendu
Vient de paraitre

Colloques, congres, journées d’étude

p. 205

p. 219

p. 277
p. 284
p. 287



