
Nouvelle série  N° 167                                                
2018 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Études de langues et littératures d’Oc 
modernes 

 
  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 
 
 
 
 

N° 167 
 
 
 
 
 
 
 

2018 
 
 
 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2018. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



Directeurs de la Publication 
Philippe Blanchet (domaine moderne, n° d’hiver) 

Brigitte Saouma (domaine médiéval, n° d’été) 
 

Secrétaire de rédaction 
Nolwenn Troël-Sauton 
revue.flreo@gmail.com 

 
Comité de Rédaction 

 
 Blanchet, Ph.    Thiolier, S. 
 Courty, M.   Thiolier, J.C. 
 Guimbard, C.   Venture, R. 
 Saouma, Br.   Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

 
Philippe BLANCHET (université Rennes 2) 
Pilar BLANCO (université Complutense, Madrid) 
Maria A. CIPRÉS PALACÍN (université Complutense, Madrid) 
Catherine GUIMBARD (université de Paris IV-Sorbonne) 
Cyril HERSHON (université de Birmingham) 
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Catherine Léglu (université de Reading) 
Claude MAURON (université d’Aix-Marseille) 
Roy ROSENSTEIN (université américaine de Paris) 
Élisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie) 
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo) 
Tullio TELMON (université de Turin) 
Suzanne THIOLIER-MÉJEAN (université de Paris IV-Sorbonne) 

 
 

Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo 
 
 

Reprographie Université Rennes 2 
Dépôt légal : 4e trimestre 2018 - ISSN 2429-4748 



 

LA LANGUE D’OC DANS LA DRÔME: 

ÉTAT DES LIEUX, GÉOLINGUISTIQUE ET PERSPECTIVES 
SOCIOLINGUISTIQUES 

 

 La Drôme fait partie du domaine d’oc, mais elle est toutefois 
située en marge, au nord. C'est un territoire linguistique pluriel, 
dont la partie la plus septentrionale appartient au domaine 
francoprovençal. Sa variété, que les linguistes appellent le vivaro-
alpin, a bénéficié de nombreuses études depuis le XIXe mais 
depuis les années 70-80 et la thèse de Bouvier1, nous ne disposons 
de peu d'éléments sur l'état de la langue, et en particulier de sa 
vitalité. Il s'agit ici de l'objet de notre étude : rendre compte du 
paysage linguistique drômois, dans sa généralité, sans toutefois 
tomber dans la généralisation. Cet état des lieux occupe plusieurs 
niveaux : littéraire, enseignement scolaire, géolinguistique et 
discours épilinguistique. Les nombreuses enquêtes sur le terrain, 
auprès d'élèves de collèges et de locuteurs traditionnels, nous ont 
permis de dresser un portrait de la langue d’oc dans cette zone 
charnière, un portrait malheureusement en demi-teinte : les 
pratiques et la transmissions sont moribondes, alimentant ainsi le 
conflit linguistique sous-jacent et les représentations 
linguistiques, tout en conservant une certaine originalité et un 
espoir de revitalisation.   

 

I. Brève photographie du paysage linguistique drômois 
 

                                     
1 Bouvier Jean-Claude., Les parlers provençaux de la Drôme, Étude de 
géographie phonétique, Paris, C. Klincksieck, 1976. 



 

 

6 

A.  La Drôme territoire linguistique charnière : historique 
linguistique d’un territoire en marge2 

La Drôme est ancrée dans la subdivision du nord-occitan. La 
variété drômoise est appelée vivaro-alpin ou provençal-alpin, et 
se caractérise par un ensemble de particularités qui lui sont 
propres, et notamment, à l’instar du nord-occitan, de la 
palatalisation de K et G + A latins. Le vivaro-alpin couvre la 
partie occitane des Alpes et du Dauphiné, ainsi que le nord du 
Vivarais, en Ardèche. Par ailleurs, une petite partie du nord de la 
Drôme ne fait pas partie du domaine d’oc : les villages les plus 
septentrionaux font effectivement partie du domaine 
francoprovençal, formant ainsi une zone de transition entre les 
deux domaines linguistiques. Mais si aujourd’hui le nom vivaro-
alpin est ancré, il a été le centre d’études et de vifs débats, et ce, 
dès le XIXe, époque littéraire « sacrée » dans le département. 

Pourtant, le domaine d’oc a hérité, de par sa diversité, de 
nombreuses désignations. Dès le Moyen-Âge, on parle de lemosi 
(au XIIIe), de lenga romana, de roman (au XIVe) ou de provençal 
(« proensal »3). Le terme occitan, quant à lui, ne se répandra 
qu’au XXe. Qu’en est-il donc du nom donné à notre variété nord-
occitane de la Drôme ?  

Au fil de nos lectures de la littérature de la langue d’oc 
drômoise, nous avons relevé de nombreux désignants au XIXe 

siècle, dès l’époque de renaissance de la langue. En effet, avant 
cette époque, non seulement les écrits sont rares et difficilement 
accessibles, mais ils comportent peu de réflexions méta- ou épi-

                                     
2 Morin Laetitia, L’occitan dans la Drôme : états des lieux, géolinguistique 
et perspectives sociolinguistiques, thèse de doctorat sous la direction de 
Francis Manzano, Université Jean Moulin Lyon 3, 2016. 

Voir Chapitre IV : Présentation du domaine d’enquête. 
3 Bec Pierre., La Langue occitane, Paris, Presses Universitaires de France, 
1973, p.65. 



 

 

7 

linguistiques. Du moins, dans la Drôme, nous n’en avons pas 
trouvé trace. La majeure partie des désignations retrouvées 
évoluent à partir du XIXe.  

À cette époque, la langue d’oc n’échappe pas à la 
désignation de patois, relevée en majorité auprès des auteurs, 
désignation que Boyer4 qualifie d’ « endogène » à celle-ci : patois 
est une construction sémantique stigmatisante exclusivement 
française, et qui a désigné en priorité les variétés de la langue 
d’oc. Dans les écrits drômois, la désignation peut être divisée en 
deux types : le premier type, majoritaire, est une désignation 
métalangagière, ou plus exactement un logonyme, construit ainsi : 
patois + localité (« patois de Montélimar ; de Dieulefit ; de Crest, 
etc. »). Il renvoie à une variété locale, sans pour autant renvoyer à 
un langage corrompu, ou à une situation d’hégémonie ou 
d’infériorité. Il n’a, dans ce cas précis, aucune qualité 
« endogène ». Le second, moins répandu, fait référence à une 
situation plus conflictuelle, en tant que langue grégaire.  

Cependant, les désignations qui nous intéressent ici, sont 
celles qui ont jalonné l’histoire de la Drôme, dont l’identité, 
comme nous le verrons ensuite, hésite entre Provence au sud et 
Dauphiné au nord. Aussi, nous relevons des désignations en 
rapport avec ce dernier, en particulier au XIXe. 

- « parler delphinal », « parlers dauphinois », très fréquents 
dans les écrits de l’Abbé Moutier, qui eut une grande 
influence linguistique et littéraire dans le département, 

- « dialecte bas-dauphinois », chez Goy5, 
- « vivaro-dauphinois » chez Bornecque et al.6, 
- « dauphinois », chez Ronjat7 

                                     
4 Boyer Henri, Langue et identité, sur le nationalisme linguistique, 
Limoges, Lambert-Lucas, 2008, p. 41. 
5 Goy Paul, Les poètes patois de la ville de Crest en Dauphiné, Crest. 
6 Bornecque Michel et al. Drôme, Hautes-Alpes, Isère, Puy-en-Velay, C.  
Bonneton, 1982. 



 

 

8 

 
Par ailleurs, l’attachement à la Provence est très présent. 

Outre les désignations provençal ou langue provençale, nous 
trouvons également : « parlers nord-provençaux », « le provençal 
du pays de Montélimar », « nord-provençal » présentes chez 
Bouvier8, Gardette9 (dans un grand nombre d’écrits), ou 
Tuaillon10. 
 

Enfin, la Drôme ne subit pas seulement une attraction nord-
sud : les Alpes sont également un lieu de passage, de 
transhumance, et jouxtent toute la partie est du département. On 
relève ainsi : « rhodano-alpin », « vivaro-alpin »,  peu retrouvé 
chez nos auteurs spécifiquement drômois et « provençal-alpin » 
(Morin, 2016)11. 
 

Ainsi, les noms sont-ils représentatifs de la géographie 
linguistique du département : une position charnière, entre 
attraction lyonnaise et grenobloise au nord, alpine à l’est et 
provençale au sud. Mais ils sont également représentatifs d’une 
vision de la géographie linguistique de la Drôme, vision tripartite, 

                                                                                                          
7 Ronjat Jules, Grammaire istorique des parlers provençaux modernes, 4 
vol., Société des langues romanes, Montpellier. [réédit. de 1980, Laffitte 
reprints, Marseille], 1930-1941. 
8 Bouvier Jean-Claude., 1976, déjà cité, et « Le provençal du pays de 
Montélimar à la croisée des chemins », Le Pays de Montélimar, provençal 
ou dauphinois ?, Actes du colloque du château des Adhémar, 1-2 décembre 
1990, éd. de l’association Hispamont, 1994, pp. 76-92. 
9 Gardette Pierre, Études de géographie linguistique, textes réunis par 
Horiot B., Simoni M.-R et Straka G., Strasbourg, C. Klincksieck, 1983. 
10 Tuaillon Gaston, Le francoprovençal I, Aoste, Musumeci, 2007. 
11 p. 193 



 

 

9 

voire quadripartite, déjà remarquée dès le XIXe par l’Abbé 
Moutier, et confirmée plus tard par Bouvier dans sa thèse (1976).  

 

B. Histoire littéraire drômoise : une 1ère approche 
sociolinguistique du conflit de langue12 

Et c’est ici tout le fil conducteur de notre étude des écrits de 
langue d’oc : quelle vision de la langue se dégage de ces écrits 
drômois depuis deux siècles ? Notre étude s’est concentrée sur les 
écrits à partir du XVIIIe, riches en réflexions métalinguistiques et 
désignations épilinguistiques. L’analyse des représentations a mis 
en valeur une situation dite de diglossie, de conflit linguistique, 
inhérente à la situation générale du département. Les auteurs, 
dispersés, dans tout le département, mais concentrés 
particulièrement dans le sud et dans les grandes villes, sont 
souvent proches du mouvement du Félibrige. Le XIXe laisse 
derrière lui la poésie et le théâtre pour se concentrer sur des écrits 
plus inspirés du réalisme et plus engagés : le matériau 
épilinguistique s’enrichit alors fortement à cette époque. 
 

- De la difficulté de nommer : entre stigmatisation et 
mythification 

 
Le classement en deux parties des désignations, 

métalangagières d’abord (langage-langue-dialecte-idiome-parler-
patois), glossonymiques ensuite (occitan, provençal, etc.), a ainsi 
fait émerger à la fois une hiérarchisation de la langue mais 
également la recherche d’une identité linguistique jusqu’ici 
mouvante et floue.  

Les désignations métalinguistiques ont pu être associées de 
différentes manières. Par exemple, des associations à 

                                     
12 Morin, 2016, voir Chapitre VIII (Difficultés de dénomination d’une 
langue : le reflet social d’un nom et appellations métalinguistiques) de 
notre travail pp. 327-364. . 



 

 

10 

l’ancestralité de la langue (langage primitif, langage de nos 
Pères), à un prestige, souvent passé (lengo puro, noblo) ou encore 
à une forme d’enracinement local fort (notre langue, langue du 
pays). Toutefois, la désignation la plus utilisée dans les écrits est, 
sans conteste, patois. Qualifiée d’« épilangagière » par Boyer13, 
elle porte le plus souvent le poids de représentations négatives et 
dépréciatives. Nous avons pu relever ainsi certaines associations 
stigmatisantes, comme celle de la ruralité ou de l’altération par 
rapport au français : « Langue maternelle de tous les gens de la 
campagne »14, par exemple. 

Une autre vision de patois se dégage pourtant : certains 
auteurs refusent ces connotations dénigrantes et l’hégémonie du 
français. Ils se mobilisent autour de leur langue, prouvant, dans le 
même temps, leur attachement à la terre, à leur identité :  

   « culte de notre patois »15   
 « Le patois est une langue de mon enfance et de mon pays 
natal et […] un lien d’affectueuse tendresse me rattache à 
cette langue quelque pauvre et méprisée qu’elle soit »16 

Ainsi, le conflit linguistique provoque-t-il un double 
phénomène stéréotypique de patois : une stigmatisation mais 
aussi une idéalisation ou « mythification »17, référant aux racines, 
                                     
13 Boyer Henri, « ‘Patois’, continuité et prégnance d’une désignation 
stigmatisante sur la longue durée », Lengas, CNRS, Montpellier, Université 
Paul Valéry, n° 57, 2005 p. 73-90. 
14  Roux, J.J., sous le pseudonyme de St Rémy Jules, « Les poètes patois du 
Dauphiné », Bulletin d’Archéologie et de Statistique du département  de la 
Drôme, Tome VII, 1873, p. 66. 
15 C. Armorin, 1958, préface de P. Goy, Les poètes patois de la ville de 
Crest en Dauphiné, Crest.. 
16 Eloi Abert, Les Cahiers d’Eloi Abert, la chanson du paysan, les éditions 
de la Bouquinerie- Epire et Royaume, 1994, p.3. 
17 Manzano Francis, « Les langues régionales de France sont-elles égales 
dans le recul ? », Marges Linguistiques, M.L.M.S. Publisher, 2005, pp.133 
– 156. 



 

 

11 

à l’affect de l’auteur et du locuteur envers sa langue. Ce 
phénomène de défense, entrepris contre une trop grande pression 
du français, a été relevé dans la plupart de nos écrits. Il est appelé 
par Marcellesi18,  « individuation », consistant à « systématiser 
ses différences linguistiques, à les sacraliser, à les considérer 
comme déterminantes, à en faire un élément de reconnaissance » ; 
c’est un processus manifeste dans beaucoup d’écrits étudiés, une 
volonté de voir naître une langue propre, à part entière, 
notamment de la part des auteurs dauphinois, en quête d’identité. 
C’est également une forme de rejet, non pas du français en tant 
que langue dominante, mais plutôt un rejet de la stigmatisation 
massive des patois et surtout, de leurs locuteurs. Cependant, cette 
stigmatisation des patois est tout aussi présente chez nos auteurs. 
Qualifiée par Lafont19, de « culpabilité sociolinguistique », il la 
considère « maximale » dans les populations du XIXe, dont la 
lutte scolaire a eu un effet de « traumatisme » : peur de mal parler 
le français, peur d’être associé à une population rurale alors 
stigmatisée. Cette relation entre le patois et le français, de 
dominé-dominant est certainement l’aspect le plus flagrant du 
conflit linguistique alors particulièrement latent dès le XVIIIe. De 
ce fait, les patois, par la honte et la culpabilité engendrées par les 
représentations qu’en donnent les locuteurs de la variété haute, ne 
sont utilisés que dans un cadre très fermé, la langue réservée à la 
famille, à l’entourage proche. C’est un vernaculaire, qui selon 
Gardy et Lafont20, est « apte à assurer certaines formes de 
communication immédiates, plus chaleureuses, plus 
                                     
18 Marcellesi Jean-Baptiste, « Actualité du processus de naissance de 
langues en domaine roman, Cahiers de Linguistique Sociale, GRECO, 
Université de Rouen, n°9, 1986, pp. 21-29, p. 24. 
19 Lafont Robert, « Un problème de culpabilité sociolinguistique : la 
diglossie franco-occitane », Langue Française, n° 9, 1971, p. 93-99, p. 97. 
20 Gardy Philippe., Lafont Robert, « La diglossie comme conflit : l'exemple 
occitan », Langages, Bilinguisme et diglossie, 15ᵉ année, n°61, 1981, pp. 
75-91. 



 

 

12 

savoureuses ». Blanchet21 parle de « marqueur de connivence et 
d’identité culturelle » mais toujours attaché à des fonctions 
« ponctuelles », en « complémentarité » avec l’utilisation du 
français22. Ainsi,  Delacroix23  précise également que l’utilisation 
des patois « met [ les locuteurs] dans le cas de parler et surtout de 
prononcer moins bien le français », mettant en valeur le rapport 
conflictuel et de concurrence entre les deux langues, l’une 
bafouant l’intégrité de l’autre et entraînant ainsi une situation de 
soumission/ hégémonie entre les deux systèmes. 
 

- Identité linguistique des auteurs : tiraillée entre Dauphiné 
et Provence 

 
L’étude des désignations n’a pas soulevé que le problème du 

conflit linguistique, au sein même de ses noms, elle a également 
permis de mettre au jour toute la pluralité des identités 
linguistiques présentes dans le département, et notamment une 
dualité qui est encore actuelle : le tiraillement entre Dauphiné et 
Provence. En effet, dans le sud du département, la « poussée 
méridionale »24 est très forte, et au XIXe, elle l’est d’autant plus 
avec l’influence du Félibrige. Mais certains auteurs dauphinois 
cherchent à mettre en valeur toute la singularité de leur langue, 
sans pour autant se désolidariser totalement du prestige provençal. 

                                     
21 Blanchet Philippe, « Distanciation et rapprochement en contexte 
diglossique : calques, emprunts, interférences, alternances… », dans 
Diglossie, interférences linguistiques, néologismes, emprunts, calques, 
Actes de la conférence annuelle sur l’activité scientifique du Centre 
d’Études Francoprovençales, des 17 et 18 décembre, 2005, p. 19-26,  p.22. 
22  Delacroix M., Statistique du département de la Drôme, 1835, p. 293. 
23 Ibid. 
24 Bouvier Jean-Claude, « L’occitan en Provence : le dialecte provençal, ses 
limites et ses variétés », Espaces du langage, géolinguistique, toponymie, 
cultures de l'oral et de l'écrit, Aix-en-Provence, Publications de l'Université 
de Provence, 2003, p. 17. 



 

 

13 

Louis Moutier crée en 1879 l’Escolo Dóufinalo dóu Felibrige, 
rassemblant de nombreux auteurs dauphinois. Mais l’influence du 
provençal reste prégnante et laisse place, là aussi, à une forme de 
hiérarchisation des parlers. Moutier25 qualifie ce qu’il appelle « le 
dauphinois » comme rattaché « par le fond » à la Provence, et de 
« dialecte de transition », laissant peu de place à un réel statut. Il 
n’est d’ailleurs pas le seul à le penser à cette époque. Ce concept 
de contact et de transition transparaît également dans la 
description et dans l’essai de classement des parlers par les 
auteurs de cette époque. Abert Eloi26, par exemple, définit celui 
de Chantemerle (nord Drôme) : « C’est une contrée de transition 
où les idiomes sont assez mal fixés. […] Dans cette région, le 
provençal harmonieux cède de plus en plus le pas au Lyonnais 
[…]. L’idiome de mon pays natal est fait de ces deux éléments ».  
Par ailleurs, Moutier, dans ses études, distingue entre autres le 
« dialeite mitanié », dans la vallée de la Drôme, Valence et le 
Vercors ; d’autres auteurs parlent même d’hybridation. La 
situation, quasi conflictuelle, se révèle également chez Ollivier27 
qui parle d’« inimitié » cette fois au nord, entre le peuple de 
Valence et celui de Romans. Les isoglosses fixées plus tard par 
Bouvier et Tuaillon28 sur des faits purement linguistiques se 
ressentent déjà, dès le XIXe dans les mentalités et les 
représentations souvent conflictuelles des langues en présence 
dans le département. L’identité linguistique des auteurs reste ainsi 
difficile à cerner, tant la tension linguistique, sur laquelle nous 

                                     
25 Moutier Louis, Orthographe des dialectes de la Drôme, Valence, 1886, 
p. 6. 
26 Abert Eloi, 1994, p. 5 .  
27 Ollivier J., Essais historiques sur la ville de Valence, éditions du Baston, 
1831, p. 202. 
28 Tuaillon Gaston, « Le Franco-provençal, progrès d’une définition », 
Travaux de Linguistique et de Littérature X, 1, Strasbourg, Centre de 
philologie et de littératures romanes, 1972, pp. 1-72. 



 

 

14 

reviendrons, est forte : les auteurs hésitent entre une volonté 
d’individuation de leur langue, avec ses particularités propres et 
une soumission, une « satellisation » telle que l’entend Marcellesi 
(et al.)29  par rapport à un modèle linguistique plus prestigieux, ici 
le provençal. 

 
 
II. L’enquête sur la zone charnière entre langue d’oc et franco-
provençal : locuteurs traditionnels rares, début de figement de la 
langue30. 
 

A. Les informateurs : perte de transmission, émergence des 
sous-locuteurs 
 
La zone de transition entre les deux domaines linguistiques a 

fait l’objet de nombreuses études, dont les plus récentes, celles de 
Bouvier (1976) et Tuaillon (1972). Elles ont permis de fixer les 
isoglosses, et notamment celui du –A atone final précédé d’une 
palatale31. Nous avons voulu, par le biais d’enquêtes sur le terrain, 
réévaluer ces traits distinctifs, traduits sous la forme d’un faisceau 
par Bouvier32. 

Nous avons rencontré une vingtaine d’informateurs, dont les 
variables sociolinguistiques se réfèrent, pour beaucoup, à celui 
des locuteurs traditionnels : locuteurs âgés, isolés, ruraux, 
                                     
29 Marcellesi Jean-Baptiste., Bulot Thierry, Blanchet Philippe,  
Sociolinguistique, épistémologie, langues régionales, polynomie, Paris,  
L’Harmattan, 2003. 
30  Voir Morin (2016), Chapitre V (Étude phonologique de la zone de 
transition) de notre travail. 
31 En contexte palatalisant, le –A inaccentué en finale se palatalise en –i en 
francoprovençal dans les substantifs et les adjectifs. Les continuateurs 
francoprovençaux de FILIA (fille) et VACCA (vache) se terminent par /i/ : 
['fiʎi] ou ['vatsi].  
32 Bouvier Jean-Claude, 1976, p. 466. 



 

 

15 

masculins et dont les compétences linguistiques sont les plus 
aptes à parler et comprendre la langue régionale33. Les plus âgés 
se trouvent en outre dans la zone temporelle charnière de la 
rupture linguistique, qui aurait eu lieu dans les années 20-3034: ils 
sont sûrement les derniers témoins d’un usage quotidien des 
langues régionales et du bilinguisme.  

Pour autant, il apparaît qu’une partie de l’échantillon 
appartiennent à deux catégories « emblématiques » (Bert et 
Grinevald)35, d’une situation de langue en danger : les semi-
locuteurs et les sous locuteurs. Caractéristiques d’une 
transmission en partie indirecte, les semi-locuteurs conservent de 
très bonnes connaissances linguistiques, notamment en réception. 
En revanche, les sous-locuteurs (sept dans notre échantillon) ont 
éprouvé de réelles difficultés à répondre à nos questions ; leurs 
compétences linguistiques restent parcellaires et certainement 
liées, d’une part à une transmission très partielle (leurs parents 
parlaient patois entre eux), et d’autre part à des métiers fortement 
liés au français (instituteur, employés) et à leur mobilité 
géographique. En effet, selon Gadet36, la proximité de son réseau 

                                     
33Bert Michel., Costa James, Martin Jean-Baptiste., Étude FORA, 
Francoprovençal et occitan en Rhône-Alpes, pilotée par l’Institut Gardette, 
INRP, ICAR, DDL, 2009, p. 34-35. 
34 Bert Michel, « Qui parle une langue en danger ? Locuteurs du 
francoprovençal et de l’occitan en Rhône-Alpes, France », Faits de langue, 
Linguistique de terrain sur langues en danger : locuteurs et linguistes, 
Grinevald C. et Bert M. (dir.), Paris, Ophrys, n° 35-36, 2010, pp.79-116. 
35 Bert Michel, Grinevald Colette., « Proposition de typologie des locuteurs 
de LED », Faits de langue, Linguistique de terrain sur langues en danger : 
locuteurs et linguistes, Paris, Ophrys, n° 35-36, 2011, pp.117-132, p. 126. 
36 Gadet Françoise, La variation sociale en français, coll. L’Essentiel 
Français, Paris, Ophrys, 2003, p.96. 

 



 

 

16 

social et linguistique est « un facteur de conservation puissant, 
résistant au changement venus de l’extérieur, et garant des normes 
communautaires vernaculaires ».  

Si nous disposons de plusieurs catégories de locuteurs dans 
notre échantillon, ils ont pourtant plusieurs caractéristiques 
communes. Une transmission indirecte (un seul cas de 
transmission directe) tout d’abord, qui, même dans le cas des 
locuteurs dits traditionnels, pose des problèmes de production 
d’un vocabulaire précis et élargi à plusieurs domaines d’activités, 
loin du vocabulaire quotidien, domestique. Ensuite, la plupart de 
nos informateurs ont sous-évalué leurs compétences, parfois 
même, certains ont refusé de nous répondre : il s’agissait surtout 
de femmes, plus en retrait et enclines au sentiment d’infériorité 
linguistique. Les classer dans une catégorie fermée nous semble 
alors illusoire : chacun a sa propre histoire avec la langue, et dans 
le cadre d’une langue qui porte le poids d’un passé honteux pour 
beaucoup, la pratique de la langue reste grégaire voire inexistante 
pour la grande majorité de nos informateurs. 

 

B. Étude phonétique de la zone de transition : entre début 
d’obsolescence et richesse lexicale 

Cette étude a été menée, grâce à des entretiens individuels, afin 
de juger de la vitalité et de l’actualité de la limite entre langue 
d’oc et francoprovençal, limite auparavant observée et fixée par le 
travail de thèse (entre autres) de Bouvier (1976), qui a élaboré un 
faisceau de seize traits phonétiques caractéristiques, que nous 
avons tous réinterrogés, sous la forme d’un questionnaire. Il 
s’avère que les résultats ont très peu changé mais nous avons pu 
observer plusieurs phénomènes.  

Tout d’abord, afin de délimiter les deux domaines 
linguistiques, les dialectologues s’appuient régulièrement sur un 
trait particulier : le double traitement du A tonique après un 



 

 

17 

contexte palatalisant. Pour Tuaillon37, ce premier critère, « le plus 
commode », caractérise à lui seul les parlers francoprovençaux. 
La double conjugaison des verbes du premier groupe est un 
exemple particulièrement parlant pour ce dernier. En effet, si la 
langue d’oc n’a qu’une seule série de formes du premier groupe, 
le francoprovençal en dispose de deux. L’exemple le plus flagrant 
est celui des étymons PORTARE  « porter » et MANDUCARE38 
« manger » : 

Langue d’oc :   [pur'ta] / [mã'dʒa] 

Francoprovençal :    [pur'tɔ] / [mã'dʒje]39 

                                  [pur'tao] / [mi'ʒe]40  

Dans nos enquêtes, la double conjugaison des verbes en –
ARE existe toujours, en revanche, elle semble moins prégnante. 
Une première série de polymorphismes émerge ici sous la forme 
d’une palatalisation intermédiaire en /Ø/, sous l’influence des 
parlers provençaux, dans une zone située sur la tranche nord de la 
limite : on retrouve au même endroit une forme clairement 
occitane en –a, [mi'ʒa]. Nous relevons également deux formes de 
vélarisation : /ɔ/ et /ao/, dans plusieurs villages situés au nord de 
l’isoglosse de palatalisation du A après palatale. Il s’agit 
vraisemblablement de formes francoprovençales, puisque cette 
vélarisation est constatée également dans le lyonnais et la Suisse 
romande et dans le nord de l’Ardèche41. 
                                     
37 Tuaillon Gaston, 2007, p. 64. 
38 Ou *MĪNDUCARE  qui concerne les parlers de la moitié nord de la Drôme. 
39 Relevés par Gardette Pierre, Études de géographie linguistique, textes 
réunis par Horiot B., Simoni M.-R et Straka G., Strasbourg, C. Klincksieck, 
1983, p. 611. 
40 Bert Michel, 2001. 
41 Bert Michel, Rencontre de langues et francisation : l'exemple du Pilat, 
thèse de doctorat, sous la direction de J.-B. Martin, Université Lumière, 
Lyon 2, 2001, p. 270. 



 

 

18 

Le cas du –A  en contexte palatalisant dans les féminins est 
moins hétérogène : initialement palatalisé en /i/42, nous n’en 
retrouvons quasiment aucune trace. Il a pu évolué en un /ə/, voire 
complètement chuter. Ces formes, relevées également par 
Tuaillon (2007), sont le signe selon lui d’une évolution normale 
issue d’un timbre occitan, et non francoprovençale, qui, en ce 
sens, ne permet plus une distinction entre francoprovençal et 
langue d’oc. Bouvier43 et Bert44 postulent en faveur d’un 
phénomène de « nivellement analogique » : les formes peu 
fréquentes tendent à être remplacées par des formes majoritaires, 
ici celles de la langue d’oc.  

 
Dans l’ensemble, nous avons constaté une chute assez 

générale des finales, notamment dans les cas des féminins, 
phénomène plus prégnant chez les informateurs les plus 
septentrionaux, qui ne bénéficient pas de l’influence méridionale. 
Nous avons également observé une simplification des 
diphtongues en monophtongues45, dans la plupart des communes, 
y compris les plus méridionales. La simplification touche 
également certaines palatalisations comme K ou G + yod ou K + 
voyelle antérieure46 : là où Bouvier trouvait encore des formes 
palatalisées, voire « dentalisées » pour certaines, nous n’y avons 

                                     
42 Par exemple, VACCA (vache) évolue en ['vatʃi] en francoprovençal. 
43 Bouvier Jean-Claude, « L’occitan en Provence : le dialecte provençal, ses 
limites et ses variétés », Espaces du langage, géolinguistique, toponymie, 
cultures de l'oral et de l'écrit, Aix-en-Provence, Publications de 
l'Université de Provence, 2003, p. 115. 
44 Bert Michel, 2001, p. 366. 
45 Au sujet de la diphtongaison –AU par exemple (Morin, 2016, p. 254-
256), les continuateurs de SAL (sel) sont, en francoprovençal [sa] et en 
langue d’oc [saw]. 
46 Par exemple, Bouvier a relevé comme continuateur de ACCU HIC (ici), 
[t̮i]. Nous relevons des formes telles que [i’tje]. Morin, 2016, p.247. 



 

 

19 

trouvé que des formes intermédiaires, certainement consécutives à 
une régression vers des formes plus simples en [kj] ou [tj]. 

Bien que la majorité des formes étudiées semblent plutôt 
hermétiques au temps et aux pénétration du français, malgré 
quelques simplifications, prouvant ainsi la stabilité de cette zone 
de transition linguistique, il s’avère que le polymorphisme 
phonétique et lexical est aussi très présent. En effet, la 
palatalisation de la séquence G + U en francoprovençal47, visible 
plus particulièrement sur les participes passés du troisième 
groupe, a fait émerger un tel nombre de résultats qu’il nous a été 
impossible de cartographier le phénomène. Il est également 
apparu quelques originalités phonétiques, telles que l’apparition 
du phonème /Ø/, résultat de la chute de la consonne 
intervocalique, laissant ainsi un hiatus E + U, réduit ensuite en 
/Ø/, peu relevé à ce jour48. Il s’agirait ainsi d’un trait particulier 
du francoprovençal, que nous avons relevé jusque dans les parlers 
du Vercors, fortement influencés par ce dernier. 

Par ailleurs, les enquêtes ont été une source, assez 
inattendue doit-on le dire, de richesse lexicale préservée. En effet, 
certaines formes rares comme la forme [gu’ly]49 qui désigne le 
dindon, introuvable dans les précédents relevés, et possible 
continuateur de GOLA « gueule », ou encore de la forme 
[kabro’bu] « chèvre-bouc », désignant une « chèvre qui ne fait 
plus de petit », forme qui permet au passage de noter un cas de 
phonétisme retardé50 permettant ainsi à la désignation de 
préserver toute son expressivité. 

                                     
47 Par exemple, le type VENIRE (venir), évolue, au participe passé et au 
masculin singulier en [vɛñ'gy] en occitan drômois, tandis qu’il est palatalisé 
dans le nord de la Drôme : ['vɛd̃jy], Morin, 2016, p. 234. 
48 Des formes telles que les continuateurs de BIBERE (boire), [bØ] ou de 
VENIRE (venir) [və'njØ]. 
49 Morin, 2016, p. 269. 
50 Bouvier Jean-Claude, 1976, p.460. 



 

 

20 

La liste des faits phonétiques et lexicaux, relevés dans nos 
enquêtes, ne peut être développée ici mais il apparaît que malgré 
quelques évolutions et originalités, la langue évolue peu. La 
transmission souvent fragmentaire et la grégarité51 des pratiques 
plongent la langue dans le silence ; elle disparaît peu à peu, au 
rythme des derniers locuteurs. L’« équilibre de la langue »52, entre 
continuité et discontinuité semble se suspendre pour aboutir à 
l’attrition de la langue. Sans renouvellement linguistique, sans 
transmission (aucun de nos informateurs n’a souhaité transmettre 
sa langue), le terme d’obsolescence prend tout son sens ici : la 
langue perd son mouvement. En revanche, l’originalité de ces 
parlers, déjà remarquée par les premiers dialectologues, reste 
d’actualité : la zone de transition entre francoprovençal et langue 
d’oc demeure, mais pour combien de temps ? 

 
III. Enquêtes sociolinguistiques auprès d’élèves de collège : 
altérisation de la langue, discontinuité linguistique, et 
revitalisation  
 

Toujours dans l’optique d’obtenir des réponses permettant 
d’affiner le paysage linguistique drômois, nous avons profité de 
notre position d’enseignante de langue d’oc dans un établissement 
secondaire, à Nyons, petite ville à la croisée des chemins, entre 
Alpes et Provence. Nous avons effectué des enquêtes 
sociolinguistiques auprès de nos élèves (un groupe d’élèves 
apprenant la langue d’oc, et un groupe sans l’option) afin de faire 
émerger la représentation épilinguistique de la langue d’oc. 

 
A. Rupture linguistique et naissance des néolocuteurs : une 

ruralité en mouvement 
 

                                     
51 Terme employé par Calvet Louis-Jean., La guerre des langues et les 
politiques linguistiques, Payot, Hachette, 1987. 
52 Blanchet Philippe, 2005, p. 20. 



 

 

21 

Dans notre groupe d’occitanistes, environ 50% d’entre eux ne 
sont pas issus de la région ; cette zone de la Drôme provençale est 
en effet un lieu de migrations internes et professionnelles 
important. Ils sont également issus de catégories professionnelles 
intermédiaires, et non rurales : leur profil est étonnant. La langue 
d’oc serait-elle alors considéré comme un marqueur d’identité ? 
Une façon de s’intégrer plus facilement à la région ? De 
nombreuses études s’y sont consacrées, notamment en ce qui 
concerne le basque ou le breton (Urteaga53, Le Coadic54) et 
prouvent en effet que la langue est un biais d’insertion culturelle 
et sociale fort, ce que tendent à prouver nos chiffres : une 
population jeune, mobile, active et moins soumise à la pression 
linguistique que le milieu rural indigène. En effet, contrairement à 
cette tendance, les agriculteurs sont très peu représentés dans 
notre échantillon d’élèves ; ils sont pourtant souvent les derniers 
témoins de la présence de la langue et des « pratiques 
patoisantes » des zones rurales, qui représenterait 50% de cette 
tranche de la population selon Blanchet55. D’autres études en 
Aquitaine, Pays Basque ou Bretagne56 prouvent également que le 
monde agricole reste encore intimement lié à la langue régionale.  

                                     
53 Urteaga Eguzki., « La langue basque au Pays Basque : diagnostic, 
évolution et prospective. », Revue d’études basques, n° 7, 2002, pp. 227-
338. 
54 Le Coadic Ronan, « À propos des relations entre langue et identité en 
Bretagne », International Journal of the Sociology of Language, vol. 2013, 
Septembre 2013, pp.23-41. 
55 Blanchet Philippe, « Problèmes méthodologiques de l’évaluation des 
pratiques sociolinguistiques en langues ‘régionales ‘ ou ‘minoritaires’ : 
l’exemple de la situation en France », Langage et société, n° 69, 1994, pp. 
93-110, p. 96. 
56 Respectivement Schrantz Michel, « Langues parlées en Aquitaine : la 
pratique héritée », Le Quatre Pages, INSEE Aquitaine, septembre 2002, n° 
110, Urteaga (2002) et Le Coadic (2013). 



 

 

22 

Ces deux tendances, inverses, pourraient avoir en commun 
la césure linguistique, la rupture générationnelle. Dans le monde 
agricole, la langue d’oc n’est quasiment plus transmise : il réside 
une transmission très partielle, voire sporadique, qui se concrétise 
souvent par le français régional. Les derniers locuteurs 
traditionnels ne pratiquent qu’entre pairs ou dans des associations. 
Le morcellement linguistique, causé entre autre par 
l’uniformisation linguistique et les préjugés attachés à la langue, a 
enclavé la langue dans un réseau où cette pratique est la moins 
honteuse, dans un système « horizontal », entre locuteurs âgés. La 
communication verticale, la transmission intergénérationnelle de 
la langue n’a plus lieu mais il réside des stéréotypes forts, quant à 
eux sans doute transmis, comme nous le verrons ensuite. La 
population issue du milieu agricole porte ainsi les stigmates d’un 
passé diglossique lourd socialement et politiquement. 

Le peu d’intérêt des couches inférieures peut alors s’expliquer 
par la transmission non plus d’une langue, mais d’un sentiment 
d’insécurité linguistique, d’un sentiment d’infériorité face au 
français. Face à cela, l’afflux surprenant des couches moyennes 
serait également une conséquence de l’absence de transmission : 
le besoin de (re) trouver ses racines pour une population qui n’a 
bénéficié que d’une transmission très partielle voire inexistante et 
moins encline à la dépréciation, aux stéréotypes. Ainsi, ces élèves 
représentent un nouveau vivier pour la langue d’oc : ce que Bert 
et Grinevald (2011) appellent des « néolocuteurs ». Ils sont 
finalement les symboles de la rupture linguistique et d’une 
situation de langue en danger. Libérés du poids des stéréotypes, 
novateurs, peu intégrés à la communauté linguistique patoisante, 
ils représentent, dans notre secteur, l’avenir de la langue d’oc, par 
la transmission scolaire.  

 
B. Les représentations épilinguistiques des élèves : stéréotypes, 

et altérisation de la langue 
 
Lors d’une première enquête sur l’opposition des désignations 

occitan/patois, il est apparu que de nombreux stéréotypes 



 

 

23 

persistaient au sein des deux dénominations. Patois englobe un 
système de conflits, et porte le poids d’un passé diglossique 
(Gardy57, Boyer, 2005) ; en témoignent les nombreuses 
associations de nos élèves à la ruralité et à un temps révolu. 
Pourtant, il tombe en partie en désuétude dans beaucoup de 
réponses : un grand nombre d’entre eux ne connaissent pas la 
signification de ce mot. Cette perte de sens d’un terme à la fois 
stigmatisé et à la fois utilisé comme glossonyme identitaire local 
engendre une forme de substitution linguistique, de domination : 
celle d’occitan.  

La dénomination occitan a posé également des problèmes aux 
élèves : c’est une entité abstraite et mal définie pour eux, qui 
manque d’ancrage dans leur réalité. Les langues régionales n’ont 
que peu de visibilité dans le département, et leurs réponses s’en 
ressentent, bien qu’on ait noté une différence d’appréciation entre 
les élèves apprenant la langue d’oc et les non-apprenants. En 
effet, il émerge une relation plus apaisée, moins stéréotypée de la 
part des apprenants : serait-ce parce qu’ils ont moins été en 
contact ? Rappelons que ce groupe a une proportion de parents 
mobiles plus élevée, et d’agriculteurs plus basse. Cela se vérifie 
dans le groupe de non-apprenants : la langue est associée au 
passé, à l’obsolescence et les élèves prennent de la distance par 
rapport à la langue, elle devient la langue de l’autre (des grands-
parents, des plus âgés, des paysans, du Sud, etc.).  

Dans l’optique d’obtenir des résultats les plus précis possibles 
et d’atténuer notre impact, nous nous sommes inspirée des 

                                     
57 Gardy Philippe., « Simples réflexions d’ordre sociolinguistique sur la 
nomination refusée de l’occitan dans le discours des militants 
linguistiques », Les Français et leurs langues, J.-C. Bouvier (dir.),Actes du 
colloque de Montpellier les 5, 6 et 7 septembre 1988, rassemblés par C. 
Martel, Université de Provence, 1991, p. 449-460. 

 



 

 

24 

travaux d’Abric58 et de sa méthode du noyau central et de la zone 
muette. Cette méthode nous a permis d’approfondir les résultats 
précédents : trois « noyaux » se dessinent alors. Tout d’abord, 
l’occitan-langue morte. La langue appartient à un passé révolu, 
sans ancrage dans leur réalité, ce qui la rendrait bien évidemment 
vivante. L’arrêt de la transmission, son obsolescence, son « 
illusion d’inéquation » selon Hagège59 dénote son incapacité à 
être représentée dans la réalité. Cet élément s’entrecroise avec 
celui de l’altérisation de la langue : les élèves éprouvent des 
difficultés à se positionner vis-à-vis de la langue, entre volonté 
d’hétérogénéisation, de donner à la langue un statut individuel et 
volonté d’homogénéisation, de soumission à un modèle plus 
prestigieux, le français. C’est ce que Canut60 nomme la tension 
épilinguistique, qui a pour conséquence la distanciation de la 
langue :  

 
« Les pratiques "honteuses" sont, même lorsqu'elles sont 

reconnues réelles, renvoyées à un ailleurs spatial ou temporel 
("dans le temps", "les vieux", "un voisin", "le village X très 
reculé" etc.) » 61 
 

Enfin, il émerge une dernière association au sein du noyau 
central : le lien indéfectible avec le provençal, dont les limites se 
situent seulement à quelques kilomètres de Nyons, influencé 
depuis toujours par sa position géographique et économique 
                                     
58 Abric Jean-Claude, Pratiques sociales et représentations, Paris, PUF, 
1994. 
59 Hagège Claude, Halte à la mort des langues, Paris, Édition Odile Jacob,  
2000, p. 197. 
60 Canut Cécile, « Pour une analyse des productions épilinguistiques », 
dans Cahiers de praxématique, n°31, 1998, pp.69-90 et « Subjectivité, 
imaginaires et fantasmes des langues : la mise en discours 
‘épilinguistique’. », Langage et société, n° 93, 2000, pp. 71-97. 
61 Blanchet Philippe, 1994, p. 97. 



 

 

25 

certes, mais également par son lien étroit avec des auteurs du 
Félibrige comme Roumanille. Et c’est finalement par cette 
dénomination que les élèves ont pu au mieux se situer par rapport 
à la langue : c’est une langue et un territoire géopolitique ancrés 
dans les représentations de nos élèves. Le provençal garde ici 
toute son influence et son prestige linguistique et culturel, même 
parmi des élèves qui ne le parlent pas. Le système des 
dénominations de la langue d’oc par nos élèves prend ainsi une 
forme tripolaire, complémentaire et conflictuel : occitan-
provençal-patois, bien qu’il tende à devenir bipolaire, tant patois 
tombe en désuétude, ses dénominations, vacillant entre 
cristallisation des stéréotypes et perte totale de motivation. 

 

 

Conclusion : Et l’école dans tout cela ? 

 

Face à l’arrêt de la transmission, à la grégarité de certaines 
pratiques et aux stéréotypes encore lourds auxquels doit faire face 
la langue d’oc, l’école semble être le dernier espoir de voir la 
langue se perpétuer. Dans la Drôme, la situation est de plus en 
plus problématique. Si le primaire constitue un bon viviers 
d’élèves, il n’y a qu’un instituteur pour tout le département ; il en 
va de même dans le secondaire, où la langue d’oc n’est plus 
enseignée que quelques heures à Nyons. Et malgré un passé 
glorieux, l’enseignement de la langue d’oc dans la Drôme ne tient 
qu’à un fil ; les effectifs tendent à diminuer d’année en année, et 
le matériel pédagogique en vivaro-alpin n’existe pas, ce qui incite 
les professeurs au « bricolage pédagogique »62. Pourtant, l’enjeu 
de la revitalisation linguistique est de taille et se poser la question 
de l’enseignement de la variété vivaro-alpine ou de la variété 
languedocienne standardisée résulte d’une réelle réflexion au sein 

                                     
62 Morin Laetitia, 2016, p. 95. 



 

 

26 

de notre pratique. Nous avons ainsi choisi l’angle polynomique 
que défendent également Marcellesi63 et Ottavi64, éliminant ainsi 
toute volonté de purisme ou d’opposition entre une langue 
normalisée et un patois. Dans l’optique d’une continuité, d’un 
continuum linguistique, nous donnons aux élèves les clefs pour 
une compréhension de la pluralité, de la variation : une langue 
« Unitas Multiplex »65. 

 

Laetitia Morin 

 

                                     
63 Marcellesi Jean-Baptiste, Sociolinguistique. Epistémologie, Langues 
régionales, Polynomie, en coll. Thierry Bulot et Philippe Blanchet, Espaces 
Discursifs, Paris, L’Harmattan, 2003. Il définit ainsi le concept de 
polynomie : « [Les langues polynomiques sont des] langues dont l’unité est 
abstraite et résulte d’un mouvement dialectique et non de la simple 
ossification d’une norme unique, et dont l’existence est fondée sur la 
décision massive de ceux qui la parlent de lui donner un nom particulier et 
de la déclarer autonome des autres langues reconnues. », dans « La 
définition des langues en domaine roman : les enseignements à tirer de la 
situation corse », Sociolinguistique des langues romanes, Actes du congrès 
des romanistes d’Aix-en-Provence, vol. n° 5, 1983, pp. 309-314, p. 314.  
64 Ottavi Pascal, « Langue corse et polynomie. Retour sur un processus 
langagier dans l’enseignement secondaire », dans Cahiers de 
sociolinguistique, n°15, 2010/1, pp. 87-96. 
65 Morin Edgar, Les sept savoirs nécessaires à l’éducation du futur, Paris,  
Seuil, 2000. 
 



	

	

UN TEXTE RÉVOLUTIONNAIRE BILINGUE OCCITAN-FRANÇAIS :  
LE DIALOGO ENTRÉ DUS INSURJATS (AN VII) 

ÉDITION CRITIQUE 
 
 
Le Dialogo entré dus Insurjats de l’armado rouyalo 

[Dialogue entre deux insurgés de l’armée royale] fait partie des 
textes écrits en occitan pendant la période révolutionnaire. Même 
si l’emploi de la langue locale reste minoritaire en regard de la 
masse constituée par les imprimés en langue française, on sait que 
la Révolution correspond à une période de relative abondance 
pour les textes en langue occitane. Les centres de production sont 
urbains et parmi eux, la ville de Toulouse se taille la part du lion : 
40 % de la production totale est réalisée à Toulouse. Le corpus 
toulousain du texte révolutionnaire en occitan produit entre 1789 
et 1799 comprend 59 textes, répartis entre 35 textes 
révolutionnaires et 22 contre-révolutionnaires1.  

Le Dialogo entré dus Insurjats de l’armado rouyalo est un 
texte tardif, daté de fructidor an VII (août-septembre 1799). Il se 
place dans la seconde phase de l’écrit révolutionnaire en occitan 
identifiée par Philippe Martel2. À la période « libérale », 
relativement courte (1790-1792), qui a vu se multiplier les textes 
en occitan (100 textes sur 17 départements), a succédé une 
période « répressive », marquée par la progressive diminution de 
la production (50 textes entre 1793 et 1799). Le « Rapport sur la 
Nécessité et les Moyens d'anéantir les Patois et d'universaliser 
l'Usage de la Langue française » présenté à la Convention le 16 
prairial an II (4 juin 1794) symbolise le changement d’attitude des 
																																																								
1 Sur ce corpus, v. Maria Carmen ALÉN GARABATO, Quand le “patois” 
était politiquement utile. L’usage propagandiste de l’imprimé occitan à 
Toulouse durant la période révolutionnaire, Paris, L’Harmattan, 1999, p. 
41-69. 
2 Philippe MARTEL, Philippe, « Les textes occitans de la période 
révolutionnaire : un peu de géographie », in Henri Boyer / Georges 
Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / René Merle / François Pic, Le 
texte occitan de la période révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 1989, p. 
219-245, part. cartes 3, 4 et 5, p. 228-229. 



 

	

28 

révolutionnaires à l’égard des langues locales, toutes présentées 
comme des obstacles à la diffusion des idées républicaines. Sur le 
terrain cependant, ce désengagement des révolutionnaires n’est 
pas complet. Les besoins de la propagande, face à des populations 
occitanophones monolingues ou dont la compréhension du 
français est jugée insuffisante, imposent de s’adresser à elles dans 
leur langue, comme le font, du reste, à l’occasion, les adversaires 
de la Révolution. 

Beaucoup de textes de la période révolutionnaire sont 
anonymes. Le Dialogo ne comporte pas de nom d’auteur mais il 
est attribué de façon certaine à un Toulousain qui est loin d’être 
un novice en écriture occitane. Jean-Marie-Charles Garres est un 
« employé » sur lequel on est peu renseigné3. Son activité semble 
avoir débuté dans l’année faste de la production révolutionnaire 
en occitan à Toulouse, en 1791. Cette année-là, le 15 mars 1791, 
se présente à la tribune de la Société des Amis de la Consitution 
réunie en séance publique, un « bon patriote », l’employé Garres, 
pour faire lecture d’un long texte en prose (24 pages), les 
Rasounomens, Pensados & refflectious d’un boun Pagés des 
embirouns de Toulouso (Pic n° 1244). L’accueil est enthousiaste 
et il vaut même à l’auteur d’être sur-le-champ admis dans la 
Société. Par la suite, toujours en 1791, Garres donne un Dialogo 
entre dus Paysans des embirous de Toulouso, à l’occasiou de la 
nouminatiou del Pere Sermet, à l’Abesquat de la Métropolo del 
Sud (huit pages), publié à Toulouse (Pic n° 121) et à Montauban 
(Pic n° 122), consacré à l’éloge de l’abbé Sermet promu à 
l’évêché de Toulouse, un des auteurs de langue occitane les plus 
																																																								
3 V. Georges FOURNIER, « La production toulousaine », in Henri Boyer / 
Georges Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / René Merle / 
François Pic, Le texte occitan de la période révolutionnaire, Montpellier, 
SFAIEO, 1989, p. 392, 396 et 420. 
4 L’inventaire des textes révolutionnaires de la période révolutionnaire a été 
dressé par François PIC, « Essai d’inventaire des textes en occitan de la 
période révolutionnaire (1788-1800) », in Henri Boyer / Georges Fournier / 
Philippe Gardy / Philippe Martel / René Merle / François Pic, Le texte 
occitan de la période révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 1989, p. 10-
175. 



	

	

29 

prolifiques de la période révolutionnaire5. Vers le mois de juin 
1791, Garres fait paraître à Toulouse, chez le même imprimeur 
que son premier texte, Viallanos, un Dialogo entre dus Paysans 
des embirous de Toulouso fait par un chassur de la Legioun de la 
Daourado (Pic n° 123), dirigé contre les prêtres qui refusent la 
Constitution civile du clergé6. 
 Lorsqu’il renoue en l’an VII (1799) avec l’écriture en 
occitan, Garres reprend un schéma discursif dont il a déjà éprouvé 
l’efficacité. Comme dans deux textes de 1791, le texte se présente 
comme un dialogue entre deux paysans. Un troisième personnage 
est introduit, un prêtre catholique, désigné comme « L’abbé » 
(l’abat, en occitan) exclusivement francophone, à la différence 
des deux paysans qui ne s’expriment qu’en occitan. Cette 
distribution des langues est symbolique. Il est évident que dans la 
réalité des échanges oraux bien des prêtres des zones rurales 
s’expriment en occitan avec leurs ouailles. Le français représente 
ici d’abord la langue de l’élite sociale, en contraste avec la parole 
dialectale portée par les deux paysans. Ceux-ci sont dotés de 
prénoms, Janot et Miquel [Michel], choisis pour leur banalité.  
 La forme du dialogue est particulièrement représentée dans 
l’écrit révolutionnaire de langue occitane et dans ce cadre, le 
recours à des paysans est fréquent, au-delà des œuvres de Garres, 

																																																								
5 Sur cette figure majeure de la Révolution à Toulouse et de l’emploi dans 
ce cadre de l’occitan, v. Georges FOURNIER, « Antoine-Pascal-Hyacinthe 
Sermet, évêque, révolutionnaire et homme d’Oc », Per Robert Lafont, 
Montpelhièr / Nimes, CEO, 1990, p. 75-89. La désignation de Sermet 
comme évêque de la Haute-Garonne, métropolitain du Sud, a eu lieu le 26 
mars 1791. Le texte de Garres doit être de peu postérieur. 
6 Texte retrouvé par Carmen Alén Garabato (2000) au Collège d’Occitanie, 
à Toulouse, à présent conservé au CIRDOC (Béziers, CR-A 8176-33). Il a 
été édité par Alén Garabato (« Dialogo entre dus paysans des embirous de 
Toulouso fait per un chassur de la legiou de la Daourado : une 
conversation édifiante en 1791 », Revue des langues romanes, 103, 2000, 
p. 399-417) sans prise en compte de l’auteur pourtant identifié par Georges 
Fournier. 



 

	

30 

dans l’ensemble de la production7. Cette mobilisation d’un 
personnel agricole renvoie à des modèles éprouvés : la tradition 
virgilienne des Bucoliques, d’une part, et, dans le champ de la 
littérature de langue occitane, l’églogue gasconne (Pey de Garros, 
Fondeville). Ces derniers textes cependant sont anciens (Garros 
du XVIe siècle, Fondeville de la fin du XVIIe siècle). L’auteur 
s’inspire plus directement d’un des premiers textes toulousains de 
la période révolutionnaire, le Dialogo entre le Cultibatou Bourrel 
de la Parroquio de Sen-Sarni de Toulouso et Mestre Labertat, 
Jardinié (Pic n° 38), publié en mars 1789 par le cultivateur 
toulousain Michel Bourrel8. Le succès de la formule s’explique 
par la mise en scène d’un personnel réduit en nombre, l’emploi de 
la prose et l’enchaînement rapide d’échanges concentrés. Rien 
n’interdit de penser que ce texte, en priorité destiné à la lecture 
publique, n’ait pu également être conçu comme pouvant faire 
l’objet d’une représentation scénique. En mobilisant deux 
paysans, l’auteur s’inscrit dans une tradition littéraire, 
prestigieuse (Virgile) et locale (Bourrel), en même temps qu’il 
manifeste son intention de s’adresser à une catégorie de la 
population a priori exclue de l’accès à l’écriture. Le dialogue en 
prose occitane mettant en scène deux paysans et un abbé joue 
ainsi sur les deux niveaux de destinataires : les intermédiaires 
culturels qui se chargeront de l’oralisation du texte, dotés d’un 
niveau culturel qui leur permet d’identifier aisément la dimension 
intertextuelle du dialogue, puis les paysans de la région 
toulousaine peu habitués à se voir directement représentés dans 
un texte imprimé.  
 Les moyens mis en œuvre pour parvenir à la persuasion du 
public visé sont marqués par une recherche de la plus grande 

																																																								
7 Sur la fortune du genre du dialogue, v. Maria Carmen ALÉN 
GARABATO, Quand le “patois” était politiquement utile. L’usage 
propagandiste de l’imprimé occitan à Toulouse durant la période 
révolutionnaire, Paris, L’Harmattan, 1999, p. 72-95. 
8 Sur ces textes, v. Jacques GODECHOT, « Pamphlets en occitan à 
Toulouse en 1789 », Lengas revue de sociolinguistique, 18, 1985, « La 
question linguistique au Sud au moment de la Révolution », p. 253-286.  



	

	

31 

proximité possible avec la langue qu’on imagine être celle des 
paysans. Les marques d’oralité sont nombreuses. Le texte débute 
par un « hé bé ! » retentissant, un « té » [tiens] ouvre une réplique 
de Miquel (p. 2). Les comparaisons imagées, souvent triviales, 
abondent : dans le camp royaliste, les morts tombent « coumo 
d’aglam » [comme des glands, p. 1] ou « coumo de mousquos » 
[comme des mouches, p. 2], le clergé est pauvre (sec)  « coumo 
un ginoul d’agasso » [comme un genou de pie, p. 7]… Le lexique 
est familier (« ficut couart » [fichu couard, p. 1], l’abbé « se 
fiquo » [se fiche, p. 5] des paysans…), le roi est flanqué d’une 
biscouaillo [marmaille, p. 6]…, à côté de figures dont on peut se 
demander si elles ne proviennent pas du grand poète toulousain 
Godolin, identifié par Philippe Gardy comme le principal modèle 
de la production toulousaine9. Dans le même temps, les phrases 
sont courtes, dominées par une parataxe qui imite l’enchaînement 
de la parole orale et la syntaxe est simple tout comme la totalité 
du lexique. L’absence de realia et de toute référence contextuelle 
qui pourrait paraître trop localisée dans son expression permet 
ainsi une lecture et une compréhension aisées, aussi bien dans la 
Gascogne toulousaine que côté languedocien. Ces procédés, 
combinés à une économie générale des moyens et à une 
construction par dévoilements successifs, assurent l’efficacité 
rhétorique d’un texte totalement ancré dans l’actualité.  

Le titre de l’œuvre fait en effet directement allusion à la 
vaste insurrection royaliste qui embrasa la région toulousaine au 
cœur de l’été 1799, en l’an VII du calendrier républicain. Cet 
épisode important de l’histoire de la fin du Directoire, à l’échelle 
régionale et nationale, n’en fut pas moins bref. Commencé dans la 
nuit du 18 thermidor (5 août), le soulèvement était terminé au 
bout d’une quinzaine de jours. Après la bataille de Montréjeau du 
3 fructidor (20 août), seuls subsistaient quelques groupes épars 
dont les républicains vinrent rapidement à bout. Mais pendant 
																																																								
9 Philippe GARDY, « Les modèles d’écriture : ruptures et continuités », in 
Henri Boyer / Georges Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / René 
Merle / François Pic, Le texte occitan de la période révolutionnaire, 
Montpellier, SFAIEO, 1989, 485-501. 



 

	

32 

quelques jours, l’insurrection s’était développée dans une zone 
qui s’étendait en croissant sur une centaine de kilomètres de long. 
Si le département de la Haute-Garonne était le plus touché, la 
région soulevée allait du Lot et du Lot-et-Garonne au nord au 
Tarn et à l’Aude à l’est, en passant par le Gers à l’ouest et 
l’Ariège au sud. En Haute-Garonne, la rébellion était 
particulièrement forte à l’ouest du département aux confins du 
Gers dans les districts de Muret et de Grenade, mais également 
dans celui de Villefranche au sud-est. La révolte mobilisa les 
campagnes, mais il est difficile de connaître le nombre exact des 
troupes nombreuses formées surtout de paysans. Les sources, 
majoritairement républicaines, gonflent les chiffres et les 
estimations varient selon les historiens du simple au double : de 
20 000 pour certains à 8 ou 10 000 pour d’autres. Même en s’en 
tenant à la fourchette basse, il s’agit donc bien d’un mouvement 
populaire de grand ampleur qui n’eut pas d’équivalent dans la 
région pendant toute la période révolutionnaire. 

Son déclenchement s’inscrit dans un contexte national et 
international qui dépasse de loin le cadre du Midi toulousain. Le 
Directoire connaissait alors de graves difficultés, militaires et 
politiques. Depuis le début de l’année 1799, la France 
républicaine affrontait les armées de la deuxième coalition, 
regroupant notamment l’Angleterre, l’Autriche et la Russie. 
Après de nombreux succès sur les champs de bataille qui avait 
permis à la jeune République des conquêtes brillantes au cours 
des années précédentes, ses troupes subissaient désormais des 
défaites et reculaient, abandonnant la plus grande partie de l’Italie 
notamment. Ces revers aggravaient les tensions politiques à 
l’intérieur du pays. Au printemps, les élections voyaient une nette 
poussée de la minorité jacobine, tandis que le gouvernement était 
discrédité. Un « coup » parlementaire permettait à de nouvelles 
personnalités d’arriver aux postes de Directeur, dont Sieyès qui 
devenait l’homme-clé de la situation. À l’été 1799, le régime 
pouvait sembler dangereusement fragilisé : la situation politique 
était confuse, la situation militaire compromise. Pour les 
royalistes, balayés deux ans auparavant par le coup d’État de 



	

	

33 

fructidor an V (1797), le moment semblait venu de tenter de 
l’abattre. Les royalistes de l’intérieur, en lien avec les émigrés et 
le Prétendant au trône, Louis XVIII, frère de Louis XVI qui vivait 
en exil, prévoyaient donc un plan ambitieux. Il consistait à 
provoquer le soulèvement de différentes régions de l’Ouest et du 
Sud-Ouest favorables à la Contre-Révolution en coordonnant leur 
déclenchement avec l’avancée des troupes de la coalition aux 
frontières. Des émissaires secrets et des structures clandestines 
s’activaient dans l’ombre dans ce but. 

Le Midi toulousain faisait partie de ces zones où devait 
éclater une insurrection royaliste. Dès l’été 1798, des 
rassemblements favorables aux royalistes s’étaient produit dans 
les campagnes de la Haute-Garonne. Les premiers troubles 
sérieux éclatèrent en octobre 1798, quand un gendarme fut tué à 
Escalquens. À partir de prairial (mai-juin 1799), les troubles et les 
signes de défi à l’autorité, abattages d’arbres de la liberté, 
destructions et incendies de biens appartenant à des partisans de la 
République, agressions contre des républicains, se multiplièrent. 
Certes, la ville de Toulouse était un bastion jacobin, dont 
l’ancrage républicain avait encore été renforcé à l’issue des 
élections du printemps 1799. Mais les royalistes, qui se 
recrutaient notamment dans l’ancienne noblesse, très puissante 
dans la ville avant la Révolution, étaient implantés dans la région. 
Leur organisation clandestine, structurée autour de l’Institut 
philanthropique, était active. Ils auraient réuni environ 15 000 
affidés en Haute-Garonne. Surtout, les campagnes étaient 
majoritairement hostiles au régime. Deux motifs puissants 
poussaient les ruraux au refus. Le premier était de nature 
religieuse. Les innovations religieuses de la Révolution avaient 
provoqué un rejet qui perdurait sous le Directoire. Après 
l’adoption de la Constitution civile du clergé en 1790, une partie 
du clergé, soutenu par la population, avait refusé de prêter le 
serment obligatoire à la Constitution ; le taux d’insermentés était 
de 60 % en Haute-Garonne. La Terreur et sa politique 
déchristianisatrice avaient représenté un épisode violent contre la 
religion. La période thermidorienne avait ouvert une nouvelle 



 

	

34 

phase moins tendue dans les relations conflictuelles entre la 
République et le catholicisme. Mais le Directoire, surtout après le 
coup d’Etat de fructidor an V, avait repris la lutte contre les 
prêtres réfractaires et limitait l’exercice du culte public. Le sort 
des cloches, dont les sonneries étaient interdites, symbolisait ce 
conflit. Dans les campagnes, l’attachement à la religion romaine 
se manifestait par le respect du dimanche contre le décadi du 
nouveau calendrier et par l’appui apporté aux prêtres réfractaires 
vivant clandestinement au sein de la population. Comme ailleurs, 
la fidélité au catholicisme poussait ceux que les républicains 
qualifiaient de « fanatiques » dans le camp du royalisme. Le 
second motif, apparu un peu plus tard, était suscité par le 
recrutement militaire. La loi Jourdan-Delbrel qui instaurait la 
conscription adoptée en 1798, puis le contexte nouveau créé par 
la reprise de la guerre, conduisaient en 1799 à de nouvelles levées 
d’hommes pour les armées après celles de 1793. Or le Sud-Ouest 
refusait massivement et profondément le service militaire, un rejet 
qui persista sous l’Empire. Dès l’été 1798, des bandes armées 
d’insoumis et de déserteurs, que les royalistes tentaient de gagner 
à leur cause, se rassemblaient dans certaines zones. À partir du 
mois de mai 1799, leur agitation devenait franchement 
inquiétante. Treize cantons étaient concernés par ce qui 
apparaissait comme une  rébellion ouverte. Le commissaire du 
canton de Castanet écrivait alors à l’administration 
départementale : « Nous ne pouvons nous dissimuler qu’il se 
forme dans nos parages une petite Vendée10 ». 

Le choix de la région toulousaine était donc logique de la 
part des royalistes. La prise de la ville, ainsi que de Bordeaux où 
ils étaient bien implantés, pouvait permettre de contrôler 
l’ensemble du Sud-Ouest. L’opération, mal engagée, tourna 
pourtant vite au désastre. Elle commença en effet prématurément 
et resta isolée au lieu de s’inscrire dans une action de vaste 
envergure se déployant sur plusieurs terrains. Les historiens 
																																																								
10 Cité par Joseph LACOUTURE, Le mouvement royaliste dans le Sud-
Ouest (1797-1800), Hossegor, Librairie D. Chabas, 1932, p. 100. 
 



	

	

35 

s’interrogent sur les raisons de cette précipitation. Ils évoquent le 
rôle d’un agent républicain infiltré. D’autres soulignent le 
conjoncture militaire : la mise en application du décret sur 
l’enrôlement des troupes aurait accéléré les choses. De fait, les 
insurgés du Sud-Ouest restèrent seuls et ne reçurent aucun renfort. 
De plus, un point essentiel du plan ne put être réalisé. Les 
royalistes échouèrent à s’emparer de la ville de Toulouse qui ne 
disposait pourtant que de très maigres troupes. Dans la nuit du 18 
au 19 thermidor (5 au 6 août), leurs troupes se regroupaient sous 
les murs de Toulouse sous la conduite de Rougé, un ancien 
général républicain rallié à l’insurrection. Mais contrairement au 
plan prévu, les portes de la ville, qui devaient leur être ouvertes 
grâce à l’action de complices présents à l’intérieur, restèrent 
closes. Averties par un agent double, les autorités républicaines 
avaient pris des mesures préventives qui découragèrent les 
royalistes toulousains. Or la ville représentait un élément 
essentiel, car elle renfermait des armes dont les insurgés étaient 
largement dépourvus. De plus, les autorités qui y siégeaient 
purent organiser la réponse et mener la contre-attaque.  

Mais dans un premier temps, et malgré l’échec face à 
Toulouse, l’insurrection se développa dans de nombreuses zones 
rurales. Dès le 19 thermidor (6 août), les cantons de Muret, Saint-
Lys, Montgiscard, Lanta, Caraman étaient en état d’insurrection, 
d’autres se soulevèrent les jours suivants. Les insurgés purent 
facilement prendre le contrôle de nombreuses localités, plus ou 
moins grandes : Muret, Saverdun en Ariège, Lombez, Mauvezin, 
L’Isle-Jourdain dans le Gers. Arborant la cocarde blanche et au 
cri de « Vive le roi », les royalistes manifestaient leur autorité sur 
le terrain par diverses actions : ils destituaient les autorités 
locales, les arrêtaient, les remplaçaient en tentant de réinstaller les 
hommes en place sous l’Ancien Régime. Les exactions venant de 
leurs rangs étaient en revanche peu nombreuses. Aux portes 
même de Toulouse, les troupes républicaines furent mises en 
difficulté lors d’accrochages dans les faubourgs. Il fallut attendre 
le 22 thermidor (9 août) pour que, lors d’un combat plus décisif, 
les républicains l’emportent sur les insurgés qui s’étaient 



 

	

36 

regroupés sur les hauteurs de Pech David sous le commandement 
de Rougé. Le gros des troupes se replia alors vers le sud du 
département. À partir du 10 août, la réponse républicaine à 
l’insurrection royaliste s’organisa efficacement depuis Toulouse 
et les départements avoisinants, mais il fallut quelques jours pour 
que les territoires gagnés aux royalistes repassent les uns après les 
autres sous le contrôle des autorités. 

C’est durant cette période d’incertitude, où les campagnes 
restaient réceptives aux menées royalistes, que le texte fut 
probablement rédigé, peut-être à la suite d’une commande. Il est 
en tout cas frappant de constater la similitude du contenu avec 
celui d’un arrêté du département daté du 27 thermidor11 (14 août) 
et évoqué dans le texte (« Lé départomen nous a proumés un 
perdou », p. 6). Le registre du discours relève donc de la 
propagande, une propagande républicaine qui s’adresse à la masse 
des insurgés, c’est-à-dire aux paysans du Midi toulousain, ces 
« habitants de la campagne », ces « laborieux agriculteurs » 
évoqués dans l’arrêté du 27. Les sources de la répression 
montrent bien que les paysans étaient les plus nombreux parmi les 
rebelles (plus de 63 %), suivis de loin par les artisans (22 %).  
Cette « armée » s’était dotée d’une organisation militaire en 
bataillons et compagnies, dans laquelle les soldats émanaient très 
majoritairement du peuple, tandis que les chefs qui occupaient des 
grades appartenaient plus souvent à la bourgeoisie et à la noblesse 
regroupant les propriétaires terriens rentiers du sol.  

Les combats furent meurtriers pour les troupes royalistes, 
mal armées et sans expérience militaire pour la plupart. 
L’évaluation du nombre de rebelles tués, comme celle de leurs 
effectifs, est sujette à caution, les autorités locales ayant tout 
intérêt à gonfler les chiffres face au gouvernement. Certains 
auteurs évoquent 200 tués à Pech David, de 1 000 à 2 000 morts à 
Montréjeau. Au total, il y aurait eu 4 000 tués selon Jacques 
Godechot12, une estimation ramenée à 1 000 par d’autres 
																																																								
11 Archives départementales de la Haute-Garonne, 1 L 446. 
12 Jacques GODECHOT, La Révolution française dans le Midi toulousain, 
Toulouse, Privat, 1986, p. 301. 



	

	

37 

historiens. Si les données sont donc souvent surévaluées, il n’en 
reste pas moins que le nombre de tués et blessés fut infiniment 
plus élevé du côté des insurgés que de celui des républicains. En 
insistant lourdement sur le nombre de morts au sein de l’armée 
royale, l’auteur du texte cherche donc tout d’abord à renforcer la 
peur et les mouvements de défection attestés parmi les paysans. 
Les sources contemporaines, qui émanent toutes d’autres milieux 
sociaux que la paysannerie, relèvent en effet la panique qui 
s’emparait des insurgés lors des affrontements armés et la 
débandade qui s’ensuivait pour l’armée royale. Le phénomène 
était d’autant plus important que certains rebelles avaient été 
enrôlés de force. La peur face aux risques encourus était aussi un 
des motifs qui conduisait les jeunes gens à refuser le service 
militaire ou à déserter. En revanche, l’auteur ne dit rien, bien sûr, 
des exactions commises par les troupes républicaines à L’Isle-
Jourdain et qui conduisirent à des massacres de civils en fructidor, 
postérieurs sans doute à la rédaction du texte. 

De manière très explicite, le rédacteur du texte cherche 
également à convaincre les paysans qu’ils ne sont que les jouets 
des chefs de l’insurrection, présentés ici comme les anciens 
seigneurs et les membres du clergé réfractaire. Tout le propos 
consiste à dévoiler leur supposée duplicité, à montrer aux paysans 
en quoi leurs intérêts s’opposent aux leurs et à susciter leur 
ralliement à la République au prix de la trahison des chefs. De 
même, dans son arrêté du 27 thermidor, le département déclarait 
aux « habitants des campagnes » : « Signalez et déclarez à 
l’autorité légitime les monstres qui vous fanatisèrent et ont voulu 
aliéner vos cœurs à la République . … Abandonnez vos généraux 
féroces et nommez-les hautement pour qu’ils soient punis de leurs 
crimes. Ils se faisaient insolemment appeler vos chefs ; ils ne 
voulaient être que vos  bourreaux ». 

Les attaques contre le clergé réfractaire sont distillées à 
travers la mise en scène du personnage de l’abbé. Il s’agit d’un 
personnage fictif, comme le sont Janot et Miquel. La dénonciation 

																																																																																																																																																																		
 



 

	

38 

de l’abbé se fait sur un ton satirique par l’évocation d’une bataille 
dans laquelle l’abbé ne songerait qu’à fuir : « En perduts ! aqui 
l’ennemic ; … et qu’abex pau ; moussu Labat ? Cal toutjour 
marcha ambé confienço dins le cami del salut, sans regarda 
darnié » [Nous sommes perdus ! Voici l’ennemi ; et vous avez 
peur, Monsieur l’abbé ? Il faut toujours marcher avec confiance 
dans le chemin du salut, sans regarder derrière, p. 4]. La dernière 
remarque est profondément ironique. Le paysan Janot fait preuve 
d’irrespect, comme le perçoit l’abbé qui invite les deux paysans à 
respecter son « caractère », ramenant ainsi la question à un trait 
individuel. En fait, cette dénonciation reprend un leitmotiv des 
écrits républicains, assimilant systématiquement fanatisme et 
royalisme. Il est vrai que quand ils prenaient possession d’une 
localité, les royalistes faisaient dire une messe par un prêtre 
réfractaire, que des prêtres ont béni drapeaux et armes, que 
certains d’entre eux se sont engagés dans l’armée royale et ont 
combattu. Dans le district de Castelsarrasin, le curé Bouloc qui 
appartenait à une bande royaliste avait acquis le surnom de 
Brisefer. Mais si l’attachement au catholicisme est incontestable 
dans les campagnes révoltées, il faut cependant sans doute 
minorer le rôle du clergé réfractaire dans le déclenchement et le 
déroulement de l’insurrection. L’abbé Dubourg, qui dans la 
clandestinité dirigeait le clergé réfractaire en tant que vicaire 
général, n’a ainsi pas soutenu ouvertement la révolte.   

Les « seigneurs », absents de la scène, sont évoqués à 
travers une série d’accusations à la fin du texte. L’implication 
plus ou moins ouverte de nobles dans l’insurrection est attestée, le 
rôle le plus marquant revenant au jeune comte de Paulo, qui co-
dirigeait les opérations avec Rougé. Le poids économique et 
social des élites sociales dans les campagnes toulousaines restait 
très important. Au cours du temps, les riches citadins, bourgeois 
et nobles toulousains, notamment les parlementaires qui 
dominaient la ville avant 1789, avaient investi dans l’achat des 
meilleures terres. Dans les terroirs les plus fertiles, dans le 
Lauragais, la vallée de la Garonne, la part de la propriété noble 
était particulièrement élevée, jusqu’à 50 % des terres à la fin de 



	

	

39 

l’Ancien Régime. Avant la Révolution, ces grands propriétaires 
fonciers avaient également détenu des seigneuries, qui leur 
donnaient revenus supplémentaires, puissance et prestige. Sous le 
Directoire, ces riches familles possédaient toujours terres et 
châteaux, malgré les confiscations révolutionnaires qui avaient 
touché les émigrés. Les anciens seigneurs, désormais repliés sur 
leurs terres où ils résidaient quand ils n’avaient pas émigré, 
conservaient une influence importante parmi les ruraux. 

Pour l’amoindrir, Garres s’attache à souligner les 
antagonismes sociaux qui perduraient dans les campagnes et à 
opposer les intérêts des paysans à ceux du clergé et de l’ancienne 
noblesse. Il tente ainsi de rappeler à une paysannerie pauvre les 
acquis de la Révolution gagnés au détriment des ordres privilégiés 
de l’Ancien Régime. Il évoque explicitement deux types de 
redevances supprimées par la Révolution, brandissant le spectre 
de leur restauration en cas de victoire royaliste. Selon lui, le 
clergé n’aurait pas accepté la suppression de la dîme dès le début 
de la Révolution (p. 7). Ce prélèvement en nature sur les récoltes 
effectué au profit de l’Église avait fait l’objet de nombreuses 
contestations de la part des communautés rurales dans la région à 
la fin de l’Ancien Régime et était impopulaire. Quant aux 
seigneurs, ils regretteraient leurs anciens droits démantelés en 
plusieurs étapes, d’abord en 1789, puis surtout en 1793 après la 
victoire des Montagnards. Ces derniers les supprimèrent tous sans 
contrepartie financière, libérant officiellement les paysans du 
paiement des censives, la « rente » évoquée dans le texte et qui 
n’était parfois plus payée (p. 7). L’auteur ne se limite pas à ce 
constat. Il suggère que les seigneurs n’auraient pas pardonné les 
attaques dont ils avaient été victimes tout au long de la période, y 
compris de la part de ces mêmes paysans. Il rappelle le soutien 
initial à la Révolution de ces derniers et même leur participation 
aux épisodes les plus radicaux de la période en raison de leur 
opposition aux détenteurs de châteaux (p. 7). Au début de la 
Révolution, à l’été 1789, lors d’émeutes un peu partout en France, 
les habitants des campagnes s’emparèrent des archives des 
seigneuries et brûlèrent les chartriers pour faire disparaître les 



 

	

40 

preuves sur lesquels les seigneurs s’appuyaient pour exiger leur 
dû. La région connut de nouveaux troubles agraires en 1792 
contre les riches et les « aristocrates » ainsi que les prêtres 
insermentés, qui se traduisirent par des pillages et des taxations. 
En 1793-1794, pendant la période jacobine, les intérêts des grands 
propriétaires terriens vendeurs de blé furent atteints par la mise en 
place du « maximum » qui fixait un prix plafond aux denrées, et 
notamment aux céréales, pour favoriser les consommateurs, tels 
les petits paysans, souvent simples journaliers, qui ne pouvaient 
atteindre l’autosuffisance alimentaire. L’auteur rappelle 
également la Terreur en faisant allusion à l’emprisonnement à 
Toulouse des suspects dénoncés (p. 7) – ils furent jusqu’à 1000 
prisonniers à certains moments –, qui toucha notamment les 
familles nobles, plus encore si un de leurs membres avait émigré. 
Le message est donc clair : en raison de leur soutien à la 
Révolution jacobine, les paysans doivent craindre la vengeance de 
prêtres et de nobles qui n’ont rien oublié.  

Quel pouvait être l’impact de tels arguments, même 
prononcés en « patois » ? L’auteur simplifie – toutes les régions 
touchées par l’insurrection ne présentaient pas les mêmes 
structures agraires à la fin du XVIIIe siècle – et surtout laisse de 
côté les limites des conquêtes révolutionnaires pour les paysans – 
leur exclusion de la vente des biens nationaux, l’alourdissement 
de la rente versée par les métayers aux propriétaires qui sont les 
grands bénéficiaires de la suppression des dîmes et censives 
seigneuriales. Comme l’arrêté départemental du 27 thermidor, il 
garde également le silence sur l’une des composantes majeures de 
l’insurrection : nulle allusion ici aux insoumis et déserteurs qui 
avaient rejoint les rangs de l’armée royale. La présence de bandes 
armées de jeunes hommes refusant le service militaire a pourtant 
constitué un facteur essentiel de l’agitation qui avait précédé la 
révolte et peut-être de son déclenchement prématuré. La présence 
des insoumis dans l’armée royale est par ailleurs attestée par les 
listes d’insurgés arrêtés, de manière moins massive qu’attendu à 
suivre les affirmations des historiens. Mais à la différence de la 
proclamation du 2 fructidor adressée aux habitants de Saint-



	

	

41 

Martory par les chefs militaires républicains, le texte n’évoque 
pas le sort des « réquisitionnaires et déserteurs » ou des « jeunes 
conscrits » et la mansuétude qu’ils peuvent espérer en application 
de la loi du 1er juillet amnistiant déserteurs et réfractaires.  

Tandis que par leurs discours et proclamations les 
républicains tentaient de convaincre la masse des insurgés 
d’abandonner le combat et de dénoncer leurs chefs, ils 
déployaient sur le terrain leurs forces pour défaire militairement 
l’armée royale. Différentes colonnes depuis le Tarn, l’Aude, le 
Gers, Toulouse reprirent progressivement le contrôle des zones 
insurgées, dont Muret. Le gros des troupes se dirigea vers le sud, 
en direction des Pyrénées, prenant éphémèrement possession des 
localités qu’elles traversaient. Les rebelles mirent à mal les 
républicains le 26 thermidor (13 août) à La Terrasse, faisant des 
tués parmi leurs rangs. Mais cet épisode n’eut pas de suite. Une 
semaine après, la rencontre décisive avait lieu à Montréjeau et se 
soldait par l’échec des insurgés. Les restes de leur armée se 
repliaient vers Saint-Béat et le Val d’Aran, permettant à une 
partie des troupes de passer en Espagne, comme le firent le comte 
de Paulo et Rougé. Au nord de Toulouse et dans le Gers, les 
dernières bandes furent détruites dans les jours suivants. Dès lors 
débuta la phase de répression. Un arrêté de l’administration 
centrale du département en date du 25 août (8 fructidor), au 
lendemain de leur échec, prescrivait la rédaction de listes de 
participants à l’insurrection en distinguant les « chefs » et les 
« enrôleurs » de « ceux qui méritent d’être excusés ou 
pardonnés ». Étaient également prévues des mentions 
particulières pour les nobles, les parents d’émigrés et les prêtres. 
Les attendus de l’arrêté revenaient une fois de plus sur la 
clémence dont les autorités devaient faire preuve envers « les 
manouvriers et cultivateurs simples et crédules que la 
malveillance a, par astuce ou violence, entrainés sous les 
drapeaux des brigands royaux ». La répression des troubles fut 
donc modérée et suivit les mêmes orientations que celles 
développées dans le texte : mansuétude à l’égard du « peuple », 
sévérité plus marquée à l’encontre des chefs. Il y eut un nombre 



 

	

42 

important d’arrestations, difficile à évaluer une fois de plus –
 certains auteurs évoquent 6 000 prisonniers – aboutissant à 15 
condamnations à mort seulement, dont un prêtre. La majorité des 
détenus fut libérée rapidement, 2 650 personnes pour les seules 
prisons toulousaines. La plupart des paysans qui avaient fourni le 
gros des troupes ne furent pas poursuivis. 

Quand Bonaparte prit le pouvoir, le 19 brumaire suivant (10 
novembre), l’insurrection était bel et bien terminée et la 
pacification de la région en bonne voie. 
 
 

Jean-François COUROUAU,  
Université Toulouse-Jean Jaurès,  PLH-ELH  

    
Christine DOUSSET-SEIDEN 

Université Toulouse-Jean Jaurès 
      FRAMESPA 

 
 
 
Références bibliographiques 
ALÉN GARABATO, Maria Carmen, Quand le “patois” était 

politiquement utile. L’usage propagandiste de l’imprimé 
occitan à Toulouse durant la période révolutionnaire, Paris, 
L’Harmattan, 1999. 

ALÉN GARABATO, Maria Carmen, « Dialogo entre dus 
paysans des embirous de Toulouso fait per un chassur de la 
legiou de la Daourado : une conversation édifiante en 
1791 », Revue des langues romanes, 103, 2000, 399-417. 

ALÉN GARABATO, Maria Carmen, « L’écrit propagandiste 
occitan en Toulousain (1789-1799) : La Constitution Civile 
du Clergé et l’évêque constitutionnel Sermet », in H. Boyer / 
Ph. Gardy (éds.) Dix siècles d’usages et d’images de 
l’occitan. Des Troubadours à l’Internet, Paris, L’Harmattan, 
2001, 171-176. 



	

	

43 

BEAUBESTRE, Jean, L’insurrection de l’an VII en Midi-
Pyrénées, Toulouse, BV publications, 1993. 

BROWN, Howard, « Revolt and Repression in the Midi 
toulousain (1799) », French History 19/2, 2005, 234-261. 

FOURNIER, Georges, « La production toulousaine », in Henri 
Boyer / Georges Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / 
René Merle / François Pic, Le texte occitan de la période 
révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 1989, 367-424. 

FOURNIER, Georges, « Antoine-Pascal-Hyacinthe Sermet, 
évêque, révolutionnaire et homme d’Oc », Per Robert Lafont, 
Montpelhièr / Nimes, CEO, 1990, 75-89. 

GARDY, Philippe, « Les modèles d’écriture : ruptures et 
continuités », in Henri Boyer / Georges Fournier / Philippe 
Gardy / Philippe Martel / René Merle / François Pic, Le texte 
occitan de la période révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 
1989, 473-516. 

GODECHOT, Jacques, « Discussions en occitan sur les doléances 
de Toulouse en 1789 », Annales du Midi, 1982, 301-318. 

GODECHOT, Jacques, « Pamphlets en occitan à Toulouse en 
1789 », Lengas revue de sociolinguistique, 18, 1985, « La 
question linguistique au Sud au moment de la Révolution », 
253-286. 

GODECHOT, Jacques, La Révolution française dans le Midi 
toulousain, Toulouse, Privat, 1986. 

GOLFIER, Brigitte,  Les insurgés de l’an VII en Haute-Garonne. 
Pour une approche socio-historique du soulèvement contre-
révolutionnaire d’août 1799, mémoire de maîtrise, Université 
Toulouse-Le Mirail, 1989. 

LACOUTURE, Joseph, Le mouvement royaliste dans le Sud-
Ouest (1797-1800), Hossegor, Librairie D. Chabas, 1932. 

LAVIGNE, Bertrand, Histoire de l’insurrection royaliste de l’an 
VII, Paris, R. Dentu, 1887. 

MARTEL, Philippe, « Les textes occitans de la période 
révolutionnaire : un peu de géographie », in Henri Boyer / 
Georges Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / René 
Merle / François Pic, Le texte occitan de la période 



 

	

44 

révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 1989, 219-245. 
MEYER, Jean-Claude, « Antoine-Pascal-Hyacinthe Sermet, 

évêque métropolitain du Sud, face à ses détracteurs », Actes 
du 110e Congrès national des sociétés savantes, Montpellier, 
1985, 243-260. 

PIC, François, « L’inventaire du texte occitan de la période 
révolutionnaire : buts, méthodes, premiers résultats », Lengas 
revue de sociolinguistique, 18, 1985, 201-227. 

PIC, François, « Essai d’inventaire des textes en occitan de la 
période révolutionnaire (1788-1800) », in Henri Boyer / 
Georges Fournier / Philippe Gardy / Philippe Martel / René 
Merle / François Pic, Le texte occitan de la période 
révolutionnaire, Montpellier, SFAIEO, 1989, 10-175. 

	



	
	

45 

 
 

Dialogo 
Entré dus Insurjats de l’armado 

Rouyalo 
 

Avec traduction en regard 



	
	
46 

Dialogo 
Entré dus Insurjats de l’armado 

Rouyalo. 
 
 

JANOT. 
 
Hé bé ! Que pensos-tu Miquel d’aquesté salpiquet1 ? 
 

MIQUEL. 
 
Qué bos qué te digoy, moun amic, aben faït uno soutiso, qué 
pagaren beleu de nostro pel. 
 

JANOT. 
 
Ficut couart, as pou beleu ? Baï, sios tranquillé, nostré général 
nous assiguro qué anan recebré dé grandis ranforts per battré lés 
mango campanos. 
 

MIQUEL. 
 
Oh, et en attendan, nous déroquon coumo d’aglam ; regardo ount 
soun nostrés besis, nostrés amics ; bejos ce lés besés ? Nous abion 
proumés qué ressucitarion ; mais an clucat2 per un boun cop. 
 

JANOT. 
 
Nous an pas dit que tournarion al coustat de nous-aüs ; mais 
aquos al sel, ount tournon bieuré dins l’abondantio. 

																																																								
1	Le	salpiquet	désigne	une	«	sauce	relevée	»,	comme	le	fr.	saupiquet	(d’origine	occitane).	Ici,	le	mot	
est	 pris	 dans	 une	 acception	 familière	:	 «	événements	 embrouillés,	 propos	 peu	 crédibles,	
mensongers	».	
2	 Le	 sens	 premier	 de	 cluca	 est	 «	fermer	 les	 yeux,	 éteindre,	 couvrir	»	 (Noulet).	 Le	 sens	 figuré	
«	mourir	»	 est	 attesté	 depuis	 Godolin	 dans	 la	 «	Querelo	 d’un	 Pastou	 countro	 un	 Satyri	»	 (1617,	
Œuvres	 de	 Pierre	 Goudelin,	 éd.	 Jean-Baptiste	 Noulet,	 Toulouse,	 Privat,	 1887,	 p.	 22	;	 Le	 Ramelet	
mondin	&	autres	œuvres,	éd.	Philippe	Gardy,	Aix-en-Provence,	Édisud,	1984,	p.	39).	



	
	

47 

Dialogue	entre	deux	insurgés	de	l’armée	royale	
	
	

JANOT 
 

Hé bien ! Que penses-tu, Miquel, de cette salade ? 
 

MIQUEL 
 

Que veux-tu que je te dise, mon ami, nous avons fait une sottise 
que nous paierons peut-être de notre peau. 

JANOT 
 

Fichu couard, tu as peur peut-être ? Va, sois tranquille, notre 
général nous assure que nous allons recevoir de grands renforts 
pour battre les bouffeurs de cloches. 
 

MIQUEL 
 

Oh, et en attendant, on nous fait tomber comme des glands ; 
regarde où sont nos voisins, nos amis ? regarde si tu les vois. On 
nous avait promis qu’ils ressusciteraient ; mais ils ont fermé l’œil 
pour de bon. 
 

JANOT 
On ne nous a pas dit qu’ils reviendraient à nos côtés ; mais c’est 
au ciel qu’ils revivent dans l’abondance. 
 



	
	
48 

MIQUEL. 
 
Tout aquo soun dé babiolos ; moussu Labat nous troumpo, coumo 
les générals ; nous abion dit qué 
 

[2] 
 
Toulouso ero prés ; qué y abio un Rey tout prest, qué le parc et les 
canous éron à nostré poudé, et tout aquo és pas estat que fum de 
geïssos3 ; per tout nous tuon coumo de mousquos. 
 

JANOT. 
 
Et ségur que nous toquon reddomen ; mais nous diben pas rebuta, 
cé mouren en defendren lé Rey et la Religieu, gagnan la glorio 
éternello dins l’autré mondé. 
 

MIQUEL. 
 
Tout aquo és pla bou ; mas comben que dins aquesto oucasieu, 
aquelo glorio tant bantado sembla pas proumeso qu’à nous aux, 
car y a pas qué des nostrés que fasquon le bouyatgé ; examino 
aquelis qué nous an dounat les consels, an pla soin dé sé mettré de 
coustat ? Ce cresion ço qué nous disen, s’amagarion pas per fugi 
la mort. 
 

JANOT. 
 
Escouto, tas reflexieus de bestio me paressen fondados, és sigur 
que s’espauson pas nostrés messieus… Bos qué fasquen pla, anen 
trouba mousu Labat, qué nous expliquara tout aquo. 
 

 
 
 

																																																								
3	Forme	toulousaine	de	gesse,	«	plante	grimpante	à	gousses	fournissant	du	fourrage	vert	».		



	
	

49 

MIQUEL 
 

Tout cela n’est que fariboles ; Monsieur l’abbé nous trompe, 
comme les généraux ; ils nous avaient dit que  
 

[2] 
 
Toulouse était prise, qu’il y avait un Roi tout prêt, que le parc et 
les canons étaient en notre pouvoir, et tout ça n’a été que de la 
fumée de gesses ; partout ils nous tuent comme des mouches. 

JANOT 
 

Et c’est sûr qu’ils nous frappent durement ; mais nous ne devons 
pas nous décourager, si nous mourons en défendant le Roi et la 
Religion nous gagnons la gloire éternelle dans l’autre monde. 
 

MIQUEL 
 

Tout cela est bien beau, mais admets que, dans cette occasion, 
cette gloire si vantée ne semble promise qu’à nous, car il n’y a 
que les nôtres qui fassent le voyage ; examine ceux qui nous ont 
donné ces conseils, ils ont bien soin de se mettre de côté ! S’ils 
croyaient ce qu’ils nous disent, ils ne se cacheraient pas pour fuir 
la mort. 
 

JANOT 
 

Ecoute, tes réflexions idiotes me paraissent fondées, c’est sûr que 
nos messieurs ne s’exposent pas…  Veux-tu que allions trouver 
Monsieur l’Abbé qui nous expliquera tout cela. 

 



	
	
50 

MIQUEL. 
 
Té, le serquaren pas long-tens, garo l’ay-ci, aro qué l’auratgé es 
passat… Adiciats, mousu Labat, et maï bostro compagno. 
 

L’ABBÉ. 
 
Bonjour, mes frères, en Jésus-Chrit. 
 

MIQUEL. 
 
Qué disets-bous, moussu Labat, d’aquestis affas ? 
 

[3] 
 
aben l’aïre de nou pas noun tira las causos netos. 
 

L’ABBÉ. 
 
La confiance en Dieu, mes bons amis, vous combattez pour la 
foi ; la récompense est sûre, et sur-tout inapréciable. 
 

MIQUEL. 
 
Y contax-bous, moussu Labat, sur aquelo recoumpenso qué 
proumetets ? 
 

L’ABBÉ. 
 
Dieu me préserve d’en douter ; périsse celui qui n’y croit pas. 
 
 



	
	

51 

MIQUEL 
 

Tiens, nous ne le chercherons pas longtemps, vois-le par ici, 
maintenant que l’orage est passé… Bonjour, Monsieur l’abbé, et 
votre compagnie. 
 

L’ABBÉ 
 

Bonjour, mes frères en Jésus-Christ. 
 

MIQUEL 
 

Que dites-vous, monsieur l’abbé, de ces affaires ?  
 

[3] 
 
Nous avons l’air de ne pas nous en sortir très bien.  
 

L’ABBÉ 
 

La confiance en Dieu, mes bons amis, vous combattez pour la 
foi ; la récompense est sûre, et surtout inappréciable. 
 

MIQUEL 
 

Vous y comptez, Monsieur l’Abbé, sur cette récompense que 
vous promettez ? 
 

L’ABBÉ 
 

Dieu me préserve d’en douter ; périsse celui qui n’y croit pas. 
 

MIQUEL  
 

Pourtant, il ne vous tarde pas d’en profiter, car je ne vous vois pas 
souvent, ni vous ni ces messieurs, affronter la mort qui la procure. 



	
	
52 

JANOT 
 
Escoutax, moussu Labat, aben faït reflexieu toutis dus, à uno 
causo remarquablo ; à toutos las bataillos aben layssat uno 
soulado4 de morts ; mais s’y trobo pas qué dé paurés paysans 
coumo nous-aus : bous bouldrioi pla demanda d’oun ben aquelo 
preferenço. 
 

L’ABBÉ. 
 
Elle est bien simple, mes amis ; le ciel nous a commis pour vous 
diriger et vous conduire ; nous dans la voie du salut, et ceux qui 
vous commandent dans le chemin de la victoire ; la prudence ne 
veut pas que nous exposions nos jours, ils sont trop précieux à la 
cause sainte que nous défendons. 
 

[4] 
 

MIQUEL. 
 

Et crento d’el mal parat, bous metex à coustat ? La precautieu es 
bouno ; aquo es pas saquela ço qué nous abiots proumés, dibiots 
estré à nostro testo, au dibiots tout esparabissa à grands cops de 
crousés, et cepandant quand en al foc, nous trouban souls coumo 
l’azé de piquos5, et malgré aquelos crousés que dibion nous 
garanti de tout, lés de la Republico nous meten en salcisso. 
 

 
 
 

																																																								
4	 La	 soulado	 désigné	 à	 Toulouse	 la	 «	quantité	 de	 gerbes	 étendues	 sur	 l’aire	 pour	 être	 battues	»	
(Noulet).	Le	sens	figuré	est	établi	depuis	les	stances	de	Godolin	«	A	l’hurouso	memorio	d’Henric	le	
Gran	»	(1617,	Œuvres	de	Pierre	Goudelin,	éd.	Jean-Baptiste	Noulet,	Toulouse,	Privat,	1887,	p.	7	;	Le	
Ramelet	 mondin	 &	 autres	 œuvres,	 éd.	 Philippe	 Gardy,	 Aix-en-Provence,	 Édisud,	 1984,	 p.	 34)	:	
«	Jamay	cap	d’autre	Rey	nou	fèc	talo	soulado	/	De	cosses	de	souldats	esquitats	an	la	mort	»	[Jamais	
aucun	 autre	 roi	 n’avait	 fait	 pareille	 jonchée	 /	 De	 corps	 de	 soldats	 quittes	 avec	 la	 mort.	 Trad.	
Philippe	Gardy,	Histoire	et	anthologie	de	 la	 littérature	occitane,	 t.	 II,	L’âge	du	baroque.	1500-1789,	
Montpellier,	Presses	du	Languedoc,	1997,	79].	
5	Jeu	de	mots	entre	ase	«	âne	»	et	as	«	as	[aux	jeux	de	cartes]	».		



	
	

53 

JANOT 
Écoutez, Monsieur l’Abbé, nous avons fait réflexion tous les 
deux, d’une chose remarquable ; à toutes les batailles nous avons 
laissé une foule de morts ; mais il ne s’y trouve que de pauvres 
paysans comme nous ; je voudrais vous demander d’où vient cette 
préférence. 
 

L’ABBÉ 
 
Elle est bien simple, mes amis ; le ciel nous a commis pour vous 
diriger et vous conduire ; nous dans la voie du salut, et ceux qui 
vous commandent dans le chemin de la victoire ; la prudence ne 
veut pas que nous exposions nos jours, ils sont trop précieux à la 
cause sainte que nous défendons. 

 
[4] 

 
MIQUEL 

 
Et par peur du danger, vous fuyez ? La précaution est bonne, ceci 
n’est pas toutefois ce que vous nous aviez promis, vous deviez 
être à notre tête, vous deviez tout renverser à grands coups de 
croix, et cependant une fois au feu, nous nous trouvons seuls 
comme l’as de pique, et malgré ces croix qui devaient nous 
garantir de tout, ceux de la République nous mettent en saucisse. 



	
	
54 

L’ABBÉ. 
 
Ne profanez point le saint nom de la Croix ; agissez avec 
confiance, et vous serez heureux ; observez qu’un seul 
mouvement d’impatience peut vous perdre, et rendre nul tout le 
mérite de votre dévouement à la cause du Ciel ; laissez-vous 
conduire dans la voie du salut, marchez, et ne regardez point 
derrière. 
 

JANOT. 
 
Boulex pas dounc qué bous bejan, car y ex toutjour per abanço. 
 

MIQUEL. 
 
Tabés es daban per recula, et aquo reben al memo. 
 

JANOT. 
 
En perduts ! aqui l’ennemic ; … et qu’abex pau ; moussu Labat ? 
Cal toutjour marcha ambé confienço dins le cami del salut, sans 
regarda darnié. 
 

L’ABBÉ. 
 
Mes… mes amis, ce ne sont pas de badinages à faire avec un 
homme de ma façon, vous devez respecter mon caractère. 
 
 
 

 



	
	

55 

L’ABBÉ 
 

Ne profanez pas le saint nom de la Croix ; agissez avec confiance, 
et vous serez heureux ; observez qu’un seul mouvement 
d’impatience peut vous perdre, et rendre nul tout le mérite de 
votre dévouement à la cause du Ciel ; laissez-vous conduire dans 
la voie du salut, marchez, et ne regardez point derrière. 
 

JANOT 
 

Vous ne voulez donc pas que nous vous voyions ? car vous y êtes 
toujours par avance. 
 

MIQUEL 
 

Il est aussi devant pour reculer, et ça revient au même. 
 

JANOT 
 

Nous sommes perdus ! Voici l’ennemi ; et vous avez peur 
monsieur l’abbé ? Il faut toujours marcher avec confiance sur le 
chemin du salut, sans regarder derrière. 
 

L’ABBÉ 
 

Mes… mes amis, ce ne sont pas de badinages à faire avec un 
homme de ma façon, vous devez respecter mon caractère. 
 



	
	
56 

[5] 
 

JANOT 
 
Bous demandi escuso, cé bous ey affachat, aquos uno petito 
esprobo per sabé cé pensats ço qué conseillats, et aro soun 
countent : Digax-mé un pauc, qué debendran las pauros beusos 
dés qué soun morts ; qui gagnara dé pa à lours maynatgés ? 

 
 

L’ABBÉ. 
 
Soyez sans inquiétude sur le sort de vos femmes et de vos enfans, 
vous ne manquerez jamais de rien ni les uns ni les autres ; notre 
bon roi, nos bons seigneurs et vos bons prêtres, pourvoiront à 
leurs besoins. Préparez-vous à de nouveaux combats ; du courage 
et sur-tout de la confiance en Dieu, et nous triompherons de ses 
ennemis. Recevez la sainte bénédiction que je vous donne, au 
nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, et revenez au combat. 
 

MIQUEL. 
 
Et bous, ount anax ? 
 

L’ABBÉ. 
 
Je vais prier, pendant que vous combattrez. Adieu, mes amis, la 
paix soit avec vous. 
 

JANOT. 
 
Per ma fé, crési qué sé fiquo dé nous aux, nous souhaito la pax, en 
memo tens que nous exhorto à la guerro. 
 

 
 



	
	

57 

[5]  
 

JANOT 
 

Je vous demande pardon si je vous ai fâché, c’est une petite 
épreuve pour savoir si vous pensez ce que vous conseillez, et 
maintenant je suis content. Dites-moi un peu, que deviendront les 
pauvres veuves de ceux qui sont morts ? Qui gagnera du pain 
pour leur ménage ? 
 

L’ABBÉ 
 

Soyez sans inquiétude sur le sort de vos femmes et de vos enfants, 
vous ne manquerez jamais de rien ni les uns ni les autres ; notre 
bon roi, nos bons seigneurs et vos bons prêtres, pourvoiront à 
leurs besoins. Préparez-vous à de nouveaux combats ; du courage 
et surtout de la confiance en Dieu, et nous triompherons de ses 
ennemis. Recevez la sainte bénédiction que je vous donne, au 
nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, et revenez au combat. 
 

MIQUEL 
 

Et vous, où allez-vous ? 
 

L’ABBÉ 
 

Je vais prier, pendant que vous combattrez. Adieu, mes amis, la 
paix soit avec vous. 
 

JANOT 
 

Pour ma foi, je crois qu’il se fiche de nous autres, il nous souhaite 
la paix, et même temps qu’il nous exhorte à la guerre. 



	
	
58 

MIQUEL. 
 
T’au ei dit, qu’à pla reflechi sul diré et sur la conduito d’aquelos 
gens, on y trobo quicon qué lés fa mespresa, en respectant lour 
caractero. 
 

[6] 
 
Bos qué fascan pla, lé departomen nous a proumés un perdou ; cé 
mé cresés, you soun d’abis dé degringoula6, et dé planta aqui lé 
Rey ambé touto sa biscouaillo. 
 

MIQUEL. 
 
Au boli plan ; tapla aben la gardo pel sol à la perditieu, et aquo és 
la premiero causo qu’aurion diugut nous oucupa. Aprep tout, per 
qué nous anirion fa tua ? Per abé un rey, de seignoux, dé capelas ? 
Es sigur qué tout aquo nous dounabo pla dé proufit quand abion lé 
rey ; nous aurion pla d’oubligatieu de nous estré batuts per el ? 
Lés qué nous coumandon de leng, n’aurion touto la glorio, et nous 
aux serion toutjour lés azés dés seignoux. 
 

JANOT. 
 
As pla rasou, quand y pensi, podi pas m’imagina coussi mé soun 
laissat embeguina7, car cal estré bestio per prene le fet et causo 
d’aquelos gens ; de la faiçou qué lés couneissi, serion capables dé 
sé benja contro nous aux, perso qué aben fabourisat la révoulutieu 
dins lé coumençomen ; aquo soul serio capablé dé nous fa penja, 
quand aurion pas maï beson dé nous aux. 
 

 
 

																																																								
6	Sens	non	attesté	que	nous	comprenons	par	«	laisser	tomber,	abandonner	».	
7	 Sens	 de	 «	tromper	 quelqu’un	 par	 un	 leurre,	 rendre	 dupe,	 tromper	»,	 proche	 du	 français	
embéguiner	«	occuper	l'esprit	tout	entier	en	inspirant	une	passion	excessive	et	déraisonnable	»	



	
	

59 

MIQUEL 
 

Je te l’avais dit, qu’à bien réfléchir sur les propos et sur la 
conduite de ces gens, on y trouve quelque chose qui les fait 
mépriser, en respectant leur caractère. 
 

[6]  
 

JANOT 
 

Tu sais quoi ? Le département nous a promis un pardon ; si tu me 
crois, je suis d’avis d’en finir et de planter ici le Roi et toute sa 
marmaille. 
 

MIQUEL 
 

Je veux bien et puis, nous avons le blé sur le sol qui est en train de 
se perdre et c’est la première chose dont nous aurions dû nous 
occuper. Après tout, pourquoi irions-nous nous faire tuer ? Pour 
avoir un roi, des seigneurs, des curés ? C’est sûr que nous avions 
bien du profit quand nous avions le roi, mais on nous serait 
reconnaissant de nous être battus pour lui ? Ceux qui nous 
commandent de loin, en auraient toute la gloire, et nous autres 
serions toujours les ânes des seigneurs. 
 

JANOT 
 

Tu as bien raison, quand j’y pense, je ne peux pas m’imaginer 
comme je me suis laissé embéguiné, car il faut être bête de 
prendre fait et cause pour ces gens ; de la façon dont je les 
connais, ils seraient capables de se venger contre nous, parce que 
nous avons favorisé la révolution au début ; cela seul suffirait à 
nous faire pendre, surtout s’ils n’avaient plus besoin de nous. 



	
	
60 

MIQUEL. 
 
Y a pla d’autros rasous que nous diben fa cregné lour bengenço ; 
les seignoux nous perdounaran pas jamaï dé lés abé fourçats à 
bailla lour blat al maximum8. 
 

[7] 
 

JANOT. 
 
Et maï un pauc plus bas, cé t’en soubenés ? 
 

MIQUEL. 
 
O, és bertat. 
 

JANOT. 
 
Cresés qué ajoï oublidat qué l’y fasqueben brulla sas paperassos9, 
qué les10 meneben dins las prisous dé Toulouso11 ? 
 

MIQUEL. 
 
Aquo soun dé causos qué se perdounon pas. Aro nous caresson, 
fan lés famillés per qué lour ajuden à tourna mestrés, et apey sé 
benja dé tout ço qué lour aben faït. 
 

 
 
 

																																																								
8	 Référence	 à	 la	 législation	 de	 1793-1794	 qui	 imposa	 un	 prix	 maximum	 des	 marchandises,	 et	
particulièrement	des	céréales.	
9	Dès	1789,	les	paysans	brûlèrent	dans	de	nombreuses	localités	les	titres	féodaux	dans	lesquels	
étaient	précisés	les	droits	des	seigneurs	avec	les	redevances	qui	leur	étaient	dues.	
10	Le	texte	original	porte	le.	Nous	rétablissons	le	pluriel.		
11	Pendant	la	période	de	la	Terreur	(1793-1794),	les	prisons	de	Toulouse	se	remplirent	de	suspects	
enfermés	à	titre	préventif.	Les	nobles	et	les	parents	d’émigrés	faisaient	partie	des	catégories	visées	
par	la	loi	des	suspects	de	septembre	1793.	



	
	

61 

MIQUEL 
 

Il y a bien d’autres raisons qui doivent nous faire craindre leur 
vengeance ; les seigneurs ne nous pardonneront jamais de les 
avoir forcés à donné leur blé au maximum. 
 

[7]  
 

JANOT 
 

Et même un peu plus bas, si tu t’en souviens. 
 

MIQUEL 
 

Oui, c’est vrai. 
 

JANOT 
 

Tu crois qu’ils ont oublié que nous avons fait brûler leurs 
paperasses et que nous les avons menés dans les prisons de 
Toulouse ? 
 

MIQUEL 
 

Ce sont des choses qui ne se pardonnent pas. Maintenant ils nous 
caressent, ils font les familiers pour que nous les aidions à 
redevenir les maîtres, et après ils se vengeront de tout ce que nous 
leur avons fait. 



	
	
62 

JANOT. 
 
Pardi eron pla fats, aquo serio pla lour bailla lé fouet per nous fa 
fouita. 
 

MIQUEL. 
 
Digos-mé, quand y a qu’as pas pagat la rendo12, tu Janot ?  
 

JANOT. 
 
Y a, al més de juin douxé ans. Mé fas pensa à uno causo ; serion 
toutis à l’almoïno, cé aquel galutras13 de seignou tournabo. 
 

MIQUEL. 
 
Et les Curés, cresés qué cé n’abion, calguesso pas pagua lé 
deymé14 ? Y pourrios conta, et maï un pauc plus gros qué dé dex 
un, perço qué lé clergé, qu’és sec coumo un ginoul d’agasso, 
demandario al rey, en recouneissenço de sous serbicis, les 
mouyens dé s’engraïssa dé suito. Et qui fournirio lé mil ? Lé 
 

[8] 
 
pauré paysan ; ainsi, moun amic, aquo serio tomba dé la fiebre al 
mal caut15 ; nous cal retira, et teni per la Republico. 
 

 
 
 

																																																								
12	Allusion	à	la	«	rente	»	seigneuriale,	c’est	à	dire	aux	redevances	perçues	par	les	seigneurs.	
13	Forme	non	attestée	qui	paraît	proche	de	galufras	«	personne	qui	mange	avec	excès,	avidement	et	
salement,	 goinfre	»	 ou	 de	 galitrau,	 galitrandas	 «	bélître,	 pendart	»,	 donné	 par	 Doujat	 dans	 son	
dictionnaire	des	œuvres	de	Godolin	(1638).	
14	La	dîme	était	un	prélèvement	en	nature	prélevé	sur	les	récoltes	au	profit	de	l’Eglise.	En	théorie,	
elle	 représentait	 un	 dixième	 des	 récoltes.	 Dans	 les	 faits,	 son	 poids	 pouvait	 être	 supérieur	 ou	
inférieur	à	cette	proportion.	Elle	est	supprimée	dès	1789.	
15	Expression	proverbiale	tomber	de	fièvre	en	chaud	mal	«	tomber	d’un	médiocre	mal	dans	un	plus	
grand	»	(Académie	1798).		



	
	

63 

JANOT 
 

Pardi, nous serions bien fous, ce serait leur donner le fouet pour 
nous faire fouetter. 
 

MIQUEL 
 

Dis-moi, depuis quand tu n’as pas payé la rente, toi, Janot ? 
 

JANOT 
 

Au mois de juin, il y a douze ans. Tu me fais penser à une chose : 
nous serions tous réduits à l’aumône, si ce goinfre de seigneur 
revenait. 
 

MIQUEL 
 

Et les curés, tu crois que si nous les avions, il ne faudrait pas 
payer la dîme ? Tu pourrais y compter, et même un peu plus de 
dix fois ce que nous payions, parce que le clergé, qui est sec 
comme un genou de pie, demanderait au roi, en reconnaissance de 
ses services, les moyens de s’engraisser tout de suite. Et qui 
fournirait le mil ? Le  
 

 [8] 
 

pauvre paysan ; ainsi, mon ami, ce serait tomber de fièvre en 
chaud mal ; nous devons nous retirer et tenir pour la République.



	
	
64 

JANOT. 
 
Mé ben uno pensado ; escouto, meritarion pla millou nostré 
perdou, cé poudion coummuniqua à nostrés amics las reflexieus 
qu’aben faïtos, et les engatga à seconda nostre dessen, de nous 
empara dés chefs, et dé lés mena liats et garroutats à Toulouso. 
 

MIQUEL. 
 
Ta pensado és pla bouno, moun amic, mais cal estré pla pruden ; 
bay de ton coustat, et you bau del mieu, per tacha dé fa courré 
aquel proujet, ta pla gna forço qué soun fachats d’abé seguit, et 
soun pla sigur qué sé poden parbeni à nous douna lé mot, serion 
toutis d’acordi sur aquel punt ; bay, perdos pas tens, tantos nous 
tournaren joindré, et nous countaren ço qué pouden espera de 
nostro demarcho. 
 

JANOT. 
 
Adieu, moun amic, agiscan ambé prudenço ; en tout cas, qué 
reussiscan ou nou, en sigurs qué lés Republiquens nou soun 
tarriblés qué contro lours enemics armats, et qué perdounon ambé 
plasé, as paurés egarats, penetrats d’un beritablé repentit, cridon 
dé boun cor, bibo la Republiquo. 
 

G*****16. 
 

FRUCTIDOR, AN 717. 
 

																																																								
16	Jean-Marie-Charles	Garres,	«	employé	»	à	Toulouse.		
17	Mi-août-mi-septembre	1799.	



	
	

65 

JANOT 
 

Il me vient une pensée ; écoute, nous mériterions bien mieux 
notre pardon si nous pouvions communiquer à nos amis les 
réflexions que nous avons faites et les engager à seconder notre 
dessein de nous emparer des chefs et de les mener liés et garrotés 
à Toulouse. 
 

MIQUEL 
 

Ta pensée est bien bonne, mon ami, mais il faut être très prudent ; 
va de ton côté et moi j’irai du mien, pour tacher de faire avancer 
ce projet, et je suis bien sûr que si nous pouvions parvenir à nous 
donner le mot, nous serions tous d’accord sur ce point ; va, ne 
perds pas de temps, nous nous retrouverons bientôt et nous nous 
raconterons ce que nous pouvons espérer de notre démarche. 
 

JANOT 
 

Adieu, mon ami, agissons avec prudence ; en tout cas, que nous 
réussissions ou pas, nous sommes sûrs que les Républicains ne 
sont terribles que contre leurs ennemis armés et qu’ils pardonnent 
avec plaisir aux pauvres égarés qui, pénétrés d’un véritable 
repentir, crient de bon coeur, « Vive la République ! ». 
 
 
 

G**** 



	
	
66 

 



LES SOURCES D’INSPIRATION  
DU POUÈMO DÓU ROSE 

 
 
 Certaines œuvres d’art répondent à une nécessité. Peut-être 
que Notre-Dame de Paris ne pouvait se passer d’une épopée, et 
qu’il fallait au moins Victor Hugo pour l’écrire. Le Rhône voulait 
la sienne, et quand bien même de nombreux courtisans le 
flattèrent en vers ou en prose, il attendait Frédéric Mistral pour le 
célébrer. En effet, à la fin du XIXe siècle le grand livre du Rhône 
restait à écrire, de l’aveu d’écrivains qui en tentèrent une 
approche sans oser l’aborder, tel l’Uzétien Jules de Saint-Félix, 
qui souhaitait voir le jour de « cette majestueuse biographie »1, ou 
Alphonse Daudet comprenant qu’il manquait au fleuve provençal 
l’équivalent du Rhin de Victor Hugo et se demandant s’il devrait 
lui-même s’en charger2. Mistral connaissait cette demande, il 
avait également parfaitement conscience qu’écrire non pas un 
simple livre mais LE livre sur le Rhône représentait une immense 
gageure, le Rhône étant déjà, en soi-même, un livre3. Certes un 
                                                             
1 [L’histoire du Rhône] « fournirait matière à un beau livre, un livre de 
haute philosophie et de haute portée littéraire. Un jour viendra peut-être où 
cette majestueuse biographie sera écrite. » Le Rhône et la mer, souvenirs, 
légendes, études historiques et pittoresques, Paris, 1845, vol. I, p. 384.  
2 « Victor Hugo a écrit dans sa jeunesse un beau livre historique et 
légendaire intitulé Le Rhin, dans lequel il fait revivre les vieilles pierres des 
bourgs féodaux qui mirent leurs ruines grandioses dans les flots du grand 
fleuve vert. Un livre qui s’intitulerait Le Rhône et raconterait la remontée 
du fleuve à petites journées, car à la descente le flot impétueux, poussé par 
le mistral, vous emporte trop vite et vous empêche de rien voir, ce livre 
serait pour le moins aussi pittoresque et suggestif à écrire. Je pourrais peut-
être m’en charger, mais pour cela il faudrait refaire le voyage. » Premier 
voyage, premier mensonge, Roman posthume publié chez Flammarion, 
Paris, 1900, p. 19. 
3 Le chroniqueur Alphonse Balleydier écrivait dans Les Bords du Rhône de 
Lyon à la mer (Paris, 1843, p. 75) : « Il n’y a pas sur les bords du Rhône une 



 

 
 

68 

projet aussi encyclopédique n’avait pas de quoi effrayer le père de 
Mirèio, de Calendau et de Nerto, mais pour Lou Pouèmo dóu 
Rose il a mené une enquête méthodique à la façon des écrivains 
naturalistes, comme il ne l’avait jamais fait pour ses autres 
poèmes ; et cette recherche, comme on le sait, trouvera un 
prolongement dans la création du Museon Arlaten. Lou Pouèmo 
dóu Rose n’est pas seulement un chef d’œuvre littéraire, il est 
aussi une somme, et Mistral l’a voulu ainsi. Nous proposons ici 
de remonter le courant à notre tour, à la recherche des textes qui 
l’ont inspiré, des échanges et des rencontres qui l’ont informé 
pendant les six ou sept ans d’« incubation » (pour reprendre son 
propre terme4) de son poème. Dans les premières années de son 
travail de documentation, Mistral s’intéressait principalement à la 
batellerie, et d’une façon générale au vocabulaire et aux métiers 
liés au fleuve, et c’est bien sur ce plan que son œuvre est 
présentée dans sa correspondance, vers 1892. La dimension 
merveilleuse et symbolique du poème s’imposera rapidement, 
mais dans un second temps, c’est pourquoi nous consacrerons 
ultérieurement une étude aux sources légendaires du Pouèmo dóu 
Rose. De même, afin de nous concentrer sur l’image du Rhône 
que Mistral a pu trouver dans la littérature de son temps, nous 
laissons provisoirement de côté ses sources plus anciennes : 
L’Histoire de la Provence, de l’abbé Papon, le Voyage dans les 
départemens du Midi de la France ’Aubin-Louis Millin (que 

                                                                                                                                                                                   
pierre, un rocher, une montagne, une vieille maison, une ruine, qui ne soit pas 
une page d’histoire écrite par les générations passées pour servir d’exemple 
ou d’enseignement aux générations futures. »  
4 On sait que Mistral a commencé d’y travailler en 1890, d’après une lettre 
à Mariéton le 11 octobre 1893, dans laquelle il lui dit qu’il « incube » Lou 
Pouèmo dóu Rose « depuis trois ans et plus ». (citée par Critobule [Paul 
Vial] dans Paul Mariéton d’après sa correspondance (Paris, 1920, t. II, 
p. 68). 



 

 
 

69 

Mistral a notoirement utilisé pour la foire de Beaucaire5 et pour la 
description du bas-relief de la fontaine de Tourne). 
 
Sources orales 
 
Souvenirs rhodaniens  
 Les plus anciennes sources du Pouèmo dóu Rose 
appartiennent aux souvenirs d’enfance de Mistral, dont une partie 
de la famille, du côté paternel, vivait en terre de Beaucaire, ce qui 
occasionnait de fréquents passages du Rhône6. À la foire de 
Beaucaire, où son grand-père maternel allait faire tintèino (« faire 
bamboche ») et perdre ses mouchoirs7, fasciné par les mariniers 
du Rhône, Frédéric aurait conçu le « rêve de les faire revivre », 
ainsi qu’il l’affirmera à Edouard Aude : 

 
« Là je pus connaître le déclin de la batellerie du Rhône. 
Etait-ce un effet de mon admiration ? Il m’a semblé voir 
dans ces mariniers vivant dans le tourbillonnement du 
fleuve, parmi les cris de commandement et les clameurs 
désordonnées, des sortes de géants. 
 Ils employaient dans leur commerce le langage 
provençal, mêlé de certains termes bizarres que je ne 
comprenais pas mais qui ajoutaient à mes impressions 
quelque chose de mystérieux. Depuis ces jours, j’ai eu 
présents à la mémoire ces hommes qui m’avaient fait sauter 

                                                             
5 Pour la foire de Beaucaire, Mistral avait également en mémoire Les 
embarras de la Fièiro de Bèu-Caire (1700) du Nîmois Jean Michel.   
6 Cf. Claude Mauron, Frédéric Mistral, Fayard, Paris, 1993, p. 33. 
7 Memòri e raconte (1906), éditions CPM, Raphèles-lès-Arles, 1980, 
chapitre I, p. 13. 



 

 
 

70 

sur leurs puissants genoux, et mon rêve de les faire revivre, 
je viens de l’accomplir dans le Pouèmo dóu Rose. »8 

 
Dans ses Memòri e Raconte, Mistral évoque le temps où, avec ses 
petits camarades de Saint-Michel-de-Frigolet, il allait contempler 
le Rhône du haut de la Roque d’Acier, emé li barco e li radèu que 
ié passavon au pèd, « avec les barques et les radeaux qui 
passaient à ses pieds »9. Cette admiration enfantine est confirmée 
et soulignée au début du Pouèmo dóu Rose, à l’un des deux seuls 
endroits du poème où le poète parle de lui-même : (...) venian, 
enfant, sus l’aigo longo / Vèire passa, fièr, li man à l’empento / Li 
Coundriéulen10... 
 

Bien plus tard, s’ajouteront les souvenirs des felibrejado de 
la Barthelasse, devenues, comme toute activité des félibres, une 
tradition incontournable11. Il faut dire que durant tout le XIXe 
siècle, jusqu’au début du XXe, les bords du Rhône réunissaient 
quelques hauts lieux gastronomiques d’Avignon. Les 
Avignonnais – et les voyageurs – allaient au « Chêne-Vert », 
auberge réputée tenue par la famille Abrieu, ou dans les cabarets 
de la Barthelasse, chez Madec, Satragno (dit Sartagno), ou 

                                                             
8 Cité par Edouard Aude et Paul Roman dans « Etude sur le Poème du 
Rhône », Aix-en-Provence, 1897, p. 7. 
9 Memòri e raconte (1906), chapitre V, op. cit., p. 72. 
10 « (...) Nous venions, enfants, voir sur l’eau longue, / voir passer, fiers, les 
mains au gouvernail, / les Condrillots ! » (Chant I, laisse III, v.20-24). 
L’autre allusion personnelle explicite concerne les jouets de la foire de 
Beaucaire (X, LXXXIX, 41). 
11 Roumanille y invita l’Américain Thomas A. Janvier (sòci du Félibrige à 
New-York) qui fut enchanté de ce « pleasure-place » : « It is the gayest 
and sweetest place for merry-making, this Isle de la Barthelasse, that ever 
a poet found » écrit-il dans An Embassy to Provence, (Londres, 1893, p.55-
59).  



 

 
 

71 

Dibon12. Théodore Aubanel avait une préférence pour les cabarets 
de la Barthelasse, où il réunissait chaque mois les taulejaire de la 
mióugrano pour des repas littéraires dont les conséquents menus 
s’annonçaient parfois en vers, comme l’illustrent ces couplets 
improvisés avec Paul Arène sur l’air du Temps des cerises : 

 
Quand il fera chaud, sous les grands platanes, 
Nous ferons chanter d’immenses concerts  

 Aux fritures d’ânes 
Mais non pas de ceux qu’un corroyeur tanne... 
Mais de ceux qu’on prend, Rhône, en tes flots verts, 
Et puisqu’il fait chaud sous les grands platanes, 
Goujons frits, chantez vos plus doux concerts !  

 
Et quand reviendra le temps de l’alose, 
Nous nous en irons tous chez Sartagno, 

Manger quelque chose. 
Nous contemplerons le grand Ventoux rose ; 
Nous écouterons les soupirs de l’eau, 
Puisque est revenu le temps de l’alose, 
Nous voici : Bonjour, Monsieur Sartagno ! 

 
Et quand rougira la verte écrevisse, 
Crustacé bizarre et mets polisson 

Qui nous pousse au vice 
Nous en mangerons à chaque service : 
En bisque, en coquille, en braise, en buisson ; 
Et quand rougira la verte écrevisse, 

                                                             
12 Cf. Jules Belleudy, « Les cabarets de la Barthelasse », dans Les 
Meilleures recettes culinaires, publié et offert par les Etablissements 
Cabassu, Avignon, [s.d.], p. 177-183. 



 

 
 

72 

Qui donc rougirait d’être polisson ! 13 
 

Ces couplets ne brillent certes pas par le génie littéraire, mais ils 
illustrent la gaieté de ces réunions rhodaniennes, où l’on 
improvisait des vers tout en commentant des recettes de 
mariniers. Paul Arène décrit l’une de ces felibrejado à laquelle il 
prit part vers187514, en compagnie d’Aubanel, Félix Gras, Pierre 
Grivolas, et Anselme Mathieu, « en plein air et au bord du fleuve, 
dans une enceinte de roseaux tressés et non loin d’un petit cirque 
où les taureaux courent parfois le dimanche»15, et il évoque 
Aubanel déclamant ses vers « dans cette libre et verdissante 
académie qui tient volontiers ses séances au bord du Rhône. »  

Parfois, il arrivait que la joyeuse compagnie s’éloignât 
quelque peu d’Avignon, sans toutefois quitter les bords du Rhône. 
Mistral se souviendra particulièrement d’une promenade à Arles 
en 1865 avec ses amis Daudet, Aubanel et Grivolas, au cours de 
laquelle ils rencontrèrent un marinier, le patron Gafet. Celui-ci 
leur indiqua une auberge à Trinquetaille où ils partagèrent en sa 
compagnie le repas des mariniers. Mistral utilisera dans Lou 
Pouèmo dóu Rose les souvenirs de cette « Ribote de 
Trinquetaille » contée dans L’Armana pèr 189116, et reprise dans 
les Memòri en 190617. Es pas, moun Diéu, un oste dóu proumié 
numerò, leur avait dit patron Gafet, mai li gènt de ribiero, li 
radelié, li Coundriéulen, fan aqui sa tambouio, e n’en soun pas 
                                                             
13 La chanson est citée par Jules Belleudy, op. cit., p. 179-80. 
14 « De Vaucluse à Avignon », dans Le Tour de France, description 
pittoresque, recueil collectif, 1er fascicule, Paris, [s.d.] p. 43. Nous situons 
cette felibrejado vers 1875, car Paul Arène note que « Mistral a les maçons 
et se fait bâtir une maison neuve à Maillane », pour expliquer son absence. 
15 Le Tour de France, op. cit., p. 48.  
16 « La Riboto de Trenco-Taio », Armana Prouvençau pèr 1891, p. 33-44.  
17 La Riboto de Trenco-Taio donne son nom au dernier chapitre (chap. 
XVIII) des Memòri e Raconte. Op. cit., p.  323 et s. 



 

 
 

73 

trop mau countènt18. Ils devaient pour s’y rendre traverser le pont 
de Trinquetaille, et Mistral n’a pas résisté au plaisir d’évoquer 
l’impression spéciale que devait procurer le passage d’un pont de 
barques. On ne retrouvera pas de description semblable dans Lou 
Pouèmo dóu Rose (où les personnages ne passent que sous les 
ponts), mais l’anthropomorphisme des images, pour exprimer la 
puissance de la « respiration » du fleuve, est déjà celui du poème : 

 
E, au pont de Trenco-Taio, qu’èro d’aquelo epoco encaro 
un pont de barco, tout en charrant arriberian. En ié 
passant dessus, aquéu poustan mouvènt, entaula sus de 
bèto bord à bord ajustado, sentias souto vous-autre, 
pouderouso e vivènto, la respiracioun dóu flume ; e de 
soun peitrau lis oundo en s’aubourant vous aubouravon, en 
s’abeissant vous abeissavon.19 
 
« Et, au pont de Trinquetaille, qui, encore à cette époque, 
était un pont de bateaux, tout en causant, nous arrivâmes. 
Lorsqu’on le traversait sur le plancher mouvant, entablé sur 
des bateaux juxtaposés bord à bord, on sentait sous soi, 
puissante et vivante, la respiration du fleuve, dont le 
poitrail houleux vous soulevait en s’élevant, vous abaissait 
en s’abaissant. » 
 

À l’auberge, ils partagèrent avec le patron Gafet le repas des 
mariniers : de gros oignons de Bellegarde, des poivrons au 

                                                             
18 L’Armana Prouvençau, p. 37 ; Memòri e Raconte, op. cit. p. 331. « Ce 
n’est pas une hôtellerie, mon Dieu ! de premier ordre ; mais les gens de 
rivière, les radeliers, les bateliers qui viennent de Condrieu y font leur 
gargotage, et n’en sont pas trop mécontents. » Traduction de Frédéric 
Mistral, Mes origines, Mémoires et récits, Plon, Paris, 1906. 
19 L’Armana Prouvençau, p. 37 ; Memòri e Raconte, op. cit. p. 331. 



 

 
 

74 

vinaigre, du cachat, des olives, de la poutargue ‘‘du Martigue’’, 
de la merluche braisée, et la soupe au vin : 

 
Li ribeirié, pamens, aguènt acaba soun cabrit, finissien 

soun repas, coume es acò la modo di marinié de 
Coundriéu, em’ un platas de soupo grasso. E chascun d’éli 
à soun bouioun aguènt mescla  ’n grand got de vin, 
ensèmble s’amourravon, di dos man, à si sieto – que 
sabourousamen escoulèron d’un cop, tout en fasènt peta la 
brego. 20 

 
« Les mariniers, pourtant, ayant achevé leur cabri, 

terminaient leur repas, ainsi que c’est l’usage des bateliers 
de Condrieu, avec un plat de soupe grasse. Chacun d’eux à 
son bouillon mêlait un grand verre de vin ; puis, portant des 
deux mains leurs assiettes à la bouche, tous ensemble 
vidèrent d’un seul trait le mélange, savoureusement, en 
claquant des lèvres. » 
 

À hauteur de Tournon, sur la roche dite la « Table du Roi », 
l’équipage du Caburle déjeunera de la même façon qu’à l’auberge 
de Trinquetaille, terminant par le rituel potage au vin :  

 
Vivo lou rèi ! Finisson pèr la soupo 
E, vujant dins lou brouit lou vin de fèsto 
Que fai bon estouma, segound sa modo, 
Cadun à soun platet béu la goudalo. 21 

 
Vive le roi ! Par la soupe ils terminent  

                                                             
20 L’Armana Prouvençau, p. 39 ; Memòri e Raconte, op. cit. p. 334. 
21 Lou Pouèmo dóu Rose, III, XXIX, 33-36. 



 

 
 

75 

et, dans le brouet versant le vin de fête 
qui fait bon estomac, selon leur mode, 
chacun à son écuelle hume la soupe au vin. 
 

Enfin à l’auberge de Trinquetaille, le festin finira en chansons. 
Mistral en reproduit quelques couplets, dont celui-ci, qui 
réapparaîtra dans Lou Pouèmo dóu Rose : 

 

Mai li gènt de ribiero, noun vouguènt resta  ’n uno, en cor 
alor cantèron : 

« Li fiho de Valènço 
Sabon pas fai l’amour 
Aquéli de Prouvènço 
La22 fan, la niue, lou jour. » 
 

Mais les gens de la rivière, ne voulant pas être en reste, 
chantèrent alors en chœur : « Les filles de Valence – ne 
savent pas faire l’amour – celles de Provence – le font la 
nuit, le jour. » 23 

 
Les mariniers du Caburle chanteront ce couplet après le repas de 
la « table du Roi » : 

 

E’m’ acò pièi lou Brande de l’Eireto, 
Sus lou trantai di barco, zóu ! que drihe ! 
N’en vos de cant ? Li fiho de Valènço 
Sabon pas fai l’amour, li de Prouvènço 

                                                             
22 Sic. Le pronom, au féminin dans le texte de L’Armana Prouvençau 
comme dans l’édition des Memòri, passe au masculin dans le poème. On 
sait qu’en provençal, le substantif amour peut être masculin ou féminin (cf. 
Lou Tresor dóu Felibrige). 
23 Nous traduisons. 



 

 
 

76 

Lou fan la niue, lou jour…24 
 

Ensuite un branle, la ronde de l’Airette, 
qui sous les sauts fait chanceler les barques, 
et des chansons : Les filles de Valence 
sont molles en amour, les Provençales 
le font, la nuit, le jour… 
 

Tout prétexte était bon à voyager par le Rhône. Ainsi au 
printemps 1860, Mistral proposa à Bonaparte-Wyse une excursion 
en bateau à vapeur qui se serait avérée plus courte, s’ils l’avaient 
effectuée par la route, comme au retour : 

 
« Puisque votre sensibilité vous empêche de retourner aux 
Baux, savez-vous bien où nous irons banqueter ? À 
Aigues-Mortes. Nous partirons d’Arles, nous descendrons 
jusqu’aux embouchures. Arrivés là, nous trouverons, grâce 
aux bons soins d’un curé que je connais (beaucoup moins 
bête que celui des Baux) des chevaux camargues tout sellés 
et pour guides des Veran et des Ourrias qui nous 
conduiront aux Saintes-Maries, des Saintes-Maries à Saint-
Gilles, de Saint-Gilles à Aigues-Mortes. Retour par 
Nîmes. » 25 
 
 

 Nous nous attarderons davantage sur le souvenir du voyage 
des félibres et des cigaliers sur le Rhône au mois d’août 189126. 

                                                             
24 PdR, III, XXX, 1-5. 
25 Lettre de F. Mistral à Bonaparte-Wyse, 7 mars 1860. 
26 Les relations furent très nombreuses : signalons l’article de Fernand 
Vandérem, dans La Revue Bleue du 29 août 1891 ; le récit de la Revue 
Félibréenne, t. VII, juillet-août-septembre 1891 (p. 145 à  276) ; ainsi que 



 

 
 

77 

L’on ne pense pas souvent à faire figurer cette desciso parmi les 
sources de l’inspiration du Pouèmo dóu Rose27, et pourtant elle 
nous semble importante, car à l’époque où elle se déroule, Mistral 
a déjà commencé à travailler à son poème depuis plus d’une 
année. Le voyage, organisé par Maurice Faure28 et Paul 
Mariéton29, rassemble une centaine de personnes à bord du 
fameux bateau à vapeur Le Gladiateur, où l’on a même hissé un 
piano. Les félibres partent de Lyon le 8 août, à la primo aubo, au 
lever du jour : 

 
« Il est à peine cinq heures, et le départ ne doit avoir lieu 
qu’à sept. Le jour est clair, le soleil légèrement voilé ; on le 
voit comme à travers une mousseline blanche. Peu à peu, le 
quai s’anime, sous les arches gigantesques du pont du 

                                                                                                                                                                                   
le récit de Louis Gallet « Les fêtes cigalières et félibréennes : notes de 
voyage », dans La Nouvelle Revue du 1er septembre 1891, t. LXXII, p. 202 
à 208. Le plus complet est certainement le Voyage des félibres et des 
cigaliers sur le Rhône et le Littoral, 7-16 août 1891, Paris, Savine, / 
Avignon, Roumanille, 1892. [Museon Arlaten, Bibliothèque Mariéton, 
1355]. Il contient des extraits des divers comptes rendus des félibres 
publiés dans des journaux et revues, ainsi qu’une grande partie des discours 
et des poèmes qui furent lus à l’occasion. On trouvera encore d’autres 
évocations, comme celles de Mistral dans L’Aiòli (« Lou Roumavage di 
felibre », L’Aiòli n° 22, 7 août 1891, et n ° 23, du 17 août) ; celle de Paul 
Mariéton dans l’ouvrage de Critobule, Paul Mariéton d’après sa 
correspondance, (Paris, 1920, t. II, p. 14-15) ; de Charles Maurras dans les 
Nouveaux méandres (éditions du Cadran, Paris, s.d., [1932]) ; l’on peut se 
reporter aussi à l’Histoire du Félibrige – 1876-1914, de René Jouveau 
(Nîmes, 1970), p. 177 et s.  
27 Léon Teissier avait seulement rappelé ce voyage dans son article « Lou 
pourtulan dóu Pouèmo dóu Rose » (Calendau, n°84, 1940) disant que le 
« portulan » des félibres en 1891 était le même que celui de Mistral en 
1892, à savoir l’ouvrage du baron Raverat. 
28 Maurice Faure est alors député de la Drôme. 
29 Critobule, Paul Mariéton d’après sa correspondance, op. cit., II, p. 14-
15. 



 

 
 

78 

Midi, le puissant Rhône s’éveille ; il met en mouvement 
toutes ses rives. » 30 
 

Comme les passagers du Caburle, les félibres et les cigaliers 
doivent se rendre jusqu’à Beaucaire, où ils arrivent en fin de 
journée. Mistral les rejoint le lendemain à Tarascon, pour remettre 
à l’honneur les fêtes de la Tarasque « qui ne s’étaient pas faites 
depuis trente ans »31. Puis le voyage continue par voie de terre 
jusqu’à Martigues, pour la Sainte-Estelle, le 11 août. Rien de plus 
félibréen que cette desciso. Sous la houlette de Mariéton, c’est 
une fête ininterrompue, une suite de brindes, de discours, de 
chansons et de déclamations de poèmes, de banquets à chaque 
halte, d’inaugurations de bustes et de plaques commémoratives, 
jusqu’à Nice. « Jamais autant de bustes ne furent inaugurés en si 
peu de temps, sinon en 1894 », dit René Jouveau32. Le long de 
cette descente que Maurice Faure appelle le « voyage des rois », 
les bords rhodaniens, leurs monuments, leurs villes et leur histoire 
sont salués avec le lyrisme joyeux qui sera celui du prince 
d’Orange. Chaque ville est accueillie d’un vivat, on applaudit 
comme à un spectacle au défilé de l’histoire rhodanienne sur les 
berges du fleuve. Devant le château de Givors est évoqué le 
passage de la galère de Richelieu, traînant dans une barque Cinq-
Mars et de Thou ; on acclame Vienne endormie sur ses sept 
collines comme une petite Rome ; devant Saint-Vallier on 
déclame un sonnet alambiqué sur Diane de Poitiers, évocation que 
Mistral rendra parfaite dans la concision de sept vers :  

 
                                                             
30 Louis Gallet, « Les fêtes cigalières et félibréennes : notes de voyage », 
art. cit., p. 204. 
31 René Jouveau, Histoire du Félibrige – 1876-1914, op. cit., p. 178. 
32 Histoire du Félibrige – 1876-1914, p. 178. En effet un voyage identique 
sera organisé en 1894 (voir plus bas). 



 

 
 

79 

Vès-aqui Sant-Valié  ’mé si terrasso : 
Ié miraiejo amount l’oumbrino ilustro 
De Diano de Peitiéu, l’enmascarello 
Dóu rèi Francés Proumié, la grand duquesso 
D’aquéu Valentinés que Droumo arroso, 
La coumtesso d’Estello clarissimo 
Qu’enjouliè d’amour la court de Franço. 33 
 
Or voilà Saint-Vallier et ses terrasses : 
apparition illustre, en haut miroite 
Diane de Poitiers, l’ensorceleuse 
du roi François Premier, la grande duchesse 
de ce Valentinois que Drôme baigne, 
la comtesse d’Étoile clarissime 
qui enjôla d’amour la cour de France. 

 
Après Valence, il fut donné lecture d’un poème de Marie 
Valandré ; René Jouveau est peut-être un peu généreux d’affirmer 
que Mistral s’en « souviendra dans son Poème du Rhône »34, mais 
il est en effet question dans ce poème d’un bateau qui emmène sur 
l’eau toute miroitante des rois, des poètes et des amoureux. Le 
voici tel qu’il est donné dans Le voyage des félibres et des 
cigaliers35 : 

 
Comme un beau miroir bleu sous l’azur du ciel clair, 
Reflétant les vieux bourgs, les coteaux et les nues, 
Baignant de sa fraîcheur le pied des roches nues, 
Le fleuve se déroule et descend vers la mer... 
 

                                                             
33 PdR, III, XXVII, 25-32. 
34 Histoire du Félibrige (1876-1914), 1970, p. 178. 
35 Op. cit.,  p. 21-22. 



 

 
 

80 

Et voici que, porté par ses ondes dociles, 
Un bateau, dont la proue ouvre un sillon d’argent, 
Dans le cadre riant de ses rives tranquilles, 
Paraît, et s’efface à l’horizon changeant. 
 
Des fleurs ornent sa poupe ; une lente harmonie 
Flotte très doucement sur son pont pavoisé,  
Et l’eau diamantée, à la lumière unie, 
Fait reluire au lointain son flanc qu’elle a baisé... 
 
« – Qui mènes-tu, bateau, vers d’idéales grèves ? 
Des rois, ou des amants ?... à coup sûr des heureux 
! » 
« – Ceux-là que je conduis au pays de leurs rêves 
Sont bien plus que des rois et que des amoureux ! 
 
« Ce sont ces fous divins et bénis, des poètes 
Qui s’en vont en chantant librement ; c’est pour eux, 
Pour eux que le soleil éclatant a des fêtes 
Et la cigale d’or son cri mélodieux... 
 
« Saluez-les aussi ; leur destinée est belle ;  
Leur royaume est meilleur qu’un royaume d’un jour 
; 
Et pour n’être jamais déçus dans leur amour, 
Ils ont aimé le Beau d’une amour éternelle !... » 
 
Comme un grand ruban bleu sous l’azur du ciel clair 
Le fleuve se déroule entre les roches nues, 
Et, le front dans le vent, le regard vers les nues, 
Ils suivent son courant qui descend vers la mer... 



 

 
 

81 

 
Comme au chant VIII, on s’écrie « Avignoun ! Avignoun! » à 
l’approche de la cité des papes... Et à Tarascon, Sextius Michel 
commence ainsi son discours : « Est-il un voyageur, touriste ou 
pèlerin qui, voyant poindre à l’horizon le pays de ses rêves, ne 
salue d’un cri de joie la terre hospitalière ? »36 Tout cela fut 
renouvelé en août 1894, toujours à bord du Gladiateur, avec la 
même dépense d’enthousiasme, de fleurs et de farandoles au son 
du piano de Mariéton. Encore une fois, l’événement donna lieu à 
de nombreux comptes rendus, et par la même occasion, à des 
textes consacrés au Rhône37. En particulier, Sextius Michel38 
publia un recueil de sonnets provençaux destinés à célébrer ce 
voyage, intitulé : Long dóu Rose e de la Mar39, où, parmi les 
évocations des différentes villes et étapes, on trouve par exemple 
ce poème sur la Desciso dóu Rose, « Descente du Rhône » : 

Noblo bandiero i sèt estello 
Flamejo au lus de Termidor ! 
L’oundo reflèto ti rai d’or, 
E ta clarta nous enmantello. 
 
Aro, lou cor se despestello. 

                                                             
36 Cité dans le Voyage des félibres et des cigaliers sur le Rhône et le 
Littoral, op. cit., p. 62. 
37 Sernin Santy en fit un récit publié sous le titre Rhône et Provence – 
compte rendu des Fêtes félibréennes et cigalières de 1894, (Paris - 
Avignon, [s.d.]). L’on trouvera également l’équivalent des récits de 1891 : 
celui de La Revue Félibréenne, t. X, juillet-août-septembre 1894, et le 
compte rendu « officiel » : Le Voyage des félibres et des cigaliers, 9-14 
août 1894, Paris, Savine, / Avignon, Roumanille, 1895. 
38 Sextius Michel (Sénas, Bouches-du-Rhône, 1825 – Paris, 1906), vécut à 
Paris où il fut maire du XV° arrondissement, et par ailleurs président de la 
Société des Félibres de Paris (1886-1906). 
39 (Publiés avec traduction française en regard, avec une préface de 
Frédéric Mistral), Flammarion-Roumanille, Paris-Avignon, 1992. 



 

 
 

82 

Dau, li cant e lis estrambord ! 
Lou Rose clantis, e si bord 
Passo, claróusi farfantello. 
 
Passon castèu, bourg e ciéuta ; 
E pertout de pople enfesta 
Vèn saluda la nau flourido. 
 
I’a meme lou galoi que dis : 
« Es li Felibre de Paris : 
Van counquista lis Esperido ! » 
 

Noble bannière aux sept étoiles, – flamboie au soleil de 
Thermidor ! – Tes rayons d’or se reflètent sur les ondes, 
– et tu nous enveloppes comme d’un manteau de clarté. 
 
Maintenant, les cœurs s’ouvrent. – Allons, c’est 
l’heure des chants et des estrambords. – Le Rhône 
en retentit, et ses rives – passent, visions 
éblouissantes. 
 
Passent les châteaux, les bourgs et les cités, – et 
partout de joyeuses populations – viennent saluer la 
nef toute fleurie. 
 
Il y a même le plaisantin qui dit : –– « Ce sont les 
Félibres de Paris – qui vont reconquérir les 
Hespérides. » 

 



 

 
 

83 

Mistral n’a participé à aucun de ces voyages40 : en 1891, il a 
rejoint les félibres à Tarascon, et en 1894, à Cadenet. Mais il 
devait y être sensible, car, si les récits disent vrai, ces desciso ont 
été le symbole de la gloire du Félibrige, car, dans les villes 
riveraines, félibres et cigaliers sont en effet accueillis par 
l’acclamation des foules41. Et, même s’il considérait qu’il fallait 
« être fous pour organiser de pareils périples en si peu de jours, et 
en août ! »42, il reconnaît que l’expédition est réussie43, voyant un 
symbole d’union dans cette descente du Rhône. Il en décrit le 
déroulement dans L’Aiòli, dès le 7 août, alors que les félibres 
                                                             
40 Les autres félibres provençaux non plus, ce voyage étant celui des 
félibres de Paris et des autres provinces.  
41 « Sur les rives, des groupes apparaissent poussant des cris de bienvenue, 
agitant des drapeaux, faisant éclater des boîtes d’artillerie. Sur tous les 
ponts du Rhône, (et notamment à Vienne et à Serrières) les habitants 
attendent le passage des félibres et les acclament de hourras ! À 
Châteaubourg le château est pavoisé et une salve d’artillerie retentit. » (Le 
Voyage des félibres et des cigaliers de 1891, op. cit., p. 18). Même chose 
en 1894 : « En sincérité, dit Jacques Normand, malgré la haute estime où je 
le tenais, je ne croyais pas le Félibrige capable d’inspirer aux populations 
un enthousiasme dont plus d’un souverain ou Président de la République 
serait jaloux. Dans chaque village côtoyé, la population entière est 
agglomérée sur les quais, aux fenêtres, nous attendant. » (Le Voyage des 
félibres de 1894, op. cit., p. 19). 
42 Lettre de Mistral à Mariéton, le 22 juillet 1891. 
43 Mistral explique à Mariéton qu’il craint la canicule, et trouve qu’un tel 
voyage au mois d’août est trop éprouvant. Aussi, en 1891, décline-t-il une 
invitation à rejoindre les félibres à Avignon : « Bien assez d’aller, le 
dimanche, assister aux fêtes de Tarascon, revenir coucher à Maillane, me 
reposer le lundi et repartir le mardi pour le Martigue », lui écrit-il le 22 
juillet ; et le 21 août, après les fêtes, il constate qu’il a eu raison : « Ce 
voyage vous a tous mis sur le flanc. C’est inévitable, et il faut être fous 
pour organiser de pareils périples en si peu de jours, et en août ! Enfin, 
c’est fait, et très réussi. » (lettre à Paul Mariéton, le 21 août 1891. Bibl. 
Calvet, Avignon, ms 4669, fol. 481). L’on peut tout de même remarquer 
que, lorsque l’année suivante il effectuera quelques voyages sur le Rhône, 
ce sera également en été, mais pour son poème il ne semblera plus redouter 
la canicule ! 



 

 
 

84 

partent à peine de Paris, et cette avance indique qu’il a dû suivre 
d’assez près les préparatifs de Mariéton : 

 
 Lou roumavage di felibre 
 
 Descèndon pèr lou Rose, li Prouvençau de Paris... 
Zóu ! toco tambourin ! 

Arribon en cantant, la cigalo dins la tèsto, lis abiho 
d’or en bouco, la pouësìo à la velo. 

Sus sa barco à vapour, de poupo à pro cargado d’ami 
de la Prouvènço, e touto abandeirado i coulour de la 
Franço em’i coulour prouvençalo, nous aduson d’ajudo, 
nous aduson de voio. 

Nòsti vièi pavaioun di Ramoun-Berenguié, e de la 
rèino Jano e dóu bon rèi Reinié, englòrion e souloumbron 
la galèro triounfalo. Es Pau Marietoun l’amirau de la nau. 
Arribon de Paris : se soun embarca à Lioun, ounte an fa 
recounèisse, bandeja, aplaudi lou drapèu dóu Felibrige. 
Tocon terro à Tournoun, à Valènço, à-n-Avignoun, e li 
vaqui à Bèu-Caire – qu’en musico, en pegoulado, tóuti ié 
van à l’endavans. E li Bèu-Cairen canton : 

De l’antico Bèucaire 
Nous-àutri lis enfant, 
Anen, ardènt cantaire ! 
Boumbigon nòsti cant ! 

Quand n’aurien acò de bon, aquéli manifestacioun, 
que de faire vèire au pople qu’en deforo e en subre de la 
poulitico bruto, i’a quaucarèn de bèu, de gracious, de 
toucant, de gai, de poupulàri, pèr uni, pèr ralia, au-liò de 
divisa ; quand n’aurié de bon, acò, que de faire counèisse i 
gènt de la Prouvènço qu’aquéli que la quiton, meme pèr 



 

 
 

85 

abita Paris, ié revènon toujour, la reveson toujour em’un 
bonur nouvèu ; quand acò n’aurié de bon que de 
rememouria i Prouvençau dóu Rose, de Marsiho, dóu 
Martegue, de Touloun e d’Antibo, e de Cano e de Grasso, e 
de Niço la Blanco, qu’an despièi de milo an viscu la memo 
vido, agu la memo istòri, parla la memo lengo, e que devèn 
pas óublida nòsti mot de raliamen ; quand, vous dise, 
n’aurien qu’acò de bon aquéli fèsto, faudrié souveta que se 
renouvelèsson, coume lis Oulimpiado freirouso de la 
Grèço. 
 
 Le pèlerinage des félibres  
 

« Ils descendent le Rhône, les Provençaux de Paris. Zóu ! 
Frappe tambourin ! Ils arrivent en chantant, la cigale à 
l’esprit, les abeilles d’or à la bouche, la poésie à la voile. 

Sur leur barque à vapeur, de  poupe en proue chargée 
d’amis de la Provence, et toute pavoisée aux couleurs de 
France et de Provence, ils nous apportent de l’aide, ils nous 
apportent de l’entrain. 

Nos vieux pavillons des Raymond-Berenguier, de la 
reine Jeanne et du bon roi René ombragent de gloire la 
galère triomphale. C’est Paul Mariéton l’amiral du navire. 
Ils arrivent de Paris : ils se sont embarqués à Lyon, où ils 
ont fait reconnaître, acclamer, applaudir le drapeau du 
Félibrige. Ils accostent à Tournon, à Valence, à Avignon, et 
les voici à Beaucaire – où en musique, en procession, tous 
viennent à leur rencontre. Et les Beaucairois chantent : 

 
De l’antique Beaucaire 
Nous, les enfants, 



 

 
 

86 

Allons, ardents chanteurs, 
Que jaillissent nos chants ! 

Quand elles n’auraient de bon, ces manifestations, que 
de montrer au peuple qu’en dehors et au-dessus de la 
politique brute, il y a quelque chose de beau, de gracieux, 
de touchant, de gai, de populaire, pour unir, pour rallier, au 
lieu de diviser ; quand cela n’aurait de bon que de faire 
connaître aux gens de la Provence, que ceux qui la quittent, 
même pour habiter Paris, y reviennent toujours, et la 
revoient toujours avec un bonheur nouveau ; quand cela 
n’aurait de bon que de rappeler aux Provençaux du Rhône, 
de Marseille, de Martigues, de Toulon et d’Antibes, de  
Cannes et de Grasse, et de Nice la Blanche, que depuis plus 
de mille ans ils ont vécu la même vie, eu la même histoire, 
parlé la même langue, et que nous ne devons pas oublier 
nos mots de ralliement ; quand, vous dis-je, elles n’auraient 
que cela de bon, ces fêtes, il faudrait souhaiter qu’elles se 
renouvelassent, comme les olympiades fraternelles de la 
Grèce. » 44 
 

L’enthousiasme triomphal de ces desciso renaîtra dans Lou 
Pouèmo dóu Rose, concentré dans les discours d’un petit prince 
du nord. Il y a en effet quelque chose de spécifiquement félibréen 
dans le lyrisme du prince d’Orange, dans sa façon de saluer les 
villes au passage d’un cri de joie, dans ses brindes et ses éloges. Il 
serait même tentant de dire, avec ceux qui ont voulu reconnaître 
le portrait de Paul Mariéton dans ce personnage45, que Guilhem 
parfois ressemble fort au grand orchestrateur de ces voyages, 
spécialement en des moments comme celui où, à Beaucaire en 
                                                             
44 La traduction est de notre fait. 
45 Cf. Léon Teissier, « Le Lyonnais et les Vénitiennes », revue Fe, janvier-
février 1949. 



 

 
 

87 

1891, depuis le balcon de l’Hôtel de Ville, il s’adresse à la foule 
en ces termes : 

 
Pople Prouvençau ! 
Sian li Felibre ! 

Arriban de Paris, dóu grand sourne Paris, ounte pàuris 
eisila dóu soulèu, cantan afeciouna la patrìo natalo. Sian 
vengu per celebra ‘mé vàutri l’amour dóu païs, pèr 
reviéuda l’ounour de la lengo dóu pople ! 

Vivo Prouvènço ! Vivo Bèucaire ! 
Vivo li bèlli chato bèucairenco !  46 

 
« Peuple Provençal ! 
Nous sommes les Félibres ! 

Nous arrivons de Paris, du grand et sombre Paris, où, 
pauvres exilés du soleil, nous chantons passionnément la 
patrie natale. Nous sommes venus pour célébrer avec vous 
l’amour du pays, pour raviver l’honneur de la langue du 
peuple !  

Vive Provençe ! Vive Beaucaire ! 
Vive les belles Beaucairoises ! » 

 
Toutes les raisons données au chant II du Pouèmo pour 

justifier la présence du prince d’Orange sur le Rhône, sont déjà 
exprimées ici, dans le besoin quasi physique de quitter le Nord 
pour retrouver à la fois le soleil, la terre natale, la langue 
provençale et les jolies filles du Midi... La part faite de 
l’exubérance félibréenne, il reste que ces voyages de 1891 et de 
1894 sont les premiers voyages sur le Rhône à but délibérément et 
exclusivement littéraire au sens large du terme. Il semblerait 
                                                             
46 Cité dans Le Voyage des félibres et des cigaliers de 1891, p. 27. 



 

 
 

88 

même qu’ils eussent provoqué une mode, comme le suggérait l’un 
des chroniqueurs du premier voyage : 
 

« C’est eux encore [les félibres] qui ont révélé les 
admirables beautés de cette descente du Rhône, trop 
longtemps négligée, maintenant à la mode et qui est digne 
de toute faveur. » 47 

 
 

 
L’enquête orale  
 

Au moment de livrer les premiers chants à la revue de 
Juliette Adam, Mistral attirait l’attention de son éditrice sur le 
caractère oral de ses sources :  

 
« C’est tout au moins une œuvre écoutée pour ainsi dire au 

seuil et à la table des vieux mariniers du Rhône, une grande 
race épique que j’ai vue disparaître et qui, ayant tenu le 
Rhône pendant deux mille ans, n’a laissé aucun livre que je 
sache. Je désire que les lecteurs de La Nouvelle Revue 
trouvent à lire mon poème le plaisir que j’ai eu à le cueillir 
au bord du grand fleuve du Midi et dans sa langue 
naturelle... » 48  

 
Dans les Memòri, Mistral raconte ses premières « collectes » 
rhodaniennes, à l’époque de la rédaction de Mirèio auprès de 
personnes du peuple qu’il appelle ses « collaborateurs » et fautour 

                                                             
47 Dans Le Voyage des félibres et des cigaliers de 1891, p. 47. 
48 Lettre de Mistral à Madame Adam, 12 mai 1896 (copie archives du 
palais du Roure). 



 

 
 

89 

de pouësìo mireienco. Il y a d’abord le bûcheron Siboul, de 
Montfrin, qui lui livre de si « justes observations » sur le Rhône : 
 

…sus lou Rose, sus si courrènt, sus si revòu, e sus si lono e 
sus si mueio, e sus sis auve e sus sis isclo, pièi sus la 
sóuvagino que trèvo si levado, li luio que s’ajasson dins lis 
aubre cura, li vibre que vous coupon de trounc coume la 
cueisso, e sus li debassaire que, dins li Segounau, pènjon si 
nis i brout dis aubo, e sus li panieraire e vergantié de 
Valabrego ! 49  

 
«…sur le Rhône, sur ses courants, ses remous, ses bras 
morts, ses récifs et ses îles, puis sur les animaux sauvages 
qui fréquentent ses digues, les loutres qui nichent dans ses 
arbres creux, les castors qui vous coupent des troncs 
comme la cuisse, les pendulines qui, dans les Ségonnaux, 
pendent leurs nids aux branches des peupliers blancs50 ; sur 
les vanniers de Vallabrègues. » 
 

Puis vient le tour du charretier Lamouroux, qui, en 1855, tout en 
conduisant Frédéric Mistral et Anselme Mathieu au pèlerinage 
des Saintes-Maries, évoque devant eux la foire de Beaucaire du 
temps de son grand-père : 
 

                                                             
49 Chapitre XI, La rintrado au mas, éd C.P.M., p. 189-190. 
50 Mistral évoque effectivement les debassaire, variété de mésanges (remiz 
pendulinus) en voie de disparition, ainsi nommées à cause de leur nid en 
forme de bas, dans une strophe de Mirèio : Aqui-de-long li debassaire / 
Avien penja sis nis ; « le long de cette rive, les pendulines avaient suspendu 
leurs nids... », (Mirèio, VII, vers 30-31). Il ne les oublie pas non plus dans 
le Tresor : « La penduline niche sur les bords du Rhône, et elle fait son nid 
avec le duvet des peupliers blancs. » 



 

 
 

90 

Vous parle, iéu, de quand la fiero de Bèu-Caire èro à 
soun pountificat, de quand lou proumié lahut qu’arribavo à 
la fiero gagnavo lou móutoun e que li marinié, quand 
l’avien espeia, n’en penjavon la pèu au bout de l’aubre-
mèstre. 51 

 
« Je vous parle, moi, de quand la foire de Beaucaire était 

dans sa splendeur, de quand la première tartane qui arrivait 
à la foire gagnait la prime du mouton dont la peau était 
pendue par les mariniers vainqueurs au bout du grand mât 
du navire. » 
 

Voilà pour le mouton de la foire de Beaucaire dont il est question 
à la laisse VII, et qui échoit au bâtiment tunisien, dans la laisse 
LXXXII. Et enfin vient Jean Roussière, le valet « taillé comme un 
Hercule », l’ancien marinier qui lui apprit l’air de Magali, et qui 
semble déjà lui parler du Caburle : 
 

Falié l’entèndre, quand parlavo de quouro, sus lou 
dougan, coundusié li chivau de viage, li chivalas que 
remoucavon, à la co l’uno de l’autro, li pinello dóu Rose, à 
Valènço, à Lioun.  
– Creirias-ti qu’ai mena, dis, à l’age de vint an, lou plus 
bèl equipage, dóu ribeirés de Rose ? un equipage, dis, de 
vuetanto garagnoun, encoubla à cha quatre, que tirassavon 
sièis batèu 52! Qu’acò ‘ro bèu, pamens, quand, lou matin, 
partian, sus li levado dóu grand flume ! e qu’aquéu 

                                                             
51 Chapitre XIV, Lou viage di Santo, C.P.M., p. 253-254. 
52 Quatre-vingt chevaux, comme pour l’équipage de maître Apian, qui 
compte cependant non pas six barques mais sept, comme l’imposait la 
mythologie avignonnaise et mistralienne. 



 

 
 

91 

barcarés, plan-plan, dins lou silènci, remountavo contro 
aigo !  
E noumavo, Jan Roussiero, tóuti lis endré que i’a, lis 
aubergo, lis oustesso, li ribiero, li paliero, li caladat e li 
gafo, d’Arle au Revestidou, de la Coucourdo à 
l’Ermitage53. 
 

« Et il fallait l’entendre, lorsqu’il parlait du temps où, sur 
le chemin de halage, il conduisait les grands chevaux qui 
remorquaient, attachées l’une à l’autre, les gabares du 
Rhône, à Valence, à Lyon.  
– Croyez-vous, disait-il, qu’à l’âge de vingt ans, j’ai mené 
bravement le plus bel équipage des rivages du Rhône ? Un 
équipage de quatre-vingts étalons, couplés quatre par quatre, 
qui traînaient six bateaux ! Que c’était beau, pourtant, le 
matin, quand nous partions, sur les digues du grand fleuve, 
et que, silencieuse, cette flotte, lentement, remontait le cours 
de l’eau ! 
– Et Jean Roussière énumérait tous les endroits des deux 
rives : les auberges, les hôtesses, les rivières, les palées, les 
pavés et les gués, d’Arles au Revestidou, de la Coucourde à 
l’Ermitage (sic). » 
 

 En 1892, puis en 1893, Mistral allait entreprendre pour lui-
même quelques voyages sur le fleuve à la recherche de 
témoignages. Comme souvent, il demanda à Mariéton de le 
seconder pour le côté pratique, tout en demeurant très évasif quant 
à la raison littéraire de son voyage :  

 

                                                             
53 Chapitre XV, Jan Roussiero e Magali, C.P.M., p. 275-276. 



 

 
 

92 

« Est-ce que tu connais M. Bonnardel54, le Directeur des 
Bateaux à vapeur du Rhône ? J’aurai peut-être un voyage à 
faire sur le Rhône pour certaines études poétiques. Et je 
prendrai un bateau de remonte pour les marchandises afin 
de rester trois ou quatre jours sur le fleuve. Je ne sais pas si 
je pourrai être autorisé à coucher sur le bateau. » 55 
 

Dans l’été 1892, il se rend à Valence, ainsi qu’il l’écrit à Victor 
Colomb, faisant confidence pour la première fois de son nouveau 
poème : 

 
« Je suis allé accompagner ma femme jusqu’à Valence... 

Etant en incubation (entre nous soit dit) d’un grand poème 
sur le Rhône et l’ancienne batellerie, selon mon habitude, 
pour prendre librement mes impressions premières, je me 
suis mis, une fois libre, à courir votre ville et surtout les 
bords du fleuve pour causer avec les bonnes gens du 
peuple… Obligé de repartir le lendemain avec le 
Gladiateur, je m’en revins avec le remords d’avoir brûlé la 
visite que je vous devais, mais avec la pensée consolatrice 
de vous voir à mon prochain retour dans vos parages où je 
dois revenir plus d’une fois pour compléter mes études 
rhodaniennes. »56 

 
 Lou Pouèmo dóu Rose conserve quelques traces discrètes 
des voyages de Mistral sur les bateaux à vapeur de la compagnie 
Bonnardel. En effet, le Caburle arrive à Avignon dans la soirée, et 
                                                             
54 La compagnie Bonnardel fut créée en 1840 par les frères Bonnardel, 
issus d’une ancienne famille de mariniers de Condrieu. 
55 Lettre datée de 1892 sans autre précision, citée par Critobule, Paul 
Mariéton d’après sa correspondance, op. cit., II, p. 44. 
56 Lettre de Mistral à Victor Colomb, le 6 août 1892. 



 

 
 

93 

le prince d’Orange est ébloui par la vision de la lumière dorée sur 
la ville57… Cela correspond à ce que Mistral, comme tous les 
voyageurs, a pu observer, car, les bateaux à vapeur quittaient 
Lyon à l’aube (comme le Caburle) et mettaient dix à douze heures 
pour atteindre Avignon en fin d’après-midi. Victor Hugo, par 
exemple, jouit du même spectacle, lorsqu’il fit le voyage de Lyon 
à Avignon en bateau à vapeur, en septembre 1839 : 

« Le soleil venait de disparaître dans une brume ardente ; 
le ciel avait déjà ce bleu vague et clair qui fait si 
divinement resplendir Vénus ; (…) je ne saurais dire quelle 
impression résultait pour moi de la mélancolie de l’heure 
mêlée au grandiose du spectacle. »58 
 

Au mois de septembre 1892, son beau-père Maurice Rivière, 
originaire de l’Isère59, conduit Mistral à Condrieu, où il rencontre 
le patron Boissonnet ; en 1893, il écrit encore à Paul Mariéton : 
« J’ai des études à faire le long du Rhône, seul, qui ne me 
permettent pas de me distraire avec les bons amis de Lyon. C’est 
ma façon de travailler : pour qu’elle soit fructueuse, il ne me faut 
aucune autre préoccupation. »60 Cette année-là il se rend à Pont-
Saint-Esprit, et va voir le monument de Mithra au Bourg-Saint-
Andéol. Au cours de ces voyages sur le fleuve en 1892 et 1893, il 
interroge d’anciens mariniers, et l’on se souvient de l’anecdote, 
bien connue, romancée par Charles Maurras61 :  
                                                             
57 PdR, VIII, LXIX, 12-18. 
58 Victor Hugo, En voyage, Alpes et Pyrénées. Dans Voyages, coll. 
Bouquins, éd. Laffont, paris, 1987, p. 688. 
59 Sur Maurice Rivière, consulter l’article de Prosper Gien, « Maurice 
Rivière, Félibre rhodanien », dans L’Action Française du 31 décembre 
1943, et le Bulletin de la Société des Amis de Vienne, 1956-1957. 
60 Lettre de Mistral à Paul Mariéton, 11 octobre 1893. 
61 Dans la Gazette de France en 1896 et dans Mistral, éd. Montaigne, Paris, 
[s.d.], p. 74. 



 

 
 

94 

 
« [Mistral] m’a lui-même raconté quelques-unes de ses 

courses les plus pénibles, à la poursuite des survivants de 
l’antique marine du Rhône. Ni à Arles, ni à Avignon, ni à 
Pont-Saint-Esprit, ni si au nord qu’il remontât, rien de 
pareil ne se montrait : tout vestige manquait. Ce que 
Mistral voulait, c’était la déposition d’un témoin, d’un 
vieillard qui eût été mêlé à la navigation du fleuve avant 
que les chemins de fer en confisquassent le trafic... Passé 
proche, et pourtant lointain. Il se laissa pourtant saisir, et 
Mistral finit par rejoindre ce vieillard, ce témoin, si 
passionnément recherché. Il le trouva à l’extrémité de la 
terre d’Oc, dans une humble cabane d’un petit bourg perdu. 
À la vue ou, du moins, aux premières questions du poète, le 
dernier matelot du Rhône leva les bras au ciel ; et, les 
larmes aux yeux :  
– Ah, dit-il, je vous attendais ! 
D’une voix éteinte, il prodigua les souvenirs, les 
explications, les tableaux. Puis, les deux hommes 
s’embrassèrent. Mistral redescendit en terre provençale ; 
pendant que le vieillard se réjouissait de mourir, 
maintenant qu’il avait légué sa mémoire au poète... » 
 

2. Les sources écrites 
 
La correspondance 
 
 Une part importante des investigations de Mistral passe par 
sa correspondance avec des riverains avertis et discrets62 : Victor 
                                                             
62 Victor Colomb écrivit en effet à Mistral (Valence, le 4 octobre 1892) : 
« Vous m’avez demandé de ne parler à personne de votre projet de poème ; 
vous pouvez compter sur ma discrétion absolue. » 



 

 
 

95 

Colomb, de Valence63, et son beau-père Maurice Rivière, qui a 
des relations parmi les mariniers de Condrieu, et qui enquête 
sérieusement pour lui. Nous apprenons ainsi que Victor Colomb 
lui a indiqué, comme ouvrages généraux, Le Rhône, Histoire d’un 
fleuve que Charles Lenthéric venait de publier chez Plon64 et un 
roman de Gabriel Gerin, Mariniers du Rhône65 ; que, sur la 
Drôme, il lui a recommandé le Dictionnaire des patois de la 
Drôme (1874) de l’abbé Moutier (que Mistral en fait connaissait 
déjà, puisqu’il le citait dans le Tresor), et qu’il lui a recopié des 
extraits de la Statistique du département de la Drôme de 
Delacroix de 183566. D’autre part, Mistral s’étant probablement 
enquis de documentation concernant le Dauphiné, il lui écrit qu’à 
sa connaissance « il n’existe aucun ouvrage sur la batellerie en 
Dauphiné. Je ne connais même pas d’article spécial à ce sujet. »67 
Mais il lui indique un Glossaire des patois du Dauphiné68 de 
1874. En effet Mistral demande également à ses correspondants 
                                                             
63 Sur Victor Colomb (1847-1915) consulter les ouvrages d’Hector 
Reynaud, imprimerie d’art Jules Céard et fils, Valence, 1915, et 1924. 
64 Lettre de Colomb à Mistral, Valence, le 10 août 1892. Il est à noter que 
Victor Colomb avait publié une « Bibliographie des patois de la Drôme » 
(sous le pseudonyme de Jules Saint-Remy), dans le Bulletin de la Société 
départementale d’archéologie et de statistique de la Drôme, tome XIII, 
1879, p. 389-390. 
65 Paru chez Ollendorff, Paris, 1894.  
66 Nicolas Delacroix (1785-1843), député de la Drôme en 1815, publia 
d’abord en 1817 un Essai sur la statistique, l’histoire et les antiquités du 
département de la Drôme. Sa réédition revue et augmentée, publiée à 
Valence en 1835 sous le titre Statistique du département de la Drôme, lui 
valut une médaille d’honneur de la Société Française de Statistique 
Universelle. L’ouvrage contient quelques pages sur les parlers de la Drôme 
(chapitre II, p. 293 à 300) ; et une description géographique du Rhône. Au 
sujet de la batellerie, l’auteur insiste surtout sur la nécessité d’aménager le 
fleuve afin de remédier aux dangers de la navigation.  
67 Lettre de Colomb à Mistral, 10 août 1892. 
68 Sans doute s’agit-il du Glossaire du patois de Die (Drôme) d’A. Boissier, 
publié à Valence en 1874. 



 

 
 

96 

des informations linguistiques, concernant quelques mots qui ne 
figurent pas dans Lou Tresor dóu Felibrige, souhaitant 
manifestement confronter ses sources écrites au témoignage des 
mariniers. Ainsi, à propos du mot rigue (mot qui désigne un train 
de barque, un convoi, dans Lou Pouèmo69), que Mistral a trouvé 
dans l’ouvrage du baron Raverat70, Victor Colomb lui écrit, le 10 
                                                             
69 Au chant III Mistral donnera en note sa définition du mot : « Le train ou 
le convoi des barques remorquées à la file par le même câble. Recua, en 
espagnol, signifie «  suite de mules attachées l’une à l’autre par la queue ». 
Notons qu’en 1892, le marquis de Folin, ancien officier de marine, dans un 
ouvrage sur les Bateaux et navires dont Mistral n’eut visiblement pas 
connaissance, définissait les « rigues » comme «  des bateaux plus petits 
que les Savoyardes, ayant l’avant un peu relevé. ». Puis, en 1896, Ardouin-
Dumazet (dans le Voyage en France, tome VIII : Le Rhône du Léman à la 
mer, (Dombes, Valromey, et Bugey, Bas-Dauphiné, Camargue), Paris, 
Nancy, 1896) emploie le terme comme désignant une des barques du haut 
Rhône, près de Seyssel, à propos d’un « port rempli de rigues » (p. 212), 
puis il parle de rigues transportant des pierres sur le haut Rhône jusqu’à 
Lyon (p. 240) qu’il définit un peu plus loin comme des « flottes », dans le 
sens adopté par Mistral : « J’ai pris passage sur une des grandes rigues qui 
portent à Lyon les pierres des carrières. C’est un des rares échantillons de 
cette flotte du Rhône que les bateaux à vapeur et les chemins de fer ont si 
considérablement réduite. Jadis leur circulation sur le fleuve était 
incessante, emportant avec eux quatre ou huit chevaux vigoureux installés à 
l’avant, ils descendaient avec rapidité le courant. Au retour ils remontaient 
à vide, les chevaux suivant le rivage ou traversant à pied les "maigres", on 
ramenait ainsi la rigue ou savoyarde à son port d’attache » (p. 244). Il 
illustre son propos par une référence au tableau bien connu de Dubuisson : 
« Il y a, au musée de Lyon, un tableau qui représente la remonte d’une 
rigue, sur les berges plates du fleuve, par les graviers et les brotteaux, 
traversant des lônes calmes, l’équipage formé de puissants chevaux, 
empanachés de flots de laine rouge, tire avec une force majestueuse la 
grande rigue, à l’arrière de laquelle un sapin tout entier sert de gouvernail » 
(p. 245).  
70 Lettre de Mistral à Colomb, 6 août 1892 : « Je lis dans La Vallée du 
Rhône de Lyon à la mer par le baron Raverat « L’ancien système de 
remonte par les rigues, la remonte des rigues. » Ce mot rigue, qui me paraît 
du genre féminin, désigne-t-il une barque spéciale ou bien une file de 
bateaux ou bien les attelages qui halaient les bateaux. Ce mot était-il 



 

 
 

97 

août 1892 : « Pour le mot rigue, j’ai consulté un vieux batelier et 
il n’a pas pu me répondre. M. Delacroix, archiviste de la Drôme, 
qui s’occupe de linguistique, pense que ça veut dire relais. » 
Mistral correspondait également avec l’abbé Louis Moutier, curé 
d’Étoile dans la Drôme, échangeant avec lui des informations 
linguistiques depuis que celui-ci travaillait à un Glossaire du 
dialecte de Loriol. Dans une lettre du 4 mai 1896, l’abbé Moutier 
lui fournit quelques renseignements sur l’orpaillage et le 
vocabulaire de la batellerie71.  
 

Ouvrages de référence sur le Rhône et sa batellerie  
 

Cette correspondance, qui débute en 189272, indique qu’à 
cette date Mistral a commencé à se documenter méthodiquement, 
et même, d’après certaines interrogations, qu’il a déjà consulté 
quelques ouvrages. Quels sont les ouvrages ou documents 
concernant le Rhône ou la navigation rhodanienne dont Mistral 
pouvait disposer à partir de 1890 ? Voici l’inventaire des textes 
notoirement utilisés par Mistral :  
 
 
 
                                                                                                                                                                                   
employé par les riverains de Valence, et comment l’y prononçait-on ? Je ne 
l’ai jamais entendu prononcer par les mariniers du Rhône. » Achille 
Raverat, dans La Vallée du Rhône de Lyon à la mer en bateau à vapeur 
(Lyon, 1889), mentionne en effet le mot rigue dans son introduction 
(p. 10), en parlant de « la remonte des rigues, très pittoresque par le nombre 
et la beauté des chevaux qui les tiraient. » 
71 Musée Mistral, Maillane, Lettre 160, 45. 
72 Jusque vers la fin de la rédaction, Mistral continue de recevoir de la 
documentation. Ainsi, le 10 février 1895, Maurice Rivière lui fait encore 
parvenir « la relation en vers patois et historique, avec traduction en regard, 
de l’inondation du Rhône en 1840 ». 



 

 
 

98 

Auguste Fourès, Les Valents timouniés, (1878) 
Auguste Fourès (1848-1891) est un félibre du Lauragais ; il 

écrit en languedocien, dans le dialecte de Castelnaudary, où il est 
né73. Les Valents timouniés (« Les Vaillants timoniers »), paru 
dans la revue toulousaine La Lauseta, en 1878, avant d’être inséré 
dans le recueil Les Cants del soulelh 74, en 1891, exalte la 
renommée des mariniers du Rhône à travers le récit d’une 
collision entre deux bateaux à vapeur75 évitée de justesse grâce à 
leur bravoure. L’action se déroule à Avignon, à hauteur de la 
Barthelasse. En voici l’intégralité, avec la traduction 
accompagnant le texte dans La Lauseta : 

 
I Dins le cel lins, Avignoun rous 

Coumo l’or, magic, auturous, 
Cieutat anciano e bateganto 
De belos cansous e d’amour 
Que, del Roucas, guigno l’ Ventour 
pourtant naut sa bosso giganto. 

 
Les faucils jiscloun, l’aire es clar 
E, large coumo ’n bras de mar, 
Le Rose cour, floucat d’escrumo, 

                                                             
73 Sur Auguste Fourès, on pourra consulter l’ouvrage du chanoine Joseph 
Salvat, Le poète Auguste Fourès, Collège d’Occitanie, Toulouse, 1973, 
ainsi qu’une plaquette de Paul Mariéton : Le Félibre Fourès, Lyon, 1883. 
Sur ses rapports avec Mistral et le Félibrige, voir l’article de Jean Fourié, 
« Mistral et les félibres de l’Aude (III) : Auguste Fourès », dans La France 
Latine, nouvelle série n° 103, 4° trimestre 1985, p. 10-25. 
74 Les Cants del soulelh, Servière, Carcassonne ; Savine, Paris, 1891, p. 40.  
75 Ce type d’incident n’était pas rare, il pouvait même être provoqué 
volontairement, en raison de la rivalité des compagnies, dont le nombre 
s’était accru brusquement à partir de 1838 (cf. Guy Dürrenmatt, La 
Mémoire du Rhône, La Mirandole, Pont-Saint-Esprit, 1993, p. 241). 



 

 
 

99 

Rabent, plé de remouliments,  
De mourmouls e d’avaliments, 
E dreit as pounts coumo  ’n brau tumo. 

 
Gar’ aici que naulo d’aval, 
Coustejant gairebe l’ribal, 
Un batèu dambe chèminieiro 
E rodos de cado coustat 
Que tenoun le brivènt patat ; 
Desplègo soun fum en bandieiro. 

 
Un boussi vièllh, es petassat 
De roumbaliès, – tiro alassat ; 
Sa cargo es de barricos vudos. 
A per aco cinq timouniès 
Que soun pas jamai les darniès 
À metre à l’obro lhours mas rudos ; 
A per aco cinq timouniès ! 

 
II Ja trimo la valento troupo,  

Sul pountet ennartat en poupo ! 
Cal que le flume siò doumtat ! 
Tiro, suso, buto, – l’esquino 
Tibo e s’arqueto la pètrino 
Ount clamo le cor abrandat. 

 
Arrapènto, lauro le Rose, 
Sens qu’un bricou le punh i escose, 
Risent d’estaringlo ou de pic ; 
Atend sènse pòu las tourmentos ; 
Fa carrinca las ferromentos 



 

 
 

100 

Del goubernalh en boun garric. 
 

Le batèu va de loungo, passo 
Costo la verdo Bartalasso, 
E per pica l’arco del pount, 
Les cinq omes manobroun rete ; 
Ardit, les bravis ! Que tout pete ! 
Un autre vaissèl ven d’amount. 

 
Agachats-le ! On diriò qu’a d’alos, 
E dins l’aigo que bulh, sas palos 
Rodoun à vous fa vese lums ; 
A grando vapou volo, volo ; 
Rousento, poulso la pairolo 
E soun canou rounflo, tout fums ; 
A grando vapou, volo, volo ! 

 
III Moustre pr’un titan delargat, 

Darrè  ’no pilo es amagat 
A-n-aquel que, mountant, se viro 
E le mostro as sieus valedous ; 
Sul cop, s’enlairo de sus dous 
Un fèrouj crid d’espant e d’iro. 

 
Lèu-lèu, sèns poude s’arresta, 
Pro contro pro se van tusta 
Coumo de marras azirouses ; 
Toutos las bandos cricaran, 
Caprouns e lintos s’asclaran, 
Ailas ! coumo de freulos nousos. 

 



 

 
 

101 

Lèu-lèu, tout sara capvirat, 
’Spoutit, en trosses, desferrat, 
L’aigo s’engoulira, fangouso 
Dins l’estivo, pes traucs frigouns ; 
Les batèus aniran à founds 
Dambe lhour colho verturouso. 

 
« As barquets ! » bramo as timouniès 
Le mounde cugnat sus taliès 
Del pount couloussal que tremolo ; 
As barquets ! Daissa les vapous ! 
Que ! les prenoun per de capous ! 
E fier, cado ome mai s’assolo ; 
Que ! les prenoun per de capous ! 

 
IV Anen, les lutaires superbis ! 

Regats de venos e de nervis, 
Les brasses tenoun cop, les dits 
S’enclastroun à la duro barro, 
La templego crico, la garro  
Se couflo e  ’s pèds soun enredits. 

 
Ja le vapou d’aval chapoto, 
Les gafous renoun e la coto 
Traço   ’n mièj-celcle ves le bord, 
Pèi sus la dreito tourno, proumto, 
– Uno butado l’arremounto ; 
Adieu le naufratge e la mort ! 

 
Les batèus se crouscoun, laucejoun,  
Terribles, – les fums se barrejoun, 



 

 
 

102 

E les dex timouniès ardits 
Se saludon d’un bram de joio, 
En fugent dins un rai de glorio, 
Per les  ’spetatous aplaudits. 

 
E dins un ré, tout s’apazimo, 
Ves le cambalh e ves la cimo ; 
Avignoun siau dentelo l’ cel, 
La Bartalasso souloumbrouso 
A mai d’uno voux amourouso 
De jouve, de drollo e d’aucel, 
– A mai d’uno voux amourouso. 

 
V Timouniès, valents mièjournals, 

Salut tres cops ! Ets d’inmourtals ! 
La santo patrìo remiro 
Les vostris brasses atletics, 
Fortis fraire de Cinegiro. 

 
O travalhaires à  ’nveja ! 
Vouldriò pla sapiè maneja 
E la gradino e la massolo 
Per esculta, dins le Paros, 
Vostre bel escabot d’eros 
Que de las vilanios counsolo ! 

 
Vous fariò, dins vostro vertut,, 
Le pèd descaus e le cap nud, 
Mainatges de l’eterno peno, 
Al timou, d’unis enrennats,  
D’autres butant, espanjarnats, 



 

 
 

103 

Le frount rufat, couflant la veno. 
 

Sus un piliè del pount fanous, 
Arc de trioumfle espetaclous 
Ount, dejoubs, vostre batèu passo, 
Sariots quilhats, lènh des couars, 
Fieris, traucant les belets clars 
De vostr’ estaturo grandasso, 
Fieris, traucant les belets clars ! 

 
 

I Dans le ciel profond, Avignon roux – comme l’or, 
magique, altier, – cité ancienne et palpitante – de belles 
chansons et d’amour, – qui, du Roucas, regarde le Ventoux 
– portant haut sa bosse géante. 

 
Les martinets poussent d’aigres cris, l’air est clair, – et, 
large comme un bras de mer, le Rhône va, houppé 
d’écume, – rapide, plein de tournoiements, – de murmures 
et d’engloutissements, – et droit aux ponts comme un 
taureau donne des coups de tête. 

 
Voici que vogue d’aval, – côtoyant presque la rive, – un 
bateau avec cheminée – et roues de chaque côté – qui ne 
cessent de battre le courant ; – il déploie sa fumée en 
bannière. 

 
Un peu vieux, il est rapiécé – (de bouts) de rombalière76, il 
tire fatigué ; – sa charge est (faite) de barriques vides. – Il 

                                                             
76 Morceau de planche, dont on se sert pour boucher des trous dans la 
coque. 



 

 
 

104 

a, malgré cela, cinq timoniers – qui ne sont jamais les 
derniers à mettre à l’œuvre leurs mains rudes ; – il a, 
malgré cela, cinq timoniers. 

 
II Comme elle trime, la vaillante troupe, – sur le petit pont 

échafaudé en poupe ! – il faut que le fleuve soit dompté ! – 
Elle tire, sue, pousse, l’échine – se tend et s’arque la 
poitrine – où clame le cœur embrasé. 

 
Tenace, elle laboure le Rhône, – sans qu’un peu le poing ne 
lui cuise, – riant des échardes ou des entailles ; – elle attend 
sans peur les tourmentes ; – elle fait crisser les ferrures – 
du gouvernail en bon chêne. 

 
Le bateau va toujours, il passe – à côté de la verte 
Barthelasse, – et pour enfiler l’arche du pont, – les cinq 
hommes manœuvrent roide ; –  hardi, les braves ! Que tout 
craque ! – Un autre vaisseau arrive d’amont. 

 
Voyez-le ! On dirait qu’il a des ailes, – et dans l’eau qui 
bouillonne, ses pelles – tournent à vous éblouir ; – à toute 
vapeur, il vole, vole ; – brûlante, ronfle la chaudière, – et 
son tuyau ronfle, plein de fumée ; – à toute vapeur il vole, 
vole ! 

 
III Monstre par un Titan lâché, – derrière une pile il est caché 

– à celui qui, montant, se tourne, – et le montre à ses 
vaillants ; – sur-le-champ s’élève des deux (bateaux) – un 
farouche cri d’épouvante et de colère. 

 



 

 
 

105 

Bientôt, sans pouvoir s’arrêter, – proue contre proue ils 
vont se heurter – comme des béliers haineux ; – toutes les 
bandes craqueront, – étraves et persintes77 se fendront, – 
hélas ! comme de frêles noix. 

 
Bientôt, tout sera sens dessus dessous, – écrasé, en 
morceaux, déferré ; – l’eau s’engloutira, fangeuse, – dans 
la cale où se met l’estive78, par les trous profonds ; – les 
bateaux iront au fond – avec leur troupe vigoureuse. 

 
« Aux canots ! » brament aux timoniers – les gens pressés 
sur les tabliers – du pont colossal qui tremble ; – aux 
canots ! abandonnez les vapeurs ! Quoi ! On les prend pour 
des lâches ! Et fier, chaque homme davantage se raffermit. 
Quoi ! on les prend pour des lâches ! 

 
IV Allons, les lutteurs superbes ! Rayés de veines et de nerfs, 

les bras résistent, les doigts – s’enchâssent à la dure barre, 
– la jointure de la jambe craque, le jarret – se gonfle et les 
pieds sont roidis. 

 
Certes, le vapeur d’aval frappe l’eau, –  les gonds grincent 
et la queue (du gouvernail) – trace un demi-cercle vers le 
bord ; – puis, sur la droite tourne, prompte, – une poussée 
sauve (le bateau) ; – adieu le naufrage et la mort ! 

 
Les bateaux se croisent, lancent des éclairs, – terribles, les 
fumées se mêlent, – et les dix timoniers hardis –  se saluent 

                                                             
77 Ou préceinte, bordage d’un navire en bois. 
78 C’est-à-dire le contrepoids, le lest. 



 

 
 

106 

d’un grand cri de joie, – en fuyant dans un rayon de gloire, 
– par les spectateurs applaudis. 

 
Et dans un instant, tout s’apaise, –  vers les profondeurs et 
vers les cimes ; Avignon calme dentelle le ciel, – la 
Barthelasse ombreuse  a plus d’une voix amoureuse – de 
jeune galant, de jeune fille  et d’oiseau, – elle a plus d’une 
voix amoureuse. 

 
 

V Timoniers, vaillants méridionaux, salut trois fois ! Vous 
êtes des immortels ! – La sainte patrie admire – vos bras 
athlétiques, – hommes dignes des temps antiques, – 
robustes frères de Cynégire. 

 
O travailleurs à envier ! – Je voudrais bien savoir manier – 
et la gradine et la massette – pour sculpter dans le Paros –  
votre beau groupe de héros, – qui des vilenies console ! 

 
Je vous ferais dans votre vigueur, – le pied déchaussé et la 
tête nue, – enfants de l’éternelle peine, – au timon, les uns 
les reins pliés en arrière, – les autres poussant, débraillés, le 
front ridé, gonflant la veine. 

 
Sur un pilier du pont magnifique, arc de triomphe étonnant, 
– où, dessous, votre bateau passe, – vous seriez dressés, 
loin des lâches, – fiers, trouant les rayons clairs, – de votre 
stature plus que grande, – fiers, trouant les rayons clairs ! 
 

Le poème est daté d’Avignon, le 22 mai 1877. Il est dédié al cap 
mèstre Frederi Mistral, à qui Fourès l’a aussitôt personnellement 



 

 
 

107 

envoyé (en effet Mistral l’a reçu le 5 juin 187779). Est-ce le 
souvenir ou l’enthousiasme qui agrandit la vision de Fourès, 
lorsqu’il parle du pont d’Avignon comme d’un arc de trioumfle 
espetaclous, sous les arches duquel il fait se croiser deux bateaux 
à vapeur ? Cela n’est évidemment pas possible, car depuis la 
partielle destruction du pont Saint-Bénézet au XVIIe siècle, 
Avignon n’eut un nouveau pont de pierre qu’en 1909 ; à l’époque 
du poème de Fourès, il y avait un pont suspendu. Pourtant, 
Auguste Fourès s’est rendu à Avignon le 21 mai 1876 pour la 
proclamation des nouveaux statuts du Félibrige, puis pour la 
Sainte-Estelle de 187780. D’autre part la réponse de Mistral à la 
réception du poème indique que l’événement relaté se produisit 
sous les yeux de Fourès et des félibres rassemblés, puisqu’il le 
félicite d’avoir su restituer la scène : Avès, dins aquelo pèço auto, 
vigourousamen retra l’espetacle terrible e magnifi d’aquéli dos 
vapour que, d’en tant-lèu, s’entro-tustavon sus lou Rose, au 
moumen que felibrejavian galoi souto lis aubo. (« Vous avez, 
dans ce poème élevé, vigoureusement dépeint le spectacle terrible 
et magnifique de ces deux bateaux à vapeur, qui manquèrent 
s’entrechoquer sur le Rhône, pendant que nous tenions notre 
joyeuse assemblée de félibres sous les peupliers. ») Et il ajoute : 
Vous remercie subre-tout pèr aquéli bràvi marinié que sauvèron 
li dos barco e que sauvas à voste tour dóu negre óublit en lis 
estampant tóuti dre dins vòsti vers de brounze. (« Je vous 
remercie surtout pour ces braves mariniers qui sauvèrent les deux 
barques et que vous sauvez à votre tour de l’oubli en les 
imprimant tout droits dans vos vers de bronze. »)81 Ainsi, lorsque, 
                                                             
79 Cf. Jean Fourié, « Mistral et les félibres de l’Aude (III) : Auguste 
Fourès », op. cit., p. 13. 
80 Cf. René Jouveau, Histoire du Félibrige (1876-1914), op. cit., p. 26. 
81 Lettre de Mistral à Fourès le 5 juin 1877, citée par Jean Fourié, op. cit., 
p. 13. 



 

 
 

108 

comme René Lizop, l’on considère le poème de Fourès comme 
« une source probable du Poème du Rhône »82, il faut savoir que 
Mistral a également assisté à la scène, et que le spectacle direct de 
cette mau-parado, devant la ville d’Avignon, ne pouvait manquer 
de marquer son souvenir au moins autant que le poème, lorsqu’il 
allait écrire le chant XII du sien.  
 
François Delille, Lou Revestidou o lis equipage dóu Rose (1880) 

Trois années seulement après Les Valents timouniés, Mistral 
reçoit le poème sur le halage du Rhône de François Delille : Lou 
Revestidou o lis equipage dóu Rose. Il est intéressant de noter au 
passage que les textes sur le Rhône confluent vers lui : après 
l’exemplaire de Fourès (dédié Al cap-mèstre Frederi Mistral) et 
celui-ci qui lui est publiquement dédicacé, celui de Moutier sera 
également offert et dédié au Maître, en 1896. François Delille est 
né à Marseille en 1817 et mort à Sanary-sur-Mer (Var) en 1889. 
Professeur de mathématiques, il vécut à Paris la plus grande partie 
de sa vie, puis, de retour à Marseille, en 1878, il entra au Félibrige 
dont il devint majoral en 1881. Lou Revestidou, composé de 24 
quatrains, est daté de Paris, septembre 1880, et a été publié dans 
L’Armana Prouvençau pèr 188283. Il tient déjà de l’enquête orale, 
étant présenté comme la transposition d’un récit fait à l’auteur par 
un vièi marinié d’Andanço, un ancien marinier d’Andance, 
devenu passeur. Et celui-ci décrit une scène de halage (c’est-à-
dire la remontée d’un train de barque vers Lyon), la vaillance des 
équipages qui ont surmonté le mauvais passage du 

                                                             
82 R. Lizop, « Une source probable du Poème du Rhône », Annales de 
l’Institut d’études Occitanes, n° 1, 1948, p.41-49.  
83 P. 40-43. 



 

 
 

109 

« Revestidou »84, près d’Orange, et une escale à l’auberge du 
même nom :  

 
LOU REVESTIDOU O lis Equipage 
dóu Rose 

 
1 « Fai tira, moun brave equipage ! 

Ja ! ja ! mi setanto chivau ! 
Dóu Rose ounouras lou ribage, 
Quand lou trepas d’amount, d’avau. » 

 
5 Es ansin que, coume un cierge, 

A la pro dóu mèstre batèu, 
Crido : « À l’aigo ! au noum de la Vierge ! » 
Lou patroun aussant soun capèu. 

 
9  « Fai tira ! » li baile repeton. 

Ja ! ja ! ja ! mi valènt chivau ! 
E, dóu tèms qu’en l’èr li fouit peton, 

                                                             
84 Cf. dans Lou Pouèmo dóu Rose, la chansons des mariniers, à Avignon, 
chant XI, laisse CI, strophe 4 : Dins la Prouvènço avèn fa piho / E rascla 
lou Revestidou. « Nous avons raflé la Provence – et raclé le Revestidou. » 
Le baron Raverat indique les raisons de la mauvaise réputation de ce 
passage : « Le nom de Revestidou est un mot emprunté aux mariniers du 
bas Rhône et au patois du pays. Il exprime l’idée d’un remous occasionné 
par un courant rapide, une meuille, un retour, un revirement d’eau, 
conséquemment une passe difficile, une véritable mort qui trompe. En 
effet, l’impétuosité du fleuve fait refluer les eaux dans la partie inférieure 
du bras de Caderousse, tout comme dans nos lônes de Pierre-Bénite et 
d’ailleurs. Quand le grand Rhône passait à Caderousse, telle était la vitesse 
de son cours que l’on se vit obligé d’y établir un treuil pour revestir, pour 
remonter les bateaux. » La vallée du Rhône de Lyon à la mer (en bateau à 
vapeur), édité et diffusé par la Compagnie Générale de Navigation, 1889 
(p. 157-158). 



 

 
 

110 

De vòsti pèd gisclon d’uiau. 
 

13 Grand, bèu, gaiard, plen de souplesso,  
Clin, susant, lou jarret tibla, 
La maio, à la barco mestresso, 
Pèr quatre vous tèn acoubla. 

 
17 E contro aigo lou trin remounto, 

A la filo van li batèu ; 
Ploù, lou vènt coto... rèn vous doumto, 
Ni vènt, ni plueio, ni soulèu. 

 
21 Long de la draio mariniero, 

Gafas souvènt, nadas de-fes,  
Travessas riéu, auve, ribiero : 
D’arrestadou, n’en cregnès ges. 

 
25 Ansindo, d’Arle o de Bèu-Caire, 

De Tarascoun o d’Avignoun, 
Adusès, arderous tiraire,  
Lou cargamen jusqu’à Lioun. 

 
29 Que de vilo, que de vilage,  

Que de mountagno e de castèu, 
Li marinié, dins aquéu viage,  
An vist de subre si batèu ! 

 
33 Pènson, dóu tèms, à si poulido, 

À si femeto, à si droulet, 
Que, pèr fin de gagna la vido, 
Fau tant souvènt leissa soulet. 



 

 
 

111 

 
37 Mai, veici l’endré dificile, 

Aprouchan dóu Revestidou : 
Bèu chivalas, anas tranquile,  
E tenès bèn lou trepadou.  

 
41 I’a sièis batèu : fau li desfaire, 

À cha dous franqui lou glavas, 
E lucha, bràvi barquejaire, 
Contro revòu, gravo e fangas ! 

 
45 Soun sourti dóu marrit passage, 

Car avien tout bèn alesti ; 
E li marin, segound l’usage, 
Dison, countènt : « Sian revesti ! » 

 
49 Alor s’envan à la Durbano, 

L’aubergo dóu Revestidou ; 
D’óume e de piblo i’a d’andano : 
Es lou grand mas dóu terradou. 

 
53 I’a remiso e superbe estable : 

Cènt chivau i’anarien dedin ! 
Se ié béu lou vin deleitable 
De Castèu-Nòu, vin papalin. 

57 Es bèn servido, la taulado ; 
Vers Pecoul se galejo proun ; 
Aqui se passo la nuechado, 
E mai que d’un n’en sort redoun. 

 
61 Mai, anen, foro la pereso ! 



 

 
 

112 

Fau qu’à Lioun arriben lèu : 
À-Diéu-sias, la bello bourgeso ! 
E zóu ! alargon li batèu. 

 
65 E la rejano, la grand-maio, 

La carato, lou cap-d’arrié 
Soun estaca. Tout es en aio ; 
Lou patroun emé soun prouvié 

 
69 Soun atentiéu, devers la poupo. 

Lou vin es dins lou poutara ; 
Lou pichoun mòssi fai la soupo. 
À soun tour chascun dourmira. 

 
73 Es mai partido la manado 

De bèsti, d’ome valerous. 
An représ sa duro journado ; 
Se plagnon pas : soun fort e dous. 

 
77 E soun viage es coume la vido ; 

Soun gai, soun triste, an frech, an caud. 
Li jour passon, l’obro es coumplido, 
Au bout dóu camin, lou repau ! 

 
81 « Fai tira, moun brave equipage ! 

Ja ! ja ! mi setanto chivau ! 
Dóu Rose ounouras lou ribage, 
Quand lou trepas d’amount, d’avau. » 

 
85 Di trin dóu Rose, dins sa bòri, 

Un passaire, un franc pescadou, 



 

 
 

113 

M’a counta  ‘n jour aquelo istòri 
Au pountoun dóu Revestidou. 

 
89 Èro un vièi marinié d’Andanço, 

Dins si bèus an baile premié. 
« En aquéu tèms de benuranço, 
Barqueja, qu’èro un bon mestié ! 

 
93 Me diguè. Mai, camin de fèrri 

E vapour nous an fa fini. 
Cridaren plus : Reiaume !... Empèri !... 
Tout acò n’es qu’un souveni ! » 

 
« En avant, mon vaillant équipage ! – Dia ! dia ! mes 
soixante-dix chevaux ! – Du Rhône vous honorez le rivage, 
– quand vous le foulez en amont, en aval. » 
 
C’est ainsi que, droit comme un cierge, – à la proue de la 
barque maîtresse, – crie : « À l’eau ! au nom de la 
Vierge ! » – le patron en haussant son chapeau. 
  
« En avant ! », répètent les conducteurs. – Dia ! dia ! dia ! 
mes vaillants chevaux ! – Et, tandis qu’en l’air les fouets 
claquent, – de vos sabots jaillissent des éclairs. 
 
Grands, beaux, forts, pleins de souplesse, – inclinés, suant, 
le jarret tendu, – le câble, à la barque maîtresse, – par 
quatre vous tient accouplés. 
 



 

 
 

114 

Et contre le courant le train remonte, – à la file vont les 
bateaux ; – Il pleut, le vent vous repousse... Rien ne vous 
dompte, – ni vent, ni pluie, ni soleil. 
 
Le long de la voie marinière, – vous pataugez souvent, 
vous nagez parfois, – vous traversez ruisseaux, grèves et 
rivières : – vous ne craignez aucun obstacle. 
 
Ainsi, d’Arles ou de Beaucaire, de Tarascon ou d’Avignon, 
vous apportez, ardents traîneurs, –  le chargement jusqu’à 
Lyon.  
 
Que de villes, que de villages, – que de montagnes et de 
châteaux, –  les mariniers, dans ce voyage, – ont vu de 
leurs bateaux ! 
 
Dans ce temps ils pensent à leurs belles, – à leurs chères 
femmes, à leurs enfants, – que, pour gagner leur vie, – ils 
doivent si souvent laisser tout seuls. 
 
Mais voici l’endroit difficile, – nous approchons du 
Revestidou : – Beaux chevaux, allez-y tranquillement, – et 
restez bien sur votre chemin. 
 
Il y a six bateaux : il faut les détacher, – deux à deux 
franchir la masse d’eau, – et lutter, hardis mariniers, – 
contre les remous, le gravier et la boue ! 
 
Ils sont sortis du mauvais passage, – car ils avaient tout 
bien préparé ; et les marins, selon l’usage, – disent, 
contents : « Nous avons revesti ! » 



 

 
 

115 

 
Alors ils s’en vont à la Durbane, – l’auberge du 
Revestidou ; – il y a des allées d’ormes et de peupliers : – 
c’est le grand mas de la contrée. 
 
Il y a des remises et des écuries superbes, – où cent 
chevaux tiendraient ! On y boit le vin délectable – de 
Châteauneuf, vin pontifical. 
 
La table est bien servie ; – chez Pécoul on plaisante pas 
mal ; c’est là que l’on passe la nuit, – et plus d’un en sort le 
ventre rond. 
 
Mais, allons, dehors la paresse ! – il faut que nous arrivions 
bientôt à Lyon : – Adieu, la belle hôtesse ! Et en avant, on 
lance les bateaux. 
 
Et la cordelle85, la grand « maille », la « caratte », le « ca 
d’arrière »,86 sont attachés. – Tout est prêt à s’élancer ; –Le 
patron et son prouvier 
 
sont attentifs, à la poupe. – Le vin est dans le grand pot ; –  
le petit mousse fait la soupe. – Chacun dormira à son tour. 
 

                                                             
85 Corde servant à diriger la barque. 
86 Cf. Louis Menitrieux, La Vie marinière du Rhône, sommaire étude de 
mœurs, par un Serrierois, Annonay, 1909, p. 10 : « La maille s’attelait à six 
coubles de chevaux ; le ca d’arrière à quatre coubles ; le ca du milieu à 
trois coubles. »  Il faut entendre par « couble » un couple de quatre 
chevaux. 



 

 
 

116 

Elle est repartie, la troupe – des bêtes, d’hommes 
valeureux. – Ils ont repris leur dure journée ; – Ils ne se 
plaignent pas : ils sont forts et doux. 
 
Et leur voyage est comme la vie ; – ils sont gais, ou tristes, 
ils ont froid, ils ont chaud. – Les jours passent, l’œuvre 
s’accomplit : – au bout du chemin, le repos ! 
 
« En avant, mon vaillant équipage ! – Dia ! dia ! mes 
soixante-dix chevaux ! – Du Rhône vous honorez le rivage, 
– quand vous le foulez en amont, en aval. » 
 
Des convois du Rhône, dans sa cahute, – un passeur, un 
vrai pêcheur, – m’a conté un jour cette histoire – au ponton 
du Revestidou. 
 
C’était un vieux marinier d’Andance, – premier conducteur 
dans ses belles années. – « En ce temps béni, – conduire les 
barques, comme c’était un bon métier ! » 
 
Me dit-il. Mais chemin de fer – et vapeur ont fait notre 
perte. – Nous ne crierons plus Royaume !... Empire ! ... – 
Tout cela n’est plus qu’un souvenir ! » 
 

 René Jouveau a relevé quelques « petits emprunts » de 
Mistral à ce poème dans un article intitulé Uno font dóu Rose, 
dans un numéro de Fe de 194387 : au départ des barques, lorsque 
maître Apian lance le signal en levant son chapeau, dans 
l’évocation des difficultés de la navigation, des familles des 
mariniers, des auberges, ou de la soupe à bord. Mais René 
                                                             
87  « Uno font dóu Rose », Fe, février 1943, n° 35, p. 1-2.  



 

 
 

117 

Jouveau exagère sans doute l’importance de ce texte lorsqu’il 
suppose que Mistral en a tiré l’idée du « Rhône »88. Les 
« emprunts » qu’il indique ne sont pas convaincants : 

 
Quau saup meme se la coumençanço dóu cant XI : « Fai 

bon dourmi ! », n’es pas un souveni dóu vers de Delille : 
« À soun tour chascun dourmira » ? E se pourrié tambèn 
recounèisse dins lou vers de Delille : « Se plagnon pas : 
soun fort e dous », lou darrié vers dóu « Rose » : 
« Remountè vers Coundriéu, sènso mai dire. » 

 
« Qui sait même si le début du chant XI : “Il fait bon 

dormir !”, n’est pas un souvenir du vers de Delille : “À 
soun tour chacun dormira ”? Et l’on pourrait aussi 
reconnaître dans le vers de Delille : “Ils ne se plaignent 
pas : ils sont forts et doux”, le dernier vers du Rhône : 
“Remonta vers Condrieu, sans autre plainte.” » 
 

Il paraît évident que le claquement des fouets, les cris des 
mariniers et autres détails de leur vie quotidienne n’ont pas été 
pour Mistral une révélation du poème de Delille. Certes, ce 
poème a retenu son attention, puisqu’il l’a retouché pendant plus 
de deux ans avant de le publier dans l’Armana89, tandis qu’il 
donnait entre temps son propre texte sur le halage (« Li 
Carretié », dans l’Armana Prouvençau pèr 1881), souhaitant 
                                                             
88 « L’idèio dóu Rose me semblo que Mistral l’ague destouscado dins un 
pouèmo dóu felibre Francès Delille qu’a pèr titre "Lou Revestidou vo lis 
Equipage dóu Rose", que pareiguè dins l’Armana Prouvençau de 1882 ». 
89 Mistral a tant retouché le poème de Delille, que celui-ci craint d’en 
perdre la paternité, au point qu’il lui demande de ne plus y ajouter de 
correction, « car ce seraient encore des améliorations et la pièce arriverait à 
n’être plus de moi, et je n’oserais plus la signer. » Lettre de François 
Delille à Frédéric Mistral, 15 septembre 1881 (Musée Mistral, Maillane).  



 

 
 

118 

vraisemblablement conserver l’antériorité. Nous dirions plus 
volontiers que le poème de Delille a contribué à l’ensemble de la 
documentation mistralienne, et plutôt dans le sens d’une 
imprégnation, que d’une source d’informations ou d’images 
nouvelles.  
 
 
Albin Mazon, Voyage au Bourg-Saint-Andéol (1886) 
 À l’inverse, l’ouvrage du docteur Francus (pseudonyme 
d’Albin Mazon, historien du Vivarais, 1828-190890), Voyage au 
Bourg-Saint-Andéol, publié à Privas en 1886, a certainement 
représenté une véritable mine pour Mistral. Plus littéraire (au sens 
large du XIXe siècle) que les guides de Raverat, Joanne, ou la 
somme de Lenthéric, son Voyage au Bourg-Saint-Andéol est 
particulièrement riche, et reste encore aujourd’hui une source 
d’informations importante sur la vie rhodanienne d’autrefois. 
Pierre Rollet affirme, sans étayer son assertion, que Mistral ne l’a 
utilisé qu’à partir de 189591. Peut-être est-il possible que Mistral 
ait inséré tardivement dans son poème un certain nombre de 
détails techniques, mais il se trouve que le Museon Arlaten 
conserve l’exemplaire dédicacé en 1886 par Albin Mazon à 
Mistral, et crayonné par ce dernier. Il semble très probable, à 
l’encontre des suppositions de Pierre Rollet, que Mistral y a très 
tôt puisé, en raison du grand nombre d’emprunts au chapitre XII 
du Voyage (« le Rhône et l’ancien halage »), particulièrement 
                                                             
90 Quelques indications concernant Albin Mazon sont données plus haut à 
propos des « Voyages sur le Rhône au XIXe siècle ». 
91 « Par l’étude des manuscrits, nous savons qu’à la fin de 1895 le poème 
est pratiquement achevé sauf en ce qui concerne un certain nombre de 
détails techniques qu’il puisera dans le livre d’Albin Mazon : Voyage au 
Bourg-Saint-Andéol. » (« Genèse du Poème du Rhône », Œuvres poétiques 
complètes de F. Mistral, édition Ramoun Berenguié, Barcelone, 1966, t. II, 
p. CXXIV). 



 

 
 

119 

pour le chant I. Ces emprunts ont été signalés d’abord par Louis 
Pize, le poète vivarois, en 192892, puis ils ont été en partie relevés 
par Jacques Reynaud dans « Une Source du Poème du Rhône »93, 
(qui signale toutefois qu’il reste à étudier ceux faits au chapitre 
III, consacré à la fontaine de Tourne et à Mithra), puis par Jean 
Messié dans La Revue du Vivarais, en 195494, et enfin par Pierre 
Rollet dans l’apparat critique de son édition du Pouèmo en 1966. 
Un relevé complet nécessiterait un travail présenté sous forme de 
notes jointes au texte de Mistral ; nous nous contenterons de 
rappeler ici les correspondances les plus marquantes :  
 
A. La description du train de barques :  
 Albin Mazon décrit quatre bateaux, Mistral en donnera sept 
au patron Apian, mais il respecte l’ordre donné par Mazon pour 
les trois premières :  
1. La barque maîtresse : « avec sa proue effrontément relevée » 

(Mazon, p. 272) // Emé sa pro taiudo, enourguïdo / Pèr 
l’esperoun de soun escasso forto, « avec sa proue taillante, 
enorgueillie / par l’éperon de son étrave forte » (PdR, I, V, 18-
19) ; « La cabine, située à l’arrière, servait de salle commune 
au patron et à l’équipage. On y cuisinait, on y mangeait et on y 
couchait, chacun dans son cadre, c’est-à-dire que chaque 
hamac était enchassé dans un carré de bois. Le toit de la cabine 
s’appelait le tiaume, et c’est là que se tenait constamment le 
patron (Mazon, p. 272). // Lou Caburle d’abord, emé soun 
tèume, / D’à poupo encastela – qu’aqui dessouto / Cadun la 

                                                             
92 « Le docteur Francus et le Bourg-Saint-Andéol », Revue du Vivarais, 
tome XXXV, 1928, p. 230. 
93 « Une source du Poème du Rhône », Notre Patrie, Cahier des amis de 
saint François, n°3, Angoulême, 1940-1942, p. 41 à 54. 
94 « Les Sources vivaroises du Poème du Rhône de Mistral dans les œuvres 
du docteur Francus (Albin Mazon) », La Revue du Vivarais, tome LVIII, 
1954, p. 31-36. 



 

 
 

120 

niue ié dourmié dins soun cadre. « Le Caburle d’abord, avec sa 
cabine / qui s’élevait en poupe, sous laquelle chacun la nuit 
dormait dans son hamac » (PdR, I, V, 15-17). 

2. La civadière ainsi nommée « à cause de la provision d’avoine 
[civado] pour les chevaux qu’il portait au milieu des 
marchandises » (Mazon, p. 272). // Pièi la pinello o barco 
civadiero / Que di chivau pourtavo la pasturo ; « puis la 
penelle ou barque civadière, / qui portait la pâture des 
chevaux » (PdR, I, V, 20-21). 

3.  Et le « bateau de carate » (Mazon, p. 272, // PdR, I, V, 22). 95 
 
B. Le rituel du départ, comprenant : 
 
1. Une gestuelle – le patron se découvre et se signe : « Quand tout 

fut prêt, le patron leva son chapeau en l’air et donna l’ordre du 
départ » (Mazon, p. 277) // fasènt lou signe / De la crous en 
levant soun capèu large, / Lou bras en l’èr,… « faisant le signe 
/ de la croix en soulevant son chapeau large, le bras en l’air, 
Maître Apian entre tous… » (PdR, I, VII, 21-23). Puis 
l’équipage imite le geste, et le Rhône est chaque fois comparé à 
un bénitier : « Tous les hommes à bord levèrent leurs chapeaux 
et se signèrent avec l’eau du Rhône, devenue pour la 
circonstance de l’eau bénite. » (Mazon, p. 281). // Em’ éu lis 
ome, closco descuberto, / Se soun signa, trempant lou det dins 
l’oundo / D’aquéu grand signadou. « Les hommes avec lui, la 
tête découverte, / se sont signés, trempant le doigt dans l’onde / 
de ce grand bénitier » (PdR, I, VI, 28-30). 

                                                             
95 Dans le Tresor, Mistral définit la carato comme une « cordelle qui relie 
une barque aux chevaux de halage » (et il renvoie à maio). C’est dans ce 
sens que le mot est donné dans Lou Revestidou de François Delille (vers 
66). Albin Mazon, qui l’orthographie avec deux t, y associe le mot 
« charrette ».  



 

 
 

121 

2. Une formule – « …le patron leva son chapeau en l’air et donna 
l’ordre du départ : Au nom de Ziou e de la Sainta Viergea, fa 
tira d’avant ! » (Mazon, p. 277)// Lou bras en l’èr, Mèste 
Apian subre tóuti :/ — Au noum de Diéu e de la santo Vierge, / 
À Rose ! — crido. « …le bras en l’air, Maître Apian entre tous : 
/ « Au nom de Dieu et de la sainte Vierge, / Au Rhône !… » 
(PdR, I, VII, 23-25).96  

 
 Outre de nombreuses informations techniques et 
ethnographiques concernant les éléments de la croix des 
mariniers, l’attelage, le rôle du maréchal-ferrant et des mariniers 
de terre97, les noms des célèbres patrons Cuminal et Marthouret98, 
on sait que Mistral a trouvé dans le Voyage au Bourg-Saint-
Andéol le modèle de maître Apian : 
 

« C’était un grand diable, avec des yeux gris perçants, 
d’épais favoris, une face haute en couleur, mais qui, malgré 
ses brusques et rudes manières, laissait voir, toutefois, qu’il 
était bon homme au fond. Il portait des cadenettes ; ses 
cheveux étaient tressés sur les tempes, et deux énormes 
anneaux d’or lui servaient de boucles d’oreilles, ce qui était 
fort en usage chez les mariniers. » 99  

                                                             
96 Voir aussi chant XI, XCIII, 5-6. Cette formule se trouve également dans 
Lou Revestidou de François Delille (strophe 2). Quant à l’expression fa 
tira, on la rencontre par ailleurs chez Mazon (p. 271) : « D’avant haut ! Fa 
tiro ! » et dans Lou Pouèmo, I, I, 19, ainsi que dans le manuscrit « Les 
brebis épouvantées », et dans le roman d’Antony Réal, I, 1, III, p. 17. Elle 
apparaîtra ensuite dans la plupart des œuvres sur la batellerie rhodanienne 
du XXe siècle, mais il faut dire qu’il s’agit de la formule la plus usuelle en 
provençal pour donner à un cheval l’ordre du départ. 
97 Mazon, p. 274 ; PdR, XI, XCII. 
98 Mazon, p. 293 ; PdR, XI, XCII. 
99 Mazon, p. 273. 



 

 
 

122 

 
Il s’agit du patron du Grand-Zidore, Isidore Cuminal (1794-
1850), que Charles-Albin Mazon avait rencontré dans sa jeunesse 
(Mistral évoque la renommée des Cuminal, les grands 
entrepreneurs de halage du Vivarais, au chant XII, CVI, 23-24). Le 
patron du Caburle se reconnaît sans peine :  
 

A de long péu en cadeneto griso 
Que sus li tempe entrena ié retoumbon 
Emé dous grand tourtis d’or que ié pènjon 
À sis auriho. Es aut de fourcaduro 
E, de sis iue lusènt sus chasco barco, 
Dóu tèms que vèi se tout marcho dins l’ordre... 100 

 
Il a de longs cheveux en cadenettes grises 
qui lui retombent tressés sur les tempes, 
et deux grands anneaux d’or qui pendent 
à ses oreilles. Il est haut d’enfourchure 
et, de ses yeux luisants, sur chaque barque, 
pendant qu’il voit si tout marche dans l’ordre…. 

 
Mistral a également puisé chez Albin Mazon le nom du Caburle, 
qui figurait dans une chanson de mariniers qu’il cite en note au 
chant I 101 : 
 

De Lyon notre départance 
Avec trois bateaux chargés 
De fer, de clous pour la Provence 
Nous nous sommes en allés. 

                                                             
100 PdR, I, VII, 37-42. 
101 Mazon, p. 292. 



 

 
 

123 

 
Audit Condrieu en prenant terre 
Notre gouvernail s’est cassé, 
Fallut en acheter un autre, 
Le patron s’est trouvé blessé. 

 
Voilà le Caburle à la touche. 
Le conducteur bien étonné. 
Fallut porter la maille en terre 
Et un allège aller chercher. 

 
Au début de l’année 1896, ayant donné définitivement ce nom au 
bateau de maître Apian, Mistral cherche à savoir si le nom est 
attesté. Madame Mistral envoie la chanson à son père, Maurice 
Rivière, qui rend bientôt compte de ses enquêtes : 

 
« Le Péage, le 18 Janvier 1896 
 
Mon cher Mistral, 

J’arrive à l’instant des Roches de Condrieu, conduit par 
M. et Mad. Leroux. 

J’ai vu mon ami Dutrieux, patron de radeau ayant 
travaillé et travaillant encore sur les vapeurs. Ce mot de 
« Caburle » lui est inconnu, et il n’a jamais entendu la 
chanson que Marie m’a envoyée à ce sujet. 

Son cousin Boissonnet de Condrieu, que vous 
connaissez, ignore également ce nom et cette chanson, 
suivant Dutrieux. 

Il pense néanmoins que c’est bien un nom de bateau, et 
l’allège dont il est question le prouverait. 



 

 
 

124 

Quand vous irez à Avignon, si le Sirius est descendu 
dans cette localité, le patron, qui est un des premiers des 
bateaux à vapeur, pourra peut-être vous renseigner. De 
mon côté, je demanderai encore ce renseignement à des 
gens de connaissance. 

Votre bien dévoué, 
M. Rivière. » 

 
Mais en juin 1896, alors que les premiers chants sont prêts à 
paraître dans La Nouvelle Revue, Maurice Rivière, qui vient de 
recevoir les épreuves, n’a toujours pas de résultat :  

 
« Je n’ai pas encore de réponses relatives au mot 

Caburle, soit de Mad. Bastin, soit de Saint-Maurice.. 
Dimanche dernier nous sommes allés à la Mulatière (...), je 
me suis informé du mot précité auprès des mariniers du 
vapeur « L’Althen », qui arrivait de Provence. On 
l’ignore. » 
 

 
 
Baron Raverat, La Vallée du Rhône de Lyon à la mer (1889) 
 Egalement important en tant que source d’informations est 
l’ouvrage du Lyonnais Achille Raverat (1812-1890102), La Vallée 
du Rhône de Lyon à la mer (En bateau à vapeur), publié à Lyon, 
en 1889. Ce guide de voyage aurait été selon Léon Teissier, le 
portulan des félibres descendant le Rhône en 1891, et celui de 

                                                             
102 Quelques indications biographiques sont données plus haut dans notre 
développement sur les monographies rhodaniennes, à propos des « voyages 
sur le Rhône au XIXe siècle ». 



 

 
 

125 

Mistral, en 1892103. L’exemplaire personnel de Mistral est corné à 
la page 40, où le baron Raverat décrit la vie professionnelle et 
familiale des mariniers. Léon Teissier a recensé les principaux 
emprunts du Pouèmo dóu Rose à cet ouvrage dans un article 
intitulé « Lou pourtulan dóu Pouèmo dóu Rose », paru dans la 
revue Calendau en décembre 1940 (n° 84). Il s’agit d’abord du 
portrait des mariniers de Condrieu (p. 40-41), dont les premières 
laisses du chant I semblent s’inspirer de très près. Nous 
juxtaposons entre crochets le texte de Mistral à celui de Raverat 
(en complétant quelque peu le relevé de Teissier) :  

 
« Condrieu était une pépinière de ces braves et hardis 

mariniers, qui, au beau temps des rigues, passaient une partie 
de leur vie sur le Rhône à la manœuvre des bateaux. » [Es 
uno raço d’ome caloussudo, / Galoio e bravo, li 
Coundriéulen. « C’est une race d’hommes robustement 
musclée, gaillarde et brave, les Condrillots. » (Laisse I, vers 
3-4)] « Ils ne cédaient en rien à ceux de Givors et de 
Vernaison, si renommés pourtant sur les rives du fleuve. » 
[De Vernesoun, de Givors an bèu dire : / Renoumena pertout, 
de mudo en mudo, / Coundriéu en aquéu tèms èro la maire / 
Di grand patroun de Rose. « De Vernaison, de Givors, que 
parle-t-on ? / Epandant son renom sur tout le cours du fleuve, 
/ Condrieu en ce temps était la mère / des grands patrons du 
Rhône. » (Laisse II, vers 16-19)] « On leur donnait le 
sobriquet caractéristique de cul de piau, parce que leur 

                                                             
103 Pierre Rollet suggère que Mistral a pu faire l’acquisition du guide sur le 
Gladiateur, lors de son voyage en août 1892 (Œuvres Poétiques de Frédéric 
Mistral, op. cit. p. CXXII). Il est certain en tout cas qu’après ce voyage 
Mistral l’a lu, puisqu’il en parle à Victor Colomb dans la lettre du 6 août 
1892 (il est revenu de Valence), l’interrogeant sur le mot rigue (cf. supra, 
p. 410, note 66, et p. 411, note 67). 



 

 
 

126 

pantalon était garni, dans les fonds, de pièces de peau pour le 
préserver d’une usure trop prompte à laquelle les exposaient 
leurs durs travaux. » [E li Canut flaugnard de la Crous-
Rousso / Avien bèu ié crida « quiéu de pèu ! » Éli, / Bèn que 
pourtant li braio de basano…, « et les Canuts falots de la 
Croix-Rousse / avaient beau leur crier : « culs de peau ! Eux, 
/ bien que portant la culotte de cuir… » (Laisse II, vers 21-
23)] « Ah ! il fallait les voir, ces braves mariniers, exposés à 
toutes les intempéries, brûlés par le soleil et l’air de la 
rivière, » [L’uscle dóu jour e lou rebat de l’aigo / Ié dauron 
lou carage coume un brounze. / « le hâle du soleil et le reflet 
de l’eau / leur dorent le visage comme un bronze. » (Laisse I, 
vers 6-7)], « montés sur leurs embarcations, criant, jurant 
contre une fausse manœuvre et renouvelant leurs forces par 
maintes accolades au large potarat «  [De poupo à pro 
cridant, jurant de-longo / E largamen, pèr se baia courage, / 
Au poutarras pintant la roujo tencho, / À bèu taioun tirant la 
car de l’oulo. « De la poupe à la proue criant, jurant sans 
cesse / et largement, pour se donner courage, / au pot énorme 
humant le rouge piot, / tirant à beaux lopins la chair de la 
marmite. » (Laisse I, vers 12-15)] « Et, détail particulier à 
peu près perdu aujourd’hui, tous étaient tatoués sur l’avant-
bras et sur la poitrine ; les uns portaient soit un cœur 
enflammé percé d’une flèche, symbole de fidélité et d’amour 
; d’autres, soit une ancre et les attributs de leur métier, soit 
une croix et les instruments de la Passion, soit l’image de leur 
patron, soit celle de la sainte Vierge et de l’enfant Jésus. » 
(…) « Pendant que les hommes étaient adonnés à un métier 
pénible, les femmes s’occupaient aux travaux du ménage, 
cousaient des gants, faisaient de la dentelle et brodaient du 
tulle. L’éducation des vers à soie leur fournissait aussi, dans 



 

 
 

127 

la saison, une occupation des plus rémunératrices. Et, disons 
encore à la louange de ces braves femmes que, malgré leurs 
multiples occupations, elles trouvaient encore le temps 
d’augmenter leur famille d’un marmot chaque année. » 
[Femo de bon, li Coundriéulenco bello, / Is amourié quand 
vai greia la fueio, / Dins la michour de sa peitrino forto / 
Metien couva de si magnan la grano ; / En dentelino e 
pouncheto flourido / Pèr passo-tèms broudavon pièi la tulo ; 
/ À pichot poun tambèn sabien trepougne / La pèu di gant e, 
bòni nourriguiero, / Tóuti lis an fasien un chat superbe. 
« Maîtresses femmes, les belles Condrillotes, / aussitôt que 
bourgeonne la feuille des mûriers, / dans la bonne chaleur de 
leur poitrine forte / mettaient la graine des vers à soie couver 
; / puis en dentelle fine et piqûre fleurie, / par passe-temps, 
elles brodaient le tulle ; / elles savaient aussi piquer à petits 
points / la peau des gants et, vaillantes nourrices, / faisaient 
un gars superbe chaque année. (Laisse II, vers 26-34)] 

 
Ce ne sont pas là les seuls extraits pouvant être mis en parallèle, 
mais le passage ci-dessus est celui dont le texte de Mistral se 
rapproche le plus étroitement. Il faut y ajouter la vision de la cité 
des papes apparaissant, spectaculaire, dans le soleil couchant, et 
arrachant un « cri d’admiration » aux voyageurs :  

 
« Tout à coup un cri d’admiration est poussé par les 

voyageurs devant le spectacle grandiose qui, à un détour du 
Rhône, se présente aux yeux de tous. On a devant soi un 
ensemble confus de monuments, d’où une masse colossale 
semble s’élancer vers le ciel. C’est Avignon qui apparaît au 
sein d’un splendide paysage illuminé par les rayons 



 

 
 

128 

chaudement colorés d’un de ces soleils couchants que l’on 
ne peut trouver que dans le midi de la France. » 104 

 
De toute évidence, le tableau est à rapprocher de la première 
vision d’Avignon dans Lou Pouèmo dóu Rose : 
 

Mai tout-d’un cop, tau qu’un ridèu de tiatre 
Que s’escavarte, avau à l’avalido, 
Dóu ribeirés e lis aubre e li colo, 
Tout vai en s’aclatant, pèr desparèisse 
Davans un couloussau clapas de tourre 
Que lou soulèu couchant enfioco e pinto 
De resplendour reialo e purpurenco. 
Es Avignoun e lou Palais di Papo ! 
Avignoun ! Avignoun sus sa grand Roco ! 
Avignoun, la galoio campaniero 
Qu’uno après l’autro en l’èr ausso li pouncho 
De si clouchié clavela d’embourigo.  105  
 
Mais soudain, tel qu’un rideau de théâtre 
qui en aval se tire à l’horizon, 
les arbres du rivage et les collines, 
tout va diminuant pour disparaître 
devant un colossal entassement de tours 
que le soleil couchant enflamme et peint 
de splendeur royale, de pourpre splendide. 
C’est Avignon et le Palais des Papes ! 
Avignon ! Avignon sur sa Roque géante ! 
Avignon, la sonneuse de la joie 

                                                             
104 P. 165-166. 
105 PdR, VIII, LXIX, 12-23. 



 

 
 

129 

qui, l’une après l’autre, élève les pointes 
de ses clochers tout semés de fleurons. 

 
Pour les autres, il s’agit d’informations que Mistral a utilisées de 
façon plus discrète, sur certaines difficultés de la navigation, puis 
sur les villes riveraines et les « curiosités » : Vienne et ses 
fabriques de draps, Côte-Rôtie et ses vignes fameuses, les Trois-
Dents du Mont-Pilat, Saint-Vallier et le souvenir de Diane de 
Poitiers, la Table du Roi, Valence et le clocher de Saint-
Apollinaire, Crussol et le souvenir du sanguinaire baron des 
Adrets, la « Tour Maudite » du Cengle, le défilé de Donzère et ses 
Trois Demoiselles, Bourg-Saint-Andéol et le bas-relief de la 
fontaine de Tourne. Autant de descriptions dont il est difficile de 
dire si Mistral les a trouvées spécialement ici, ou dans d’autres 
ouvrages, comme ceux de Mazon et Millin, ou encore s’il les a 
tirées de ses propres observations de voyage. Il en est de même 
pour quelques détails typiques de la vie marinière, comme les 
apostrophes entre équipages se croisant sur le fleuve106, dont 
témoignent également les romans sur la batellerie dont il sera 
question plus loin.  
 
 
 

                                                             
106 « Notre Gladiateur échange un salut avec un vapeur de remonte, plus 
loin un grappin qui traîne à sa suite une longue file de bateaux lourdement 
chargés, ou encore avec un dragueur occupé à enlever du chenal les 
graviers amenés par la dernière crue. Il est à remarquer que lorsque deux 
bateaux se croisent, par mesure de prudence ils ralentissent leur marche. 
Les patrons en profitent pour se communiquer mutuellement des 
observations sur l’état du fleuve et sur tout ce qui peut intéresser la 
navigation. Pour cette conversation à distance, nos mariniers ont un 
langage particulier, en se faisant un porte-voix avec leurs mains, 
accompagnés de gestes télégraphiques. » (p. 67) 



 

 
 

130 

Charles Lenthéric, Le Rhône, Histoire d’un fleuve (1892) 
 Comme nous l’avons vu, Victor Colomb a signalé à Mistral 
le Rhône, Histoire d’un fleuve, de Charles Lenthéric, dès sa 
parution en 1892, et il faut reconnaître que cette publication 
arrivait à point nommé, au moment où Mistral rassemblait sa 
documentation. Mistral a pu puiser dans le premier tome, 
consacré à l’Antiquité, des précisions sur le culte de Mithra dans 
la vallée du Rhône, dont son personnage, le prince d’Orange, 
paraît bien informé. Au chant XII, lorsqu’il interprète à son tour 
l’« oracle » de la fontaine de Tourne, il semble se souvenir de ces 
lignes de Charles Lenthéric :  

 
« Pour les Persans et pour les Guèbres, Mithra, 

symbolisé par le soleil et le feu, n’est autre que la divinité 
suprême. » (…) « On le représentait le plus souvent sous la 
forme d’un beau jeune homme, portant la coiffure syrienne, 
vêtu d’une courte tunique et plongeant son glaive dans le 
cou d’un taureau. Le sacrifice du taureau était, en effet, le 
fond de toute fête mithriaque. Le taureau, symbole de la 
puissance et de la Nuit, était terrassé et mis à mort par le 
jeune dieu du Jour, le Soleil. »107 
 

D’autre part, dans le deuxième tome, Mistral a pu trouver une 
confirmation scientifique de ce qu’il savait de la navigation, et 
des problèmes spécifiques causés par le cours du Rhône. Mais 
Mistral a su ne jamais alourdir son poème d’annotations trop 
techniques, ou de références historiques trop détaillées. Il s’est 
contenté de faire entrevoir, en quelques phrases, la splendeur d’un 
passé, comme par exemple pour l’« antique Vienne, / assise en 
autel sur les contreforts / du noble Dauphiné », avec le mont Pilat 
                                                             
107 Tome I, chapitre IV, III : « Lyon sous l’empire », p. 437-438. 



 

 
 

131 

et le tombeau du « grand Boson »108 : on ne retrouve pas trace 
dans son poème de la soixantaine de pages consacrées à 
l’antiquité de Vienne dans l’ouvrage de Lenthéric. 
 
Antony Réal, Les Crimes de Trestaillons (1890) 

Dès le début de ses investigations, Mistral a pu avoir 
connaissance du roman historique de Fernand Michel, Les Crimes 
de Trestaillons, paru en juin 1890 chez Sauvaître, à Paris. 
Fernand Michel, alias Antony Réal, est né en 1828 à Solliès-Pont, 
près de Toulon. Il a passé son enfance à Sénas (Bouches-du-
Rhône), suivi des études de droit à Aix et à Paris, avant de venir 
se fixer à Sérignan dans le Vaucluse, de 1850 à 1875. Son frère, 
Sextius Michel (1825-1906), est plus connu, ayant fait une 
carrière politique à Paris (il est maire de Vaugirard en 1871), et 
ayant succédé à Paul Arène à la tête du Félibrige de Paris. Antony 
Réal a écrit quelques poèmes, des romans, nouvelles et essais sans 
grande valeur, mais il est surtout connu pour avoir « ressuscité » 
le théâtre antique d’Orange, au cours de la fameuse soirée du 21 
août 1869 qui est à l’origine des Chorégies, et à l’occasion de 
laquelle il fit la connaissance de Mistral. Les Crimes de 
Trestaillons relate des épisodes de la Terreur Blanche en 
Provence (en particulier ceux des guets-apens aux relais 
d’Avignon et d’Orgon pour assassiner l’empereur en route vers 
l’île d’Elbe), à travers l’histoire des chefs de bande Trestaillons et 
Quatretaillons. L’auteur situe l’action en 1814, lorsque « le Rhône 
n’avait encore rien perdu de son animation extraordinaire, [et que] 
sa navigation était encore une des plus importantes du monde. »109 
L’ancienne batellerie, et toute la vie qu’elle apportait au Rhône, 
lui tient visiblement à cœur, et, comme un certain nombre de 

                                                             
108 PdR, I, XVII et XVIII.  
109 Ière partie, chap. I, § II, « Le Rhône en 1814 », p. 9. 



 

 
 

132 

scènes se déroulent sur le fleuve (le Rhône mistralien, entre 
Avignon et Beaucaire), cela lui donne l’occasion d’intégrer dans 
son roman quelques descriptions des traditions marinières : le 
halage, les exclamations propres aux mariniers, leurs chansons 
dans les fameuses auberges rhodaniennes. Voici comment 
apparaît un train de barques à la remonte, dans un chapitre intitulé 
« Les mariniers du Rhône » :  

 
 « En ce moment le Rhône présentait un de ces 
spectacles qu’on ne verra plus jamais. 
 Sept gros bateaux, amarrés les uns aux autres et 
remorqués par plus de cent chevaux sur deux rangées, 
remontaient le courant du fleuve. 
 Sur le premier bateau quatre bateliers patrons veillaient 
au gouvernail. 
 Une trentaine d’hommes, commandés par des patrons 
de terre, dirigeaient les attelages. 
 Le soleil couchant éclairait de ses rayons obliques cette 
masse flottante, chargée de productions du Midi, et ces 
magnifiques chevaux richement harnachés, et dont la plupart 
portaient des miroirs aux ételles de leurs colliers ; 
 Et l’on entendait des cris de commandement, les ho et 
les hie poussés sur la terre et sur l’eau. 
 Et ces voix cadencées s’alternaient à ravir et 
s’harmonisaient avec le bruit des vagues. » 110 

 
Certes, le chiffre sept, le jeu de lumière sur le fleuve et l’harmonie 
de la voix des hommes avec celle de l’eau, tout cela ne pouvait 
que retenir l’attention de Mistral, ainsi que l’incident suivant, où 
s’illustre encore une fois la bravoure des mariniers : 
                                                             
110 Ière partie, chap. I, § III, « Les mariniers du Rhône », p. 17. 



 

 
 

133 

 
 « Tout à coup un cri de détresse part du premier bateau. 
Raso d’avant… Raso d’avant... (filez, filez vite), clament les 
bateliers. 
 – Fa tira à l’eau; fa tira à l’eau... (faites tirer, faites 
tirer), clament les patrons de terre. 
 À ce double commandement les mariniers patrons 
manœuvrent à la barre... Les chevaux, stimulés par leur 
guide, doublent le pas. 
 – Qu’arrive-t-il? 
 C’est la barque montée par M. Gandolphe et ses 
compagnons, qui, n’ayant pu traverser le fleuve avant le 
passage des bateaux, est menacée d’aller se briser sur l’un 
d’eux, entraînée qu’elle est par le courant. 
 À cette vue, un des mariniers s’est précipité au milieu 
des flots. On le voit nager à larges brassées, fendant les 
vagues qui semblent se séparer tout exprès pour lui 
permettre d’accomplir son acte de sauvetage. 
 En quelques minutes il atteint la barque en détresse. 
 Sauter dedans, s’emparer des deux rames, retourner en 
arrière, et donner ainsi aux bateaux le temps de laisser passer 
la frêle embarcation, tout cela fut l’affaire de quelques 
minutes. 
 Grâce donc à ce brave et dévoué marinier, M. 
Gandolphe et ses compagnons débarquèrent sains et saufs au 
chemin de halage de la rive gauche du Rhône. » 111 
  

Antony Réal évoque ensuite les auberges du Rhône : 
 

                                                             
111 Ière partie, chap. I, § III « Les mariniers du Rhône », p. 17-18. 



 

 
 

134 

 « Le chemin de halage (lei caladas) longeant la rive 
gauche du Rhône comptait, dans tout son parcours, une 
quantité considérable d’auberges communément appelées 
cabarets. Les cabarets du Rhône jouissaient d’une renommée 
dont on n’a pas perdu le souvenir. On peut dire qu’en 
quelque endroit que s’arrêtassent les bateaux, ils étaient sûrs 
de trouver bonne table pour les hommes, bon râtelier pour 
les chevaux. Quant aux bœufs qui, eux aussi, contribuaient à 
dompter le courant du fleuve, on ne leur faisait jamais les 
honneurs de l’hôtellerie, ils mangeaient dans les bateaux. 
 On peut se faire une idée de l’animation extraordinaire 
du chemin de halage du Rhône à cette époque, et de 
l’énorme quantité de riverains qui le peuplaient, en songeant 
que chaque jour il partait des équipages de bateaux de tous 
les ports principaux du fleuve, et qu’un équipage parti 
d’Arles, par exemple, n’arrivait souvent qu’après plus d’un 
mois à Lyon. 
 Même quand la navigation était bonne, on ne faisait 
guère plus de trois lieues par jour. 
 Les haltes étaient donc nombreuses et fréquentes. 
 Dans ces haltes – qui se prolongeaient souvent plusieurs 
jours – ce qui arrivait surtout quand le mauvais temps ou une 
crue subite empêchait la navigation – chaque cabaret 
devenait comme un petit village un jour de fête votive. » 112 
 

Puis la musique : 
 
 « Un convoi de bateaux ne partait jamais sans son corps 
de musique. 

                                                             
112 Ibidem, p. 19. 



 

 
 

135 

 Ce corps de musique – pourquoi ne l’appellerions-nous 
pas ainsi – n’était pas aussi nombreux que celui du Grand-
Opéra de Paris, non... Deux seuls musiciens le composaient :  
 Un fifre et un tambourin ! 
 Mais quand le son de ces deux instruments se mêlaient 
au bruit des vagues, au souffle du mistral et aux chansons 
des mariniers, – c’était un orchestre complet. 
 Un équipage était-il en halte, bientôt on voyait accourir 
les garçons et les filles des campagnes et des villages 
voisins. 
 Et l’orchestre méridional ne tardait pas à préluder sous 
les ombrages.  
 On chantait des barcarolles et l’on dansait branles, 
farandoles et pastourelles. 
 Un vieux patron – matelot du Rhône en 1815, me disait 
naguère – et son front rayonnait à ce souvenir : 
 – Avec quel bonheur je me rappelle cette chanson 
provençale intitulée : – Lei fihos de Béoucaïre – il me 
semble encore l’entendre, comme en ces heures du soir où 
sous les ombrages des grands saules, filles et garçons la 
chantaient avec accompagnement du fifre et du tambourin. 
 Ecoutez! 
 Et le vieillard d’une voix émue chanta : 
 

 Lei fihos de Béoucaïre  
   I 
 Lou fifre et lou tambourin 
 Nous mettran toutis en trin! 
 Venes fihos de Beoucaïre 
 Veire vostei calignaïre 
 Lou fifre et lou tambourin 



 

 
 

136 

 Nous mettran toutis en trin, 
  Beoucaïrenco 
  Beoucaïrenco 
 Anen douna-nous la man, 
  Vous aman 
 Ben maï que lei Arlatenco. 

 
   II 
 Lou fifre et lou tambourin 
 Nous mettran toutis en trin! 
 Venes fihos de Beoucaïre 
 Veire vostés calignaïre 
 Lou fifre et lou tambourin 
 Nous mettran toutis en trin, 
  Beoucaïrenco 
  Beoucaïrenco 
 Anen douna-nous la man, 
  Vous aman 
 Ben maï que lis Avignounenco. 113 

 
 

Mistral ne fut sans doute pas insensible à l’intervention du narrateur 
au sujet du vieux patron du Rhône qui lui aurait transmis la 
chanson, et peut-être trouve-t-elle un écho dans la laisse XXX du 
Pouèmo dóu Rose, avec la chanson des Fiho de Valènço : Li fiho de 
Valènço / Sabon pas fai l’amour, li de Prouvènço / Lou fan la niue, 
lou jour... (« Les filles de Valence / sont molles en amour, les 
Provençales / le font, la nuit, le jour... »)114. Après l’évocation de la 
                                                             
113 Ibidem, p. 19-21. 
114 PdR, III, XXX, 3-5. Vincent Clap (cf. ci-dessous) pense que les Fiho de 
Valenço de la laisse XXX sont une transposition des Fiho de Beaucaïre. 
Comme Mistral citait déjà cette chanson dans la « Riboto de Trenco-Taio », 



 

 
 

137 

vie des mariniers, il est question de la foire de Beaucaire, mais 
l’auteur en dit peu de chose, en dehors d’une description du théâtre 
de M. Loyal, sinon que « Nous pourrions dire de la foire de 
Beaucaire ce que nous avons dit du Rhône : Elle n’est plus 
aujourd’hui qu’un pâle reflet de ce qu’elle était autrefois. » 115 

  
Dans un article assez complet sur les sources du Pouèmo dóu 

Rose paru dans Avignon, Rhône & Comtat en 1988116, Vincent 
Clap faisait remarquer, en reproduisant le chapitre sur les 
« mariniers du Rhône », que Mistral avait dû être frappé par le 
lieu de la scène (entre Beaucaire et Aramon), par le septain de 
barques, ainsi que par « l’heure et l’éclairage ». Selon lui, ce 
roman aurait joué « un rôle déterminant dans la décision de 
Frédéric Mistral de consacrer une œuvre poétique majeure à 
l’épopée de l’ancienne batellerie rhodanienne ». Il conclut même 
à l’une des premières visions littéraires du fleuve : « Ainsi Réal 
proposait-il à Mistral une vision littéraire, recomposée, 
transposée, sudiste, lumineuse du halage rhodanien. C’est la 
première fois qu’une évocation marinière, échappant au reportage 
fruste, réaliste, trivial, faisait l’objet d’une mutation poétique, 
devenait matériau d’art et d’art provençal. ». Nous ne nous 
avancerions pas à parler de « mutation poétique » à propos de 
l’œuvre d’Antony Réal, mais, s’il est vrai que la batellerie y tient 
une place qu’aucun roman ne lui avait encore donnée, ce n’est 
encore qu’à titre documentaire, justement, et le Rhône n’y est 

                                                                                                                                                                                   
en 1890 (dans L’Armana pèr 1891), cela confirmerait qu’il a bien eu 
connaissance du roman dès sa parution, mais les deux chansons ne se 
ressemblent pas suffisamment pour que cela soit parfaitement probant.  
115 Ière partie, chapitre I, § IV : « À la foire de Beaucaire », p. 55. 
116 « Un texte inspirateur du Poème du Rhône », Avignon, Rhône & Comtat 
n°8, décembre 1988, p. 93-112. 



 

 
 

138 

qu’un décor qui n’a encore rien du mythe poétique que Mistral va 
créer.  

 
Gabriel Gerin, Mariniers du Rhône (1894) 

En revanche, quelques années après Les Crimes de 
Trestaillons paraissait le premier roman consacré à la batellerie et 
dont toute l’action se déroulait sur le Rhône : Mariniers du Rhône 
de Gabriel Gerin, qui, à notre connaissance, n’a jamais été signalé 
parmi les sources du Pouèmo dóu Rose, pas même par Pierre 
Rollet, bien qu’il fût indiqué à Mistral par Victor Colomb à 
l’automne 1893 : 
 

« Je pense toujours à votre nouvel ouvrage que vous avez 
sur le métier. Je pense vous être agréable en vous signalant 
un volume qui, peut-être, vous sera utile : Mariniers du 
Rhône, par Gabriel Gerin, in fol. in 18, chez Ollendorff, 
Paris. » 117  
 

 Sans doute Victor Colomb a-t-il été informé de l’édition du 
roman avant sa parution, car Mariniers du Rhône a bien paru chez 
Ollendorff, à Paris, mais en 1894. À cette époque, Mistral avait 
sans aucun doute composé l’essentiel de son épopée. Mais le 
roman a retenu notre attention en raison de l’intertextualité 
évidente qui le relie à Mirèio d’une part, et des coïncidences 
thématiques qui le rapprochent du Pouèmo dóu Rose d’autre part. 
Le héros, Pierre Régnier, est donc second pilote sur le bateau à 
vapeur L’Océan118 qui effectue le temps du roman plusieurs 
voyages sur le Rhône mistralien, de Lyon à la foire de Beaucaire, 
                                                             
117 Lettre de Colomb à Mistral, Valence, 23 octobre 1893.  
118 L’Océan est, avec le Méditerranée, le premier bateau à vapeur lancé sur 
le Rhône en 1848 par les frères Bonnardel (ancienne famille de voituriers 
originaire de Condrieu) ; il effectuait bien le trajet Lyon-Arles. 



 

 
 

139 

ou jusqu’à Arles. Comme le frère aîné de Jean Roche qui a quitté 
Saint-Maurice pour une « belle hôtesse » provençale119, Pierre 
Régnier est amoureux de Mioun, la très jolie héritière d’un 
aubergiste de la Barthelasse, lequel, comme nous l’avons dit plus 
haut, refuse d’abord de donner sa fille à un simple marinier.  La 
fin tragique en moins, cette histoire d’amours contrariées se 
ressent nettement de la lecture de Mirèio, d’ailleurs attestée dans 
le deuxième chapitre par la citation de ces vers : E lou Rose, ounte 
tant de vilo / Pèr béure vènon à la filo... que le romancier traduit 
ainsi : « Le Rhône (...) où tant de cités viennent boire à la file »120. 
D’autre part, la trame romanesque offre quelques parallèles 
sensibles avec le poème de Mistral. La jeune fille est l’enfant 
unique de parents qui la chérissent et souhaitent faire de son 
mariage le couronnement de leur réussite. Au chapitre XII, Mioun 
envoie son amoureux à la Croix des Veuves, près de Barbentane, 
et à la Croix Saint-Julien, au bord du Rhône, persuadée comme 
Mireille que son bonheur dépend d’un pèlerinage. Pierre et Mioun 
rendront d’ailleurs une sorte d’hommage implicite à Mireille en 
faisant des Saintes-Maries le but de leur voyage de noces. L’on 
retrouve même la scène d’affrontement entre la jeune fille et son 
père en colère, ainsi que la bataille des prétendants : le fiancé 
choisi par le père provoque Pierre, comme Ourrias provoque 
Vincent, l’ayant surpris avec la belle. Mais dans le roman de 
Gerin, tout se termine bien, c’est le héros qui a le dessus, et non le 
rival, comme dans Mirèio. Enfin, en ce qui concerne la peinture 
du fleuve, la lecture de Mirèio transparaît surtout dans la dernière 

                                                             
119 PdR. V, XLVII, 24-25 : Em’uno bello oustesso qu’èro véuso / L’einat 
s’es establi pèr aubergisto (« Pour une belle hôtesse qu’il prit veuve, / 
l’aîné s’est établi comme aubergiste »). 
120 Mirèio, chant III, strophe 25. Gerin cite sans doute de mémoire, car la 
traduction de Mistral est légèrement différente : « Et le Rhône, où tant de 
cités, – pour boire, viennent à la file ». 



 

 
 

140 

page du roman, qui semble un trope de la sixième strophe du 
chant X, où s’alanguit le Rhône camarguais (Lou Rose, emé sis 
oundo lasso, / E dourmihouso, e tranquilasso, / passavo…). On la 
reconnaîtra aisément, délayée sous la plume de Gerin ; Pierre et 
Mioun, une fois mariés, se sont embarqués sur l’Océan pour 
traverser le fleuve, avant de prendre une voiture  pour se rendre en 
pèlerinage aux Saintes-Maries : 
 

« Ils naviguaient sur le Rhône élargi, paisible et majestueux, 
qui après avoir serré tant d’îles entre ses bras dans ses 
furieuses amours, étreignait maintenant la Camargue en une 
suprême étreinte. (…) 
 Epandu comme une nappe immense et tranquille, il 
paraissait ne plus couler, comme fatigué de sa longue course 
depuis les neiges éternelles, séjour des chamois et des 
aigles, entre les montagnes de sapins et de rhododendrons 
balayés par le Fœhn, jusques au pays des mirages et du sel, 
des taureaux et des chevaux sauvages, des flamants et des 
castors, des pins et des oliviers que secouent le mistral et le 
sirocco. 
(…) 
 Déjà, à l’endroit où il perdait son nom, des nuages 
blancs se formaient au-dessus de la mer, à la fois tombe et 
berceau de tous les fleuves. Et poussés par une faible brise, 
ces nuages emportaient dans leurs flancs un Rhône aérien 
émigrant vers le Nord, qui allait se condenser en neige sur 
les Alpes helvétiques, sur les cimes de la Furca, pour 
engendrer un autre Rhône rajeuni, suivant les lois 
immuables de l’éternel recommencement des choses. 



 

 
 

141 

 Et maintenant le vieux Rhône moribond portait 
l’humble couple, qui, dans une barque, assistait à son 
agonie. 
 Ses flots mourants se réveillaient, fouettés par la 
Méditerranée, qui bientôt recouvrait leur sillon fauve du 
linceul bleu de ses vagues. 
 Silencieux, Pierre et Mioun regardaient le grand Rhône 
s’abîmer dans le néant de la mer sous l’infini du ciel. » 
 

Cette dernière phrase rappelle l’attitude de Mireille dans la 
deuxième strophe du chant X, qui s’èro avastado / Sus lou grand 
Rose ; e d’assetado, / Countemplavo lis oundo em’un regard 
fousquet, qui « s’était aventurée – sur le vaste Rhône ; et assise, – 
elle contemplait les ondes, d’un regard nébuleux. » 

D’un autre côté, Mariniers du Rhône comporte quelques 
éléments qui auront dans Lou Pouèmo dóu Rose une place 
importante. En premier lieu, l’on remarque que les deux œuvres 
commencent par une fête au cours de laquelle le héros est 
consacré : là, le patron du Caburle sera élu « roi de la marine » 
pour la Saint-Nicolas121 ; ici, Pierre est vainqueur des joutes à la 
« fête de la vogue » de Saint-Pierre-le-Boeuf. Les joutes sont le 
moment où les « hardis pilotes » font démonstration de leur 
valeur, et, explique Gerin, il n’y a pas de fête du Rhône sans 
joute. En effet la fête du Reinage dans Lou Pouèmo dóu Rose a 
aussi ses joutes, ounte li cadelas de Sant-Maurise / Emé li 
Givoursin s’apountelavon...(« où les jeunes mâtins de Saint-
Maurice / s’accotaient, s’aheurtaient avec ceux de Givors »)122. 
                                                             
121 PdR, I, V. 
122 PdR, I, III, 18-19. Même si, comme l’indiqua Maurice Rivière à Mistral, 
à Saint-Maurice « il n’y a jamais eu de jouteur et l’on n’y a jamais jouté ». 
Lettre à Mistral du 19 août 1896 (Musée Mistral, Maillane) : deux mois 
après la parution des premiers chants dans La Nouvelle Revue. 



 

 
 

142 

 Pierre Régnier a déjà beaucoup de Jean Roche : « C’était un 
terrible, renommé tout le long du Rhône pour sa force et son 
adresse, un de ces fils de mariniers qui savent nager longtemps 
avant d’épeler leur alphabet. » Il représente une lignée de fous du 
Rhône. Son grand-père est un ancien marinier, paralysé, qui de son 
banc contemple toute la journée ce fleuve, « la passion de toute sa 
vie »123. Madame Régnier raconte comment il est pris d’une 
attaque à la vue des premiers toueurs124 descendant le fleuve, 
lorsqu’il comprend que « c’était fini la marine de son temps. »125 
Comme la plupart des textes de cette période sur la batellerie, le 
roman exalte les valeurs héroïques du métier et décrit la vie 
quotidienne d’une navigation à vapeur dans laquelle les émotions, 
les habitudes et le vocabulaire sont restés ceux de la batellerie 
traditionnelle, comme peut en témoigner cet extrait rassemblant 
ces exclamations spécifiques des mariniers rhodaniens qui colorent 
aussi Lou Pouèmo dóu Rose126 : 
 

 « Le père Maret et Pierre étaient au gouvernail. Jules et 
Calisto à l’avant chacun d’un côté, le pan en main, 
sondaient et suivant les indications, criaient :  
 
– Pan ! 
– Pan couvert ! 
– Pan laur ! (large) 

                                                             
123 Mariniers du Rhône, p. 14. 
124 Remorqueur fonctionnant par un système de traction, au moyen d’un 
chaîne immergée. Sur le Rhône, c’est un système de touage à relais qui fut 
adopté en 1892 par la Compagnie Générale de Navigation (à laquelle la 
Compagnie des frères Bonnardel s’était intégrée en 1862), détail qui situe 
entre 1892 et 1894 l’action et la rédaction de Mariniers du Rhône. Sur le 
touage rhodanien, consulter Vapeurs sur le Rhône, Histoire 
scientifique et technique de la navigation à vapeur de Lyon à la 
mer, de Jean-Marc Combe et Bernard Escudié, Presse Universitaire de 
Lyon, 1991, p. 323-370. 
125 Mariniers du Rhône, p. 328. 
126 PdR, I, IX, 1-12. 



 

 
 

143 

– Pan et demi ! 
– Pan au demi-laur ! 
Et quand ils tâtonnaient incertains : 
– Pan hum ! Hum ! Formule non officielle, mais qui 
traduisait leurs hésitations. 
D’autres fois, ils lançaient d’une voix impérative une 
exclamation bizarre : 
– Pique au Riaume ! 
ou bien : 
– Pique à l’Empi ! » 127 

 
 Le roman recèle encore un certain nombre de détails que 
l’on pourrait rapprocher du Pouèmo dóu Rose, en particulier le 
fait que tous les mariniers sont un peu amoureux de l’héroïne, 
qu’ils attendent avec impatience de retrouver, et qu’ils ont dotée 
du surnom de « la Belle Arlèse », parce qu’elle porte le costume 
d’Arles, son pays d’origine128. Rappelons que l’Anglore, qui n’a 
pas moins de succès, ne porte elle aussi que le surnom que lui a 
décerné l’équipage du Caburle. Enfin, le dernier point commun 
notable réside dans le rôle de la prédiction, même si chez Gerin 
elle est moins exploitée et d’une portée moindre. À Beaucaire, 
Pierre rencontre une diseuse de bonne aventure qui lui prédit un 
danger sur les eaux. C’est à Avignon qu’une des trois Vénitiennes 
lit dans la main du prince une menace semblable129. Mais à 
Beaucaire Guilhem sera frappé dans le dos, en signe, à nouveau, 
de mort prochaine130. De son côté Mioun interprète l’oracle d’une 
sorcière, qui va dans le même sens (c’est pourquoi elle envoie son 
prétendant en pèlerinage). Chez Gerin, lorsque effectivement le 
                                                             
127 Mariniers du Rhône, p. 216.  
128 Mariniers du Rhône, p. 34. 
129 PdR, VIII, LXXII, 14-16. 
130 PdR, X, LXXXVIII, 35 et s. 



 

 
 

144 

bateau s’engrave à la remontée, le patron Maret maudit la sorcière 
qui leur a sans doute porté malheur, de même que maître Apian 
rejettera sur l’Anglore une responsabilité occulte dans le naufrage 
qu’elle avait prophétisé131. 
 
« Les Brebis épouvantées » 

Signalons enfin un manuscrit d’une dizaine de pages, 
recopié de la main de Maurice Rivière, intitulé Le feye 
ébravajuet132, qui détaille les techniques et coutumes du halage, et 
rapporte des légendes populaires, dont celle qui donne son titre au 
manuscrit : une histoire de troupeaux poursuivis par des serpents 
sorciers. Nous ne pouvons en donner ici l’intégralité, mais il 
s’agit du témoignage direct du fils d’un conducteur de halage, et 
presque toutes les informations qu’il fournit sont utilisées dans 
Lou Pouèmo dóu Rose. Les souvenirs qu’il évoque se rapportent à 
une période correspondant à celle que décrit le Pouèmo :  
 

« En 183..., la digue des Dames venait d’être achevée. 
Les bateaux à vapeur, qui devaient plus tard détrôner puis 
remplacer les équipages, remontaient sur le Rhône, sans 
effort, en crachant une fumée épaisse par une cheminée 
énorme. » 
 

Il donne ensuite des noms de bateaux à vapeur, dont celui du 
Crocodile, que Mistral trouvera également chez Albin Mazon133. 
C’était le temps où coexistaient sur le Rhône les premiers bateaux 
                                                             
131 PdR, XII, CXIV, 4-7. 
132 « Les Brebis épouvantées », « Légende historique ». Manuscrit conservé 
au Musée Mistral, à Maillane, recopié par Maurice Rivière pour Mistral, et 
noté par lui : “ manuscrit f°169 / Contes et Légendes. ” Il n’indique pas sa 
source. 
133 Op. cit., p. 265. Le Crocodile était le nom d’un bateau à vapeur 
appartenant à la compagnie des frères Gauthier, vers 1835. 



 

 
 

145 

à vapeur et les anciens trains de barques, dont le Rhône comptait 
encore, au dire de l’auteur, « environ quatre-vingt ». Il en donne 
une description analogue à ce que Mistral a pu trouver par 
ailleurs : 
 

« Un équipage se composait de dix à vingt couples ; pour 
mieux dire de quarante à quatre-vingt chevaux, soit quatre 
par couple. Ces chevaux qui étaient de la plus grande taille, 
forts et vigoureux, pouvaient remonter de quatre à huit 
grandes barques, telles que Sicelandes, Savoyardes, 
Savoyardeaux, Sapines et barquettes, etc. Chaque barque 
avait son barquet. En outre il se trouvait encore de quatre à 
cinq bateaux plats qui servaient à faire la descente aux 
chevaux sur le Rhône et à le traverser suivant les besoins 
de la navigation. » 
 

Le trajet évoqué correspond à celui du Caburle, de Lyon à 
Beaucaire ou à Arles, le narrateur mentionnant l’importance de la 
foire de Beaucaire : 
 

« Ces équipages remontaient d’Arles ou de Beaucaire 
à Lyon toutes les marchandises du Midi et du Levant qui 
étaient emmenées par les innombrables navires venant de 
tout l’univers, à Beaucaire, à sa foire de Juillet, foire 
célèbre autrefois, mais qui a perdu maintenant presque 
toute son importance. 

 Ensuite les bateaux redescendaient de Lyon en 
Arles les produits de la région du Nord. » 
 

Il décrit ensuite l’organisation de l’équipage, et la technique du 
halage : 



 

 
 

146 

 
« Le câble principal (la maille) qui était fixé au premier 

bateau et où les chevaux étaient attelés quatre à quatre, était 
énorme. Il se rompait souvent, et chaque équipage avait un 
ou plusieurs mariniers pour le raccommoder avec des bouts 
de cordes, entourant leur ceinture. » 

 
Le récit est clairsemé d’interjections de mariniers, comme le 
fameux « Royaume, Empire ! », ou le « Fai tira ! » qui scande le 
Pouèmo, ou le « Dia ! », orthographié Tsia, que l’on retrouve 
également dans le poème de Delille, sous la forme « Ja ». Et 
l’auteur rapporte une scène qui deviendra un morceau 
d’anthologie dans Lou Pouèmo dóu Rose (chant I, laisse IX), celle 
du Pater récité quotidiennement par le patron, et entrecoupé 
d’exclamations peu orthodoxes : 
 

 Les mariniers étaient profondément religieux ; ils ne 
manquaient jamais de dire la prière en commun. Le Baile, 
d’une voix forte, la récitait, et tous les charretiers et 
mariniers y répondaient. Chose comique, au milieu du 
Pater qu’ils récitaient avec la prononciation condrillote, le 
patron s’arrêtait et disait en s’animant : 
 « Dsia ! nom de Dsié... Charûgne ! fais don aincïé quo 
qué dârâa ! Et vous espiglïé faîte don petau lu foué, gorrin 
que vous esso ! » 
 Et Jean Tavelle, avec ses ânes, disait à son père : 
 « Tsire à hûe, voulur de bon Dsïé ! pigliârò, assassin, te 
vai faire étufô tutto quella cavallarïé ! » 
 

Comme maître Apian, les patrons apparaissent comme des 
patriarches : 



 

 
 

147 

 
« Les patrons étaient toujours écoutés avec déférence, et 

quand ils commandaient : « Pousse le gouvernail ! 
Royaume, Empire ! » ils (les mariniers) poussaient à 
gauche ou à droite sans observation. » 
 

Mistral a souligné dans la marge au crayon rouge ce passage sur 
les repas des mariniers, qui contient de nombreuses 
correspondances avec les descriptions de repas, d’une part, et 
d’autre part avec l’image des « géants » dans le regard d’un 
enfant134, que l’on rencontre dans Lou Pouèmo dóu Rose : 

 
« J’ai assisté plusieurs fois à leurs soupers. C’étaient des 

festins. Mon père était conducteur chez Jean la Tasse 
(Flacher) dans ce moment. Un jour à l’occasion de sa fête, 
il m’emmena dîner avec lui à la Garde, auberge presque en 
face de Saint-Pierre de Bœuf. 

Nous mangeâmes d’abord la salade, suivant l’habitude ; 
puis le bœuf, le poisson, une dinde, le gigot, des poulets et 
après une énorme soupe au fromage. Ce n’étaient pas des 
plats comme on en confectionne à Paris, mais ils étaient de 
la dimension de ceux qu’on servait aux héros d’Homère ou 
aux géants de l’Antiquité. Quelles rasades on buvait ! 
Personne ne versait à son voisin ; la dame-jeanne allait 
successivement d’une main à l’autre ; chacun se versait à 
plein bord et vidait son verre. Puis vint le dessert : la moitié 
d’un pain de gruyère, une brouettée de pommes et de 
poires, une mesure de dragées (je me souviens d’en avoir 
rempli mes poches) ; et puis le café, et puis l’eau de vie 
qu’ils buvaient comme du lait. 

                                                             
134 Cf. supra note 10. 



 

 
 

148 

 Après on se mit à chanter ; mon père, avec sa voix de 
stentor, commença ; ensuite on me fit monter sur une 
chaise, et je chantai les repris que je savais par cœur 
(j’avais cinq ans). C’était le temps naïf et primitif. » 

 
Par-delà les informations d’ordre ethnographique ou simplement 
culinaires que ce texte vient apporter ou confirmer, ce que Mistral 
souligne dans la marge, c’est surtout l’image des « géants », 
suggérant un temps joyeux et démesuré, gargantuesque (l’on se 
souviendra de la présence de Gargantua sur le Rhône et dans le 
Pouèmo), ou encore le temps des origines (les géants pouvant 
également renvoyer aux Titans d’un âge d’or), le « temps naïf et 
primitif », que Mistral invoque avec nostalgie : O tèms di vièi, 
tèms gai, tèms de simplesso135… La deuxième partie du texte met 
en scène des bergères de Saint-Maurice se racontant des histoires 
de diables et de diableries : enlèvements, animaux surnaturels, 
balots de paille hantés, sorciers et serpents maléfiques. Tout à 
coup dans la conversation se produit justement une de ces 
diableries ; la scène (qui donne son titre au texte) montre un 
troupeau de brebis mis en fuite par une vague de serpents 
ensorcelés. Il est possible, comme le pense Pierre Rollet136, que 
Mistral ait pensé à cette scène au chant VII, lorsqu’il est question 
du Drac sortant du fleuve « vers les rochers de Donzère » (c’est-à-
dire non loin de Mondragon, dont le nom semble rappeler la 
présence du Drac), et ce – détail notable – à travers le témoignage 
des mariniers. Il s’agit aussi du seul passage dans lequel Mistral 
représente le Drac sous la forme d’un simple serpent (ailleurs il 
                                                             
135 PdR, I, III, 20. 
136 « Le récit relatif au Drac qui sort du fleuve et pénètre dans les blés est 
inspiré par une légende que Maurice Rivière a transcrite et adressée à 
Mistral, sous le titre Les brebis épouvantées » Œuvres complètes de 
Frédéric Mistral, op. cit., Notes, p. CLXXIV. 



 

 
 

149 

apparaît, comme Triton, moitié humain, moitié serpent) ; on y 
l’image de la vague, ainsi que l’épouvante des témoins137.  
 Avec ce dernier texte, nous abordons la question des sources 
du légendaire du Pouèmo dóu Rose. Parmi les ouvrages que 
Mistral consultait à propos de la batellerie, certains contenaient 
aussi des légendes (notamment ceux d’Achille Raverat et d’Albin 
Mazon), comme faisant partie intégrante, surtout aux yeux d’un 
érudit du dix-neuvième, de l’identité historique du fleuve. Mais il 
s’agit d’un autre volet de cette étude. Mais celle-ci, 
principalement centrée sur la représentation de la batellerie, 
permet d’ores et déjà de donner une idée du travail de 
documentation qu’effectua Mistral, certes, mais aussi, nous 
l’espérons, de la juste place de cette documentation. En effet, 
nous avons de nombreuses raisons de penser que l’écriture du 
Rhône s’imposait à Mistral comme une évidence dans les années 
1890, et aucune des œuvres auxquelles il a puisé des informations 
n’a, à notre avis, joué un rôle de déclencheur, lui donnant « l’idée 
du Rhône ». Il n’y aura donc pas de polémique sur la « vraie 
source » du Pouèmo dóu Rose comme il en a une pour la Loire, 
car, s’il fallait vraiment se demander où Mistral a pris cette idée, 
c’est dans l’air de son temps qu’il faudrait chercher138.  
 

CÉLINE MAGRINI 
  

                                                             
137 PdR, VII, LVIII, 12-19. 
138 Sur cette question de l’air du temps et de l’ « évidence » d’un livre du 
Rhône dans les années 1890, nous renvoyons à notre préface du Pouèmo 
dóu Rose de l’édition A l’asard Bautesar, 2015. 



 

 
 

150 

 
 



 

 

À LA RECHERCHE D’UNE CONFRATERNITÉ :  
LA LITTÉRATURE D’OC ET LA LITTÉRATURE D’OÏL 

AU XVIIe  SIÈCLE 
 

 
Ne nions pas, d’emblée, la part de paradoxe que la 

recherche de fraternité entre deux langues devenues ennemies au 
cours du temps recèle. Et le XVIIème siècle - pas plus que son 
prédécesseur - ne cherche à enrayer le processus de suprématie de 
la langue d’oïl sur la langue d’oc. Dès les premières années de 
son règne, Louis XIII confirme et épaule ce mouvement : en 
1620, quand il s’agit de statuer sur la langue usitée au Parlement 
de Navarre, le jeune monarque pourtant fils de Gascon est tout à 
fait clair : Voulons en outre et ordonnons que les ordonnances, 
arrêts et procédures de notre dite cour de parlement soient faits 
et expédiés en langage français. Est-il utile de préciser que, plus 
tard, la poigne de Richelieu et, encore plus tard, celle du Roi 
Soleil, ne feront que parachever ces efforts de prépondérance du 
français ? 

Pourtant, malgré cette division partiale qui tend, 
chaque jour un peu plus, à scinder le pays en deux univers 
linguistiques dont l’un est censé prendre le pas sur l’autre, 
l’appartenance à un même territoire et un même ensemble 
culturel se fait sentir. On peut raisonnablement penser que la 
victoire d’un idiome dans une lutte plurilinguistique n’a pas 
empêché les phénomènes d’acculturation réciproque. On pourra 
alors raisonnablement penser que le phénomène littéraire lui-
même en est témoin. 

 
DIVERS POINTS DE CONTACT 
 
Séparer écrivains d’oc et écrivains d’oïl serait inexact 

d’abord au regard de l’Histoire. Les artistes des deux langues ne 
s’ignorent pas ; et comment le pourraient-ils quand ils partagent 
bien des choses ? - Des protecteurs déjà : Henri de Montmorency 
est le mécène de Théophile de Viau, mais également celui de 



 

 

152 

Pierre Goudelin et Daniel Le Sage. De même, Adrien de Monluc, 
ou si l’on préfère le comte de Cramail, féru de Lettres, auteur lui-
même de plusieurs ouvrages en français tels que Les Jeux de 
l’inconnu, est davantage bienveillant envers François Cortète 
qu’envers Charles Sorel. 

Le plus souvent, les artistes n’ont nul besoin de 
mécène pour se rencontrer, échanger des propos, voire se lier 
d’amitié. Le bénédictin Bernard Grimaud, écrivain de langue 
d’oc, connaît Scarron. Le gentilhomme provençal Pierre de 
Chastuelh Galaup (1643-1727), lui, est l’ami de Du Périer ; ce 
dernier, d’ailleurs, l’exhortera à composer une Ode à la Hollande  
dans laquelle il veut prouver que la langue provençale est propre 
à chanter les sujets les plus sublimes. Plus intégré encore au 
milieu littéraire français et plus particulièrement parisien, 
Monseigneur Godeau, évêque de Grasse, est d’abord l’élève de 
Guez de Balzac, puis l’intime de Conrart et de Vaugelas. Il ne 
nous reste aucun de ses sermons provençaux qui firent une vive 
impression sur les contemporains. Ainsi que l’écrit Charles 
Camproux, peut-être un jour les secrets de quelques archives 
nous livreront-ils ces sermons en provençal ; alors, en attendant 
Godeau... 

À l’aide de ces quelques éléments seulement nous 
saurions que les écrivains d’oïl ne pouvaient ignorer la production 
littéraire de l’idiome du Midi. Ils ne l’ignoraient pas et même 
participaient quelquefois à son sort. Qui recueille et édite les 
œuvres de Pierre Goudelin ? - Baro, le propre secrétaire d’Honoré 
d’Urfé. Faut-il s’essayer dans l’autre langue ? Les écrivains de la 
partie septentrionale de la France s’y essaient. Guillaume Du Vair 
est l’auteur d’une granda, brève pièce poétique inspirée des 
troubadours. Du Périer, encore, compose deux sonnets en 
provençal. Du Bartas, avant que commence le Grand Siècle, a 
laissé un poème trilingue pour célébrer l’entrée de Marguerite de 
Valois à Nérac : une composition latine, une composition 
française, et une composition gasconne dont voici un extrait : 

Creich, ô petit Nerac! Nerac, creich tas barralhes, 
Leue tas tous au cèu : cinte de tas muralhes 



 

 

153 

Tout so que de plus bet cintec iamés lou moun. 
Clare halbe deu jour, bèt escoune de grassie, 
Huch léu, huch, bé  mucha sur l’aute moun ta fassie : 
Assiu raye un lugran plus lusen que lou toun. 
 
O merle! ô roussignol! ô meillengue!  ô leuneiche! 
Courès dou bèt casau que la Baïse engreiche, 
Saludats d’un dous cant la plus bere deu moun. 
O parc, cargue de fruts tous arbres plus saubatjes! 
Per arcouilhi ta daune acate tous ramatges : 
Parc nou se bic iamés tant d’aunou que lou toun. 
 
Tu siés la ben bengude, Estele qui goubernes 
Nostre macau batut d’auratge é de subernes, 
Et d’un espia courtès desencrumes lou moun. 
Esperit angelic, la bère de las bères, 
Moun cot de cent hiuers, é de cent primaueres, 
Nou pousque este pelat d’aute jun que deu toun. 
 
(Grandis, ô petit Nérac! Nérac, élargis tes barrières ; 

lève tes tours au ciel, car tu enveloppes de tes murailles tout ce 
que jamais le monde a renfermé de plus beau. Aube claire du 
jour, va-t’en, de grâce, et te dérobe. Fuis vite ; fuis! Va, sur 
l’autre hémisphère, montrer ta face. Ici brille un rayon plus 
éclatant que le tien.) 
 
(O merle, ô rossignol, ô mésange, ô linotte, chantres du beau 
jardin que féconde la Baïse, saluez d’un doux chant la plus belle 
du monde! O parc, charge de fruits tes arbres les plus sauvages ; 
incline tes rameaux pour accueillir ta dame. Parc, jamais on ne vit 
honneur comparable au tien.) 
 
(Sois la bienvenue, étoile qui gouvernes notre destin battu de 
l’orage, de la marée, et qui dissipes, d’un regard courtois, les 
ténèbres du monde! Esprit angélique, belle des belles, puisse, 
durant cent hivers et cent printemps mon cou ne pas porter les 



 

 

154 

marques d’un autre joug que le tien.)     
     Traduction André Berry 
 

Quand il s’agit d’imiter la langue employée dans le 
Midi de la France, Molière qui, de 1653 à 1658, a eu l’occasion 
de connaître les principaux centres urbains du Midi, offre par 
exemple les deux scènes très typées de Monsieur de 
Pourceaugnac. 

Inversement, les influences de la langue d’oïl ont des 
concrétisations très précises dans la production d’oc, 
concrétisations qui vont de la simple traduction d’un texte 
français, à son imitation, ou même sa parodie. Michel Ribes 
traduit dans son idiome les tragédies religieuses de Corneille et de 
Racine. Les deux auteurs gascons, Bertran Larade et Jacob de 
Gassion (1578-1635), eux, prennent à tâche d’imiter la littérature 
française qui était à la mode au XVIème siècle. Enfin, le 
languedocien J. Daubian Delisle, de Castres, offre au public un 
Misanthrope travesti, adaptation des plus libres et des plus 
parodiques de la pièce de Molière en langue d’oc. 

 
DES SIMILITUDES LITTERAIRES 
 
De façon explicite, nous l’avons vu, la littérature d’oïl 

et celle d’oc communiquent, et des relais de l’une à l’autre sont 
agencés ; mais qu’en est-il de façon implicite ? L’air du temps, 
mettant au goût du jour des modes littéraires nouvelles, a-t-il joué 
son rôle ?  - Certainement, mais ne soyons pas dupes : c’est la 
littérature d’oïl qui est la grande novatrice au XVIIème siècle, et 
s’il y a confraternité entre production du Midi et du Nord, nous la 
devons davantage à la prédominance d’un modèle français 
prestigieux. 

En quoi consiste cette confraternité ? - Dans 
l’élaboration de textes inclus dans des genres communs. Par 
exemple, on note, dans les deux domaines culturels, une 
production littéraire en rapport avec des événements précis. 
Durant la Fronde, il y eut des mazarinades en français, bien sûr, 



 

 

155 

mais il y en eut également en langue d’oc et plus particulièrement 
à Bordeaux. Les similitudes peuvent se faire plus précises encore 
: la réalisation du Canal du Midi suscite la dédicace de Denis 
Veiras à Riquet  en exergue de son Histoire des sévarambes , un 
auteur provençalisant anonyme écrit, lui, l’Acoumplissomen del 
Canal ou las Nossos de l’Ocean è de le Mediterraneo, faitos à 
Castelnaudary le 19 mai 1684  (L’Accomplissement du Canal ou 
les noces de l’Océan et de la Méditerranée, faites à Castelnaudary 
le 19 mai 1684). 

D’une manière générale, les sources d’inspiration des 
écrivains d’oïl et des écrivains d’oc sont sensiblement les mêmes, 
et l’Antiquité tient une grande place parmi celles-ci. 

Si Bernard Grimaud adapte, en 1644, la 
Batrachomyomachie du pseudo-Homère et en tire son 
Granolratomachia, la grande majorité des artistes d’oc, comme 
bon nombre de leurs contemporains d’oïl, se tourne vers Virgile. 
Similitude frappante : Jean de Valès, de Montech, près de 
Montauban, publie son Virgili travestit en même temps que celui 
de Scarron. En 1652, de Bergoing propose un Vergili abilhat à la 
burlesca qui est plus une traduction qu’une réelle création dans le 
genre burlesque ; en 1686, Jean-Louis Guitard fait lui aussi sa 
traduction de l’Enéide  ; Guillaume Delprat propose une 
traduction des Bucoliques, publiée à Agen, sous le titre Las 
Bucolicos de Birgilo. 

L’imitation des Anciens ne se borne pas, bien 
entendu, au seul Virgile. René Pintard a mis en lumière l’héritage 
culturel envers lequel le libertinage érudit du début du siècle était 
redevable - la littérature d’oc connaît la même dette. Du Gay et 
Roudil s’inspirent d’Horace ; Baron imite Ausone ; Gémarrenc, 
avocat au Parlement de Toulouse, traduit Martial et Jean de Valès 
met en vers gascons les satires de Perse. 

À côté de cette inspiration toute païenne, oc et oïl 
proposent toutes deux une littérature d’inspiration chrétienne. 
Dans le domaine de l’hagiographie, l’un des textes les plus 
remarquables est Le dret cami del cèl  (Le droit chemin du ciel) 
de Bernard Grimaud, qui narre, en 12000 vers, la vie de saint 



 

 

156 

Benoît. Mais c’est le domaine de la traduction et de l’Imitation  
qui bénéficie le plus de la faconde des artistes. On pense, bien 
sûr, à l’Imitation de Jésus-Christ de Pierre Corneille ; il faut 
également penser à l’Auvergnat Joseph Pastourel (mort en 1676) 
et à son frère Gabriel qui ont écrit une paraphrase du troisième 
livre de l’Imitation de Jésus-Christ. La langue d’oc présente, elle 
aussi, bon nombre de traductions des psaumes : Jean de Valès 
publie en 1652 à Montauban Lous set psaumes penitencials de 
David et les frères Laborieux, de leur côté, font paraître une 
Paraphrase des sept psaumes de la Pénitence. 

En matière religieuse, le domaine juif n’est pas oublié. 
On se souvient du goût de certains écrivains français, au début du 
XVIIème siècle, tel que Jacques Gaffarel par exemple, pour la 
culture hébraïque. Il convient de signaler, à ce propos, l’existence 
en langue d’oc d’un théâtre religieux juif, notamment celui du 
rabbin Mardochée Astruc, de l’Isle, qui publie à la fin du siècle 
une Tragédie de la Reine Esther. 

En marge de ces grands genres employés autant dans 
le domaine français que dans le domaine provençal, et la volonté 
d’emprunter les mêmes voies littéraires, certains soucis artistiques 
sont eux-mêmes similaires. Le goût du réalisme, par exemple, qui 
se manifeste en langue d’oïl à l’aide notamment du roman 
comique et du roman satirique, a des échos dans la littérature 
d’oc. C’est ce même souci de retranscription du réel dans son 
intégralité qui guide Jean Michel, de Nîmes, Reynier, de 
Briançon, Pierre Cléric qui s’attache à décrire les rues 
nauséabondes de Béziers dans son placet Aux pouliciens, ou 
encore Millet qui publie en 1665 La Bourgeoisie de Grenoble. 

 
UN EXEMPLE PARTICULIER : LES CHANSONS 

DE CLAUDE BRUEYS ET LE LIBERTINAGE D’OÏL 
 
Pour couper court avec l’aspect inévitablement 

compilateur des similitudes repérables entre littérature d’oc et 
littérature d’oïl, un bon exemple de cette confraternité culturelle 
des deux langues et de leur influence réciproque, est l’étude plus 



 

 

157 

détaillée des chansons de Claude Brueys et leur ressemblance 
avec le discours libertin du début du siècle en langue française. 

À la fin de son recueil paru en 1628, Lou Jardin deys 
Musos provensalos, l’auteur aixois propose quelques 66 chansons 
provençales dont le sujet principal est l’amour. Le temps y était 
propice : deux ans avant la parution du Jardin deys Musos 
provensalos, Angot de l’Eperonnière remarquait déjà dans ses 
Exercices de ce Temps : 

Que la mode est d’apprendre en l’Amour les mystères, 
Et sur parchemin vierge escrire caractères. 

Et justement, au lieu d’en faire l’apologie, les zélateurs de 
la libre pensée se sont davantage consacrés à peindre les 
tourments de l’amour, sans négliger les images que leur faconde 
leur fournissait. Pour Théophile, qu’est-ce que l’amour ? 

C’est un fiévreux tourment, qui, travaillant notre âme, 
Luy donne des accez et de glace et de flame, 
S’attache à nos esprits comme la fievre au corps, 
Jusqu’à ce que l’humeur en soit toute dehors. 
Pour Brueys ? - Même opinion quoique exprimée 

différemment : s’il reprend souvent les mêmes vocables, l’auteur 
aixois ne manque pas de verve. De l’expression la plus adoucie 
d’un amour qui me va troublan (qui me trouble), en passant par 
l’épithète amar  (amer), en passant à l’image d’un amoureux qui 
ne connaît que le verbe patir (souffrir), on aboutit aux excès de 
tourturo (torture), de doulour (douleur), de fuec (feu) et surtout 
des termes très fréquemment associés de penno et tourment 
(peine et tourment). Que Brueys ait envie de décrire, 
parallèlement, l’aspect plus particulièrement psychologique d’une 
telle souffrance, il ne s’en prive pas, à l’exemple de la chanson 
38 :  

Ressenti vno quinto majour 
Roudelar dins ma testo 
Senso repaux viui tousiour 
Et non senso tempesto.  
(Je ressens une fièvre intense 
tourner dans ma tête ; 



 

 

158 

sans repos je vis continuellement 
et non pas sans tourments.) 
Brueys et les libertins sont d’accord pour intégrer l’amour 

au nombre des maladies. Sorel le fait de façon métaphorique, 
évoque la fiebvre d’amour, Théophile, moins conventionnel, se 
plaît davantage à en décrire les symptômes et mettre en garde tout 
amoureux : voyez que desjà vous commencez à vous en treuver 
mal, dit-il, la melancholie vous saisit, les soûpirs vous 
eschappent, vous ne mangez plus qu’avec degoust, vous n’avez 
plus un sommeil qu’interrompu, ny des songes qu’avec des 
vapeurs mal digerées, qui ne vous representent que precipices et 
que visions d’espouventements. Brueys, moins prolixe en la 
matière, se contente d’affirmer que l’amour est un mau (mal), 
l’amoureux un malau  (malade) et, par voie de conséquence, qu’il 
importe avant tout de garir (guérir) ou, du moins, de cercar lou 
remedi (chercher le remède). 

Première cause de désespoir, en effet : la crise qui 
oppose d’un côté un amant qui quémande de plus en plus de 
faveurs, et de l’autre une maîtresse de moins en moins résolue à 
en prodiguer. Quand bien même celle-ci s’est décidé à accorder 
quelques mignards plaisirs, l’amoureux ne peut s’en contenter. 
Saint-Pavin s’explique avec clarté à sa dame : 

Je ne suis pas d’humeur facile à contenter, 
Vous avez fait beaucoup, je prétens davantage, 
Ce que vous réservez est plus à mon usage, 
Mon bonheur en dépend et je veux l’emporter. 
Plus sournois - mais dont le dessein est équivalent - est 

l’amoureux de la Canson en dialogve (chanson 8). Sa bien-aimée 
l’a compris et sait qu’elle observera par la suite une escalade des 
faveurs demandées. Pourquoi, dès la première requête de son 
soupirant, veut-elle recercar vn delay ? (rechercher un délai) 

Es qu’ay pou si me dispensi 
Que voudrés quauquarren may , répond-elle à son amant. 
(c’est que j’ai peur, si je m’en dispense, 
Que vous voudrez quelque chose de plus). 

Que la dame ait de la fermeté, soit ! Saint-Pavin le remarquait 



 

 

159 

déjà : 
Jamais des amoureux caprices 
Son esprit ne fut agité, 
Les soins, les respects, les services, 
N’ébranlent point sa fermeté, 

mais qu’elle s’entête en une longue et injustifiée obstination à ne 
point répondre aux désirs de l’amant, Brueys ne peut l’accepter. 
La revanche du soupirant est verbale et la belle se voit taxée 
d’obstinado (obstinée), de rebello (rebelle), de rebetenquo 
(revêche), d’ingratto  (ingrate) ou de crudello (cruelle). 

Autre obstacle à l’amour : la vieillesse. Et se dresse 
alors le spectre de l’impuissance. Les textes de Brueys ainsi que 
les textes satiriques et libertins sont de la même verve et du même 
goût en la matière ; mais outre la forme, l’idée (libertine, bien sûr) 
est aussi la même : une femme n’est communément ni une 
Suzanne ni une Madeleine, elle ressent le plus vif plaisir lors du 
coït, et le plus vif déplaisir quand celui-ci est gâché par 
l’impuissance de son partenaire. Saint-Pavin le sait par 
expérience : 

 
Après deux ou trois mois d’absence 
Le v... plus mol que du coton, 
Je fus hier où Jeanneton 
M’attendoit avec impatience. 
 
Là, pour forcer mon impuissance, 
Tout d’abord je lui pris le c..., 
Et sans faire plus de façon 
Je la f... comme je pense. 
 
Jeanneton pour recommencer 
Sollicitoit mon v... d’arcer 
Mais trompant son attente vaine, 
 
De dépit de le voir rendu,  
Me dit, vrayment c’est bien la peine 



 

 

160 

De vous avoir tant attendu.  
La dame de la chanson 44 a le droit aussi de se plaindre de 

son mari : sa plumo es plegado (sa plume est pliée), de même que 
celle de la chanson 43 qui a un conjoint plein d’incapacitat 
(d’incapacité), ou encore celle de la chanson 56 qui lance à un 
vieux soupirant : siés feble contro vn pioucelagi (tu es faible 
contre un pucelage). 

La contestation libertine, qu’elle soit de Brueys ou des 
auteurs d’oïl, atteint un summum de hardiesse quand elle accuse 
le principe de l’honneur d’être l’obstacle le plus haut à l’amour. 
Sorel parle de l’honneur, ce cruel Tyran de nos désirs, Théophile 
évoque la honte et le devoir, et ce fascheux honneur, / Ennemys 
conjurez de tout nostre bonheur. La chanson d’amour 21 s’aligne 
avec netteté sur de telles affirmations : 

L’Honnour fon inuentado 
Per troublar noüostre ben, 
Touto fremo auisado 
N’a iamais cresut ren. 
   Maugra sie fach l’honnour 
Que de nuech et de iour 
Conuertis noüostre rire’ en doulour 
            Quasi tousiour . 
(l’honneur fut inventé 
pour troubler notre bien, 
toute femme avisée 
n’y a jamais cru. 
malgré tout, s’est établi l’honneur 
qui, nuit et jour, 
convertit notre rire en douleur, 
presque toujours.) 
Et d’ailleurs, pourquoi se refuser à l’amour ? Pour Saint-

Pavin, le péché est plutôt de ne point respecter la nature et de la 
frustrer de ce désir légitime qu’elle a suscité. Aussi s’empresse-t-
il d’éduquer sur ce point la jeune Iris qui ne s’est pas encore servi 
de son Trésor caché  : 

Ce vous est un grand avantage, 



 

 

161 

Qu’à ce bien l’on n’ait point touché ; 
Mais ne le pas mettre en usage, 
Croïez-moy, c’est un grand péché. 
 
La nature qui vous le donne 
Veut qu’on s’en serve, amour l’ordonne, 
Il faut leur obéir enfin . 
Ce sacro-saint respect de l’amour, inclus dans le respect de 

la nature, est omniprésent chez Brueys, que ce soit à l’aide 
d’images évocatrices comme celle d’un amant affamat  (affamé), 
ou encore celle d’Vno bello fremo timido (une belle femme 
timide) qui n’és ren qu’vn aubre senso fruc (n’est rien qu’un 
arbre sans fruit), ou à l’aide de formulations plus brutales. Les 
maquerelles justifient leur fonction : 

N’autres fasen que naturo, 
Recebe sa nourrituro, 
(Nous autres, nous faisons de telle sorte que nature 
reçoive sa nourriture) 
les femmes, elles, 
Contenton naturo, 
D’vno plumo duro, 
(contentent nature 
avec une plume dure). 
On voit ainsi, de loin en loin, comment en oc comme en 

oïl on bâtit un carpe  diem   amoureux et sexuel. Alors que des 
Barreaux écrit : 

Prenons tous les plaisirs que permet la Nature, 
Pendant que nous voyons la lumière du jour, 

Brueys précise de quels plaisirs il s’agit, et par la voix des 
maquerelles exhorte la gent féminine : 

   Dameisellos ben appressos, 
Tant Chambrieros, que Mestressos 
Gittas vous au passatens, 
Pueis qu’aués lesir de soubro, 
Vesen que iamays lou tens 
Qu’és perdut, non si recoubro. 



 

 

162 

(Demoiselles bien avisées, 
Tant chambrières que maîtresses de maison, 
Abandonnez-vous aux plaisirs de l’amour, 
Puisque vous en avez le loisir de reste ; 
Nous voyons que jamais le temps 
Perdu ne se retrouve). 
 
C’est ainsi que, communément, dans le Nord avec les 

libertins, dans le Sud avec Brueys, on envisage les relations 
amoureuses - ultime similitude entre la littérature d’oc et la 
littérature d’oïl que nous proposerons, en espérant qu’elle puisse 
confirmer qu’il y eut bien, au XVIIème siècle, entre elles, une 
réelle confraternité. 

 
Emmanuel DESILES 

Université d’Aix-Marseille  
 
 
 
  
 



 

 

COMPTES-RENDUS DE LECTURE 
 
 

Xavier de Fourvière, Journau de Camargo (1883-1885), 
Saint-Remy-de-Provence, Centre de Recherches et d’Études 
Méridionales, 2018.  

 
Le Père prémontré Xavier de Fourvière (à l’état civil Albert 

Rieux), né en 1853 à Robion (Vaucluse), est incontestablement 
l’un des personnages marquants de la Renaissance provençale du 
XIXe siècle, comme en témoignent le nombre et la variété de ses 
œuvres. Si tous les provençalisants se sont servis et se servent 
encore de son très pratique dictionnaire Lou Pichot Tresor (1902), 
si sa  Grammaire provençale (régulièrement rééditée depuis 
1899) en vaut toujours bien d’autres (d’autant qu’elle est 
accompagnée d’un très vivant Petit guide de la conversation 
provençale), on connaît aussi ses traductions, à ce jour inégalées, 
des Evangèli (1904) et de l’Imitacioun de Jèsu-Crist (1913), ainsi 
que les volumes où sont recueillis ses « conférences bibliques » 
de Marseille (La Creacioun dóu Mounde, Li Patriarcho), et les 
récits de deux voyages, l’un en Angleterre (Escourregudo en 
Anglo-Terro, 1897), l’autre dans les Alpes (En mountagno, 
1899). On lui doit encore un recueil de noëls (Ma Garbeto de 
Nouvè, 1882), un autre de Cantico prouvençau (1887), deux 
pastorales (Li Pastrihouno de Betelèn, 1882 ; Lou brès de 
l’Enfant Jèsu, 1894), nombre de sermons publiés en plaquettes 
(dont l’oraison funèbre de Joseph Roumanille, 1891) et une 
quantité impressionnante d’articles, parus notamment dans le 
périodique Lou Gau, qu’il dirigea de 1897 à 1910. 

Depuis son décès en 1912, pourtant, aucun inédit substantiel 
n’avait été divulgué – et tel est bien le premier intérêt de la 
présente publication, qui rassemble les documents relatifs à son 
séjour en Camargue, en 1883-1885, et notamment une longue 
lettre à Frédéric Mistral et de nombreuses pages de son vaste 
Journau manuscrit, qu’il commença alors justement, depuis son 
exil camarguais, à adresser à sa mère, en français d’abord, puis 



 

 

164 

très vite en provençal.  
Leur édition, dans un volume de 184 pages (grand format), 

s’ouvre, aux pages 5 à 22, sur une étude de Jean Brot (actuel 
bibliothécaire de l’abbaye de Frigolet, dont dépendait Xavier de 
Fourvière), consacrée à la trajectoire générale du Prémontré et, en 
particulier, à la continuité de ses efforts, depuis sa jeunesse, pour 
parvenir à faire attribuer au provençal une place dans la 
prédication et, plus généralement, dans la considération de la 
hiérarchie ecclésiastique.  Le reste du volume est dû à Claude 
Mauron, professeur à l’Université d’Aix-Marseille, qui s’est 
attaché à procurer ici une édition commentée, exhaustive et 
rigoureuse, comme l’exégèse des textes 
provençaux contemporains n’en a guère vu paraître depuis 
l’édition des Isclo d’Or de Frédéric Mistral, par les soins de Jean 
Boutière et de René Dumas, parue en 1970. 

L’introduction (p. 23-36) situe le séjour, en général ignoré, 
de Xavier de Fourvière en Camargue, de 1883 à 1885, comme 
vicaire au presbytère de Barcarin (près de Salin-de-Giraud), dans 
son contexte géographique (la Camargue, un environnement  fort 
peu avenant, en cette décennie 1880-1890) et historique (durant 
une période marquée par les vives tensions entre l’Église et 
l’État) : le jeune prêtre met à profit cet isolement, cet 
enracinement populaire, pour développer sa pratique de la 
prédication en lengo nostro, qu’il ira manifester parallèlement 
dans les secteurs d’Arles et d’Avignon, en se heurtant souvent 
aux réticences des autorités épiscopales. La présentation des 
divers documents réunis, ensuite, fait l’objet d’une note détaillée 
(p. 36-47), complétée par le relevé impressionnant des sources 
(manuscrits, archives, périodiques, publications locales) utilisées 
dans l’annotation. 

Les textes eux-mêmes sont reproduits (p. 48-173) avec une 
traduction française précise en regard, laquelle se caractérise par 
une attention minutieuse aux nuances de cette écriture 
provençale, à la fois spontanée et nourrie de références religieuses 
et littéraires. Une annotation abondante, commodément située en 
bas de page, éclaire l’ensemble des événements mentionnés (par 



 

 

165 

exemple le naufrage d’un trois-mâts italien près des Saintes-
Maries-de-la-Mer, ou la visite de l’Archevêque d’Aix chez 
l’industriel Péchiney), identifie les personnages que fréquente 
Xavier de Fourvière (dans son milieu familial à Robion, au 
couvent de Frigolet, dans les hameaux camarguais, parmi le 
clergé avignonnais), commente les observations auxquelles il se 
livre (sur les chasses en Camargue, ou les fluctuations du Rhône),  
et, en outre, procure en maints endroits des commentaires 
touchant au provençal ici représenté, qu’il s’agisse de traits de 
vocabulaire, de syntaxe et de stylistique, sans oublier 
l’élucidation des  multiples références – souvent implicites – aux 
œuvres de Mistral ou de Roumanille. De la sorte, l’on assiste à la 
naissance du prosateur éminent que deviendra très vite, de l’avis 
général, Xavier de Fourvière…  

Le volume s’achève (p. 174-179) sur un cahier 
iconographique reproduisant notamment les clichés pris, à 
l’époque, en Camargue, par les photographes Carle Naudot et 
Gaston Bouzanquet. 

 
Clément Palot 

 
 
 



 

 

166 

PARUTIONS À SIGNALER 
 
 

 
« L’Aubre », n° 53 de L’Astrado, revue bilingue de 

Provence, 2016, 160 p. Livraison annuelle thématique, 
comprenant des études et créations linguistiques, littéraires et 
culturelles de bonne tenue sans être réservées aux spécialistes. En 
2018, sur l thème de l’arbre1. 

 
Bizà Neirà / Bizo Neiro, revue auvergnate bilingue, n° 167 et 

168, 2018, avec entre autres des études linguistiques et 
dialectologiques très pertinentes et très utiles sur l’auvergnat par 
P. Bonnaud et K.-H. Reichel2. 

 
Les Cahiers du Bayle Vert, n° 8, « Autour de Tristan... », 102 

p3. Cette superbe revue poursuit l’étude et la valorisation de 
l’œuvre littéraire de l’immense artiste, poète, prosateur et 
dramaturge provençal du XXe siècle Mas-Felipe Delavouët. 

 
Domenge, J.-L., Le monde surréaliste du folklore enfantin  

en Provence, t. 1, Ct Cézaire/Siagne, éd. Cantar lou Païs, 2018, 
464 p. C’est le 9e volume de la collection « Contes et chansons 
populaires de Provence » dans laquelle J-L. Domenge poursuit 
son remarquable travail de collecte ethnographique et 
linguistique.  

 
Jouve, F., Lou Papo di fournié, recueil de nouvelles en 

provençal, présentation et traduction par L. Besson, Montfaucon, 
éd. A l’Asard Bautezan !, 2018, 141 p. Réédition d’un classique 
de la littérature provençale. 

 
Jouve, F., La Boulo di gàrri, recueil de nouvelles en 

provençal, traduction par L. Besson, Montfaucon, éd. A l’Asard 
                                                             
1 L’Astrado prouvençalo, 7 les Fauvettes, 13130 Berre l’Étang. 
2 11 rue des Saulées, 63400 Chamalières. 
3 Centre Mas-Felipe Delavouët, Le Bayle Vert, 1450 Grans. 



 

 

167 

Bautezan !, 2018, 237 p. Réédition d’un classique de la littérature 
provençale. 

 
Turc, J.-M., Zóu ! Un pau de gramatico ! 70 fiches pour 

apprendre ou réviser les bases de la grammaire provençale avec 
exercices corrigés, Paris, Ellipses, 2018, 176 p. Vient compléter 
les fiches de vocabulaire provençal parues chez le même éditeur 
en 2016. 

 
Gras, F., Li Rouge dóu Miejour, t. 2 : La Terrour roujo, 

Marsiho, Prouvènço Aro, 2018, 424 p. Réédition d’un classique 
de la littérature provençale. 

 
Jouveau, A., Garbello de proso prouvençalo, Marsiho, 

Prouvènço Aro, 2018, 342 p., recueil de l’œuvre en prose d’un 
classique de la littérature provençale du XIXe siècle.  

 
Giély, B., Auzias Jouveau. Lou libre de sa vido, Marsiho, 

Prouvènço Aro, 2017, 139 p. Biographie en provençal de l’auteur 
et activiste provençal pour le centenaire de sa mort. 

 



 

 

168 

 
 
  
 



 

 

169 

169 

TABLE  
 

 
LAETITIA MORIN 

La langue d’oc dans la Drôme. 
État des lieux, géolinguistique 
et perspectives sociolinguistiques 5 

 
JEAN-FRANÇOIS COUROUAU ET 
CHRISTINE DOUSSET-SEIDEN 

Un texte révolutionnaire bilingue 
occitan-français : le Dialogo entré dus 
Insurjats (an VII). 
Édition critique et traduction  27 

 
CÉLINE MAGRINI 

Les sources d’inspiration 
du Pouèmo dóu Rose 67 
  

EMMANUEL DESILES 
À la recherche d’une confraternité : 
la littérature d’oc et la littérature d’oïl 
au XVIIe siècle  151 

 
 

COMPTES RENDUS    
VIENT DE PARAÎTRE 163 
 

  
 
 
 


