
Nouvelle série N° 172 — 2021 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Études médiévales 
Varia 

 
  
 
 
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S. 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance concernant 
les adhésions à l’association, la rédaction, les manuscrits et 
services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France Latine 
CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2021. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



5 

 

  

AVANT-PROPOS 
 

Le premier article de ce numéro est de Viviane Cunha. Il porte sur la 
représentation du cerf dans la poésie de Pero Meogo, troubadour 
galicien-portugais. Cette représentation comprend un grand nombre 
d’aspects que l’auteur expose avec la clarté, la concision et l’érudition 
que nous lui connaissons. Du cerf de l’Ancien Testament à la figure 
du Christ, de l’animal traqué à l’image de la force virile, de la 
tradition hellénique au portrait celtique, cet animal a incarné quantité 
de figures. Chez Pero Meogo, il sert de support à la description de la 
relation amoureuse entre une jeune fille, qui semble défier sa mère, et 
un jeune homme empressé. Thème universel que le poète développe 
en puisant à des sources diverses et inattendues.  
 
Le second article de Viviane Cunha très documenté et riche 
d’enseignement porte sur le corpus des Cantigas de Santa Maria, 
douze récits de miracles qui ont Rocamadour pour décor ou y font 
référence. La dévotion mariale qui s’est exprimée dans ces poèmes a 
donné lieu à des descriptions passionnantes de la vie quotidienne de 
pèlerins, généralement pauvres, embarqués dans des aventures qui 
mettent leur courage à l’épreuve. Les miracles relatés montrent 
l’importance attribuée à la puissance de la Vierge et à sa miséricorde. 
Viviane Cunha donne un vaste aperçu de ces textes, à la fois drôles, 
émouvants et pleins de malice. Elle révèle l’étendue de leurs motifs en 
relatant les péripéties advenues au pauvre agriculteur, à l’arrogant 
chevalier, à la tenancière d’auberge, au malheureux jongleur aux 
prises avec des moines, à l’audacieux voyageur qui entreprend une 
traversée en mer des plus mouvementées ou au pendu qui reste en vie. 
Cette version de récits diffusés en plusieurs langues est pleine de 
détails insolites.  
 
Saverio Guida dont nous avions annoncé le Dizionario biografico dei 
trovatori -- écrit en collaboration avec Gerardo Larghi et paru en 2014 
-- , a consacré son article à l’un de ces thèmes « flottants » car 



6 

 

  

difficiles à définir : la formation intellectuelle des troubadours. 
L’auteur a pris le parti d’analyser le thème à partir de la scolastique 
dont on connaît l’influence majeure sur la vie intellectuelle de 
l’époque et des siècles ultérieurs. Il a étendu ses recherches à des 
travaux a priori éloignés de la poésie des troubadours, mais qui se 
révèlent être des plus utiles pour donner une vision à la fois globale et 
précise de ce qu’a pu être cette formation partagée par l’ensemble des 
intellectuels de leur époque. Bien qu’elle ait été généralement 
dispensée dans des écoles cléricales, Saverio Guida pose avec 
pertinence la question de la laïcité de certaines formes 
d’enseignement. Des hypothèses nouvelles émergent ainsi d’une 
synthèse fort érudite qui ouvre le champ à d’autres recherches dans ce 
domaine.  
 

Sébastien Laurent apporte un éclairage inédit à « l’affaire 
Cornilh » impliquant trois troubadours, Raimond de Durfort, Truc 
Malec et Arnaut Daniel, dans une étude approfondie et minutieuse des 
textes. L’auteur a su trouver et examiner des sources inédites pour 
donner des informations nouvelles sur ces troubadours dont les 
généalogies étaient plutôt mal connues. Cette affaire qui a pu 
apparaître comme une rencontre anecdotique entre poètes, se révèle 
avoir impliqué deux des grands lignages de cette époque, les 
Plantagenêts par l’intermédiaire d’Arnaut Daniel et les Raymondins 
par celui de Raymond de Durfort. Sous son apparente légèreté, 
« l’affaire Cornilh » révèle donc un enchevêtrement de liens fort 
intéressants. 
 
Hans-Rudolph Nüesch a relu très attentivement l’édition de l’Ancien 
Testament occitan établie par le regretté Cyril Hershon et publiée dans 
la revue en 2016. Il a relevé un certain nombre de ce qu’il nomme des 
bévues et des lectures fautives. Il souligne cependant les difficultés 
que suscite l’examen du manuscrit presque indéchiffrable à certains 
endroits. Notons que Cyril Hershon fut le premier à avoir eu le 
courage d’entreprendre cette édition et de permettre ainsi l’accès à la 
seule version occitane connue de l’Ancien Testament. L’édition de 



7 

 

  

Peter Wunderli, intitulée Éléments de l’Ancien Testament en occitan. 
Rédaction du 15e siècle, Ms. BN fr.2426, que nous avions annoncée, 
est parue en 2019. 
 
Walter Meliga a donné un compte rendu critique, très détaillé, de 
l’Ombre de Joseph Bédier Théorie et pratiques éditoriales au XXe 
siècle, édité par Yan Greub, Craig Baker, Marcello Barrato, Mattia 
Cavagna, et paru en 2018. Ouvrage que nous avions annoncé dans le 
n° 170 (2020). 

 

Une erreur s’est glissée dans la première de couverture du n°170 
(2020). Nous nous en excusons auprès de nos lecteurs. Les vicomtes 
de Béziers se sont transformés en comtes de Béziers. Nous leur avons 
involontairement donné quelques siècles plus tard, le titre qu’ils 
convoitaient tant !  

Brigitte Saouma  



8 

 

  

  



9 

 

  

 
LES CHANSONS D’AMI DU TROUBADOUR GALICIEN-
PORTUGAIS PERO MEOGO ET LES TOPOI CLASSIQUES : 
LA REPRÉSENTATION DU CERF À LA FONTAINE 

 
l. La topique littéraire 

 
La poétique moderne essaie de définir le topos plutôt comme un 
élément récurrent du discours, qui se configure dans une séquence ou 
dans un micro-récit en renvoyant à un thème déjà connu. Aborder le 
sujet des topoi dans la littérature signifie approcher sa matière même, 
car elle est faite avec ce tissu du “déjà dit” et du “déjà vu” qui se 
trouve un peu partout et se transforme au goût des sociétés et des 
idéologies. 
Bien à propos, Michel Zink rappelle que : 
 

Un poème est une citation ... 
…Il exige du lecteur une familiarité avec une subjectivité qui néglige de se 
présenter, une connivence avec un langage dépouillé de toute bourre explicative, 
une reconnaissance de ce qui n’a pas été dit… 
…L’appel à la mémoire, indispensable au poème pour le lecteur s’y retrouve, le 
recours calculé à la paramnésie, qui rend le poème entêtant comme un souvenir 
et insaisissable comme un faux souvenir qu’il est, tout cela est multiplié pour 
peu que s’ajoute à la mémoire individuelle la mémoire historique, à la 
familiarité le sentiment de continuité d’un souvenir collectif, à l’insaisissable le 
lointain dépaysant et les ombres irrémédiables du temps passé et du langage 
vieilli. (Zink, 1977, p. 1)  
 
 Dans son célèbre ouvrage sur la littérature du Moyen Âge latin, 
E. R. Curtius remarque que la topique “possède un côté humain et un 
côté divin”, (...) “On y trouve les idées les plus générales, celles que 
l’on pouvait utiliser dans tous les discours, dans tous les écrits” 
(Curtius, 1956, p. 149). Le topos, conçu par la tradition littéraire 
comme “lieu commun”, renvoie d’une part aux modèles ou répertoires 
d’arguments généraux en rhétorique, et d’autre part à des idées reçues 
de la pensée d’une époque ou bien d’une école. 
Dans un ouvrage sur la tradition classique en Espagne, Maria Rosa 
Lida de Malkiel étudie les thèmes gréco-latins dans la poésie lyrique, 



10 

 

  

en y remarquant les topoi du rossignol et celui du cerf blessé. Selon la 
philologue, le topos du cerf blessé qui va mourir dans les eaux ou qui 
descend à la fontaine, a une vitalité dans la lyrique galicienne 
portugaise, analogue à celle de la poésie espagnole ; cependant dans la 
première il se présente comme un “motif populaire” et “ il n’y est 
qu’un élément lyrique, il n’est pas un détail narratif, il n’est non plus 
une illustration du récit” (Lida de Malkiel, 1975, p. 52-53, orig. en 
esp.; ma trad.). Ce topos, qui se trouve chez Euripide ainsi que chez 
Anacréon, fut largement utilisé par les poètes latins ; il est fréquent 
chez Virgile, surtout dans l’Énéide. Il est bien répandu aussi dans la 
lyrique de la Péninsule Ibérique, principalement chez les auteurs de la 
Renaissance, selon Lida de Malkiel.  
          En effet, San Juan de la Cruz, a recréé le thème du cerf à partir 
du Cantique des Cantiques avec, cependant, “le regard d’un poète de 
la Renaissance”. Dans son Cantico espiritual (Chant spirituel), il écrit 
: “Et c’est à savoir que l’agilité du cerf est de monter dans les hauts 
lieux, (...) et s’il y ouit le gémissement de sa compagne et s’il y sent 
qu’elle est blessée, il la saisit tout de suite, lui fait une offrande et la 
caresse” (orig. en esp. d’après Lida de Malkiel 1975, p. 67, ma trad.). 
Lida de Malkiel conclut que l’image du cerf à la fontaine, issue des 
psaumes a été largement comparée à celle de l’Énéide ; la littérature 
postérieure l’a associée soit avec la légende médiévale du cerf 
amoureux soit avec celle du cerf fugitif ; ce dernier est un élément 
lyrique de la poésie populaire. Le schéma classique, qui a été implanté 
dans les formes médiévales analogues, s’est renouvelé chez les poètes 
du siècle d’Or espagnol (cf. Lida de Malkiel, p. 94-95). 
 

 
2. Le topos du cerf 

  
 Les chansons d’ami et toute la richesse connotative qu’elles 
recèlent, malgré leur simplicité structurale, ont conduit à des analyses 
symboliques et plus récemment à une analyse intertextuelle. Alan 
Deyermond, qui a étudié de près les chansons de Pero Meogo dans un 
article daté de 1979, y fait une étude détaillée de la figure du cerf. Il 
observe dans les chansons populaires ou savantes, qui nous sont 
parvenues de plusieurs régions du monde et de différentes époques, 



11 

 

  

les rapports entre la jeune fille qui va à la fontaine pour rencontrer son 
ami, la mère vigilante et le prétexte qu’utilise la fille pour justifier ses 
retards. Il y observe que les subterfuges utilisés pour dissimuler le 
rendez-vous avec l’ami peuvent être : les eaux troublées par les cerfs, 
comme dans les chansons de Pero Meogo, et celui de la cruche cassée 
quand la jeune fille revient de la fontaine. Les eaux troublées et les 
cruches cassées y sont des images métonymiques de la perte de la 
virginité, comme l’atteste cette chanson originaire de Beira Baixa 
(Portugal) citée par Deyermond: 
 
Jeune fille quand tu vas à la fontaine,  
Garde-toi en sécurité,  
L’honneur est comme un verre,  
Qui le perd ne le retrouve pas. 
(...) (Deyermond, p. 266, cit. orig. en port., ma trad.) 
 
Deyermond remarque que les cerfs, en se rapprochant d’une fontaine 
ou d’un puits pour boire de l’eau ou pour s’y mouiller, troublent les 
eaux, et lorsqu’ils sont dans la saison de l’accouplement ils y lancent 
une sécrétion, ce qui attire les femelles. La connotation sexuelle qui 
ressort des poèmes de Meogo doit s’y rapporter (cf. Deyermond, 
1979, p. 280). Ce sens se trouve aussi dans les bestiaires du Moyen 
Âge, qui parlent du “désir sexuel très puissant [du cerf mâle] lorsqu’en 
arrive la saison”, selon “Le livre des animaux”, extrait de l’œuvre 
encyclopédique Li livres dou Tresor de Brunetto Latini (trad. et prés. 
Bianciotto 1995, p. 146-208, voir le mot cerf ). D’un autre côté, les 
bestiaires présentent le cerf au niveau symbolique, parfois attaché à 
l’imaginaire mythique-chrétien. C’est le cas du Bestiaire de Pierre de 
Beauvais (trad. et prés. Bianciotto 1995, p. 16-58).  

En analysant la figure du cerf ou des cerfs dans les chansons de 
Pero Meogo on y observe les différents rôles qu’ils y jouent :  
a) ils représentent les animaux eux-mêmes qui troublent les eaux ;  
b) ils remplacent la confidente (qui dans les chansons d’ami en 
général sont les amies, la mère, les sœurs, ou bien un élément de la 
nature : les arbres, les ondes, etc.) à qui la demoiselle révèle qu’elle 
est préoccupée par le retard de son ami (B 1187, V 792) : 
 
Ai cervos do monte, vinvos preguntar : 



12 

 

  

 fois’o meu amigu’e, se ala tardar,  
       qué farei velidas? 
 
(Ah cerfs du mont, je viens vous demander : / mon ami est-il parti et, s’il tarde, / 
que ferai-je belles ?) 
 
Le mot clé du refrain velidas ‘belles’ comporte un double sens, car on 
peut y décoder, soit la jeune fille s’adressant à ses amies, qui peut-être 
l’accompagnaient, soit elle-même s’adressant aux biches du mont, 
malgré la différence de genre, dans une sorte de métamorphose ou de 
personnification des animaux, phénomène très courant dans les 
chansons d’ami. 
c) le cerf est comparé à l’ami, conformément à ce que nous apprend la 
chanson (B 1191, V 796) : 

 
I 
Pois o namorado i ven  
esta fonte seguidea ben, 
II 
Poilo cervo i ven 
esta fonte seguidea ben, 
(Puis l’ami y vient / à cette fontaine bien souvent, / Puis le cerf y vient / à cette 
fontaine bien souvent,) 
 
L’ami peut être comparé aussi au cerf blessé, comme dans la première 
strophe de la chanson (B 1186, V 791) : 
 
-Tal vai o meu amigo con amor que lh’eu dei, 
come cervo ferido de monteiro d’el Rei.   
 
(Ainsi va mon ami avec l’amour que j’ai lui donné, 
Comme un cerf blessé de soldat du Roi.) 
 
dont le topos cervo ferido ‘cerf blessé’ pourrait se rapporter à celui du 
psaume 42, selon la lecture du philologue espagnol Méndez Ferrin 
(1998, p. 4) : 

 
Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum 
ita desiderat anima mea a te, Deus. 



13 

 

  

 
Méndez Ferrin soutient la thèse selon laquelle Pero Meogo était un 
clerc, en raison de son nom, qui proviendrait de monachus, idée 
proposée auparavant par Carolina Michaëlis de Vasconcelos 
(philologue portugaise). Selon le philologue espagnol, le poète, 
habitué à entendre les psaumes - genre très répandu en Galice, 
spécialement dans les offices des Défunts et des Ténèbres et qui s’est 
conservé en latin jusqu’au XXe siècle, avant le Concile Vatican II -, 
les aurait connus par cœur. Selon l’auteur, le récit des psaumes dans la 
culture de la Galice a été sans doute considérable, vu que l’art roman, 
ainsi que l’art moderne galicien, ont enregistré un peu partout, la 
figure de David (cf. M. Ferrin 1998, p. 1-11). 
Luciana Stegagno Picchio, dans un article où elle fait un bilan de la 
lyrique galicienne portugaise, parle, en passant, des chansons de Pero 
Meogo. La philologue italienne y remarque “l’extraordinaire pouvoir 
universalisant de la poésie, de cette poésie [où] le cerf est la synthèse 
de tous les cerfs de la tradition, le cerf amant du Cantique des 
Cantiques et le cerf de la fontaine, le cerf symbole phallique des 
fescennins païens et le cerf blessé par une lance qui cherche à mourir 
solitaire.” (Picchio 1980, p. 345, cit. orig. en ital., ma trad.). 
 

3. Le symbolisme du cerf au Moyen Âge 
 
          Le symbolisme du cerf est très riche dans la mythologie du 
monde entier, comme on le sait. Cependant je ne retiendrai ici que 
deux sens : celui du monde celtique, étant donné que la Galice est un 
espace géographique profondément marqué par le substrat celte ; et 
celui de l’emblème du Christ, dans son rapport avec l’imaginaire 
chrétien du Moyen Âge.  
          Le fait que le cerf est l’ennemi et le chasseur de serpents, le 
rapproche de la figure du Christ appelant les âmes. Cette 
représentation montrée par Origène fut très répandue au Moyen Âge et 
on a associé le cerf aussi à la licorne (Dictionnaire des symboles, 
Chevalier et Gheerbrant,1982).  
          Dans le monde celtique, le symbolisme du cerf est associé au 
dieu Cernunnos, dieu de la Fertilité et de l’Abondance, dont “les 
cornes symbolisent généralement l’agressivité et la virilité” (Willis, 



14 

 

  

1995, p.179). En raison de son goût pour la solitude, les œuvres d’art 
ont fait du cerf l’allégorie du tempérament mélancolique, un symbole 
de prudence, d’ardeur sexuelle, de l’ouïe, de la poésie, de la musique, 
enfin de la spiritualité. (Dictionnaire... Chevalier et Gheerbrant,1982).           
          Dans le Bestiaire d’un poète de Thibaut de Champagne (trad. et 
prés. Bianciotto, 1995, pp. 101-107), le cerf est exposé, dans la 
chanson XVII, comme “un thème romanesque arthurien (la chasse du 
blanc cerf), un emblème de la quête amoureuse et le senhal de la 
femme aimée, identifiée à l’animal ”(Bianciotto, 1995, p. 101). Je cite 
la troisième strophe : 

 
Li cers est aventureus 
Et si est blans conme nois 
Et si a les crins andeus 
Plus sors que or espanois. 
Li cers est un defois 
A l’entrer mult perilleus 
Et si est gardez de leus : 
Ce sont  felon envieus 
Qui trop grievent aus cortois. (d’après Bianciotto,1995, p. 101) 
 
          La figure du cerf dans les chansons de Pero Meogo représente le 
prétexte d’une mise en scène de la séduction amoureuse et de 
l’univers restreint de la jeune fille qui se résume à la quête de l’ami. 
Cela nous donne des indices également sur sa condition sociale : ni 
modeste, ni aristocratique, c’est une sorte de bourgeoisie rurale, qui 
vit plutôt dans la nature libre, environnée d’animaux et d’eaux issues 
des sources et des petits ruisseaux, dont le divertissement majeur se 
résume aux rendez-vous amoureux, malgré toute la vigilance 
maternelle. 
 

4. Les topoi de la poésie grecque 

 
          La philologue espagnole Elvira Gangutia Elicegui, qui a publié 
des œuvres significatives à propos des chansons de femmes par 
rapport à la source grecque (principalement sur les kharjas et les 
chansons d’ami galiciennes portugaises), dans un article daté de 1989, 
analyse les “chants d’ami grecs”, dont elle présente des thèmes qui 



15 

 

  

s’enchaînent les uns aux autres et qui s’insèrent dans le processus 
historico-social du monde hellénique. Elle y conclut que la plainte 
pour la virginité perdue, est le thème le plus ancien et on le trouve 
surtout chez Sapho et Alcée, tous les deux poètes entre les VIIe et VIe 
siècles av. J.-C.. L’auteur nous présente deux exemples de ce thème 
d’après les poètes, dans les fragments cités ci-dessous : 

 
Doncellez, doncellez, donde vas déjandome? 
Nunca volveré a ti, nunca volveré. (Sapho, 114) ; 
 
Fragments dont j’écris la traduction française élaborée par Battistini 
(1998, p. 119), qui a publié une œuvre intégrale bilingue contenant 
toutes les pages et tous les fragments des poétesses de la Grèce 
ancienne : 
 
(Virginité, virginité ! Tu m’as quittée, où es-tu partie ? 
-Jamais plus je ne serai là en toi, jamais plus je ne serai là.) 
  
Le thème de la virginité perdue apparaît chez Alcée également. On y 
trouve les topoi de la coita ‘mal d’amour’ et celui du cerf, qui peuvent 
être observés aussi dans les chansons d’ami galiciennes portugaises. 
Selon la philologue espagnole, le cerf y serait l’expression 
métonymique “d’une grande douleur, probablement à cause de 
l’abandon de l’amant” (cf. Gangutia Elicegui, 1989, p. 123, ma trad.) :  

 
A mi, la cuitada, a mi que participo de todos los males (on y rompe le papyrus) 
me alcanza la mutilacion incurable... mugido de ciervo nace en pecho timido... 
enloquecido... por los extravios!  
   
(À moi, la malheureuse, à moi qui porte tous les malheurs (...) m’agresse la 
mutilation incurable/.../ mugissement de cerf naît en cœur timide/.../ délirant/.../ 
à cause des pertes. (ma trad.). 
 
On peut décoder dans ce fragment le thème de la femme séduite et 
abandonnée. L’importance du fragment d’Alcée pour notre étude me 
semble évidente dans la mesure où il présente les mêmes motifs des 
chansons de Pero Meogo : celui du cerf et celui de la femme qui n’est 
plus une pucelle. Si le poète galicien était un clerc, comme le propose 



16 

 

  

Méndez Ferrin, il devrait connaître la poésie grecque. Cependant, 
comme Méndez Ferrin et Luciana Stegagno Picchio l’ont bien assuré, 
le topos du cerf des chansons de Meogo doit être plutôt d’origine 
biblique.  
          Les rites de passage (la perte de la virginité est l’un de ces rites) 
appartiennent à la littérature universelle, ce sont des thèmes qui 
concernent les conditions primitives fondamentales de l’existence. 
Selon Curtius, les thèmes concernant les conditions primitives de 
l’existence sont par conséquent plus ou moins intemporels, et reflètent 
la succession des âges de l’âme (Curtius, 1956, p.153).   
           Le médiéviste espagnol Ruiz Doménec en analysant la 
condition de la femme dans la culture courtoise, et se penchant surtout 
sur les épopées françaises, y remarque les différentes manières d’être 
et d’agir de la “femme célibataire”, vues par les poètes courtois. Selon 
l’historien, la “pucelle” ou sa variante “demoiselle” est évoquée par 
les poètes comme étant :  
a) la jeune fille errante dans le bois qui appartient à une bonne famille 
;  
b) la jeune fille qui est manifestement l’amie, c’est-à-dire l’amante 
d’un chevalier ;  
c) la jeune fille qui est une vierge au sens restreint ;  
d) la jeune fille qui est prête pour le mariage : la fiancée. 
  Cependant ces aspects de la condition féminine ne correspondent 
pas à la réalité sociale des XIIe et XIIIe siècles, selon l’auteur, ce sont 
des créations littéraires. (cf. Doménec, 1990, p.71-72) Ce qui nous 
intéresse c’est le type, ou plutôt le topos de la jeune fille solitaire dans 
le bois - un espace ouvert - qui se présente comme un acte de 
libération, de décision et de responsabilité de la femme, selon l’auteur. 
Dans cette perspective on peut y voir un acte d’émancipation féminine 
dans les chansons que nous étudions : celui de la fille qui semble 
défier l’autorité maternelle, ce qui n’est pas fréquent dans les 
chansons de femmes, en général. C’est ce que l’on trouve dans la 
chanson B 1184, V 789, une sorte de monologue de la jeune fille 
s’adressant à sa mère : 

 
II 
Talheilh’eu preito de o ir veer 



17 

 

  

ena fonte u os cervos van bever ; 
     e se non for, assanhars’a. 
III 
E non ei eu de lhi mentir sabor, 
mais mentirlh’ei con vossa pavor; 
     e se non for, assanhars’a. 
 
(Je lui ai promis de le voir / à la fontaine où les cerfs vont boire ; / et si je n’y 
vais pas il deviendra affligé. / Et de vous mentir je n’ai pas plaisir, / mais je vous 
mentirai par peur ; / et si je n’y vais pas il deviendra affligé.) 
 

5. Le rite des eaux 
 
          Selon Gangutia Elicegui, pour chaque état ou pour chaque île 
grecque, le contrôle de la population était vital et l’amour hétérosexuel 
et ses conséquences sociales, pouvaient y présenter “des situations 
dramatiques pour les femmes” et des situations “d’authentique 
immoralité de la part des hommes”. Il fallait donc parfois la contrôler 
et parfois l’impulser ; pour cela il y avait des rites. “En Grèce, le 
‘chant de femme’, dès ses origines orientales, est lié à certains cultes 
et fêtes, qui rappellent des aspects obscurs des grandes divinités (...)” 
(cf. Gangutia Elicegui, 1989, p.122, ma trad.). En principe, les poètes 
archaïques auraient composé pour ces rites des poèmes dont des 
fragments nous sont parvenus. “Les chants d’ami grecs auront comme 
colonne vertébrale des petits chants ou certaines exclamations 
rituelles (c’est moi qui le souligne) qui vont se développer en deux 
tendances : l’une qui sera l’expression ouverte ou explicite de l’amour 
et de ses conséquences et l’autre qui sera l’expression du désespoir et 
de la souffrance.” (cf. Gangutia Elicegui, 1989, p.123, ma trad.). Un 
thème qui a un rapport avec ces rites, est le topos du bain, voire 
l’immersion dans les eaux de la rivière ou de la mer, comme le 
remarque la philologue espagnole. À ces bains dans les rivières et 
dans la mer, qui sont aussi très récurrents dans les chansons d’ami 
galiciennes portugaises, on peut ajouter le rite de la fontaine, un des 
rites les plus productifs dans la littérature du Moyen Âge. Un fragment 
de papyrus qui pourrait être attribué au poète Alcman (VIIe siècle av. 
J.C.), présente un témoignage des rites grecs que je traduis de 
l’espagnol : 



18 

 

  

 
 À partir de la rivière qui coule joliment [la fiancée] supplia [les dieux] de 
réaliser une noce aimable et d’arriver à faire passer ce qui signifie la fin de la 
jeunesse pour les hommes et pour les femmes et d’avoir de la chance en amour. 
(cf. Gangutia Elicegui, 1989,  p. 124, cité d’après West 1977, p. 38). 
 
 Le motif du rite des eaux se présente surtout dans les deux 
chansons de Meogo : “Enas verdes ervas” (B 1189, V 797) et 
“Levous’a louçana levous’a velida” (B 1188, V 793). Dans la 
première chanson, la jeune fille se trouvait dans les herbages (verdes 
ervas) ou bien dans les prairies (verdes prados) ; elle lava ses tresses 
(garcetas) et ses cheveux (cabelos) et les lia avec de l’or (d’ouro los 
liei). Le mot or doit avoir ici le sens d’un ‘crampon doré’, une sorte de 
métonymie. Elle lava ses tresses ou bien ses cheveux con sabor 
d’elhas ‘avec leur saveur’ (des herbes) ou bien con sabor d’elhos 
‘avec leur saveur (des prés). Il faut y remarquer la polysémie du mot 
sabor au XIIIe siècle : ‘goût’,‘plaisir’,‘délectation’,‘satisfaction’. 
Observons les strophes qui nous intéressent particulièrement : 

 
I 
Enas verdes ervas 
vi andalas cervas, 
meu amigo. 
 
II 
Enos verdes prados 
vi os cervos bravos, 
III 
E con sabor d’elhas 
lavei mias garcetas, 
V 
Desque los lavei 
D’ouro los liei, 
 
(Dans les vertes herbes / je vis marcher les biches / mon ami. / Dans les verts 
prés / je vis les cerfs sauvages, / ... / E avec la saveur d’elles (les herbes) / Je 
lavai mes tresses, / ... / Dès que les lavai / D’or je les liai, / .../) 
 



19 

 

  

Le topos “laver les cheveux et les lier avec de l’or”, soit ‘avec une 
attache dorée’ nous conduit au geste d’un rituel quotidien de la jeune 
fille. Cependant on peut y voir aussi l’aspect mythique et toute la 
connotation que le mot or peut évoquer. Cet aspect mythique se 
présentera plus clairement si on le relie à la chanson suivante, l’une 
des plus connues du répertoire de Meogo : “Levous’a louçana 
levous’a velida”, dans laquelle apparaissent encore les topoi de la 
fontaine et du cerf. Le rendez-vous amoureux est explicité pour la 
première fois dans l’ensemble des chansons : 
 
I 
Levous’a louçana, levous’a velida, 
vai lavar cabelos na fontana fria, 
leda dos amores , dos amores leda. 
III 
Vai lavar cabelos na fontana fria, 
passou seu amigo que lhi ben queria, 
leda dos amores, dos amores leda. 
V 
Passa seu amigo que lhi ben queria,  
o cervo do monte a augua volvia, 
leda dos amores, dos amores leda. 
 
La chanson mérite, en raison de sa singularité, une analyse 
minutieuse. Il faut remarquer que la narration de la chanson se fait en 
différents temps verbaux : “la belle fille s’est levée ; elle va laver ses 
cheveux à la fontaine froide ; y passa son ami qui l’aimait bien ; le 
cerf du mont troublait l’eau. Il s’agit d’une chanson de parallélisme, 
dont je ne cite que les strophes impaires, car les strophes paires 2, 4, 6 
les répètent en présentant une petite variation de l’ordre des mots. 
Cette chanson possède des caractéristiques singulières : le parallélisme 
y présente un enchaînement parfait, à savoir : le deuxième vers de la 
première strophe (impaire) sera le premier vers de la troisième strophe 
(impaire) ; le deuxième vers de la troisième strophe (impair) sera le 
premier vers de la cinquième strophe (impaire) ; du même que pour 
les vers des strophes paires. Les enchaînements parfaits sont courants 
dans les chansons de parallélisme, et cette fréquence est attachée sans 
doute à la musique, d’abord associée à la danse et sa chorégraphie. 



20 

 

  

 La narration à la troisième personne y est une spécificité, car 
cette chanson est le seul exemple de ce genre qui se trouve dans le 
recueil de Pero Meogo. Selon Mercedes Brea, la chanson en question 
et celle du roi Denis “Levantou-se a velida” (B 569, V172), sont 
certainement “as unicas cantigas de amigo conservadas nos 
cancioneiros galego portugueses que presentan o tipo de narracion 
coñecida como diexematica, é dicir, aquela en que so se escoita a voz 
do narrador (...)” (Brea, 2000, p.143). En effet, il s’agit d’un 
narrateur omniprésent, qui connaît même les sentiments de l’ami pour 
la jeune fille : “Y passa son ami qui l’aimait bien”.  
            Du point de vue du signifié cette chanson présente tout à fait 
les éléments des rites et des mythes qu’on essaie de montrer : la 
fontaine à l’eau froide, le cerf du mont, l’eau troublée, l’acte de laver 
les cheveux, où le motif du bain est implicite, et surtout l’ami qui 
passait. Le refrain leda dos amores ‘contente des amours’, pourrait 
être décodé comme la ‘joie d’amour’ ou bien ‘l’extase spirituelle et 
physique de la plénitude amoureuse’, décryptage de l’érotisme 
implicite de la chanson.   

 Françoise Clier-Colombani, dans son excellent ouvrage sur la fée 
Mélusine, qu’elle étudie tant du point de vue iconographique que 
littéraire, nous montre des représentations du bain au Moyen Âge, 
dont elle remarque entre autres topoi celui des dames épiées au bain : 
Bethsabée vue par David, la belle Euriaut du Roman de la Violette 
épiée par le comte Lisiars, Mélusine vue par Raymondin, etc. Selon la 
spécialiste, “ces exemples montrent la relation d’une part entre 
l’image traditionnelle de la luxure, et celle de la purification par l’eau, 
et plus précisément, dans un contexte religieux, par l’eau du baptême ; 
d’autre part, entre l’eau et la fécondité (...)”. (Clier-Colombani, 1991, 
p.155) Dans la chanson de Pero Meogo on peut décoder le sens de 
fécondité qui est lié à la fontaine, sans doute, mais aussi celui d’un 
acte de coquetterie de la jeune fille aux cheveux mouillés ; lecture qui 
nous est suggérée par les rapports entre l’eau, la chevelure, le miroir et 
la coquetterie que fait Clier-Colombani. (ouv. cit., p. 155) 

 
 
 
 



21 

 

  

6. Le symbole de la fontaine 
 
          Le symbole de la fontaine dans la littérature en général est riche 
de connotations, comme on le sait. Dans les chansons de Pero Meogo 
le topos de la fontaine est attaché à celui du cerf, figure qui suscite les 
interprétations les plus variées dans l’imaginaire du Moyen Âge, 
comme on l’a remarqué ci-dessus. La fontaine est surtout l’endroit où 
la jeune fille rencontre son ami et reste plus qu’elle ne devrait, car sa 
mère la réprimande avec véhémence quand elle arrive à la maison, 
comme on pourra l’observer dans la chanson ci-dessous.  
          Cette chanson présente une sorte de synthèse des topoi trouvés 
dans les autres chansons : la mère qui demande des explications, la 
fille qui essaie de se justifier, le mensonge des eaux troublées par les 
cerfs et le scepticisme de la mère. Les éléments essentiels de 
l’ensemble des chansons, comme on l’a remarqué jusqu’ici sont : la 
fontaine et le cerf (éléments de la nature) et les personnages : la 
pucelle, la mère et l’ami, figure plutôt anaphorique, car elle apparaît 
dans le discours de la femme amoureuse, mais comme un personnage 
distant ; l’ami y est presque seulement évoqué. Dans la chanson 
dialoguée Digades filha, mia filha velida (B 1192, V 797), la fille 
discute avec sa mère le fait qu’elle soit restée longtemps à la “fontaine 
froide”. C’est une chanson de parallélisme, composée de six strophes 
de deux vers chacune, plus le refrain, dont je ne citerai que les vers 
impairs, car les vers pairs répètent les précédents, en changeant 
seulement l’ordre des deux derniers mots de chaque vers, sans aucune 
modification du signifié :  
 
I 
Digades, filha, mia filha velida, 
Porque tardastes na fontana fria?  
                     Os amores ei 
III 
Tardei, mia madre, na  fontana fria, 
Cervos do monte a augua volvian.                    
                      Os amores  ei. 
V 
Mentis, mia filha, mentis por amigo, 
Nunca vi cervo que volvess’o rio. 



22 

 

  

                      Os amores ei. 
 
Voici la traduction française de la chanson :  
 
-Dis-moi, ma fille, ma fille jolie, 
Pourquoi t’es-tu attardée à la fontaine froide : 
                                         Ah ! Mes amours. 
-Je me suis attardée, mère, à la fontaine froide 
Parce que les cerfs de la forêt troublaient l’eau : 
                                          Ah ! Mes amours. 
-Tu mens, ma fille, tu mens à cause d’un ami, 
 amais je n’ai vu un cerf troubler l’eau de la source : 
                                          Ah ! Mes amours.  
 

La philologue espagnole Aurora J. Blanquer observe que dans un 
genre si fourni en lieux communs comme celui des chansons d’ami, la 
mère n’est pas seulement un prétexte littéraire, mais aussi une figure à 
multiples facettes, ce qui signifie qu’elle s’y présente sous différents 
aspects : la mère soucieuse de l’honneur de sa fille, la mère autoritaire, 
etc., comme on le verra plus loin. Elle représente aussi l’existence 
d’une réalité, d’une situation familiale plus ou moins complexe, mais 
certainement authentique, du cercle féminin de la jeune fille, soit celui 
des dames, des amies, des sœurs, évoquées dans les chansons (cf. J. 
Blanquer, 1994, p. 197-219).   
          La fontaine est l’un des éléments du locus amoenus. Curtius 
(1956), le définit comme un “lieu de plaisance”, qui est constitué 
d’une “tranche de nature belle et ombragée ; son décor minimum se 
compose d’un arbre (ou de plusieurs), d’une prairie et d’une source, 
ou d’un ruisseau. À cela peuvent s’ajouter le chant des oiseaux et des 
fleurs”. Selon Curtius, au Moyen Âge, les lexicographes et les maîtres 
de style enregistrent le locus amoenus comme un accessoire poétique ; 
il n’est qu’accessoire de mise en scène pour la poésie pastorale ; et la 
poésie latine présente elle aussi un grand nombre de ces lieux de 
plaisance (cf. Curtius, 1956, p.317-322). 
 

 
 
 



23 

 

  

7. Les fontaines et les sources dans l’imaginaire du 
Moyen Âge 

 
          Selon l’écrivain et journaliste Olivier Marliave “Les sources 
guérisseuses, miraculeuses, secrètes ou publiques tiennent un rôle 
essentiel dans la mythologie populaire. Assimilées à la féminité par 
leurs légendes d’origine, comme par leur puissance fécondante, elles 
restent fréquentées tout au long de la chaîne pyrénéenne...” (Marliave 
1996, p. 140), pour ne parler que d’un espace français qui a un rapport 
géographique et culturel avec la Galice. “La relation entre l’eau et la 
fécondité peut s’expliquer par le fait que l’eau, dans son parcours 
souterrain, traverse le domaine des Morts dans la mythologie 
populaire. Ceux-ci reviendraient chez les humains, par la source, et ils 
se réincarneraient chez la femme venue boire.” (Marliave, 1996, p. 
144). Les sources dans les légendes se trouvent souvent liées au destin 
féminin : la littérature du Moyen Âge en est riche d’exemples surtout 
dans les œuvres qui abordent le merveilleux, dont on parlera plus loin. 
         En rapport avec l’imaginaire pyrénéen, qui nous intéresse 
particulièrement, je cite l’exemple suivant présenté par Marliave : 
selon la tradition, les neuf cascades formant le Sarlat (Couserans), 
“seraient les larmes d’une princesse espagnole fuyant de son pays. 
Arrivée au port de Salau, cette femme se mit à pleurer sur son sort et 
elle versa neuf larmes qui se transformèrent en autant de sources. La 
tradition attribue également à cette princesse la construction d’un 
hospice pour les voyageurs.” Cette légende est rattachée à un fait 
historique : “L’hôpital des Chevaliers de Saint-Jean destiné aux 
pèlerins de Compostelle, à Salau, fut fondé par la princesse Urraque, 
femme d’Alphonse le Batailleur, au XIIe siècle” (Marliave, 1996, p. 
144).       
          Encore d’après Marliave, aux sources d’eaux fécondantes 
s’ajoutent les sources guérisseuses et miraculeuses, les sources qui 
accordent le rajeunissement et la virilité, et surtout les sources liées au 
merveilleux et au féérique.  
          À propos des sources miraculeuses c’est encore Marliave (op. 
cit.) qui nous rapporte un peu du factuel et du fictionnel de la vie de 
“Quitterie, l’une des saintes majeures du Moyen Âge, l’exemple 
typique de la martyre au pouvoir miraculeux du jaillissement de 



24 

 

  

l’eau.” ...“Sainte Quitterie a naturellement été l’un des véhicules 
majeurs de la christianisation du culte des eaux”. La légende dorée lui 
attribue “le jaillissement de nombreuses sources depuis la Toulouse 
wisigothique qu’elle fuyait jusqu’à Aire-sur-l’Adour où l’attendait le 
martyr et ces sources sont situées pour la plupart le long d’anciennes 
voies romaines”. Une ultime source jaillit là où sa tête tomba, dans la 
crypte de l’église qui porte son nom et là où fut construit sur un 
temple dédié à Mars. (Marliave, 1996, p.159) Les chansons populaires 
évoquent Quitterie comme une sorte de déesse de la Fécondité :  
 
Sainte Quitterie bénie, 
Toi qui vis dans ces monts, 
Donne une bonne récolte à mon père 
Pour qu’il me dote bien. (cit. d’après Marliave, 1996, p. 161) 
 
Il s’agit d’une chanson de femme, voire de la jeune fille qui veut se 
marier et invoque la sainte pour trouver un “bon parti” et pour cela il 
lui faut une bonne dot. Ce topos de la jeune fille qui veut se marier et 
de la dot qu’elle doit posséder est très répandu dans les chansons de 
femmes françaises de diverses époques.  
          Aux types de sources signalées dessus il faut ajouter les sources 
miraculeuses, qui ont un rapport avec l’apparition de la Vierge Marie, 
comme c’est le cas de Lourdes, pour ne citer que la plus connue. 
L’imaginaire du Moyen Âge a su d’avantage exploiter les sources 
miraculeuses attachées aux vies de saints et de saintes, ainsi que de la 
Vierge, évidemment, cependant je ne prends ici que l’autre sens du 
miraculum.  
          Jacques Le Goff en parlant du miraculosus, terme équivalent au 
merveilleux selon lui, considère le miracle ‘au sens chrétien’, comme 
l’un des éléments du merveilleux (Le Goff, 1983). Les fontaines et le 
merveilleux dans la littérature font partie des topoi privilégiés par les 
écrivains des diverses époques. Cependant, ce sont les récits du 
Moyen Âge qui sont davantage productifs en ce qui concerne le sujet 
de la fontaine par rapport au merveilleux, topos attaché auparavant à 
un monde mythique païen, voire aux antiques substrats préromains.  
 



25 

 

  

Pour les Pyrénéens les fontaines s’associent à un œil (...) [et] cette 
conception mythique explique bien des légendes mettant en scène des 
Fées apparaissant ou disparaissant autour de sources. Ces “yeux” ne 
sont alors que des lieux d’observations des humains et des lieux de 
passage entre le monde des Fées et le nôtre (cf. Marliave, 1996, p. 
139).  
 
          Le topos de la fontaine associée à l’œil a un rapport avec celui 
du miroir (cf. mirare). Le verbe latin mirare ou mirari au sens 
de‘s’étonner’, ‘être surpris’, ‘s’admirer’, ‘contempler’, ‘regarder’, 
vient de mirus, adjectif qui signifie ‘digne d’admiration’, ‘étrange’, 
‘merveilleux’, ‘étonnant’. Regarder l’eau de la fontaine devient donc 
un jeu spéculaire, où l’on voit l’image soit du “moi”, soit de “l’autre” 
(le “moi” qui ne se reconnaît pas, le “moi” qui est un étranger pour 
soi-même). Voici un rapport avec les chansons de Pero Meogo : si 
l’eau de la fontaine est troublée, comme celle de la chanson de 
Meogo, la jeune fille ne peut y voir le reflet de son image, celle de 
l’adolescente inexpérimentée qu’elle était avant le rendez-vous avec 
l’ami, mais croit y voir une autre femme, celle qui connaissait l’amour 
dans sa plénitude. D’un autre côté on pourrait décoder dans 
l’ensemble des chansons de Pero Meogo, une sorte de “moment de 
passage” de l’adolescence à l’âge adulte de la pucelle, qui devient une 
femme par la transformation de l’amour. 
 

8. Une chanson de délaissée 
 
          Bien que les chansons nous présentent une jeune fille pleine de 
joie amoureuse, la dernière chanson de la série des chansons de 
Meogo : B 1186, V 791 semble être une chanson de délaissée. En 
effet, cette chanson évoque la femme qui se plaint du départ de son 
ami, d’où sa singularité parmi les autres chansons. L’absence du 
refrain y est une autre spécificité, il s’agit donc d’une chanson de 
meestria. Les trois premières strophes nous présentent le récit de la 
fille, tandis que la mère parle dans les deux strophes finales, il s’agit 
ainsi d’une chanson dialoguée. Entendons le récit de la fille : 
 

     



26 

 

  

I                     
- “ Tal vai o meu amigo con amor que lh’eu dei, 
come cervo ferido de monteiro d’el Rei. 
 
II 
Tal vai o meu amigo, madre, con meu amor, 
come cervo ferido de monteiro maior. 
III 
E se el vai ferido ira morrer al mar, 
si fara meu amigo se eu del non pensar”. 
 
On peut résumer ainsi la chanson : l’ami est comparé au cerf du mont 
qui est blessé et de cette façon ira mourir à la mer, comme envoyé du 
roi, en conservant l’amour que la jeune fille lui a donné. Ensuite on 
entend la voix de la mère, qui conseille à la fille de bien se garder, car 
elle a déjà connu cette situation (ca ja m’eu atal vi) : 

 
IV 
- “E guardadevos,  filha, ca ja m’eu atal vi 
que se fezo coitado por guaanhar de min”. 
La cinquième strophe répète la quatrième en changeant seulement 
l’ordre des mots. La strophe ci-dessus nous donne la clé pour 
découvrir la raison des disputes entre la mère et sa fille. La mère 
semble avoir eu elle aussi une relation amoureuse avec l’ami, selon les 
deux vers de la strophe IV : “ Et gardez-vous bien, [ma] fille, car je 
l’ai déjà vu / brûler d’amour pour me séduire ”. Pour mieux 
comprendre ce passage - qui d’abord se présente comme une sorte 
d’énigme, du point de vue du discours en soi même, étant donné son 
ambiguïté, car l’expression n’est pas si transparente pour un lecteur 
moderne - il faut nous rapporter au cadre social de la Péninsule 
Ibérique au Moyen Âge. Les luttes pour la reconquête des territoires 
au pouvoir des Maures éloignaient les hommes, qui partaient 
guerroyer au service du roi. Cette situation de l’homme parti 
guerroyer est un peu partout le cadre social de la Romania (qui nous 
intéresse plus spécifiquement) et d’autres régions. Dans l’univers des 
femmes médiévales on devait, en conséquence, ressentir 
considérablement une sorte de carence de la présence masculine ; de 
cela la littérature du Moyen Âge nous en donne le témoignage.  



27 

 

  

 L’histoire que Meogo nous raconte à travers la voix d’une 
femme, ne se termine pas bien parce qu’elle y représente la 
transgression. La rivalité entre mère et fille devrait être très fréquente 
au Moyen Âge, question qui me semble jusqu’ici n’avoir pas été 
abordée par les spécialistes de manière systématique. Ce sujet, voire 
l’absence prolongée des hommes dans la vie quotidienne des femmes 
médiévales, devait être vécu parfois de façon dramatique, du point de 
vue affectif, autant que social. En effet, les femmes médiévales, 
héritières de la civilisation romaine, appartenaient à un contexte 
familial, où la figure du pater familias était considérable. En 
admettant l’absence de l’homme dans la vie quotidienne des familles 
médiévales, nous comprendrons l’absence presque généralisée de 
l’ami, in praesentia, dans les chansons d’ami galiciennes- portugaises, 
comme on l’a remarqué ailleurs. Cela nous donne aussi des indices sur 
la condition sociale de l’ami, qui ne doit pas être un chevalier, comme 
celui des chansons de toile. En accord avec la condition sociale de la 
jeune fille, remarquée ci-dessus, l’ami des chansons galiciennes 
portugaises devait appartenir à une sorte de bourgeoisie rurale, lui 
aussi. Il se présentait fréquemment comme un soldat du roi. En voici 
une première différence, du point de vue des personnages, entre les 
deux types de chansons romanes, soit entre les chansons de toile et les 
chansons d’ami galiciennes-portugaises. 

 
9. Quelques conclusions à propos des chansons analysées 

 
 Une première conclusion s’impose, l’analyse des topoi : celui du 
cerf et celui de la fontaine, dans les chansons de Pero Meogo nous 
permet de constater que la fontaine a tout à fait un rapport avec 
l’univers féminin, tandis que la figure du cerf y est un symbole 
masculin. Nous avons vu que la narration des chansons de Pero 
Meogo, est centrée autour de l’univers féminin. Comme l’avait 
remarqué Lida de Malkiel, nous pouvons confirmer que les cerfs n’y 
sont qu’un prétexte narratif, et j’ajouterai qu’ils ont d’abord un rapport 
avec la faune régionale, soit celle de la Galice. Pour Deyermond le 
prétexte du cerf qui trouble les eaux est un élément transparent qui 
s’attache davantage aux fabliaux (“The excuse is so transparent that it 



28 

 

  

belongs to the anedoctal world of the fabliau rather than to the 
lyric”). (Deyermond, 1979, p. 280)  

La représentation du cerf apparaît au paléolithique 
supérieur (entre 35 000 et 10 000 ans avant notre ère) sur les parois de 
grottes comme  Lascaux, Niaux, Chauvet et Altamira en tant 
qu'animal de chasse. 

L’antiquité de la figure du cerf dans la littérature universelle 
remonte à la fin du troisième millénaire av. J.-C.. En effet, la version 
assyrienne de Gilgamesh (le roi d’Uruk) présente, non seulement la 
figure du cerf, mais aussi d’autres éléments des chansons de Pero 
Meogo, comme celui des cheveux lavés dans les eaux cristallines. Le 
cerf est donc un topos que chaque littérature développe selon le 
rapport qu’a l’animal avec son imaginaire. Concernant la Galice, 
Méndez Ferrin nous a donné un témoignage de l’importance du cerf 
dans l’imaginaire galicien. Il faut ajouter que le symbole du cerf est 
mouvant, il est attaché à la vision du monde de chaque peuple et il 
peut se présenter aussi comme un signe négatif : pour les 
Cambodgiens, par exemple, le cerf est un symbole catastrophique, qui 
représente la sécheresse (cf. Chevalier et al Gheerbrant, voir le mot 
cerf). 
          Finalement, quel est le rapport de cette figure avec nos chansons 
de femmes ? Si on prend le cerf au sens d’animal furtif ou bien au 
sens d’animal blessé, on peut le comparer à l’ami, lui-même 
personnage qui apparaît de temps en temps, puisqu’il est parti 
guerroyer ; par conséquent “il sera blessé”. Cela pourrait être l’une des 
significations de cette énigmatique figure dans les chansons de Pero 
Meogo. En ce qui concerne la fontaine on en a parlé plus haut.  
          Cette étude a aussi montré la variété typologique des chansons 
de Pero Meogo : on y trouve une bailia (chanson à danser) ; une 
tenson entre la mère et la fille ; une chanson de délaissée, qui est aussi 
une chanson de meestria, en ce qui concerne la forme ; elles ont un 
autre type de présentation, du genre de la chanson d’ami, qui 
appartient au genre des chansons de femmes. 
          Dans les chansons analysées nous pouvons observer que les 
thèmes de l’amour, de l’érotisme, de la séduction, de la rivalité sont 
représentés par un sujet féminin : c’est la femme qui y joue un rôle 
actif. L’ami n’est présent que dans l’imaginaire des deux femmes : 



29 

 

  

celui de la jeune fille, pour qui il représente l’amour et toutes ses 
conséquences, y compris le mariage, alors que pour la mère il 
représente un ennemi : celui qui séduit sa fille comme il l’a séduite 
elle-même. L’ami et les cerfs sont les seules représentations du 
masculin dans les chansons et parfois ces deux figures s’amalgament. 
Nous avons donc ici un univers de femmes qui s’exprime par une voix 
de femme. 

 
Bibliographie 

 
ANONYME, Gilgamesh (rei de Uruk). Traduction portugaise par 
Pedro Mario Alles TAMEN, São Paulo, Ars Poetica, 1992. 
BATTISTINI, Yves, Poétesses Grecques. Paris, Imprimerie 
Nationale, 1997. 
BEC, Pierre, La joute poétique, Paris, Les Belles Lettres, 2000. 
BELTRAN, V., “Cantigas de mestria”, dans : Dicionário da literatura 
medieval galega e portuguesa. Lisboa, Caminho, 1993. 
BIANCIOTTO, Gabriel, Bestiaires du Moyen Age. Paris, Stock, 
Moyen Age, 1995. 
BLANQUER, Aurora Juáres, Collectanea de Estudios Filológicos 
(Linguística, Léxico, Lírica y Retórica) Granada, Universidad de 
Granada, 1994. 
BREA, Mercedes (dir.), Lírica Profana Galego-Portuguesa. Corpus 
completo das cantigas medievais, con estudio biográfico, análise 
retórica e bibliografia específica. (1ª edição). Santiago de Compostela, 
Xunta de Galicia, 1996, 2 vol., 1077 p. 
BREA, Mercedes, “Levantou-s’a velida, un exemplo de sincretismo 
harmónico”, Estudos dedicados a Ricardo Carvalho Calero. Santiago 
de Compostela. Parlamento de Galicia, Universidade, Servicio de 
Publicacións e Intercámbio Científicos, 2000, tomo II, p. 139-151. 
Cancioneiro da Ajuda, Edição crítica de Carolina MICHAËLIS de 
VASCONCELOS. Reimpressão da edição de Halle (1904). Lisboa, 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1990, 2 vol. 
Cancioneiro da Ajuda, Edição fac-similada do Códice existente na 
Biblioteca da Ajuda. Apresentação, Estudos e Indices. Lisboa, Edições 
Távola Redonda. Instituto Português do Patrimônio Arquitectônico e 
Arqueológico. Biblioteca da Ajuda, 1994. 



30 

 

  

Cancioneiro da Biblioteca Nacional (Colocci-Brancuti) Cod. 10991, 
Lisboa, Biblioteca Nacional-Casa da Moeda, 1982. Apresentação de 
Luis Filipe LINDLEY-CINTRA. Edição fac-similada. 
Cancioneiro Português da Biblioteca Vaticana. Cod. 4803. Lisboa, 
Centro de Estudos Filológicos - Instituto de Alta Cultura, 1973. 
Apresentação de L. F. LINDLEY-CINTRA. Edição fac-similada. 
CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des 
symboles. Paris, Robert Lafond / Jupiter, 1982. 
CUNHA FERREIRA Celso da, O Cancioneiro de Joan Zorro. 
Aspectos Lingüísticos, Texto crítico, Glossário. Rio de Janeiro, s.e., 
1949.  
CURTIUS, Ernst Robert La littérature européenne et le Moyen Age 
latin. Paris, P.U.F. Agora, 1956. 
DEYERMOND, Alan, “Pero Meogo’s Stags and Fountains : Symbol 
and Anedocte in the Traditional Lyric”. Romance Philology, vol. 
XXXIII, n° 2, november (1979) p. 265-283. 
DOMENEC, Jose Enrique Ruiz, La mujer que mira. Crónicas de la 
cultura cortés. Barcelona, Sirmio, 1990. 
ELICEGUI, Elvira Gangutia, “La temática de los ‘cantos de amigo’ 
griegos. Situación del género en la literatura y cultura griega antigua”,  
Actas del Primer Congreso Internacional sobre Poesia Estrófica 
Arabe y Hebrea y sus Paralelos Romances (Madrid, décembre 1989). 
Federico CORRIENTE y Angel SAENZ-BADILLOS (éds). Madrid, 
Facultad de Filologia, Universidad Complutense. Instituto de 
Cooperación con el Mundo Arabe, 1991, p. 121-135. 
ELICEGUI, Elvira Gangutia, “Poesia Griega  de “amigo” y Poesia 
Arabigo-Española”, Emerita, Tomo XL, fasc. 2°, 1972, Madrid (C. S. 
I. C.) p. 329-396. 
GRENTE Georges. (dir.), Dictionnaire des Lettres Françaises. Le 
Moyen Age. Édition entièrement revue et mise à jour par G. 
HASENOHR et M. ZINK. Paris, La Pochothèque, Fayard, 1992. 
HOWATSON, Margaret C. (dir.), Dictionnaire de l’Antiquité. 
Mythologie, Littérature, Civilisation. Sous la direction. Traduit de 
l’anglais par Jeannie CARLIER et al. Paris, Robert Laffont, 1993. 
LANCIANI, Giuseppe et TAVANI Giulia (dir.) Dicionário da 
Literatura Medieval Galega e Portuguesa. Lisboa, Editorial 
Caminho,1993. 



31 

 

  

LE GOFF, Jacques O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente 
Medieval. Lisboa, Ed. Setenta, 1985. 
Lírica Profana Galego Portuguesa. Corpus completo das cantigas 
medievais, con estudio biográfico, análise retórica e bibliografia 
específica. Coordenado por Mercedes Brea et al. Santiago de 
Compostela, Xunta de Galicia, 1996. 
MALKIEL, Maria Rosa Lida de, La tradicion clásica en España. 
Barcelona, Editorial Ariel, 1975. 
MARLIAVE Olivier de, Trésor de la Mythologie Pyrénéenne. 
Bordeaux, Éditions Sud-Ouest, 1996. 
PICCHIO, Stegano L., “Sulla Lirica Galego-Portoghese : un 
Bilancio”. Études de Philologie Romane et d’Histoire Littéraire 
offerts à Jules Horrent. Edit. par Jean-Marie d’HEUR et Nicoletta 
CHERUBINI. Liège, 1980. 
VIRGILE, Éneide, Livres I-VI, Paris, Les Belles Lettres, 1970. 
WILLIS, Roy, Mythologies du monde entier. Paris, France Loisirs, 
1995. 
ZINK, Michel, Les chansons de toile. Paris, Honoré Champion, 1977. 
 

Viviane CUNHA  



32 

 

  

  



33 

 

  

 

NOTRE-DAME DE ROCAMADOUR DANS LES RÉCITS DE 
MIRACLES DES CANTIGAS DE SANTA MARIA 

 
Le sanctuaire de Rocamadour, situé dans le Midi français, a un 

rapport étroit avec l’imaginaire de la Péninsule Ibérique, 
principalement en ce qui concerne le chemin de Saint-Jacques-de-
Compostelle. L’expansion du culte de Notre-Dame de Rocamadour, à 
partir du Moyen Âge, est attestée par le recueil de miracles diffusés au 
XIIe siècle, le Livre des Miracles de Rocamadour. Cet ouvrage a fait 
la renommée de Rocamadour et a témoigné de la foi de nombreux 
pèlerins qui sont allés prier au pied de la Vierge Noire et la louer.  
 Après la découverte du corps intact de Saint Amadour, en 1166, 
dans la grande roche – Rocamajor, en occitan – le toponyme, en 
langue française, est associé à celui du saint, d’où Rocamadour, au 
même moment où Amadour commence à être mis en relation avec 
Zachée, un serviteur de la Vierge. « La tradition veut que Zachée (Luc 
19,1-10) soit venu se retirer à Rocamadour dans une grotte. Dans sa 
solitude il a sculpté une statue de la Vierge. Il se dit aussi que le saint 
homme aurait ramené avec lui, d'Orient, une statue de couleur noire 
sculptée par saint Luc l'évangéliste lui-même. » (d’après le site ci-
dessous : 

http://jeviensprierchezvous.blogspot.com/2017/03/notre-dame-de-
rocamadour-la-vierge-des.html).  

 Aux XIIe et XIIIe siècles, commence l’implantation des 
établissements destinés à nourrir, accueillir et soigner les pèlerins de 
Rocamadour. Les moines cisterciens bâtirent, autour de Rocamadour, 
des granges pour produire des céréales et se sont installés à proximité 
du chemin de pèlerinage. Ainsi commence l’un des grands pèlerinages 
chrétiens, également fréquentés par des rois – Henri II, d’Angleterre, 
le roi de France Louis IX, Blanche de Castille, sa mère, Alphonse III, 
roi de Portugal – et aussi par des prédicateurs réputés – Dominique de 
Guzman, Antoine de Padoue et d’autres. À partir de la divulgation du 
livre de miracles, en 1172, les pèlerins s’y sont rendus de plus en plus 
nombreux. Monsieur le Recteur ABB M.C. [sic] écrit dans le « Blog 



34 

 

  

du Recteur de Rocamadour » : 

 
« Outre les détails concernant le pèlerinage et les pèlerins, le livre des miracles 
de Notre-Dame de Rocamadour renferme nombre de renseignements sur la vie 
au moyen-âge et sur la vitalité extraordinaire de cette époque – médecine et 
chirurgie, négoce, faits divers, guerres, retentissements des malheurs de ces 
temps troublés –, mille traits de mœurs sur les hommes et les femmes de cette 
période, tout un vécu populaire dont l'Histoire est tissée. Mais surtout, il raconte 
des miracles (aujourd'hui on dirait surtout des grâces reçues), des prisonniers 
délivrés, des naufrages évités, des guérisons inespérées, des possessions, des 
prosternations, des supplications. Les portes s'ouvrent, les plaies se ferment, les 
chaînes tombent, ainsi que les tempêtes, la raison revient comme le navire au 
port, le vin est sauvé, le vœu accompli, les muets parlent, les méchants se 
taisent, les feux s'éteignent, la foi s'allume... » (publié dans : Histoire, le 9 mars 
2017) 
 

Selon Gustave Servois, la Bibliothèque Impériale (l’actuelle 
Bibliothèque Nationale de France) a gardé deux manuscrits du livre 
des miracles : l’un qui peut être daté de la fin du XIIe siècle, 
enregistré sous le numéro 1739, qui fait partie de la collection de la 
Sorbonne, et l’autre, du début du XIIIe siècle. Aujourd’hui il fait 
partie de la collection latine de Saint-Germain-des-Prés, sous le 
numéro 12593. L’Histoire littéraire de la France cite un troisième 
manuscrit, conservé à la Bibliothèque de Saint-Martin de Tournai, 
sous le numéro 17491. (Servois, 1857, p. 21-22). Actuellement, le 
Recteur ABB M. C. du sanctuaire de Rocamadour, nous assure qu’il y 
a cinq manuscrits du Livre des Miracles de Rocamadour à la 
Bibliothèque Nationale, datant de la fin du XIIe ou du début du XIIIe 
siècle. (cité ci-dessus). 
 Les récits de miracles de la Vierge Marie constituent l’un des 
genres les plus diffusés dans le domaine de la littérature pieuse, dans 
toute l’Europe médiévale. Dès le début du XIe siècle, des textes écrits 
en latin relataient les miracles qui lui étaient attribués. Ce genre s’est 
développé principalement au XIIIe siècle, dans les langues romanes : 
les Miracles de Nostre-Dame, de Gautier de Coinci (1218); le Miracle 
de Théophile, de Rutebeuf (vers 1260); les Milagros de Nuestra 
Señora, de Gonzalo de Berceo (1260); les Cantigas de Santa Maria, 



35 

 

  

de Alphonse X, dit le Savant (1257) ; pour ne citer que les recueils les 
plus connus. Cependant, le premier recueil de miracles en langue 
romane nous vient d’Angleterre, à savoir, le Gracial d’Adgar, 
composé en langue anglo-normande. Il s’agit d’un recueil de quarante-
neuf miracles de la Vierge, en octosyllabes, dont il existe deux 
versions : l’une qui est datée de 1165-1170 et l’autre datée de 1175-
1195 ; ce dernier recueil étant dédié à une fille d’Henri II 
d’Angleterre.  
 Le miracle littéraire, ou “miracle roman” (selon la dénomination 
d’Uda Ebel, d’après Montoya, 1981, p. 17), peut être compris en tant 
que récit bref des grâces extraordinaires reçus par un seul individu, ou 
par quelque collectivité, bénéficiant de l’intervention de saints ou de 
la Vierge. Ces récits, dont plusieurs sont écrits en latin, et d’autres en 
langues romanes, ont leur origine dans les Acta Martyrum, des IIe et 
IIIe siècles, et leur diffusion la plus large date de l’époque de Grégoire 
le Grand (v. 540-604). Le héros du “miracle roman “ est un simple 
pécheur, celui qui reçoit la miséricorde divine, et dont la vie est 
modifiée par l’action divine, le tournant vers Dieu (Montoya, 1981, p. 
17 et 19, trad. de l’original espagnol). 
 On peut entrevoir la popularité de la Vierge Noire de 
Rocamadour dans la Péninsule Ibérique à travers les récits qui relatent 
sa présence dans le chemin qui relie Roncevaux à Saint-Jacques-de-
Compostelle, ou ailleurs ; et encore dans le recueil des Cantigas de 
Santa Maria. En effet, de petits sanctuaires dédiés à Notre-Dame de 
Rocamadour ont été implantés définitivement en Espagne, à partir de 
1181, avec la donation du roi de Castille, Alphonse VIII (1155-1214), 
des villages Hornillos del Camiño et Orbanella, situés sur le chemin 
de Saint-Jacques. Les pèlerins qui partaient pour Compostelle 
rencontraient la Vierge Noire, au moment de leur retour à 
Rocamadour, en passant par les Pyrénées, où ils pouvaient la vénérer à 
Sangüesa, Estella, Burgos, Palencia, Hornillos del Camiño, Astorga, 
Vitiriz. (Marty-Bazalgues, 1998). 
 Sangüesa n'est pas situé sur l'actuel chemin du Puy-en-Velay, 
mais sur la partie aragonaise du chemin d'Arles, à savoir, la Via 
Tolosana. Ce fut une importante étape de pèlerinage avec son église 
Santa Maria la Réal, commencée en 1131, sous Alphonse 1er le 



36 

 

  

Batailleur. Sur le linteau, les apôtres escortent la Vierge Marie sous le 
jugement dernier. À l'intérieur, sur le retable majeur, trône la statue 
plaquée d'argent de la Vierge de Rocamadour.  

À Estella, le culte de Notre-Dame de Rocamadour a été introduit 
par les pèlerins venant de France. Le roi de Navarre Sanche le Fort, en 
1212, montre une grande dévotion à la Vierge de Rocamadour. Au 
XIIIe siècle, il existait une confrérie de Rocamadour avec un 
sanctuaire et un hôpital pour pèlerins.  

À Hornillos del Camiño les pèlerins sont protégés par Notre-
Dame de Rocamadour et rafraîchis par les eaux de l'Hornaza. Au XIIe 
siècle des bénédictins, venus de France, s'y installèrent et créèrent un 
hôpital et un refuge pour pèlerins ; ils les consacrèrent à Notre-Dame 
de Rocamadour. Au XVe siècle les bénédictins sont remplacés par des 
moines blancs de San Pedro de Gardena. On retrouve dans l'église 
sous la nef une sculpture de la Vierge Noire.  

Astorga, est la ville de l'hospitalité de Saint-Jacques avec vingt-
deux refuges dont celui de Notre-Dame de Rocamadour et d’un 
hôpital. La cathédrale Santa Maria, recèle une Vierge en majesté, 
sculpture romane en bois plaquée d'argent.  

On retrouve Notre-Dame de Rocamadour en Galice à Peroxa 
(Vitiriz) près de Melide, un peu en dehors du chemin. C'est le dernier 
lieu où la Vierge est vénérée avant d'arriver à Saint-Jacques de 
Compostelle 

 (D’après le site ci-dessous : 
https://www.webcompostella.com/la-vierge-de-rocamadour/, le 16 
octobre 2008). 

L’échange galicien-portugais/français s’effectuait surtout au cours 
des pèlerinages de Saint-Jacques de Compostelle et de Rocamadour. 
Le culte de Notre-Dame de Rocamadour (Nossa Senhora do 
Reclamador) fut introduit au Portugal en 1189. La popularité de ce 
culte dans la Péninsule Ibérique peut être attestée grâce aux éléments 
suivants : la donation de 2000 maravédis que fit le roi Sanche II (en 
Galice un village porte ce nom) ; des citations dans les chansons 
galiciennes-portugaises, principalement dans les chansons de miracles 
de la Vierge, et la présence de représentations de Notre-Dame de 
Rocamadour (mentionnées ci-dessus) dans les églises qui environnent 



37 

 

  

le chemin de Saint-Jacques au nord de l’Espagne.  
 Le corpus des Cantigas de Santa Maria, constitue l’une des plus 
vastes compilations de thèmes musicaux qui nous soit parvenue du 
XIIIe siècle. C'est le roi de Léon et Castille, Alphonse le Savant, à la 
tête d'une équipe d'artistes, qui a élaboré cet ouvrage monumental, 
entre 1252 et 1284 environ. Les Cantigas de Santa Maria, un recueil 
de 427 chansons (sept chansons sont répétées) dont quelques-unes ont 
été créées par le roi lui-même, nous sont parvenues à travers quatre 
manuscrits, dont le plus complet et le plus riche, par ses nombreuses 
enluminures, est celui du monastère de l’Escorial, aux environs de 
Madrid. On y trouve des chansons de relat de miracles et des 
chansons de louange à la Vierge, le corpus s’organisant de la façon 
suivante : à chaque dizaine de chansons de miracles apparaît une 
chanson de louange, la proportion étant de dix chansons de miracles 
pour une chanson de louange. Textes mystiques mais non destinés à la 
liturgie, ces chansons s’interprétaient peut-être lors de diverses 
festivités, parfois accompagnées de danses comme le montrent les 
enluminures du manuscrit de la Bibliothèque de l’Escorial, connu 
comme le “codex riche”.  
 Selon le philologue portugais, Manoel Rodrigues Lapa, les 
Cantigas de Santa Maria représentent une vraie “Comédie Humaine” 
du Moyen Âge. En effet, comme l’a bien observé Elvira Fidalgo, “Las 
Cantigas de Santa Maria, con su extenso abanico de personajes y 
situaciones, permiten observar prácticamente cualquier fenómeno 
social que caracterice la sociedad medieval, y las peregrinaciones no 
quedan excluidas de este mosaico”. (Fidalgo, 2013, p. 207).  
 Le corpus des Cantigas de Santa Maria présente douze récits de 
miracles qui ont Rocamadour pour décor ou y font référence. Ce sont 
les miracles dont le bénéficiaire fait la promesse d’aller à 
Rocamadour, pour louer et remercier la Vierge, même lorsqu’ils se 
passent ailleurs. Parfois il y a une simple évocation à la Vierge au 
moment de l’expression de la souffrance, ce qui démontre d’une 
certaine façon la popularité de Notre-Dame de Rocamadour dans 
l’imaginaire péninsulaire, à savoir : en Espagne et au Portugal. 

Étant donné que le merveilleux est l’un des aspects les plus 
intéressants de la littérature pieuse, en raison de sa légèreté et de sa 
naïveté, j’étudierai sept chansons de Sainte-Marie qui ont un rapport 



38 

 

  

avec le sanctuaire de Rocamadour, en mettant en lumière la figure du 
pèlerin en tant que protagoniste des chansons, dont le merveilleux est 
le leitmotiv. Ces sont les chansons : CSM 147 (A Madre do que a 
bestia), CSM 153 (Como hua moller de Gasconha, que desdennava a 
romaria de Santa Maria de Rocamador, disse que, sse a alá non 
levass’hua sela en que siia, que nunca yria alá), CSM 157 (Deus por 
sa Madre), CSM 159 (Non sofre Santa Maria), CSM 175 (Como Santa 
Maria livrou de morte uu mancebo que enforcaron a mui gran torto e 
queimaron un herege que llo fezera fazer), CSM 267 (A de que Deus). 
La chanson CSM 8 (Esta é como Santa Maria fez en Rocamador 
decender hua candea na viola do jograr que cantava ant’ela), en 
raison de son amplitude dans la Romania, et de la productivité (selon 
l’expression de Roland Barthes) du thème au cours des siècles 
suivants, sera analysée à partir du texte latin en prose. Les autres 
chansons du corpus du Chansonnier de Sainte-Marie qui se rapportent 
au sanctuaire de Rocamadour ne sont que des récits de louanges et des 
remerciements à la Vierge : CSM 22, CSM 214, CSM 217, CSM 267 et 
CSM 343. Je n’en ferai qu’un résumé.  

La cantiga 22 parle d’un agriculteur d’Armenteira, village situé 
en Galice, qui travaillait dans une plantation de maïs. Alors qu’il 
battait le maïs dans l’aire, un félon, qui était l’ennemi de son seigneur, 
dont il voulait se venger, chercha à lui faire du mal. Le pauvre 
agriculteur qui s’appelait Mateus implora Sainte-Marie de ne pas être 
touché par les lances que l’un des ennemis commença à projeter vers 
lui. Mais l’une des lances blessa légèrement le pauvre homme. La 
blessure ne fut pas grave, puisqu’il avait invoqué Notre-Dame de ne 
pas le laisser mourir. Le félon qui n’était pas croyant, se convertit 
ainsi que ses hommes ; il demanda pardon à l’agriculteur et lui donna 
“quelque chose” (algo). Finalement tous vont à Rocamadour, en 
pèlerinage, avec d’autres pèlerins de la région. 

La cantiga 214 présente deux joueurs de dés, l’un était un riche 
homme, l’autre était un pauvre homme ; ce dernier ne possédait 
qu’une petite église. Alors que les deux joueurs se disputaient, le 
pauvre homme implora sainte Marie de Rocamadour de le faire gagner 
au jeu. Elle l’entend, il gagne, et pour la remercier le pauvre homme 
lui dédie son église. 



39 

 

  

La cantiga 217 raconte comment un comte originaire de France, 
veut entrer avec ses soldats dans l’église de Sainte-Marie de 
Villalcázar de Sirga, sans s’être confessé. Les portes de l’église ne 
s’ouvrent pas. Le comte et ses dix soldats tentent d’y entrer de force, 
en luttant pour ouvrir une porte, jusqu’au moment où le comte fut 
blessé au nez. Il se repent et confesse ses péchés. Prenant ses soldats 
avec lui, ils se rendent en pèlerinage à Villalcázar de Sirga (sanctuaire 
situé dans le chemin de Saint-Jacques, en Espagne) jusqu’à 
Rocamadour, en France, pour remercier la Vierge. Cet épisode montre 
les rapports entre les deux sanctuaires, les deux se situant dans le 
chemin français, l’un au nord de l’Espagne et l’autre au sud de la 
France. Ce chemin est connu comme étant l’ancienne Via Podiensis. 
Les chemins français deviennent les routes les plus importantes pour 
Compostelle. Des quatre chemins français : la Via Turonensis, la seule 
qui part du nord de la France, atteint un nombre significatif de villes : 
Paris, Chartres, Tours, Poitiers, Saintes, Bordeaux, Bayonne (pour ne 
citer que les plus importantes) et tous convergent au nord de 
l’Espagne. Les autres chemins du sud de la France : la Via 
Lemovicensis, la Via Podiensis et la Via Tolosana sont des itinéraires 
suivis par les pèlerins venus de toute l’Europe ainsi que la Via 
Turonensis. Le long du Camiño Francés (au nord de l’Espagne) les 
moines de Rocamadour possédaient d'importants relais pour les 
pèlerins à Estella, Burgos, Palencia, Astorga et Salamanque. Le flux 
de la Via Podiensis, à partir de Figeac, s’oriente vers la cité mariale de 
Rocamadour d’où il peut se diriger, à partir de l’hôpital Saint-Jacques, 
vers Saint-Jacques de Compostelle soit par Labastide-Fortanière et 
Cahors soit par Gourdon et Fumel. Quant à l’axe nord-sud, la partie la 
plus importante venant de Limoges passe en Quercy par l’Hôpital 
Saint-Jean et Martel. (Marty-Bazalgues, 1998) 

La cantiga 343 raconte le miracle d’une fille possédée par le 
diable, qui habitait à Cahors. Elle ne disait que ce qu’il voulait 
exprimer à travers elle, à savoir, des grossièretés. Sa mère en avait 
honte parce qu’elle ne disait que des choses qui froissaient la foi en 
Notre-Dame. Elle demanda l’aide du chapelain, qui est venu en 
portant de l’eau bénite, mais le diable parlant par la bouche de sa fille 
le chassa. La mère promet alors d’aller à Rocamadour (qui est proche 



40 

 

  

de la Gascogne, selon le récit). Notre-Dame expulsa le diable du corps 
de la fille et elle fut sauvée du malin.  

En suivant l’ordre des manuscrits, c’est la cantiga 147, composée 
de cinq strophes, suivie d’un refrain, qui sera d’abord analysée ici. 
Elle raconte le miracle arrivé à une pauvre femme (mesqia), qui a 
demandé à un pegureiro de garder la brebis qu’elle venait d’acheter. 
Mais le pegureiro, qui exerçait aussi le métier de berger (ovelleiro), a 
caché la brebis ; et quand la pauvre femme essaya de la récupérer, il 
lui dit que le loup l’avait mangée. La femme qui n’était pas naïve, ne 
crut pas à ce mensonge, et demanda à Notre-Dame de Rocamadour 
que le mauvais homme lui retourne sa brebis si appréciée. Dès qu’elle 
pria la Vierge, la brebis parla de sa cachette : Ey-m’acá, ey-m’acá (Je 
suis là, je suis là). La vieille dame la récupéra, la tondit, et prit le 
chemin de Rocamadour, avec sa laine sur le dos, pour remercier la 
Vierge de ce miracle.  

La présence de la prosopopée dans le récit suggère le merveilleux, 
ce qui est confirmé lorsque le personnage biblique de Barlaam est 
évoqué dans le refrain – lui aussi possédait un âne doté de parole – 
avec lequel le texte de la chanson semble dialoguer. Bien que la 
légende des deux saints, Barlaam et Josaphat, soit d’origine indienne 
– à partir peut-être de textes sanscrits –, la source de la chanson de 
Sainte-Marie serait la Bible vu qu’il s’agit ici de l’imaginaire 
médiéval. Mais, la source peut aussi en être la légende de Baarlam et 
Josaphat qui était très connue et diffusée dans les hagiographies et 
légendiers en latin et traduite en plusieurs langues vernaculaires. Voici 
la chanson de la brebis qui parle :  

 
CSM 147 - A Madre do que a bestia 

Incipit : Como hua moller pobre deu sa ovella a guardar a un ovelleiro, e 
quando ao trosquiar das ovellas veo a vella demandar a sua e o ovelleiro disse 
que a comera o lobo, chamou Santa Maria  de Rocamador, e a ovella braadou u 
[l]la tiia o ovelleiro asconduda e disse: «Ei-me acá, ei-m' acá.»  
(Comment une pauvre femme donna sa brebis à un berger pour la garder et au 
moment de la tonte, la vieille dame la réclama et le berger (qui l’avait cachée) 
lui dit que le loup l’avait mangée ; elle appelle Sainte Marie de Rocamadour et 
la brebis, toute suite, répond : “je suis là”). 
 
Refrain : A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez / ar fez pois hua ovella / 
ela falar hua vez  



41 

 

  

 
1) Esto fez Santa Maria 
por hua pobre moller 
que a de grado servia  
come quen ben servir quer; 
e porend' ela un dia  
valeu-ll' u lle foi mester 
e mostrou y seu miragre, /que vos non foi mui rafez. 
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez... 
2) Aquesta moller mesq[u]ya 
de quanto pud' achegar  
conprou hua ovellya  
e foy-a dar a guardar  
a un pegureir’agya;  
e pois ao trosquiar  
foi en demandar a lãa / pola vender por seu prez. 
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez... 
3) Mas o pegureir' astroso 
a ovella ascondeue  
come cobiiçoso 
diss': «O lobo a comeu.» 
A vella por mentiroso  
o tev'end', e lle creceu  
tal coita por ssa ovella / que tornou tal come pez. 
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez... 
4) E disse: «Ay, Groriosa,  
a mia ovella me dá, 
ca tu end'es poderosa  
de o fazer.»  
E dalá du jazia a astrosa  
ovella diss': «Ey-m' acá.» 
E assi Santa Maria /aquest' engano desfez. 
A Madre do que a bestia / de Balaam falar fez... 
5) E a vella mui festynno  
ssa ovella trosquiou,  
e meteu-ss' ao camyo  
e quanto más pod' andou,  
a costas seu velocyo ;  
a Rocamador chegou,  
dizend': «Esto fez a Virgen / que sempre teve belmez.» 
A Madre do que a bestia / de Balaam falar fez... (dans : Mettmann, 1961, p. 130-
131) 



42 

 

  

 
La cantiga 153 raconte un miracle dont la protagoniste est une 

femme originaire de Gascogne qui ne voulait arriver au sanctuaire de 
Rocamadour que très confortablement installée dans sa chaise ou 
selle, en défiant ainsi Notre-Dame, pour qui elle ne voulait pas faire de 
sacrifice. Il est bien possible qu’elle se déplaçât à cheval, en 
compagnie d’une servante, à en juger par son intonation lorsqu’elle 
s’adressait à elle (cf. 3e strophe). Lorsque les deux femmes furent 
proches du sanctuaire, la servante déclara son intention de mettre un 
terme au pèlerinage, puisque le plus important pour elle était d’arriver 
aux pieds de la Vierge et de la louer. La femme répondit ainsi : «Va-
t’en et reviens, ah ! folle sotte, puisque moi je ne partirai pas d’ici, 
sinon sur la selle où je serai assise ; et qu’elle me porte, légère et 
confortable ». Après cette déclaration, Notre-Dame la transporta avec 
la selle attachée à son corps, et lorsqu’elle arriva devant l’autel de la 
Vierge la selle se détacha et la femme tomba. Le fait qu’elle ait une 
servante pour l’accompagner, qu’elle voyage à cheval (apanage des 
riches et des nobles de l’époque) et en raison de son arrogance, on 
peut conclure qu’elle était une dame de lignage. 

Voici deux aspects intéressants de cette chanson : il s’agit ici 
d’une antithèse du pèlerinage, puisque le vrai pèlerin doit être pieux, 
l’humilité étant l’une de ses vertus essentielles ; la femme, au 
contraire, incarne l’anti-pèlerine, punie par la Vierge qui la laisse 
tomber de sa monture. Un autre aspect qu’on peut remarquer c’est le 
manque d’esprit de pénitence de la Gasconne, étant donné que le 
véritable pèlerin doit, avant tout, renoncer au confort matériel, qu’il 
doit se délivrer de ses possessions, de ses biens de famille. Il faut 
remarquer encore que la classe sociale de l’anti-pèlerine, qui semble 
être une femme qui possède des biens, peut être celle de la petite 
noblesse. 

Le terme sela signifiant ‘chaise’ est ambigu, puisqu’il peut 
suggérer que la femme n’étant pas disposée à monter à pied les 
escaliers (136 marches à l’époque) du sanctuaire de Rocamadour, son 
cheval pourrait monter jusque-là, chose impossible dans le monde 
réel : mais le miracle se situe justement dans le parcours qu’elle fait 
avec la selle attachée à son corps, défiant ainsi les lois de la physique. 
Au Moyen Âge, les gens nobles et riches avaient l’habitude 



43 

 

  

d’accomplir le pèlerinage à cheval, ce qui pourrait être le cas de la 
Gasconne. Le vocable sela pourrait être traduit aussi par chaise, selon 
le Dicionario de dicionarios do galego medieval, édité en ligne, par 
l’université de Saint-Jacques-de-Compostelle. De toute façon, le détail 
important c’est que la femme soit arrivée jusqu’à l’autel de la Vierge, 
avec la selle attachée, et qu’elle se soit détachée, ce qui doit être 
compris comme une métaphore moralisante : le pèlerin doit se 
détacher lui-même des choses matérielles, et s’il ne le fait, il “chute”, 
au sens métaphorique. Le fond d’exemplarité du poème semble être 
évident : celui ou celle qui refuse expressément de louer la Vierge 
pourra en être puni (e). 

D’un autre côté, la chanson présente des épisodes qui ne laissent 
pas d’être risibles, ce que contredit le caractère en général dramatique 
des Cantigas de Santa Maria. Les épisodes de la discussion avec la 
servante, ainsi que la chaise détachée, provoquant la chute de la 
femme devant l’autel de Notre-Dame (présentés dans les deuxième et 
troisième strophes) devaient provoquer le rire du public, ou même du 
lecteur du miracle en question, puisqu’il s’agit d’un épisode vraiment 
insolite. Voici le dialogue des deux femmes :  

 
À Rocamadour, qui très proche était de Gascogne, ainsi je l’ai appris, une dame 
causait du tourment à une jeune fille qui lui disait qu’elle n’avait pas du bon 
sens car elle ne voulait aller en aucune façon à Rocamadour, bien qu’elles s’en 
approchassent. La jeune fille demanda que la dame lui laissât accomplir le 
chemin, ce qu’elle le voulut bien. La dame lui dit : va-t’en et reviens, vous êtes 
sotte, car moi je ne partirai pas d’ici. 
 
Observons, ci-dessous, la chanson qui relate le miracle de la 
Gasconne : 
 

CSM 153 
Incipit: Como hua moller de Gasconna, que desdennava a romaria de Santa 
Maria de Rocamador, disse que, sse a alá non levass' hua sela en que siia, que 
nunca yria alá. (Comment une femme de Gascogne, qui se moquait du 
pèlerinage de Sainte-Marie de Rocamadour, a dit que, si on ne la transportait 
dans une selle, elle ne s’y rendrait jamais.) 
 
Refrain : Quen quer que ten en desden / a Santa Maria,/ gran mal lle verrá 
poren. 



44 

 

  

 
1) Daquest' aveo assi,  
temp' á, en Gasconna,  
que hua dona ouv' y 
de pouca vergonna,  
que sol non tya en ren  
d' ir en romaria,  
atant' era de mal sen, 
Quen quer que ten en desden... 
2) A Rocamador,  
que d' y mui preto estava.                 
E poren, com' aprendi,  
muito a coytava  
hua ssa moça des en, 
dizendo: «Perfia  
fillastes que prol non ten ; 
Quen quer que ten en desden... 
3) E pois non queredes yr 
en nulla maneyra, 
vel leixade-me conprir  
aquesta carreyra.» 
Disse-ll' ela: «Vay e ven,  
ai, louca, sandia, 
ca eu non m' irei daquen, 
Quen quer que ten en desden... 
4) Se m'a sela non seguir 
en que assentada 
sejo, e que sen falir sejo,  
me lev'y folgada »  
Ond' aquest' aveo en  
que logo s' ergia 
a sela ligeyramen. 
Quen quer que ten en desden... 
5) E ant, o altar deceu  
da mui Gloriosa,  
e culpada se tendeu, 
chamando-ss' astrosa, 
dizendo: «tal será quen 
fillar ousadia 
contra quen lle non conven.» 
Quen quer que ten en desden... 
6) Ali sse desaprendeu 



45 

 

  

dela log' a sela 
e ant' o altar caeu 
da Madre-donzela, 
que senpre quer nosso ben ; 
e por vee-la ya 
gente daquend' e dalen. 
Quen quer que ten en desden...  (dans : Mettmann, 1961, p. 142-143) 

 
Des personnages qui incarnent l’anti-pèlerine on en voit un 

exemple intéressant dans le répertoire des chansons galiciennes 
portugaises. Il se trouve dans le corpus des “cantigas de escárnio e de 
mal dizer” (chansons de rire et de mal dire). Esther Corral Diaz, dans 
un intéressant article intitulé “Maria Balteira e a peregrinación á 
Terra Santa”, présente une protagoniste qui incarne une sorte d’anti-
croisée, mais dans un contexte totalement différent, à savoir, satirique. 
Maria Balteira était un personnage réel très connu dans l’imaginaire 
galicien, qui appartenait au groupe des soldadeiras. La “fausse 
croisée” – on raconte qu’elle n’est pas allée en Terre Sainte et que cela 
n’est qu’une invention des poètes – n’ayant pas tenu compte des 
pardons et les indulgences reçus, continuait à mener la vie licencieuse 
qui était la sienne avant d’aller outre-mer. La chercheuse galicienne 
écrit :  

 
“Neste escenario fronteirizo no que conviven e loitan mouros e cristiáns, duas 
composicións fan referencia a sua viaxe á Terra Santa: Maria Balteyra que se 
queria de P. Amigo de Sevilha (116,14) e Maria Perez a nossa cruzada de Pero 
da Ponte (120,20). En ambas a peregrinación serve de “contratexto” do espazo 
habitual que tiña a cruzada nos medios literarios medievais”. (Corral Diaz, 
2010, p. 92) 

 
Dans la chanson du troubadour Pedr’Amigo de Sevilha, Maria 

Balteyra consulte les augures pour savoir si elle doit partir en croisade. 
Dans la chanson de Pero da Ponte, la soldadeira est nommée par son 
vrai nom de famille Maria Perez, d’où le titre de la chanson : Maria 
Perez, a nossa “cruzada”/ quando veo da terra d’Ultramar, (...). Les 
deux chansons de caractère profane présentent ainsi la figure d’une 
anti-pèlerine.  



46 

 

  

 La cantiga 157 relate l’histoire d’un groupe de pèlerins qui 
cheminant en direction de Rocamadour, se sont arrêtés dans un bourg, 
pour passer la nuit. Ils avaient acheté de la farine pour faire des feijoos 
de queijo rezente (des croquettes de fromage frais). L’ospeda 
(l’hôtesse) avait l’intention de leur voler de la farine pour faire ses 
feijoos, après le départ des pèlerins, mais avant leur départ, tentée par 
le diable, elle ressentit le désir de goûter l’un des feijoos. 

Alors qu’elle en prenait un avec le couteau et le portait à la 
bouche, le couteau s’enfonça dans son menton, jusqu’à la poignée, et 
personne ne réussit à le retirer, ni médecin, ni chirurgien. Ensuite 
l’ospeda se repentit et promit d’aller à Rocamadour. Elle avoua son 
péché si vite que la Vierge accomplit un miracle en faisant sortir le 
couteau de son menton.  

Le merveilleux qui se présente ici est discret et simple. Le thème 
de la chanson doit être moralisant, relié aux Commandements (7e “ne 
pas voler” et 10e “ne pas convoiter les choses qui appartiennent à 
d’autres”), ce qui devait être un outil pour l’édification du public de 
l’époque. Cela est confirmé par le refrain : Deus por sa Madre castig 
/a vegadas ben de chão o que faz mal, e mui toste / por ela o er faz 
são. (Dieu châtie à travers sa mère / parfois de façon bien simple, 
celui qui fait du mal, et plus vite/ à travers elle, il fait en sorte qu’on 
apprenne la bonne conduite en faisant des erreurs). Voici une leçon 
moralisante : on n’apprend qu’en faisant des erreurs. Ci-dessous la 
chanson en question : 

 
CSM 157 - Deus por sa Madre 
Incipit : Como uus romeus yan a Rocamador e pousaron en un burgo, e a 
ospeda furtou-lles da farya que tragian.  
(Comment quelques pèlerins allaient à Rocamadour, et ont passé la nuit dans un 
bourg, et l’hôtesse leur a volé de la farine) 
 
Refrain: Deus por sa Madre castiga /a vegadas ben de chão /o que faz mal, e 
mui toste / por ela o er faz são. 
 
1) daquest' un gran miragre/ mostrou a uus romeus 
que a Rocamador yan, /que [de] ssa Madr' eran seus, 
e pousaron en un burgo, /com' aprix, amigos meus; 
mais a ssa ospeda foi-lles /mui maa de cabo são. 



47 

 

  

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
2) Ca u eles lle compraron / mui ben quanto lles vendeu, 
de farya que tragian / tal cobiiça lle creceu 
de feijoos que fezeran / end', e un deles meteu 
y de bon queijo rezente, / ca est' era en verão. 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
3) Ela con sabor daquesto / da farya lles furtou, 
e depois que ss' eles foron, / log' a fazer sse fillou 
feijoos ben come eles; / mais o demo a torvou, 
que quis ende provar uu, / mais non lle sayu en vão. 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
4) Ca u meteu un cuitelo / no feijoo por provar 
a come lle saberia, / pela boca o chantar 
foi ben ate enas cachas, / que o non pod' en tirar, 
ca lle passou as queixadas / mais dun palm' e hua mão. 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
5) Muitos meges y veeron, / mais non poderon per ren 
tira-ll' ende o cuitelo / per arte nen per seu sen. 
E ela, quando viu esto, / a Rocamador foi-ss' en 
rogar a Santa Maria, / u acha todo crischão 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
6) Bõo e toda crischãa/ que lle ben, de coraçon 
roga mui gran piadade. /Porend' esta foi enton 
y, [e] muito chorando; /e pois fez ssa confisson, 
tirou-ll' un prest' o cuitelo, / ca non ja celorgião. 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão... 
7) Tan tost' aqueste miragre/ pela terra en redor 
souberon, e deron todos /poren graças e loor 
aa Virgen groriosa, /Madre de Nostro Sennor ; 
e sabede do miragre/ que non é muit' ancião. 
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chão...(dans : Mettmann,1961, p. 
151-152) 

La cantiga 158 relate comment Notre-Dame a libéré un bon 
chevalier d’armes, qui était le vassal d’un homme riche, lequel se 
trouvait emprisonné dans le château d’un ennemi. Dans la prison noire 
il appelait Sainte Marie, jour et nuit. Elle l’a libéré et le suivant 
corporellement, elle ordonna qu’il porte les fers, c’est-à-dire, les 
chaînes qui l’emprisonnaient, jusqu’à Rocamadour. Tout s’est passé 
en présence de plusieurs personnes, qui ont témoigné du miracle. Les 
miracles inspirés de la sortie de prison dans les récits de miracles 
reliés soit à la Vierge, soit aux saints, sont les plus fréquents dans les 



48 

 

  

recueils de miracles du Moyen Âge. Sainte-Foy d’Agen, dont la 
majorité des miracles qui lui sont attribués, sont inspirés de la sortie 
de prison, en est un exemple. La liberté d’action étant l’un des droits 
de l’homme, elle prend au Moyen Âge plusieurs symboliques. Voici la 
chanson en question : 

 
CSM 158 - E de tal razon vos quero 
Incipit : Esta é como Santa Maria sacou de prijon un cavaleiro e mandou-lle que 
se fosse pera Rocamador.  
(Cette [chanson] relate comment Sainte Marie délivra de la prison un chevalier 
et lui ordonna d’aller à Rocamadour) 
 
Refrain : De muitas guisas los presos / solta a mui groriosa,/santa e Virgen 
Maria, / tant' é con Deus poderosa. 
 
1) E de tal razon vos quero / contar un mui gran miragre, / que fez por un 
cavaleiro 
bõo d'armas e de mannas / e en servir un ric-ome / cug' era, mui verdadeiro; e foi 
pres' en seu serviço, / e en carcer teevrosa 
o meteron e en ferros, / como gente cobiiçosa, 
De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa... 
2) En tal que o espeytassen./ Mas aquel sennor cug' era / sobr' el mentes non 
parava; 
e ele con mui gran coita / sempre de noit' e de dia / Santa Maria chamava 
que acorre-lo veesse /como Sennor piadosa, 
e que dali o tirasse, / daquela prijon nojosa. 
De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa... 
3) El jazend' assi en ferros/ e con esposas nas mãos/ e cadea na garganta, 
aque ven Santa Maria, /a Madre de Jhesu-Cristo, /que as prijões quebranta, 
e en llas britar mui toste/ non vos foi y vagarosa, 
e disse-ll': «Erge-t' e vay-te /daquesta prijon astrosa». 
De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa... 
4) Enton deitou-ll' as prijões/ ao colo e sacó-o /ante tod' aquela gente 
que o guardavan, e nunca,/ pero que o yr viian, non lle disseron niente. 
E tiró-o do castelo e disse-lle saborosa-ment': «A Rocamador vai-te/ e passa ben 
per Tolosa.» 
De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa... 
5) E el moveu atan toste /e foi-sse quanto ss' ir pude/ como ll' a Santa Reynna 
mandara; mas do castelo/ foron pos el cavaleiros. /E el chegou muit' agya,ca o 
non guiou a Virgen/ per carreira pedragosa 
a Rocamador, sa casa, /mas per chãa e viçosa. 



49 

 

  

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa... 
6) E pendorou y os ferros/ logu' e as outras prijões/ que ao colo trouxera; 
e contou y ant' os monges/ e ante toda-las gentes/ todo como ll' aveera 
e como Santa Maria /en tira-lo aguçosa 
fora, per que mui loada/ foi porend' a Preciosa. 
De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...(dans : Mettmann, 1961, p. 
153-154) 

 
La cantiga 159 présente le merveilleux d’une façon bien inusitée, 

ce qui en fait l’une des chansons les plus intéressantes du répertoire 
des Cantigas de Santa Maria. Un groupe de pèlerins simples et 
humbles se sont arrêtés dans une auberge, pour dîner, alors qu’ils 
allaient vers Rocamadour ; pendant qu’ils dînaient, la femme qui les 
servait, c’est-à-dire, la serventa leur a volé une tranche de viande. 
Lorsqu’ils se sont aperçus du larcin, les pèlerins se sont agités et ont 
cherché partout. En ouvrant un coffre, où la tranche avait été cachée 
par la serventa, ils ont vu sauter la viande, ici et là. Ils sont sortis toute 
suite dans la rue, appelant les gens et exposant le miracle. Ensuite, ils 
ont suspendu la viande, avec un fil de soie, devant l’autel de la Vierge 
de Rocamadour. La leçon morale de la chanson semble être la 
suivante : la mauvaise action ne reste pas cachée, les erreurs 
reviennent toujours à la surface, et la Vierge pardonne toujours ses 
torts à celui qui se repent, comme il est dit dans le refrain. Observons 
la chanson :  

 
CSM 159 - Non sofre Santa Maria 
Incipit : Como Santa Maria fez descobrir hua posta de carne que furtaran a uus 
romeus na vila de Rocamador.  
(Comment Sainte Marie a fait retrouver une tranche de viande volée à quelques 
pèlerins dans la ville de Rocamadour) 
 
Refrain : Non sofre Santa Maria /de seeren perdidosos / os que as sas romarias/ 
son de fazer desejosos. 
 
1) E dest' oyd' un miragre /de que vos quero falar, 
que mostrou Santa Maria,/ per com' eu oý contar, 
a uus romeus que foron/ a Rocamador orar 
como mui bõos crischãos, /simplement' e omildosos. 
Non soffre Santa Maria /de seeren perdidosos... 
2) E pois entraron no burgo, /foron pousada fillar 



50 

 

  

e mandaron conprar carne/ e pan pera seu jantar 
e vynno; e entre tanto/ foron aa Virgen rogar 
que a seu Fillo rogasse /dos seus rogos piadosos. 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... 
3) Por eles e non catasse/ de como foran errar, 
mais que del perdon ouves[s]en/ de quanto foran peccar. 
E pois est' ouveron feito, /tornaron non de vagar 
u seu jantar tiian, /ond' eran cobiiçosos. 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... 
4) E mandaran nove postas /meter, asse Deus m' anpar, 
na ola, ca tantos eran; /mais poi-las foron tirar, 
acharon end' hua menos, /que a serventa furtar- 
lles fora, e foron todos /poren ja quanto queixosos. 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... 
5) E buscaron pela casa /pola poderen achar, 
chamando Santa Maria /que lla quisesse mostrar ; 
e oyron en un' arca/ a posta feridas dar, 
e d' ir alá mui correndo/ non vos foron vagarosos. 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... 
6) E fezeron log' a arca /abrir e dentro catar 
foron, e viron sa posta /dacá e dalá saltar ; 
e sayron aa rua/ muitas das gentes chamar, 
que viron aquel miragre,/ que foi dos maravillosos 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... 
7) Que a Virgen groriosa/ fezess' en aquel logar. 
Des i fillaron a posta/ e fórona pendorar 
per hua corda de seda/ ant' o seu santo altar, 
loando Santa Maria, /que faz miragres fremosos. 
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... (dans : Mettmann, 1961, p. 155-
156) 

 
L’un des miracles les plus connus du répertoire des Cantigas de 

Santa Maria, qui se rapporte au pèlerinage de Saint-Jacques-de-
Compostelle, avec la participation du saint, c’est le miracle du pendu-
dépendu. Le sujet de ce récit a eu une énorme répercussion dans 
l’Europe médiévale.  

Le miracle du pendu-dépendu est inséré, par exemple, dans le 
Liber II, du Codex Calixtinus, écrit en prose latine, au chapitre V, 
c’est-à-dire, le cinquième miracle, dans lequel saint Jacques est le 
personnage qui aide l’innocent en le sauvant de la mort. Il s’agit de 
deux Allemands, père et fils, qui sont partis en pèlerinage vers 



51 

 

  

Compostelle, en suivant la Via Tolosana. Ils se sont arrêtés devant un 
étalage à Toulouse, pour passer la nuit. En remarquant la richesse de 
leur bagage, l’étalagiste les a fait beaucoup boire, et profitant de leur 
sommeil, a déposé une coupe d’argent dans le bagage des pèlerins. Le 
lendemain, il est sorti, en criant à tous ceux qui pouvaient l’entendre, 
qu’il avait été volé. En retrouvant la coupe dans les effets des deux 
pèlerins, le juge ordonna de mettre l’un des deux hommes en prison. 
Après une discussion entre eux, à propos de qui se sacrifierait, le fils 
décida de sauver son père et se présenta de lui-même comme 
coupable, malgré son innocence. Il fut ainsi pendu. Cependant, saint 
Jacques l’ayant soutenu de ses mains, la corde ne put presser sa gorge. 
Le jeune homme est resté suspendu pendant trente-six jours, jusqu’au 
retour de son père, qui avait accompli le pèlerinage à Compostelle. 
Lorsque le père revint du pèlerinage, en passant par le lieu où il avait 
laissé son fils, pour lui lancer un dernier regard de père souffrant, il 
eut le bonheur de le trouver bien vivant et parlant. Très vite le père est 
allé voir le juge qui admit l’injustice et ordonna la punition du vrai 
coupable qui était l’étalagiste, avec la même condamnation : la 
pendaison.  

 

La cantiga 175 de Sainte Marie comporte les mêmes 
protagonistes (deux pèlerins Allemands, le père et le fils) qui vont en 
pèlerinage à Compostelle, avec une variante : ils prennent le chemin 
passant par Rocamadour ; ils font ainsi la route de la Via Podiensis, et 
passent la nuit à Toulouse, dans l’auberge d’un “hérétique”. La 
chanson est longue, 17 strophes, de 4 vers chacune, et un refrain de 
deux vers. Toutefois ce sont les louanges à la Sainte Vierge qui 
constituent le contenu de presque tous les vers. On peut noter que le 
récit est la réécriture d’un topos assez courant dans l’imaginaire 
médiéval : celui du pendu et du dépendu. Il semble être inséré dans un 
chant de louange. Elvira Fidalgo, dans son ouvrage As Cantigas de 
Santa Maria, analyse bien cette question lorsqu’elle écrit que l’une 
des tendances des récits de miracles est l’unité du récit :   

 
O relato constrúe-se en torno á figura central do protagonista. A acción 
discorre de forma lineal, com digresións provocadas unicamente para dar cabida 
á oración ou a arengas moralizantes. O relato vén normalmente encabezado por 



52 

 

  

un título que enuncia o punto clave da propia acción, descubríndolle ó público o 
que lle será inmediatamente contado (Fidalgo, 2002, p. 21, c’est moi qui 
souligne). 
 

Pour avoir son origine dans un topos biblique (Genèse, 44, 2 et 
44, 12 : La coupe d’argent dans le sac), ce récit semble être bien 
répandu au Moyen Âge européen, avec plusieurs variantes de décor et 
de protagonistes. Le texte du Liber II, chapitre V, du Codex Calixtinus 
est le plus ancien, datant du XIIe siècle. La différence entre les deux 
récits se trouve chez les saints thaumaturges : c’est la Vierge qui 
soutient le jeune pèlerin et non saint Jacques. Le temps durant lequel il 
reste suspendu est aussi différent : trois mois. Elvira Fidalgo voit dans 
ce récit, peut-être un message “de adventencia y escarmiento ante los 
desmanes de los posaderos” (Fidalgo, 2013, p. 217). 

À ce récit on peut ajouter celui du XIVe siècle, qui raconte la 
même histoire, augmentée cependant d’un autre épisode. Après avoir 
retrouvé son fils vivant, le père arriva à la maison du juge et lui 
raconta le miracle. Cependant, le juge ne crut pas son histoire, et 
affirma que ce fait serait impossible et incroyable. Ce serait comme si 
les deux gallinacés rôtis qui se trouvaient sur sa table, chantaient. 
Soudain, le coq commença à chanter et la poule commença à glousser. 
Pour célébrer ce miracle, on a placé un coq et une poule à l’église de 
Santo Domingo de la Calzada (décor du miracle). Cette église devint 
l’une des étapes les plus connues du chemin de Saint-Jacques, les 
gallinacés représentant symboliquement le miracle qui s’y était 
produit. Ce miracle devenu tellement connu, s’est transformé en un 
vrai topos littéraire dans la postérité. Présentons ci-dessous la cantiga 
175 de Sainte Marie : 

CSM 175. 
Incipit : Como Santa Maria livrou de morte uu mancebo que enforcaron a mui 
gran torto, e queimaron un herege que llo fezera fazer.  
(Comment Sainte Marie a libéré de la mort un jeune garçon qu’on a pendu à 
grand tort, et comment on a fait brûler un hérétique qui lui avait fait du mal). 
 
Refrain : Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade, 
que sobr' el se torn' o dano/ de quen jura falssidade. 
 



53 

 

  

1) Desto direi un miragre/ de gran maravill' estrannaque mostrou Santa Maria/ 
por un romeu d' Alemanna 
que a Santiago ya, /que éste padron d' Espanna, 
e per Rocamador veo/ a Tolosa a cidade. 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
2) El sobre toda- las cousas/ amava Santa Maria, 
e poren muit' ameude/ lle rogava e dizia 
que o d' oqueijon guardasse/ e seu fillo que tragia, 
Pois que Madr' era de Cristo,/ que é Deus en Triidade. 
Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade... 
3) E pois entrou en Tolosa,/ foi llogo fillar pousada 
en casa dun grand' erege, /non sabend' end' ele nada ; 
mas quando o viu a gente,/ foi ende maravillada 
e disseron ao fillo:/ «Dest' albergue vos quitade.» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
4) O erege, que muit' era/ cheo de mal e d' engano 
e que muitas falssidades /fazia sempre cad' ano, 
porque aquel ome bõo /non sse fosse del sen dano, 
fillou un vaso de prata/ alá en ssa poridade 
Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade... 
5) E meté-o eno saco/ do fillo; e pois foi ydo, 
foi tan toste depos eles, /metendo grand' apelido 
que lle levavan seu vaso/ de prata nov' e bronido ; 
e poi-los ouv' acalcados/ disse-lles: «Estad', estade!» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
6) Os romeus, quand' esto viron, foron en maravillados, 
ca viron viir o baile /con seus omees armados 
que os prendeu, e tan toste/ foron ben escodrunnados, 
ata que o vas' acharon /no saqu', esto foi verdade. 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
7) Tan toste que o acharon, /o erege que seu era 
jurou por aquele vaso/ e que llo furtad' ouvera 
o moço que o tragia; /e a jostiça tan fera 
foi de sanna, que tan toste/ diss': «Este moç' enforcade.» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
8) Os seus omees cruees /muit' aginna o fezeron 
e da coita de seu padre/ sol mercee non ouveron ; 
e depois que o na forca/ ante seus ollos poseron, 
el acomendou-ll' a alma/ aa Sennor de bondade. 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
9) E el foi-ss' a Santiago,/ u avia prometudo ; 
e depois aa tornada /non lle foi escaeçudo 



54 

 

  

d' ir u seu fillo leixara /morto, que fora traudo, 
e foy-o muito catando, /chorando con piadade. 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
10) E u el assi chorava,/ diss' o fillo: «Ome bõo, 
padre, e non vos matedes,/ ca de certo vivo sõo ; 
e guarda-m' a Virgen Santa, /que con Deus see no trõo, 
e me sofreu en sas mãos/ pola ssa gran caridade.» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
11) Quando viu aquel coitado/ que seu fill' assi falava, 
foi correndo a Tolosa/ e ao baile chamava, 
e ar chamou muita gente, /que alá sigo levava 
que vissen seu fillo vivo, /que fora por crueldade 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade.. 
12) Posto na forca e morto; /mas non quis a Virgen Santa, 
que aos maos abaixa/ e aos bõos avanta, 
e o sofreu en sass mãos /que non colgou da garganta. 
E disse: «Amigos, ide /toste e o descolgade.» 
Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade... 
13) Foron-sse logu', e con eles/ foi seu padre o cativo 
con coita d'aver seu fillo;/ e des que llo mostrou vivo, 
decendérono da forca,/ e un chorar tan esquivo 
fazian todos con ele, /que mester ouv' y: «Calade!» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
14) E pois sse calad' ouveron, /contou-lles todo seu feito 
com' estedera na forca/ tres meses todos aeito, 
u a Virgen o guardara, /e a verdade do preito 
lles disse, rogando muito:/ «O erege mi chamade, 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
15) Que ascondeu no meu saco/ o vaso per que prendesse 
eu morte crua e maa; /poren non quis que morresse 
a Virgen Santa Maria,/ mas guisou-mi que vivesse ; 
e porende as loores /deste feit' a ela dade.» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
16) E logo toda a gente/ enviaron a Tolosa 
polo ereg'; e pois veo /con ssa cara vergonnosa, 
souberon del a verdade/ e morte perigoosa 
lle deron dentr' en un fogo, /dizendo-ll': «Aqui folgade.» 
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
17) Esta jostiça tan boa/ a Madre do Josticeiro 
fez por aquel ome bõo/ mui leal e verdadeiro, 
que lle deu seu fillo vivo, /e o ereg' usureiro 
ar fez que prendesse morte /qual buscou por sa maldade. 



55 

 

  

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade... 
18) E por aquest', ai, amigos, /demos-lle grandes loores 
que sempr' acorr' os coitados/ e parç' aos peccadores, 
e a todos faz mercees, /a grandes e a meores ; 
e porend' os seus miragres /tan nobres muito loade. 
Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade... (dans : Mettmann, 1961, p. 
187-190) 
 

La cantiga 267 ne présente pas le topos du merveilleux. Il 
s’agissait à l’origine d’un récit de miracle dont le protagoniste est un 
marchand portugais de la région située entre Douro et Minho. Il allait 
en Flandre pour des négociations. Cette chanson bien que racontant un 
miracle survenu ailleurs, fait allusion à Rocamadour. Victime d’une 
presque noyade en mer, le marchand a demandé l’aide de Notre-Dame 
de Rocamadour, Elle l’a sauvé et il promit d’aller en pèlerinage à son 
sanctuaire pour la remercier. En effet, on vénère à Rocamadour depuis 
des siècles la statue mariale qui protège des naufrages en mer. 
Plusieurs maquettes de navires, Ex-Voto marins, sont visibles dans la 
chapelle. De nombreux marins attestèrent avoir prié Notre-Dame 
de Rocamadour au plus fort de la tempête et avoir eu la vie sauve. On 
dit que “la cloche nichée sous la voûte de la chapelle de Notre-Dame 
de Rocamadour, dont le carillon n’est actionné par aucun mécanisme, 
ne s’ébranle que pour signaler qu’à des milliers de lieues de 
Rocamadour, un naufragé trouve le salut”. (d’après : Blog Je viens 
prier chez vous. Notre-Dame de Rocamadour, la Vierge des Marins, 2 
mars 2017). 

Voici un résumé du récit du miracle en question : alors qu’il 
traversait la grande mer d’Espagne, la tempête se leva. L’embarcation 
dans laquelle le marchand voyageait, en compagnie d’autres 
personnes, fut ballotée par une longue vague qui l’a jeté à la mer, étant 
donné qu’il se trouvait à la trave. Au milieu de cette tourmente, le 
marchand pensa à la Sainte Vierge, et après avoir fait sa prière pour 
qu’elle le sauve, il fut attiré au milieu des vagues. La mer redevint 
calme et il fut rejeté sain et sauf sur la terre. Quand il retourna chez 
lui, au Portugal, il raconta à tous la bonté de la Vierge. Toutes les 
personnes qui l’entouraient l’ont écouté, enchantées par ce miracle. Il 
s’agit d’une longue chanson de louange et de dévotion à Sainte Marie. 
Ci-dessous la chanson en question : 



56 

 

  

 
CSM 267 - A de que Deus 
Incipit : Como Santa Maria livrou un mercador do perigoo das ondas do mar en 
que cuidava [morrer] u caera dua nave.  
(Comment sainte Marie a retiré un marchand du danger des vagues de la mer où 
il pensait qu’il allait mourir, puisqu’il était tombé d’une nef.) 
Refrain : A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado, 
ben pode valer a todo perigoado. 
 
1) Ca per ela foi a morte destroyda 
e nossa saude cobrada e vida, 
tod' est’ avemos pola Sennor comprida. 
Pois un seu miragre vos direi de grado 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
2)Que fez esta Virgen santa e Reynna, 
que é dos coitados todos meezya; 
contar-vo-lo-ei brevement' e agynna 
quant' end' aprendi a quen mio á contado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
3)Entre Doir' e Mynn' en Portugal morava 
un mercador [rico] muito que amava 
Santa Maria e por ela fiava, 
e ena servir sempr' era seu cuidado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
4)Como quer que el pelas terras mercasse, 
se dõa fremos' e aposta achasse 
e que pera o altar lle semellasse, 
de lla aduzer era muit' entregado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
5)Porque amava muito Santa Maria 
de coraçon, disse ca en romaria 
a Rocamador de bõa ment' irya 
tanto que o el podess' aver guisado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
6)Assi foi que el ssa nav' ouve fretada 
pera yr a Frandes; e essa vegada, 
pois que ouve ben sa fazenda guisada, 
foi-sse con quant' aver avia mercado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
7)Mais pela costeira do gran mar d'Espanna 
ind' aquela nave con mui gran companna, 



57 

 

  

levantou-s' o mar con tormenta tamanna 
que muito per foi aquel dia irado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado 
8)Levantou sas ondas fortes feramente 
sobr' aquela nave, que aquela gente 
cuidou y morrer, que logo mantenente 
chorou e coidou enton y seu pecado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
9)E o mercador eno bordo da nave 
estava enton encima dua trave, 
e hua onda veo fort' e mui grave 
que lle deu [no] peit', e no mar foi deitado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
10)A nav' alongada foi, se Deus me valla, 
del hua gran peça pelo mar, sen falla; 
mai-lo demo, que senpre nosco traballa, 
quisera que morres y log' affogado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
11)El andand' assi en aquela tormenta, 
nenbrou-sse da Virgen que senpr' acrecenta 
eno nosso ben; ca pero que nos tenta 
o demo, non pode nosc', a Deus loado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...  
12)«Ai, Madre de Deus,» diss' el, «teu ben m'ajude, 
tu que es Sennor santa de gran vertude; 
pois a todo-los coitados dás saude, 
nenbra-te de mi que ando tan coitado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
13)Sennor, por mercee non me desanpares 
por alguu tempo t' eu fazer pesares, 
e se mi ora daquestas ondas tirares, 
servir-t-ei eu sempr' e farei teu mandado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
14)Nenbra-te, Sennor, que t' ei eu prometudo 
d'ir aa ta casa, est' é ben sabudo; 
mas tu, dos coitados esforç' e escudo, 
val-me, Sennor, ca muit' and' atormentado.» 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
15)El esto dizendo, log' a Virgen santa 
veo, que o dem' e seus feitos quebranta; 
come Sennor bõa que os seus avanta, 
fora d' ontr' as ondas o ouve tirado. 



58 

 

  

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
16)E fez enton y gran maravilla fera, 
ca tornou o mar mansso de qual ant' era. 
Se ll' el algun tempo serviço fezera, 
mui ben llo per ouv' aly gualardõado 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
17)E levou-o salvo a terra segura, 
que sol non sentiu coita nen rancura; 
esto fez a da virgiidade pura, 
que por nos viu seu Fillo crucifigado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
18)E ante dez dias, oý por verdade, 
que a nave foss' a aquela cidade 
u portar avia, pola piadade 
de Santa Maria foi el y chegado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
19)E tanto que os da nav' aly chegaron, 
poi-lo viron, todos sse maravillaron; 
e os seus enton mui ledos per tornaron, 
e contou-lles el quant' avia passado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... 
20)E o mercador, pois se tornou de França 
e feien ssa terra, sen longa tardança 
a Rocamador se foi, e confiança 
na Virgen sempr' ouv'. Ei-vo-lo acabado. 
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... (dans : Metttmann, 1964, p. 43-46) 

 
Les sauvetages au cours de naufrages sont fréquents dans les 

récits de miracles de la Vierge. Une chanson dont le décor est 
Villalcázar de Sirga, en Espagne, relate un miracle avec le même 
topos. Néanmoins, les protagonistes - dont un clerc - et les lieux, à 
savoir les sanctuaires de Villalcázar de Sirga et de Rocamadour, sont 
différents. Les deux récits font partie du corpus des Cantigas de Santa 
Maria. 

Armando Martins, dans un article sur la mer dans les 
hagiographies médiévales de tradition portugaise et sur la Vida de São 
Teotônio (XIIe siècle), observe que ce récit se rapproche de bien 
d’autres récits et que les topoi sont les mêmes. Il écrit : 

 



59 

 

  

Texto breve (...) escrito por um dos discípulos do santo, a quem entre muitas 
outras confidências contara episódios das suas viagens de peregrino à Terra 
Santa (antecâmara do paraíso), demorando-se nos pormenores da segunda 
travessia marítima e da súbita tempestade que ia fazendo naufragar a 
embarcação em que seguia o grupo dos peregrinos. Apavorados e pensando que 
a tragédia era inevitável, Teotônio, entre lágrimas, implorou o auxílio divino e, 
inesperadamente, o vento deixou de soprar, as águas alisaram-se, e o mar ficou 
tranquilo, podendo todos chegar a bom porto. (Martins : 2011, p. 91, c’est moi 
qui souligne) 
 
(Un texte bref (...) écrit par l’un des disciples du saint, auquel il avait raconté, 
entre autres confidences, des épisodes de ses voyages de pèlerin en Terre Sainte 
(antichambre du paradis). Il s’attarda sur les détails de la deuxième traversée 
maritime et de la tempête soudaine qui faisait tanguer le navire sur lequel 
voyageait le groupe des pèlerins. Terrifié et pensant que la tragédie était 
inévitable, Teotônio, pleurant, implora l’aide divine et, de façon inattendue, le 
vent cessa de souffler, les eaux se redressèrent, la mer s’apaisa, et tous 
arrivèrent à bon port. Ma trad.). 
 
Mercedes Brea remarque que plusieurs récits de miracles du corpus 
des chansons de la Vierge Marie présentent la mer en tant que décor, 
ceux-ci étant inspirés des miracles réalisés par Jésus aux temps où il 
enseignait à ses disciples. Plusieurs autres remontent aux miracles du 
pain, du vin et des poissons, ce qui signifie que ces récits ont leur 
source dans le Nouveau Testament (Brea, 1993, p. 52). 

La mer tempétueuse et les naufrages constituent toujours une 
cause suivie d’effets. Selon Chevalier e Gheerbrandt, la mer est le 
symbole de la dynamique de la vie. Tout sort de la mer et y retourne ; 
c’est le lieu de la naissance, des transformations et des renaissances. 
Eau en mouvement, la mer symbolise un état transitoire entre des 
possibilités encore informelles, et une situation d’ambivalence, 
d’incertitude, de doute, d’indécision, qui peut se conclure en bien ou 
en mal. D’où le fait qu’elle soit l’image de la vie, de même que de la 
mort (dans : Dictionnaire des symboles). Il n’est pas sans raison 
qu’une des litanies de la Vierge – “L’étoile de la mer” – soit l’une des 
invocations les plus fréquentes dans les récits pieux, surtout dans ceux 
qui ont la mer pour décor.  

 



60 

 

  

      La cantiga 8 de Sainte Marie présente un miracle très connu au 
Moyen Âge. Il s’agit du miracle du jongleur pèlerin de Rocamadour. 
Ce récit nous raconte le miracle du jongleur Pierre Ivern, de Siegelar, 
qui joue de la vièle pour honorer Notre-Dame de Rocamadour tous les 
jours qu’il passe dans son église ; et lorsqu’il dit sa prière, il demande 
à la Vierge de faire descendre un cierge pour éclairer son souper. Un 
jour, Notre-Dame fait descendre du lustre fixé à la voûte un cierge sur 
sa vièle, accomplissant ainsi le miracle. Le moine Gérard, chargé de 
garder l’église, intrigué et croyant qu’il s’agit de magie, accuse Pierre 
Ivern de sorcellerie et rapporte le cierge à l’autel. Cependant, le cierge 
descend encore deux fois sur la vièle du jongleur. La troisième fois, la 
foule, ainsi que le moine Gérard, se rendent compte qu’il s’agit d’un 
miracle, et pour le fêter ils font sonner les cloches. Tous les ans le 
jongleur retourne à Rocamadour avec un cierge pour rendre hommage 
à Notre-Dame, jusqu’au jour de sa mort.   
 Le topos du jongleur de Notre-Dame qui chante pour la louer est 
bien répandu dans les textes médiévaux. Au moins trois récits diffusés 
aux XIIe et XIIIe siècles le présentent en tant que personnage très 
pieux, dont le merveilleux occupe une place significative. Le point de 
départ des textes que nous étudions ici, est un récit qui fait partie du 
Livre de Miracles de Rocamadour, à savoir le miracle XXXIV : De 
cereo modulo qui auper vidulam descendit, lequel raconte l’histoire du 
jongleur Petrus Iverni (originaire de Siegen, ville située en Rhénanie, 
en Allemagne), qui se rend chaque année en pèlerinage à 
Rocamadour, pour rendre grâce du miracle qui lui a été donné, et louer 
la Vierge qu’il aimait beaucoup.  

Nous présentons ici le début du texte latin, qui est le passage le 
plus important pour cette analyse : 
 
 

Anonyme - Miracle XXXIV : De cereo modulo qui auper vidulam 
descendit 

 
Petrus Iverni, de Sigelar, instrumenta personando musica victum queritabat. 
Hic, ex more veniens ad ecclesias, post orationem quam domino fundebat, 
tangens cordas vidule, laudes Deo reddebat. Qui, cum esset in basilica Beate 
Marie Rupis Amatoris, diuque psallendo fidibus requiem nullam daret, sed 
modulatis vocibus interdum instrumento concordans, sursum respexit : 



61 

 

  

“Domina, inquiens, si tibi vel filio tuo Dominatori meo organica placent 
cantica, quodlibet ex cereis modulis hic sine numero et estimatione pendentibus 
deponens largire mihi“.Cumque in hunc modum psallens oraret, et orans 
psalleret, videntibus qui aderant, modulus unus super instrumentum descendit 
(...)1. 
 

Gautier de Coinci en a fait une longue réécriture, en vers, avec 
l’ingéniosité et l’art qui lui sont propres. Le texte du poète de Vic-sur-
Aisne compte plus de six cents vers, mais je ne cite que l’essentiel à 
titre d’exemple.  

 

La vièle (Gautier de Coinci) 
Vieler vieut un biau son  
De la bele  
Qui seur toutes a biau non,  
En cui Diex devenir hom  
Vout jadis  
Dont chantent en paradis  
Angles et arcangle a haut ton. 
La douce mere au creator 
A s’eglyse a Rocheamator 
Fai tanz myracles tans hauz fais. 
Plusieurs fois leü l’ai. 
D’un jongleour, d’un home lai 
Un mout courtois myracle i truis 
Que raconter veil, se je puis, 
Pour faire entendre a aucune ame 
La cortoisie Nostre Dame. 
 
Ou païs ot un jongleor 
Qui de la mere au Sauveor 
Chantoit le lai mout volentiers 
Quant il venoit par ses mostiers. 
Menestreuz ert de grant renon, 
Pierre de Sygelar ot non 
A Rocheamator ce me samble 

 

1 Dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 142. 

  

 



62 

 

  

Ou granz pueples souvent asamble 
En pelerinage en ala. 
Mout de pelerins trouva la  
[...] 
Quant s’orison a dite et faite 
Sa vïele a sachie et traite 
L’arçon as cordes fait sentir 
Et la vïele retentir 
Fai si qu’entor sanz nul delai 
S’asemblent tuit clerc et lai. 
Qui de s’ame 
Vieut oster le fiel amer 
Nostre Dame 
Doit jour et nuit reclamer 
Fole amor por li amer 
Jetons puer 
Qui ne l’aime de doux coeur 
Bien se puet chetif clamer 
Quant saluee ot doucement 
Et loee moult longuement 
La mere Dieu d’entier corage 
Et enclinee ot mout s’ymage 
Mout hautement dist et cria 
Dame de toute cortoysie 
Se il te plait rien que je die 
Je te requier qu’en guerredon 
D’un de ces cierges me fai don [...] 
Dame sanz pareille et sanz per, 
Pour faire feste a mon souper 
Un de tes bialz cierges m’envoie 
Plus ne te quier se dieux me voie. 
Nostre Dame sainte Marie 
Qui fontaine est de cortoysie 
Et de douceur source est de dois 
Dou menestrel ot bien la vois 
Car maintenant sanz plus atendre 
Seur sa vïele fait descendre 
Tout en apert voiant la gent 
Un mout biau cierge et un mout gent. 
Cil et celle 
Qui sert par devocïon 
La pucele 



63 

 

  

Ou prist incarnation 
Por nostre redemption 
Li doux Diex 
Sen lit a ja fait es ciex 
Chambre i a et manssïon 
Uns moigne qui ot non Gerars 
Qui mout estoir fel et waignars 
Qui le mostier adont gardoit 
Et qui ces choses regardoit 
Com hom plein de melancolie 
Le myracle tient a folie. 
A Perron dit qu’est enchanteres 
Boutencoroye et tregeteres 
Entre ses mains le cierge prent 
Se le rasiet en haut et pent 
Li menestreuz qui assez sot 
Le moigne voit enrede et sot [...] 
La vïele prend de rechief 
Vers l’image lieve le chief 
Si chante si bien et vïele 
N’est sequence ne kyrïele 
Qu’escoutissez plus volontiers 
Et li cierges biaus et entiers 
Seur la viele redescent 
Ce myracle virent cinq cent. 
[...]  
Tuit s’emerveillent tuit se saignent 
Au doigt le cierge s’entresaignent 
Qui ja deus fois est avalez 
Pierre en dormis n’enjalez 
N’a pas les dois sour la vïele 
Mais si bien chante et si vïele 
Devant l’ymage Nostre Dame 
De pitie fait plorer mainte ame 
Quel son que rende la vïele 
Li cueur si haut chante et vïele 
Que dusqu’a Dieu s’en va li sonz 
Car maintenant si com lizons 
Au menestrel cui Diex consaut 
Ra fait li cierges le tiers saut. 
Trois fois la dame li tendi 
Quie mielz dou moigne l’entendi 



64 

 

  

Et qui assez fu plus courtoyse 
Dau faut moygne qui de la noise 
Est esbaudis et estones 
Chascun s’ecrie ‘Sonez sonez 
Plus biau myracles n’avint mais 
Ne n’avenra ce cuit ja mais’. 
Virge monde 
Por cui Diex monda le mont 

Si me monde 
Qu’en paradis m’emme mont 
Ti ami ont bien le mont 
Seurmonte 
Ti ami vont tout monte 
Devant Dieu lassus amont 
Qui lors veïst le menestrel 
Le cierge offrir desor l’autel [...] 
Ains fu courtois vaillanz et sages 
Car tant com dura ses aages 
Chasqu’an si com je truis ou livre 
Un mout bel cierge d’un livre 
A Rochemador aporta 
En Dieu servir se deporta 
Et quant Dieu pleut qu’a sa fin vint 
A la gloyre du ciel parvint 
Et devant Dieu en ala l’âme 
Por la prïere Nostre Dame 
Dont il chantoit si volontiers 
Et cui d’un cierge estoit rentiers [...] 
La clere vois plaisant et bele 
Le son de harpe et de vïele 
Se psaltere d’orgue de gygue 
Ne prise pas Diex une figue 
S’il n’a ou  cuer devocïon 
Diex ecoute l’entencion 
Non pas la vois ne l’estrument 
Qui Dieu loer vuelt doucement [...] 
Chantons nos haute kyrïeles 
Noz sequences nos ymnes beles [...] 

Cler sonnera nostre vïele 
Et no chançons ert bone et bele. 
Porte dou ciel  



65 

 

  

De paradiz, planche et ponz  
Sourse de miel  
De douceur pecine et fonz.  
D’enfer qui tant est parfonz  
Nous desfen  
Qui nou crient peu a de sen   
Car n’i a rive ne fonz.  
Douce Dame  
Par mout vraie entencïon  
Cors et ame 
Met je en ta protectïon  
Prie sans delation  
ten fil douz   
Qu’il nos face vivre touz  
In terra viventium. Amen. (Koenig, 1970, vol. 4, p. 184-198) 
 

Bien plus réduite, la chanson de Sainte Marie présente le même 
récit, ayant probablement comme source le texte latin, puisque cette 
chanson en présente sinon l’essentiel, du moins une grande partie. De 
plus, les louanges à la Vierge étant plus directes, les digressions du 
poème de Gautier de Coinci n’y figurent pas. Voici la chanson du 
répertoire d’Alphonse X : 

 
CSM 8 
Incipit : Esta é como Santa Maria fez en Rocamador decender hua candea na 
viola do jograr quecantava ant' ela.  
(Celle-ci relate comment sainte Marie a fait descendre une chandelle sur la vièle 
du jongleur qui chantait devant elle). 
 
Refrain : A Virgen Santa Maria / todos a loar devemos, / cantand' e con alegria, 
/ quantos seu ben atendemos. 
1)E por aquest' un miragre | vos direi, de que sabor a 
veredes poy-l' oirdes, | que fez en Rocamador 
a Virgen Santa Maria, | Madre de Nostro Sennor;  
ora oyd' o miragre, | e nos contar-vo-lo-emos. 
A Virgen Santa Maria ... 
2) Un jograr, de que seu nome | era Pedro de Sigrar,  
que mui ben cantar sabia | e mui mellor violar,  
e en toda-las eigrejas | da Virgen que non á par  
un seu lais senpre dizia, | per quant' en nos aprendemos. 



66 

 

  

A Virgen Santa Maria ...  
3) Aquel lais que el cantava | era da Madre de Deus,  
estand' ant' a sa omagen, | chorando dos ollos seus;  
e pois diss': «Ai, Groriosa, | se vos prazen estes meus  
cantares, hua candea | nos dade a que ceemos.» 
A Virgen Santa Maria... 
4) De com' o jograr cantava | Santa Maria prazer  
ouv', e fez-lle na viola | hua candea decer;  
may-lo monge tesoureiro | foi-lla da mão toller,  
dizend': «Encantador sodes, | e non vo-la leixaremos. 
A Virgen Santa Maria... 
5) Mas o jograr, que na Virgen | tiia seu coraçon,  
non quis leixar seus cantares, | e a candea enton  
ar pousou-lle na viola; | mas o frade mui felon  
tolleu-lla outra vegada | mais toste ca vos dizemos. 
A Virgen Santa Maria ... 
6) Pois a candea fillada | ouv' aquel monge des i  
ao jograr da viola, | foy-a põer ben ali  
u x' ant' estav', e atou-a | mui de rrig' e diss' assi:  
«Don jograr, se a levardes, | por sabedor vos terremos.» 
A Virgen Santa Maria... 
7) O jograr por tod' aquesto | non deu ren, mas violou  
como x' ante violava, | e a candea pousou  
outra vez ena vyola; | mas o monge lla cuidou  
fillar, mas disse-ll' a gente: | «Esto vos non sofreremos.» 
A Virgen Santa Maria... 
8) Poi-lo monge perfiado | aqueste miragre vyu,  
entendeu que muit' errara, | e logo ss' arrepentiu;  
e ant' o jograr en terra | se deitou e lle pedyu  
perdon por Santa Maria, | en que nos e vos creemos. 
A Virgen Santa Maria... 
9) Poy-la Virgen groriosa | fez este miragr' atal, 
que deu ao jograr dõa | e converteu o negral 
monge, dali adeante | cad' an' un grand' estadal 
lle trouxe a ssa eigreja | o jograr que dit' avemos.  
A Virgen Santa Maria... (dans : Mettmann, 1959, p. 26-27). 
 

En comparant les deux textes on s’aperçoit que tant la chanson du 
moine français que la chanson galicienne-portugaise, présentent des 
louanges à la Vierge dans le refrain. La chanson de Gautier de Coinci 
contient des refrains multiples, qui évoquent les litanies de Marie : 



67 

 

  

Virge monde, Porte dou ciel, alors que la chanson de Sainte-Marie 
présente un refrain unique : A Virgen Santa Maria/ todos a loar 
devemos,/cantand'e con alegria,/ quantos seu ben atendemos. 

Du point de vue de la signification, les deux textes sont presque 
identiques, la distinction se trouve principalement dans les signifiants 
- c’est-à-dire dans la langue -, dans la structure, et dans l’étendue de 
chacun. Il s’agit du même protagoniste, Pierre Siegelar (chanson 
française) / Pierre de Sigrar (CSM), du même décor, l’église de Notre-
Dame de Rocamadour, du même miracle, le cierge qui descend trois 
fois du lustre s’installant dans la vièle du jongleur, du moine qui 
l’observe, prenant le jongleur pour un magicien et enfin, de la foule 
enchantée par le miracle. Dans une sorte de conclusion des deux 
poèmes il y a le récit de la fidélité du jongleur en tant que pèlerin qui 
rend visite à la Vierge de Rocamadour chaque année, en lui apportant 
un cierge.  
Comme l’écrit la médiéviste Huguette Legros : “l’esthétique romane 
n’est pas une esthétique de surprise, mais une esthétique qui privilégie 
la conjoncture et la beauté du style.” Dans l’expression “Faire un 
nouveau vers il s’agit principalement d’inventer une nouvelle forme, 
et non d’inventer une nouvelle matière”. (Legros, 1992, p. 18)  

Il faut rappeler aussi, que la bougie allumée possède une gamme 
importante de significations spirituelles et symboliques dans le 
domaine religieux. En ce qui concerne l’espace sacré, non seulement 
elle éclaire, mais elle est aussi l’expression des fidèles, de l’adoration 
et de l’amour de Dieu, en même temps que de sa joie, ainsi que le 
triomphe spirituel de l’Église. La consommation de bougies dans le 
temple rappelle la Lumière, qui ne s’éteint jamais, cette Lumière, qui 
est la joie des âmes des justes, qui plaît à Dieu, dans le royaume du 
Ciel, et dans le cas de Rocamadour, à Marie, évidemment. 

Le récit du jongleur de Notre-Dame était si important au Moyen 
Âge qu’il a servi de point de départ à de nombreuses réécritures au 
cours des siècles ultérieurs. Le topos du jongleur qui était un dévot de 
la Vierge Marie a surtout intéressé les auteurs des XIXe et XXe 
siècles. Au moins deux réécritures méritent d’être citées dans la 
présente étude : la première est un conte d’Anatole France, “Le 
jongleur de Notre-Dame”, qui fait partie de son œuvre L'Etui de nacre 
(1892), dont le synopsis est le suivant : Barnabé de Compiègne était 



68 

 

  

un jongleur, qui parcourait les villes en pratiquant les exercices dans 
lesquels il était habile ; il n’avait pas de travail stable, et il souffrait de 
la faim et du froid. Par une nuit pluvieuse et glaciale, il rencontra un 
moine qui le persuada d’abandonner son gagne-pain. Il doit chanter, 
dit-il, comme moine, des louanges à la Vierge. Barnabé entra dans le 
couvent, et comprit aussitôt que chacun des moines faisait sa part pour 
louer la Mère de Dieu. Le prieur composait des traités sur la Vierge 
Marie, qu’un moine copiait sur les feuilles d’un fin parchemin, qu’un 
autre ornait ensuite de belles enluminures. D’autres moines 
composaient des hymnes ou sculptaient des statues en l’honneur de la 
Vierge. Barnabé se sentait très malheureux de ne pas savoir faire 
quelque chose comme cela, et se laissait aller à la tristesse. Un matin, 
il décida de pratiquer ses talents de jongleur dans la chapelle, devant 
l’autel de la Vierge. Prenons un extrait des plus intéressants, du conte 
d’Anatole France, la fin : 

 
La tête en bas, les pieds en l'air, il [Barnabé] jonglait avec six boules de cuivre et 
douze couteaux. Il faisait, en l'honneur de la sainte Mère de Dieu, les tours qui 
lui avaient valu le plus de louanges. Ne comprenant pas que cet homme simple 
mettait ainsi son talent et son savoir au service de la sainte Vierge, les deux 
moines criaient au sacrilège. Le prieur savait que Barnabé avait l'âme innocente 
; mais il le croyait tombé en démence.  
Ils s'apprêtaient tous trois à le tirer vivement de la chapelle, quand ils virent la 
sainte Vierge descendre les degrés de l'autel pour venir essuyer d'un pan de son 
manteau bleu la sueur qui dégouttait du front de son jongleur. 
Alors le prieur, se prosternant le visage contre la dalle, prononça cette parole : 
« Heureux les simples, car ils verront Dieu ! » 
— Amen ! répondirent les anciens en baisant la terre. 
 

Dans une amplificatio, le poète Maurice Léna a écrit pour Jules 
Massenet le livret d’un opéra, en trois actes : Le jongleur de Notre-
Dame, qui a le synopsis suivant : sur la grand-place de Cluny, en 
Bourgogne, se tenait la foire. Devant l’abbaye, la foule était excitée 
par l’arrivée d’un jongleur itinérant qui chantait une chanson 
profane. Le prieur sortit de l’abbaye, dispersa la foule, et Jean lui 
demanda pardon pour le blasphème. Le prieur lui répondit qu’il serait 
pardonné s’il entrait au monastère. Au couvent, tous les moines étaient 
occupés à faire leur travail, sauf Jean, qui ne parlait pas latin et ne 



69 

 

  

pouvait donc pas chanter à la chapelle. Quatre moines, un sculpteur, 
un peintre, un poète, et un musicien, demandèrent ironiquement qu’il 
soit leur apprenti, chantant chacun les louanges de son art. Le prieur 
est venu et a renvoyé les moines au travail. Pendant ce temps, 
Boniface, le cuisinier, comparait son travail à celui d’un artiste, et 
racontait à Jean une histoire exemplaire. Il lui disait que Marie parlait 
le français aussi bien que le latin. Dans la chapelle, le moine peintre 
priait devant une statue, et se cacha, quand il vit Jean arriver avec son 
équipement de jongleur. Le moine courut raconter ce fait au 
prieur. Jean commença à exercer ses talents de jongleur pour Marie, et 
lui chanta aussi une pastourelle. Le prieur, entré dans la chapelle, 
voulut interrompre la chanson, mais Boniface le retint. Tous les 
moines se rassemblèrent progressivement, cachés aux yeux de Jean, 
qui dansait une bourrée, devant la statue ; ce qui les mit en colère. Une 
musique céleste se fit entendre et comme les autres moines priaient et 
louaient Jean, la statue de Marie s’éclaira d’une lumière céleste. Jean, 
ravi d’avoir enfin compris le latin par un autre miracle, mourut en 
voyant l’apparition céleste.  

Le style et la forme de la présentation des topoi littéraires – le 
jongleur, sa vièle et le cierge qui défie les lois de la physique – sont 
les traits principaux des deux poèmes analysés, présentant, chez 
chacun des poètes, des pièces qui composent le plus important 
répertoire marial de la littérature médiévale : Les Miracles de Nostre 
Dame (Gautier de Coinci) et les Cantigas de Santa Maria (Alphonse 
X).  

Les œuvres tardives – le conte d’Anatole France et le livret de 
l’opéra de Jules Massenet – montrent l’influence de la littérature 
médiévale au cours des siècles ultérieurs ; ce qui corrobore 
l’affirmation de Roland Barthes, selon laquelle la productivité du texte 
littéraire consiste en sa capacité à produire des sens multiples, qui se 
renouvellent à chaque lecture (Barthes, 1964), et je dirais à chaque 
époque aussi. C’est la “mouvance” du texte littéraire dont parle Paul 
Zumthor. 
 

Bibliographie 
 
ALBE, Edmond et ROCACHER, Jean, Les Miracles de Notre-Dame 



70 

 

  

de Rocamadour au XIIe siècle. Texte et traduction d’après les 
manuscrits de la Bibliothèque Nationale, avec une traduction et des 
notes historiques et géographiques par E. Albe et introduction et 
complément de notes par J. Rocacher. Toulouse, Le Pérégrinateur, 
1975, p. 142-145. 
ALFONSO X, Cantigas de Santa Maria, Walter METTMANN (éd.), 
Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1959-1972, 4 vol. (vol. 
I). 
BARTHES, Roland, Essais Critiques, Paris, Éditions du Seuil, 1964. 
BREA, Mercedes, “Milagros prodigiosos y hechos maravillosos en las 
Cantigas de Santa Maria”, Revista de Literatura Medieval, V, 1993, 
p. 47-61. 
CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des 
symboles, Paris, Robert Laffont/Jup Jupiter, 1982. 
CORRAL-DIAZ, Esther, « Maria Balteira e a peregrinación á Terra 
Santa », in Mujeres y peregrinación en la Galicia Medieval, Carlos 
Andrés GONZÁLEZ PAZ (éd.) Santiago de Compostela, Instituto de 
Estudios Gallegos “Padre Sarmiento”, Cuadernos de Estudios 
Gallegos II, 2010. 
GRENTE Georges (dir.), Dictionnaire des Lettres Françaises Le 
Moyen Age. Édition entièrement revue et mise à jour par Geneviève 
HASENOHR et Michel ZINK, Paris, La Pochothèque, Fayard, 1992. 
FIDALGO, Elvira, As Cantigas de Santa Maria. Vigo, Edicións 
Xerais de Galicia, 2002. 
FIDALGO, Elvira. “Peregrinos en las Cantigas de Santa Maria”, 
Identidad  europea e intercambios culturales en el Camino de 
Santiago (Siglos XI-XV). Edición a cargo de Santiago López Martinez-
Morás, Marina Meléndez Cabo, Gerardo Pérez Barcala. Santiago de 
Compostela, Universidade de Santiago de Compostela, 2013, p. 207-
223. 
FRANCE, Anatole. Le jongleur de Notre-Dame. S. l., Librairie des 
Amateurs, 1924.  
GAUTIER DE COINCI, Les miracles de Nostre Dame par Gautier de 
Coinci, Frédéric KOENIG (éd.), Genève, Droz, 1955-1970, vol. 4, p. 
184 -198. 



71 

 

  

KOENIG, Frédéric. Les miracles de Notre Dame. Par Gautier de 
Coinci. (ed. F. Koenig). Genève, Droz, 1955-1970. v. 4, p. 184-198. 
LAPA, Manuel Rodrigues, Lições de literatura portuguesa, Época 
Medieval, Coimbra, Coimbra Editora, 1955, 4a edição revista. 
LE GOFF, Jacques, O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente 
Medieval, Lisboa, Edições Setenta, 1985. 
LEGROS, Huguette, La Rose et le Lys. Étude Littéraire du Conte de 
Floire et Blancheflor. Senefiance, n° 31, 1992, Aix-en-Provence, 
Publications du CUER MA. 
MARTINS, Armando, « O mar em hagiografias medievais de tradição 
portuguesa. Uma leitura. » Comunicação apresentada na Academia de 
Marinha, in Memorias, 2011, vol. XLI, p. 81-93. 
MARTY-BAZALGUES Jacqueline, « Sur les traces du troubadour Uc 
de Saint-Circ à Saint-Cyr d’Alzon, Rocamadour et Montpellier », 
Actes du Colloque de THEGRA,12 et 13 septembre 1998. 
(thegrahim.chez.com/ac_somma.htm). 
METTMANN, Walter, (ed.) Cantigas de Santa Maria, Coimbra, Acta 
Universitatis Conimbrigensis, 1959-1972, 4 vol. (vol. I). 
MONTOYA, Jesús, Las colecciones de milagros de la Virgen en la 
Edad Media (El milagro literario), Universidad de Granada, Granada, 
1981. 
SERVOIS, Gustave, « Notice et extraits du recueil des miracles de 
Notre-Dame de Roc-Amadour [premier article]», in Bibliothèque de 
l’École des chartes,1857, p. 21- 44. 
 
Sources Internet : 
Le livre des miracles de Notre Dame de Rocamadour (XIIème siècle) 
Par ABB M.C dans Histoire le 9 Mars 2017 à 14:15.	
http://jeviensprierchezvous.blogspot.com/2017/03/notre-dame-de-
rocamadourla-vierge-des.html. 
Blog.Je viens prier chez vous.Notre Dame de Rocamadour, la Vierge 
des Marins, le 2 mars 2017. 
https://www.webcompostella.com/la-vierge-de-rocamadour/,le16 
octobre 2008. 
 

Viviane CUNHA



72 

 

  

  



73 

 

  

 

TROVATORI E L’ESCOLA NEL XII SECOLO	
 

Résumé 
 

Dans ce travail j'ai essayé de démontrer, au moyen de quelques exemples et 
itinéraires de vie, que les troubadours du XIIe siècle étaient imprégnés d'une 
formation scolastique qui leur permettait, tout en se délectant, de jouer un rôle 
didactique et d’établir un modèle auprès des communautés tant châtelaines 
qu’urbaines avec lesquelles ils entraient en contact. Sans se retirer de l'espace 
social, mais se plaçant, au contraire, au carrefour des événements politiques, 
sociaux, religieux, littéraires, linguistiques et scientifiques de leur époque, les 
poètes en langue d'oc ont réussi à transmettre leur gai saber à des personnes 
sensibles au lien entre la vie et la littérature et qui, ayant été touchées par la 
vague bénéfique de la «mutation culturelle» qui suivit l'An Mille, désiraient 
perfectionner leur formation de base. Elles souhaitaient également mettre à 
profit toute suggestion utile, dans le but de dépasser les barrières sociales, 
mentales et relationnelles qui, sans doute et à cause du différent niveau 
d'alphabétisation, divisaient encore une si grande partie de la population de cette 
époque. 

 
Nel presente lavoro ho cercato, additando esempi ed itinerari, di dimostrare 
come i trovatori del XII secolo fossero profondamente imbevuti di educazione 
scolastica e si proponessero, nel mentre procuravano diletto, di svolgere opera 
formativa, didattica e modellizzante nei confronti delle compagini tanto 
castellane che urbane con cui entravano in contatto. Non rifuggendo dallo spazio 
sociale e ponendosi anzi al crocevia delle vicende politiche, religiose, letterarie, 
linguistiche, scientifiche del loro tempo, i poeti in lingua d’oc riuscirono a 
trasmettere il loro gai saber a comunità sensibili al nesso vita-letteratura, toccate 
dalle benefiche ventate della «mutation culturelle» prodottasi dopo il Mille, 
desiderose di migliorare la loro preparazione di base e di mettere a profitto 
messaggi e suggerimenti utili a superare le barriere sociali, mentali, 
comunicative che ancora dividevano e separavano, anche per via del diverso 
grado di alfabetizzazione posseduto, tanta parte della popolazione dell’epoca. 
 

Il XII secolo – inteso come segmento temporale abbracciante un 
arco non solo di cento anni, ma anche i lustri che immediatamente lo 



74 

 

  

precedono e lo seguono, giusta la raccomandazione di Ch. Haskins2 il 
quale insegnava che i secoli non sono che delle convenzioni, delle 
partizioni prive di confini netti e precisi e pertanto da prendere in 
senso lato – è stato definito, spesso in maniera impropria ed esagerata, 
ora come la stagione della rinascita3 della società occidentale dopo un 
lungo periodo di decadenza, di depressione, di incertezza 
dell’avvenire, ora come l’epoca della scoperta dell’individuo4 e della 
costruzione di una coscienza sovraregionale, ora come lo stadio in cui 
avvenne la prima rivoluzione europea5, molto più vasta e decisiva di 
quella che parecchio più tardi avrebbe avuto l’epicentro in Francia o 
in Russia. In realtà, al di là delle formule ad effetto adottate e divenute 
ormai fruste e stereotipate, è innegabile che nel decorso cronico in 
questione si ebbe una generalizzata e simultanea renovatio di vari 
aspetti del vivere civile, con l’apertura di anteriormente inimmaginati 
orizzonti nelle concezioni del mondo, nelle relazioni interpersonali, 
nelle organizzazioni politiche, economiche e chiesastiche, con 
trasformazioni profonde nella distribuzione del potere e della 
ricchezza, nell’espansione e nella differenziazione delle abilità e delle 
funzioni professionali, con miglioramenti considerevoli nel campo 
dello sviluppo industriale e commerciale, con intrepidi e straordinari 
cambiamenti sul piano istituzionale, giuridico, mentale, moretico, 
scientifico, letterario, comunicativo. 

Ma nel quadro del passaggio da una forma di vita comunitaria ad 
un’altra completamente diversa, della crescita della civiltà europea nel 
suo insieme, non si può fare a meno di inserire il fenomeno, non a 
caso prodottosi proprio nel torno di tempo sopra accennato, della 
«sfida laica»6 al sistema formativo e speculativo tradizionale, di 

 

2  Ch. H. Haskins, La rinascita del XII secolo (trad. it. di The Renaissance of 
the 12th Century, Cambridge 1927, a c. di P M. Bartole), Bologna 1972, pp. 
15-16. 

3  Vd. l’opera citata nella nota che precede. 
4  Così in C. Morris, The Discovery of the Individual: 1050-1200, London 

1972. 
5  Proprio negli stessi termini ricorre in italiano il titolo del saggio di R.I. 

Moore, The First European Revolution, c. 970-1215, Oxford 2000, tradotto da 
C. Zusio, Roma-Bari 2001. 

6  Riprendo alla lettera, traducendola, l’intestazione del bel libro di R. Imbach-



75 

 

  

stampo quasi esclusivamente ecclesiastico, la diffusa riforma e il 
sorprendente trasfiguramento delle strutture somministratrici del 
sapere, la spettacolare modifica esterna ed interna degli organismi e 
degli ordinamenti scolastici7. Fino al 1100 circa il demanio 
dell’apprendimento e dell’insegnamento era stato monopolio quasi 
plenario e senza condizioni o restrizioni della Chiesa, che si era 
autoarrogato il diritto di incanalare alle virtù, prima ancora che alla 
cognizione del leggere e dello scrivere, quanti avessero dimostrato 
tendenza allo studio e che con una serie continua di dettami aveva 
cercato di regolare l’approccio alle artes litterarum e all’istruzione di 
base impartita tanto al clero che ai fedeli in saeculo. 

Gli appartenenti agli ordini religiosi con compiti educativi non si 
erano però chiusi al mondo esterno e, su richiesta di esponenti delle 
classi signorili o comunque benestanti, non avevano in genere rifiutato 
di adottare e modificare le loro scuole di obbedienza e di servizio al 
Signore in cellule di primo dirozzamento dottrinario, di pragmatica 
literacy, di preparazione all’utile e all’honestum, di inquadramento 
etico e culturale dei reclutati ‘laici’ all’alfabetizzazione. 

Le funzioni magistrali nel seno di Santa Madre Chiesa risultavano 
essenzialmente deputate ai monaci e ai preti di città e di campagna, i 
quali, pur condividendo la convinzione che la scientia donum Dei est e 
che lo studio costituiva il viatico necessario e normale per la sacra 
lectio e la meditazione della Bibbia, perseguivano tuttavia indirizzi e 
obiettivi diversi: nei cenobi l’erudizione serviva ad elevare nel senso 
più nobile del termine i novizi destinati a diventare regolari, era 
drasticamente rigettata la conquista della sapienza pagana, il canone 
delle letture prevedeva testi solamente cristiani, si respirava un’aria di 
distacco, di lontananza e di disprezzo per le cose umane; negli 
ambienti canonicali e sacerdotali, più vicini al «secolo» e alle sue 

 

C. König Pralong, Le Défi laïque. Existe-t-il une philosophie des laïcs au 
Moyen Âge?, Paris 2013. 

7  J. Verger (Il rinascimento del XII secolo, Milano 1997, versione italiana di La 
Renaissance du XIIe siècle, Paris 1996) aveva parlato di «una vera e propria 
“rivoluzione della scuola”» compiutasi nel XII secolo (p. 87 ss.) e V. Fasseur 
e J.R. Valette hanno ripreso l’espressione nell’introduzione (p. 11) alla 
raccolta di studi Les écoles de pensée du XIIe siècle et la littérature romane 
(oc et oïl)¸ Turnhout 2016, da loro curata. 



76 

 

  

esigenze e curiosità, ai suoi richiami e desideri, si registrava, invece, 
una maggiore elasticità nei metodi e nelle materie di insegnamento, un 
largo recupero del patrimonio civile e culturale del passato, un 
frequente ricorso alla strumentazione libresca profana, un’attenzione 
più viva agli scopi sociali dell’acculturazione, non percepita come 
esclusivamente mirata all’ingresso nell’ecumene ecclesiastica. 

Va precisato inoltre che per tutto il medioevo, prima e dopo il Mille, 
la Santa Sede si trovò a dover sedare le ostilità patenti, endemiche e 
incessanti tra clero conventuale e parrocchiale riguardo 
all’attribuzione e al percepimento delle decime, all’amministrazione 
dei sacramenti, all’attività pastorale ed apostolica, spesso usurpata 
dagli indossanti abito monacale e a fronteggiare un’infinita serie di 
casi locali di antagonismo «causa devorationis, non devotionis». Fra i 
motivi di contrasto, uno dei più ricorrenti era quello relativo alla cura 
scolare che parecchi cenobiti si attribuivano contravvenendo 
all’ammonizione, più volte e interessatamente ripetuta, di san 
Gerolamo che «monachus non docentis, sed dolentis habet officium» e 
alle disposizioni del concilio di Aix-la-Chapelle dell’817 che aveva 
decretato che le porte delle scuole monastiche dovessero essere aperte 
solo agli oblati, ai designati a vestire la tonaca regolare, essendo il 
compito professorale incompatibile con lo stato di chi aveva scelto di 
dedicarsi all’ascesi e alla santificazione personale, di votarsi alla 
preghiera. Le severe misure adottate per risolvere l’opposizione tra 
culto e cultura ebbero l’effetto, sulle prime, di ridurre notevolmente la 
presenza di scuole presso le case religiose cenobitiche sparse su tutto 
il territorio europeo, soppiantate da quelle presbiteriali, ufficialmente 
incaricate di provvedere all’istituzione di corsi di studio, anzi tutto, 
«pro ecclesiastico usu»; ben presto, però, i divieti furono aggirati da 
abbati e priori con la creazione nelle comunità da loro amministrate, 
accanto alla scuola interna riservata agli oblati, di una scuola esterna 
ideata ed organizzata per accogliere i figli destinati a vita laicale di 
ceppi signorili della zona, di facoltosi vicini disposti a pagare rette 
elevate, di benefattori già distintisi per la loro generosità. Pur con le or 
dette difficoltà e limitazioni le scuole monastiche si segnalavano per la 
qualità dell’insegnamento del canto liturgico e salmodiale, che in esse 
rivestiva un ruolo fondamentale e richiedeva un lungo e quotidiano 
tirocinio, nonché per l’eccellenza nell’arte della copia calligrafica e 



77 

 

  

della miniatura, con applicazioni e risultati che rivelavano «una 
disposición de los espíritus…por la forma preciosista y amanerada»8, 
per l’eleganza e la ricercatezza, requisiti comunemente ritenuti 
indispensabili per la fortuna dei libri prodotti. 

Tale la situazione digrossativa e ammaestrativa che si riscontrava 
pressoché identica nelle varie parti dell’Europa occidentale quando 
«intorno al 1100 tutto incominciò a cambiare nelle strutture 
scolastiche»9: il miglioramento delle condizioni di vita materiale, 
l’aumento delle risorse a disposizione per soddisfare i bisogni primari 
e non, lo sviluppo demografico e urbano, i progressi negli scambi, 
l’accresciuta mobilità delle persone, portarono ad una diffusa sete di 
conoscenza, ad una pressante richiesta di istruzione che non fosse, 
come per tradizione, religiosa e aderisse finalmente alle esperienze e 
alle necessità di un laicato composto non soltanto dai maiores, dai 
“ben nati”, dai privilegiati dalla sorte, ma pure dai mediocres e dai 
minores desiderosi d’uscire dall’analfabetismo e dall’ignoranza, 
d’incrementare e arricchire il proprio capitale cognitivo, di scrollarsi 
di dosso il peso – divenuto insopportabile perché imposto su ogni 
aspetto del vivere quotidiano – del coetus clericalis. Un’improvvisa e 
spettacolare efflorescenza di scuole, spuntate al di fuori dei consueti 
luoghi d’istruzione, in ogni regione del continente, e in specie da nord 
a sud nell’area dell’ex Gallia che qui interessa, sparpagliate nelle città, 
nelle campagne, nei villaggi, nei borghi, anche impervi ed appartati, 
fondate e gestite da magistri saeculares che non appartenevano agli 
ordini ecclesiastici ma erano in genere monaci o preti spogliatisi 
dell’abito religioso, che avevano esigenza di mantenersi e di 
guadagnare, cambiò la tela di fondo del panorama urbano e rurale 
dell’epoca, arrecando un contributo nuovo e positivo al progresso 
intellettuale e culturale dei territori in cui erano state impiantate. È 
celebre la testimonianza di Ghiberto di Nogent che, nato nel 1053, 
scrisse intorno al 1115 le sue Confessiones, opponendo la condizione 
di studio della sua giovinezza a quella, quantitativamente e 
qualitativamente diversa, della sua maturità; vale la pena riportare in 

 

8  M. C. Díaz y Díaz, La cultura medieval y los mecanismos de producción 
literaria, in VII Semana de Estudios Medievales (Nájera, 29 de julio-2 de 
agosto de 1996), Logroño 1997, pp. 281-296: 294. 

9  Verger, Il rinascimento cit. n. 6, p. 89. 



78 

 

  

traduzione, per quanto molto noto, un brano significativo della sua 
autobiografia: «Vi era poco prima di quest’epoca, nel tempo che 
precedette la mia infanzia e durante la medesima, una tale penuria di 
maestri di grammatica che non se ne vedeva nessuno nei paesi ed 
appena se ne riusciva a trovare nelle città. E se per caso ne veniva 
scoperto qualcuno, la sua scienza era così modesta e scarsa che non 
poteva in alcun modo essere paragonato ai chierici che oggigiorno 
vanno errando nelle campagne»10. 

Di fatto già nei primi lustri del XII secolo si percepì e si prese 
sempre più larga coscienza che l’istruzione costituiva condizione e 
mezzo per ridurre le distanze sociali, era la chiave di volta per mutare 
i vecchi rapporti di potere e di conseguenza si accrebbe in maniera 
esponenziale la voglia di conoscere quanto sembrava conveniente e si 
svegliò e propagò un incontenibile, contagioso, anelito d’emergere e 
di innalzarsi, che toccava non solo i membri della classe equestre e i 
maggiorenti dell’ambito prediale ed economico, ma pure gli allodieri 
ansiosi d’entrare nel prestigioso consorzio patrizio, i mercanti e gli 
artigiani più o meno arricchitisi (“nummati” come si diceva nel latino 
dell’epoca) con il loro lavoro, e perfino alcune frange di populares 
stanchi delle soffocanti dipendenze e asimmetrie vigenti in base ad 
antiquae consuetudines. 

Comunque, sebbene i maestri secolari, “liberi” e “mercenari”, per lo 
più di bassa estrazione ma coriacei nel loro spirito di autonomia e nel 
loro disegno di ricavare profitti personali dallo sfruttamento delle loro 
competenze culturali e professionali, si fossero moltiplicati a 
dismisura11 e fossero divenuti più ricercati e rispettati, pure va detto e 

 

10  Guibert de Nogent, Autobiographie (testo latino con traduzione francese a 
fronte), a c. di E.-R. Labande, Paris 1981, l. I, cap. IV. Un’acuta e penetrante 
analisi del passo citato in J. Verger, Culture, enseignement et société en 
Occident aux XIIe et XIIIe siècles, Rennes 1999, p. 27 ss. 

11  Mancano, purtroppo, sull’argomento indagini prosopografiche valide ed 
esaurienti; per dare un contributo all’“archeologia” della scuola medievale e 
alla conoscenza dei luoghi e dei tempi in cui operarono – specialmente nella 
Francia meridionale del XII secolo – grammatici, magistri, instructores e 
scolarchi degni d’essere ricordati e adeguatamente catalogati ho raccolto negli 
anni parecchie schede e materiali documentari di cui darò prima o poi 
contezza; in questa sede mi limito a segnalare, perché significativo nel 



79 

 

  

rimarcato che le istituzioni scolastiche clericali non scomparvero, si 
mantennero vive ed attive, malgrado le vocazioni cominciassero a 
diminuire, si trasformarono con grande duttilità negli scopi e nei 
metodi pedagogici, adeguandosi alle domande di un’educazione da 
utilizzare secondo gli individuali intendimenti, che non riconoscesse 
in tutte le opere dell’uomo la mano del Creatore e coadiuvasse un 
cursus honorum da esplicare anche fuori degli organismi ecclesiali. La 
stessa Sede Apostolica scese in campo per arginare la proliferazione 
dei maestri laici e porre un freno alla sperimentazione di nuovi assetti 
formativi che costituivano una minaccia per le sue direttive, le sue 
finalità, i suoi interessi. Già Gregorio VII aveva raccomandato «ut 
omnes episcopi artes litterarum in suis ecclesiis docere faciant», ma 
fu Alessandro III ad elevare una concreta diga contro il dilagare delle 
scuole profane, stabilendo, intorno al 1160, che chiunque avesse 
voluto insegnare era tenuto a chiedere l’autorizzazione, la licentia 
docendi, al vescovo della diocesi; tale disposizione venne ribadita nel 
canone 18 del concilio Laterano III (1179), che aggiunse che ogni 
aspirante maestro avrebbe dovuto sottoporsi a preventivo esame da 
parte di un dignitario capitolare per conseguire il titolo e il permesso; 
fu deciso pure, solennemente, dai padri conciliari che ogni prelato 
doveva provvedere alla creazione nella sua diocesi – e in specie presso 
le cattedrali – di almeno una scuola di arti liberali gratuitamente aperta 
a tutti i postulanti. Si ottenne così uno stimolo notevole alla 
somministrazione del nutrimento educativo e dottrinario ed il processo 
virtuoso si espanse velocemente dal centro alla periferia, tanto che alla 
fine del secolo quasi ogni villaggio del Midi risultava provvisto d’un 
foyer di istruzione elementare «à la portée des gens de la plus 
misérable condition»12, ove si insegnava a leggere e a scrivere e si 

 

presente contesto, il caso capitato, proprio agli inizi del Cento, in un paesino 
della Dordogne, ad un certo Ramnulfus, «qui solebat tenere scolas apud 
Montem Revellum», costretto, per la contrarietà dei monaci di Saint-Florent, 
a chiudere i battenti del suo studium (cfr. P. Marchegay, Chartes anciennes de 
Saint-Florent près Saumur pour le Périgord, Périgueux 1879, pp. 8-9). 

12  E. Lesne, Histoire de la propriété ecclésiastique en France, t. V: Les écoles 
de la fin du VIIIe siècle à la fin du XIIe siècle, Lille 1940, p. 419. Utile 
sull’argomento il riscontro di M. Bernardi, Orazio. Tradizione e fortuna in 
area trobadorica, Roma 2018, che mettendo positivamente a profitto gli studi 



80 

 

  

rilasciavano lezioni di addestramento nelle più rudimentali nozioni 
delle arti liberali. 

Ma la crescita dell’alfabetismo, che per quanto riguarda le 
campagne del XII secolo può dirsi ancora parziale e imperfetto, fu, 
soprattutto, fenomeno urbano. Nelle città la tradizionale libertà 
d’azione e di comportamento degli abitanti si tradusse in 
un’irrefrenabile ricerca di procedimenti di sviluppo e affinamento 
culturale, di spazi di istruzione allotri a quelli delle sedi vescovili e dei 
monasteri, di strumenti linguistici e ideologici idonei a rielaborare i 
messaggi diretti e indiretti che arrivavano da una realtà sempre più 
laicizzata, e i meliores viri, consapevoli che l’educazione era 
«presupposto, causa e riverbero di nuove dinamiche»13, si 
impegnarono ad allargare i confini delle «littératie»14, a stabilire una 
più stretta connessione tra mondo del potere e mondo della parola, a 
scuotere i paradigmi ereditati e a trasformarli in qualcosa di originale 
e diverso, di «permisto» perché impregnato del patrimonio noumenico 
e cognitivo antico, arricchito dai prodotti e dai fermenti di natura 
intellettuale e spirituale propagati da ambienti che erano entrati a 
contatto con nuovi modelli concettuali e comunicativi. La confidenza 
e la pratica dei libri (che costituivano il fondamento di ogni 
formazione e informazione), il livello delle conoscenze acquisite, i 
rapporti di integrazione fra sapere orale e scritto, tra latinantes e non 
latinantes, tra insegnamenti autoriali e riflessioni nate 
dall’osservazione e dall’esperienza, tra gente locale e persone venute 
da fuori per apprendere, tra arti speculative e arti applicate, tra idioma 
volgare e grammatica, «porta d’ingresso di tutte le altre scienze» 
secondo la definizione di Alessandro di Villadei, progredirono e 

 

pregressi ha approntato un’efficace mappa dei centri di istruzione di una 
qualche importanza nella Francia del Sud in cui è documentata o ipotizzabile 
un’attività di insegnamento nel XII secolo. 

13  G. Cavallo, Il secolo che legge e che scrive. Tra Occidente e Bisanzio, in Il 
secolo XII: la «renovatio» dell’Europa cristiana (a c. di G.Constable – 
G.Cracco – H.Keller – D.Quagliani), Bologna 2003, pp. 461-477: 462. 

14  Adopero il termine nel senso spiegato da M. Aurell, Le chevalier lettré. 
Savoir et conduite de l’aristocratie aux XIIe et XIIIe siècles, Paris 2011, p. 15 
ss. 



81 

 

  

finirono col proiettare gli istruiti al centro degli scambi intersoggettivi 
e della vita comunitaria. 

Alcuni maestri riuscirono a conquistarsi reputazione e fama per le 
loro capacità e competenze e attirarono frotte polimorfe di studenti 
(anche adulti) e di auditores, provenienti pure da località lontane, 
richiamati15 dalla loro dottrina, dalla loro destrezza e influenza 
dossologica, dai loro verba, dai loro metodi. Il clima culturale quindi 
migliorò e risentì positivamente della mobilità delle persone, delle 
idee, degli epistemi e merita in proposito d’essere ricordato che il XII 
secolo segnò «la comparsa sulla scena sociale della figura dello 
studente, come soggetto ben differenziato dallo stereotipo dell’utente 
tradizionale delle scuole monastiche e clericali, diverso per 
l’esperienza intellettuale che intendeva compiere, per le finalità 
professionali della sua formazione, diverso infine sotto il profilo 
educativo, in quanto estraneo a quel complesso di precetti 
comportamentali e di norme pedagogiche messe a punto per i giovani 
allievi delle scuole ecclesiastiche»16. Queste iniziarono un lento ma 
progressivo declino e stentarono a mettersi al passo dei tempi: il loro 
insegnamento, non molto differente da quello impartito nei moderni 
seminari, era di tipo marcatamente conservatore e moralizzatore e non 
reggeva la concorrenza delle corrispondenti strutture laicali, nelle 
quali il vecchio ideale cristiano della trasmissione gratuita del sapere 
non trovava più posto ed anzi i salari e i compensi dei maestri 

 

15  Purtroppo, fa difetto un’attendibile geografia storica dei luoghi di sapere 
nella Francia meridionale dei secoli dopo il Mille e bisogna accontentarsi 
delle sparse e concise osservazioni, che per quanto sagaci non risultano 
supportate da sistematiche indagini documentarie, di C.S. Jaeger, The Envy of 
Angels. Cathedral Schools and Social Ideals in Medieval Europe (950-1200), 
Philadelphia 1994, C. Jacob, Circuits et dynamiques de la mobilité, in Lieux 
de savoir. Espaces et communautés (dir. C. Jacob), Paris 2007, pp. 779-785, 
S. Thiolier-Méjean, L’archet et le lutrin. Enseignement et foi dans la poésie 
médiévale d’oc, Paris 2008, C. Giraut, “Per verba magistri”. Anselme de 
Laon et son école au XIIe siècle, Turnhout 2010, Id., Faire école au XIIe 
siècle: quelques réflexions générales, in Les écoles de pensée cit. n. 6, pp. 99-
100. 

16  G.P. Brizzi, L’identità dello studente tra medioevo ed età moderna, in 
Identità collettive tra Medioevo ed Età Moderna. Convegno internazionale di 
studio (a c. di P. Prodi e W. Reinhard), Bologna 2002, pp. 313-331: 314-315. 



82 

 

  

facevano registrare un’impennata proporzionale alla richiesta dei loro 
servizi. Ciò malgrado, come ha notato J. Verger, «per lo più gli 
uomini di sapere continuarono ad avere una forte impronta clericale»17 
e, ancorché conducessero un modo di vivere completamente laico, si 
qualificavano ed erano qualificati “chierici” (vocabolo che, come 
precisato da G. Constable, aveva il doppio significato di «chosen» e di 
appartenente a «the part (or portion) of the Lord»18). L’ambiguità 
dello status era determinata anche dal fatto che in molti si facevano 
tonsurare e prendevano i gradi minori per ottenere i benefici e i 
privilegi ecclesiastici, senza pronunciare i voti perpetui, senza obbligo 
di residenza, senza assoggettarsi ai doveri pastorali o sacramentali; 
bastava l’accesso al mondo della cultura, configurarsi come litterati ed 
eruditi, per essere investiti, in una società ordinata gerarchicamente, 
del titolo di distinzione “chierico” propriamente spettante a chi aveva 
abbracciato la carriera sacerdotale, ma esteso con grande flessibilità 
(per non dire leggerezza) a tutti coloro che come gli officiati di 
mansioni religiose si erano dedicati ad attività intellettuali e 
magistrali. 

Maestri e chierici animarono la vita non soltanto delle città, ma pure 
dei castelli e delle grandi dimore signorili, centri prestigiosi di 
coabitazione e di socializzazione, di potere e di ozio raffinato, di 
circolazione di informazioni, di compartecipazione alle pratiche 
ludiche e ai valori connessi alla cultura, luoghi di raccolta di gente 
agiata che aveva tempo e voglia di occuparsi di cose non strettamente 
necessarie alla sopravvivenza, spazi privilegiati per gli intrattenimenti 
mondani, per l’invenzione artistica e letteraria, per la performance, 
focolai e arsenali di proposte, rivendicazioni, esibizioni conformi ai 
gusti e alle mode del tempo, alle tendenze osmotiche di fortitudo e 
sapientia, al finalmente generalizzato consenso per quelle nozze di 
Mercurio con Filologia raccomandate già nel V secolo da Marziano 
Capella. Nelle magioni aristocratiche era diffuso e si intensificava 
senza soluzione di continuità il costume di affidare a precettori e 
chierici, temporaneamente assunti tra il personale domestico (ma 

 

17  Gli uomini di cultura nel medioevo (trad. dal francese di C. Ranzi), Bologna 
1999, p. 223. 

18  The Reformation of the Twelfth Century, Cambridge 1996, p. 9. 



83 

 

  

liberi di esercitare anche altre funzioni parallele o complementari, 
nello svolgimento delle quali spesso riuscivano a «far passare 
all’esterno qualcosa della loro cultura e della loro mentalità»19), i 
propri figli perché venissero educati in primis nella buona creanza, nel 
comportamento conveniente alla loro posizione sociale, e di concerto 
in quelle tecniche e discipline (soprattutto profane) che potessero 
renderli differenti dai rustici e dagli idiotae. L’istruzione di base era 
fornita non soltanto alla prole di genere maschile, ma pure a quella 
femminile, avviata, con uno storico passo avanti nel processo di 
sviluppo della società civile e dell’emancipazione della donna, 
all’apprendimento del leggere e dello scrivere su una scala in 
prevalenza per nulla discriminatoria e che anzi vedeva non di rado le 
appartenenti al “sesso debole” poste su un piano più alto. 

Nelle regioni al sud della Loira, nel XII secolo, le esponenti della 
classe feudale e degli strati più opulenti fruivano di prerogative 
giuridiche analoghe a quelle degli uomini, godevano nelle successioni 
di diritti identici a quelli dei fratelli, erano libere di disporre dei loro 
beni come meglio credevano, giocavano un ruolo primario e di grande 
influenza nella vita sociale che si esplicava nelle aule dei castelli e dei 
fortilizi in cui si trovavano a soggiornare, assolvendo di frequente alle 
funzioni di organizzatrici e registe degli intrattenimenti, delle feste, 
degli spettacoli, delle recite che periodicamente si inscenavano. Per 
quanto ancora il dato stenti ad essere pacificamente accettato, è 
indubbio che nel Cento «it was more likely for a noblewoman to be 
literate than a nobleman»20, che le giovani di buona famiglia erano, 
secondo una tradizione che partiva dai padri della Chiesa e si era 
ininterrottamente perpetuata fino a Ildeberto di Lavardin e Baldrico di 
Bourgueil, spronate e aiutate a tenere sgombera la mente da vanità e 
frivolezze attraverso gli esempi libreschi e gli insegnamenti reperibili 
nelle sacre scritture, nel salterio, nei testi pietistici, nei trattati 
edificanti. Perfino nei più isolati ridotti di modesti titolati laici si 
cercava di dare alle figlie per le quali non si erano programmati i voti 
religiosi un primo insegnamento nella grammatica, nel computo, nella 

 

19  Verger, Gli uomini di cultura cit. n. 16, p. 178. 
20  A. Livingston, Powerful Allies and Dangerous Adversaries. Noblewomen in 

Medieval Society, in Women in Medieval Western European Culture (a c. di 
L.E. Mitchel), New York-London 1999, pp. 7-30: 12. 



84 

 

  

musica, nel canto, e di procurare loro dei libri che giovassero alle 
necessità domestiche, consentissero una qualificata prise de parole e, 
se possibile, la partecipazione attiva alle eleganti conversazioni, ai 
passatempi dialettici, ai recitals, alle discussioni letterarie che avevano 
luogo tra le mura castrali o palatine, spesso trasformate in «théâtre 
mondain»21. E siccome lo strumento linguistico di cui le donne 
generalmente avevano la padronanza era non il latino, che si 
apprendeva bene o negli studia conventuali/episcopali o nelle scuole 
cittadine che esse non avevano avuto la possibilità di frequentare, 
bensì il volgare, anche per loro aperta pressione o recondito 
condizionamento di natura ricettizia, il mezzo usuale di 
comunicazione e di intercomprensione nelle corti, il veicolo 
espressivo più adoperato nella vita privata e pubblica, divenne 
l’idioma parlato che passò – non a caso nello stesso arco di tempo e in 
misura simile al credito e al pretz conquistato nel ménage quotidiano 
dalle dame patrizie (e non) – da una posizione marginale e subalterna 
a ruolo, dignità e impiego primari e surclassanti. 

Conviene, ad ogni modo, tener presente che alla trasmissione di 
valori morali e intellettuali (nonché, per i maschi, fisici, militari, 
guerreschi) dovevano far fronte, nel XII secolo, anzi tutto, i genitori, 
primi responsabili dell’allevamento, dell’alimentazione mentale, 
dell’addestramento alla parola di bambini che non avevano ancora 
raggiunto l’età scolare, erano carenti di ratio e di esperienza, si 
mostravano bisognosi di coordinare sotto adeguata guida pensiero e 
sermo. Sull’esempio di sant’Anna, che si soleva raffigurare nei panni 
di istitutrice della Vergine, le madri erano chiamate per prime, 
all’interno della cellula familiare, a plasmare i sentimenti e 
l’immaginario dei piccoli, abituandoli a distinguere il bene dal male, 
alla conoscenza della Verità, al rispetto degli antenati e dei superiori, 
ai giochi decifratori delle lettere dell’abbecedario, all’acquisizione di 
abilità teoriche, mnemoniche, pratico-manuali, locutivo-espositive. 
Una volta compiuti i sette anni ed usciti dal gineceo e dalla puerizia, i 
rampolli di classe equestre o comunque di rango elevato venivano 
affidati a persone generalmente ritenute erudite ma non di rado di 

 

21  R. Lafont, La voix des dames, « Revue des Langues Romanes », CI, 1997, 
pp. 185-205 : 193. 



85 

 

  

incerta e traballante qualificazione, il più delle volte legate alla 
famiglia da vincoli di sangue o da rapporti di interesse e 
collaborazione, a dei chierici ‘interni’ che non mancavano mai nei 
casati signorili, a nutritores, custodes e precettori che vivevano nella 
domus e finivano col diventare quasi padri adottivi. 

Alla base del sistema educativo, pur in una grande varietà di metodi 
e di programmi dovuta all’anarchia e all’indipendenza dei domini 
magistri, stavano le sette arti liberali studiate nel loro ciclo completo e 
con avvedute transizioni, cui s’aggiungeva l’obbligo di imparare 
almeno i rudimenti del latino, fondamentalmente attraverso i classici e 
popolarissimi manuali di Donato e Prisciano che costituivano una 
sorta di raccolta enciclopedica, a carattere descrittivo, di insegnamenti 
grammaticali, poetici, retorici ed erano propedeutici al successivo 
approccio ai testi dell’antichità, che venivano letti, discussi e 
commentati analiticamente (e dialogicamente) sotto il profilo formale 
e contenutistico e con esercizi applicativi di memorizzazione e 
imitazione delle loro “sentenze”. Secondo le esigenze e le istanze 
pedagogiche del tempo, tese al recupero del passato, ma anche ad 
andare oltre il patrimonio da questo lasciato, si riservava spazio, più 
che alla teoria, alla pratica e alla sperimentazione, tanto che la 
formulazione autoriale era di continuo sottoposta a ratifica 
dell’esempio vivo, a conferma sostanziale dell’osservazione concreta 
quotidiana. La cultura, in generale, era intesa come personale 
conquista, attingibile – in conformità ai dettami di Ugo di san Vittore 
(che aveva scritto nei primi decenni del Cento) – «mediante la propria 
ricerca e il proprio sforzo, piuttosto che ascoltando un maestro»22, il 
cui compito doveva limitarsi all’indicazione di come assimilare le 
tecniche che avevano reso grandi gli autori assunti a modello e quindi 
all’illustrazione dei modi di sviluppo di stili corretti, eleganti, 
individuali. I maestri avevano altresì l’incarico di scegliere e fornire 
agli alunni l’attrezzatura più idonea alla loro ginnastica intellettuale e 
di allenarli quotidianamente non solo alla lettura e alla collatio (come 
allora si definiva la discussione intracomunitaria di quanto si era 
appreso nella giornata), all’uso degli strumenti musicali a corda, a 

 

22  Seguo la traduzione che del brano, estratto dal Didascalicon, ha fornito A. 
Varvaro, Letterature romanze del medioevo, Bologna 1985, p. 73. 



86 

 

  

fiato o a percussione disponibili, ma pure alla composizione scritta, in 
prosa o in versi, su temi proposti dai “dispensatori di sapere”. L’ars 
recte loquendi e l’ars versificatoria si imparavano sotto la guida di 
mèntori più o meno capaci, che avevano, tra l’altro, l’abitudine di 
avviare alla recita, alla rappresentazione, al canto ad alta voce degli 
scritti studiati, facendo così diventare le ore dedicate a tali 
incombenze delle occasioni sociali, di incontro e confronto di 
dilettanti ed esperti di letteratura, di miniintrattenimenti teatrali, di 
modulazioni e cadenze sonore, mono e polifoniche. 

Comune, specialmente nei lignaggi più in vista, dinamici e toccati 
da ambizioni di crescita, era, poi, il ricorso a quello che con termine 
anglosassone suol designarsi forestage, al costume cioè, di antica 
origine, di mandare i figli  o le figlie presso entità dinastiche esterne, 
affinché ne venisse curata l’educazione in habitu laicali, ne fossero 
ampliati e favoriti i contatti finalizzati a futuri matrimoni e a stabilire 
o rinsaldare alleanze interfamiliari, ne venisse agevolato l’inserimento 
nei gangli della macchina politico-militare-amministrativa. Sugli 
ospitanti-formatori ricadeva la responsabilità dell’affinamento 
moretico, culturale e disciplinare degli allievi-apprendisti di inclita 
prosapia loro inviati anche in segno di omaggio e di devota stima e 
amicizia e per rafforzare patti vassallatici e legami clientelari che 
tornava utile ribadire e attualizzare. 

Gli adolescenti indirizzati per migliorare, fino al compimento della 
maggiore età, le loro conoscenze verso corti o dimore tendenzialmente 
più importanti e prestigiose di quelle di provenienza costituivano gli 
anticipatori e le avanguardie di quelle schiere di juvenes smaniosi di 
distinguersi per abilità marziali o artistico-gnoseologiche, di farsi 
largo per ottenere un posto di rilievo nel precario e mutevole 
entourage del patrono attorno a cui s’erano stretti o per avvantaggiarsi 
nella diuturna e faticosa gara per il favore di donne altolocate che 
potessero cambiare fruttuosamente la loro condizione economica ed 
esistenziale. La «gioventù» coincideva con lo stadio della vita umana 
caratterizzato da instabilità e impazienza, da ricusazione della fissità e 
dell’irremovibilità, da ricerca di «avventure» e di piaceri in piena 
libertà, da propensione per i viaggi e l’espatrio mirato non solo al 
soddisfacimento di generiche curiosità, ma pure all’acquisizione di 
uno stato migliore. Non sorprende perciò che nell’epoca della 



87 

 

  

‘rinascita’ europea torme di giovani, non ancora ‘casati’ e per lo più 
membri di famiglie cavalleresche, popolassero le strade, le campagne 
abitate e gli agri “desertici” delle colline e delle montagne senza una 
precisa meta, errabondi per studium militiae, per accrescere le loro 
esperienze e moltiplicare il loro sapere, per allargare i loro orizzonti 
mentali, per affinare la loro preparazione come potenziali servants de 
courtoisie, per semplice speranza d’ottenere «onore e premi». 

Accanto ai milites, ai mercanti, ai pellegrini per motivi religiosi, ai 
chierici che si spostavano per ragioni scolastiche, ai “giovani” 
circolanti per completare la propria iniziazione cavalleresca, si 
aggirava per le contrade del Mezzogiorno della Francia una composita 
e indistinta categoria di persone provviste in genere di modesti mezzi 
materiali, «non divites et non mendicantes», spesso contraddistinte da 
simile estrazione familiare e da paritetici fattori identitari, 
compartecipi di una medesima forma mentis, cui si soleva 
impropriamente riferirsi con l’appellativo di «goliardi», ex-studenti ed 
ex-preti (o monaci) usciti dalle istituzioni scolastiche senza licenza dei 
superiori, chiamati anche mundinenses perché immersi nel  ‘secolo’, 
animati da passioni e sensi profani, ingolfati nel gioco, nell’amore 
facile, nelle baldorie tabernarie, sovente confusi con i giullari, i mimi, 
gli istrioni, i saltimbanchi, indisciplinati, trasgressivi e bohémiens, 
riguardati, per la minaccia sociale che rappresentavano, come esseri 
pestiferi dalle autorità religiose e dai benpensanti delle comunità 
cittadine e paesane. E non molto diversi, anzi affini ai «goliardi» nella 
realtà e nell’immaginario dominante del tempo, che aveva al suo 
centro il manēre, erano i clerici vagantes, gli intrattenitori 
professionisti che si guadagnavano da vivere dando spettacolo e 
facendo divertire il pubblico di piazze e castelli, i suonatori di 
strumenti musicali, i cantautori, gli affabulatori, i rielaboratori-
espositori di argomenti derivati dalla tradizione orale (e talora scritta), 
gli esecutori e divulgatori di testi lirici spesso composti e quasi sempre 
arrangiati da loro stessi, i performatori capaci di suscitare emozioni 
forti impiegando tutte le risorse mediatiche (musiche e vocaliche) a 
disposizione, con un repertorio oscillante fra sacro (non di rado in 
chiave satirica e parodica) e profano. Si aveva a che fare, insomma, 
con una complessa e assai varia gamma di personaggi in continuo 
movimento, all’apparenza equivoci e poco raccomandabili, di 



88 

 

  

individui dimidiati, come i «goliardi», fra materia e spirito, fra 
concretezza e idealismo, per necessità opportunisti e scientemente 
adulatori, da mattina a sera e per abitudine pronti ad adeguarsi alle 
esigenze, agli interessi e alle aspettative dei signori che davano loro 
momentaneo rifugio e sostentamento. 

Anche se con differenti gradi di dignità e prestigio, e normalmente 
attestati ai livelli più alti della piramide scenico-allietativo-culturale 
grazie ad una maggiore – e universalmente riconosciuta e applicata – 
valorizzazione delle loro qualità e finalità positive, delle loro doti 
creative e comunicative, venivano usualmente iscritti, collocati e 
catalogati nello stesso mondo di esperti e addetti allo svago e 
all’educazione altrui, i trovatori, gli inventori-recitatori di pezzi lirici 
forniti di pregi complanarmente e sinergicamente concettuali, 
enunciativi, estetici, artistici, e che di fatto erano soliti (per non dire 
costretti) a viaggiare di corte in corte, rimettendosi alla generosità del 
notabilitato con cui entravano in contatto. 

Come ha osservato C. Amado, uno dei compiti primordiali, in una 
società sprovvista di mezzi di comunicazione di massa, «attendus des 
troubadours était de faire circuler l’information d’un bout à l’autre des 
terres d’oc»23, ma in realtà essi, imbevuti di formazione scolastica, 
operando in poli avanzati di potere, di scambio e di comunicazione, 
consapevoli di rivolgersi a compagini alfabetizzate ed enseignadas, 
preferirono non abbassarsi a veicolare notizie spicciole, pettegolezzi o 
storielle correnti su soggetti dello smart set dell’epoca, a far conoscere 
«e·ls faich e·ls dich dels valens homes e de las valens domnas que 
eron al mon, ni eron estat»24, e si sforzarono piuttosto di mettere alla 
portata di un’aristocrazia castellana e urbana evoluta e preparata il 
loro gai saber, di proporre un’etica comportamentale, psicologica, 
sentimentale al passo dei tempi nuovi, partecipando le loro opinioni, 
riflessioni, emozioni, escogitazioni, con l’intento di persuadere (nel 

 

23  Clercs et moines dans la sphère courtoise (XIIe-XIIIe siècle), in Église et 
culture en France méridionale (XIIe-XIVe siècle) = Cahiers de Fanjeaux 35, 
Toulouse 2000, pp. 127-136: 129. 

24  Come si legge nella vida di Uc de Saint Circ (ed. J. Boutière-A.H. Schutz, 
Biographies des troubadours, Paris 19642, p. 239). 



89 

 

  

senso primo del verbo, ben posto in rilievo da M. Aurell25, di per se 
ducere = condurre verso di sé), convincere (dall’etimo cum vincere = 
vincere insieme) e abbattere i tabù mentali e le gabbie culturali che 
avevano fino ad allora condizionato una società peraltro bramosa di 
emanciparsi. I trovatori – poeti, congegnatori, orditori, artifices, prima 
ancora che cantores – erano, in un mondo che considerava la capacità 
di leggere, di scrivere, di comporre, un segno di distinzione sociale e 
non possedeva il vocabolo moderno “intellettuale” per loro senz’altro 
calzante e appropriato, dei liberi professionisti che, mentre 
procuravano diletto, svolgevano opera formativa, didattica e 
modellizzante, si sentivano ed erano percepiti come membri à part 
entière della specie dei litterati dominanti l’universo del verbum e 
impegnati laicamente (oggi di direbbe da free lance) a consigliare, a 
“mediare”, a trasmettere, a dispensare, su vasto raggio, le loro idee ed 
esperienze. La loro figura sconfinava e per certi aspetti si confondeva 
con quella dei chierici, comunemente giudicati periti nell’arte di 
legare concetti e parole e visti come una forza di rilievo, dato il 
percorso dottrinale e sapienziale compiuto, per pilotare «nella società 
di quei tempi sia l’organizzazione sia il dissenso»26. Con il metro dei 
simplices si allogavano a distanza minima da coloro che esercitavano 
per mestiere e nelle scuole azione educativa, che vivevano in litteris e 
avevano acquisito un’agilità mentale e una competenza tecnica tali da 
renderli meritevoli d’essere investiti del titolo onorifico di doctores e 
d’essere accreditati, per consenso generale, pre-positi, rispetto alla 
massa dei rudes, degli illetterati o dei culturalmente minores. 

Muovendosi al di fuori dei quadri istituzionali (ecclesiastici o 
comunali), relando, congiungendo, conglobando e assorbendo i due 
piani, prima di loro contrapposti, rappresentati dai chierici e dai 
giullari (la cui immagine vulgata coincideva con quella ‘bassa’ dei 
giocolieri, dei buffoni, dei dispensatori dissoluti e viziosi di 
divertimento e giocondità, dei circensi che facevano «théâtre de 
tout»), entrambi allergici alla stanzialità e privi d’un proprio luogo di 

 

25  Rapport introductif, in Comunicazione e propaganda nei secoli XII e XIII. 
Atti del convegno internazionale, a c. di R. Castano-F. Latella-T. Sorrenti, 
Roma 2007, pp. 9-19: 9. 

26  M. Fumagalli Beonio Brocchieri, L’intellettuale, in L’uomo medievale, a c. di 
J. Le Goff, Roma-Bari 1988, pp. 203-233: 205. 



90 

 

  

attività, proiettati tanto verso il mondo signorile che verso quello 
cittadino, i trovatori erano agli occhi dei contemporanei (oltre che ai 
propri) equiparabili ai magistri, personaggi dotati di elevatezza morale 
e di indiscussa dignità professionale, homs de saber che esprimevano 
una condizione di superiorità culturale e sociale, in genere reputati 
adreitz, cortes, gen parlans. Nel XII secolo «la circulation des maîtres 
était aussi intense que celle des étudiants»27, la tela di fondo su cui 
erano abituati ad agire era omogenea e identica a quella su cui 
operavano i trovatori, come loro dediti all’enarratio poetarum, pronti 
a mettere a disposizione della collettività le conoscenze, di natura e 
dottrinale e popolare, attinte in prevalenza nella schola28, ma 
rielaborate e rinnovate nella sostanza e nella forma, distillatori di 
sapere, seminatori di stimoli e provocazioni, plasmatori del gusto e 
dell’ideologia di quanti apparivano bisognosi o desiderosi di 
migliorare il loro livello culturale. 

Qualche anno fa Valérie Fasseur ha giustamente scritto che «les 
troubadours pensaient leur savoir comme concurrent du savoir 
d’école, ou au moins d’aussi grande valeur» e non ha mancato 
d’osservare come malgrado ciò in tutta la loro produzione pervenuta 
«jamais référence explicite soit faite à quelque formation académique: 
savoir trouver, savoir chanter, tel est le seul savoir revendiqué et 
exalté dans leurs poésies»29. Eppure, anche se è vero che riesce 
impossibile reperire e documentare un preciso rapporto di dipendenza 
diretta e di filiazione fra i tanti ideatori-realizzatori di versi in lingua 
d’oc e i maestri operanti entro le impalcature didattiche tradizionali, è 
accertato ed inoppugnabile che il loro legato lirico lascia da ogni lato 

 

27  C. Beaune, Éducation et cultures. Du début du XIIe siècle au milieu du XVe 
siècle, Paris 1999, p. 82. 

28  Vale la pena ricordare che le scholae del XII secolo erano non soltanto sedi di 
istruzione e di specializzazione nell’ars grammaticae, nelle litteratoriae 
scientiae, ma pure siti consueti di specializzazione nell’apprendimento del 
canto, interesse principale di chi coltivava, in particolar modo all’ombra delle 
chiese cattedrali e abbaziali, il progetto di accedere agli uffici religiosi o di 
esercitare in maniera corretta e irreprensibile attività musicale, canora, 
recitativa fuori degli edifici ecclesiastici. 

29  Écoles de pensée du XIIe siècle et littérature en langue d’oc (XIIe-XIIIe 
siècles), in Les écoles de pensée cit. n. 6, p. 31. 



91 

 

  

traboccare una preparazione scolastica prolungata e non superficiale e 
una continua voglia di contrappunto ai messaggi ideologici, 
epistemici, morali, artistici, provenienti dai centri di istruzione 
secondaria, privati e pubblici, ove vigevano anche per i saeculares 
canoni e indirizzi di studio vieti e stantii. Il fatto è che, pur essendo lo 
stemma influenciarum tracciabile per le creazioni rimiche vernacolari 
rimaste poligenetico e complicato, le rifrangenze e le interferenze 
quantitativamente e qualitativamente più importanti risultano in 
maniera distinta di matrice scolastica e più propriamente chiesastica, 
con tracce evidenti e indubbie degli insegnamenti e degli avviamenti 
somministrati nei sempre vitali studia di monasteri e vescovati, 
depositari di forme di pensiero, di esperienze e pratiche espressivo-
ornamentali, consolidate e venerande, costituenti un serbatoio 
imprescindibile, sebbene per nulla stabile e costante, di modelli, 
escogitazioni, norme, orientamenti basilari per chiunque avesse voluto 
mettere alla prova le proprie facoltà inventive ed espositive. 

Sin dalle prime generazioni, e a cominciare dal più antico trovatore 
noto, Guglielmo IX d’Aquitania che col suo esempio segnò «le 
passage d’un forme de vie intellectuelle à l’autre»30, sono percepibili 
con chiarezza «phénomènes d’innutrition»31 mentale e spirituale, la 
cui origine, al di là degli sforzi mimetici, non è difficile ricondurre alle 
serre disciplinari fiorenti all’interno e all’esterno delle dominicae 
scholae rurali e cittadine che erano, in verità, le principali ‘agenzie’ di 
arricchimento interiore esistenti nel Sud della Francia per gli 
addiscentes desiderosi d’apprendere gli elementa litterarum e di 
ottenere idonei accessus ad auctores. 

Lo stesso sopra evocato Guglielmo IX d’Aquitania che, com’è noto, 
si pose contro quella congerie di prescrizioni e regole 
comportamentali che costituivano l’essenza dei programmi formativi 
messi a punto nei luoghi in cui assieme a nozioni e tecniche di studio 
si insegnava a sottomettere i motus corporis ai motus animi, nel 
mentre portava avanti una caparbia e coerente linea di laicizzazione 
dell’individuo e della società contestando le pretese della Chiesa di 

 

30  Fasseur/Valette, Introduction in Les écoles de pensée cit. n. 6, p. 9. 
31  Ibidem, p. 13. Per i legami, assai stretti, fra scuole, corti e sperimentazioni 

poetiche in volgare valga il rinvio a Bernardi, Orazio cit. n. 7. 



92 

 

  

normare  i percorsi e i modi di vita pure delle persone che non 
avevano abbracciato i voti religiosi, dava prova d’aver ricevuto – non 
diversamente dagli aristocratici del suo tempo – un’educazione 
clericale, quando si dedicava da esperto artigiano alla tornitura dei 
suoi componimenti lirici, con cura e perizia scegliendo e bilanciando 
motz  e sons e sfoggiando competenze retoriche presupponenti una 
lunga familiarità con gli strumenti più avanzati e raffinati di creazione 
verbale e musicale forgiati nelle officine inventive annesse agli 
stabilimenti in cui si studiava innanzi tutto la sacra pagina, e che gli 
apprestavano precedenti e prestiti per le sue formulazioni 
rivoluzionarie nei contenuti, ma ‘scolastiche’ nella costruzione, nella 
disposizione e nell’uso dei materiali. È un dato ormai acquisito e 
pacifico che gli artefatti di Guglielmo sono continuazione e sviluppo 
in chiave profana dei ritrovati prosodici, metrici, rimici, musicali 
d’impiego ordinario nella vicina scuola benedettina di San Marziale di 
Limoges e che furono proprio le sperimentazioni compiute in quel 
laboratorio d’avanguardia a consentire il passaggio dal versus al vers, 
dai tropi al trobar, dal contrafactum alla contraclau. Secondo alcuni 
studiosi fu addirittura il desiderio del duca d’elevare un contraltare 
mondano a quello mistico realizzato dal coetaneo Roberto d’Arbrissel 
(1050-1117), ex chierico vagante, fondatore del monastero e 
dell’ordine di Fontevrault, vissuto a lui vicino per circa venti anni, 
grande oratore e trascinatore di folle, ascoltato predicatore della 
rinunzia ai beni e alle tentazioni terrestri, a spingere il nobiluomo 
irriverente verso la Chiesa e la religione a scendere in campo per 
esaltare l’amore sensuale di contro alla glorificazione della donna pura 
perseguita dal rivale nella teoria e nella pratica (tra l’altro, con 
l’affidamento della direzione del convento misto da lui voluto ad una 
signora del circondario) e a coniare, in sorda concorrenza col maestro 
della parola d’impronta confessionale, delle canzoni celebranti i 
piaceri del ‘secolo’. 

I rapporti stretti ma dinamici, ora collaborativi ora polemico-
oppositivi, tra sistema scolastico (che per tutto il corso del XII secolo 
continuò ad essere appannaggio prevalente della Chiesa) e trovatori si 
mantennero saldi e operanti anche dopo le insolenti esperienze di 
entrabescamen del blasonato amateur pittavino. Per Marcabru, ad 
esempio, guascone di oscuri natali, il cui floruit si situa nel secondo 



93 

 

  

quarto del Cento, si è addirittura ventilato il sospetto che sia stato un 
monaco (poi spogliatosi) per via della dimestichezza che le sue poesie 
denunziano con le Scritture, col pensiero cristiano e in particolare 
agostiniano, della sintonia intellettuale e morale che si è avvistata con 
i più severi fustigatori, a quel tempo, dei costumi ‘cortesi’ e della 
«moderna Babilonia». È innegabile, in realtà, l’eco nella sua opera 
rimasta di fonti etiche classiche (soprattutto Seneca), degli 
insegnamenti dispensati nelle scuole di Chartres, vivacissime nell’XI e 
nella prima metà del XII secolo, e in special modo delle posizioni 
ideologiche manifestate nel trattatello De natura et dignitate amoris 
del coevo Guglielmo di Saint-Thierry, religioso amico di san Bernardo 
ed entrato nel 1135 nell’ordine cistercense. Tutta la produzione rimica 
sopravanzata di Marcabru risulta, come a più riprese e 
perspicacemente notato da L. Lazzerini32, pervasa di significati latenti 
e di ‘sensi ulteriori’, intrisa di elementi patentemente ripresi dalla 
tradizione (para)liturgica, dai trattati ascetici e dai testi omiletici 
correnti nella prima metà del Cento, metabolizzati con sapienti 
alternanze e combinazioni concettuali ed espressive che impongono 
un accostamento ai modelli del grande genus dicendi dei retori e degli 
scrittori mediolatini e all’oratio glossematica praticata nelle scuole 
cenobitiche e cattedrali. 

Certo, «la présence des savoirs d’école ne se manifeste pas de la 
même manière dans les chansons des troubadours ni même dans 
chaque chanson de troubadour»33; si rendono più che mai necessari 
fasci di luce radente che mettano in evidenza non solo i piani e i colori 
di fondo, ma i reticoli, le giunture, le ombre, i contrasti, gli accordi, 
con supplementari ricognizioni su specifici autori e testi, su singoli 
punti e ‘macchie’ meritevoli di ulteriori applicazioni perché 
suscettibili di rivelare il senso di apparentemente strane alchimie, di 
far intendere quali erano le forze che si fronteggiavano all’interno 

 

32  Basti il rinvio a Silva Portentosa. Enigmi, intertestualità sommerse, 
significati occulti nella letteratura romanza dalle origini al Cinquecento, 
Modena 2010, con ricco apparato di note di rinvio alla bibliografia pregressa. 
Più di recente sul tema è da segnalare G. Valenti, La liturgia del trobar. 
Assimilazione e riuso di elementi del rito cristiano nelle canzoni occitane 
medievali, Berlin-Boston 2014. 

33  Fasseur, Écoles de pensée cit. n. 28, p. 25. 



94 

 

  

della città dello spirito nell’avanzato medioevo, di dischiudere spiragli 
nell’intelligenza e nella ricostruzione di quella histoire-homme che 
dovrebbe stare alla base di ogni seria indagine sul passato, ma sulla 
cui soglia ci si è troppo spesso fermati sprecando promettentemente 
feconde opportunità euristiche. Non si deve dimenticare che il lascito 
poetico dei trovatori consente, nel suo complesso e nei suoi 
individuali fruscoli, di analizzare e definire le strutture mentali, i 
programmi di perfezionamento, i meccanismi ed il senso dei 
comportamenti psicologici, l’insieme dei valori, delle norme, delle 
aspettative, delle attitudini, delle credenze che segnarono il modo di 
vivere non soltanto dei singoli, bensì di una più ampia e 
significativamente rappresentativa porzione del tessuto sociale di 
un’area e di un’era speciali nella storia civile e culturale 
dell’Occidente europeo. Guardandosi dal rischio di facili livellamenti, 
occorre accostarsi ai testi superstiti come a documenti importanti e 
insostituibili dei bisogni, dei fermenti, delle istanze, degli aneliti 
propri della comunità in cui vennero a maturazione, comprendere che 
essi consentono di intravedere i processi di inculturazione e di 
interazione ai valori e alle abitudini operanti nel più vasto consorzio 
umano e forniscono informazioni dirette  sui codici di riferimento e 
sulle concezioni moretiche di strati vari ed estesi della popolazione 
dell’epoca. 

È innegabile che i trovatori abbiano recepito e cavalcato le istanze 
di rinnovamento provenienti sia dalle fasce equestri che da quelle 
borghesi e cittadine, inaspettatamente e simultaneamente avviatesi 
verso inusitati interessi, obiettivi, ideali, gusti estetici e intellettuali, e 
si siano impegnati a produrre risposte adeguate alle incalzanti e 
disparate richieste che giungevano da categorie eteroclite e non di 
rado in conflitto tra loro, riuscendo, con efficaci catalisi di spinte e 
tradizioni diverse, a riportare al centro dell’attenzione generale la 
persona umana e i rapporti dell’unum singulare con gli individui della 
specie cui apparteneva. Non rifuggendo dallo spazio sociale e 
ponendosi anzi al crocevia delle vicende politiche, economiche, 
religiose, linguistiche, scientifiche, essi favorirono con i loro incisivi 
figmenta, apparentemente leggeri e distensivi, ma in actu attizzatori di 
rimuginamenti e discussioni, il processo di interazione fra le “strutture 



95 

 

  

instabili”34 che contrassegnavano la civiltà del pieno medioevo e 
contribuirono in maniera rilevante alla maturazione delle coscienze 
singole e collettive. Non deve passare però sotto silenzio che la 
piattaforma principale da cui partì la loro ‘offensiva’ culturale era 
costituita dalla formazione scolastica ricevuta nei luoghi di 
dispensamento di doctrina, che fondamentalmente restavano ancora 
nei secoli  XII e XIII sotto l’ombrello delle istituzioni ecclesiastiche, 
le quali non perdevano occasione per trasfondere lezioni di vita ed 
inculcare una morale (o, quanto meno, una moralità) ricavata dal 
‘tesoro’ universalmente riconosciuto di saggezza, dal ‘prontuario’ di 
conoscenze e norme ritenute valide e cogenti anche per il disorientato 
e sempre trepidante per l’avvenire esercito di fideles non consacrati: 
dalla Bibbia. Nelle scuole cenobitiche e cattedrali il sapere Scritturale 
veniva, comunque, ogni giorno di più, compenetrato dai dati delle arti 
liberali e lo studio rientrava con crescente consenso nella sfera dei 
valori positivi (e basti ricordare che una fetta consistente di cistercensi 
era solita frequentare assiduamente lo scriptorium adiacente ad ogni 
chiostro, in cui, oltre alla lettura e alla copiatura di libri, ci si dedicava 
alla composizione di scritti originali, spesso in versi e non di rado 
animati da autentico lirismo, in uno stile ricercato, immaginifico, 
prezioso). Ecco perché i trovatori, abituati a muoversi in regioni in cui 
gli insediamenti degli ordini sacerdotali e monacali erano 
numerosissimi e svolgevano funzioni trainanti, non poterono fare a 
meno di risentire, direttamente o indirettamente, degli insegnamenti e 
delle direttive del mondo clericale e di fare i conti con le forze 
dominanti nel campo del pensiero, della sensibilità, delle relazioni 
intersoggettive, degli ‘affari’ celesti e terreni. 

 Le esperienze e le preoccupazioni dei trovatori erano, del resto, 
condivise dai destinatari dei loro versi – specialmente dai membri 
dell’establishment patrizio – e da quanti vivevano e operavano nelle 
corti signorili, i quali, benché fossero nell’intimo spesso critici nei 
confronti degli homines ecclesiae, mantenevano per convenienza 
contatti continui con i ‘soldati’ della Chiesa romana, soprattutto con i 

 

34  Riprendo l’azzeccata definizione di G. Tabacco, presente già nel titolo del 
saggio Il cosmo del medioevo come processo aperto di strutture instabili, 
«Società e storia», 7, 1980, pp. 1-33. 



96 

 

  

più istruiti, in grado di soddisfare il loro desiderio/bisogno 
d’acculturazione. Gli scambi e i canali di comunicazione tra clero ed 
esponenti della casta aristocratica, fitti già prima del Mille, risultavano 
attivi e intensamente praticati anche nel XII secolo, con persistenti, 
ancorché riformati, programmi delle autorità religiose di 
cristianizzazione della classe cavalleresca, e con mai interrotti prestiti 
da parte laica, tra le fila dei tonsurati più vicini al ‘secolo’, di 
consiglieri, di collaboratori esperti nell’officium linguae, di istitutori 
per i loro figli. In realtà, proprio nella centuria oggetto del nostro 
interesse si moltiplicarono ed accentuarono in maniera straordinaria i 
palleggiamenti di valori e di forme di pensiero fra ceti e strutture 
sociali differenti e si registrarono mutuazioni ampie, costanti e a tutti 
palesi tra le distinte aree che componevano il quadro della vita civile e 
istituzionale. È utile ricordare che negli ergasteria ecclesiastici non si 
producevano solo testi liturgici o devozionali; le capacità di non pochi 
chierici consacrati si esplicavano pure nella stesura di poemi epici, di 
elegie, di canzoni giocose, di invettive, di poesie ‘libere’ e lascive per 
le quali riesce obiettivamente difficile notare differenze rispetto a 
quelle nello stesso torno di tempo composte dai goliardi e dai 
trovatori. Si può dire che nessuno dei generi letterari profani venne 
trascurato o disdegnato dai pennaioli che avevano abbracciato gli 
ordini religiosi, anche perché molti dei professi avevano compiuto la 
scelta di una nuova vita già avanti negli anni, portandosi dietro 
esperienze mondane da cui non sempre riuscivano facilmente a 
staccarsi e che contagiosamente trasmettevano ai loro curiosi e 
ricettivi confratelli. 

È noto che il Capitolo generale dell’Ordine cistercense decretò nel 
1199 che «monachi qui rythmos fecerint ad domus alias mittantur, 
non redituri nisi per generale Capitulum»35, ma molto prima, in 
parecchi sinodi, era stato più volte stabilito «ut monachi ad convivium 
laicorum minime accedere praesument» ed ancora agli inizi del Cento 
il fondatore dell’ordine di Grandmont, Stefano di Muret, non esitava a 
proibire espressamente gli incontri tra i seguaci della sua regola e i 
fratres kalendarum, con evidente riferimento a quegli indossatori di 

 

35  Statuta Capitulorum Generalium Ordinis Cistercensis, ed. J.-M. Canivez, 
Louvain 1933, I, p. 232. 



97 

 

  

cocolla che celebravano le calende del mese con festicciole nel 
refettorio cui invitavano i vicini abbienti, nel corso delle quali si 
instaurava un’allegra fratellanza, si tessevano liricamente, secondo un 
uso inveterato, elogi della carità, ma si intonavano pure canti che 
richiedevano brindisi vicendevoli e lasciavano ampio spazio a temi 
profani. 

In base ai nodi relazionali che si possono intravedere attraverso gli 
accenni al vissuto testé rievocati è lecito arguire che l’élite politica, 
economica, culturale non stava in compartimenti completamente 
separati e ben demarcati rispetto agli operatori in ambito spirituale 
legati, specialmente ai livelli gerarchici più alti, ad essa, sovente, da 
vincoli di sangue. La commistione di sacro e profano che tanto turba 
la mentalità di noi uomini del XXI secolo non scandalizzava né 
inquietava le persone dell’era premoderna, che anzi scorgevano una 
grande affinità nei modi esistenziali e comportamentali di quanti si 
erano posti nelle mani di Dio36 e si muovevano «nell’area della 
salvezza» e i ‘ben nati’ che trascorrevano i loro giorni lontano dalla 
massa sociale, in una condizione appartata e privilegiata, per molti 
aspetti simile a quella di coloro che nei propositi, sanciti dai voti, se 
non sempre nella pratica, avevano rinunciato ai richiami della civitas 
terrena. 

Si spiega così come un canonico di Clermont, Peire Rogier, «savis 
de letras e de sen natural», dotato cioè di talento e di buone 
competenze retorico-letterarie, abbia potuto senza problemi lasciare 
«la canorga», farsi «joglars», cantare l’amore, trovare «gran honor el 
mon tan com hi estet» e decidere alla fine di rendersi «a l’orden de 
Grammon»37, come un vescovo, quello di Bazas, a capo di una delle 

 

36  Finemente ed opportunamente J. Chélini ha osservato che «considérés 
comme deux ordres distincts aux temps carolingiens, clercs et moines étaient 
réunis dans le même ordo théorique aux XIIe et XIIIe siècles» (Histoire 
religieuse de l’Occident médiéval, Paris 1968, p. 273). 

37  Così informa l’antica vida criticamente edita da J. Boutière-A.H. Schutz, 
Biographies cit. n. 23, p. 267. Certo in questo come negli altri casi che 
seguono, non bisogna prendere per oro colato e pienamente rispondente al 
vero tutto ciò che viene riferito dai compilatori; sulla validità epistemologica 
delle vidas, comunque, paradossalmente tanto più utili sotto l’aspetto 
sociologico quanto più ‘costruite’ e false sul piano concreto, si vedano le 



98 

 

  

più importanti diocesi della Guascogna, in prima linea nell’opera di 
estirpazione pestis haeriticae pravitatis, abbia messo a profitto la 
scientia litterarum acquisita verosimilmente nella scuola cattedrale 
della sua città, esaltando in sequenze rimiche cariche di implicazioni 
etico-feudali la Kalokagathia e cercando di conciliare l’attrazione 
fisica con la ragione, l’amore profano con l’amore sacro, come un 
altro vescovo, quello di Clermont, discendente del casato aristocratico 
più illustre dell’Alvernia, abbia steso dei componimenti in vernacolo 
destinati a trastullare un pubblico cortigiano, come un chierico 
girondino, Aimeric de Belenoi, nipote e seguace del maestro 
ecclesiastico e iniziatore in volgare del genere della canzone mariana 
Peire de Corbiac, dopo aver deciso d’indossare i panni di giullare, non 
abbia provato alcun imbarazzo nel congegnare pezzi d’ardente amore 
per belle creature muliebri alternati a canti incitatori alla crociata e ad 
almeno un «Marienlied»38, come Gui, membro della famiglia 
castellana di Ussel, divenuto «canorgues de Briude e de Monferran», 
si sia dato, pur durante lo svolgimento dei suoi compiti pastorali, 
all’intramatura di un cospicuo numero di liriche poco confacenti alla 
sua veste religiosa, tanto che «lo legatz del papa li fetz jurar que mais 
non fezes cansos»39. E si capisce pure perché, in senso inverso, un 
ricco mercante di Marsiglia, fortunato uomo di mondo con la passione 
della poesia, non abbia trovato difficoltà a ritirarsi con la moglie e i 
figli in un’abbazia provenzale di cui divenne di lì a poco priore e ad 
esercitare successivamente, malgrado le intense esperienze secolari e 
spettacolari maturate, mansioni di vescovo, per più di venti anni, a 
Tolosa, imponendo con forza e rigore la disciplina ai cattolici 
recalcitranti, e perché un bellicoso signore limosino, Bertran de Born, 
irriducibilmente pronto ad azzuffarsi «ab totz los sieus vesins», abbia 

 

considerazioni di R. Cavallaro, Sociologia e storie di vita, in AA.VV., 
Biografia, storia e società, Napoli 1985, p. 96ss., cui è forse opportuno per la 
sua pertinenza collegare la riflessione di E. Campbell, ripresa da W.I. 
Thomas-F. Znaniecki, Il contadino polacco in Europa e in America (trad. 
dall’inglese), Milano 1968, p. 28: «se gli uomini considerano reali certe 
situazioni, esse saranno reali nelle loro conseguenze» (L’uso dei documenti e 
delle storie di vita nella ricerca sociologica, Roma 1977, p. 44). 

38  Vd. Aimeric de Belenoi, Le poesie, a c. di A. Poli, Firenze 1997. 
39  Cfr. Boutière-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 202. 



99 

 

  

considerato naturale, ad un certo punto della sua vita, scegliere la 
quies claustri, chiedere ed ottenere l’ammissione alla casa cistercense 
di Dalon, ove probabilmente continuò anche qualche anno dopo la 
‘conversione’ a coltivare la poesia e nei cui ranghi coniugò per 
parecchi lustri religiosità e cultura, «l’amour des lettres et le désir de 
Dieu»40. 

Ma l’esempio più eclatante della disinvolta commistione di modi e 
simboli di vita, di valori, di ideali, di ruoli diversi, l’allegazione più 
significativa a conforto della tesi che conoscenza delle lettere e 
meditazione della parola divina fossero compatibili e compartibili e 
che il passaggio dalla composizione di scritti di indole spirituale 
all’elaborazione di testi di essenza secolare e ‘teatrale’ apparisse 
naturale e lineare, la prova più palmare che nell’Occitania dei secoli 
XII e XIII non esistevano limiti di rottura, barriere annichilenti, né 
gabbie e camicie di forza costringenti gli attori sociali a restare fermi 
nei loro uffici, uno dei documenti più preziosi di micro- (eppure con 
valenze di macro-) storia dell’epoca, dei tanti episodi di inculturazione 
e di rivendicazione della libertà di seguire la propria vocazione con un 
minimo sforzo di adattamento alle norme e alle aspettative vigenti, è 
dato dal biogramma rimasto relativo ad un anonimo trovatore 
originario di Vic, generalmente conosciuto come il Monaco di 
Montaudon, monachus licet poeta. In ragione dell’importanza 
eccezionale della prosa pervenuta è parso opportuno riportarla nella 
sua interezza:  

 
«Lo monges de Montaudon si fo d’Alverne, d’un castel que a nom Vic, qu’es 
pres d’Orlac. Gentils hom fo; e fo faichs morgues de l’abaia d’Orlac. E l’abas 
si·l det lo priorat de Montaudon, e lai el se portet ben de far lo ben de la 
maison. E fasia coblas estan en la morgia e sirventes de las rasons que corion 
en aquella encontrada. E·ill cavallier e·ill baron si·l traissen de la morgia e 
feiren li gran honor e deiron li tot so que .ill plac ni lor demandet; et el portava 
tot a Montaudon, al sieu priorat. Mout crec e meilluret la soa glesia, portan tota 
via los draps mongils. E tornet s’en ad Orlac, al sieu abat, mostran lo 
meilluramen qu’el avia faich al priorat de Montaudon; e preguet que·ill li des 
gracia que·s degues regir al sen del rei N’Anfos d’Arragon; e l’abas la·ill det. 

 

40  Proprio questo il titolo del fondamentale ed imprescindibile saggio di J. 
Leclercq, più volte pubblicato e con prima edizione a Parigi nel 1957. 



100 

 

  

E·ill reis li comandet qu’el manjes carn e domnejes e cantes e trobes; et el si fez. 
E fo faichs seingner del Puoi Sainta Maria e de dar l’esparvier. Lonc temps ac 
la seingnoria de la cort del Puoi, tro que la cortz se perdet. E pois el s’en anet 
en Espaingna, e fo li faita grans honors per totz los reis e per totz los barons. Et 
anet s’en ad un priorat en Espaingna, que a nom Vilafranca, qu’es de l’abaia 
d’Orlac. E l’abas si la .il det. Et el la enrequi e la meilloret; e lai mori e 
definet»41. 

 
La narrazione dell’anonimo ‘biografo’ occitano serve, meglio di 

qualsiasi spiegazione moderna, a far comprendere quanto molteplici e 
varie fossero le palestre in cui poteva esibirsi chi aveva qualità 
poetiche e quanto vasto e comune fosse il fenomeno dei monachi 
rythmos facientes! 

Tuttavia, la cultura avanzata, il possesso d’un addestramento 
scolastico e libresco, l’arte di compondre dictatz e di esprimersi 
fioritamente, non erano – lo si è indietro osservato – doti che si 
acquisivano unicamente negli studia ecclesiastici; si poteva ottenere 
una preparazione scavata e raffinata che andasse oltre la grammatica 
precettiva e che contemplasse pure l’abilità disputatorio-versificatoria 
e la padronanza tecnico-retorica, la capacità di intelligere in 
profondità i testi e di produrne in proprio, presso cellule private laiche 
che funzionavano, fuori d’ogni controllo, con molta probabilità 
saltuariamente, in grandi o piccoli centri abitati del Sud della Francia, 
e che dipendevano il più delle volte per la loro esistenza dalla 
reputazione e dalla forza d’attrazione del maestro che vi insegnava. È 
il caso del maestre dels trobadors, Giraut de Bornelh, che secondo 
l’antica ‘biografia’ conduceva vita «aitals que tot l’invern estava en 
escola et aprendia letras e tota l’estat anava per cortz e menava ab se 
dos cantadors que cantavon las soas chansos»42. Attribuendo al verbo 
aprende, sulla scia di A. Kolsen43, il significato di insegnare e non di 
imparare44, è chiaro e flagrante che il trovatore ritenuto il «meiller que 

 

41  Il testo è ripreso da Boutière-Schutz, Biographies cit. n. 23, pp. 307-308. 
42  Ibidem, p. 39. 
43  Sämtliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, II, Halle a. S. 1935, p. 

78. 
44  Thiolier-Méjean ha appropriatamente chiosato: «Abandonnons 

définitivement l’idée qu’il ait pu y “apprendre à lire”!» (L’archet cit. n. 14, p. 
65).  



101 

 

  

negus d’aquels qu’eron estat denan ni foron apres lui» avesse preso 
l’abitudine di tenere lezioni, in una scuola privata da lui aperta, per 
allievi apprendisti dell’arte del trobar, desiderosi d’affinarsi nella 
disciplina del poetare, «in sholastico versificandi exercitio», e 
provenienti da ogni parte dell’Occitania, soprattutto dalle zone vicine 
alla terra in cui egli era solito operare. Sembra legittimo illazionare 
che Giraut, consapevole  che la literacy era elemento ineludibile per lo 
svolgimento di certe funzioni, per l’inclusione in un circolo di sodali 
privilegiati, curasse l’arricchimento intellettuale e la formazione 
professionale di validi curiales e animatori di riunioni signorili, 
esercitasse la sua scholastria per apprestare, secondo il «principle of 
imitability so prominent in the community of St. Victor»45, modelli, 
stratagemmi costruttivi e procedurali, risorse tecniche a chi voleva 
cimentarsi nella creazione di intramature rimico-musicali, per 
trasmettere, come un anziano e rispettato artigiano pratico ed esperto 
di tutte le modalità stilistiche della poesia in volgare, un sapere 
richiedente fatica e versatilità nell’accepire e ritenere «los maystrals 
digz». 

Non si hanno prove documentarie dirette dell’esistenza, nel 
Limosino dell’ultimo quarto del Cento, di una scuola diretta da Giraut 
de Bornelh, ma ci sono indizi importanti in tal senso: nei vv. 68-69 
della canzone Quan branca·l brondelhs il trovatore dichiara 
l’intenzione di presto tornare «al mester dels letratz», all’esercizio 
cioè delle funzioni professorali, e nella strofa V di Per solatz revelhar 
lo stesso accenna alla sua abitudine di dirozzare e addottrinare una 
folta schiera «de companhos…gen en arnes e bels e benestans». Si 

 

45  Jaeger, The Envy of Angels cit. n. 14, p. 259, cui è da affiancare D. Kelly, The 
Poem as Art of Poetry: the Rhetoric of Imitation in the Grand Chant Courtois, 
in Medieval Lyric. Genres in Historical Context, ed. W.D. Paden, Urbana-
Chicago 2000, pp. 191-208, che ha, tra l’altro, osservato: «Like the Latin 
tradition, the new vernacular tradition founded study of the art not only on 
treatises but also on antecedent works of art and imitative composition. But 
the works of art are chronologically prior to the treatises. Like the Latin 
treatises, their vernacular counterparts do not constrain those who study them. 
Rather, they reveal the possibilities of poetic and rhetorical language, 
possibilities illustrated by the treatises and the predecessors imitable by those 
who came after them» (p. 204). 



102 

 

  

aggiunge, poi, ad ulteriore conferma, l’indicazione che viene 
dall’opera superstite di Bernart de La Fon che presenta vistosi 
fenomeni di corrispondenza nei contenuti e nelle forme, di consonanza 
nell’organizzazione del discorso e nel sistema combinatorio delle 
sequenze enunciative, nell’insistenza dei tracciati comunicativi su 
identici ingredienti nozionali e verbali, con il lascito scritturale del 
cantor rectitudinis. È stato affacciato il sospetto46 che il più giovane e 
meno rinomato verseggiatore, originario d’una contrada assai 
prossima alla terra natia di Giraut, di estrazione sociale e di risorse 
economiche tali da consentirgli di recarsi alla ‘bottega’ d’un valente e 
famoso caposcuola, abbia indirizzato i suoi primi passi nel mondo 
dell’arte melica verso lo studium del corregionale e autorevole 
maestro per specializzarsi sotto la sua guida nell’«invenzione» di 
componimenti rimico-melodici, nell’apprendimento e nell’impiego 
delle norme della poesia ‘regolata’, nel conferimento di un assetto 
corretto al dettato lirico. 

La vida di Giraut de Bornelh e le tracce reperite, di diversa 
provenienza ma convergenti, sopra segnalate offrono non trascurabile 
sostegno e avallo alla supposizione affacciata circa settant’anni fa da 
B. Panvini: «siamo indotti a credere che i moltissimi trovatori che 
fiorirono nei secoli XII e XIII dovettero avere una scuola nella quale 
apprendevano e si tempravano nell’arte di comporre. Però di questa 
scuola, di cui intuiamo l’esistenza, non ci è dato trovare una traccia 
sicura»47. Io parlerei piuttosto che di una scuola, di più scuole 
disseminate nelle varie regioni, città e paesi del Sud della Francia, a 
disposizione di chi, volendosi sottrarre ai meccanismi dottrinali e 
comportamentistici alienanti inculcati nelle istituzioni educative 
ecclesiastiche, avesse mostrato l’intenzione di apprendere presso 
ateliers laici, da maestri, privati e ‘liberi’, l’ars amandi et versificandi, 
di impadronirsi dell’outillage mentale, culturale, espressivo, 
immaginifico indispensabile per procedere a nuove reificazioni e per 
partecipare con qualche speranza di successo ai riti cortesi della 
performance lirica. 

 

46  Sia consentito il rinvio al mio saggio All’escola di Giraut de Bornelh: 
Bernart de La Fon, «Cultura Neolatina», LXXX, 2020 (in corso di stampa). 

47  Giraldo di Bornelh trovatore del sec. XII, Catania 1949, p. 100. 



103 

 

  

Una spia preziosa in proposito, finora mai tenuta in conto, è 
costituita dal testamento, datato 1207, del signore-trovatore Berenguer 
de Palazol, coetaneo di Giraut de Bornelh, nel quale è disposto un 
legato a favore dei suoi «nutricii» Arnaldo e Clemenza48. Se si 
considera che il cantautore rossiglionese dedicò una sua lirica al conte 
Goffredo III prima del 1164 e che quindi, come tutto lascia credere, 
venne al mondo nella prima metà del Cento, la menzione nel 
documento citato di due persone qualificate con l’appellativo nutricii 
toglie ogni ragionevole dubbio circa la loro effettiva condizione, che 
non può ritenersi di «balii, pedagoghi, ammaestratori», bensì di 
«pupilli, allievi, discepoli», con una gamma di significati insiti nel 
termine riportanti tutti all’apprendimento di valori intellettuali e 
morali da un aio non a torto visto e stimato nutritore spirituale, 
alimentatore culturale, col quale si instauravano non di rado rapporti 
affettivi che ne facevano equiparare la figura a quella di un padre 
adottivo (che, se necessario, a sua volta si sostituiva al genitore 
naturale nei più decisivi passaggi curriculari, economici, sociali o in 
speciali circostanze della vita). 

L’attitudine dei grandi e dei piccoli signori dotati di preparazione 
letteraria e di fede nell’arte poetica vernacolare ad aprire la loro 
domus ai giovani che sembravano provvisti di talento e a contribuire 
alla loro educazione musaica risulta, del resto, attestata sin dalla prima 
stagione trobadorica. Ebolo (II), visconte di Ventadorn, morto forse 
nel 1147, è, ad esempio, ricordato dai cronisti del tempo e dai più 
accreditati rimatori del XII secolo come barone ospitale e generoso 
che aveva trasformato l’aula del suo castello in cenacolo e palestra di 
quanti avevano la sua stessa passione per le “cantilene”; definito e 
noto come il «cantador», diede vita ad un’escola che rappresentò per 
decenni il punto di riferimento obbligato dei devoti d’amore e dei 
fautori d’uno stile piano ed elegante. Bernart de Ventadorn non esitò a 
proclamarsi nel v. 23 della canzone Lo tems vai e ven e vire seguace 

 

48  Mi permetto di rimandare a S. Guida, Per il profilo di Berenguer de Palazol, 
«Medioevo Romanzo», VI, 1979, pp. 22-36. Nella prospettiva che si discute 
mette conto ricordare che secondo l’antica vida il trovatore «paubres 
cavalliers fo, mas adregs et enseignatz», era cioè avveduto e fornito di buone 
conoscenze letterarie. 



104 

 

  

«de l’escola N’Eblo» e a confessare nella tornata di Be.m cuidei de 
chantar sufrir la sua dipendenza artistica dal nobiluomo di cui era 
suddito, sostenendo, con molta probabilità a breve distanza dalla 
scomparsa di Ebolo, con accenti accorati: «Ventadorn er greu mais 
ses chantador,/ que·l plus cortes e que mais sap d’amor / m’en 
essenhet aitan com eu n’apren». 

Secondo M. de Riquer, «el complicado arte de los trovadores y las 
rígidas leyes de su poética y de su música exigían un aprendizaje, lo 
que no hace inverosímil la existencia de escuelas o de maestros de 
trovar»; a giudizio del filologo spagnolo, «es muy posible, por no 
decir seguro, que Guillem de Berguedà recibiera lecciones, muy 
joven, de gramática provenzal, de poética y de música de un maestro 
de trovar»49¸ ma bisogna stare in guardia dinanzi a certe vanterie, 
come quella dell’appena menzionato trovatore catalano che in Cel so 
qui capdol’e dola afferma: «maestre de l’escola so» (vv. 6-7), perché 
spesso ci si imbatte (è l’esempio che si discute) in esagerazioni e 
(auto)elogi, sconfinanti nel gab, che in alcun modo rispondono alla 
realtà. Occorre distinguere gli atteggiamenti didattici, le 
(auto)dichiarazioni di prestigio magistrale relate ad apprezzamenti e 
riconoscimenti ricevuti, dall’effettivo esercizio della professione di 
insegnante-plasmatore. 

Da istitutore scolastico cominciò la sua attività secondo la vida 
Arnaut de Maruelh, che «fo clergues de paubra generacion. E car no 
podia viure per las soas letras, el s’en anet per lo mon»50 e trovò 
successo e fortuna come hom de cort e intrattenitore di allegre brigate 
con i pezzi lirici ideati e realizzati e che, quantunque il suo canzoniere 
pervenuto si riveli impregnato di cultura latina e mediolatina, conti 
ben cinque letras metriche denunzianti nell’autore un’educazione 
retorica di tipo scolastico e un’adesione alle modalità strutturali, 
stilistiche e formali raccomandate nei trattati medievali sul genere 
epistolare e, significativamente, comprenda un ensenhamen sulla 
proeza (365 esasillabi) nel quale la fin’amors finisce col diventare 
strumento di correzione e approfondimento morale e strada obbligata 

 

49  Guillem de Berguedà. I. Estudio histórico, literario y lingüístico, Abadía de 
Poblet 1971, p. 248. 

50  Ed. Boutière-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 32. 



105 

 

  

per il conseguimento delle qualità che rendono ensenhatz e pros, non 
può a cuor leggero essere additato come allevatore per abitudine e per 
mestiere di apprendisti estensori di versi rimati e ritmati. 

Indubbiamente didattici appaiono i fini che percorrono e animano i 
sirventesi-ensenhamens di Guerau de Cabrera e di Guiraut de 
Calanson, ma, sebbene i due nominati autori dimostrino nelle loro 
opere il possesso d’una buona cultura enciclopedica, la conoscenza 
d’un ampio ventaglio di poesie religiose mediolatine e volgari, 
un’apprezzabile padronanza tecnico-costruttiva del discorso ed 
abbiano dato ai loro scritti il taglio d’una “lezione”, nulla autorizza a 
supporre che nel concreto essi abbiano svolto azione di 
addestramento/ammaestramento per giullari o aspiranti compositori di 
testi lirici, epici o romanzeschi. Anche per loro, come in tanti altri 
casi, «plus que les maîtres, ce sont les textes qui “font école”»51. 

Meritano, invece, d’essere sottoposti a ulteriori analisi i dati 
informativi riguardanti Arnaut Daniel. Questi prese, come si sa, parte 
ad una burlesca controversia, destinata a provocare l’ilarità 
dell’uditorio, a proposito del rifiuto d’un cavaliere di Cornilh a 
soddisfare le invereconde richieste d’una nobildonna; nel corso del 
battibecco rimico-musicale il disputatore Raimon de Durfort 
(presumibilmente membro della classe equestre), nel mentre 
rinfacciava ad Arnaut d’essersi ridotto in povertà per il vizio del gioco 
d’azzardo, lo apostrofava ripetutamente con l’appellativo escoliers; 
con tale epiteto, a giudizio della maggiore parte degli interpreti 
moderni, il tenzonante avrebbe voluto fare «allusion à la vie 
“estudiantine”, bohème et dissolue, d’Arnaud Daniel»52; a me pare, 
però, che il signore-trovatore caorsino abbia intenzionalmente e 
maliziosamente cercato di giocare sull’anfibologia semica del termine 
escolier, che, come il corrispondente latino scholaris, equivaleva sia a 
frequentatore delle scuole in qualità di studente, sia a praticante delle 
stesse nelle vesti di docente. Tenendo presente che nella vida 
(generalmente reputata attendibile) è riferito che Arnaut «amparet ben 
letras», che cioè seguì un corso regolare di studi acquisendo buone 

 

51  Giraud, Faire école cit. n. 14, p. 106. 
52  P. Bec, Burlesque et obscénité chez les troubadours. Pour une approche du 

contre-texte médiéval, Paris 1984, p. 153. 



106 

 

  

conoscenze del latino, e decise di abbandonare la carriera di chierico, 
di maestro di “grammatica” laico cui verosimilmente era stato 
destinato, per abbracciare la professione di giullare, che nel latino del 
XII secolo scholaris stava il più delle volte per scholasticus e indicava 
nella maggior parte delle occorrenze un uomo di cultura formatosi 
nelle scuole, un ‘intellettuale’ in grado occasionalmente di produrre e 
recitare versi (latini), chi poteva ventare «a Latin education» ed un 
sapere scolastico «considered as an essential qualification and a mark 
of execellence of his vernacular art»53, che il trovatore perigordino da 
Dante definito il «miglior fabbro del parlar materno» si mostrò 
sempre, fin dai suoi primi esercizi, proteso verso una cifra espressiva 
molto studiata e piena di virtuosismi, manifestante già prima facie una 
tormentata ricerca artistica, non sembra privo di fondamenta 
sospettare che Raimon de Durfort abbia, con scelta verbale 
consapevolmente appropriata – e forse non esente da qualche 
sfumatura irrisoria – trovato pertinente e spassoso qualificare come 
‘maestro’ il suo rivale loico-rimico, beffardamente richiamando e 
lepidamente segnalando ai ben entendens i suoi lontani e non fortunati 
trascorsi da istitutore letterario, da insegnante in una (probabilmente 
propria) scuola privata. 

Fin qui si è concentrata l’attenzione su trovatori e maestri orbitanti 
in prevalenza attorno alle corti aristocratiche che, quale che fosse la 
loro dimensione, grandi, medie, piccole, nell’insieme costituivano il 
tessuto connettivo di un mondo che amava autorappresentarsi e che, 
mentre assicurava i mezzi di sostentamento a quanti sapevano 
accordare parole e ritmi e si dedicavano all’arte del comporre e del 
cantare in volgare, lanciava proprio tramite i più valenti inventores 
nuove mode (a cominciare dal jocus amoris), tracciava la via a diverse 
rispetto al passato relazioni interpersonali (con un inedito ruolo 
assegnato alle donne), indicava, fuori dai condizionamenti 
ecclesiastici, soluzioni alle problematiche morali, psicologiche, 
comportamentali che travagliavano la società del tempo, si 
prospettava come il principale, imprescindibile, teatro di accoglienza e 

 

53  H. J. Westra, Literacy, Orality and Medieval Patronage: a Phenomenological 
Outline, «The Journal of Medieval Latin», 1, 1991, pp. 52-59: 58. 



107 

 

  

irraggiamento di prodotti culturali che venivano elaborati nei foyers di 
creatività artistica da esso propiziati54.     

Ma per completezza del quadro è giusto dedicare qualche pagina 
pure alla formazione mentale e letteraria urbana, alle scuole cittadine 
sempre più frequentate nel corso del XII secolo dai membri delle 
classi più elevate, dagli appartenenti a quei ranghi mercantili e 
artigianali – per tradizione mancanti di attrezzatura intellettuale e 
compresi tra gli illitterati – che della cultura necessitavano per 
esigenze, negozi, intraprese della vita quotidiana, che si mostravano 
interessati alla gestione dell’apparato amministrativo e giudiziario 
(bisognoso di scritture e di gente in grado di produrle), che 
percepivano lo studio come un ascensore sociale, un’opportunità di 
ricchezza futura al pari di ogni altro lavoro, e non consideravano 
scandaloso che l’insegnamento fosse retribuito. Nelle città più grosse 
e aperte, Bordeaux, Tolosa, Montpellier, Marsiglia, Arles, Avignone, i 
meliores viri cercavano continuamente e intensamente nuovi 
procedimenti di maturazione e partecipazione civile, s’appalesavano 
pronti a recepire e rielaborare i messaggi diretti e indiretti che 
arrivavano da una realtà sempre più laicizzata. Giorno dopo giorno 
aumentava significativamente il numero degli alfabetizzati e delle 
persone desiderose d’apprendere le tecniche dell’ars dictaminis; la 
letteratura smetteva d’essere l’ornamento di un’élite minoritaria e 
attirava larghi strati sociali, allettati dalla possibilità d’acculturarsi e di 
far sentire il proprio peso e la propria voce nelle elaborazioni 
ideologiche che si stavano sviluppando e nel processo di generale 
renovatio in atto. La tradizionale emancipazione in tutti gli ambiti 
degli abitanti delle città, l’ebbrezza degli homines novi per una «presa 
di parola» prima negata e la loro estraneità all’iniziatico consorzio dei 
conoscitori del latino, comportavano quasi obbligatoriamente 
l’assunzione del volgare allo statuto di lingua d’uso anche 
istituzionale, a base primaria della stessa arte del «dettare», a segno 
fondamentale di rinnovamento civile, a medium inscindibile dal 
processo di democratizzazione. Ciò non vuol dire però che 

 

54  Con perspicacia e non comune cognizione della realtà culturale del tempo M. 
Aurell ha osservato: «curia (“cour”) et schola (“école”) deviennent 
synonymes dans les textes» (Le chevalier lettré cit. n. 13, p. 115). 



108 

 

  

l’elevazione del volgare a dignità scritta e letteraria abbia portato ad 
una generalizzata omologazione culturale, abbia annullato o ridotto la 
centralità, l’influenza e il sostegno determinante nella strutturazione 
ideologica e linguistica del gruppo dei « savants », dei «patriciens de 
l’écriture», dei maestri di grammatica. Essi restavano i quadri 
dirigenti, i ‘disciplinatori’ di una comunità non avvezza a «sudare in 
scholis» e avida di modelli interclassisti da emulare e trasmutare, gli 
annotatori di una memoria che si proiettava verso il futuro, gli 
additatori delle linee di svolgimento e delle modalità d’assestamento 
di un idioma ancora per tanti versi ‘sperimentale’. Dinanzi ad una 
crescente domanda di allargamento e potenziamento della literacy, di 
passaggio dall’oralità alla scrittura, di addestramento retorico, i 
dictorum periti, i nuovi ‘chierici’ della cultura in lingua d’oc 
apparivano tutt’altro che distaccati o indifferenti, non tenevano serrato 
il sapere come un bene esclusivo o il distintivo d’una superiorità 
spirituale e intellettuale, ma cercavano con grande pragmatismo 
d’avvicinarsi alle istanze e agli interessi fermentanti entro e fuori il 
perimetro della mura cittadine. Proprio per queste ragioni credo che 
occupandosi degli ‘aristocratici della penna e della lingua’ del Cento e 
Duecento occitano la critica debba soffermarsi maggiormente sulla 
fiducia da loro nutrita verso la letteratura «come strumento di 
direzione delle coscienze e forma di comunicazione artistica 
spendibile nella prassi»55 e che vada vieppiù indagata e ponderata la 
funzione assolta dagli intellettuali dell’età comunale come 
organizzatori di presidi educativi a scopi sociali e socializzanti. 

Le fonti documentarie e letterarie a nostra disposizione sono 
concordi nell’attestare che prima dei tragici eventi della crociata 
contro gli albigesi Tolosa, capitale della Linguadoca, posta al crocevia 
delle grandi linee di comunicazione che mettevano in contatto l’area 
iberica e mediterranea con l’Aquitania, con il versante atlantico e con 
le regioni del nord della Francia, si presentava in piena espansione 
demografica, territoriale, economica, civile-istituzionale e «apparaît 
comme un véritable centre culturel»56, che gli intendants des savoirs 

 

55  C. Giunta, Versi a un destinatario. Saggio sulla poesia italiana del Medioevo, 
Bologna 2002, p. 514. 

56  L. Macé, Les comtes de Toulouse et leur entourage (XIIe-XIIIe siècles), 



109 

 

  

et des loisirs erano una componente numerosa della realtà urbana, in 
gran parte di estrazione sociale medio-bassa (nelle vidas si legge che 
Guiraudo lo Ros «si fo fils d’un paubre cavalier», che Peire Raimon 
«si fo filz d’un borges», che Peire Vidal «fils fo d’un pelicer», che 
Aimeric de Peguilhan «si fo fils d’un borges qu’era mercadiers, que 
tenia draps a vendre»), legati alla dominante dinastia raimondina, il 
cui entourage era composto tutto di esponenti laici, risaputamente ben 
disposta nei confronti degli homs de saber dotati di cultura profana e 
di buone facoltà  discorsive, dei maestri nel «dir bos laus e 
blasmamens», di coloro che erano in grado di far interagire letteratura 
e gioco, che laetis seria miscebant. Nella città bagnata dalla Garonna, 
ove – fenomeno eccezionale nel panorama geopolitico del XII secolo 
– il clero risultava escluso dalla conduzione della vita pubblica e i 
diritti civici avevano raggiunto uno sviluppo senza pari nell’esagono 
francese, i dispensatori di dottrina e di consigli utili, di divertimento e 
giovialità, erano pienamente integrati nella realtà locale, anche perché 
il generale aumento della ricchezza comportava un accresciuto, a tutti 
i livelli, desiderio di relax, una forte richiesta di istruzione e di 
passatempi, un sensibile incremento degli interessi artistici e 
latamente intellettuali, una proliferazione di ideatori/interpreti di opere 
eutrapeliche di norma e invariabilmente redatte e recitate in volgare. 
Ecco perché maestri e trovatori avvertirono la convenienza di 
dimorare nella città e di stabilire in essa il proprio principale obrador, 
di frequentare, assieme agli isolati e sempre più finanziariamente 
dissestati castelli signorili, rovinati dall’ascesa delle classi emergenti, 
il nuovo pulsante centro di addensamento antropico e di potere 
economico, ove la domanda di sapere e di solatz era alta e proveniva 
da ceti eterogenei e disparati, congiunti e d’accordo, però, 
nell’ambizione di elevarsi culturalmente e di sfoggiare uno stile di 
vita, abitudini e gusti uguali a quelli degli aristocratici di veneranda 
prosapia. 

In parte differente per l’organizzazione politica e didattica interna il 
capoluogo dell’Hérault, Montpellier, saldamente governata per tutto il 
Cento dalla stirpe dei Guglielmi, che godeva di vasta fama di città di 
studi, grazie soprattutto alla sua scuola di medicina, e che intorno alla 

 

Toulouse 2000, pp. 143-144. 



110 

 

  

metà del XII secolo «se caractérisait non seulement par la spécificité 
de ses disciplines de prédilection, mais aussi par son rôle de carrefour 
culturel, où convergeaient les savoirs arabo-andalous et italiens, avec 
la figure de Pierre de Plaisance, venu de Bologne et fondateur de la 
première école méridionale de droit roman»57. Proprio con il prestigio 
e con la nomea de «ville de savoir» per eccellenza si spiega come un 
giovane caorsino, Uc de Saint Circ, «fils d’un paubre vauvasor» e 
ultimo d’una lunga successione di fratelli, fu, per decisione della 
famiglia che lo voleva «far clerc», mandato negli ultimi decenni del 
XII secolo «a la scola» nella lontana «Monpeslier» per «amparar 
letras» in quell’eminente e cosmopolitico laboratorio di applicazione e 
approfondimento culturale. È vero che Uc decise di non continuare la 
carriera magistrale cui era stato avviato, ma, secondo la preziosa 
testimonianza della sua autobiografia58, acquisì nella città sulle sponde 
del Mediterraneo una buona preparazione scolastica e «ab aquel saber 
s’ajoglari». L’impronta degli studi effettuati si fece certamente sentire 
nella sua posteriore produzione trobadoresca, che si rivela 
nient’affatto istintiva e spontanea, bensì analitica, speculativa, 
pesantemente condizionata da intenti didascalici e dalla 
preoccupazione di soddisfare i potenziali utenti con messaggi ben 
impostati e orientati. L’attitudine ammaestrativa, affiorante già ai 
tempi dell’attività lirica in terra occitana, divenne scoperta e 
irrefrenata dopo che Uc si trasferì (intorno al 1220) in Italia e si stabilì 
a Treviso come «chierico domestico» di Alberico da Romano. Nel 
Veneto del secondo quarto del ’200 il trovatore venuto d’oltralpe non 
ebbe difficoltà a sensibilizzare e preparare alla ‘cortesia’ i membri del 
comitatus del suo signore, aspiranti a modi e toni comportamentali 
simili a quelli adottati nelle corti del Mezzogiorno della Francia e resi 
famosi proprio dai trovatori. Spetta ad Uc la responsabilità d’aver 
fatto assumere alla poesia d’oc i caratteri quasi d’una disciplina 
scolastica, d’averla imposta come materia di studio ai vogliosi 

 

57  Fasseur, Écoles de pensée cit. n. 28, p. 25. Mette conto ricordare che 
Montpellier, a giudizio di H. Vidal, era nel XII secolo «la ville la plus active, 
la plus riche et la plus savante entre Rhône et Pyrénées» (L’Aragon et la 
révolution montpellieraine de 1204, in XIIe Congrès d’Histoire de la 
Couronne d’Aragon, Montpellier 1985, pp. 43-60: 51). 

58  Ed. Boutière-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 239. 



111 

 

  

d’apparire competenti e à la page, agli aspiranti verseggiatori 
bisognosi di griglie esemplificatorie e di spinte autorevoli per esperire 
(come fece per primo Alberico) personali, non di rado maldestri e 
quasi sempre vanesî, tentativi di creazione lirica. Inariditasi la vena 
poetica, in Italia Uc, sfruttando la sua pregressa esperienza didattica, 
svolse precipuamente il ruolo di magister vulgaris provincialis, 
apprestando una serie di ‘strumenti di lavoro’, di testi sussidiari 
all’intelligenza delle rime proposte come oggetto di studio e di 
discussione all’attenzione del pubblico cortigiano, quali le ‘biografie’ 
trobadoriche, animate dall’intento di favorire una sintonizzazione 
ideologica e un’iniziazione moretica, o il Donatz proensals, «prima 
grammatica d’una lingua letteraria moderna»59, concepito con 
l’erguelh d’un letterato-pedagogo consapevole della propria scientia 
litteralis per illustrare e ‘sistemare’, sul piano descrittivo e normativo, 
il grande patrimonio linguistico lasciato dai trovatori, e realizzato sul 
modello dell’Ars minor di Elio Donato, di cui risulta immutato il 
taglio e riconoscibile la tela e ripresa l’idea della centralità della 
grammatica nel sistema educativo dei ceti acculturati, o il 
minirepertorio di coblas triadas precedute da brevi commenti in 
prosa60 di cui è portatore il ms.H, spicilegio di dicta di poeti occitani 
eletti a modelli moderni, degni di stare accanto agli antiqui, secondo 
un programma educativo e sociale mirato al recupero d’un ‘tesoro’ di 
paradigmi utili ai membri, ai satelliti e agli aspiranti soci della classe 
cavalleresca e che appariva meritevole d’essere tenuto, al pari dei 
bene olentes fiori del passato, in archa pectoris. 

Di certo Uc apprese durante il suo giovanile soggiorno a 
Montpellier e serbò sempre viva ed attuale la lezione che chi si 
muoveva nella società civile dovesse possedere la virtù del «ben dire» 
e del «ben fare», del sapersi proiettare verso l’esterno con perizia e 
capacità persuasiva, dell’impiego pratico della propria istruzione per 
tentare di influire positivamente sulla mentalità e sui comportamenti 
tanto delle masse, quanto – e soprattutto – delle minoranze che 

 

59  Au. Roncaglia, Le corti medievali, in Letteratura italiana, dir. A. Asor Rosa, 
I, Torino 1982, p. 121. Per l’assegnazione a Uc de Saint Circ del manuale che 
la tradizione attribuisce a Uc Faidit sia consentito il rinvio al mio libro Primi 
approcci a Uc de Saint Circ, Soveria Mannelli-Messina 1996, pp. 145-170. 

60  Valga il rimando alle pp. 171-213 del mio libro citato nella nota precedente. 



112 

 

  

veramente contavano. Ma se Montpellier si rivelò, coi suoi medici, 
giuristi, grammaticae doctores abituati a incrociare il piano della 
scrittura e dell’oralità, fucina speciale di educazione culturale, una 
scuola fondamentale per la costruzione di un sistema di valori e di uno 
stile di vita al passo dei tempi nuovi, nel Sud della Francia era più che 
mai luminoso nel XII secolo un altro faro di civilitas che richiamava 
gente d’ogni condizione e da ogni parte indirizzandola verso quella 
che «apparaît comme la plus grande ville de Provence, à l’exception 
peut-être de Marseille»61, Arles, capoluogo d’un distretto in forte 
espansione economica e territoriale, in cui prima che altrove si erano 
imposti (dal 1131) gli organismi comunali e si era diffusa la coscienza 
della necessità-convenienza di una buona preparazione culturale 
raggiungibile con la frequentazione di uno dei tanti studia fiorenti 
entro le sue mura e nei pressi del teatro romano che continuava a 
testimoniare un glorioso passato di gradevoli ed eccitanti 
rappresentazioni e spettacoli. La città del delta del Rodano era riuscita 
a contemperare e conciliare potere feudale, signoria episcopale e 
regime consolare e grazie ad un’uguaglianza di principio tra i cittadini 
e al moltiplicarsi degli uffici e dei posti di lavoro nella pubblica 
amministrazione, accessibili a chi era provvisto di competenze ‘alte’, 
si stagliava come il centro propulsore della vita intellettuale della 
regione, all’avanguardia nella riscoperta del diritto romano, 
nell’affinamento dell’esegesi legale, nell’importanza riservata alla 
sapienza retorica ed oratoria imbevuta di sostanza etica.  

Ad Arles, e precisamente nel castello posto sulla riva destra del 
Rodano, nel quartiere di Trencatallia, aveva dimora primaria la 
famiglia aristocratica dei Bautz che, poco interessata ad esercitare 
direttamente la magistratura consolare, preferì controllare il 
comprensorio dall’esterno, intessendo una fitta rete di relazioni 
favorita dalle ‘corti imbandite’ che solevano essere tenute e che 
vedevano raccolti i principali attanti della storia politica, economica, 
culturale dell’epoca e in particolar modo dell’area provenzale. Nella 
domus dei Bautz erano ben radicati e tenuti continuamente accesi il 

 

61  J.M. Rouquette, Des comtes de Barcelone à la maison d’Anjou, in Arles : 
histoire, territoires et cultures, dir. J.-M. Rouquette et alii, Paris 2008, pp. 
303-341: 312. 



113 

 

  

gusto e l’apprezzamento per la letteratura e la poesia, per gli spettacoli 
melici e i torneyamens dialettici animati da ‘uomini di qualità’, e 
andavano in scena frequenti, splendide, curiae solacii et leticiae che 
richiamavano gli esponenti dei più insigni lignaggi della zona, i 
ricercatori di emozioni estetiche e d’un’arte di vivere raffinata, gli 
appassionati di convegni festivi e mondano-intellettuali in cui si 
discutevano problematiche d’attualità. 

Sotto l’egida dei Bautz, cui era legato da vincoli di natura giuridico-
feudale, mosse i suoi primi passi artistici (grosso modo fino al 1180) il 
trovatore provenzale di maggiore vaglia e notorietà della seconda 
metà del Cento, Raimbaut de Vaqueiras, che al loro cospetto e per il 
loro divertimento si esibì sovente come intrattenitore lirico-musicale e 
intrecciò eleganti dialoghi in versi con compagni d’arte attratti, non 
diversamente da lui, dalla generosa ospitalità di tanto illuminati 
optimates. Il poeta originario del villaggio della Valchiusa 
appartenente alla stirpe baussena fu per gli altri artifices che lo 
incontrarono ad Arles, ove più volte fece ritorno dopo il trasferimento 
in Italia, un modello, un punto di riferimento, una pietra di paragone, 
il concorrente-maestro col quale misurarsi sul piano delle 
escogitazioni strutturali, musicali, metriche, tematiche, tonali, 
espressive. 

Nel capoluogo del regno sotto potestà imperiale e quasi certamente 
nel castello di proprietà dei Bautz si fermò e diede prova del suo 
talento uno degli artisti più errabondi che sia dato conoscere, Gaucelm 
Faidit, di cui sono note le aspirazioni a infiltrarsi tanto nelle aule 
signorili quanto nei più progrediti ambienti cittadini, le capacità di 
adattamento alle situazioni più disparate, l’indomita voglia di 
cimentarsi ovunque e con chiunque forgiando prodotti mediatici 
intramati di musica e versi, leggeri, agevolmente penetrabili e 
penetranti, coinvolgenti litterati e non, tali da suscitare più confidenza 
che soggezione e da essere senza fatica memorizzati. Ad Arles 
Gaucelm svolse contagiosa azione propulsiva nel processo di sviluppo 
culturale e di diffusione dei valori e dei comportamenti modellizzanti 
idonei a promuovere ulteriormente e in meglio la qualità dei rapporti 
interpersonali che si stavano sperimentando nelle dimore dei più 



114 

 

  

altolocati esponenti della classe equestre (accanto ai Bautz vanno 
ricordati i Porcelet), ove «savoir et raffinement cohabitaient»62. 

Tra i procuratori di svago e gli esternatori di messaggi latamente 
culturali che operarono ad Arles non può, poi, essere tralasciata la 
menzione di colui che la vida informa essere stato «plasentiers de 
solatz entre la gen» e aver soggiornato «lonc temps en Aurenga»: 
Albertet, trovatore in notorie relazioni d’amicizia e di congiunto, 
coordinato, lavoro sia con Raimbaut de Vaqueiras, sia con Gaucelm 
Faidit.  Negli ultimi lustri del XII secolo egli diede a più riprese 
spettacolo nella mecenatesca corte dei Bautz, eredi per parte materna 
dei principi d’Aurenga, magnificenti anfitrioni di hommes de 
confiance, di ‘comunicatori’ dotati di qualità ‘ipnotiche’ e capaci di 
sfruttare al meglio le risorse della voce e della musica, sicuramente 
lieti di vedere collaborare (e misurarsi in duetti) Raimbaut e Albertet, 
le due maggiori energie creative in campo poetico che la Provenza 
della fine del Cento potesse vantare, entrambe formatesi e cresciute 
nel medesimo spazio ludico-letterario che aveva fatto da cornice alle 
‘invenzioni’ e alle recite del loro celebre consanguineo teorico d’una 
lirica aristocratica e virtuoso dell’esasperata perfezione formale, 
caposcuola d’un’arte complessa ed elaboratissima, Raimbaut 
d’Aurenga. 

Nella città di san Trofimo, cellula d’una socialità varia e poliedrica, 
si incontravano, però, non soltanto rappresentanti dell’intellighenzia 
più avanzata provenienti dall’esterno e di passaggio per il delta del 
Rodano, ma pure personaggi autoctoni sensibili al fascino della 
letteratura e della parola ornata, gentiles homines di estrazione 
borghese dinamici sul versante e plutocratico e amministrativo, 
smaniosi d’accedere ai centri decisionali urbani e ai vertici della classe 
dirigente, in grado di tenere coram populo discorsi portatori di istanze 
accomunanti ‘grandi’ e ‘piccoli’, disposti a mettere la loro 
preparazione al servizio della collettività. È il caso di Estornel, piccolo 
proprietario terriero nella bassa pianura della Camargue, alla ricerca 
d’un’integrazione nel Tugendsystem cavalleresco e nei più onorevoli 

 

62  M. Aurell, La chevalerie urbaine en Occitanie (fin Xe-début XIIIe siècle), in 
Les élites urbaines au Moyen Âge. XXIVe Congrès de la S.H.M.E.S. (Rome, 
mai 1996), Rome 1997, pp. 71-118: 108. 



115 

 

  

circoli oligarchici, riuscito a farsi breccia tra le brigate “nobili e 
cortesi” per la sua capacità di esprimersi efficacemente in versi e in 
musica, per la sua abilità a produrre arie e canzoni maturate lontano 
dalle aule patrizie, ma in queste prontamente trasferite e riproposte63, 
o di Cabrit, modesto allodiero ‘cliente’ dei Porcelet e con il loro 
appoggio infiltratosi nell’élite politica cittadina64 fino a diventare 
console nel 1197 e nel 1209, appartenente alla sanior pars della 
civitas arelatense, con successo inseritosi nella Zielgruppe desiderosa 
di divertimenti, di giochi lirici, di emozioni estetiche, percorsa da 
un’indistinta (in tutti i suoi componenti, pure diversi per estrazione) 
passione per l’invenzione letteraria, per la creazione artistica, per la 
rima armonicamente accompagnata dalla melodia, o di Guilhem de 
l’Olivier, proveniente dagli strati cavallereschi più bassi ma divenuto 
uno dei più honorati cives dell’istituzione municipale, investito tra la 
fine del XII e i primi decenni del XIII secolo di importanti cariche 
pubbliche (fu per due volte console, quindi clavarius, ossia incaricato 
di custodire le chiavi della cassaforte cittadina e sovrintendente alla 
gestione economica, membro della giunta esecutiva delegata ad 
assistere e consigliare i consoli), autore di coblas (ce ne sono giunte 
77) di intonazione morale, didattica, paremiologica, organizzate come 
in un piccolo trattato e concepite come pillole del saper vivere, nelle 
quali il fil rouge allacciante e raccordante le singole unità rimiche è 
costituito dal costante perseguimento del bene dell’universitas, dalla 
raccomandazione insistente di elevare a norma nei rapporti 
interpersonali l’onestà e la dreitura, dalla ‘politicizzazione’ dell’atto 
del parlare, sempre e comunque finalizzato alla concordia sociale e 
all’utile della communitas. La raccolta di versi guglielmini si rivela 

 

63  Fino a poco tempo fa Estornel era un ‘fantasma’ privo di collocazione nel 
panorama cronotopico e socioantropico occitano e trobadorico, solamente 
noto perché indicato da Raimbaut de Vaqueiras come fonte artistica 
meritevole di stima e rispetto, ma ho tentato di restituire a lui affidabili 
connotati storici, umani, sociali e culturali nel saggio Un disconosciuto 
trovatore provenzale: Estornel, in Antes se agotan la mano y la pluma que su 
historia. Homenaje a Carlos Alvar, ed. C. Carta-S. Finci-D. Mancheva, San 
Millán de la Cogolla 2016, pp. 701-714. 

64  Vd. S. Guida, Pour l’identification du troubadour Cabrit, «Cahiers de 
Civilisation Médiévale», 52, 2009, pp. 21-36. 



116 

 

  

fondamentale per scandagliare e chiarire come al tramonto del Cento e 
all’alba del Duecento una poesia vernacolare nata in ambienti cortesi e 
prosperata quale espressione delle classi aristocratiche sia riuscita a 
sussistere e a trovare cultori in villa e a diventare veicolo di 
trasmissione di contenuti rispondenti a problematiche contingenti, a 
esigenze e richiami del mondo reale, a circostanze storiche specifiche, 
a livelli di istruzione allargati e innalzati. Gli uomini coinvolti nella 
direzione e nella gestione della res publica avevano del resto molto in 
comune con gli uomini di corte: stessa concezione ampia e ‘sociale’ 
della cultura e dell’eloquenza, medesima attenzione ai 
condizionamenti esterni, similare sensibilità alle riflessioni ed 
elaborazioni ideologiche, identica consapevolezza dell’importanza 
dell’alfabetizzazione e della sapientia, paritetico bisogno di ‘apparire’, 
di mostrare le proprie capacità, parallela inclinazione a svolgere opera 
di mediazione, di comunicazione, di rappresentazione, complanare 
aspirazione ad essere sempre alla ribalta e a sfruttare positivamente il 
ruolo conquistato sulla scena. 

Certo, nell’arazzo che rappresenta assieme maestri, chierici, 
scholares, esperti in pubbliche relazioni, trovatori, ‘intellettuali 
mediatori’, curiales di casati aristocratici, funzionari 
dell’amministrazione comunale di varia origine e differente 
formazione può sembrare erroneo e forzato stringere organismi e 
personaggi dai tratti esterni dissomiglianti e di primo acchito 
incompatibili, ma ad attento esame e con la lente di ingrandimento si 
scopre che tutti gli individui menzionati erano stati – chi più chi meno 
– toccati dalle benefiche ventate della «mutation culturelle» che alla 
loro epoca si era prodotta e si andava producendo, che possedevano 
una qualificata esperienza (frutto di una preparazione di base 
invariabilmente contemplante la conoscenza della Bibbia, di Cicerone, 
di Virgilio, di Orazio, di Ovidio, di Boezio, dei doctores cristiani 
mediolatini), che erano nella stragrande maggioranza sensibili al nesso 
vita-letteratura e si sforzavano per quanto possibile di valorizzare 
nella scrittura, nella composizione e nelle pratiche di divulgazione dei 
rispettivi saperi, il ‘decoro’ espressivo acquisito e la competenza nelle 
discipline secolari di più immediata utilità, che erano indistintamente 
percepiti come persone addottrinate e percorse dall’intento di 
trasfondere e far circolare le loro visioni nelle arterie di un’utenza che 



117 

 

  

si mostrava ricettiva e avida dei suggerimenti dei probi homines in 
grado di rimuovere dalla strada dello sviluppo civile gli intralci posti 
da enti troppo rigidi e austeri. Nelle aule dei castelli e nei luoghi della 
socialità municipale, nei siti strategici di coordinata frequentazione 
degli esponenti della leisured class signorile e degli appartenenti ai 
gruppi medio-bassi urbani e rurali avvenne e progressivamente si 
estese per tutto il XII secolo una significativa osmosi tra quanti 
riconoscevano come segni distintivi determinatori di prestigio 
l’eleganza nei portamenti e nei comportamenti, il livello di istruzione, 
la preparazione nelle humanae litterae, la capacità di creare strumenti 
di persuasione e di convergenza progettuale suscettibili di spingere 
oltre le vigenti barriere sociali, religiose, mentali, comunicative. 

Molto resta ancora da cavar fuori dai depositi della memoria 
collettiva, specie per quanto concerne la questione dei debiti contratti 
dalla poesia trobadorica nei confronti della letteratura in lingua latina, 
l’accertamento dei messaggi ideologici e/o dottrinali effettivamente 
trasmessi dalle scuole del tempo, la domanda dei prodotti scrittori, la 
dislocazione dei poli scolastici, i rapporti e gli influssi reciproci fra 
istruzione teorica e pratica, la consistenza e la qualità degli 
insegnamenti impartiti e/o ricevuti all’interno delle famiglie, il 
percorso formativo normale e le deviazioni, le modifiche, gli 
adattamenti, i condizionamenti dettati dalle circostanze e/o dalle 
esigenze e inclinazioni personali o di sodalizio 
(spontaneo/opportunistico). 

In questa sede si è offerta una visione ‘aerea’ e generale, additando 
esempi e itinerari che è auspicabile e torna conveniente scrutare, 
considerare, illustrare con ulteriori approfondimenti allo scopo di 
stendere più affidabili mappe esplicative della civiltà occitana del XII 
secolo. 
 

Saverio GUIDA



118 

 

  

  



119 

 

  

ARNAUT DANIEL ET « L’AFFAIRE CORNILH » :  
UNE APPROCHE HISTORIQUE 

 
Quelques-uns des plus fameux exemples de « contre-textes » 

occitans, pour reprendre l’heureuse expression de Pierre Bec65, se 
trouvent dans « l’affaire Cornilh ». Les spécialistes désignent ainsi, 
depuis un article de Gianfranco Contini66, un ensemble de quatre 
chansons au contenu scabreux impliquant trois troubadours, Raymond 
de Durfort, Truc Malec et Arnaut Daniel. Composée vers la fin des 
années 1170, la joute oratoire entremêle les arguments autour d’un 
sujet grivois : le chevalier Bernard de Cornil a-t-il convenablement agi 
en refusant de souffler dans l’anus (cornar el corn) de sa dame, 
appelée Enan, Aiman, Aya ou Aynan selon les manuscrits, alors que 
celle-ci le lui demandait en gage d’amour ? La présence d’Arnaut 
Daniel dans le dialogue provoque une certaine surprise, car ses autres 

 

65  Voir Pierre Bec, Burlesque et obscénité chez les troubadours, Paris, Stock, 
1984, p. 138-153, qui a été notre édition de référence. Nous avons également 
consulté celle d’Ugo Angelo Canello, Le vite e le opere di Arnaldo Daniello, 
Halle, Niemeyer, 1883 ; de René Lavaud, Les poésies d’Arnaut Daniel. 
Réédition critique d’après Canello, Toulouse, Privat, 1910 ; de Gianluigi 
Toja, Arnaut Daniel. Canzoni (a cura di), Florence, Sansoni, 1960, p. 187-
191 ; de James J. Wilhelm, The Poetry of Arnaut Daniel, New York / Londres, 
Barland, 1981 ; de Martín De Riquer, Poesías de Arnaut Daniel, Barcelone, 
Quarderns Crema, 1984 ; de Pierre Bec, Arnaut Daniel. Fin’amor et folie du 
verbe, Gardonne, fédérop, 2012 (traduction établie à partir de l’édition Toja) ; 
et de Maurizio Perugi, Arnaut Daniel. Poesie (a cura di), Florence, Edizioni 
del Galluzzo, 2015.  

66  Gianfranco Contini, « Per la conoscenza di un serventese di Arnaut Daniel », 
Studi Medievali, n° 9, 1936, p. 223-231. Le mérite d’avoir  

popularisé l’expression revient néanmoins à René Nelli dans Ecrivains 
anticonformistes du Moyen Âge occitan, t. 1, La femme et l’amour, Paris, 
Phébus, 1977, p. 86 sqq. Parmi les autres références utiles, signalons les 
travaux de Lucia Lazzerini, « "Cornar lo corn": sulla tenzone tra Raimon de 
Durfort, Truc Malec e Arnaut Daniel », Medioevo romanzo, t. 8, 1981-1983, 
p. 339-370 ; et de Caroline Jewers, « The Cornilh Affair: Obscenity and the 
Counter-Text in the Occitan Troubadours, or, the Gift of the "Gap" », 
Mediterranean Studies, vol. 11, 2002, p. 29-43 ; Beatrice Barbiellini Amidei, 
« Sotto le maschere di Arnaut. Alcuni appunti in margine all’egegesi di 
Arnaut Daniel », Romania, t. 123, n°489-490, 2005, p. 28-50. 



120 

 

  

chansons dévoilent un poète délicat et éloigné du burlesque et de la 
scatologie.  

En dehors des aspects littéraires que nous ne ferons qu’effleurer, 
la raison de l’intervention de l’illustre poète se trouve 
vraisemblablement dans la trame des réseaux sociaux et politiques qui 
le liaient aux autres protagonistes de l’échange. Tous appartenaient en 
effet à un milieu aristocratique bien déterminé qui, dans le dernier 
quart du XIIe siècle, prenait ses assises entre Limousin et Haut-
Quercy. Ils entretenaient des rapports marqués par la connivence ou la 
concurrence, dans un contexte général sous-tendu par la rivalité entre 
deux grandes familles, les Plantagenêt et les comtes de Toulouse. 
Aussi faut-il être attentif, pour restituer le contexte des chansons, à 
l’emboîtement des alliances. 

La datation de l’échange nous retiendra tout d’abord (I), avant 
l’identification des différents protagonistes (II), puis de voir comment 
« l’affaire Cornilh » peut se comprendre comme une péripétie 
mondaine de la Grande guerre méridionale (II). 
 

1. Datation de l’échange 
 

Les chansons de « l’affaire Cornilh » figurent dans sept 
chansonniers67 : A68, C69, D70, H71, I72, K73 et R74. Parmi eux, les 

 

67  Gianluigi Toja, Arnaut Daniel. Canzoni.., p. 149-159. 
68  Rome, Vat. 5232. BEdT 397.1 : f°212r° ; BEdT 447.1 : f° 212v°-213r° ; 

BEdT 29.15 : 205v°-206r°.  
69  Paris, BNF, fr. 856. BEdT 397.1 : f°375r° (rubrique : 16v°) ; BEdT 447.1 : f° 

379v°-380r° (rubrique : 17r°) ; BEdT 29.15 : 115v°-116r° (rubrique : 5r°). 
70  Modène, B. Estense, α, R, 4, 4. Rubrique : f° 5v° ; BEdT 397.1 : f°138r° ; 

BEdT 447.1 : f° 138r°-138v° ; BEdT 29.15 : 138v°. 
71  Rome, Vat. 3207. BEdT 397.1 : f°41r° ; BEdT 447.1 : f° 41r° ; BEdT 29.15 : 

41r°-41v°. 
72  Paris, BNF, fr. 854. Rubriques : f° 2r° (noms des troubadours) et 8v° (incipits 

des chansons) ; BEdT 397.1 : f°186v° ; BEdT 447.1 : f° 186v° ; BEdT 29.15 : 
186v°-187r°. 

73  Paris, BNF, fr. 12473. Rubriques : f° IIv° (noms des troubadours) et 
VIIIv° (incipits des chansons) ; BEdT 397.1 : f°172v° ; BEdT 447.1 : f° 
172v°-173r° ; BEdT 29.15 : 173r°. 



121 

 

  

chansonniers jumeaux I et K se distinguent en proposant une courte 
vida de Raymond de Durfort et de Truc Malec, qui nous permet 
d’entamer le travail de datation : 

 
Raimon de Durfort et Turc Malec furent deux chevaliers du Quercy, 

qui composèrent les sirventès relatifs à la dame qui a nom Madame Aya, 
celle qui dit au chevalier de Cornil qu’elle ne l’aimerait point, s’il ne lui 
cornait au derrière. 

Et ici sont écrits les sirventés75.  
 
Deux points méritent une attention particulière. Tout d’abord, la 

vida ne mentionne pas le nom d’Arnaut Daniel, bien que la chanson 
de ce dernier suive celles de Raymond de Durfort et de Truc Malec 
dans les deux recueils. En réalité, la période d’activité poétique 
d’Arnaut Daniel offre un premier moyen de circonscrire la date 
d’élaboration des chansons, puisque l’on sait qu’il fut actif, 
approximativement, entre la fin des années 1170 et le milieu des 
années 119076.   

Ensuite, quatre personnages sont cités : Raymond de Durfort, 
Truc Malec, le « chevalier de Cornil » – les chansons donnent son 
prénom : Bernard – et Madame Aya. Les documents portant leur trace, 
notamment dans les cartulaires monastiques limousins et quercynois, 
devraient normalement nous permettre d’affiner la fourchette 

 

74  Paris, BNF, fr. 22543. BEdT 397.1 : f°27r°-28v° (rubrique : Cr°) ; BEdT 
447.1 : f° 28r° (rubrique : Cr°) ; BEdT 29.15 : 80r° (rubrique : Ar°). 

75  « Raimons de Durfort e.N Turc Malec si foron dui cavallier de Caersi que 
feiren los sirventes de la domna que ac nom ma domna N’Aia, aquella que dis 
al cavallier de Cornil qu’ella no l’amaria si el no la cornava el cul. Et aqui 
sont escrits los sirventes ». Texte et traduction par Jean Boutière, Biographies 
des troubadours, Paris, Nizet, 1964, p. 147 – nous avons respecté la graphie 
de cette édition. 

76  Martin de Riquer, Los trovadores. Historia literaria y textos, t. 2, Barcelone, 
Ariel, 1992, p. 605-606 ; l’auteur développe les arguments en faveur de cette 
datation dans Poesías…, p. 11-16. La plupart des éditeurs ont avancé des 
conclusions similaires (Canello, Vita…, p. 4 ; Toja, Canzone…, p. 8-9 ; 
Wilhelm, The Poetry…, p. XIV). Maurizio Perugi retient une fourchette plus 
restreinte, les dernières traces du troubadour remontant selon lui aux années 
1190-1191 ; voir Poesie…p. XIII.  



122 

 

  

chronologique. En l’occurrence, le cartulaire d’Aubazine nous fournit 
une aide précieuse, car Bernard de Cornil y apparaît à soixante-cinq 
reprises en 1142 et 1188. Le tableau suivant fournit un résumé de ces 
actes77. 

 
Figure n°1 – Bernard de Cornil dans le cartulaire d’Aubazine 

 
Date de l’acte N° de l’acte 

dans le 
cartulaire 

d’Aubazine 
et n° de page 
dans l’édition 

de 
Bernadette 

Barrière 

Rôle joué par Bernard de 
Cornil 

1 Vers 1142-43 83, p. 108-
109. 

Bernard de Cornil et son frère 
Bertrand de Cornil font don de 
terres situées à Martel ; ce don 
est effectué en même temps que 
celui d’Adémar de Ségur, 
conseillé par Cornil de Creysse 
(Cornil de Croisa) et son frère 
Pierre. 

2 1150-1159 765, p. 448. Bernard, Bertrand et Pierre de 

 

77  Les seigneurs de Cornil, qui constituaient une branche de la famille dominant 
la petite forteresse de Creysse comme nous allons le voir, ont laissé de 
nombreuses traces dans d’autres cartulaires de la région, notamment dans 
ceux de Tulle (Jean-Baptiste Champeval, Cartulaire des abbayes de Tulle et 
de Rocamadour, Brive, Roche, 1903), d’Uzerche (Jean-Baptiste Champeval, 
Cartulaire de l’abbaye d’Uzerche, Paris, Picard, 1901), de Vigeois (Henri 
Bonhomme de Montégut, « Cartulaire de l’abbaye de Vigeois en Limousin », 
dans Bulletin archéologique et historique du Limousin, n°20, 1890) et de 
Beaulieu-sur-Dordogne (Maximin Deloche, Cartulaire de l’abbaye de 
Beaulieu en Limousin, Paris, Imprimerie impériale, 1859). 



123 

 

  

(?) Cornil, ainsi que le converse 
Étienne de Cornil, témoins d’un 
don fait par Raymond de la 
Cornière. 

3 Septembre 
1155 

759, p. 444-
445. 

Bernard et Étienne de Cornil 
témoins d’un don fait par Géraud 
Emes de Mareuil.  

4 1158-1159 762, p. 446-
447. 

Bernard, Étienne et Bertrand de 
Cornil témoins d’un don fait par 
Pierre Aymeric de Mandaval, son 
épouse Guillemine ainsi que 
leurs enfants et leurs neveux.  

5 1158-1159 1205, p. 529-
530.  

Bernard, Bertrand et Étienne de 
Cornil témoins d’un don fait par 
Pierre Aymeric de Mandaval et 
son épouse Guillemine. 

6 1159 131, p. 135. Bernard de Cornil est témoin, en 
même temps que son frère 
Bertrand et que Cornil de 
Creysse, d’un don fait par 
Guillaume Robert de Cavagnac.  

7 1159 1202, p. 528-
529. 

Bernard et Bertrand de Cornil, 
ainsi que Cornil de Creysse, 
témoins d’un don fait par 
Guillaume Robert de Cavagnac. 

8 1160-1161 140, p. 139-
140. 

Bernard de Cornil est témoin, en 
même temps que Étienne de 
Cornil et son frère Bertrand, d’un 
don fait par Géraud de Cardaillac 
et son épouse Marie. 

9 Mars 1159 ou 145, p. 142. Bernard de Cornil est témoin, en 



124 

 

  

1160 même temps que Étienne de 
Cornil, d’un don fait par Étienne 
Belzom.  

10 1160-1161 149, p. 143-
144. 

Bernard de Cornil est témoin 
d’un don fait par Stéphanie 
d’Audières. 

11 1160-1161 151, p. 144. Bernard de Cornil est témoin 
d’un don fait par Bernard 
Adémar de Belcastel.  

12 1161-1162 157, p. 147. Bernard de Cornil fidéjusseur 
d’un don fait par le vicomte de 
Brassac Guillaume, aux côtés de 
son frère Bertrand et de 
Guillaume et Pierre de Cornil.  

13 1162-1163 173, p. 155-
156. 

Bernard de Cornil témoin, avec 
son frère Bertrand et Étienne de 
Cornil, d’un don fait par Ajalbert 
de Borme. 

14 1163-1164 235, p. 185-
186. 

Bernard et Étienne de Cornil 
témoins d’un don fait par le 
vicomte Guillaume de Brassac. 

15 1164-1165 187, p. 162-
163. 

Bernard de Cornil, ainsi que son 
frère Bertrand, Étienne de Cornil, 
Hugues de Belcastel et 
Guillaume de Borme, sont 
fidéjusseurs de plusieurs dons 
effectués en faveur de l’abbaye 
d’Aubazine. 

16 Entre 1164 et 
1187 

296, p. 217. Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par Rigaut 
Bofaz. 



125 

 

  

17 1165-1166 200, p. 169-
170. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Pons de Gourdon.  

18 1165-1166 202, p. 170-
171. 

Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par 
Aymeric La Roque de Belcastel, 
en compagnie de Guillaume et 
Hugues de Belcastel ainsi que 
d’Étienne de Cornil, moine 
d’Aubazine. 

19 1165-1166 213, p. 176. Bernard et Bertrand de Cornil 
sont témoins d’un don fait par 
Pierre, cuisinier de Brassac. 

20 1166-1167 212, p. 175-
176. 

Bernard de Cornil et son frère 
Bertrand témoins d’un don fait 
par les deux frères Guillaume et 
Géraud de Borme.  

21 1167-1168 239, p. 187-
188. 

Bernard de Cornil témoins d’un 
don fait par Hugues de Belcastel. 

22 1167-1168 240, p. 188-
189. 

Bernard de Cornil et fils Roger 
témoins d’un don fait par 
Aymeric de la Roche de 
Belcastel. 

23 1167-1168 243, p. 190. Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par Jean, 
mercier de Martel. 

24 1167-1168 246, p. 191. Bernard de Cornil témoin de 
plusieurs dons faits par Géraud et 
Aymeric de Dome, ainsi que par 
leur mère Audenos. 

25 1168-1169 256, p. 196-
197. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Guillaume Raymond 



126 

 

  

et son frère Arnaud. 

26 1168-1169 257, p. 197. Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par les deux frères 
Raymond et Bernard de Felenor. 

27 1168-1169 260, p. 198-
199. 

Bernard de Cornil, ainsi que 
Géraud de Gordon, est témoin 
d’un don fait par Pierre de 
Verneuil. 

28 1168-1169 261, p. 199. Bernard de Cornil, avec Géraud 
de Gordon, Pierre de Verneuil et 
Guillaume de Belcastel, est 
témoin d’un don fait par Arnaud 
de Roufillhac et son fils 
Raymond. 

29 1168-1169 262, p. 199-
200. 

Bernard de Cornil est témoin 
d’un don fait par Bernard de 
Rouffilhac en même temps que 
Pierre de Verneuil. 

30 1168-1169 263, p. 200. Bernard de Cornil est témoin 
d’un don fait par Adémar de 
Rouffilhac, en même temps que 
Pierre de Verneuil. 

31 1168-1169 264, p. 201-
201. 

Bernard de Cornil est témoin, en 
même temps que Géraud de 
Gordon et Guillaume de 
Belcastel, d’un don fait par 
Raymond de la Veysse et ses 
deux frères. 

32 1168-1169 265, p. 201. Bernard de Cornil est témoin 
d’un don fait par Pierre de Valon. 

33 1168-1169 277, p. 206- Bernard de Cornil est témoin 



127 

 

  

207. d’un don fait par Adémar de 
Rouffilhac et ses frères, en même 
temps que Pierre de Verneuil.  

34 1168-1169 278, p. 207-
208. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Garin de Castelnaud.  

35 1168-1169 285, p. 210-
211. 

Bernard et Bertrand témoins d’un 
don de Guillaume de Belcastel, 
puis Bernard de Cornil témoin 
fait par Hugues, frère de 
Guillaume de Belcastel. 

36 1168-1169 287, p. 211-
212. 

Bernard de Cornil fidéjusseur 
pour un don fait par les deux 
frères Guillaume et Géraud de 
Borme.  

37 30 mars, 
1169 ou 1170 

288, p. 212-
213. 

Bernard, Bertrand, Guillaume et 
Roger de Cornil témoins de l’acte 
par lequel Géraud Hugues de la 
Vayssière et son fils Arnaud 
renonçaient à tout droit sur une 
terre au profit du prieuré de 
Vigan. 

38 1170-1171 314, p. 226. Bernard, Bertrand et Guillaume 
de Cornil témoins d’un don fait 
par Raymond de Verneuil, en 
même temps que Bernard de 
Roffilhac. 

39 1171-1172 346, p. 246. Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par Arnaud 
de la Roque et ses deux frères 
Pierre et Gaubert. 

40 1171-1172 348, p. 247- Bernard de Cornil témoins d’un 



128 

 

  

348. don fait par Aymeric de la 
Roque. 

41 1174-1175 397, p. 272. Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait Aymeric de Gourdon aux 
côtés notamment de Hugues de 
Belcastel, frère de Guillaume. 

42 1174-1175 399, p. 273. Bernard de Cornil témoin d’un 
don de Hugues de Belcastel. 

43 1175-1176 417, p. 282. Bernard de Cornil témoin d’un 
don par Guillaume Gombert de 
Gourdon et son fils Guillaume. 

44 1177-1178 481, p. 313. Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Pierre Baras. 

45 1177-1178 482, p. 313-
314. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Géraud Doitrand de 
la Roque de Larc et son épouse 
Mandine. 

46 1177-1178 938, p. 488-
489. 

Bernard de Cornil témoin de 
l’acte par lequel Bernard Bufez 
de Miers constitue une dot 
monastique pour son fils Bernard 
et son épouse Vierna. 

47 1178-1179 492, p. 320.  Bernard, Bertrand et Hugues 
de Cornil témoins d’un don fait 
par Bernard de Durfort, son 
épouse Bérengère et leur fils 
Bertrand, puis également 
témoins d’un don fait par 
Bernard, Garin de Castelnaud 
et son fils Hugues, ainsi que par 
Bernard le Preux de 



129 

 

  

Castelnaud, le vicomte 
Raymond de Turenne étant 
fidéjusseur. 

48 1178-1179 495, p. 322. Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Geoffroy 
Touchebœuf et ses trois frères, 
aux côtés notamment de Géraud 
de Gourdon ; la vicomtesse 
Hélise de Turenne et son fils 
Boson apparaissent également 
comme fidéjusseurs. 

49 1179-1180 598, p. 369-
370. 

Bernard de Cornil témoin, 
notamment aux côtés de Géraud 
de Gourdon, d’un don fait par 
Bertrand Guillaume. 

50 1179-1180 
(?) 

599, p. 370-
371. 

Bernard de Cornil témoin du 
rachat par le monastère 
d’Aubazine d’une caution versée 
au cours une transaction entre 
Pierre Bufet de Miers et 
Raymond de Felenor. 

51 1179-1180 604, p. 372-
373. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par les frères Hugues et 
Arnaud d’Aulanès.  

52 1179-1180 605, p. 373. Bernard de Cornil témoin, aux 
côtés notamment de Géraud de 
Gourdon, d’un don fait par Hélie 
Armand et Gerbert de Coiac. 

53 1179-1180 607, p. 374. Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par les frères Guillaume 
et Pons de Golème. 



130 

 

  

54 1179-1180 608, p. 374-
375. 

Bernard de Cornil témoin, aux 
côtés notamment de Géraud de 
Gourdon, d’un don fait par 
Guillaume Archambaud.  

55 1180-1181 551, p. 343-
344. 

Bernard de Cornil témoin, aux 
côtés notamment de Géraud de 
Gordon, de la confirmation de 
tous les dons faits par Garin de 
Castelnaud au monastère 
d’Aubazine. 

56 1180-1181 574, p. 353-
354. 

Bernard de Cornil témoin d’un 
don fait par Léon (nom laissé en 
blanc) et son épouse Audiarde. 

57 1181-1182 587, p. 361-
362. 

Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par 
Bernard de Gluges. 

58 1181-1182 592, p. 366-
367. 

Bernard et Bertrand de Cornil 
témoins d’un don fait par 
Guillaume de Belcastel et ses 
frères Humbert, Bertrand, 
Manoldus, Géraud et Hugues. 

59 1181-1182 610, p. 376-
377. 

Bernard, Bertrand et Guillaume 
de Cornil, moines d’Aubazine 
, témoins d’un don fait par 
Fossifie de Gaulejac et ses deux 
frères Raymond et Guillaume. 

60 1185-1186 614, p. 378-
379. 

Bernard de Cornil, moine, ainsi 
que Bertrand de Cornil, frères 
convers, témoins d’un don fait 
par les frères Adémar et Raynaud 
de Gaulejac. 



131 

 

  

61 1185-1186 676, p. 411. Bernard de Cornil témoin de 
l’acte par lequel Géraud, Guy et 
Baudouin de Cornil, frères, 
renonçaient à tous les biens qu’ils 
avaient acquis aux dépens du 
monastère d’Aubazine.  

62 Entre 1181 et 
1186 

686, p. 416. Bernard de Cornil, moine, témoin 
d’un don fait par Gaubert 
« l’Aragonnais » de Felenor. 

63 1185-1186 687, p. 416-
417. 

Bernard et Bertrand de Cornil  
 témoins d’un don fait par 
Bertrand de Borme. 

64 1187-1188 699, p. 423. Bernard de Cornil, moine, témoin 
d’un don fait par Étienne de 
Vassignac.  

65 Mercredi 2 
mars 1188 

689, p. 417-
418. 

Bernard de Cornil, moine, et 
Bertrand de Cornil témoins d’un 
don fait par Géraud de 
Cardaillac, son épouse Marie et 
leurs trois fils Bernard, Géraud et 
Bertrand. Le jeune (junior) 
Guillaume de Cornil figure 
également parmi les témoins. Le 
don a été effectué dans les mains 
de Bertrand de Cornil (in quorum 
manu factum est hoc donum). 

 
Deux actes retiennent particulièrement l’attention. Le premier 

remonte à 1178 ou 1179 (n°47 dans le tableau) et atteste que les trois 
frères Bernard, Bertrand et Hugues de Cornil furent témoins d’un don 
effectué par Bernard de Durfort, son épouse Bérengère et leur fils 
Bertrand, puis d’un autre don du même Bernard de Durfort, 
conjointement avec Garin de Castelnaud, le fils de ce dernier 



132 

 

  

prénommé Hugues et Bernard lo pros de Castelnaud, le vicomte 
Raymond de Turenne étant fidéjusseur78. Dans son travail sur les 
seigneurs de Durfort, Nicole de Peña précise que deux membres du 
lignage des Durfort – un père et son fils – portèrent le prénom 
composé « Raymond-Bernard » entre la fin du XIIe siècle et le début 
du XIIIe siècle, ce qui fait de ces hommes des candidats idéaux à 
l’identification avec le troubadour79. On peut dès lors conclure que 
Bernard de Cornil et le troubadour Raymond de Durfort ont pu se 
rencontrer à la fin des années 1170. 

Le dernier acte du cartulaire où l’on trouve trace de Bernard de 
Cornil sur le plan chronologique, rédigé le 2 mars 1188, est également 
intéressant. Il permet de déterminer un terminus ante quem à 
l’ensemble de l’échange, qui eut lieu quelque part entre 1178 et 1188. 
Bernard de Cornil avait alors atteint un âge relativement avancé, que 
l’on peut estimer au moins aux alentours de la soixantaine, puisqu’il 
apparaît dans la documentation pour première fois au début de la 
décennie 1140. Néanmoins, suivant en cela les conclusions de 
Caroline Jewers80, il semble logique de dater l’échange de la fin des 
années 1170, lorsque Raymond de Durfort et Bernard de Cornil 
entrèrent directement en contact. 

 
 

2. Les protagonistes de l’échange 
 

Si l’on se penche à présent sur l’ensemble des personnes 
apparaissant dans les chansons, on peut noter la présence de six 
individus. Notons d’abord que rien ne permet d’avancer qu’une partie 

 

78  Bernadette Barrière, Le cartulaire de l’abbaye cistercienne d’Obazine (XIIe-
XIIIe siècles), Clermont-Ferrand, Université de Clermont-Ferrand II – Institut 
d’études du Massif Central, 1989, acte n° 492, p. 320. Dans le corps du texte, 
nous utilisons la graphie « Aubazine », plus répandue. 

79  Nicole de Peña, Documents sur la famille de Durfort (XIe-XVe siècles), t. 1, 
Bordeaux, Fédération historique du Sud-Ouest, 1977, p. XLI de 
l’introduction. 

80  Caroline Jewers, « The Cornilh Affair… », p. 35. 



133 

 

  

d’entre eux seulement ont réellement vécu et que nous considérons 
que les chansons ne font pas référence à des personnages inventés, 
mais bien à des hommes et des femmes rencontrés par les troubadours. 
L’abondance de preuves de l’existence réelle de Bernard de Cornil 
plaide en ce sens. Les difficultés à retrouver des traces des autres, 
notamment Truc Malec, dame Aina et Audoin, renvoient simplement 
aux lacunes documentaires propres à cette partie du Moyen Âge.  

Par mesure de clarté, nous nous intéresserons d’abord aux trois 
troubadours puis à ceux qu’ils citent. 

 
2.1. Trois troubadours 

 
1. Truc Malec 

 
Nous commencerons par la tâche la plus aisée avec Truc Malec, 

qui n’apparaît nulle part autrement que dans les chansonniers81. Sa 
vida précise uniquement que c’était un chevalier quercynois. Le 
manque d’informations à son égard a conduit certains auteurs à 
considérer qu’il ne faut pas chercher de vérité historique derrière 
« l’affaire Cornilh ». Celle-ci aurait en réalité traduit la fantaisie de 
quelques aristocrates prompts à jouer avec les noms et les apparences, 
au point de se donner des surnoms pleins de doubles sens82. Le 
recours à ce type d’interprétation n’emporte cependant pas totalement 
l’adhésion. En effet, même si l’on ne retrouve pas la trace d’un 
homme dénommé «Truc Malec» ou sous une forme approchante dans 
notre documentation, cela ne signifie pas pour autant qu’il n’a pas 
réellement existé. Toutefois, on ne saurait être plus précis83. 

 
2. Arnaut Daniel 

 
L’identité d’Arnaut Daniel est mieux assurée, même si 

 

81  Résumé des différentes positions dans Saverio Guida et Gerardo Larghi, 
Dizionario biografico dei trovatori, Modène, Mucchi, 2013, p. 522-523. 

82  Cf. Fortunata Latella, «Truc Malec», dans Quaderni di Romanica Vulgaria, 
vol. 10/11 (1986/87), 1989, p. 65-86.  

83  Lucia Lazzerini, « Il nome della dama del corn », Rivista di studi testuali, 1, 
1999, p. 119-135. 



134 

 

  

l’apostrophe que lui adresse Raymond de Durfort dans son second 
poème (« Arnaut l’escolier ») a pu laisser planer un doute sur ce point. 
Néanmoins, l’examen de la tradition manuscrite permet de le lever 
rapidement84.  

Malheureusement, aucun document d’archives ne nous renseigne 
directement sur la vie de ce troubadour. La vida qui lui est consacrée 
vient quelque peu compenser ce manque et permet de comprendre les 
raisons qui le poussèrent à participer à « l’affaire Cornilh ». Ce texte 
est conservé dans huit chansonniers, avec relativement peu de 
variantes85 : 

 
Arnaut Daniel fut de cette même contrée dont fut Arnaut de Mareuil, de 
l’évêché de Périgord, d’un château qui a nom Ribérac ; et ce fut un 
gentilhomme. Il apprit bien les lettres et se délecta à "trouver". Et il 
abandonna les lettres, se fit jongleur et prit une façon de "trouver" en rimes 
précieuses ; aussi ses chansons ne sont-elles pas faciles à comprendre ni à 
apprendre. Il aima une haute dame de Gascogne, épouse de Guillaume de 
Bouville, mais on ne crut pas que la dame lui fit jamais plaisir selon le droit 
d’amour. C’est pourquoi il dit :  

“Je suis Arnaut qui amasse le vent / et chasse le lièvre avec le bœuf / 
et nage contre le courant”. 
 
La plupart des informations données par ce texte renvoient à des 

faits vérifiables (voir figure n°2). Arnaut Daniel a dû naître vers 1150, 
sans que l’on puisse être plus précis86. Aucun élément ne vient 

 

84  Pierre Bec, Burlesque.., p. 153.  
85  « Arnautz Daniels si fo d’aquella encontrada don fo N’Arnautz de Meruoill, 

de l’evesquat de Peiregors, d’un castel que a nom Ribairac, e fo gentils hom. 
Et amparet ben letras e delectet se en trobar. Et abandonet la letras, e fetz se 
joglars, e pres une maniera de trobar en caras rimas, per que soas cansons 
no son leus ad entendre ni ad apprendre. Et amet una auta domna de 
Gascoigna, muiller d’En Guillem de Buovilla, mas non fo cregut que la 
domna li fezes plaiser en dreit d’amor ; per qu’el dis : “Eu son Arnautz 
qu’amas l’aura / e chatz la lebre ab lo bou / e nadi contra suberna” ». Texte 
et traduction par Jean Boutière, op. cit., p. 59-61. La citation incluse dans le 
texte reprend les vers de la tornada de la chanson En cest sonet coind’e leri, 
BEdT 29.10, vv. 43-45. 

86  Id., p. 10. Voir également René Lavaud, « Éclaircissements de la vie et 
l’œuvre d’Arnaut Daniel », Annales du Midi, vol. 23, n° 89, 1911, p. 5-31, 



135 

 

  

s’opposer à la vida lorsqu’elle affirme qu’il est né à Ribérac, dans 
l’actuel département de la Dordogne.  

 
 
 

 
Figure n°2 - Entre Nizonne et Dordogne, l'Aquitaine d'Arnaut 

Daniel (page suivante) 

 

spécialement p. 9. Contra, Gérard Gouiran, « La carrière poétique d'Arnaut 
Daniel a-t-elle commencé avant 1180 ? », dans Studia in honorem prof. M. de 
Riquer, t. III, Barcelone, Quaderns Crema, 1988, p. 443-451, dans lequel l’A. 
estime qu’Arnaut Daniel était déjà actif en 1169 et donc qu’il faut admettre 
qu’il serait né dans les années 1130 ou 1140. 



136 

 

  

 
 
Le texte indique également que notre troubadour appartenait à un 

lignage aristocratique (« e fo gentils hom »), sans que l’on sache 
comment comprendre cette indication. Cela conduit à placer Arnaut 
Daniel dans l’entourage des vicomtes de Ribérac, qui constituaient 
une branche cadette des vicomtes de Turenne87, grands protecteurs des 

 

87  Didier Delhoume et Christian Rémy, « Le phénomène vicomtal en Limousin 



137 

 

  

poètes occitans88. Dans un acte daté du 11 mars 1116 et conservé dans 
le cartulaire de l’abbaye Saint-Martin de Tulle, on voit en effet le 
vicomte Raymond Ier de Turenne († après 1120) donner une terre 
avec le consentement de son frère Archambaud, vicomte de Ribérac, 
entre les mains de son autre frère, l’abbé de Tulle Èble89. Le lien est 
confirmé par la Chronique de Geoffroy de Vigeois, qui cite Raymond, 
Archambaud et Èble comme les trois fils du vicomte Boson Ier de 
Turenne († 1096)90.  

Pourtant, ce n’est pas vers le Limousin que la vida oriente le 
lecteur, mais vers la Gascogne. Pendant longtemps, on n’a rien su des 
deux derniers personnages cités dans le texte, Guillaume de Bouville 
et son épouse gasconne. Plusieurs rapprochements avaient été 
proposés –- avec Beauville près d’Agen91 ou avec Bouville près de 
Toulouse92 – sans emporter l’adhésion. Mais Paolo Canettieri a 
récemment repris le dossier et a montré que cette partie du texte 
s’appuyait sur une vérité historique93. Un document retrouvé par ce 
chercheur indique en effet qu’un homme dénommé Guillaume de 
Bouville se trouvait dans la suite du vicomte de Bazaume Pierre de 
Gabarret († 1242) lorsque celui-ci assista, le 3 avril 1198, à la 
cérémonie de canonisation de Saint Gérard († 1095), fondateur de 
l’abbaye de la Sauve-Majeure94. Peut-être s’agissait-il, toujours selon 

 

(IXe – XVe siècles), dans Vicomtes et vicomtés dans l’Occident médiéval, 
Helène Débax (ss. dir.), Toulouse, PUM, 2008, p. 218-263, notamment p. 
230-231. 

88  Linda M. Paterson, The World of the Troubadours …, p. 92 ; Geneviève 
Brunel-Lobrichon et Claudie Duhamel-Amado, Au temps des troubadours, 
…, p. 25-26. 

89  Jean-Baptiste Champeval, Cartulaires des abbayes de Tulle et 
Rocamadour…, acte 510, p. 273-274. 

90  RGHF, t. XII, p. 424. 
91  René Lavaud, Les poésies d’Arnaut Daniel…, p. 118, n. 4. 
92  Jean Boutière et alii, Biographies., p. 61, n. 5. 
93  Paolo Canettieri, « La donna amata da Arnaut Daniel. Documenti su Guillem 

de Bouvila e sua moglie », site personnel du chercheur, 
https://paolocanettieri.wordpress.com/article/la-donna-amata-da-arnaut-
daniel-vyvpjuoxc2n0-37/. Page consultée le 4 avril 2017. 

94  Paolo Canettieri cite ici un ouvrage de Jean-Pierre-Albert Cirot de la Ville, 



138 

 

  

Paolo Canettieri, du frère de Bernard de Gabarret († 1190) et donc de 
l’oncle paternel de Pierre de Gabarret ; cependant, cette affirmation est 
difficile à vérifier faute de sources fiables. Il est néanmoins établi 
qu’au XIIIe siècle les deux lignages étaient liés, comme le montre un 
document daté de 1242 établissant que la vicomtesse de Bazaume et 
de Benauges Guillelmine avait un fils appelé Bernard de Bouville95.  

Un homme appelé Guillaume de Bouville et désigné comme 
seigneur de Limeuil (actuel département de la Dordogne) apparaît 
encore comme témoin de plusieurs actes rédigés entre la fin du XIIe et 
le début du XIIIe siècle dans la région de Bergerac. Ces documents 
appartenaient à l’abbaye de Cadouin et des copies se trouvent 
aujourd’hui dans la Collection Périgord de la BNF. On y voit qu’en 
1185, Guillaume de Bouville appartenait à la suite de Richard de Cœur 
de Lion lorsque celui-ci confirma les dons faits à cet établissement par 
son père96. En 1188, le même Guillaume apposait sa souscription au 
bas d’un acte pratiquement identique97. En 1201, il figurait parmi les 
témoins d’un accord passé entre les abbayes de Pontigny (actuel 
département de l’Yonne) et de Cadouin sous les auspices de 
l’archevêque de Bordeaux Hélie de Malemort (†1207)98. Le 
rapprochement entre cet homme et celui cité dans la vida d’Arnaut 
Daniel est probable. Le nom de son épouse, en revanche, demeure 
malheureusement inconnu.  

Au final, l’étude de la vida montre un Arnaut Daniel gravitant 
d’abord dans l’entourage des vicomtes de Turenne puis dans celui 
d’un proche de Richard Cœur de Lion. En réalité, nous savons qu’il 
fréquentait les Plantagenêt à la fin des années 1170, car il affirme dans 

 

Histoire de l’abbaye et de la congrégation de Notre-Dame de la Grande-
Sauve, t. II, Paris-Bordeaux, Méquignon-Lafargue, 1845, p. 133, qui cite lui-
même un manuscrit d’Étienne Dulaura, Histoire de l’abbaye de la Sauve-
Majeure rédigé en 1683 et publié en 2003 à Camiac-et-Saint-Denis, éds. 
CLEM. Nous n’avons pas pu consulter ce travail. 

95  Francisque Michel, Rôles Gascons, Tome I, Paris, Imprimerie nationale, 
1885, p. 166.  

96  Pierre Lespine, BNF, Coll. Périgord 37, archives de l’abbaye de Cadouin, 
f°50r°. 

97  Id., f° 51 v°.  
98  Id., f° 58 r° - 59 v°. Voir également Gallia Christiana, t. II, col. 499-500. 



139 

 

  

la tornada de la chanson Doutz brais e critz qu’il assista au 
couronnement du « bon roi d’Étampes »99. Arnaut Daniel, comme l’a 
montré Martin de Riquer, clamait ainsi qu’il se trouvait à Reims le 1er 
novembre 1179100. L’historiographe du roi Rigord nous apprend que 
Henri le Jeune assistait à cette célébration, empreinte d’une grande 
solennité101. Arnaut Daniel faisait partie de la suite de Henri le Jeune, 
venu à Reims accompagné d’aristocrates aquitains, que le troubadour 
était chargé de distraire. Dès lors, il est possible de conclure qu’au 
moment où Raymond de Durfort rencontra Bernard de Cornil, Arnaut 
fréquentait l’entourage des rois d’Angleterre sans avoir coupé les 
ponts avec les vicomtes de Turenne. 
 

3. Raymond de Durfort 
 

A contrario, le parcours de Raymond de Durfort nous confronte à 
un proche des comtes de Toulouse. La famille de Durfort possédait en 
effet des appuis solides à la frontière entre le Quercy et le Toulousain, 
précisément dans la région de Lauzerte (dans l’actuel département du 
Tarn-et-Garonne), comme le montre la carte de la figure n°3102. 
Depuis le XIe siècle, ce lignage occupait le site de Durfort-
Lacapellette (Tarn-et-Garonne) tout en étant bien implanté à 
Clermont-Soubiran (Lot-et-Garonne). Puis il essaima dans plusieurs 
directions, tout en gardant une remarquable cohérence. Il s’agissait 
d’un calcul bien senti, car les Durfort entendaient prospérer en tirant 
profit de leur situation géographique sur la Garonne, au nord de 
Toulouse et au contact avec le Quercy.  

 

99  « […] al coronar fui del bon rei d’Estampa ». BEdT 29.8, v. 58. Traduction 
de Pierre BEC, Fin’amor et folie du verbe…, p. 101.  

100  Martin de Riquer, Poesías…, p. 12. 
101 Elisabeth Charpentier, Georges Pon et Yves Chauvin, Rigord. Histoire de 
Philippe Auguste, Paris, CNRS Éditions, 2006, p. 127-129. Matthew Strickland 
estime que Henri le Jeune a pu participer au couronnement au titre du sénéchalat 
de la couronne de France, en tant que titulaire du comté d’Anjou. Voir Henry 
The Young King (1155-1183), New Haven-Londres, Yale University Press, 
2016, p. 262. 
102  Nicole de Peña, op. cit., p. XI-XXIII. 



140 

 

  

Figure n°3 – L’implantation locale des seigneurs de Durfort103 

 
 

L’homme qui dirigeait la branche à la fin du XIIe siècle, Bernard 
de Durfort, se fit remarquer dans les années 1180 par le jeu trouble 
qu’il joua auprès de Raymond V, comte de Toulouse. Tous deux 
avaient antérieurement développé une relation de confiance, comme le 
prouve une enquête de 1246 qui affirme qu’ils s’adressaient l’un à 
l’autre par le même senhal, « Albert »104. Il est tout à fait possible que 

 

103  Carte partiellement inspirée de celle établie par Nicole de Peña dans 
Documents …, t. I, p. X. 

104 « […] E que mosenhor lo coms lo comandet a.n Bernad Durfort lo quals 
s’apelava ab lui Albert […] ». Émile Rebouis, « Enquête datée de 1246 sur la 



141 

 

  

Bernart de Durfort ait été troubadour lui-même, mais nul n’a retrouvé 
la trace de ses compositions. Certes, le manuscrit D lui attribue une 
chanson, mais ce témoignage est unique et va à l’encontre du reste de 
la tradition manuscrite, qui penche pour Gausbert de Poicibot105. Cette 
proximité lui valut la confiance de Raymond V qui, en 1184, lui confia 
la garde de la forteresse de Brassac, récemment prise par les forces 
toulousaines. Mais il changea radicalement d’alliance quatre ans plus 
tard et vendit cette forteresse à Richard Cœur de Lion, alors en pleine 
lutte contre le comte de Toulouse. On perd sa trace par la suite, mais il 
est fort probable qu’il se réfugia dans la région d’Agen, loin de la 
colère de son ancien seigneur106.  

Ses descendants s’inscrivirent plus franchement dans l’alliance 
toulousaine à compter du début du XIIIe siècle. En 1205, Durfort-
Lacapelette était revenue dans le giron des Raymondins, qu’elle ne 
quitta plus par la suite malgré les combats de la Croisade albigeoise. 
C’est ainsi qu’en 1213, Bernard de Durfort – fils du précédent – prêta 
hommage à Raymond VI pour le château de Beaucaire, à proximité de 
Lauzerte107. L’histoire du lignage après cette date est celle d’alliés 
remarquablement fidèles à la cause de la dynastie toulousaine. 

C’est à proximité de Toulouse que Nicole de Peña a retrouvé la 
trace de deux hommes qui figurent comme de bons candidats à 
l’identification avec le troubadour appelé Raymond de Durfort. Le 
tableau de la figure n°4 permet de résumer la situation. 
Le premier acte de cette série indique que deux hommes, un père et 
son fils, portaient le même nom. Nous le retrouvons dans le tableau de 

 

mouvance du château de Brassac en Quercy », Bulletin archéologique et 
historique de la société archéologique de Tarn-et-Garonne, t. XI, 1883, p. 277-
288, spécialement p. 279. Le sens du senhal reste obscur. Voir HGL, t. VII, p. 
445. 
105  Era quan l'ivernz nos laissa, BEdT 173.1a. Édition électronique à 

l’adresse suivante, sur le site Rialto : 
http://www.rialto.unina.it/GsbPuic/173.1a(Latella).htm ; site consulté le 17 
avril 2017. 

106  Laurent Macé, Les comtes de Toulouse et leur entourage …, p. 140 et 
273-274 ; Didier Panfili, Aristocraties méridionales. Toulousain-Quercy (XIe-
XIIe siècles), Rennes, PUR, p. 2010, p. 175-176 et 340-341. 

107  Nicole de Peña, op. cit., acte n° 22 daté du 26 août 1213, p. 17. 



142 

 

  

filiation, toujours réalisé d’après les travaux de Nicole de Peña108 – les 
noms des deux personnes qui pouvaient être le troubadour impliqué 
dans « l’affaire Cornil » y sont écrits en caractères gras. Il est délicat 
de trancher entre les deux, même si la date de cet échange, à la fin des 
années 1170, laisse sérieusement penser qu’il s’agissait du père. À ce 
moment-là, les Durfort s’inscrivaient encore pleinement dans 
l’alliance toulousaine. Le fait est d’importance, car il démontre que 
« l’affaire Cornilh », loin d’être le résultat de la rencontre fortuite 
entre plusieurs troubadours, impliquait en réalité indirectement deux 
des plus grands princes d’Occident de cette époque, les Plantagenêt 
par l’intermédiaire d’Arnaut Daniel et les Raymondins au travers de 
Raymond de Durfort.  
 
 
Figure n°4 - Actes souscrits par Raymond-Bernard de Durfort 

 

Date de 
l’acte 

Références dans 
l’édition des actes 
de la maison de 

Durfort par Nicole 
de Peña (t. I) 

Rôle joué par Raymond-
Bernard de Durfort 

1211 ?109 Acte n° 20, p. 14-
15. 

Raymond-Bernard de 
Durfort et ses trois fils 
Guillaume Saisset, 
Raymond-Bernard et 
Saisset donnent deux 
biens à la commanderie 
de Golfech.  

 

108  Nicole de Peña, op. cit., t. I, « Introduction », p. XLI. Nous avons intégré 
à ce tableau de filiation des renseignements tirés du cartulaire d’Aubazine qui 
avait échappé à la sagacité de cette chercheuse. 

109  Il s’agit du fils du précédent. Cet acte avait déjà été publié par Antoine du 
Bourg, Histoire du grand-Prieuré de Toulouse, Toulouse, Sistac, Boubé, 
1883, pièce justificative n° LVI, p. XXXVII. Nicole de Peña a corrigé la date 
proposée par ce savant, qui estimait que l’année 1200 devait être retenue.  



143 

 

  

14 
septembre 
1211 

Acte n° 19, p. 14. Raymond-Bernard de 
Durfort et son frère 
Bernard-Raymond 
vendent une terre aux 
Templiers de Golfech. 

Vers 1213 ? Acte n° 23, p. 17-
18. 

Raymond de Durfort 
donne une terre à 
l’abbaye de Moissac.  

7 mai 
1225 ? 

Acte n° 26, p. 18-
19. 

Raymond-Bernard de 
Durfort exempte 
l’abbaye de Belleperche 
de toutes taxes à 
Clermont-Dessus et 
Malause. 

 
 
 
Les Durfort n’étaient toutefois pas des étrangers dans le Haut-

Quercy. Jean Lartigaut estime en effet que Raymond-Bernard de 
Durfort avait épousé une femme de la famille des seigneurs de 
Castelnaud, elle-même liée aux vicomtes de Turenne. Le chercheur 
voit dans l’acte du cartulaire d’Aubazine qui permet de dater 
« l’affaire Cornilh » une preuve de la familiarité entre toutes ces 
personnes110.  

 

 

110  Jean Lartigaut, « L’aristocratie du Causse de Gramat dans la seconde 
moitié du XIIe siècle », Bulletin de la société des études littéraires, 
scientifiques et artistiques du Lot (désormais BSEL), tome CXII, 1991, p. 21-
56, notamment p. 32. Rappelons qu’il s’agit de l’acte n°492 de l’édition de 
Bernadette Barrière. 



144 

 

  

Figure n°5 - Tableau de filiation de la maison de Durfort 

 
 
Quoi qu’il en soit, le contenu des échanges démontre amplement 

que les trois troubadours s’entendirent pour se moquer de plusieurs 
personnes de leur connaissance. Le moment est venu de nous 
intéresser à ces derniers, afin de comprendre quels enjeux se 
dissimulaient derrière la joute de « l’affaire Cornilh ». 
 
 

3. Les personnages cités dans « l’affaire Cornilh » 
 

1. Audouin 
 

Comme pour les troubadours, nous débuterons par le cas le plus 
rapide à traiter, avant de nous attarder sur les plus complexes. En 
l’occurrence, il s’agit du seigneur Audoin, à propos duquel il est tout 
simplement impossible de faire la moindre conjecture. Tout au plus 



145 

 

  

peut-on faire valoir que ce prénom appartenait au stock onomastique 
des familles dominant Angoulême et Barbezieux, ce qui nous éloigne 
trop du Quercy pour retenir notre attention. 

 
2. Dame Enan 

 
Le problème de l’identité de la dame se pose ensuite. A l’instar de 

Truc Malec, une lecture équivoque de son nom serait possible. Lucia 
Lazzerini estime ainsi que Dame Enan, la même que celle chantée par 
Raimbaut d’Orange, portait un nom se référant subtilement à Uranie, 
la muse antique de l’astrologie111. Sa présence dans l’échange 
marquerait chez les troubadours la volonté d’inverser les valeurs de la 
fin’amor, dans une quête poétique délibérément corrosive.  

Sans mettre en doute la possibilité qu’un jeu de mots existe, on 
peut toutefois remarquer que les cartulaires du Limousin et du Haut-
Quercy nous dévoilent l’existence de plusieurs femmes dont les noms 
coïncident avec le témoignage des manuscrits. Notons d’abord que les 
chansonniers varient quant à la dénomination de cette dame. Le 
cartulaire de Cadouin, par exemple, nous apprend qu’en 1156, 
l’épouse de Bertrand de Castillon s’appelait Aena112. Cela nous 
éloigne cependant des lieux habituellement fréquentés par Bernard de 
Cornil, essentiellement actif dans le Haut-Quercy. Le même cartulaire 
nous informe également dans un acte daté entre 1208 et 1209 que 
l’épouse de Martin Algais s’appelait Aine113. Ce chef de guerre, 
seigneur de Bigaroque et de Biron d’après l’acte qui nous retient, joua 
un rôle non négligeable dans les débuts de la croisade albigeoise et 
s’attira la haine de Simon de Montfort pour l’avoir trahi. Il est cité à 
plusieurs reprises dans la Chanson de la Croisade albigeoise, qui 
rapporte notamment comment il fut mis à mort par les croisés dans sa 

 

111  Lucia Lazzerini, « Il nome della dama… », p. 119-135. 
112  Cadouin se trouve sur la Dordogne, à 73 km en aval de Creysse, où se 

situait le foyer originel des seigneurs de Cornil comme nous aurons l’occasion 
de le voir. Bertrand de Castillon était vraisemblablement seigneur de 
Castillonès, localité située à 33 km au sud-ouest de Cadouin. Jean 
Maubourguet, Le cartulaire de l’abbaye de Cadouin. Thèse complémentaire 
de Doctorat, Cahors, Coueslant, 1926, acte LIX, p. 41. 

113  Id., acte CXIV, p. 58-59.  



146 

 

  

forteresse de Biron, à une vingtaine de kilomètres au sud de Cadouin, 
en 1212114. Bien que cette place-forte ne soit pas immédiatement 
voisine de Cornil ou de Turenne, la renommée de Martin Algais laisse 
supposer que le nom de son épouse circulait en même temps que le 
sien, et il n’est pas inenvisageable que deux troubadours dialoguant à 
proximité l’aient connu. On objectera cependant que se moquer de 
manière obscène de la femme d’un homme aussi redoutable que 
Martin Algais présentait nécessairement un certain risque, que ni 
Arnaut Daniel ni Raymond de Durfort n’étaient nécessairement prêts à 
prendre. En outre, les dates ne coïncident pas totalement avec celles 
supposées de l’échange. 

De manière plus intéressante, le cartulaire d’Aubazine nous 
apprend que la fille de Gaubert d’Alach – vraisemblablement Aillac, à 
soixante-dix kilomètres au sud-ouest de Cornil – s’appelait Aina115. 
Deux actes du même recueil nous montrent les souscriptions 
simultanées de Gaubert d’Alach et de plusieurs membres de la famille 
des Cornil116. Le n°209 intrigue particulièrement, car il pourrait 
impliquer Bernard de Cornil117, ce qui tisserait un lien entre le héros 
malheureux de l’échange poétique et une dame nommée d’une 
manière proche de celle évoquée dans les chansons. Il faut encore 
noter que plusieurs actes du même cartulaire démontrent la proximité 
entre des membres de la famille de Cornil et le père de Gausbert 
d’Alach, dénommé Guillaume-Robert de Chavagnac118. Si l’on admet 

 

114  La Chanson de la Croisade albigeoise, texte établi par Eugène Martin-
Chabot, traduction de Henri Gugaud, Paris, Le Livre de Poche (coll. Lettres 
gothiques), 1989, p. 175. 

115  Bernadette Barrière, op. cit., acte n° 64, p. 98. L’acte nous la montre aux 
côtés de son grand-père Guillaume-Robert de Chavagnac dont il va 
rapidement être question. 

116  Op. cit. actes n° 95, p. 115 (Stephano de Cornil et Cornil de Croissa), et 
209, p. 174 (B. de Cornil de Croissa, corrigé en Bernardo de Cornil par 
Bernadette Barrière). 

117  Cet acte comporte la souscription d’un homme dénommé « B. de Cornil 
de Croissa », corrigé en « Bernardo de Cornil » par Bernadette Barrière. Op. 
cit., p. 174. 

118  Id., acte n°60 (Stephano de Cornil), p. 93, et 63 (Stephano de Cornill et 
Raimundo de Croissa). Croissa, ou Creysse, était le berceau des Cornil, 
comme nous allons le voir bientôt. Quant à Chavagnac, il s’agit d’une localité 



147 

 

  

que la dame moquée par les trois troubadours a réellement vécu, Aina 
d’Alach correspondrait relativement bien au profil que nous 
recherchons.  

Toutefois, deux écueils non négligeables se dressent. Le premier 
vient de la date de l’acte le plus intéressant, estimée entre 1165 et 
1166 par Bernadette Barrière. Cela nous éloigne d’une dizaine 
d’années de « l’affaire Cornilh ». Toutefois, remarquons que l’effet 
comique escompté de l’histoire racontée par les trois troubadours 
aurait pu être décuplé par l’âge avancé de la dame qui disait vouloir 
que son galant lui souffle dans l’anus. Plus gênant, l’acte rappelle le 
don fait par Gaubert d’Alach au monastère d’Aubazine à titre de dot 
monastique pour sa fille. En somme, la dame chantée par Raymond de 
Durfort et ses acolytes aurait pu être une moniale relativement âgée. 
La chose n’apparaît pas impossible en soi, mais on ne saurait malgré 
tout affirmer qu’il ne subsiste aucun doute sur cette hypothèse. 
 

3. Bernard de Cornil 
 

On peut en revanche affirmer que Bernard de Cornil, à la fin des 
années 1170, commençait à sentir le poids des ans. De nombreux 
documents permettent de suivre sa trace dans le cartulaire du 
monastère d’Aubazine depuis le début de la décennie 1140 jusqu’à sa 
mort, survenue à la fin des années 1180. Il apparaît dans pas moins de 
soixante-cinq actes différents, comme acteur mais surtout comme 
témoin et fidéjusseur. S’ajoutent à cette liste deux actes du même 
cartulaire pour lesquels il est impossible de déterminer s’ils 
concernaient Bernard de Cornil ou son frère Bertrand. D’autres 
membres de la famille figurent encore en nombre conséquent dans ce 
cartulaire. Signalons également qu’une branche de la famille de Cornil 
était établie à Creysse et a, elle aussi, laissé des traces dans le même 
cartulaire. S’ajoutent à cela deux actes, dans lesquels les Cornil de 
Creysse apparaissent seuls. Le cartulaire d’Aubazine n’est cependant 
pas l’unique recueil ayant conservé des souscriptions des Cornil. 
Leurs traces se trouvent encore les cartulaires de Tulle, d’Uzerche, de 
Vigeois, ainsi que de Beaulieu-sur-Dordogne. 

 

située à 20 km à l’ouest de Turenne et à 40 km au sud-ouest de Cornil. 



148 

 

  

L’ensemble de ces documents montre l’intégration ancienne de 
Bernard de Cornil dans les réseaux aristocratiques du Limousin et du 
Haut-Quercy. Le point de départ de l’expansion de sa famille fut le 
castrum de Cornil, situé à moins de sept kilomètres au nord 
d’Aubazine et qui domine le cours de la Corrèze un peu en aval de 
Tulle . Au XIIe siècle – on ne peut être plus précis –, les seigneurs de 
Cornil acquirent des droits sur la forteresse de Creysse, qui domine 
une partie du cours moyen de la Dordogne119.  

Les Cornil-Creysse dépendaient de deux puissants seigneurs. À 
moins de trente kilomètres au nord-est de Cornil s’élève tout d’abord 
la forteresse de Turenne, centre d’une puissante vicomté120. Les Cornil 
ont prospéré sous sa protection, à qui ils devaient de posséder Creysse 
ainsi que des droits à Martel (Lot). Au début du XIIIe siècle, ils 
obtinrent la charge de bailli de cette ville de manière héréditaire121. 
Mais nous sommes beaucoup mieux renseignés sur les liens entre les 
Cornil-Creysse et les Cisterciens d’Aubazine. Lorsque l’on reporte sur 
une carte les lieux pour lesquels Bernard de Cornil s’est porté témoin 
d’actes impliquant cette abbaye, la logique de leur relation apparaît 
évidente (figure n°6).  

Bernard de Cornil jouait le rôle d’un agent au service des 
Cisterciens dans le Haut-Quercy, apportant sa garantie de manière 

 

119  Jean Calmon, « Creysse en Quercy. Son château, son église, ses seigneurs 
avant la Révolution », BSEL, tome LXXIX, 1958, p. 121-134, spécialement p. 
130-131.  

120  Jean Lartigaut précise qu’en réalité, les Cornil dépendaient des vicomtes 
de Brassac, qui tiraient leur nom d’une forteresse située à proximité 
immédiate de Creysse. Voir « L’aristocratie du Causse de Gramat… », p. 44. 
Mais les vicomtes de Brassac rendaient hommage à ceux de Turenne, qui 
achetèrent finalement la vicomté de Brassac en 1190, avant de la ravaler au 
rang d’une simple châtelennie, désormais sise dans le village voisin de 
Montvalent. Voir Tibor Pataki, « Les institutions seigneuriales de la vicomté 
de Turenne jusqu’en 1350 », BSEL, p. 100-137, notamment p. 106. Il ne faut 
pas faire le rapprochement entre la vicomté de Brassac et la forteresse du 
même nom située près d’Agen, possédée par les Durfort du fief des comtes de 
Toulouse.  

121  Guillaume Lacoste, Histoire générale de la province de Quercy, t. 2, 
Cahors, Girma, 1879, p. 348 n.1. 



149 

 

  

quasiment systématique à toutes les transactions qu’ils effectuaient 
pour étendre les terres qu’exploitaient leurs nombreuses granges. 
Entre 1181 et 1182, Bernard de Cornil devint d’ailleurs moine à 
Aubazine. À noter également qu’il appartenait à la même famille que 
Guy de Cornil, devenu abbé d’Aubazine vers 1205 et qui le resta 
jusqu’à sa mort, aux alentours de 1230122.  

Au final, on s’aperçoit que les protagonistes de « l’affaire 
Cornilh » appartenaient à des milieux aristocratiques solidement 
implantés localement, mais d’influence moyenne, voire faible. Des 
trois troubadours, le plus important sur le plan social était sans nul 
doute Raymond de Durfort, un châtelain proche du comte de 
Toulouse. Cela explique son importance dans la joute, dont il prit 
l’initiative et où il apparaît comme distributeur de la parole. Bernard 
de Cornil peut cependant lui être comparé en termes d’influence 
locale, car il comptait véritablement dans la société du Haut-Quercy 
de cette époque. De son côté, Arnaut Daniel évoluait dans l’entourage 
du vicomte de Turenne, avant d’entrer en contact avec les Plantagenêt. 
Il faut sans doute voir dans sa chanson une œuvre de jeunesse. Les 
quatre autres personnes impliquées dans l’échange restent en grande 
partie impossibles à identifier, avec une légère hésitation pour dame 
Aina – rien d’assuré, cependant.  

La dépendance de tous ces individus face à de puissants 
aristocrates mérite en revanche d’être soulignée. Les conflits entre ces 
princes et leurs rapprochements forment l’arrière-plan de l’échange. 
Cela nous amène à restituer cette joute dans le cadre général de la 
Grande guerre méridionale, dont on peut penser qu’elle forma une 
péripétie. 

 
 

Figure n°6 - Lieux en relation avec Bernard de Cornil dans le 
cartulaire d’Aubazine (page suivante)

 

122  Bernadette Barrière, op. cit., p. 13. 



150 

 

  

 
 

 
 
 



151 

 

  

4. Une péripétie mondaine de la Grande guerre 
méridionale 

 
Durant une large part du XIIe et jusqu’au début du XIIIe siècle, 

les terres situées entre Aquitaine, Provence, Languedoc et Catalogne 
furent la proie d’une succession de violents conflits, que l’on désigne 
collectivement sous le vocable de Grande guerre méridionale ou 
Guerre de cent ans méridionale123. Le point focal de ces tensions ne 
cessa de se déplacer d’un espace à un autre, au gré des alliances et de 
leurs ruptures. À la fin des années 1170, le Haut-Quercy émergeait 
ainsi à peine d’une longue période de conflit entre Plantagenêt et 
Raymondins – une guerre de quarante ans, pour reprendre une citation 
de Guillaume de Newburgh124. La lecture des chansons de « l’affaire 
Cornilh » suggère que la région était devenue une terre de 
réconciliation, d’où un nouveau rapprochement entre les anciens 
adversaires dirigé contre leurs nouveaux ennemis communs – les 
seigneurs Trencavel et les comtes de Barcelone devenus rois d’Aragon 
– put s’épanouir. 

 
4.1. La conquête du Quercy par les Plantagenêt 

 
Jusqu’en 1173, le contrôle du Haut-Quercy comptait parmi les 

principaux points d'achoppement entre les rois d’Angleterre et les 
comtes de Toulouse, ce qui déboucha sur une suite d’affrontements. 
Nous sommes malheureusement assez mal renseignés sur les détails 
de cette histoire, faute de sources suffisantes. Néanmoins, quelques 
éléments de certitude nous permettent de proposer des reconstitutions. 

La dispute portait moins sur la possession du Haut-Quercy en lui-
même que sur la suprématie sur l’Aquitaine dans son ensemble. De 

 

123  Meilleur résumé dans Hélène Débax, La féodalité languedocienne (XIe-
XIIe siècles). Serments, hommages et fiefs dans le Languedoc des Trencavel, 
Toulouse, PUM, 2003, p. 72-96. Voir également Laurent Macé, Les comtes de 
Toulouse…, p. 23-38 ; et Didier Panfili, Aristocraties méridionales…, p. 67-
78. 

124  Richard Benjamin, « A Forty Years War: Toulouse and the Plantagenets, 
1156-1196 », Historical Research, n° 146, 1988, p. 270-289. 



152 

 

  

leur côté, les rois d’Angleterre mobilisaient l’héritage des derniers 
ducs indépendants via le mariage d’Aliénor d’Aquitaine avec Henri II 
pour réclamer la quasi-totalité des terres situées au sud de la Loire125. 
Au duché d’Aquitaine en lui-même, agrandi depuis les années 1060 de 
celui de Gascogne et de la région de Bordeaux, les ducs Guillaume IX 
et Guillaume X considéraient qu’il fallait ajouter l’intégralité du 
comté de Toulouse par l’intermédiaire de Philippa, épouse du premier 
et mère du second. Philippa était en effet la fille du comte Guillaume 
IV, mort en Terre sainte en 1094 sans héritier mâle. À deux reprises, 
Guillaume IX s’empara de Toulouse et y laissa ses hommes pour 
gouverner le comté en son absence126. Ces deux essais se soldèrent 
cependant par des échecs, les bourgeois de Toulouse refusant cette 
tutelle étrangère. 

Les choses auraient pu en rester à ce point si Henri II, à la fin des 
années 1150, n’avait pas relevé les droits des anciens ducs 
d’Aquitaine en estimant qu’ils lui avaient été transmis au moment de 
son union avec Aliénor. Il porta le fer en 1159 en venant assiéger la 
cité des bords de Garonne. L’intervention de Louis VII solda cette 
tentative par la reculade d’Henri II, peu désireux d’allumer un 
nouveau foyer de guerre avec les Capétiens alors qu’il s’opposait à 
eux à d’autres endroits. Néanmoins, le Plantagenêt obtint de pouvoir 
conserver la région de Cahors et l’ensemble du Quercy127. Henri II 
agit dès lors constamment en souverain de cette terre, profitant d’un 
affaiblissement des Raymondins. La paix conclue en 1160 entre Henri 
II et Louis VII prévoyait en effet que « tout ce que le roi des Anglais 
possédait dans l’honneur de Toulouse, de Cahors et dans la région de 
Cahors au jour où la paix fut faite, reste entre les mains du roi des 

 

125  John Gillingham, The Angevin Empire, Londres, Arnold, 2001, p. 29-30 ; 
Martin Aurell, L’Empire Plantagenêt (1154-1224), Paris, Perrin, 2003, p. 25-
27. 

126 Gerardo Larghi, « Ancora sul Mon Esteve di BdT 183.11 », dans Occitània 
en Catalonha : de tempses novèls, de novèlas perspectivas. Actes de l'XIen 
Congrès de l'Associacion Internacionala d'Estudis Occitans (Lhèida, del 16 al 
21 de junh de 2014), Aitor Carrera et Isabel Grifoll (ss. Dir.), Generalitad de 
Catlunya – Institut d'Estudis Ilerdencs, 2017, p. 561-574. 
127  Richard Benjamin, « A Forty Years War… », p. 271. 



153 

 

  

Anglais »128. Henri II n’en avait d’ailleurs pas terminé de ses menées 
militaires dans le Quercy et les alentours, puisqu’en 1161, ses forces 
prirent la forteresse de Castillon-sur-Agen129. 

Dans ses conditions, Raymond V de Toulouse n’avait plus d’autre 
ressource que de se tourner à nouveau vers son beau-frère, le roi Louis 
VII. Il lui adressa une lettre pathétique en juin 1163, dans laquelle il 
exposait à quel point la pression exercée par les Plantagenêt le plaçait 
dans une situation désespérée. Il accusait notamment Henri II de 
favoriser ses plus implacables ennemis, Raymond Ier Trencavel 
(†1167) et le comte de Barcelone. Mais la mort de Raymond-Bérenger 
IV en 1162 avait de fait déjà fait baisser en intensité la menace qui 
pesait sur les flancs est et sud-est du comté de Toulouse. De fait, 
Raymond Ier Trenvacel conclut la paix en 1163 et Raymond-
Bérenger II de Provence (†1166), apparenté aux comtes de Barcelone, 
fit de même deux ans plus tard. 

Henri II, cependant, refusa de suivre leur chemin et maintint son 
étreinte sur Toulouse. À une date impossible à préciser entre 1163 et 
1164, une troupe menée par l’archevêque de Bordeaux, allié d’Henri 
II, arriva en vue de la cité et ravagea les environs. En 1167, Henri II 
en personne rencontra Raymond V à Grandmont, dans le Limousin. 
Le roi d’Angleterre parvint-il enfin à ses fins en recevant l’hommage 
du Raymondin ? C’est ce que Jacques Boussard et Marcel Pacaut ont 
pensé à la lecture des chroniques de Robert de Thorigny et de Gervais 
de Canterbury, seuls témoignages restant de cette entrevue130. Mais 
cette interprétation ne s’impose pas réellement, d’autant plus qu’une 
telle cérémonie n’aurait pas manqué de provoquer le courroux de 
Louis VII. Or, rien dans les sources ne montre que le roi de France ait 

 

128  Et quidquid res Anglie habebat de honore Tolose et Cadurco et 
Cadurcino, ea die qua pax facta fuit, eidem regi Anglie remanebit. Léopold 
Delisle, Recueil des actes de Henri II, roi d’Angleterre et duc de Normandie, 
concernant les provinces françaises et les affaires de France, Tome 1, Paris, 
Imprimerie nationale, 1899, p. 251-253. Traduction de l’auteur. 

129  Richard Benjamin, « A Forty Years War… », p. 272. 
130  Marcel Pacaut, Louis VII et son royaume, Paris, Bibliothèque générale de 

l’École des Hautes Études, 1964, p. 193-196 ; Jacques Boussard, Le 
gouvernement d’Henri II Plantagenêt, Paris, Librairie d’Argences, 1956, p. 
430. 



154 

 

  

privé Raymond V de son soutien après 1167. Il semble plutôt qu’il 
faille conclure qu’Henri II a cherché à profiter des difficultés du 
comte de Toulouse, violemment repoussé dans ses prétentions sur la 
Provence par l’action vigoureuse des Barcelonais, pour le soumettre 
définitivement, mais qu’il ne parvint pas immédiatement à ses fins131. 

Néanmoins, les Plantagenêt disposaient depuis 1160 d’une 
position de force indéniable dans le Quercy, et ils comptaient bien 
s’en servir. En 1170, le pèlerinage entrepris par Henri II à 
Rocamadour manifestait sa volonté de domination. En février 1173, 
enfin, Henri II obtint de Raymond V qu’il lui prête hommage pour ses 
terres. Le comte de Toulouse, en difficulté face au comte de Barcelone 
et roi d’Aragon Alphonse II, avait sollicité l’arbitrage d’Henri II pour 
résoudre leurs querelles. Le roi d’Angleterre accepta, tout en se faisant 
reconnaître suzerain de Toulouse. En outre, Raymond V reconnut 
également son fils aîné Henri comme son seigneur, en tant que son 
futur successeur sur le trône d’Angleterre, ainsi qu’à son deuxième fils 
Richard, en tant que duc d’Aquitaine132. Henri II ne pouvait pas savoir 
que la cérémonie précédait immédiatement la révolte de ses fils. Il 
avait à ce moment-là toutes les raisons de se réjouir, car il était 
parvenu à détourner Raymond V de l'alliance avec Louis VII tout en 
accomplissant à son profit le dessein de Guillaume IX et de Guillaume 
X de soumettre Toulouse à l'Aquitaine. 

Ainsi, lorsque « l’affaire Cornilh » se produisit quelques années 
plus tard, il apparaissait clair pour tout le monde qu’elle se déroulait 
sur des terres relevant du roi d’Angleterre. Cela n’explique cependant 
pas l’ensemble de l’arrière-plan de la joute poétique, car le vicomte de 
Turenne joua également un rôle non négligeable. 
 

4.2. Une rencontre placée sous le regard du vicomte de Turenne 
 

Nous avons trouvé à plusieurs reprises la trace de Raymond II, 
vicomte de Turenne. Sans qu’il apparaisse dans les chansons de 
« l’affaire Cornilh », il permit en effet à tous les participants de 
l’échange de se connecter entre eux. L’acte du cartulaire d’Aubazine 

 

131  Richard Benjamin, « A Forty Years War… », p. 274. 
132  Id., p. 275. 



155 

 

  

qui permet de dater l’ensemble des chansons le mentionne ainsi en 
compagnie de Raymond de Durfort et de Bernard de Cornil. C’était 
également sur ses terres, à Ribérac, qu’avait grandi le troubadour 
Arnaut Daniel, qui commençait à cette époque à fréquenter la cour des 
Plantagenêt. 

Raymond II de Turenne fréquentait la fine fleur de l’aristocratie 
de son époque. Sans être aussi puissant que le roi d’Angleterre ou le 
comte de Toulouse, son alliance confortait les positions de quiconque 
en bénéficiait ; perdre un tel partenaire représentait en revanche un 
souci. De par les origines de son lignage et la politique qu’il suivait, il 
faisait figure de médiateur tout trouvé entre Plantagenêt et 
Raymondins. La vicomté de Turenne s’étendait en effet, comme 
l’ensemble des vicomtés limousines, sur les terres du duché 
d’Aquitaine. Ses liens avec l'ensemble des autres vicomtes133, formant 
comme un tissu aux mailles serrées et solidement nouées, rendaient 
ses positions difficilement attaquables depuis l'extérieur. Mais dans le 
même temps, ses origines familiales lui faisaient porter le regard vers 
le sud et les comtes de Toulouse, dans la mesure où il se proclamait 
héritier des anciens comtes du Quercy134.  

La Chronique de Geoffroy de Vigeois dévoile de quelle manière 
les vicomtes de Turenne permettaient aux comtes de Toulouse 
d’entrer en contact avec l’aristocratie du sud du Limousin et du nord 
du Quercy. Un passage du texte indique en effet135 : 

 

133 Les vicomtes de Turenne étaient apparentés aux vicomtes de Tulle et avaient 
noué de multiples alliances matrimoniales avec les autres familles vicomtales 
limousines. Voir Didier Delhoume et Christian Rémy, « Le phénomène vicomtal 
en Limousin... », p. 239. Voir également Jacques Boussard, « Les origines de la 
vicomté de Turenne », dans Mélanges René Crozet, T. I, Poitiers, Société 
d’études médiévales, 1966, p. 101-109. 
134  François Aubel, « Les comtes de Quercy (fin VIIIe – début Xe siècle) », 

Annales du Midi, tome 109, n°219-220, 1997, p. 309-335. 
135  Boso de filia Bernardi de Anduza de Aleth (alias Dandura de Lalest) quæ 

divitur Eustorgia, genuit Raymundum. Iste multas possessiones acquisivit, 
castrum de Brassac de Vicecomite Guillermo comparavit, Principatum 
castelli Salagniacensis de Raymundo Comite Tolosano obtinuit ; verumtamen 
lingua civibus prælia multa concitavit. Hic de Helis filia Bernardi de 
Castelnaud genuit Raymundum qui vulneratus est in capite, & Bosonem qui 
igne crematus est, dum haberent eum hostes obsidem. Recueil des Historiens 



156 

 

  

 
Boson engendra Raymond de la fille de Bernard d’Anduze d’Aleth136 (ou 
Dandura de Lalest), que l’on appelle Eustorgie. Il gagna de nombreux 
domaines, acquit le castrum de Brassac du vicomte Guillaume et obtint la 
seigneurie du château de Salignac du comte Raymond de Toulouse ; 
pourtant, selon ce que disent ceux qui l’ont connu, il se précipitait en de 
multiples combats. D’Hélise, fille de Bernard de Castelnaud, il eut 
Raymond, qui fut blessé à la tête, et Boson, qui périt immolé par le feu 
après que ses ennemis l’eurent pris en otage. 
 
Geoffroy de Vigeois, qui affectionnait les détails généalogiques, 

nous fait pénétrer dans l’histoire d’une famille profondément marquée 
par la violence, donnée ou subie, comme en témoignent les déboires 
tragiques des deux fils de Raymond II. Mais ce dernier préférait 
semble-t-il faire preuve de diplomatie quand l’occasion de gagner un 
territoire sans porter le fer se présentait à lui. Dans le texte, le choix 
des mots revêt une certaine importance, car il met en scène les 
rapports de pouvoir entre le vicomte de Turenne et ceux avec qui il 
devait négocier. Une forme d’égalité existait ainsi avec Guillaume, 
vicomte de Brassac, auprès de qui il acquit – comparavit – le castrum 
du même nom, dont il a d’ailleurs déjà été question. En revanche, 
Raymond de Toulouse lui reconnut la seigneurie – principatum – du 
château de Salignac137, ce en quoi il faut voir une marque de 
soumission. Au reste, Geoffroy distingue également le castrum de 
Brassac du castellum de Salignac : dans le premier cas, il sous-entend 
que la possession du château allait de pair avec le contrôle du territoire 
aux alentours, tandis que dans le second, il ne s’agissait que de la 
garde d’un élément fortifié, la seigneurie des environs du point fort 
restant entre les mains du comte de Toulouse.  

 

des Gaules et de la France (RHGF), t. XII, p. 424. Traduction de l’auteur. 
136  Alès, actuel département du Gard. 
137  Les seigneurs de Salignac formaient peut-être à l’origine une branche des 

vicomtes de Turenne. Cf. Louis Lainé, Généalogie de la maison de Salignac-
Fénelon, extraite du neuvième volume des Archives généalogiques et 
historiques de la noblesse de France, Paris, Hauquelin et Bautruche, 1844, p. 
2-3. Si tel fut bien le cas, il faut dès lors admettre que les comtes de Toulouse 
étaient entrés en possession de cette seigneurie à un moment inconnu entre les 
XIe et XIIe siècles et qu’ils la rétrocédèrent en fief aux vicomtes de Turenne.  



157 

 

  

Ce texte nous renseigne en outre sur les réseaux dans lesquels le 
vicomte était inséré. La mère de Raymond II était la fille de Bernard 
d’Anduze, qui appartenait à un puissant lignage installé sur les 
contreforts des Cévennes ayant de forts liens avec les comtes de 
Toulouse138. Son propre mariage avec Hélise de Castelnaud, en 
revanche, lui conférait une certaine assise dans le Quercy. Cette dame 
n’est pas une inconnue pour les spécialistes des troubadours, 
puisqu’elle fut la mère des « trois de Turenne » chantées par Bertran 
de Born139.  

La fin de l’extrait nous rappelle néanmoins que la gaieté et 
l’allégresse ne rythmaient pas seules la vie des seigneurs de Turenne 
et que la violence y avait également sa place. Raymond II prit lui aussi 
part à plusieurs guerres, au premier rang desquelles il faut citer la 
révolte contre Richard Cœur de Lion en 1176, qui gouvernait alors 
l’Aquitaine en qualité de duc. Menée par Adémar V de Limoges 
(† 1199) et les fils du comte d’Angoulême Guillaume VI († 1178), 
cette révolte trouvait son origine dans la crainte éprouvée par ses 
barons que Henri II n’obtienne, à force de coercition et d’utilisation 
habile des divers droits qu’il avait acquis, une force telle que tous 
auraient dû se soumettre totalement à lui140. Richard, réconcilié avec 
son père après le douloureux épisode de la révolte de 1173-1174, 
entreprit de soumettre les régions soulevées au nom de son père, qui le 
dota largement pour parvenir à ces fins. Le succès de Richard, qui 
pacifia l’ensemble de l’Aquitaine en quelques mois seulement, 

 

138  Lina Malbos, « Étude sur la famille féodale d’Anduze et Sauve du milieu 
du Xe siècle au milieu du XIIIe siècle, avec une préface de Jean Sablou », 
Mémoires de l’Académie de Nîmes, n° 60, 1977, p. 202-229. Bernard et 
Eustorgie étaient effectivement des prénoms fréquents dans ce lignage. 

139  Stanislaw Stroński, La légende amoureuse de Bertran de Born, Paris, 
Champion, 1914, p. 38. À noter qu’il ne faut pas confondre les seigneurs de 
Castelnaud, que nous avons déjà croisés à plusieurs reprises, avec les 
seigneurs de Castelnaud-Monratier, installés plus au sud. Voir Florent 
Hautefeuille, « Une vicomté sans vicomte : les Gausbert de Castelnaud », 
dans Vicomtes et vicomtés dans l’Occident médiéval, Hélène Débax ( dir.), 
Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2008, p. 61-72. 

140  John Gillingham, Richard I, New Haven et Londres, Yale University 
Press, 1999, p. 52-53. 



158 

 

  

dépassa toutes les espérances de son père. Encore faut-il nuancer le 
terme « pacifier », tant les contrées entre Angoulême et Limoges 
semblent avoir été ravagées par la guerre menée par le jeune duc 
d’Aquitaine. 

Vers le moment où furent composées les chansons de « l’affaire 
Cornilh », le vicomte de Turenne se remettait d’un sévère revers, à 
l’instar de l’ensemble des barons limousins révoltés. On peut 
d’ailleurs interpréter la présence d’Arnaut Daniel sur ses terres comme 
un signe de bonne volonté vis-à-vis d’Henri II et de Richard, car le 
troubadour représentait un lien entre la cour des Plantagenêt et la 
sienne. Au reste, au cours de ces années, Arnaut Daniel semble avoir 
mis ses talents poétiques au service de la diplomatie d’Henri II, 
comme on le voit dans la chanson Doutz brais e critz141. Si l’on veut 
bien admettre cette hypothèse, il faut alors reconnaître que son 
intervention fut couronnée de succès, car elle permit peut-être au 
vicomte de Turenne de retrouver un crédit rapide auprès des 
Plantagenêt. Ce regain de faveur s’explique néanmoins par les 
services que Raymond II était en mesure de rendre à Henri II pour 
l’aider à résoudre un conflit de plus grande ampleur encore. 

 
4.3. La double lutte contre l’hérésie cathare et les Trencavel 

 
« L’affaire Cornilh » pourrait en effet témoigner d’une 

réconciliation entre anciens ennemis. Pour le comprendre, il faut 
porter le regard vers le sud, à la jonction des territoires contrôlés par le 
comte de Toulouse et de ceux possédés par la famille des vicomtes 
Trencavel, qui comprenaient entre autres Carcassonne et Béziers. Les 
deux lignages se livrèrent durant tout le XIIe siècle une longue guerre, 
dans laquelle leurs alliés intervenaient régulièrement. Un épisode de 
cette lutte trouve d’ailleurs un écho dans « l’affaire Cornilh », lorsque 
Raymond de Durfort adresse une diatribe pour lui reprocher sa 

 

141  BEdT 29.8. Dans cette chanson qui date des années 1170, Arnaut Daniel 
met en scène les difficiles négociations de paix entre Castille et Navarre, pour 
lesquelles Henri II avait accepté de jouer un rôle d’arbitre. Voir Pierre Bec, 
Fin’amor…, p. 98-99. 



159 

 

  

couardise face à Dame Aia. Le troubadour a alors ces paroles, qui 
faisaient pencher selon lui la discussion en sa faveur142 : 

 
Si tu avais été pendu à Béziers, on n'aurait pas fait sur toi tant de chansons 
et de vers! 
 
La référence à Béziers a attiré l’attention de René Nelli, qui y 

voyait une allusion au sac de 1209143. Pierre Bec fait cependant 
remarquer que cette proposition pose plus de problèmes qu’elle n’en 
résout pour comprendre les chansons144. Gérard Gouiran estime de son 
côté qu’il est fait référence à un conflit plus ancien, remontant à 
l’année 1169145, suivi en cela par Martin de Riquer146. En 1167, une 
conjuration des bourgeois de Béziers avait entraîné la mort du vicomte 
Raymond Ier Trencavel147. Selon Hélène Débax, Raymond V de 
Toulouse avait secrètement excité l’indignation des Biterrois contre 
leur seigneur pour le punir d’avoir cherché le soutien du comte de 
Barcelone et roi d’Aragon Alphonse II148. Mais deux ans plus tard, les 
forces aragonaises s’emparèrent de Béziers par ruse et pendirent les 
meneurs de la révolte de 1167149.  

Les mots de Raymond de Durfort rappellent que son seigneur 
Raymond V se trouvait depuis lors dans une posture délicate face aux 
Trencavel et au roi d’Aragon. La situation empira encore quelques 
années plus tard : dans une lettre adressée au chapitre général de 
l’ordre de Cîteaux en septembre 1177, Raymond V avait dénoncé le 
régime de faveur que son ennemi de Carcassonne accordait, selon ses 
dires, aux prédicateurs hérétiques150. Alarmé par la multiplication des 
foyers de contestation de l’autorité de l’Eglise, le pape avertit les rois 

 

142  Si fossetz pendutz a Bezèrs, /Non feir' òm tant chançons ni vèrs. BEdT 
397.1a, vv. 26-27. Traduction Pierre Bec.  

143  René Nelli, Ecrivains anticonformistes …, p. 86 sqq.  
144  Pierre Bec, Burlesque …, p. 153. 
145  Gérard Gouiran, « La carrière poétique d'Arnaut Daniel… », p. 445-449. 
146  Martin de Riquer, Poesías…, p. 10-11. 
147  Histoire Générale de Languedoc (HGL), vol. 6, p. 27-28. 
148  Hélène Débax, La féodalité languedocienne …, p. 89-90. 
149  HGL, vol. 6, p. 38-39. 
150  HGL, vol. 6, p. 78. 



160 

 

  

de France et d’Angleterre en leur priant d’intenter une action 
commune. Leur réponse ne tarda pas : ils dépêchèrent sur place 
plusieurs prélats et abbés, venus de territoires qu’ils contrôlaient tous 
deux et placés sous la direction de Pierre de Saint-Chrysogone 
(† 1180), légat pontifical pour la France et la Normandie, afin d’y 
mener une enquête. Etant donné les dangers d’une telle entreprise, une 
force de protection s’avérait nécessaire pour les ecclésiastiques. Selon 
le témoignage de Roger de Howden, Raymond II de Turenne prit le 
cortège sous sa protection en mai 1178, en compagnie de Raymond V 
de Toulouse et de Raymond de Castelnaud151.  

L’hypothèse que l’on peut avancer à ce stade est que « l’affaire 
Cornilh » trouve ici un élément important de son contexte. La 
documentation disponible ne permet pas de distinguer à quel autre 
moment l’ensemble des protagonistes de l’échange auraient pu se 
rencontrer dans des circonstances amicales. En revanche, l’acte n°492 
du cartulaire d’Aubazine souligne la proximité de plusieurs d’entre 
eux à ce moment précis. Tout se passe donc comme si, à l’occasion de 
la préparation de l’expédition contre les Trencavel, des proches des 
Plantagenêt et des Raymondins s’étaient rencontrés sur les terres du 
vicomte de Turenne. Ils se connaissaient certainement depuis quelque 
temps, comme le montre le fait que Raymond de Durfort évoluait dans 
le Quercy dans un contexte familier. Arnaut Daniel se trouvait lui 
aussi à son aise, car Raymond II de Turenne, sur les terres duquel il 
avait vu le jour, appréciait la présence des troubadours à ses côtés. 
Comment l’idée de se moquer d’un vieil homme de leur connaissance 
se présenta-t-elle à l’esprit de Raymond de Durfort, l’initiateur de tous 
les échanges poétiques ? Nous ne le saurons jamais. Du moins peut-on 
retenir, à titre conjectural mais avec des arguments que nous croyons 

 

151  Gesta regis Henrici secundi Benedicti abbatis, éd. William Stubbs, 
Londres, Longmans, Green, Reader et Dyer, 1867, p. 199. Cette édition 
attribue le texte à Benoît de Peterborough, mais la critique moderne a établi 
qu’il était de la main de Roger de Howeden. Doris M. Stenton, « Roger of 
Howden and Benedict », The English Historical Review, n°68, 1953, p. 374-
382. La famille de Castelnaud gravitait dans l’entourage des vicomtes de 
Turenne depuis 1040 environ. Voir Jean Lartigaut, « L’aristocratie du causse 
de Gramat… », p. 33. 



161 

 

  

solides, que de cet arrière-plan tendu émergea l’un des dialogues les 
plus licencieux de toute la lyrique occitane médiévale. 
 

*** 
 
Ainsi examiné, le contexte de création des chansons de « l’affaire 

Cornilh » apparaît moins léger que leur lecture ne le suggère. Les 
spécialistes de littérature médiévale y voient, à juste titre, un apogée 
du contre-texte lyrique, par leur outrance et leur grivoiserie. Quelques 
doutes subsistent sur le déroulement exact des échanges, du fait d’une 
tradition manuscrite difficile et qui, à certains égards, induit 
l’observateur en erreur.  

Derrière les excès du langage et l’instrumentalisation du corps des 
femmes se dévoilent des enjeux de pouvoir complexes. La 
personnalité des poètes, bien plus que leurs dires, retient l’attention, 
car chacun, à sa manière, représentait des intérêts différents. Truc 
Malec, malheureusement, s’avère insaisissable. Mais derrière 
Raymond de Durfort, il faut sentir la présence de Raymond V de 
Toulouse ; et derrière Arnaut Daniel, il y avait Henri II Plantagenêt. 
Entre les deux, muet mais jouant un double rôle d’hôte et d’arbitre, 
Raymond II de Turenne observait de quel côté la balance allait 
pencher. 

La question fondamentale de la définition de l’Aquitaine se 
trouvait au centre de toutes les attentions. À la fin des années 1170, la 
lutte semble avoir été remportée par les rois d’Angleterre face aux 
comtes de Toulouse, après des décennies où bien des coups furent 
échangés. À partir de 1173, Raymond V n’avait plus la force de se 
dresser contre son ancien adversaire et devait se contenter d’observer 
en spectateur les allées et venues du roi d’Angleterre sur les terres de 
Quercy, qu’il avait cessé de réclamer pour lui-même. La série de 
révoltes qui secoua les terres d’Henri II dut secrètement le réjouir, 
même s’il ne put en profiter du fait du danger, plus immédiat encore 
pour lui, que représentait la présence des vicomtes Trencavel en 
Languedoc. De fait, les événements le poussèrent peu à peu à 
rechercher l’alliance de son ancien ennemi. En 1177, saisissant le 
prétexte de la poussée hérétique sur les terres du vicomte de Béziers et 
de Carcassonne, il sollicita une enquête menée sous la triple égide du 



162 

 

  

pape, du roi de France et du roi d’Angleterre. Raymond II de Turenne, 
ancien rebelle mais sévèrement maté, profita de la situation pour 
rétablir son crédit auprès d’Henri II en escortant les prélats chargés 
d’investiguer. À cette occasion, il retrouva le comte de Toulouse qu’il 
connaissait depuis longtemps. 

Les chansons de « l’affaire Cornilh » durent être composées au 
moment où les proches de Raymond V, parmi lesquels Raymond de 
Durfort, rencontrèrent ceux de Raymond de Turenne pour former 
l’escorte. Nulle trace des prélats qu’ils devaient accompagner n’est 
perceptible. Etaient-ils encore simplement en route, laissant seuls les 
laïcs pour un temps ? Se sont-ils volontairement tus ? Il est impossible 
de le dire. En tout cas, on peut affirmer sans trop de crainte que ces 
hommes, chargés de leur protection, eurent vent, sans doute par le 
vicomte de Turenne, de l’existence d’un chevalier relativement âgé 
vivant dans la région, et d’une dame qui lui était proche – à quel 
point ? on ne peut le dire. Le nom de ce chevalier, Bernard de Cornil, 
s’entrechoqua dans l’esprit de l’un d’entre eux – sans doute Raymond 
de Durfort – avec un mot, corn, ce qui lui suggéra un jeu de mots 
scabreux, dont il fit une chanson. Heureux de sa trouvaille, il la 
partagea avec un chevalier présent à ses côtés, du nom de Truc Malec. 
Puis, profitant de la proximité de son hôte avec le troubadour Arnaut 
Daniel, il se mit en tête de le faire participer au débat. On chanta 
beaucoup, on rit beaucoup, chacun y allant de sa trouvaille. Puis on 
voulut retenir tout ce qui avait été dit et chanté, et les chansons 
entrèrent dans la mémoire d’un jongleur, jusqu’à ce qu’un jour on finît 
par l’écrire.   

 
Sébastien-Abel LAURENT



163 

 

  

ÉTUDE CRITIQUE DE L’ÉDITION DE L’ANCIEN 
TESTAMENT OCCITAN (BN fr. 2426) PAR CYRIL P. 
HERSHON DANS LA REVUE D’ÉTUDES D’OC, NOUVELLE 
SÉRIE N° 162 (2016)  
 
À juste titre dans l’avant-propos Mme Brigitte Saouma mentionne que 
l’éditeur fait preuve d’une vaste érudition concernant la matière 
biblique. L’excellente introduction et les 580 notes en témoignent 
également. 
Étant donné que je suis bien familiarisé avec le ms. BN fr. 2426 (cf. 
Éléments de l’Ancien Testament en occitan. Rédaction du 15e siècle, 
Ms. BN fr.2426, éd. Peter Wunderli, Vol. 1 : Introduction et édition 
critique, Tübingen 2019, Romanica Helvetica vol. 140, p. VIII), Je me 
suis plongé avec grand intérêt dans la lecture de la transcription du 
ms. en question, entreprise par Cyril P. Hershon. Je suis bien 
conscient du fait que le ductus du copiste/scribe pose souvent des 
problèmes de lecture. L’écriture cursive contient des traits très 
irréguliers de sorte que maints passages restent indéchiffrables. C’est 
surtout à l’intérieur des mots que les lettres liées sont difficiles à 
distinguer et il y faut une bonne pratique de l’ancien occitan pour une 
interprétation correcte. Le contexte et la version de la Vulgate peuvent 
être utiles et nous mener sur le chemin d’une lecture correcte. 
Le manuscrit ne reproduit l’Ancien Testament que partiellement et 
son contenu s’éloigne souvent de la Vulgate. Il nous fournit des 
modifications et interventions telles que des remaniements, 
commentaires, paraphrases, gloses, abrègements, résumés et lacunes. 
Comme le texte de la transcription ne suit pas la structuration en 
versets de la Vulgate, je numérote les lignes par page de la 
transcription pour identifier la localisation de notre correction. En 
outre je néglige les infractions très nombreuses aux normes établies 
par l’École des chartes concernant l’élision et l’enclise. 
Je me suis chargé d’une lecture minutieuse des résultats éditoriaux de 
Cyril P. Hershon en me basant sur la bonne qualité de la mise en ligne 
du ms. par la BNF. Je dois, malheureusement, constater que la 



164 

 

  

transcription contient maintes bévues et lectures fautives dont le 
nombre dépasse le contenu de simples errata et corrige qu’on pourrait 
ajouter à l’ouvrage. À titre d’exemple je mentionne quelques sources 
de la transcription incorrecte : confusions dans le développement des 
abréviations (p. ex. per/pre/pro : dans ‘per’ le p bouclé est continué 
par un trait horizontal, dans ‘pre’ il y a un signe abréviatif suscrit et 
dans ‘pro’ le bouclement s’arrête à la hampe du p) ; confusion s/f à 
l’initiale : la hampe de ‘s’ ne s’attache pas à la lettre suivante, la 
hampe de ‘f’ est reliée par un petit trait horizontal avec la lettre 
suivante ; développement négligé des tildes ; identifications fautives 
des lettres contenant des jambages droits ou courbés ; émendations 
injustifiées de formes qui appartiennent au domaine de l’ancien 
occitan ; de l’identification fautive de plusieurs lettres qui se suivent 
résultent des mots qui n’existent pas en ancien occitan. Dans 
beaucoup de cas mes corrections exigeraient un changement de la 
ponctuation. Je n’y interviens pas. Je constate aussi que la 
transcription est incomplète à cause d’un saut de fo 262v à fo 268v. 
Je caractérise la résolution des abréviations du texte du manuscrit par 
des italiques. 
Dans mes remarques j’utilise les abréviations suivantes : ms. : 
manuscrit ; p. : page de la transcription ; l. : ligne de la transcription. 
LEVY P. : LEVY, EMIL : Petit dictionnaire provençal-français, 
Heidelberg 1909 ; Vulg.: ROBERT WEBER / ROGER GRYSON (éds.), 
Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, Stuttgart 52007 ; → : les mots 
qui précèdent sont à remplacer par la suite ; les crochets […] signalent 
mes adjonctions au texte ; les parenthèses pointues <…> représentent 
des corrections en interligne ou en marge dans le manuscrit.  
p. 7 :  l.1 : que Dieu → com Dieu ; l.2 : fet → fes : l.3 : le 
comensament → lo comensament ; l.4 : del .V. libres que fes → dels 
.V. libres que el fes ; l.5 : .20. (?) ; l.6 : Levitiis → ms. Levitus → 
Levit[ic]us ; l.7 : conotats → comtats ; l.9 : Aron e que es → Aaron 
per que es ; l.10 : propheta in Israël Joshue→ profeta en Israël 
Jos<z>ue 

p. 8 : l.2 : Aysi fenis lo libre dels Juges .CCXXI. → n’existe pas dans 
le ms. ; l.3 : libre de Reys → libre dels Reys;  les crochets sont à 



165 

 

  

supprimer ; l.6 : prosecucias → profecias ; l.7 : libre de la → libre de 
l’estoria de la;  l.13 : com fes desliurar → ms. con desliurar 
p. 35 : l.1 : Verginis → Virginis ; l. 6 : filh qui → filh que  
p. 36 : l.10 : premierament → premieraments ; l.12 : Aysi so → Aysi 
com ; l.17 : ordinadas → ordenadas ; l.21:  prem[i]eras → premieras ; 
l.25 : E li → Car ; l.27 : trobares → trobaras  
p. 37 : l.3 : la ma → l’arma ; l.4. : la ma → l’arma ; l.5. : home → 
l’home ; l.23 : en rendre → entendre ; l.24 : no es → non es 

p. 38 : l.1 : verderant → verdejant ; l.3 : verderant → verdejantz ; l.8 : 
la horant → lahorant ; l.9 : ensenas → ensenhas ; l.12 : descuidat → 
d’escurdat ; l.17 : mouteplicas → montiplicas (cf. l. 18) ; l.26 : so 
sobre → son sobre ; image → ymage ; l.27 : am dos → amdos ; l.28 : 
asumples → asumplires 

p. 39 : l.1 : Ayso → Aysi ; l.12 : deslunament → desliurament ; l.13 : 
format de → format foras de ; l.16 : envuona → environa ; l.20 : las 
res fes → laores ses ; l.22 : No es → Non es ; home → l’ome ; l.23 : 
lui → luy ; a menet → amenet ; l.29 : E ar → Car ; so laysira → ayso 
laysara 

p. 40 : l.1 : marrage → mariage ; l.6 : de 7 tots → de tots ; l.7 : la quel 
→ d’aquel ; l.8 : morran → morriam ; l.10: n’avies → n’aures ; l.15 : 
son mal → fon mal ; l.26 : mala[d]iera → malayeta (cf. p.41, l.4) ; l.29 
: e sapias → sapias ; l.31 : trobet que → trobet qui 

p. 41 : l.1 : caytiuament → caytivament ; l.3 : Adoncs → Adonc ; l.5 : 
get minara → germinara ; l.9 : vestidura → vistidura ; l.12 : del arbre 
→ de l’albre ; l.13 : son remis → fon remis ; l.14 : pues de → pres de ; 
l.17: flamerant → flamejant ; l.18 : co[m] → So ; l.24 : meseys e → 
meseys a ; l.28 : apaura → aparra ; l.29 → man propi → nostra 
propria 

p. 42 : l.1 : corret → correc ; l.2 : Senhor → Senher ; l.4 : laor avias → 
laoravas ; l.6 : per don → perdon ; l.9 : Hon → Non ; seras → sera ; 
l.12 : habitani → habitant ; l.14 : Lamec : ms. Lamee → corr. Lamec ; 
l.17 : E aquest → Aquest ;  l.19 : fos → fon 



166 

 

  

Fol.9r n’est pas transcrit. Fol.10r transcrit par l’auteur ne se trouve pas 
dans la publication du ms. en ligne. 
p. 43 : l.1 : olivet → olivier ; l.2 : Encar → E encar ; l.9 : home → li 
ome ; l.11 : persons → peysons ; sia[n] → sian; l.12 : granda → 
vianda ; l.14 : repressia → requerria ; ly So → Ayso ; l.20: Si aquestos 
→ D’aquestos ; l.23 : e lo a cuberta (à remplacer par )→ Adoncs sos 
dos frayres lo cubriron d’una coberta ; l.29 : sens → seus ; l.30 : 
.CCCCL. → .dccccl. 
p.44 : l.1 : la lenga → sa lenga ; l.14 : y a → ha ; l.20 : tot linhage → 
tot son linhage ; l.26 : maleziray → maleziran 
p.45 : l.2 : Vengron → E vengron ; l.14 : vendra → venra ; l.15 : vion 
→ v<i>ron ; l.18 : dis a → dis ad ; l.25 : lay → luy ; menat → menar ; 
l.27 : ara → a ta 
p.46 : l.5 : no → non ; l.8 : Bersals → Bersalo ; l.9 : Guomorrias → 
Guomorrians ; l.10 : contra → foron contra ; l.14 : miech → nuech ; 
l.16 : pans → patis ; santz → sautz ; l.25 : aparet → aparec 

p.47 : l.3 : servant → serjant ; l.8 : Senher → Senhor ; l.9 : maribec → 
ms. maubec ; l.14 : carrianhadas → ms. caruanhadas ; l.19: femias → 
feniras; l.20 : Amorrians → Amorrans ; l.25 : Eufrate → Eufratre ; 
faray → Saray ; l.28 : avias → auras ; despichar → despr[e]char 
p.48 : l.2 : ai → ay ; l.4 : esclamia → esclauva ; Saray e → Saray ; l.6 
: E aquesta ysiran → D’aquesta ysiron ; l.7: non lur → nom ; lur ; l.8 : 
Sarrazins → Sarrayns ; l.9 : esclaivia → esclauva ; l.14 : aparet → 
aparec ; l.17: grant → grans ; l.21 : serantz → serjantz ; l.28 : Sara[h] 
→ Sarra 

p.49 : l.1 : desespausa → desesperansa ; l.2 : nias → mas ; l.2 : vuelh 
→ vielh ; vuelha → vielha ; l.3 : m’en → nostre ; l.9 : .LXXXXIX. 
→.LXXXIX ; l.10 : aparet → aparec ; l.11 : appelada → apellada ; 
l.18 : pues → pueys ; l.19 : pres → ires ; l.20 : corret → correc ; Es del 
→ vedel ; l.21 : e.ls → e lo ; l.22 ; Sara → Sarra ; l.24 : Sara → Sarra ; 
Sara → Sarra ; l.30 : Hon → Non 

p.50 : l.5 : fay → say ; l.6 : gaugan → vangan ; l.12 : ayten → aperten 
; bens → bons ; l.15 : XL. viy los .XL. los → .XLV. per los .XLV. los 



167 

 

  

; l.18 : Sodoma → Sodomam; l.19 : si levet → levet ; l.28 : Hon → 
Mon  
p.51 : l.9 : plac → ploc ; l.10 : fuoc → fuec ; l.18 : remagna → 
remanga ; l.21 : segona → segonna ; l.26 : aparet → aparec ; 
Abimeleth → Abimaleth 

p.52 : l.4 : fay → say ; fes → ses ; gard[a]rey → gardiey ; l.5 : 
gard[a]rey → gardiey ; ni → mi ; l.7 : benet de miech → levet de 
nuech ; servantz → serjantz ; l.11 : responder → respondet; l.13 : 
servantz → serjantz; e.l → e li ; l.16 : remembre → renembre ; l.17 : 
mesonegria → mesonegua ; preget → preguet ; l.18 : la femnas → las 
femnas ; clausas → clauzas ; l.20 : Sara → Sarra ; l.21 : jujaires → 
jujayres ; l.23 : de si → de sa ; l.27 : que → qui ; que → qui ; l.29 : 
cregnet → creguet; l.31 : Agar → Ag<u>ar 

p.53 : l.7 : anar → annar ; l.16 : agueron → azireron ; l.17/18 : e satura 
→ en sa terra ; l.23 : Si eu → Dieu ; l.31: orar → adorar; tot paren → 
tornarem 

p.54 : l.3 : Enant → Quant ; l.6 : faut → fauc ; l.16 : Rebecqua → 
Relbecqua ; l.18 : ins → jus ;Canaan → Canaam; l.24 : cognittion → 
cognation  
p. 55 : l.6 : Ha penas → Hapenas ; l.9 : servant → serjant ; corret → 
correc ; l.10 : beures → beves ; l.11 : de beure → a beure; l.14 : s’en 
assas → fen assas ; l.15 : servant → serjant ; l.16 : corret → correc ; 
l.20 : manjava → manjaria ; avia → auria ; l.23 : autrereron → 
autrejeron ; l.26 : s’envolia → s’en volia; el la → ella ; l.32 : servant 
→ serjant 

p.56 : l.5 : bons → bona ; l.10 : hon → don ; podre → podie ; l.16: 
Rebecqua → Rebeccua ; l.19 : engenjaduras→ engenraduras; l.20 : 
gran [fam] → gran gracia ; l.24 : la vezes → l’aucizes ; l.29 : que → 
qui 

p.57 : l.1 : e.l huffiria → e l’aussiria ; l.2 : plendat → plandat ; 
Abimaleth → Abinlaleth ;  l.4 : Ber-Sabee Nostre → Ber-Sabe E 
nostre ; aparet → aparec ; l.11 : manjeron → mangeron ; l.13 : 
cubiertas → cubertas ; vesia → vehia ; l.18: cocelh → concelh ; l.19 : 
ben → l’en ; l.24 : tu dic → yeu ti dic ; l.25 : manjava → manjaria ; 



168 

 

  

l.27 : e dis : «Yeu → e dis Payre. E el dis : Yeu ; que → qui : l.32 : 
Vey → Ven ; l. 34 : no → non 

p.58 : l.2 : siau → sian ; l.17 : e Jacob → Jacob ; autre → autra ; l.18 : 
E natz → Enantz ; engeneramentz → engenramentz ; l.19 : hon → 
Non ; gardrest → gardiest ; l.21 : promes e fortment → sosmes de 
forment ; l.27 : Yeu → E yeu  
p.59 : l.1 : mal → mas ; l.16 : luoc es → luoc ; l.22 : layssa → laysa; 
l.27 : mayre → mayre E  
p.60 : l.8 : Tant → Quant ; l.13 : primera-nada → premiera-nada ; l.18 
: nat→n’ac ; Pues → Pueys ; l.22 : camarrera → camariera ; l.28 : 
Enant → Quant ; l.30 : Adonc → Adoncs ; l.33 : no → non 

p.61 : l.1 : fera → sera ; l.14 : aparet → aparec ; l.21 : Ar una → 
D’una ; l.27 : penre → querre ; les → los ; l.28 : capayre → camelhs ; 
l.30 : Ben → E en  
p.62 : l.7 : el le → el lo ; l.11 ; me → mi ; Am → Ar ; l.13 : servants 
→ serjants ; vas → vos ; l.17 : aquest → aquel; l.20 : benezit → 
benesit ; l.22 : Hueys → Pueys ; apellet → apellat ; l.24 : Farviel → 
Fanuel (-l avec un signe diacritique) ; l.27 : franchement → 
franhement 

p.63 : l.2 : ben brasset → l’enbrasset ; l.6 : luy → l’un ; l.7 : Racol → 
Jacol ; en son quot → en Souquot ; l.8 : Dinna → Dinam (?) ; l.11 : 
horames → Ho<r>rames ; l.16 : toques say → toquessan ; l.17 : farra 
→ faria; l.21 : aparet →aparec ; l.23 : reys → pueys ; l.28 : Aysac → a 
Ysac ; l.30 : Eva pres → enapres 

p.64 : l.3 : stat → star ; l.6 : fon → son ; l.10 : anent → avenc ; l.13: 
els la → els lo ; l.14 : non parlavan → non li parlavan ; l.15 : 
derrenants → detrenants ; l.16 : mes →m’es ; l.19 : ferem → serem ; 
l.22 : donc → doncs ; l.23 : adorarem → adoraren ; l.29: el ben lur ho 
→ els ly o (entre *els* et *li* o érasé) 

p.65 : l.9 : domes → domens ;  l.12 : mas → mans ; l.13 : venderon → 
vendron ; l.15 : fon → son ; no → non ; l.16 : vay yeu → iray yeu ; un 
boc →.i. boc ; l.21 : descendray → deysendray; l.26 : una molher → 
utra molher  



169 

 

  

p.66  : l.1. : sarra → sapja (?) ; l.7 : prens sens → prenssens (Vulg. 
fornicata est) ! ; l.12 : comensament → covenent ; l.17 : escalhat → 
escolhat (fr. châtré) ; en fausa → enfansa ; l.22 : avies → a mes ; l.27 : 
repsa → represa ; l.28 : escarnir → escarnir e 

p.67 : l.2 : son fach → forfach ; l.10 : avet → aver ; l.15 : meulas → 
neulas ; l.20 : corriment → covinent ; l.23 : estalven → estalvet ; l.25 : 
E aquellas → D’aquellas ; l.27 : vaguas → vagua<n>s (avec *n* en 
interligne);  l.29 : esserezit → esferezit 
p. 68 : l.1 : munderon → muderon (Vulg. mutata) ; l.4 : el diyses → el 
li diyses ; l.6 : sies → si es ; l.11 : quet → quer ; l.20 : criador → 
cridador ; l.22 : Putyfar → Putifar  
p.69 : l.9 : Don….Hon → les initiales majuscules sont énigmatiques, 
plutôt Non…Non ; l.12: En → Si ; l.13 : trag → tro que ; l.14 : veram 
→ vejam ; l.15 : Mandas li → Mandas hi ; l.16 : fes → seres ; l.17 : es 
per → fes per ; l.27 : nien → nostre ; l.30 : comandeta → comandet a ; 
servants → serjants 

p.70 : l.2 : esbarts → esbaïts ; l.3 : E.ls → Els ; l.7 : ammeni → aure ni 
; l.18 : linhage si →linhage e si ; l.22 : corrien.Morri → coven morir ; 
laysarey → laysarem ; l.23 : cove → coven ; l.25 : confectios → 
confections ; l.29 : Fay sel → E aysel ; ren → ten ; l.30 : vensa → 
veusa  
p.71 : l.18 : manjaran → manjavan 
p.72 : l.6 : senhor → senher ; l.10 : pas → pes ; l.12 : devinar → de 
devinar ; l.19 : anariam → anavam ; l.20 : pregi →  pryi ; l. 22 : layses 
→ laysas ; l.29 : que mi→ que vos mi ; vostra → vostre ; l.30 : avant 
→ davant 
p.73 : l.3 : tot → tost ; l.23 : amenassan → amenessan ; l.29 : Jacon → 
Jacob 
p.74 : l. 4 :aparet → aparec ; l.29 : avia → avian ; l.31 : stablat → 
stablit 

p.75 : l.3 : tot → tott ; l.5 : e lo → els ; l.10 : granda → vianda ; l. 



170 

 

  

15 : que → li ; l.17 : lur → l’un ; l.21 : car → Ar; l.24 : servire → 
servirem ; l.27 : cret → crec ; l.31 : payres → payrons 

p.76 : l.1 : Joseph → Josep ; l.2 : Cel → E el ; l.4 : Manasses → 
Mannasses ; l.10 : possessons → possecions ; l.22 : apellet → apellat ; 
l.25/26 : Lo say → Mon ; l.26 : cuy suy → super cuy (suy cuy?) ; l.32 
: encarnacio → encarnacion 

p.77 : l.2 : yest → iyest ; l.5/6 : de nequitat → d’enequitat ; l.7: 
forfenaria → forsenaria ; Malavet → Malaet ; l.12 : sera ta → sera de 
ta ; l.15 : E lo → El ; Tos → Vos ; l.20 : sove → sone; l.21 : sia si fach 
→ sia fach; l.24 : Guad → Quad ; corres → correes ; davan → davant 
(et 4 lettres illisibles) 

p.78 : l.3 : fet → set ; El lia me → E.l liame ; l.7 : com fortadas → 
comfortadas ; l.8 : d’els e terrenals → dels eternals ; sieu → sien ; 
santz → sautz ; l.9 : el → e.l ; l.11 ; propria → propja ; l.13 : anar → 
annar ; e pobol → e.l pobol ; payres → parents; l.14 : Mambre → 
Manbre ; l.16 : pos → pes ; l.20 : avia → avian; l.25 : lay feron → 
layseron  
p.80 : l.2 : beneficios → benesions ; l.7 : son → fon ; l.10 : que dels → 
que .i. dels ; l.13 : pecam → peccar ; l.16: sorra → sorre ; l.19 : 
scriudans → scrivans ; l.21 : passar → passat ; l.24 : toquar → taquar ; 
l.26 : Juda: sos → Juda: tos ; l.28 : ta man → la man (?) ; el cal → el 
col  ; l.29 : E per → Per  
p.81 : l.24 : vuelha → vielha 
p.82 : l.5 : qu’e → que ;  reman → tenran ; pe de Sion → perdesion; 
l.6 : serasses → serastes ; Serasses → Serastes ; l.13 : volia → volra ; 
l.20 : deretat → d’eretar ; So son → So fon ; l.23 : en rendre → 
entendre; l.24 : Ho → Non ; amb adonant → ambandonant ; l.26 : 
Israel → isnel ; l.28 : pasola → Pascha (?) ; l.31: al lor → allors 

p.83 : l.6 : Mas → Los ; l.8 : Farrisieus → Farisieus ; l.11 : Si eu → 
Dieu ; l.14 : governet. Fon → governet Israel. E fon ; dich Josep → 
dich a Josep ;  l.24 : fon → son 

p.84 : l.6 : aussir → ausir ; l.15 : que → qui ; l.18 : nia → n’i a ; 
so[b]ria → seria (?)  



171 

 

  

p.85 : l.2 : pallays → palhyas ; l.4 : bevandan → levavan ; l.7 : 
Ebrieuas → Hebrieuas ; devian → deuran ; enfornar → enfantar ; l.8 : 
cresian → crezian ; l.12 : Ans → Nos ; l.13 : enfantaran → enfantan ; 
l.25 : vila → riba  
p.86 : l.10 : ayso → aysi ; l.19 : las fedas → lurs fedas ; l.24 : apessats 
→ apresats  
p.87 : l.2 : avien → aurem ; l.3 : as renembran sa → ac renembransa;  
l.6 : aparet → aparec ; l.7 : semblansa → semblava ; l.9 : qu’el → 
que.l ; l.19 : Zebusei → Zebuzei ; l.26 : az Adam → ms. madan ; l.29 : 
se l’ome → De l’ome ; l.30 : apar lur → a parlar ; vail → mil  
p.88 : l.3 : gardaray → gitaray ; l.5 : Egipcians → mot biffé ; l.7 : 
Piensay → Pero en say ;  com vos → comque vos ; l.26 : quant sera 
→ quant que sera ; l.32 : fon par → fon irat ; l.34 ; Leven → Pren 

p.89 : l.2 : vevion → venon ; l.7 : domes → domens ; l.9 : Si eu → 
Dieu ; l.12 : mi en → mieu ; l.13 : sa pas → sapjas ; l.15 : corret → 
correc ; ausire → aussire ; l.16 : ancara → ancar ; l.18 : per t’en → 
perten ; l.21: a que las → aquellas ; el signe → e.l signe ; l.23 : am dos 
→ amdos ; l.28 : rentreron → intreron ; l.30 : Cuy → Quy  
p.90 : l.12 : restables → restobles ; l.15 : ves → vas ; l.27 : man 
trayray → ma en trayray ; l.29 : Adonai → Adonay ; l.30 : 
covenanciey → covenenciey ; l.31 : E lur → E a lur ; l.33 : pues → 
puey[s] ; mov → mou  
p.91 :  l.2 : Egipcias → Egipcians ; l.3 : herearay → heretaray ; l.5: per 
→ pro ; l.7 : desesperon → desespereron; l.17 : lur pia → boqua  
p.92 : l.2 : ensenhes → ensenhas ; Qual → Qu’el ; l.3 : lagitet → la 
gitet ; l.13 : fas → seras ; l.18 : flum → fluvi; l.19 : Doncs → Adoncs 
; l.27 : E mantenent → Demantenent  
p.93 : l.3 : endurzir → endurzit ; l.13 : estan → eran ; l.18 : 
moysilhans → moysilhons ; carq → carn ; l.24 : de Dieu → de Dieu e 
per ; l.26 : Mi erege → Li erege ; amenar → a menor ; l.27 : membres 
→ nembres ; l.28 : membres → nembres ; l.32 : e.l sera → el iysera ; 
l.34 : no lo → non lo 



172 

 

  

p.94 : l.4 : ren qui → ren Aqui ; l.6 : venran → venian ; l.10 : 
manjaran → manjavan ; l.11 : adorassan → adoravan ; l.17 : hoyses 
→ Moyses ; l.20 : repreguey → repreguet ; l.24 : Lores → Apres ; l.25 
: tu aysi → tu ayso ; l.30 : Enaysius → Enaysins  
p.95 : l.1 : pervezer → per vezer ; l.4 : davant → E davant ; escampa 
→ la escampa ; l.10 : omecisia → orrecifia (orrecisia ?) ; l.27: d’albres 
→ e albres  
p.96 : l.3 : ben fay → ben say ; l.5 : terra vin → terra e.l vin ; l.15 : 
subjugat → subgiet ; l.31 : verga ves → verga vas ; l.32 : destruay → 
destruan 
p.97 : l.12 : hac → hanc ; l.18 : amenaran → amenarem ; l.23 : 
aparesia → apareysia ; l.27: Agas → Digas ; l.33: hon → Non 

p.98 : l.1 : hac → hanc ; l.3 : Cans → Can<t>s ; l.8 : nos deves → vos 
deves ; l.10 : angel → anhel ; l.13 : Filh → Filhs ; n’esposcara → 
resposcara ; l.16 : agenme → agneme ; la[s] chragas → lachugas ; l.26 
: Senher → Senher <vostre> ; l.29 : auras → aures ; l.30 : agenmas → 
agnemas ;  l.31 : grandas → viandas ; l.35 : priva → perira  
p.99 : l.2 : yszep → yszop ; l.6 : venian → venran ; l.7 : lur que → lur 
perque ; l.11 : de claus → d’esclaus ; l.18: berbas → berbis; l.27 : 
diysit → d’iysir ; lezet → lezer ; fat → far  
p.100 : l.2 : Lores → Apres ; l.4 : avant → quant ; l.5/6 : el[s] 
agarderon → e la garderon ; l.11 : Sanctifia → Sacrifia ; l.12; so 
nenga → sovenga ; l.14 : Hon → Non ; l.26 : fon → son ; l.30 : 
portessen → portessan 

p.101 : l.2 : medieras → redieras ; iyseron → iysiron ; l.5 : Ar → E ; 
l.7 : lo libre → lo <ters> libre ; l.8 : giret → gitet ; l.10 : per mi ses → 
per .IIII. ves (en interligne <tre>, lecture incertaine, sauf ‘ves’) ; l.11 : 
via → la via ; l.12 : esdevenia → e devenia ; l.18 : esolans → esclaus ; 
l.20 : glorificaran → glorifiaran  
p.102 : l.2 : annunciat → nunciat ; l.8 : .DC. → .ccc. ; l.17 : aquelh → 
mielh ; l.18 : depart → desert ; l.20 : Egipcians → Egiptians ; l.23 : 
annar → avant ; l.29 : darayre → dareyre ; l.30 : esset → estet 



173 

 

  

p.103 : l.1 : sec → sec <e> ; l.7 : soutz → fontz ; l.17 : conegron → 
conogron ; l.18 : cregeron → crezeron ; l.23: Senher → Senhor ; l.24 : 
glorificat → glorifiat ; sanctificat → santifiat ; l.30 : la l’abisme → 
l’abisme ; e lo → els ; l.33 : tieua pa → tieua ira ; l.34 : restable → 
restoble ; yra → yror  
p.104 : l.4 : a plombet → aplombet ; l.8 : recatiesston → recatiest ton ; 
l.14 : habitants → habitant ; Canaan → Canaam ; l.15 : vengra → 
venga ; l.20 : son sant → ton sant ; l.30 : anneron → aneron 

p.105 : l.3 : com amaran → com amarum ; l.11 : Salvaydor → 
Salvayre ; l.24 : agitats → a gitats  
p.106 : l.3 : ausida → ausidas ; l.6 : digas lui → digas lur ; l.7 : 
esgardon → esgardan ; viran → viron ; l.8 : luy hac → lur hac; l.9 : 
continup → continux ; l.12 : gryhollas → -s érasé ; enaysi si → enaysi 
; l.13 : ho a → he a ;  l.14 : son → fon ; l.23 : culhe → culhie ; l.25 : 
Senher → Senhor ; cumenegara → cumeneg<u>ara; l.28 : nients → 
ments ; agron pessan → aqampessan  
p.107 : l.2 : o poyrida → e poyrida ; l.3 : culhian → culhiran ; l.4 : 
fondra → fondia ; lo gava → legava ; l.6 : els avian → els an<a>van ; 
l.12 : mestugessan → n’estugessan ; n’ay serian → nayserian ; l.18 : 
Raphidim → Raphidin ; l.28 : firas → furas 
p.108 : l.10 : contra → con[t]ra ; l.17 : e li e li → e li ; l.18 : brassas → 
brasses ; l.24 : so nengues → sovengues; l.27 : Epaltacion → 
Exaltacion ; l.28 : Amaleth → Amalech 

p.109 : l.1 : vay → van ; l.8 : Gerson → Gersan ; l.11 : Enant → 
Quant ; l.17/18 : de las [mans] de → del las de; l.18 : fay yeu conosc  
→ say yeu e conosc ; l.32 : avias → aujas  
p.110 : l.22 : Egipcias → Egipcians ; l.24 : fas mos → fes mos  
p.111 : l.5 : avia → aura ; l.9 : aparelhets → aparelhats ; avant → 
avant ni ; l.16 : gaugan → vangan ; l.17 : dessendet → deffendet  
p.112 : l.12 : hon → Non ; l.13 : van car → vantar ; la penra → lo 
penra ; l.15 : ni tu → am tu ; l.20 : luxuraras → luxuriaras ; l.23 : 
clerday → clerdat ; l.24 : temian → tenian ; l.26 : mouram →morriam 
; l.27 : aias →ayas ; l.29 : ten → tenc  



174 

 

  

p.113 : l.1 : ni fares → mi fares ; l.6 : L’autre → L’autra ; la tenray → 
lo tenray ; mulhar → mulhat ; l.11 : home → l’ome ; l.14; la lena → 
l’alena ; l.22 : firra → fura (?) ; l.23 → el fier → el o fier ; l.25 : fugua 
→ fugira; l.30 : gauga → vanga ; mort cel → mort e cel ; l.35 : affolh 
→ affolli  
p.114 : l.2 : residra → rendra ; l.8 : que gieta → que <ne> gieta ; aussit 
→ aussis ; l.9 : senher → senhor ; l.10 : ara estat → aja estat ; l.13 : el 
avia → el aura ; l.17 : la ren → la ten ; l.19 : fierra → sieua ; l.22 : aia 
→ ms. ara ? ; l.24 : avia .avia → aura……aura ; l.27 : avia → auria ; 
l.28 : L’ayre → Layre ; l.30 : aia → ms. ara (?) ; l.30 : avia → aura 
p.115 : l.2 : deja → dera (?) ; per doa → perdoa ; l.7 : cella → e ella; 
l.11 : e en morcel → e en mor sel ; l.12 : hi →  li ; l.18 : Senher → 
Senhor ; stranni → st<r>anni ; l.19 : veuzca → veuzoa ; l.20 : enueras 
→ enuezas; l.21 : veuzcas → veuzoas  l.22 : requerias → requerrias ; 
l.23 : so es la → car so es la ; l.24 : cuebresa sa carn → cuebre sa carn 
; l.25 : lauziray → l’auziray ; l.26 : de traction → detraction ; so → ho 
(?) ; l.33: vauga → vanga ; l.34 : assentuas → assentiras ; avant → 
atant 

p.116 : l.2 : fuguas → fugiras ; l.3 : hon → Non ; l.6 : strani → stranni 
; l.9 : dessendray → deffendray ; l.12 : destiuyras → destruyras ; faras 
→ usaras ; l.13 : aygas → ayg<u>as ; raranha → e aranha ; l.14 : no 
seran → non seran ; l.19 : jutjar → intrar ; de serta → deserta ; l.20 : 
guaray → gitaray ; l.26 : venia → venra  
p.117 : l.4 : fes escris → escris ; l.7 : prediquavit → prediquant ; l.8 : 
Fils → Filhs ; l.13 :estar una figura → estauva figura (esta una figura 
?) ; signifiansa → sig<ni>fiansa ; l.14/15 : Digas sia → Signi[Fol. 
94r]fia; l.16 : remembransa → renembransa ; l.23 : Senher → Senhor 

p.118 : l.2 : Juzieus → Jusieus ; l.10 : fum → som ; l.16 : recebre → e 
recebre ; polpres → polpras ; l.17 : lunples →ms. limples (à corr. lin 
pels) ; l.22 : Moyzes → Moyses ; l.24 : serlaor → ms. ferlaor  
p.119 : l.3 : Quant → E quant ; l.9 : envejosos → envejosas ; l.17: sia 
sert → si aseit ; l.25 : laysaria → laysava; l.26 : d’esperguar → de 
preguar ; l.27 : lo esfassaray → los esfassaray ; l.29 : Si nos → duras  



175 

 

  

p.120 : l.4 : teman → tenran ; l.6 : mal talent → maltalent ; l.7 : no fes 
→ non fes ;  l.10 : enterpretament → entepretament ; l.13: jor → 
jo[r]n ; l.22 : Hon → Non ; l.23 : de la fugir → d’els fugir ; l.28 : E 
pres → Apres ; l.30 : Lorreys → Pueys  
p.121 : l.1 : esmagut → esmogut ; l.5 : aver → aur ; l.10 : Tenha → 
Senha (?) ; l.11 : anas → annas ; l.14 : Vostras → Nostras ; l.15 : 
bendiction m’aves. Quaut → benediction n’aures. Quant ;  l.19 : aquel 
→ aquest ; l.2: yeu → per ta ; l.20/21 : y dona → perdona ; l.21 : 
desliurar → desliure ; E Nostre → Nostre ; l.24 : perstinacion → 
pre[de]stinacion ; prodestinats → predestinats ; e logits → elegits ; 
l.29 : Al temps → El temps 

p.122 : l.7 : ephariseus → e phariseus et Heveus ; l.8 : tray → iray; 
l.11 : visti → vesti ; bela → bels ; l.12 : a long → > dejas ; l.31 : 
reparut → repaus 
p.123 : l.16 : Ar nengun → Ni nengun ; l.19 : Sinay → Synay  
p.124 : l.3 : vera → veja ; l.6 : e Theu → Etheu ; e Teveu → et Eveu ; 
l.7 : greviar → greujar ; de pan → deiran ; l.8 : brizas → brizaras ; l.30 
: Sinay → Synay  
p.125 : l.3 : maystres → maistres ; l.7 : l’avangelizament → 
l’avangeliqament ; l.20 : sembla → senbla ; l.22 : tornare → tornarem 
; l.28 : parens → paren<t>s 

p.126 : l.1 : que ho → qui ho ; l.3 : la puria → luxuria ; l.8 : duptes → 
duptas ; l.10 : rasims → rasins ; l.11 : remagua → remangua ; l.14 : mi 
seras ment → miseras nient ; l.16 : ras → ros ; l.22 : neguna → 
nenguna; l.23 : sestier → sestrier 

p.127 : l.1 : Lo reyre → Lo Preyre ; l.4 : Veuzua → Veuzoa ; l.7 : ama 
→ amb ; l.8 : gabas → gibos ; mols → mals; l.14 : al ments → 
alments ; l.21 : Adoncs mi → Adoncs cant vos mi ; l.24 : sovenia → 
sovenra ; s’avenra → sovenra ; l.27 : ensenhet → en Senher 

p.128 : l.9 : desert per → desert de Synay per ; l.11 : tabernacle → 
tabernacles ; l.12 : apres → la apres ; aysiron → iysiron ; l.19: Nazon 
→ Naazon ; l.20 : Yzacar → Ysacar ; l.21 : Belieszap → Beliszap ; 
l.23 : Menasses → Manasses ; Phadasziun → Phadaszur 



176 

 

  

p.129 : l.2 : Alszer → Abszer ;  l.5 : Bonan → Bonon ; l.6 : e.ls → els 
; l.11 : e.IIIIc. → e.iiic. ; l.12 : .XLVIm. → .xlvm. ; l.13 : .Vc. → .dc. ; 
l.15 : .Vc. → .dc. ; l.18 : .VCC. → .dcc. ; l.19 : .Vc. → e .dc. ; l.25 : 
partaran → portaran ; santyuaris → santuaris 

p.130 : l.3 : rendas → <ten>das ; l.5 : e.ls → els ; l.17 : Adoncs → 
Adonncs ;  l.19 : servian → servirian  
p.131 : l.3 : sondarian → sonarian ; l.4 : d’els a semblar → d’els 
asemblar ; l.6 : leur iysida → lur iysida ; l.7 : tant nuche → tabernacle 
; l.14 : seres → seras ; l.15 : guizardon → guizardor ; l.17 : annava → 
annoata; l.18 : levat → leva ti ; l.19 : metra → metria ; l.22 : 
corrosseet → corrosset ; l.23 : Moyses → Moyses Moyses ; l.25 : 
ucayson → ucayzon ; l.28: Ar → Lo ; melomaus → meloniaus 

p.132 : l.1 : ponetz → porretz ; Aras an → Mas on ; pemram → 
penriam ; l.2. : mana → manna ; l.3 : nosser → rosset ; l.7 : ar l’endolc 
→ si l’endolc ; mas → m’as ; l.8 : engemat → engenrat; l.10 : mayare 
→ mayre; venia → venra ; l.16 : Fes acampa → Acampa ; l.19 : avia 
mas non pas que Moyses → n’existe pas dans le ms. ; l.20 : suprencia 
→ sapiencia ; l.21 : e.ls donaray → e lo donaray ; t’aqui daran → 
t’ajudaran ; l.22  subgreviat → subgreujat  
p.133 : l.3 : ser vent → fer vent ; amenet → amenet ; en boquas → en 
<lur> boquas ; l.10 : aucion → aneron ;  l.10 /11 : a se tot → Aserot ; 
l.17 : e Aaron → e a Aron ; Auras → Aujas ; l.20: veiry → ve vy (?) ; 
l.25 : al ments → alments ; l.27 : avia → aura ; l.28 : enaysi si fon → 
enaysi fon  
p.134 : l.2 : Saphar → Saphat ; l.5 : Effraym → Effraim ; l.15 : 
Canaan → Canaam ; deves → daves ; l.18 : boquoza → boquosa ; l.20 
: E quels → Aquels ; l.22 : espreron → espieron; l.24 : granudas → 
granadas ; l.26 : en ac → Enac ; l.28 : Amorieus → Amorrieus  
p.135 : l.6 : Mas hi vim → Nos hi vim ; l.9 : contre Moyses → contra 
Moyses ; l.25 : mes aquest → m’es aquest; l.27 : pestillenoras → 
pestellencias 
p.136 : l.1 : primar → primce ; l.4 : tu as → tu los as ; l.7 : com las 
agut → com l’as agut ; l.9 : Hon → Non ; l.12: que trata →intrara ; 
l.15 : nous aventa → no.us avenra ; l.17 : Hon→ Non ; l.24 : enaysi ho 



177 

 

  

faray → enaysi he faray ; l.26 : Ni denguns → Ny denguns ; l.34 : 
amenra → avenra  
p.137 : l.2 : aunes → annes ; car ambe → car amb ; l.7 : ins mitat → 
infinitat ; l.9 : de Aran → Deatan ; Abnon → Abiron ; Hehab → 
Heliab ; l.10 : auts → autres ; l.16 : hi apertenian → li apertenran ; 
l.21 : avias sembla → aujas sembla ; la fayre →l’afayre ; l.25 : 
paraulas las fes → paraulas fes  
p.138 : l.4 : Senher → Senhor ; l.5 : greugrey → greugiey ; l.7 : foran 
→ foron ; l.18 : parriensa → parvensa ; l.23 : quant → qant ; messach 
→ mesfach ; l.27 : ins → ints ; l.28 : comenseron → commenseron ; 
l.32: Elesar → Elezar 

p.139 : l.11 : Senher dis → Senhor dis ; l.12 : nuech → miech ; mas → 
aras ; l.26 : costrenhet → costrenher ; l.29 : Dona → Domna  
p.140 : l.2 : amendres → amendier ; l.24 : longuament → larguament  
p.141 : l.2 : No → No[n] ; l.7 : com fin → consin ; l.10 : gujar → 
guiar ; l.15 : Adoncs → Adon[c]s ; responder → respondet ; l.20 : ni 
tron → intron ; l.21 : lo ren a Aron → pren Aaron ; l.23 : remesta → 
revista ; l.26 : Arach → Arath  
p.142 : l.7 : sufrian → suffrian ; l.12 : ni → n’i ; l.21/22 : la terra → sa 
terra ; l.23 : Ahas → Mas  
p.143 : l.2 : No ayas → Non ayas ; l.4 : senher de felon → senher de 
Sebon ; l.9 : cels de Moab → sels de Moab: l.13 : Alors → Adoncs ; 
l.14 : del art → de l’art ; l.19 : maldis → maldies ; l.21 : d’apart → da 
part 

p.144 : l.3 : aura a pensar → avia apensat ; l.4 : donara → donava ; l.6 
: demanes a miech → remandes a nuech; iysi → aysi ; l.9: cambrai → 
cambiar ; l.14 : servants → serjants ; l.19/20 : si piant → E quant ; 
l.22 : enquarial. Quant → en quavalquant ; l.23 : corrosset → 
corrossat ; l.25 : mas aias → m’as aras ; l.26/27: de servir → deservit ; 
l.27 : ausir → ausire ; l.29 : mi ten fiy → ni t’en fiy 

p.145 : l.1 : la donet → l’adoret ; l.7/8 : al encontre → a l’encontre; l.9 
: venguest → venguist ; l.12 : volra → volia ; l.13 : al ostal → a l’ostal 
; hom ar → honrat ; l.17 : son fach → fon fach ; l.18 : Ten ti → Ben ti 



178 

 

  

; l.19 : Dieu comandara → Dieu mi comandara ; l.20 : al encontre → a 
l’encontre ; l.23 : daus → davers; l.26 : verray → veyray 

p.146 : l.3 : Alors → Adoncs ; l.6 : siu → sui ; l.7 : amenar → amenat 
; desendre → defendre ; l.12 : vialhas → malhas ; l.14: Hon → Non ; 
l.22 : Aysi es → Aysi com ; l.23 : anguis → arguis ; l.25 : hanc 
ensenhet. Avias → li ac ensenhat. Aujas ; l.26 : O tu → E tu  
p.147 : l.1/2 : per tu faran → pertusaran ; l.5 : dels → d’els ; l.6 : en 
pensar → enpensat ; l.7 : Ho → Non ; l.10: sera → nostra; l.12 : 
poseszir → pocseszir ; Edumes → Edumee (?) ; l.13 : remaylhas → 
remazilhas ; l.14 : Amal[e]th →Amal[e]ch ; l.16 : Zinerim → Ymerun 
; l.17 : fassas → fossas ; l.20 : Aserrans → Aserians ; l.21 : penran → 
periran ; l.24 : aquesta → aquela 

p.148 : l.7 : ilh apres → ilh a pres ; l.8 : Venra → Venja ; l.9 : duptas 
→ duptar ; l.14 : .VCC. → .DCC. ; l.16 : .VC. → .DC. ; l.17 : .XL. → 
.l. ; .VC. → .DC. ; l.19 : .VCCC. → .DCCC. ; l.20 : .V[C] : → .D. ; l.21 
: .VC. → .DC. 
p.149 : l.1 : .VC. → .DC. ; l.2 : .lmc.e.m. .V. : .dcm.e.m. .d. ; l.4 : 
amants → a mants ; l.11 : heritage → heretage; l.13 : n’i → i; l.19 : 
pervezis → provezis ; l.21 : venc ni → remeni ; l.23 : capella → 
capellan ; l.25 : ni seran → iyseran 

p.150 : l.1 : E si → E si posc (?) ; l.17 : vengueron → venqueron ; l.18 
: Sin → Sur ; la gujador → l’agurador ; l.26: si an → sian; e.l eram → 
e l’eram ; l.28 ; poyria → poyran  
p.151 : l.4 : fauc → sanc ; l.7 : no penres lo gujer → non penres 
logujer ; l.10 : volia → volra ; l.15 : ni → n’i ; l.17 : m’en → ren ; l.18 
: nia → n’i a ; l.30 : per frech → profiech ; l.23 : payres eran → 
payres y eran ; l.27 : En els → E que els ; l.28: devras → deuras ; l.32 
: conegut → conogut 

p.152 : l.5 : Hon → Non ; l.12 : iysero[n] → iysiron; l.20 : saussissan 
→ saupessan  
p.153 : l.3 : com la → con la ; l.12 : a mi tu → am tu ; l.13 : Libiben 
→ li Liben ; l.15 : laysera vostra terme. Nengun → lay sera vostra 
terra. E nengun ; l.16 : vivias → viuras ; l.20 : comandaments → 



179 

 

  

comandamentz ; Hon → Non ; l.22 : non aras → non ajas ; l.23 : aquel 
que → a qualque ; l.26 : aparellessan de grandas d’autras → 
aparelhessan de viandas e d’autras  
p.154 : l.1 : e ad → as ; l.2 : possessios → possessions ; l.6 : pueys → 
pueis ; possessios → possessions ; l.9 : ti mantentar →  ti manten car ; 
l.11 : Senhor → Senher ; l.18 : del Filhs → dels Filhs ; l.26 : e els → 
cels ; l.31 : vos vos aussizest → vos aussizest  
p.155 : l.1/2 : en ferezits → enferezits ; l.7 : no → non ; l.8 : cofermat 
→ e affermat ; devallet → davallet ; l.9 : Remes → Tenes ; l.24 : 
tardas → gardas ; l.25 : Adoncas → Adoncs ; l.27 : eysausaray → 
eysausaran ; l.28 : sapian → sapjan 

p.156 : l.1 : vengra → venra ; l.3 : issassares → assassaras ; l.5 : 
Gregujeseus → Greguseszeus ; l.11 : grant → gran ; l.14 : prenian → 
prenan ; l.15 : avian → auran ; l.18 : nuech → miech ; l.20 : peses → 
pe sec ; l.24: facha → fach ; l.28 : combateron → combatents ; l.31/32 
:E las → las 

p.157 : l.2 : Gilgalas → Galgalas ; l.4 : remembransa → renembransa ; 
l.15 : foron → feron ; l.18 : Enayssi → Enaysi; l.22 : E Jozue → Jozue 
; l.23 : descansa → descausa ; l.26 : pretray → metray 

p.158 : l.1 : sondres → sonares ; l.4 : al encontre → a l’encontre ; l.14 
: donava → donaria ; l.15 : el la → ella ; l.17 : Si → Ar ; covihas → 
tenihas ; l.18 : escumengada → escumenegada ; l.31 : tengron → 
vengron ; l.33 : salv → saul ; erain → eram 

p.159 : l.3 : Carmi → Carim ; cobezeret → cobezejet ; l.4 : VI sein → 
vi sein ; l.8 : Hon → Non ; l.9 : as .II. ho .IIIm. →  .mm. ho .mmm. ; 
varigan penra → vangan penr[e] ; l.16 : Cananieus → Cananeus ; l.21 
: 139r → ms. 129r ; La pronissi → layronissi ; l.22 : Hon feray → Non 
seray ; l.29 : Tharmin → Tharim 
p.160 : l.1 : Athar (2x) → Achar (2x) ; l.3 : cobezeguey → cobezegiey 
; l.6 : Achat → Achar ; quant → qant ; l.10: a lapidet → alapidet ; l.14 
: duptat → duptar ; l.15 : Hai → Hay; l.17 : .XXXm. → .xxm. ; l.20 : 
del enboscament → de l’enboscament ; l.22 : Enaysi → E enaysi ; l.24 
: al eysir → a l’eysir ; l.25 : sabran → sabian ; l.31 : emboquament → 
l’empaquament  



180 

 

  

p.161 : l.8 : ausiron → aussiron ; l.14 : tornat → tornar ; l.18 : aura → 
avia ; l.21 : Amorieu → Amorreu ; e Theu → Etheu ; e Veu → Eveu ; 
l.26 : que → qui ; l.31 : poyrem → poyram 

p.162 : l.3 : ansians → ancians ; l.4 : plaig → playg ; l.14 : enaysi → e 
[142r] naysi ; l.16 : ihas → mas ; l.18 : ayso → aysi ; l.20: E ar → Car 
; l.21 : Si nos → A nos ; l.23 : pervezim → provezim ; l.24 : vostres 
→ vostre  
p.163 : l.3 : Doam → ad Oam ; Apharam → a Pharam ; l.4 : Debir → 
Dabir ; l.6 : a salhir → asalhir ; l.7 : si acamperon → ms. sa 
acamperon (sa = fr. ici) ; l.20 : Estan que → Estanqui ; l.25: cava → 
cauna /cauva ? ; l.27 : companhos → companhons 

p.164 : l.2 : Cudas → Gardas ; l.3 : hon → Non ; l.4 : escampiron → 
escaperon ; l.5 : deschausa → desclausa ; l.8 : am si → am sy ; l.14 : 
seran esconduts → s’eran esconduts ; l.15 : ys → pres ; l.19 : sacorre 
→ secorre ; l.26 : Jolpal → Johal 

p.165 : l.1 : Cananiens → E Cananiens ; e Theus → e Etheus ; l.5 : 
espautar → espantar ; mas → mans ; l.10 : el → e.l ; l.13 : el lur hac 
→ el hac ; l.19 : volc → volie ; l.22 : enanap → e Nanap  
p.166 : l.2 : Eneus → Eveus ; l.3 : Morrues → Morreus ; l.4 : d’Israel 
→ de Israel ; l.9 : Gololam → Hodolam ; l.12 : Massadany → 
Massadam ; Thassan → Thaffan ; l.13 : Asser → Affet ; l.16 : reman 
→ tenian ; l.20: El devezit → Al devezir ; l.21 ; yeu no → yeu non ; 
l.22 : tranmettre → conquerre ; l.23 : envelhizi → envelhezi ; l.27 : de 
Caron → d’Ecaron (?) 

p.167 : l.2 : Escalomeus → Escalonieus ; Setey → Getey ; l.4 : aissi 
→ atressi ; l.5 : Canaan → Canaam ; l.7 : de partir → departir; l.10 : 
Lo linhage → E lo linhage ; l.11 : Joseph → Jozeph ; l.19 : aura → 
avia ; l.21 : conegron → corregron ; l.23 : marqueras → marquaras 

p.168 : l.3 : E la aras → El a aras ; l.11 : Caria-harbe → Caria-tharbe ; 
l.16 : sos enfants → e sos enfants ; l.17 : espazi → espasi ; l.19 : 
payres → payrons ; l.27 : servant → serjant  
p.169 : l.2 : edyfiqueron → edifiqueron ; l.24 : son → fon ; l.28 : etant 
→ e tant  



181 

 

  

p.170 : l.1 : covenia → covenra ; l.11 : accomplira → acomplira; l.20 : 
hostieys → hostiey ; l.25 : seguiey → sequiey ; l.26 : els. E.ls → els  
p.171 : l.1 : Pues → Pueys ; l.7 : serias → servas ; payres → payrons ; 
l.7/8 : a l’oimas → alcunas ; l.9 : partir → partit ; l.10 : aquel → a qual 
; l.11 : Messapotanne → Messapotamie; l.14 : seriam → servam ; l.26 
: E el que hac fach → E que <el> hac scrich  
p.172 : l.4 : Amor en → Amor e fon en ; l.10 : forseron → forferon; 
l.12 : condurre → conduire ; l.13 : lo Libre → Libre ; l.14 : 
deslumeneron → desliureron  
p.173 : l.25 : ausiron → aussiron 
p.174 : l.3 : ente[r]pretat → entepretat (dissimilation régressive à 
distance) ; l.9 : Jeszunave → Jheszunave 
p.175 : l.6 : ente[r]pretat → entepretat (dissimilation régressive à 
distance) ; l.17 : dautz → dantz ; l.18 : esfassat → esfasset ; l.20 : 
appellet → apellet 
p.176 : l.4: ni a lurs → rialms 
p.178 : l.13 : ms. lurs autras → lurs aut[ar]s ; l.14 : me vos auzir → 
ms. ma vos auzir 
p.179 : l.18 : enpres → an pres 
p.180 : l.4 : solduch → sosduch ; l.22 : la comensa → la coviensa 
p.181 : l.3 : affasessan → asfasessan ; l.20 : Cananeus → Cananieus; 
l.23 : elz crezian → els crezian ; Per so → Per <ay>so ; l.30 : en us → 
enve[s] 
p.182 : l.8 : folla fugida → ms. falla fugida ; l.9 : Senhor → Senher; 
l.10 : conceves els → conoc vas els ; l.18 : Femim → Femini; l.19 : 
mannabla → manuabla 
p.183 : l.6 : ysits → iysits ; l.12 : ou el sezia → on el sezia ; l.15 : la 
fiquet → l’afiquet ; l.20 : vis → uis (‘huis’) ; l.21 : ysit → iysit ; l.23 : 
al autre → a l’autre ; l.28 : ap/ertament → aper/tament 



182 

 

  

p.184 : l.6 : fan avironar : ms. fon avironar → corr. fan ; l.7 : hom → 
hon ; l.8 : no → non ; l.10 : per miech → per nuech (?, Vulg. tempore 
illo) ; l.22 : si lor → si lur 

p.185 : l.9 : ta ost → sa ost ; l.24 : anosiat → ano[n]siat 

p.186 : l.2 : .IXc. → .IX.C. ; l.12 : en399 la → an la (la note est à 
supprimer) ; l.15 : en causant → encausant 

p.187 : l.1 : era, VI Si[sza]ram si tost fugir : ms. era visit → corr. era 
vist am si tost fugir ; l.3 : Adonc → Adoncs; l.4 : la rasonet → 
l’arasonet ; l.7 : la rasonet → l’arasonet ; la port → l’aport; l.14 : daus 
l’autra part → dans l’autra part 
p.188 : l.11 : perprezist → porprezist ; v.28 : del rius → dels rius 

p.189 : l.11 : anant → avant ; l.21 : Barac → barat 
p.190 : l.4 : en albergats → enalbergats ; l.12 : quant → qant  
p.191 : l.1 : aparet → aparec ; l.12 : habitant → ms. habitant → corr. 
ab tant (‘alors’) ; l.32 : aquelle → aquella; l.33 : antar → ancar 
p.192 : l.2 : apartenia → apertenia ; Ezu → Ezri 

p.193 : l.14 : cumplit → umplit 
p.194 : l.4 : fors → fons (?) ; l.14 : al cant → alcant ; l.28 : escemm → 
escem 
p.195 : l.24 : Aiso → A so ; l.29 : els → e•ls ; l.31 : entrejuteron → 
ms. entreurteron → corr. entre-ajusteron 

p.196 : l.1 : quanas → quavas ; l.10 : Bethsata → Aberhsata ; l.14: 
Effraym → Esfraym ; l.15 : somons → somous; l.17 : Effraym → 
Esfraym ; l.19 : flum → fluvi ; l.22 : apelada → apellada 
p.197 : l.9 : ves lo flum : ms. vos lo flum → corr. ves lo flum ; l.11: 
pogran → pogron ; l.14 : deffalhits → desfalhits ; l.23 : Faniel → 
Famel ; l.24 : del[s] → dels 
p.199 : l.21 : lo vos : ms. la vos → corr. lo vos 
p.200 : l.11 : contre → contra 



183 

 

  

p.202 : l.14 : da veras → daveras ; ll.22-23 : Ar egardas → aregardas ; 
l.23 : Abimalech : ms. Abimaleth 
p.203 : l.4 : Abimabech → Abimalech ; l.24 : traspass et → 
traspasset ; l.25 : en sont → en son 
p.204 : l.11 : Zebub → Zebul (Vulg. Zebul) 
p.205 : l.7 : l’intrat → l’intrar ; l.23 : entreron → intreron ; l.26: 
meyesme → mezesme ; l.28 : Siccram → Sicoram 

p.206 : l.29 : la gujardon → lo gujardon 
p.207 : l.7 : Samt → Sanit (Vulg. Sanir) ; leves Galadites → Leres 
Galadites (Vulg. Iair Galaadites) ; l.12 : Kamon: ms. Bamon; l.17 : 
Estaros : ms. Estarob 
p.208 : l.9 : permiech → per miech ; l.10 : Senhor Dieu → Senher 
Dieu ; l.11 : Sodomans → Sadomans 
p.209 : l.21 : si fon → si son ; l.22 : mandaron → mandaran 

p.210 : l.4 : en vos → est vos ; l.5 : ms. fossa → corr. forsa 

p.211 : l.20 : Guastine → ms. guasture 
p.212 : l.3 : per cuy → ms. per ouy ; l.26 : entro Amennith → entro a 
Mennith (Vulg. Mennith) 
p.213 : l.9 : la rasonet → l’arasonet ; l.22 : planhent : ms. planher ; 
l.26 : sa maniera → <aquesta> maniera (<aquesta> en marge gauche) ; 
l.28 : jaciayso → ms. jaorayso (?) 

p.214 : l.1 : puizellas → piuzellas 
p.215 : l.14 : e Zabulonnites → Ezabulonnites  
p.216 : l.1 : tormenteron → turmenteron (cf. l’infinitif en toutes lettres 
Fol. 231v) ; l.3 : torment → turment ; l.4 : Manne → Manue (Vulg. 
Manue) ; l.7 : Ad aquesta pro femna → Ad aquesta femna (p est biffé 
dans le ms. et ne représente pas d’abréviation ; l.20 : Manne → Manue 
; l.23 : devrem → deurem ; as nayser → a nayser ; l.27 : Manne → 
Manue ; l.29: Manne → Manue 



184 

 

  

p.217: l.20 : serveyza → servoyza (la forme n’exige aucune 
correction, la note 482 est à biffer) ; l.4 : Manne → Manue ; l.5 : avias 
→ aujas ; la tant → ja tant ; l.7 : Manue → Manne; sabre → sabrie ; 
l.11 : Manne → Manue ; l.12 : el sacrifiet → en sacrifiet ; l.14 : 
Manne → Manue ; l.15 : ententialments → entencialments ; l.18 : 
Manne → Manue ; l.26 : Estal → Estol (Vulg. Esthaol) 
p.218 : l.1 : pueys retornet a son payre a sa mayre → pueys <que> si 
tornet a son payre e a sa mayre ; l.18 : gastart → gastar ; l.21 : He ben 
enapres → Ha be ren apres ; l.23 : brufe → brufs; l.26 : lurs volc → 
lur volc  
p.219 : l.1 : camisas e totas → camisas e cotas (Vulg. sindones 
et…tunicas) ; si es deven → si esdeven ; l.3 : aviam → aujam (Vulg. 
audiamus) ; l.14 : dona → donna ; l.19 : layset par → layset pas   
p.220 : l.2 : li aportat → li a portat ; l.3 : si deffendet → si li deffendet 
; l.18 : Thanmata → Thamnata (cf. l.20); l.22 : encaras → ancaras ; 
l.26 : tornnat → tornat ; note 488 : Étam correspond à Vulg. Aetham 
p.221 : l.23 : polin → polhin ; l.24 : Quant el hac encantat aquesta 
paraula fenida → Quant el hac en canta[n]t aquesta paraula fenida 
(Vulg. cumque haec canens verba conplesset) ; l. 25 : enterpretat → 
entepretat 
p. 222 : l.10 : atendren → atendien ; l.15 : som → ms. son ; l.24 : 
decebeuts → decebents 
p.223 : l.2 : las escondet → los escondet ; l.5 : recoup → receup ; l.28 
: al ments → alments ; l.31 : Tant → Qant; l.33 : enviat → enujat (cf. 
LevyP enojar) 
p.224 : l.10 : deffalhida → desfalhida ; l.17 : hi feron → li feron  
p.225 : l.8 : tots la mayson → tota la mayson ; l.13 : d’intre → dintre ; 
l.14 : Manne → Manue ; l.15 : stava home → stava .i. home ; l.20 : 
vodrey → vodiey ; l.22 : vida .Ia. sieua cambra → uidar <ac> sieua 
cambra; l.24 : Teraphin → ms. tetaphin 
p. 226 : l.7 : li a → li ha ; l.23 : com sui → consin (‘comment’)  



185 

 

  

p.227 : l.4 : avem → anem (Vulg. eamus) ; l.8 : d’[E]staol → d’Estaol 
; l.11 : Michas → ms. Michae ; l.23 : stat → star ; Cant → Qant ; l.27 : 
primes → ms. prunes 

p.229 : l.8 : prometre → permetre ; l.19 : ans s’en anet → an s’en anet 
; l.24 : on Gabaa → en Gabaa 

p.230 : l.1 : gemini → Gemini (nom propre Vulg. Iemini) ; l.13 : acel 
home → a cel home 
p.231 : l.23 : meriti → meritz 
p.232 : l.2 : bathalya → bathalha 
p.234 : l.11 : las autres → los autres 
p.235 : l.6 : prezats → prezants 

p.236 : l.3 : doncs lo → doncs (lo est érasé) ; l.21 : pogron → pogran ; 
l.22 : recomensseron → recommensseron 

Premier livre de Samuel 
p.237 : Aysi comensa lo libre dels Reys → titre annulé par un deleatur 
dans la marge ; la note 515 est à compléter 
p.238 : l.1 : Gush → Sufh (Vulg. Suph) ; desrata → de Frata ; l.3 : so 
y jam → Soyiam ; pueys apellada → pueys <fon> apellada; l.4 : 
alcuna → Alcana (Vulg. Helcana) ; l.11 : ayxausit → eyxausit ; l.15 : 
en genradura → engenradura ; l.16 : meteza → neteza (‘netteté, 
propreté, pureté’) ; l.21 : Josue → Jozue ; com duys e guzzet → 
conduys e guizet ; l.26-27 : lo bar e lo hana → lo bar Elchana 
p.239 : l.3 : selluy → celluy ; l.6 : companhos → companhons ; 
temament → tenrament ; l.8 : de Sirana → desirava ; es fenena → ms. 
e a fenena (corr. femena ?) ; l.9 : e a costumadament → e 
acostumadament; l.10 : dolayros → doloyros ; deportat → deportar ; 
la rasonet → l’arasonet ; si li dis → si li dis : per que es ton cor en 
tristor (saut du même au même) ; l.15 : annants → anants ; l.18 : 
misericordia → misericordios ; l.19 : baudiera → bandiera ; l.23 : 
duraria → durava ; l.26 : la rasonet → l’arasonet ; l.29: filh[a] Belyal 
→ filh Belyal (au sens de rejeton) ; a sobras → as obras (?) 



186 

 

  

p.240 : l.6 : Dieu ha → Dieu hac ; l.7 : remembransa → renembransa ; 
l.8 : enfantat → enfantar ; l.10 : labre → libre; l.14 : de si → de sy ; 
l.17 : famena → ms. fanema (cf. p.239, l.8) ; l.19 ; vay → van ; l.29 : 
pueys → e pueys  
p.241 : l.5 : larc → l’arc ; l.7 : assarats → assajats ; l.9 : amia → Anna 
(Vulg. Hanna) ; l.11 : lume los → l’umelos (LevyP umelios) ; l.26 : 
lur oraison e.l sacrifici annual → lur oracion e lur oblation (lisible 
dans le ms., la note 523 est à biffer ; la forme ‘oraison’ n’est pas 
attestée dans le ms., dans ce mot, on n’y trouve qu’une fois en toutes 
lettres «aci», cf. p.289, l.26) 

p.242 : l.2 : conteman → contenian ; l.6 : temament → tenrament ; l.8 
: preveyres non → ms. pren e y res non; l.20 : perpenne → per penre ; 
dissendere → deffendre ; l.23 : desprechera → despichera ; l.24 : 
venia → venra ; l.26 : capitan → capitavi ; l.27 : veiran lo → veyran la 
; l.29 : de hon dautat → ms. de son dautar ; à corriger selon Vulg. ab 
altari meo → de mon autar ; confuzron → confuzion ; l.30 : desfalhon 
→ deffalhon;  auts → autres ; l.33 : aussir → aussire ; vingts → vints ; 
l.35: desdurran → desduiran 

p.243 : l.1 : deslialtat → de lialtat (le texte n’est pas compréhensible 
sans correction) ; l.2/3 : com usara → conversara ; l.6 : a[u]ran → ajan 
; l.9 : repausarr → repausar ; l.16 : avindat → ms. aumdat (LevyP 
abondar, aondar ?) ; l.17 : rapelley → t’apelley ; l.18 : Setsa (2x) → 
Tersa ( Vulg. tertio) ; l.27 : la somaray → l’asomaray; l.31 : espiugada 
→ espurgada  
p.244 : l.4 : Samuel → E Samuel ; l.7 : aparet → aparec ; l.12 : si lo 
gueron → si logueron ; l.14 : vistoria → victoria ; l.16 : Asset → Affet 
(Vulg. Afec) ; l.19 : autres → ayres (LevyP aire, aize ‘demeure’) ; l.28 
: Ophnin → Ophin 
p.245 : l.6 : aias vos auts → aras vos autres ; l.10 : ni cazegron → n’i 
cazegron ; l.19 : son vengut → fon vengut; l.21 : nompnat → nompnar 
; l.25 : mort, mort → mort ; l.26 : emprun → emprim (‘d’abord’) ; l.27 
: avias → auras 

p.246 : l.4 : a bauzat → abauzat (LevyP abauzar ‘renverser’) ; l.7 : 
l’an Dagon → dan Dagon ; paret → parec ; l.8 : desmembrat → 



187 

 

  

desnembrat ; l.12 : el la → en la ; lurs cors → lur cors ; l.14 : sotgiron 
→ sorgiron ; l.23 : Si am → Siam ; l.28 : destirers → destriers 
p.247 : l.10 : per responderon → responderon (ms. p biffé) ; l.11 : 
mala la engrans → mala la enviares ; l.14: emendar → esmendar ; l.16 
: terra de529 Gazdre del calona → terra de Azoet, de Gazdre, 
d’Elcalona (la note est à biffer, Azoet à corriger en Azote selon Vulg. 
Sam.I, 6/17 Azotus) ; l.17 : puada de vostres cors → privada de vostre 
cors ; l.18 : rats d’aur → buts d’aur ; l.20 : tant es → ta[n]t es ; l.22 : 
Egipte → Egypte ; l.23 : temansa → venjansa ; l.25 : jouh → ms. jonh 
; aion → ajan  
p.248 : l.2 : sagrifian → signifian ; l.4 : jouh → ms. jonh ; aportat → a 
portar ; l.5 : stallits → stablits ; l.8 : desuja → desvia ; adusa → 
adversa ; l.9 : fia de Dieu → terra de Dieu ; l.13 : los primpces e los 
baros → los primpces dels Felestians e los barons ; l.16 : survelheron 
→ si revelheron ; l.17 : peyra hay → peyra han ; l.18: vaqueas → 
vaquas ; hay li → han li ; l.19: l’estranh → ms. l’estrich (Vulg. 
capsellam, à corriger en estuch selon LevyP estug ‘étui’)   
p.249 : l,7 : amenassan → amenessan ; l.8 : E albergueron → E 
l’albergueron ; l.11 : yac stat → y ac stat ; l.14: l’offes amonestar → 
los fes amonestar ; l.21 : com sin → consin 

p.250 : l.3 : oraison → oracion (cf. p.289, l.26) ; l.4 : espanantet → 
espavantet (Vulg. exterruit) ; l.7 : peyra dare Dieu → peyra dat e Dieu 
; l.9 : humiliar → humiliat ; l.11/12 : deus a Charon → deus Acharon 
(Vulg. Accaron) ; l.18 : Abyamas. Els → Abya. Mas els (Vulg. Abia) ; 
l.25 : oraisons → oracions (cf. l.3) ; l.26 : Yeu ay → Ben ay ; l.26/27 : 
de gitar → degitat  
p.251 : l.1 : avia → aura ; l.2 : Reys → Rey ; l.3 : auta → aura ; l.5: 
fazennas → fazendas ; l.7 : feriar → forjar (Vulg. fabros) ; l.10 : sers e 
los → sers los ; l.12 : covenia → covenra ; l.22 : filh de Bethor → ms. 
filh Bethor; l.23 : Raneth → Jareth ; l.24 : adelerg → adeleig ; 
entrestos → en trestos ; l.27 : sirvant → ms. surjant, corr. serjant (la 
note 541 est à corriger) 
p.252 : l.4 : servant → serjant ; Retornnar → Retornar ; l.7 : ses falha 
→ sens falha ; l.14 : a parelhament → aparelhament ; l.16 → vengra 



188 

 

  

→ venga ; l.17 : E an tant → Amtant ; l.21 : si lonheras → si l’onheras 
; l.23 : Quant ost → Quan tost ; l.27: el cor → al cor ; l.28 : No aias → 
Non aias ; mal talent → maltalent; Sieua → Tieua 

p.253 : l.4 : la setet → l’asetet ; l.10 : servant → serjant ;  l.12 : .il 
vaysel → .i. vaysel ; l.13 : l’enquerset → l’en verset ; l.16 : E dedints 
→ E per dedints ; l.25 : lo Sant Sperit → E lo Sant Sperit 

p.254 : l.7 : prophetas → prophetias ; l.15 : que ay → ay ; l.18 : So o 
→ So ; l.20 : Egipcians → Egiptians ; l.22; de gitar → degitat ; l.23 : 
trebulations → tribulations ;  l.25 : en las → e per las  
p.255 : l.4 : Anuson es → A Nuson es (nom de lieu, Vulg. absconditus 
est) ; l.5 : istec → istet ; l.11 : ost de Dieu → ost que Dieu ; segni → 
segui ; l.12 : Belial → Belyal ; l.16 : Mas lo rey → Naas lo rey (Vulg. 
Naas) ; l.17:  gueneguet → guerreguet ; l.18 : enterrogat e servit → 
entrerogar e servir (l’abréviation correspond à re et non er) ; l.19 : 
huelh → l’uelh; l.20 : serves → seres ; l.21 : adjusaris → adversaris ; 
l.22 : huelh → l’uelh; l.23 : huelh → l’uelh ; l.28 : la ort → laors 
(‘labours’) 

p.256 : l.1 : contet → comtet ; l.2 : de trenquet → detrenquet ; l.11: 
veniran →venrian ; l.15/16 : dis mas → dis aras 

Tobit 
p.257 : l.2 : Oxident → ms. axident ; l.16 : gardat → gardet ; l.23 : 
famerants → famejants 

p.258 : l.1 : Mediencs → Medienes ; l.6 : plaga d’Ur, de la → plaga, 
din de la ; l.7 : ayradament → yiradament; l.11 : sos filhs → ms. sons 
filhs (la note 567 est à corriger) ; l.27 : o dels → e dels 
p.259 : l.1 : seboutouras → sebouturas ;  l.2 : adormit [e] si cazegron 
→ adormit si e cazegron ; l.26 : Mas → Aras ; l.29: o en faulas → e en 
faulas 
p.260 : l.2 : avem → anem (Vulg. ambulavimus) ; l.5 : [Me]diencs → 
ms. Dienes  
p.261 : l.8 : la mieu filh → lo mieu filh ; l.19 : alegrement → 
alegrament 



189 

 

  

p.262 : l.3 : [Me]diencs → ms. Dienes ; l.8 : a sieu payre → al sieu 
payre ; l.10/11 : i adonar → ja d’anar (Vulg. pergatur) ; l.13 : 
dementre → domentre ; l.18 : [Me]diencs → ms. Dienes ; l.20: 
[Me]diencs → ms. Dienes ; l.28 : vivassament → ms. vissassament 
(corr. vi[v]assament) ; l.29 : sabias → sabras ; l.30 : [Me]diencs → 
ms. Dienes 
p.263 : l.1 : linhage → ms. liurage (corr. li[nh]age selon Vulg. genus) ; 
l.9 : fis → fes ; l.14 : quant → qant ; l.20: Tigris → ms. Tegris  
p.264 : l.10 : intrats → jutjats ; l.19 : premiera → primiera ; l.22 : sills 
alegres → corr. fills alegres (Vulg. filii incolomes) ; l.24: benediction 
→ benedicion ; l.33 : baiset → bayset 

p.265 : l.17 : matrimoni → matremoni ; l.25 : Agypte → Agipte ; l.28 
: conoyon → conoyson 

p.266 : l.3 : doniest → e doniest ; l.13 : lus → luts ; l.20 : Mas, Senher 
→ Aras, Senher ; l.26 : pregua → preg<a>va; l.32 : eu donaray → en 
donaray 

p.267 : l.1 : Raguel → Rag[u]el ; l.5/6 : en Rachel → e•N Rachel ; l.6 
: recp → recep ; l.9 : ad el → ms. ad ael; l.17 : En Tobias → E Tobias 
; l.23 : aviam → ms. avian ; l.32/33 : no lo → non lo 

p.268 : l.4 : suegre…suegra → suogre…suogra ; l.5 : reprehendabla 
→ ms. reprehandabla ;  l.18 : regardant venir → regardant vit; venir ; 
l.20 : corec → correc ; l.21 : commencet → comencet; corre[r] → 
corre (cf. LevyP) ; l.22 : apropriet → apropjet ; l.26: ysir → iysir ; l.27 
: seda → feda (Vulg. ovi) 

p.269 : l.1 : sie → sia ; l.2 : venc → veuc (Vulg. video) ; l.11 : poyren 
→ poyrem ; l.19 : preza → prezas ; am → ms. an ; l.25 : perdias → 
per dias ; l.30 : d’ellas del Demoni → del las del Demoni 
p.270 : l.11 : nos fossem → non fossem  

Daniel 
p.271 : l.2 : oraison → oracion (cf. p.241, l.26) ; l.9 : Assat → Asfat; 
l.12 : e maystrats → e amaystrats ; l.16 : El → E•l prebost;  
ad Daniel → a Daniel ; l.18 : avona → anona (Vulg.annonam)  



190 

 

  

p.272 : l.3 : Mizael → ms. Miqael ; ad Azarias → Adazarias ; l.4 : vos 
donar → nos donat (ms. corrigé) ; l.7 : aquesta maniera → d’aquesta 
maniera ; l.8/9 : non manjan → manjavan (Vulg. sans negation ; 
vescebantur); l.11 : nozer → tozet (Vulg. pueris) ; l.12 : de ssomni → 
des somni ; l.14 : crespats → crestats (LevyP crestar (châtrer) ; l.20 : 
Persienncs → Persiennes ; l.25 : Qualsdieus → Qualsdiens ; l.26: e 
steron → esteron ; l.27 : comfondut perpensa mes connosc → 
confondut per pensa mesconnosc; Qualsdieus → Qualsdiens; l.28/29: 
lo ssompni → los sompni ;  l.30 : respondet : «Dis la paraula…» → 
respondent dis : «La paraula…»  
p.273 : l.3 : lo gujeredons → loguier e dons (Vulg. praemia et dona); 
l.8 : comoyse → conoyse ; l.13 : Lo[s] qual[s] dieu[s] → Lo[s] 
Qual[s]dien[s] ; l.16 : qual dieu → Qualdien ; l.18 : estrer → estrier ; 
comversacion → conversacion ; l.29 : Mizael → Misael ; l.31 : 
companhos → companhons ; l.33 : Adoncas → Doncas 

p.274 : l.3 : desciplina → dessiplina ; l.5 : de nostres → dels nostres; 
l.10 : «Ysac» apartient au Fol.267v, l.13 dans le ms.; lacune dans la 
transcription : la numérotation des feuillets fait un saut de 262v à 268v 
; l.11 : permezist → promezist ; l.13: Ai! Non → Ni non ; l.15 : 
diminuat → ms. amtuat → corr. amenudat (Vulg. imminuti) ; an cuy 
→ ancuy ; l.17 : olloqurintz → olloquantz ; l.18 : promicias → 
primicias ; l.20: an cuey → ancuey ; l.26 : sirvants → servents  
p.275 : l.18 :eysausas → eysausa<t>s ; l.30 : fouzet → fouzer ; l.32 : 
eysausas → <eysause> 
p.276 : l.9 : eysause → sobre-eysause ; l.11 : sobre-eysausas → sobre-
eys[a]usas ; l.13 : los armas → las armas; l.22 : eutendassion → 
entendassion ; l.26 : foc → fuoc ; l.28 : nengun[a] → nenguna ; l.30 : 
appropiet → apropjet ; l.31 : a Sidrac → ms. o Sidrac ; l.32 : vencs → 
venes  
p.277 : l.5 : a ssaber → assaber (cf. LevyP) ; l.9 : trip e llenga e pobol 
→ tripel, lenga e pobol ; l.18 : generations e en generations → 
generacion e en generacions ; l.24 : qual Dieu → Qualdien ; l.29 : 
vezia, ve ti → vezia e ve ti ; l.30 : primces → termes (Vulg. terminos) 
; l.31 : anjansas → corr. ani[m]ansas (Vulg. animalia)  



191 

 

  

p.278 : l.2 : ihas : incompréhensible ; l.3 : serriencs → ferriencs (Vulg. 
ferreo) ; teno•ls → tenchs (Vulg. tinguatur) ; l.21 : toquat → toquant ; 
l.22 : remes → termes ; l.23 : aumansias → corr. ani[m]ansas (cf. 
p.277, l.31) ; l.25 : engradsits → engradesits ; l.27 : cridat → cridar ; 
l.29 : de ram → d’eram ; a mi → am ; l.33 : gitavan → gitaran 

p.279 : l.1 : enaisi → enaysi ; l.3 : ni conoscas → tu conoscas ; l.5: 
cocelh → concelh ; cezem → rezem (Vulg. redime) ; l.13 : encara → 
ancara ; l.14 : transpassara → trespassara ; l.15 : habitacion → 
habitation ; l.20 : tencs → teyins ; l.24 : sieu → sieu<a> ; l.25 : 
generation → generacion ; l.28 : nengunes → nengun es ; l.31 : quez 
eron → quezeron (Vulg. requisierunt); fui → suy (Vulg. sum) ; l.32 : 
aias → aras ; l.34 : jugaments → jujaments 

p.280 : l.8 : fustients → fustiencs ; l.10 : artiole → article (Vulg. 
articulos) ; l.12 : contu[r]beron → conturberon; l.14 : Qualsdieus → 
Qualsdiens ; l.15 : legura → legira (Vulg. legerit) ; l.18 : escripura → 
escriptura ; l.23: fue → sie ; l.27: Qualsdieus ; Qualsdiens ; l.29 : de 
mostrament → demostrament ; l.32 : recontava → recontara   
p.281 : l.7 : scrivas → scuras (Vulg. obscura) ; l.12 : escripture → 
escriptura ; l.16 : en Babilonia → e abaysava (Vulg. humiliabat) ; l.23 
: elevava → e levara (Vulg. suscitabit) ; volia → volra (Vulg. voluerit) 
; l.26 : las vaysels → los vaysels ; l.31 : artiole → article 
p.282 : l.4 : comandet → comandant ; son profiquat → fon presiquat 
(Vulg. praedicatum) ; l.6/7 : quals Dieu → Qualsdien ; l.7 : daus lo[s] 
Mediencs → Daris, lo Mediencs, (Vulg. Daris) ; l.10 : entor → en tot ; 
l.18: atrobarm → atrobam ; l.22 : ryesca → riyesca ; l.23 : reprerensa 
→ requerensa (Vulg. petitionem) ; l.24: dias → ms. dies ; l.27 : 
perpauset → prepauset 

p.283 : l.1 : aguts movat → agues trobat (Vulg. comperisset) ; l.2 : 
hubiertas → hubertas ; l.5 : currosament → curiosament ; l.18: 
meneron → ameneron ; l.31 : trobada → atrobada ; l.33: acusat → 
accusat 

p.284 : l.5 : fugent → fazent ; l.6 : lac de leons → lac dels leons ; l.7 : 
Isur → Isir ; es la..capitol → es lo..capitol; l.9 : es scrivens → 
escrivens ; l.11 : ve vos → e ve vos ; l.21 : meravillhoza → 



192 

 

  

meravilhoza ; l.25 : d’ellos: ms. dellor → de lor ; l.29 : fec → sec 
(Vulg. sedit) 

p.285 : l.4 : fec → sec (Vulg. sedit) ; l.5 : aquesta → aquels ; l.6 : cor 
→ cors ; l.9 : los niols → las niols ; l.14 : fuy set → s’irisset (Vulg. 
horruit) ; l.16 : aproprey → apropjey ; l.19 : recebran → recebian ; 
l.22 : ferviencas → ferriencas (Vulg. ferrei) ; l.24 : azeguessan → 
cazeguessan (Vulg. ceciderant); l.28 : Ansia[n]s → Ansias (avec n 
instable) ; l.29 : tenc → venc 
p.286 : l.4 : serviscan → serviran ; l.9 : El ters → Al ters ; aparet → 
aparec ; l.12 : la porta de luy → la porta d’Eluy (Vulg. portam Ulai) ; 
l.18 : dariers e crident → davers occident (Vulg. ab occidente) ; l.21 : 
corret → correc ; l.27 : miech dia → miechdia  
p.287 : l.4 : perfichara → profichara ; l.7 : dona milia → doua milia 
(Vulg. duo milia) ; l.11 : regne dorment → regardament (Vulg. 
conspectu meo) ; l.12 : fuy entendre → fay entendre ; l.13 : caser → 
casic ; l.15 : beneguiey → leneguiey (Vulg. conlapsus sum, LevP 
lenegar ‘glisser’) ; l.18: lo[s] reys e la sieua fon → lo temps a la sieua 
fin (Vulg. habet tempus finem suum) ; l.23 : cura → cara ; l.25 : 
perfichara → profichara ; l.29 : primpces → primces ; l.31 : langruiy 
→ languiy 

p.288 : l.1 : intepretes → entepretes (la note 617 est à biffer) ; l.6 : 
fach → facha ; l.8 : prega[n]t e pregar → pregar e pregar ; l.11 : mina 
→ misericordia (Vulg. misericordiam) ; l.25 : y los → per los ; l.26 : 
de correc → decorrec 

p.289 : l.1 : cregon → segon (Vulg. secundum) ; l.4 : la nostras → las 
nostras ; l.5 : concuassem la tieua iniquitat → concirassem la tieua 
veritat (Vulg. cogitaremus veritatem tuam, LeyP consirar ‘penser’) ; 
l.12 : la nostre → lo nostre ; l.15 : oraison → oracion (cf. p.241, l.26) ; 
l.18 : viras → vejas (Vulg. vide); sobredicha → sobre (dicha est biffé 
dans le ms.) ; l.20 : merce[s] negansas → mercenegansas (Vulg. 
miserationibus); l.23 : conessa e com fessessa → oressa e confessessa 
(Vulg. orarem et confiterer) ; l.24 : las mieus → la mieuas ; l.31 : ni 
pausas → tu pensas (Vulg. animadverte) ; l.33 : prevaricacion → 
prevarication  



193 

 

  

p.290 : l.6 : desmegua → desnegua ; l.8 : degastant → degastans ; anat 
: ms. leçon douteuse ; Vulg. vastitas) 

Suzanne 
p.290 : l.17 : just[s] → just (correction superflue)  
p.291 : l.2 : totz → tots ; l.5 : arderon → arteron ; l.6 : ni se → ni si ; 
l.7 : naffratz →naffrats ; l.14 : jorn → jort ; convenhable → 
covenhable ; l.16: traspasser → trepasset ; l.24 : diysseron → diyseron 
; l.25 : sias → sies  
p.292 : l.15 : cor → cors ; l.20 : egalement → egalment 
p.293 : l.2 : Yeu fuy → Yeu suy (Vulg. ego sum) ; l.3: est aquella → 
es aquesta ; l.5 : convers → es vers (Vulg. verum est) ; l.10 : 
envelheir[e] → envelheit ; l.12 : aussiras → ausiras ; l.14  dis li → dis 
; Sotz cerlier → <Sots> .i. cerlier ; l.17 : trastornet :→ transtornet ; 
l.20 : sotz → sots ; l.22 : partira → partra ; l.26 : los → los e 

Bel et le dragon 
p.294 : l.1 : lo[s] Persieucs → lo Persiencs (cas sujet singulier) ; l.3: E 
certas → Acertas ; l.4 : attrabas → artabas (Vulg. artabae) ; l.5 : E 
certas → Acertas ; l.9 : a potestat → e a potestat ; Ancas → Doncas ; 
l.10 : Bell → beu (Vulg. bibat) ; l.11 : vizent → rident (Vulg. 
adridens) ; l.12: ben nenguna → beu nenguna ; l.16 : fue → sie ; l.19 : 
manrais → manjars (Vulg. escas) ; l.20 : luys → l’uys (Vulg. ostium) ; 
l.24 : manrais → manjars (Vulg. cibos) ; l.27 : Los preveyres → E los 
preveyres  
p.295 : l.4 : las → l’us (Vulg. ostium) ; l.7 : estiasses → estrasses 
(Vulg. vestigia) ; l.9 : ms. veyses → corr. ueyses (Vulg. ostiola) ; l.13 
: dragon → drayx ; l.16 : adori → adore ; l.21 : indignats → endignats 
; apisteron → ajusteron (Vulg. congregati) ; l.22 : diysero → diyseron 
; l.24 : destruyet → destruxet ; l.26 : an baguessan → embrivessan 
(Vulg. inruerent) ; l.27 : meton → meron ; l.28 : eran degradas → eran 
donadas (Vulg. dabantur) ; l.31 : en las sat → enlassat (Vulg. 
intriverat) 

p.296 : l.1 : e portes → que portes ; maysonadors → meysonadors; l.3 
: Senhor → Senher ; l.6 : esvivament → esbrivament (Vulg. in 



194 

 

  

impetu) ; l.18 : Complet → Complit ; l.23 : Johathim → Johachim ; 
l.24 : pryzon → preyzon 

p.297 : no lo volo → non lo volc ; l.3 : ti es venc → tres ves ; aysi → 
ayso ; l.4 : Judith → ms. Judich ; l.7 : per que so → ms. E per so que ; 
l.8 : estoria → istoria ; l.9 : aquella → apella  
Judith 
p.297 : l.16 : Judith → ms. Judich ; l.17 : Arfasat → ms. presque 
illisible Afasat ?) 
p.298 : l.2 : qui era → que era ; l.4 : qui s’apella → que s’apella ; l.8: 
ergulhesi → ergulhe si ; sometida[s] → someti<r>a ; l.11: sels qui → 
sels que ; l.24 : qui hac → que hac ; l.29 : commandet → comandet ; 
l.30: E doncs → Adoncs 

p.299 : l.4 : sont penre → sout-penre ; l.8 : qui era → que era ; l.9: qui 
hac → que hac ; l.10 : qui hac → que hac ; l.12 : Tarsy → ms. Taysy ; 
Messaponne → Messapomie ; l.13 : Leban → Liban 

p.300 : l.9/10 : en agron → si n’agron ; l.27 : victorias → ms. corrigé 
vittorias que pausan;  
p.301 : l.1 : corage → coradge (d est suscrit par g) ; l.5 : qui amb → 
que amb ; l.6 : qui pausan → que pausan; l.9 : layssat → laysat ; l.12 : 
qui era → que era ; l.14 : mentiray → mentray ; l.15 : Qualdieu[s] → 
Qualdien; l.23 : Egypte → Egipte ; l.26: penre → p[e]nre ; l.28 : 
Egypcians → Egipcians 

p.302 : l.2 : e lur → si lur ; l.3 : aboria → adira (Vulg. odit) ; l.8 : anta 
→ amta ; l.9 : gens → gents ; l.13 : qui aytals → que aytals ; l.15 : 
Nabuchodonosor → Nabuchodonozor ; l.28 : si fiquaray → ti fiquaray 
; l.29: antas → amtas 

p.303 : l.7 : lui → luy ; l.8 : Enaysi com ben → Enaysins com l’en ; l.9 
: deyfenderon → deysenderon ; l.15 : temporel → temporal ; l.17 : 
Achinor → A[c]hinor ; l.27 : vuelhs → vuelhas  
p.304 : l.1 : cels →sels ; l.4 : nostre → nostres ; l.26 : gens → gents; 
l.27 : rendian → rendran ; l.29 : centenas → centenals 



195 

 

  

p.305 : l.4 : morian → moriam ; l.9/10 : Senher, si en → Senher Dieu ; 
l.12 : Hon es → Hont es ; anant → avant; l.13 : jorns → jors ; l.15 : 
jorns → jors ; l.17 : Quant → Qant ; l.19 : jorns → jors ; l.20 : 
dejunaria → dejunava ; l.26 : e dies → incompréhensible, nom de 
personne non identifié Edres?) ; l.30 : qui lo → que lo ; estranhis → 
estranis 

p.306 : l.3 : qui es → que es ; l.6 : prohas → or prohas ; venia → 
venra ; l.8 : prepausament → perpausament; l.8 : de la → d’esta ; l.10 
: jorns → jors ; l.12 : prepausament → perpausament ; l.16 : hubriest 
→ hubrist; los defendiest → lo[s] deffendiest ; desliurest → desliuriest 
; l.24 : cameriera → camariera ; l.29 : beautat → beutat 

p.307 : l.1 : cameriera → camariera ; l.3 : qui → que ; l.5 : 
prepausament → perpausament ; l.6 : qui → que; l.8: comenset → 
comencet ; l.15 : homs → home ; l.22 : qui → que ; l.26 : Olofern → 
E Olofern ; comendet:  ms. comencet corrigé en comendet (Vulg. 
iubente)  
p.308 : l.10 : fugada → fugida ; l.14 : qui → que ; l.19: manjarra → 
manjaria ; l.21 : offencio → offencion ; l.24: complet → complit ; l.25 
: jesca → jesqua ; l.27 : lo faray a ssaber → t’o faray assaber ; l.29 : 
tor → cor;   
p.309 : l.3 : Am → Al ; l.5 : qui → que ; l.17 : defforas → deffora; 
l.22 : henvellopet : ms. holopet → corr. volopet (Vulg. evolvit) ; l.25 : 
qui → que ; l.26 : qui → que 

p.310 : l.6 : Ar → Or ; l.8 : ti renderon → li renderon ; l.14 : cazet → 
cazec ; l.19 : demessan → armessan (Vulg. accipiat arma); l.20 : lor 
penra → perpenra ; fuguiran → fugiran ; l.25 : conegron → corregron 
(Vulg. cucurrerunt)  
p.311 : l.8 : fugeron → fugiron ; l.17 : la legransa → l’alegransa ; l.18 
: tot jors → tots jors ; l.21 : layssat et → laysat e ; l.25 : ajusta → a 
justa ; l.31 : Egypte → Egipte 
p.312 : l.2 : adoncs → a Domas e ; morir → morit  

Esther 
p.312 : l.14 : mezesmes : ms. quezesmes → corr. mezesmes  



196 

 

  

p.313 : l.1 : apelle[t] → apellet ; l.9 : Persia → Pertia ; l.13 : priseran 
→ preseran ; l.24 : ben → l’en 

p.315 : l.4 : entrepres → entepres 
p.316 : l.31 : que els els → que el els  
p.318 : l.8 : que ell ac → que el l’ac 
p.319 : l.16 : Cia → Sia ; l.17 : mal talent → maltalent ; senhor → 
senher 
p.321 : l.1 : honratz → honrats 

Maccabées 
p.321 : l.14 : realment → realmes ; l.17 : tirans → tiran<t>s 
p.322 : l.3 : donem major → aurem majors ; l.8 : alaignet → alarguet 
(Vulg. paratum est) ; l.13 : aurienc : ms. arreim → corr. aurienc ; l.19 : 
de bonairament → debonairament ; l.20: els lo → E <e>ls lo ; l.26 : 
guerreget. Pueys moriset → guerreget pueys mot Israel ; covent → 
covenc ; l.27 : per dur → perdut ; o honor → e honor; l.21 : Temple 
→ Temples 

p.323 : l.4 : reys → rey ; l.8 : fas → fes ; l.10 : maysos → maysons; ni 
hac → n’i hac ; l.15 : Modin → Modyn ; l.25 : mesnet → mestier ; 
l.28 : Modin → Modyn ; assat : ms. affar → corr. a far ; l.29 : hac ni 
→ hac n’i 

p.324 : l.3 : en repuyra → enrequiyra (Vulg. amplificatus) ; l.4: servis 
larvat → seras honrat ; l.6 : desamparem → desampararem ; l.13 : aya 
→ aja ; l.17 : denant → quant ; l.19: Juzieus → Juzi[e]us ; l.20 : 
vivirian → viurian ; l.21 : sabat → sabath ; l.25/26 : non ho sa man 
e•ls pas→ non hosarian els pas ; l.27 : aondyeron → accamperon ; l.28 
: abatiron → abateron 

p.325 : l.5 : vos a ; mas la ley → vos amas la ley (Vulg. aemulatores 
estote legis) ; l.9 : envendria : ms. enrendria → corr. en rendia; l.12 : E 
confortas → Confortas ; l.14 : auras → aujas (Vulg. audite) ; l.15 : 
Macabeus → Macabeu ; l.16 : mantenia → mantenra (Vulg. aget) ; 
l.17 : Entendes → E atendes ; l.26 : encontra → e contra; l.27 : gent al 



197 

 

  

encontre  → venc a l’encontre (Vulg. exiit obviam) ; l.28 : lai issit → 
l’aussit (Vulg. occidit)  
p.326 : l.10 : Tan greua causa → Laugiera causa (Vulg. facile est); 
l.11 : Dieu → E Dieu ; l.13 : siem encontra → irem encontra; l.14 : 
Hon aias → Non ajas ; l.16 : desconfiron → descunfiron; l.17 : 
Felestians → Felestiens; l.18 : rempsut → tempsut ; l.21 : son → fon ; 
coratge → corage ; l.24 : soudadiers : ms saudadiers; l.26 : diverses → 
diverces ; l.27 : laigament → largament ; a soudar : ms. lisible : a soud 
→ corr. asoudava ; l.30 : soudadiers → saudadiers 

p.327 : ahondante → ahondants ; l.3 : anet → annet ; l.5 : Ha son : ms. 
la son → corr. Ha son ; l.7 : Eufrate → Eufratre ; l.8 : mandet → 
mandes ; l.13 : Nichanior → Nichamor ; l.14 : amics → e amics ; l.15 
: Aquellos → Aquestos ; l.17 : Amaus → Amam ; l.21 : s’ajusteron → 
ajusteron ; l.23 : meravilhas → a meravilhas; l.24: Lisias → Lisyas ; 
l.26 : acampat[s] → acampar  
p.328 : l.5 : renegeron → re<vi>goreron (LevyP vigorar ‘fortifier’) ; 
l.7 : de venga → devenga ; al paoros → al[s] paoros; l.15 : e lo segon 
→ lo segon ; Nichanor → Nichanors ; l.28 : Sovengra → Sovenga 
p.329 : l.1 : aura → avia ; l.5 : sa venguet → s’arenguet (LevyP refl. 
arengar ‘se mettre en rang’) ; l.6 : ardidament → ardidaments ; l.8 : 
sels → sels que ; l.9 : com fuguian → conseguian (Vulg. persecuti 
sunt) ; l.10 : fin → e fin ; l.11 : dessendet → deffendet ; l.13 : retornat 
→ retornar ; l.15 : stat → star 

p.330 : l.6 : vivre → viure ; l.7 : Antiocha → Antyocha ; l.13 : 
clasisuras → clausuras ; l.15 : cazeron → cazegron; l.25 : la donet → 
l’adornet ; l.32 : gardan → gardar 
p.331 : l.1 : mescrezens → mescrezents ; l.5 : iror → yror ; l.12 : en 
menet → enmenet ; l.24 : ni → n’i ; l.25: hon → non 
p.332 : l.1 : E Judas → Judas ; lur → hac ; l.2 : gent → venc ; l.4 : 
anet → anat ; l.10 : Alexandre → Alixandre; l.11 : ms. aussipres → 
corr. ausbercs (Vulg. lorica) ; l.13 : com celh → concelh ; l.14 : 
dava[n]t → d’anar; l.21: escomagut → escomogut ; freni → fremi ; 
cazet → cazec ; l.22 : mal talent → maltalent ; l.23 : son pres → fon 
pres ; l.27 : lasetant e bulacion → las e tant grant tribulacion (Vulg. in 



198 

 

  

quantam tribulationem); l.28 : pyos → joyos (Vulg. dilectus) ; l.29 
anent → a nient 

p.333 : l.1 : sus → sas ; demuron → d’environ ; hon → hom ; l.3 : al 
retornar → e al retornar ; l.9 : bayli → bayle; lo ornament → 
l’aornament (la note 725 est à biffer) ; l.12 : .CXLI. → .CXL. ; l.14 : 
Antioche → Anti[o]che; l.16 : rendit → rendet; l.18 : Adoncs : ms. A 
Adoncs → corr. Adoncs ; l.19 : Pidas → Judas ; l.20: grevian → 
greujan ; l.21 : combatary → combataram ; lo cran → l’oci an ; l.23 : a 
freolar → afreolir (‘affaiblir’); l.26 : suffriras → suffreras ; l.28 : 
Maccabieu → lo Machabieu  
p.334 : l.1 : gardan → gardar ; thiurs → thruis ; l.2 : ariemas → 
avenras ; l.7 : que volia → qui volra ; l.9 : soudadiers → saudadiers ; 
l.11 : batalla → batalha ; l.13 : fet → fer ; l.16 : cocelh → concelh ; 
l.19 : e encon[t]rey : ms. e en conrey → corr. en conrey ; l.20 : 
oryfants → orifants ; l.21 : prt → per ; l.26 : resplanh → resplandi ; 
l.27 : d’armats → daurats ; lampas → lampeas ; l.28 : d’armats → 
daurats (la note 726 est à biffer) ; l.31 : en denadaments → 
ordenadaments 

p.335 : l.1 : vas → ves ; l.3 : d’una → dura ; l.7 : e penset → si penset 
; l.8 : lo visan → l’orifan ; cuberts → cubert; l.10 : abatir → abatre ; 
l.13 : escudet → escridet ; l.16 : Bethuram → Bethuriam ; l.17 : Si 
aquel → En aquel ; l.20 : atressius → atressins ; l.21 : engieuhs → 
engienhs ; l.31 : entreteneron → entre-jureron (la note 727 est à biffer) 
; l.33 : s’es [mes] → fes 

p.336 : l.9 : aussis → aussit ; l.10 : am dos → amdos ; l.13 : aucissors 
→ ancessors ; l.20 : tenia → venja ; Alchinus → Alchimus ; l.22 : son 
mot → fon mot ; l.23 : adonet → adoret 
p.337 : l.2 : in → en ; l.3 : ajudas → a Judas ; l.5 : ni hac → n’i hac; 
l.8 : can → car ; l.23 : aguch → agach ; l.26 : En yeu → Si yeu 
p.338 : l.1 : la batray → l’abatray (aucune référence féminine) ; l.4: 
sant → Aquest sant ; l.14 : e Judas → Judas; l.17 : une pessa → una 
pessa ; l.20 : penser → penset; l.21 : hufiria → hufrira; l.22 : 
senhoravan → senhorejavan ; l.26 : amor e → amor ad els e ; l.28 : 
deffendre → defendre ; l.29 : messararia → messajaria  



199 

 

  

p.339 : l.1 : devran → devian ; l.5 : Nichamor → Nichamors ; l.11: ni 
→ n’i ; l.12 : les autres la salhian → los autres l’asalhian ; l.25 : ni → 
n’i ; l.26 : autres s’en → autres i s’en ; l.27 : proferon → preseron 
(Vulg. tulerunt); l.28 : Modin → Modyn; l.30 : pezas → proezas 
(Vulg. virtutum)  
p.340 : l.4 : diyseron : «Jonathas → diyseron a Jonathas : «… ; laysary 
→ laysaram ; l.7 : maistre → maystre ; l.14 : prenian molher a 
Jonathas. E Symeon si escanderon → prenian molher. E Jonathas e 
Symeon si esconderon (Vulg. absconderunt) ; l.15 : aguch → agach ; 
l.17 : falhit → salhit (Vulg. surrexerunt) ; l.21: aparelhet → aparelhat ; 
l.24 : Jonathas → e Jonathas 
p.341 : l.1 : Apres → E pres ; l.11 : Demitre hac → Demitre e hac; 
l.15 : el lur hac → el hac ; l.21 : Demitre → E [De]mitre ; pencet → 
penset ; l.22 : en sa Juda → en s’ajuda ; l.23 : Adonc → Adoncs ; l.26 
: fort[e] torre → fort torre (adjectif épicène); l.27 : hedyfiquet → 
hedifiquet  
p.342 : l.6 : hi mandet → li mandet ; l.12 : desamparet : ms. 
desamperet ; l.13 : hi mandet → li mandet ; l.17: Quant → Cant ; l.19 
: anem nos esplegar → avem nos esplegat ; l.22 : prisoniers : ms. 
presoniers ; l.24: els no → els non  
p.343 : l.12 : en talentat → entalentat ; darier → d’aver ; l.17 : em 
Acre → en Acre ; l.22 : mal talent → maltalent; no → non ; l.24 : 
vestir → vistir ; polpia → polpra 

p.344 : l.5 : a Jamani → a Jamam ; l.6 : disant → disent ; l.9 : que son 
→ qui son ; l.12 : covas → cavas ; l.16 : per fin → per Sur ; l.18/19 : 
de son briu → descubrir ; l.25 : e•ls → e lo 

p.345 : l.6 : la part → da part ; l.7 : metesma → metia (Vulg. ponebat) 
; l.13 : no sabia → non sabia ; l.19 : s’espenat → fes penat ; l.20 : 
prenia → queria ; l.22 : veson eslumhar → fon eslunhat ; l.26 : Si de el 
→ Sideel (Vulg. Gaddihel) 

p.346 : l.1 : Jonathas → Jonatas ; cuy presents → rix presents ; l.7: 
promessa → primcessa ; l.8 : James → Rames (Vulg. Ramatha) ; l.9 : 
a comjadet → acumjadet (Vulg. dimisit ‘congédia’) ; l.19 : reman → 
tenian; preguar → preguant ; l.28 : armero → armeron 



200 

 

  

p.347 : l.4 : desluneron → desliureron (Vulg. liberaverunt) ; l.7 : 
Demitre → E Demitre ; hanc no → hanc non; l.8 : renir → tenir ; l.9 : 
Truffon → Tr[u]ffon ; l.15 : frayre e → frayre ; l.22 : traspassat → 
trespassat ; l.26 : ydolatres → ydolastres ; l.29 : aman → avian ; l.30 : 
senhoreravan → senhorejavan ; luenh apres → luenh e pres ; l.31 : 
barons → b[a]rons ; l.32 : comandament → coma[n]dament 

p.348 : l.5 : descubrit → descubert ; l.10 : si son tornet → si s’en 
tornet ; l.11 : ydolatirans → ydolatrians ; l.12: demandavan → devian 
; l.14 : companhos → companhons ; l.18 : no li → non li ; l.20 : 
Bethsuram, l. 22: Beths[ur]am → à corriger en Bethsam (Vulg. 
Bethasan) ; l.26 : Jonathas → Jonatas ; l.27 : que aves → per que aves 
; l.30 : hosdals e leges → hostals eleges  
p.349 : l.4 : companhos → companhons ; tot → tots ; l.8 : companhos 
→ companhons ; l.11 : averteron → anorteron (LevyP enortar ; la note 
758 est à biffer) ; l.15 : adoncs → adonx ; l.16 : lurs gents → lur gents 
; l.19: essenham → estenham (Vulg. tollamus ; LevyP estenher) ; l.26 
: cezes → vezes ; guerr[e]jeran → guerrejan ; l.28 : al auta → ad auta  
p.350 : l.1 : aparelhat → aparelhar ; l.3 : Adoncs Truffon → Truffon; 
l.8 : lay yeu → l’ay yeu ; l.10 : no s’en → non s’en;  l.15/16 : aver sa e 
la terra gastar, mas era sa aras la e stava la → anet sa e la, la terra 
gastant, aras era sa aras estava la (la note 759 est à biffer ; dans le ms. 
«la» devant «estava» est biffé); l.20 : menat → nevat (l.19 : neu 
‘neige’) ; l.25 : fon → son 

p.351 : l.1 : frant → grant ; l.4 : Si esforset → Si s’esforset ; l.5 : 
grandas → viandas (Vulg. alimenta) ; Demitri → Demitre ; l.6 : que si 
→ e que si ; l.7 : temre → tenrie ; l.12/13 : que que → que ; l.13 : que 
de luy → e que de luy ; l.15 : E•l[s] .LXX. ans → E•l[s] .CLXX. ans 
(Vulg. centesimo septuagesimo) ; l.16 : fes → ses ; l.18 : escrire → 
escriure ; l.21 : home e si → home si ; hi eran → li eran ; l.24 : no lur 
→ non lur ; l.26 : mudar → mundar ; ostar →ostet ; l.33 : donero → 
doneron  
p.352 : l.3 : sabre → sobre ; estet → e stet ; l.5 : CLXXIII. → 
.CLXXII. (Vulg. centesimo septuagesimo secundo); l.23 : eyxausat → 



201 

 

  

eyxausar ; l.27 : Roma Niumeneu → Roma e Niumeneum (Vulg. 
Numenium) 
p.353 : l.6 : Si [a] → A ; l.13 : maestre → maistre ; l.21 : com bateyres 
→ combateyres (Vulg. bellicas) ; l.23 : autrejat → e autrejat ; l.26 : 
franquat[s] → franquas ; l.27 : relacx → relacxi ; l.29 : autrament → 
autament ; portar aysi → portaray si ; fezes → seres  
p.354 : l.1 : lauzet → l’auzet ; l.3 Antiochius → Antiochus ; l.4 :  
Antiochius → Antiochus ; l.10 : podet → poder; l.13 : a ssaber → 
assaber ; l.16 : a ssaber → assaber ; l.20 : ajuda → s’ajuda (la note 767 
est à biffer); l.21 : vay sellamenta → vaysellamenta (Vulg. vasa) ; 
volo → volc ; l.30 : aures → auras 

p.355 : l.1 : messararia → messajaria ; l.8 : d’aumages → damnages 
(Vulg. plagam) ; l.9/10 : lo message → los messages ; l.20 : Si 
Symeon → Symeon ; l.24 : Jonathas → Jonatas  
p.356 : l.1 : espandet → espandit ; l.2 : pot → poc ; l.4 : genre de 
Symeon, genre de Symeon → genre de Symeon ; l.13 : sas → sos  
p.357 : l.2 : Jonathas → Jonatas ; ni → n’i ; fec → sec ; l.4 : prezas → 
proezas ; l.6 : toqueray → toquaray ; l.9: cenrar → venjar; l.15 : 
Aristobolus → ms. Aristobelus ; l.16 : Aristobolus → ms. Aristobelus 
; l.18 : lur stablit sa sa mayre → hac stablit sa mayre  
p.358 : l.3 : repreman → reprenian ; l.4 : II. filh → .I. filh ; l.7 : avet 
→ anet ; l.9 : trucar : ms. trutar → corr. tr[a]ütar ; a ssaber → assaber ; 
l.19 : Gabmon → Gabinon ; l.20 : Gabmon → Gabinon ; l.21 : .VII. 
enfants → .IIII. enfants ; l.22 : mandet → mandat ; l.24 : Carssny → 
Carssuy ; l.26 : cezat lo niet → Cesar l’onret; l.27 : per curador → 
procurador ; l.31 : nompnas ay → nompnaray  
p.359 : l.2 : s’aresteron : ms. s’ajosteron?, s’acosteron? ; l.5 : l’o 
reprema → lo reprenia ; l.8 : am l[os] → amb; guerra.Adonc → 
guerras.Adoncs ; l.9 : Panfili → Panfile ; l.13 : corrosets → corrosats 

p.360 : l.2 : de Olivet → declinet ; l.3 : gracia → via era ; aner a la 
bergaria → aver albergaria (la note 778 est à biffer) ; l.6 : aparet → 
aparec ; l.8 : de Strolomia → d’estrolomia ; l.20 : a ssaber → assaber ; 



202 

 

  

verays → venray ; l.21 : aparet → aparec; l.25 : navali → navili ; l.26 
: Doncs → Adoncs ; Joveys → Pueys    
p.361 : l.3: ni → n’i ; l.11 : portar Alexandre a la ciutat → portar [a] 
Alexandrea, la ciutat ; l.13 : Antipastrum → Antipa[s]trum; l.18 : al 
mens → alment[t]s ; ploravan → plorarian ; l.19 : auget → cuget ; l.24 
: ronhos → ver[g]onhos; calhons → colhons ; l.26 : Archelau → e 
Archelau 

Hans-Rudolph NÜESCH 
 



203 

 

  

COMPTE RENDU 
 

Yan GREUB, Craig BAKER, Marcello BARBATO, Mattia CAVAGNA 
(éds.), L’Ombre de Joseph Bédier. Théorie et pratique éditoriales au 
XXe siècle, Strasbourg, ELiPhi, 2018, 380 p. (« Travaux de 
Littératures Romanes – Études et textes romans du Moyen Âge »). 
 
Ce volume rassemble les actes du colloque qui s’est tenu à Bruxelles 
en 2013, à l’occasion du centenaire de la célèbre édition du Lai de 
l’Ombre par Joseph Bédier (Paris, SATF, 1913). Il s’agit d’un recueil 
remarquable, avec des contributions très intéressantes et très riches en 
données, qui fera partie de la bibliographie la plus pertinente dans le 
désormais long débat sur le « bédiérisme » comparé au 
« lachmannisme ». Cependant, la prudence s’impose dans l’utilisation 
de ces étiquettes, comme nous le fait remarquer l’intervention de F. 
Duval (p. 181-199), même si, comme on le dira, tout ce que Bédier a 
avancé dans cette édition et plus encore dans le fameux article de 1928 
dans « Romania » ne doit pas être considéré comme actuel, en partie 
grâce à Bédier lui-même et en partie par sa faute. 
 
Les communications présentées peuvent être regroupées autour de 
deux points d’intérêt : la place des réflexions et des activités de Bédier 
dans la pratique éditoriale de son temps et dans la théorie de la 
critique textuelle, ainsi que, plus largement, dans la culture du premier 
tiers du XXe siècle. S’y ajoute la réception de Bédier dans les 
traditions de la philologie française et d’autres pays. De nombreuses 
contributions font ressortir la fonction certainement positive que 
Bédier a exercée sur le développement de la méthode lachmannienne. 
En substance, puisque le nom de Bédier a, depuis un siècle environ, 
une valeur symbolique, — même si cela tient plutôt au résumé de 
positions et de solutions ecdotiques souvent différentes — il est 
nécessaire, comme suggéré dans l’introduction (p. 1-17), de connaître 
Bédier et le bédiérisme en tant qu’objets historiques. 



204 

 

  

 
La connaissance des modes d’édition critique dans les années 
comprises entre 1872 (l’année du Saint Alexis de Gaston Paris) et 
1913 est nécessaire pour évaluer l’intervention de Bédier et son 
impact réel. Bédier — qui comme l’observe G. Roques (p. 25-53) 
commence pour sa part à opérer dans un domaine philologique 
dominé par Paris et Paul Meyer — n’a pas développé sa réflexion 
dans la période donnée « sous le signe de Lachmann », comme il 
voudrait nous le faire croire a posteriori dans son article de 1928. C. 
Baker et Y. Greub (p. 61-89) montrent que dans la pratique réelle de 
l’édition de ces années-là, le choix en faveur de la publication selon 
un seul manuscrit existait déjà avant 1913. Les éditions réalisées selon 
la méthode lachmannienne étaient minoritaires. D’autre part, G. 
Palumbo (p. 91-134) observe que la longue activité éditoriale de 
Bédier, principalement sur des œuvres à tradition unique ou réduite, 
est moins tranchée que ses positions théoriques : sa stemmatique 
apparaît oscillante, plus soignée dans l’édition du Lai de l’Ombre de 
1890, moins dans d’autres essais éditoriaux, comme par exemple dans 
les chansons de croisade (de 1909) ; concernant la constitution du 
texte, sa position est parfois plus interventionniste et même favorable 
à un texte critique composite. Le rejet par Bédier de la logique 
stemmatique se fonde sur la difficulté de passer du probable au 
certain, surtout en ce qui concerne les niveaux supérieurs du stemma 
codicum (même si, comme l’observe Palumbo, le mécanisme 
stemmatique est de toute façon opérant). Il se fonde également sur le 
risque que les corrections apportées au texte puissent oblitérer des 
variantes d’auteur uniquement parce qu’elles sont minoritaires ou 
isolées dans la tradition. Néanmoins, Bédier conserve une vision 
lachmannienne générale dans l’édition de la Chanson de Roland et 
opère une sorte de « conciliation » entre cette position (que Palumbo 
déclare « lachmanno-bédiériste ») et celle prise pour le Lai de 
l’Ombre. Cependant, il y a aussi une oscillation dans le Bédier 
« bédiériste », entre les éditions du Lai de 1913 et de 1929 — où dans 
le passage de la première à la seconde l’attention se déplace du texte 
original, qui est encore considéré comme accessible, à la version d’un 
seul témoin —, et les trois éditions (de 1893 à 1938) de Colin Muset. 



205 

 

  

Sur cela, F. Zinelli (p. 227-253) propose une description intéressante 
de Bédier en tant qu’éditeur de textes lyriques : des chansons de 
croisade en collaboration avec Pierre Aubry, mais aussi de Colin 
Muset et du Châtelain de Coucy. Dans les chansons de croisade, la 
reconstruction de Bédier vise à l’original, tandis que celle, musicale, 
d’Aubry conduit à des versions différentes de la même mélodie. Cette 
situation suggère la théorie des originaux multiples de l’édition de 
1913 du Lai, puis d’un cours universitaire sur le Châtelain de Coucy 
en 1926-1927, où Bédier remarque qu’il y a plusieurs « formes » 
d’une même chanson.  
 
G. Fiesoli (p. 157-171) part de l’observation que, tout comme 
Lachmann est moins lachmannien qu’on ne le pense dans son activité 
éditoriale réelle, Bédier est aussi un personnage beaucoup plus 
complexe qu’on ne le dépeint. D’une part, des doutes sur la méthode 
généalogique à partir de pratiques ecdotiques trop rigides s’étaient 
déjà manifestés avant Bédier, d’autre part Bédier lui-même reste 
lachmannien dans l’identification du bon manuscrit et dans le cadre 
théorique général (comme on le verra aussi plus loin). Si le 
développement de deux manières de considérer l’édition — centrée 
sur l’auteur ou sur le témoin, selon les possibilités offertes par la 
tradition — dépend de Bédier, Fiesoli a certainement raison de le 
distinguer des partisans de la « mouvance » ou de la scribal version de 
l’école anglo-américaine, même si ce n’est pas le cas de continuer à 
parler d’une « révolution copernicienne » (p. 164 : l’expression est 
exagérée, comme Fiesoli le reconnaît lui-même, si ce n’est qu’il 
s’agirait d’une révolution plus ou moins largement rejetée). Il faut 
plutôt situer l’activité de Bédier dans le débat philologique de son 
temps, en vertu duquel nous pouvons tous nous définir comme 
« bédiériens », mais — j’ajouterai — de même comme disciples 
d’autres savants de cette période, particulièrement riche en idées et 
encore féconde en suggestions pour nous. En effet, Bédier est 
désormais un classique, comme le dit R. Antonelli (p. 359-365), 
surtout pour les réflexions que son intervention a suscitées et continue 
de susciter. Antonelli relie très pertinemment les opinions de Bédier 
aux positions antipositivistes (mais on pourrait également dire 



206 

 

  

« antihumanistes » et « antiélitistes ») qui ont marqué l’avènement de 
la société de masse (prélude aux terribles tragédies que l’Europe allait 
bientôt connaître) et qui, dans la sphère philologique, ont conduit au 
renversement du rapport auteur/lecteur (donc aussi copiste) et au rejet 
de la logique de l’auctor, bien avant, comme le souligne Antonelli, la 
formulation des concepts d’« œuvre ouverte » et de mouvance. Bédier 
est à l’origine des formulations de « philologie du livre » et « du 
lecteur », qui ont connu un développement important ces dernières 
années. Cependant, ce développement ne doit pas se faire au détriment 
de la centralité de l’auteur (comme cela est heureusement absent des 
traditions philologiques les plus avisées et expérimentées), qui — ne 
l’oublions pas — est inhérente à la tradition culturelle de l’Occident. 
La nécessité de considérer Bédier comme un intellectuel qui interprète 
la situation de son temps et dans la complexité de ses intérêts est 
également présente dans l’intervention de A. Varvaro (p. 19-24), en 
grande partie consacrée à la critique sévère d’une étude récente sur le 
maître français1. 
La réception de Bédier est une autre question importante, dont on peut 
dire en général qu’elle a souvent été réduite, au moins dans certaines 
traditions philologiques nationales. Elle est assez riche en France, 
mais finalement avec des conséquences négatives sur le progrès des 
études philologiques. En revanche, elle est plutôt fructueuse au sein de 
l’école philologique italienne, qui est pourtant restée essentiellement 
lachmannienne dans sa pratique éditoriale. Comme le remarque A. 
Corbellari (p. 141-156), la première guerre mondiale a empêché la 
discussion sur l’édition de 1913 du Lai de l’Ombre, tandis que l’article 
de 1928 a provoqué des réactions, positives en France, négatives ou 
absentes ailleurs, tant dans la philologie romane que dans la philologie 
classique (pourtant, comme le souligne Corbellari, Bédier ne pensait 
pas que sa méthode pouvait s’appliquer aux textes de l’Antiquité). En 
fait, comme il est également indiqué dans l’introduction, la position de 
Bédier a eu des conséquences surtout négatives en France, réduisant 
les études sur la tradition manuscrite, faisant presque disparaître le 

 

1  M. R. Warren, Creole Medievalism. Colonial France and Joseph Bédier’s 
Middle Ages, Minneapolis, University of Minnesota Press, 2010. 

 



207 

 

  

débat théorique sur la critique textuelle et enfin rendant la pratique 
éditoriale faible et éclectique. Ph. Ménard (p. 207-223) examine assez 
sévèrement l’activité éditoriale de deux successeurs de Bédier, Mario 
Roques et Félix Lecoy, qui se sont fait une règle de ne pas corriger le 
témoin choisi pour leurs éditions de Chrétien de Troyes. Il conclut 
sagement pour une critique textuelle mesurée, loin de tout 
extrémisme, adaptée au texte à publier, répondant très justement au 
refus de Bédier de l’édition composite, en remarquant que les témoins 
médiévaux sont eux aussi composites. Quoi qu’il en soit, la réception 
de Bédier a été modeste et tardive en Allemagne (F. Lebsanft, p. 255-
271) comme en Espagne (P. Sánchez-Prieto Borja, p. 273-289) et 
quasi absente en Belgique (M. Tyssens, p. 295-306), pour différentes 
raisons : les deux guerres mondiales et les écrits antiallemands de 
Bédier en ce qui concerne l’Allemagne, les caractéristiques de la 
tradition de la littérature espagnole médiévale et la présence 
encombrante de Ramón Menéndez Pidal en Espagne, la fidélité 
substantielle à Lachmann en Belgique. C’est paradoxalement dans 
l’Italie lachmannienne, « la citadelle de la méthode stemmatique » (p. 
323), que la réception de Bédier a été la plus ample. M. Barbato (p. 
313-323) retrace une belle histoire de la méthode de Lachmann en 
Italie, assez difficile au début du siècle, où l’on ne pouvait donc ni 
comprendre ni accepter la position de Bédier, notamment parce qu’on 
était en train d’élaborer avec Michele Barbi et Giorgio Pasquali (qui 
parlent peu ou pas de Bédier) sa propre position au sein du 
lachmannisme. Barbato identifie à juste titre dans le caractère 
fortement « autorial » et identitaire des origines littéraires italiennes 
un autre élément de résistance à Bédier, qui entrera dans le débat 
scientifique avec le grand développement des études philologiques 
après la deuxième guerre mondiale, grâce surtout aux recherches de 
Gianfranco Contini. Ce dernier, qui avait été l’élève de Bédier et qui, 
en 1939, au lendemain de sa mort, en fit un magnifique portrait, fut à 
l’origine du néo-lachmannisme italien, plus ou moins reconstructeur 
dans ses solutions éditoriales, très engagé dans la réflexion théorique, 
où la pensée de Bédier est métabolisée en fonction dialectique. La 
présence de Bédier poussera ensuite à réévaluer la perspective (définie 
comme « néo-bédiérienne ») de la tradition, de la réception et du livre 
médiéval, en particulier avec les recherches de d’Arco S. Avalle sur la 



208 

 

  

langue de la poésie italienne des origines telle qu’elle résulte des 
manuscrits qui l’ont transmise Il s’agit d’une légitimation significative 
du bédiérisme, qu’Avalle, éminent spécialiste du néo-lachmannisme, a 
résumé dans la formule de la « double vérité »2, celle de l’auteur et 
celle des témoins. Il précise de manière importante que la seconde 
n’est jamais valable comme moyen de connaître le texte et a des 
finalités différentes de celles de l’édition. En somme, il ne faut pas la 
confondre avec la pratique éditoriale bédiériste, qui, même en Italie, 
s’est manifestée dans certains cas et pour laquelle les mêmes réserves 
que l’on peut avancer contre celle de Bédier lui-même sont valables. 
Une acceptation partielle du bédiérisme résulte également de la 
discussion finale de A. Varvaro (p. 367-370), peut-être le moins 
lachmannien des philologues italiens de la génération précédente. 
Mais ici, avec un grand pragmatisme, la possibilité de coexistence 
entre édition reconstructive et édition sur un seul témoin dépend des 
possibilités offertes par la tradition des auteurs à publier. 
 
Malgré la grande richesse et l’ampleur des contributions présentes, ce 
recueil est plutôt pauvre en réflexions théoriques et seule 
l’intervention de L. Leonardi (p. 333-354) se situe résolument de ce 
côté. Leonardi commence par constater l’existence d’un risque 
d’affaiblissement de l’activité philologique dû à la réduction du débat 
théorique : d’où la nécessité de maintenir la philologie au sein des 
sciences, contre une « fonction Bédier » qui se réfugie dans la 
certitude réduite du manuscrit de base, puisque le renoncement à la 
reconstruction est en même temps un renoncement à l’interprétation. 
Leonardi affirme avec une grande sagacité que le nécessaire 
anachronisme de l’édition lachmannienne doit au contraire être 
assumé comme une valeur, où le résultat, autant que possible 

 

2  d’A. S. Avalle, I canzonieri: definizione di genere e problemi di edizione, in 
La critica del testo. Problemi di metodo ed esperienze di lavoro, Atti del 
Convegno di Lecce, 22-26 ottobre 1984, Roma, Salerno, 1985, p. 363-382, 
ensuite dans Id., La doppia verità. Fenomenologia ecdotica e lingua letteraria 
del Medioevo romanzo, Firenze, Edizioni del Galluzzo, 2002, p. 155-173 (à p. 
166). 

 



209 

 

  

reconstructif, vit en relation avec un apparat critique qui illustre le 
mouvement de la tradition. Vis-à-vis de ce type d’édition, que 
Leonardi appelle « diachronique », les critiques de Bédier, visant une 
méthode lachmannienne aujourd’hui dépassée, ne sont plus 
applicables. Au terme de cette partie théorique, Leonardi est confronté 
au problème de l’édition critique du Lai de l’Ombre, puisque la 
« fonction Bédier » n’a permis de produire, après celles de Bédier lui-
même, que des éditions conservatrices. En partant d’une intervention 
récente de Paolo Trovato3 pour rediscuter les familles des témoins du 
Lai, Leonardi réalise une expérience intéressante sur les 100 premiers 
vers de l’œuvre. La classification ne permet pas une reconstruction 
totale et sûre, mais, en tenant compte du fait que plus des 4/5 du texte 
sont assurés par le consensus de tous les témoins, l’édition 
diachronique permet de définir de manière satisfaisante la partie 
restante, en sauvegardant les exigences « bédiériennes », sauf bien sûr 
la fidélité au témoin unique. 
 
L’importance des positions de Bédier pour la critique textuelle est 
incontestable, même si mon opinion est qu’elles ont été, en fait, 
surestimées et que la meilleure production de ce grand savant se 
trouve ailleurs : à l’éditeur du Lai de l’Ombre j’ai toujours préféré 
celui, plus audacieux encore, du Tristan (qui est pourtant « un texte à 
manuscrit quasi unique » [p. 51]) ou le formidable historien des 
Légendes épiques. À y regarder de plus près, la prise de position de 
Bédier, comme cela est reconnu dans l’introduction, était surtout 
contre une utilisation « simpliste » et rigide de la méthode de 
Lachmann ; en outre, Bédier dans ses interventions de 1913 et encore 
plus en 1928 s’est limité substantiellement à la pars destruens, sans 
approfondissement théorique. Ce qui a eu des conséquences négatives 
chez les érudits qui ont adhéré à ses positions. En effet, comme 
l’observent Leonardi et Roques, si la position de Bédier a sans doute 
contribué à l’amélioration de la méthode lachmannienne et à une 

 

3  . Trovato, La tradizione manoscritta del Lai de l’Ombre. Riflessioni sulle 
tecniche d’edizione primonovecentesche, « Romania », 131 (2013), p. 338-
380. 

 



210 

 

  

meilleure compréhension du texte, une opération analogue en sens 
inverse ne s’est pas produite dans le domaine bédiérien. Mais c’est 
certainement une erreur et un tort fait à Bédier lui-même que de le 
placer dans une position rigide, qu’il n’a jamais eue, comme nous 
l’avons vu dans les diverses contributions examinées ici, même au 
prix de différences et de quelques contradictions. 
 
Cesare Segre4 a déclaré qu’entre Lachmann et Bédier « la guerre est 
finie », notamment parce que, comme il le fait remarquer, pour être de 
bons bédiériens il faut d’abord être des lachmanniens. Et pourtant — 
surtout en raison de la permanence de solutions pour ainsi dire 
bédiéristes, mais qui ne sont que le produit d’une « paresse » 
philologique qui déplaisait à Bédier lui-même — il faut en tout cas 
préciser que la réponse correcte à Bédier (ici citée p. 318-319) a déjà 
été donnée il y a quelque temps par Contini dans son souvenir du 
maître français en 1939. En effet, comme on le sait, pour Contini 
l’édition critique est une « hypothèse de travail », mais une hypothèse 
est aussi le choix « conservateur » de Bédier : il s’agira alors d’établir 
laquelle est la plus économique (une déclaration similaire a été faite à 
la même époque par Barbi [p. 318]). Contini a encore observé en 1977 
que « le reconstruit est plus vrai que le document »152: c’est une 
affirmation qui s’inscrit de plein droit dans la science moderne, qui 
distingue le phénomène des conditions réelles, souvent invisibles et 
donc à reconstruire, qui le produisent. Un autre maître italien de la 
philologie textuelle comme Avalle6 identifie ensuite (après des 

 

4  C. Segre, Lachmann et Bédier. La guerre est finie, in É. Buchi, J.-P. 
Chauveau, Y. Greub, J.-M. Pierrel (éds.), Actes du XXVIIe Congrès 
international de linguistique et de philologie romanes (Nancy, 15-20 juillet 
2013). Allocutions de bienvenue, conférences plénières, tables rondes, 
conférences grand public, I, Nancy, ATILF/SLR, 2015, p. 15-27. 

152  Voir la réédition de l’article dans G. Contini, Breviario di ecdotica, 
Milano - Napoli, Ricciardi, 1986, p. 22. 

6  Voir Peire Vidal, Poesie, Edizione critica e commento a cura di d’A. S. 
Avalle, Milano - Napoli, Ricciardi, 1960 (e vol. I, p. VII-VIII); d’A. S. Avalle, 
La letteratura medievale in lingua d’oc nella sua tradizione manoscritta, 
Torino, Einaudi, 1961, p. 111-112 (poi I manoscritti della letteratura in lingua 



211 

 

  

observations similaires de Pasquali et Barbi [p. 316, 318]) la raison de 
la faible fiabilité de nombreuses éditions critiques dite 
lachmanniennes dans l’application inadéquate, et parfois décidément 
mauvaise — en particulier dans le manque de rigueur dans la 
distinction entre les erreurs significatives et les variantes non erronées 
— de la méthode de Lachmann. Maurice Delbouille observait 
également quelques années plus tôt que la critique de Bédier 
concernait les éditeurs plutôt que la méthode (p. 300). Encore Avalle 
indiquait dans l’application concordante de la « critique externe » 
(c’est-à-dire l’analyse de la structure des témoins et de la manière dont 
les textes y ont été copiés) et de la « critique interne » des variantes 
une bonne solution à la difficulté de reconstituer les niveaux 
supérieurs de la tradition, difficulté que Bédier avait justement 
relevée. Avalle a essentiellement travaillé sur la tradition de la poésie 
lyrique, qui, comme il l’observe lui-même, se prête particulièrement à 
l’application de la méthode lachmannienne, mais l’observation a une 
valeur générale, même en tenant compte de la différence des œuvres et 
des genres littéraires. Toujours selon Segre7, l’école philologique 
italienne a su intégrer mieux que d’autres les instances bédiériennes 
dans le tronc, vivant et fertile, du lachmannisme : Avalle, comme on 
l’a vu plus haut, en est un bon exemple avec sa théorie de la « double 
vérité », à condition qu’il soit clair qu’elle doit servir deux intentions 
scientifiques différentes8. 

 

d’oc, Nuova edizione a cura di L. Leonardi, Torino, Einaudi, 1993, p. 89); 
d’A. S. Avalle, Principî di critica testuale, Padova, Antenore, 1972, p. 47. 

7  Segre, Lachmann et Bédier. La guerre est finie…, p. 21. 
8  D’autres initiatives scientifiques de l’école italienne ont le manuscrit comme 

objet d’étude, mais toujours au service d’une meilleure édition et 
interprétation des œuvres qu’il renferme : je rappelle la collection 
« INTAVULARE. Tavole di canzonieri romanzi », qui publie depuis 1998 des 
études codicologiques avec tables des poèmes des chansonniers de la lyrique 
romane, ou le tout récent volume Il manoscritto Saibante-Hamilton 390. 
Edizione critica, diretta da M. L. Meneghetti, coordinamento editoriale di R. 
Tagliani, Roma, Salerno, 2019, sur l’un de plus important témoin de la 
littérature italienne du Moyen Âge. 

 



212 

 

  

Pour un lachmannisme conscient, les composantes positives de la 
« fonction Bédier » sont épuisées, comme le soutient Leonardi, et 
d’autre part, en termes de pratique éditoriale, Roques observe à juste 
titre que l’état actuel de l’art n’est plus celui de l’époque de Bédier ni 
d’il y a cinquante ou soixante ans, et nous permet de pénétrer 
beaucoup mieux, avec les outils dont nous disposons, à l’intérieur du 
texte (p. 53) : raison de plus pour ne pas le laisser dans le domaine 
d’un seul manuscrit, aussi « bon » soit-il. À ceux qui pensent encore 
qu’il vaut toujours mieux s’arrêter au niveau d’une rédaction 
historiquement authentique, mais dont on n’arrive pas à bien connaître 
combien et où elle a été abîmée et/ou manipulée par son copiste, on 
pourrait demander ce qu’ils diraient d’un commissaire de police (dont 
l’activité, si l’on y réfléchit, est assez similaire à celle du philologue 
éditeur d’un texte ancien) qui, dans l’enquête sur événement criminel 
et ayant à sa disposition plusieurs témoins, se fie complètement ou 
presque à un seul d’entre eux. Aussi bien placé qu’il ait été sur la 
scène du crime, ce témoin peut ne pas être toujours fidèle : il peut être 
confus, il peut avoir manqué des détails importants, il peut finalement 
mentir. Il n’y a pas qu’un seul « bon » témoin, ni pour la police ni 
pour les philologues. 
 

Walter MELIGA 
 



213 

 

  

VIENT DE PARAÎTRE 
 

Éditions de textes/traductions 
 
CERULLO Speranza (éd./trad.), Gualtiero di Châtillon Poesie 
d’Amore e d’Invettiva, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020, II-318 
p. 
 
GOUSTINE Luc de (trad.), Les Braves Heures du Moine de 
Montaudon, Gardonne, Fédérop, 2020, 151 p. 
 
MENEGHETTI Maria Luisa (éd.), TAGLIANI Roberto (coord.), Il 
manoscrito Saibante-Hamilton vol. 1, Roma, Salerno Edititrice, 2020, 
[2] CCXVI-622 p.  
 
MÖLK Ulrich/FRIEDE Susanne (éds), Guiraut Riquier Las cansos 
Kritisher Text und Kommentar. Überarbeitete und ergänzte 
Neuausgabe der Ausgabe von 1962, Heidelberg, Winter 
Universitätsverlag, 2020, 208 p. 
 
VATTERONI Sergio, La contemplazione della Passione di Christo 
secondo le ore canoniche Versioni occitane di Assisi e Rodez Versione 
occitano-catalana di Pavia, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020, 
VI-182 p. 

 
Études 

 
ANNUNZIATA Francesco Saverio, Federico II e i trovatori, Roma, 
Viella, 2020, 356 p. 



214 

 

  

 
BARTOLI Elisabetta, Arcadia medievale La bucolica mediolatina, 
Roma, Viella, 2019, 278 p. 
 
BÉDAGUE Jean-Charles/BUBENICEK Michelle/PONCET Olivier 
(éds), L’École nationale des Chartes Deux cents ans au service de 
l’Histoire, Paris, Gallimard/École nationale des chartes, 2020. 
 
BELTRAMI Pietro, Amori Cortesi Scritti sui trovatori, Firenze, 
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020, XXXVI-800 p. 
 
BIGET Jean-Louis, Église, dissidences et société dans l’Occitanie 
médiévale Études réunies par Julien THÉRY, Paris, Boccard, CIHAM 
Éditions, 2020, 960 p.  
 
BOUGARD François/ZINK Michel (éds), 80 ans de l’Institut de 
Recherche et d’Histoire des Textes, Paris, Boccard, 2019, 150 p. 
 
BOUSMANNE Bernard/SALVINI Elena (éds) The library of the 
Dukes of Burgundy, Turnhout, Brepols, 2020, 205 p. 
 
BROUQUET Sophie, Toulouse, une capitale culturelle et artistique à 
la fin du Moyen Âge, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2020, 
352 p. 
 

BURIDANT Claude, Grammaire du français médiéval XIe-XIVe 
siècles, Strasbourg, Éditions de Linguistique et de Philologie, 2019, 
1176 p. 



215 

 

  

CARRAZ Damien, Un commandeur ordinaire? Bérenger Monge et le 
gouvernement des hospitaliers provençaux au XIIIe siècle, Turnhout, 
Brepols, 2020, 528 p. 
 
GAMBERINI Roberto/CANETTIERI Paolo/SANTINI 
Giovanna/TINABURRI Rosella (éds), La Filologia Medievale 
Comparatistica, critica del testo e attualità Atti del Convegno 
(Viterbo, 26-28 settembre 2018), Roma/Bristol CT, L’Erma di 
Bretschneider, 2019, 270 p. 
 
GIROLAMO Costanzo di, Filologia interpretativa /LUCA Paolo 
di/SCARPATI Oriana (prés.), Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 
2019, XXVI-720 p. 
 
GATTI Luca, Repertorio delle attribuzioni discordanti nella lirica 
trovierica, Roma, Sapienza Università Editrice, 2019, 340 p.  

 

GRASSI Umberto, Mediterranean Crossing Sexual Transgressions in 
Islam and Christianity (10th-18th Centuries), Roma, Viella, 2020, 174 
p. 
 

KHALIFA Cécile, Les Lusignan, l’Île d’Aphrodite et la guerre de 
défense de Chypre médiévale, Paris, L’Harmattan, 2020,  
232 p.  
 
LUG Robert, Semi-mensurale Informationen zur Liedrhythmik des 13 
Jahrhunderts, Stuttgart, Ibidem Verlag, 2019, 272 p. 
 
MARIANI Daniela/SCARTOZZI Sergio/TARAVACCI Pietro (éds), 
« Tra chiaro e oscuro » Studi offerti a Francesco Zambon per il suo 



216 

 

  

settantesimmo compleanno, Università degli Studi di Trento, 2019, 
694 p. 
 
MORDEGLIA Caterina/GATTI Paolo, Animali parlanti II 
Letteratura, teatro, disegni, Micrologus Library 101, Firenze, 
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020. 
 
MOROSINI Roberta/CICCUTI Marcello (éds), Paolino Veneto 
Storico, narrator e geografo, Roma/Bristol CT, L’Erma di 
Bretschneider, 2020, 272 p.. LÉGLU Catherine, “The Kings of Egypt 
in Paolino Veneto’s Universal Chronicles”, p. 57-92. 
 
PARAVACINI BAGLIANI Agostino, Le monde symbolique de la 
papauté Corps, gestes, images d’Innocent III à Boniface VIII, Firenze, 
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020, XXII-350 p. 
 
PAREDES NÚÑEZ Juan Salvador, Alfonso X y otras escrituras del 
trovar, Servizio de Publications e Intercambio Cientifico da 
Universidade de Santiago de Compostela, 2019, 391 p. 
 

PATERSON Linda/BARBIERI Luca/HARVEYRuth/RADAELLI 
Anna (éds), Singing the Crusades French and Occitan Lyric 
Responses to the Crusading Movements 1137-1336, Cambridge DS 
Brewer, 2018, 352 p. 
 
PAUL Jacques, Les croyants des hérétiques Inquisition et dissidents 
en Languedoc au milieu du XIIIe siècle, Paris, De Boccard, 2019, 238 
p. Collection de Fanjeaux HS3. 
 
POTIN Yann, Trésor, écrits, pouvoirs Archives et bibliothèque d’État 
en France à la fin du Moyen Âge, Paris, CNRS Editions, 2020, 272 p. 



217 

 

  

 
PUIG RODRIGUEZ-ESCALONA Mercè (éd.), Projeccions de la 
lexicografia llatina medieval a Catalunya, Roma, Viella, 2019, 244 p. 
 
RHODES Hilary M. The Crown and the Cross Burgundy, France and 
the Crusades 1095-1223, Turnhout, Brepols, 2020, 263 p. 
 
RIDOUX Charles/BÄHLER Ursula/CORBELLARI Alain (éds), Paul 
Meyer-Gaston Paris Correspondance, Firenze, SISMEL Edizioni del 
Galluzzo, 2020. 
 
SCHEMBRI Marcello, I trovatori Musica e poesia I primi cantautori 
della Storia, Varese, Zecchini, 2018, XII-324 p.  
 
SIMÓ Merixtell (éd.), Los motz e.l so afinant Cantar, llegir, escriure 
la lirica dels trobadors, Roma, Viella, 2020, 200 p.  
 

VÈNE Magali/NADAL Émilie (éds), La bibliothèque des 
Dominicains de Toulouse, Toulouse, Presses universitaires du Midi, 
2020, 202 p.  
 
WITT Ronald G., L’eccezione italiana L’intelluale laico nel Medioevo 
e l’origine del Rinascimento (800-1300), CAROCCI Anna (trad.), 
Roma Viella, 2020, 308 p. 
 
ZINELLI Fabio/LEFÈVRE Sylvie, En français hors de France 
Textes, livres, collections du Moyen Âge, Strasbourg, Éditions de 
Linguistique et de Philologie, 2020, I-350 p. 
 



218 

 

  

Revues 
 
ANUARIO DE ESTUDIOS MEDIEVALES n° 50-1 2020. Publication 
de l’Institutión Milá y Fontanals de investigación en Humanidades, 
Barcelona. 
 
CAHIERS DE FANJEAUX n° 55, 2020, Toulouse. Le catharisme en 
question. 
 
CRITICA DEL TESTO XXII/3, 2019, Roma. L’Antichità nel 
Medioevo Testi, tradizioni, problemi. 
 

Lecturae Tropatorum 2019, publication en ligne  www.lt.unina.it 

 
PERSPECTIVES MÉDIÉVALES Revue d’épistémologie des langues et 
littératures du Moyen Âge, n° 41, 2020, Paris. La vie postmédiévale 
des artéfacts médiévaux.  
 
QUADERNI di SEMANTICA Rivista unternazionale di semantica 
teorica e applicata, Numero speciale 2020, Alessandria. MAGNI 
Elisabetta/MATARI Yahis (éds), L’ambiguità nelle e tra lingue. 
 
QUAESTIO, n° 19, 2019, Firenze. Stars, Kingdoms, Beliefs, and 
Masses. Political Astrology in the Mediterranean Area from Middle 
Ages to the Renaissance, Le stelle, i regni, le credenze e le masse. 
BENEDETTO Marienza/ARFÉ Pasquale/PORRO Pasquale (éds), 
L’astrologia politica nel Mediterraneo fra Medioevo e Rinascimento,  
 
REVUE GERMANIQUE INTERNATIONALE n° 28, 2018, Paris. La 
Kulturwissenschaftliche Bibliothek Warburg comme laboratoire.  



219 

 

  

 
SPOLIA Journal of Medieval Studies 2019, Roma. Numero speciale, 
La lirica del/nel Medioevo : esperienze di filologi a confronto Atti del 
V seminario internazionale di studio (L’Aquila, 28-29 novembre 
2018), SPETIA Lucilla/LEÓN Magdalena/NOCITA Teresa (éds).  
 

 
JOURNÉES D’ÉTUDE, COLLOQUES, CONGRÈS 

 
Journées d’étude 

 
Neuvièmes journées d’études des jeunes chercheurs médiévistes de la 
CUSO. Moyen Âge en émoi. Université de Genève, 4-5 mars 2019. 
Dixièmes journées d’études des jeunes chercheurs médiévistes de la 
CUSO. Moyen Âge en fête. Université de Genève, 2-3 mars 2020. 

 
Colloques 

 
Espaces maritimes, port et littoraux du Roussillon à la Provence au 
Moyen Âge, Montpellier, Université Paul Valéry, 12-13 juin 2020. 

61e rencontre du Centre Européen d’Études Bourguignonnes. Entre 
réel et imaginaire : les animaux dans l’histoire, l’art et la littérature à 
l’époque bourguignonne XIVe-XVIe siècles. Enghien, 27 sept 2020. 

 

Congrès 
La trama del testo. Fuentes literarias y cultura escrita en la Edad 
Media y el Rinacimento. VIII Congreso Intenacional de la Sociedad de 
Estudios Medievales y Rinacentistas. Universidad de Santiago de 
Compostela 2-4 septiembre de 2020. 



220 

 

  

 
 

TABLE DES MATIÈRES 
 
 
 

Avant-propos                                                         p. 5 
 
Viviane Cunha  
Les chansons d’ami du troubadour galicien-portugais 
Pero Meogo et les topoï classiques : la représentation 
du cerf à la fontaine.                                                                 p. 9  
 
Viviane Cunha  
Notre-Dame de Rocamadour dans les récits des 
miracles et des Cantigas de Santa-Maria                                p. 33 
 
Saverio Guida 
Trovatori e l’Escola nel XII secolo                        p. 73 
 
Sébastien Laurent 
Arnaut Daniel et « L’affaire Cornilh » : 
une approche historique                                                                p. 119 
 
Hans-Rudolf Nüesch 
Étude critique de l’édition de l’Ancien Testament 
occitan (BN fr 2426) par Cyril Hershon 
dans la Revue d’Études d’Oc, n° 162 (2016)                              p. 167 
 
Walter Meliga 
Compte rendu                                                            p. 207 
 
Vient de paraître                                                      p. 217 
 
Journées d’étude, colloques, congrès                      p. 223 
 


