Nouvelle série N° 172 — 2021

LA FRANCE LATINE
Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

Etudes médiévales
Varia

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF
UNIVERSITE RENNES 2




REVUE D’ETUDES d’°0OC
Revisto d’Estudi d’O — Revista d’Estudis d’Oc
Anciennement La France Latine

Revue soutenue par I’unité de recherche PREFICS EA 7469
gérée par 1'Union des Amis de la France Latine
Association régie par la loi de 1901

Pierre VERGNES
et Jean SASTRE
fondateurs

SIEGE SOCIAL

REVUE D’ETUDES D’OC
(a Pattention de Philippe Blanchet)
Université Rennes 2 — UFR ALC
C.S. 24307
35043 RENNES CEDEX
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes?2.fr)

Priere d’envoyer a cette adresse toute correspondance concernant
les adhésions a [’association, la rédaction, les manuscrits et
services de presse.

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la
responsabilité de leurs auteurs et autrices.

Abonnement : 25 € par an
Abonnement de soutien : a partir de 30 € par an

Rédiger les cheques a I’ordre de : Union des Amis de la France Latine
CCP Paris 10 136-33 F.

© Revue d’études d’oc - France Latine 2021. Tous droits de
reproduction, méme partielle, réservés pour tous pays.



AVANT-PROPOS

Le premier article de ce numéro est de Viviane Cunha. Il porte sur la
représentation du cerf dans la poésie de Pero Meogo, troubadour
galicien-portugais. Cette représentation comprend un grand nombre
d’aspects que I’auteur expose avec la clarté, la concision et 1’érudition
que nous lui connaissons. Du cerf de I’Ancien Testament a la figure
du Christ, de I’animal traqué a I’image de la force virile, de la
tradition hellénique au portrait celtique, cet animal a incarné quantité
de figures. Chez Pero Meogo, il sert de support a la description de la
relation amoureuse entre une jeune fille, qui semble défier sa mere, et
un jeune homme empressé. Théme universel que le pocte développe
en puisant a des sources diverses et inattendues.

Le second article de Viviane Cunha trés documenté et riche
d’enseignement porte sur le corpus des Cantigas de Santa Maria,
douze récits de miracles qui ont Rocamadour pour décor ou y font
référence. La dévotion mariale qui s’est exprimée dans ces poemes a
donné lieu a des descriptions passionnantes de la vie quotidienne de
pelerins, généralement pauvres, embarqués dans des aventures qui
mettent leur courage a I’épreuve. Les miracles relatés montrent
I’importance attribuée a la puissance de la Vierge et a sa miséricorde.
Viviane Cunha donne un vaste apercu de ces textes, a la fois droles,
¢émouvants et pleins de malice. Elle révéle I’étendue de leurs motifs en
relatant les péripéties advenues au pauvre agriculteur, a 1’arrogant
chevalier, a la tenanciére d’auberge, au malheureux jongleur aux
prises avec des moines, a 1’audacieux voyageur qui entreprend une
traversée en mer des plus mouvementées ou au pendu qui reste en vie.
Cette version de récits diffusés en plusieurs langues est pleine de
détails insolites.

Saverio Guida dont nous avions annonc¢ le Dizionario biografico dei
trovatori -- €crit en collaboration avec Gerardo Larghi et paru en 2014
-- , a consacré son article a 'un de ces thémes « flottants » car



difficiles a définir: la formation intellectuelle des troubadours.
L’auteur a pris le parti d’analyser le theme a partir de la scolastique
dont on connait l’influence majeure sur la vie intellectuelle de
I’époque et des siccles ultérieurs. Il a étendu ses recherches a des
travaux a priori ¢loignés de la poésie des troubadours, mais qui se
révelent étre des plus utiles pour donner une vision a la fois globale et
précise de ce qu’a pu étre cette formation partagée par I’ensemble des
intellectuels de leur époque. Bien qu’elle ait été généralement
dispensée dans des écoles cléricales, Saverio Guida pose avec
pertinence la question de la laicit¢ de certaines formes
d’enseignement. Des hypothéses nouvelles émergent ainsi d’une
synthese fort érudite qui ouvre le champ a d’autres recherches dans ce
domaine.

Sébastien Laurent apporte un é&clairage inédit a « ’affaire
Cornilh » impliquant trois troubadours, Raimond de Durfort, Truc
Malec et Arnaut Daniel, dans une étude approfondie et minutieuse des
textes. L’auteur a su trouver et examiner des sources inédites pour
donner des informations nouvelles sur ces troubadours dont les
généalogies ¢taient plutét mal connues. Cette affaire qui a pu
apparaitre comme une rencontre anecdotique entre poetes, se révele
avoir impliqué deux des grands lignages de cette époque, les
Plantagenéts par I’intermédiaire d’Arnaut Daniel et les Raymondins
par celui de Raymond de Durfort. Sous son apparente légereté,
« I’affaire Cornilh » révéle donc un enchevétrement de liens fort
intéressants.

Hans-Rudolph Niiesch a relu trés attentivement 1’édition de 1’ Ancien
Testament occitan établie par le regretté¢ Cyril Hershon et publiée dans
la revue en 2016. Il a relevé un certain nombre de ce qu’il nomme des
bévues et des lectures fautives. Il souligne cependant les difficultés
que suscite ’examen du manuscrit presque indéchiffrable a certains
endroits. Notons que Cyril Hershon fut le premier a avoir eu le
courage d’entreprendre cette édition et de permettre ainsi I’acces a la
seule version occitane connue de I’Ancien Testament. L’¢édition de



Peter Wunderli, intitulée Eléments de 1’Ancien Testament en occitan.

Rédaction du 15€ siecle, Ms. BN fr.2426, que nous avions annoncée,
est parue en 2019.

Walter Meliga a donné un compte rendu critique, trés détaillé, de
[’Ombre de Joseph Bédier Théorie et pratiques éditoriales au XXe
siecle, ¢dit¢ par Yan Greub, Craig Baker, Marcello Barrato, Mattia

Cavagna, et paru en 2018. Ouvrage que nous avions annoncé dans le
n° 170 (2020).

Une erreur s’est glissée dans la premiere de couverture du n°170
(2020). Nous nous en excusons aupres de nos lecteurs. Les vicomtes
de Béziers se sont transformés en comtes de Béziers. Nous leur avons
involontairement donné quelques siecles plus tard, le titre qu’ils
convoitaient tant !

Brigitte Saouma






LES CHANSONS D’AMI DU TROUBADOUR GALICIEN-
PORTUGAIS PERO MEOGO ET LES TOPOI CLASSIQUES :
LA REPRESENTATION DU CERF A LA FONTAINE

1. La topique littéraire

La poétique moderne essaie de définir le fopos plutdt comme un
¢lément récurrent du discours, qui se configure dans une séquence ou
dans un micro-récit en renvoyant a un theme déja connu. Aborder le
sujet des topoi dans la littérature signifie approcher sa matiére méme,
car clle est faite avec ce tissu du “déja dit” et du “déja vu” qui se
trouve un peu partout et se transforme au gofit des sociétés et des
idéologies.

Bien a propos, Michel Zink rappelle que :

Un poeme est une citation ...

...11 exige du lecteur une familiarité avec une subjectivité qui néglige de se
présenter, une connivence avec un langage dépouillé de toute bourre explicative,
une reconnaissance de ce qui n’a pas ¢€té dit...

...L’appel a la mémoire, indispensable au poeéme pour le lecteur s’y retrouve, le
recours calculé a la paramnésie, qui rend le poéme entétant comme un souvenir
et insaisissable comme un faux souvenir qu’il est, tout cela est multiplié pour
peu que s’ajoute a la mémoire individuelle la mémoire historique, a la
familiarité le sentiment de continuité d’un souvenir collectif, a I’insaisissable le
lointain dépaysant et les ombres irrémédiables du temps passé et du langage
vieilli. (Zink, 1977, p. 1)

Dans son célébre ouvrage sur la littérature du Moyen Age latin,
E. R. Curtius remarque que la topique “posseéde un c6té humain et un
coté divin”, (...) “On y trouve les idées les plus générales, celles que
I’on pouvait utiliser dans tous les discours, dans tous les écrits”
(Curtius, 1956, p. 149). Le topos, congu par la tradition littéraire
comme “lieu commun”, renvoie d’une part aux modeles ou répertoires
d’arguments généraux en rhétorique, et d’autre part a des idées regues
de la pensée d’une époque ou bien d’une école.
Dans un ouvrage sur la tradition classique en Espagne, Maria Rosa
Lida de Malkiel étudie les thémes gréco-latins dans la poésie lyrique,



10

en y remarquant les topoi du rossignol et celui du cerf blessé. Selon la
philologue, le fopos du cerf blessé qui va mourir dans les eaux ou qui
descend a la fontaine, a une vitalit¢ dans la lyrique galicienne
portugaise, analogue a celle de la poésie espagnole ; cependant dans la
premicre il se présente comme un “motif populaire” et “ il n’y est
qu’un ¢lément lyrique, il n’est pas un détail narratif, il n’est non plus
une illustration du récit” (Lida de Malkiel, 1975, p. 52-53, orig. en
esp.; ma trad.). Ce topos, qui se trouve chez Euripide ainsi que chez
Anacréon, fut largement utilisé par les poctes latins ; il est fréquent
chez Virgile, surtout dans 1’Enéide. 11 est bien répandu aussi dans la
lyrique de la Péninsule Ibérique, principalement chez les auteurs de la
Renaissance, selon Lida de Malkiel.

En effet, San Juan de la Cruz, a recréé le theme du cerf a partir
du Cantique des Cantiques avec, cependant, “le regard d’un pocte de
la Renaissance”. Dans son Cantico espiritual (Chant spirituel), il €crit
: “Et c’est a savoir que ’agilité du cerf est de monter dans les hauts
lieux, (...) et s’il y ouit le gémissement de sa compagne et s’il y sent
qu’elle est blessée, il la saisit tout de suite, lui fait une offrande et la
caresse” (orig. en esp. d’apres Lida de Malkiel 1975, p. 67, ma trad.).
Lida de Malkiel conclut que I’image du cerf a la fontaine, issue des
psaumes a été largement comparée a celle de I’Enéide ; la littérature
postéricure 1’a associée soit avec la légende médiévale du cerf
amoureux soit avec celle du cerf fugitif ; ce dernier est un ¢lément
lyrique de la poésie populaire. Le schéma classique, qui a été implanté
dans les formes médiévales analogues, s’est renouvelé chez les poétes
du siécle d’Or espagnol (cf. Lida de Malkiel, p. 94-95).

2. Le topos du cerf

Les chansons d’ami et toute la richesse connotative qu’elles
recelent, malgré leur simplicité structurale, ont conduit a des analyses
symboliques et plus récemment a une analyse intertextuelle. Alan
Deyermond, qui a étudié de pres les chansons de Pero Meogo dans un
article daté de 1979, y fait une étude détaillée de la figure du cerf. Il
observe dans les chansons populaires ou savantes, qui nous sont
parvenues de plusieurs régions du monde et de différentes époques,



11

les rapports entre la jeune fille qui va a la fontaine pour rencontrer son
ami, la mere vigilante et le prétexte qu’utilise la fille pour justifier ses
retards. Il y observe que les subterfuges utilisés pour dissimuler le
rendez-vous avec 1’ami peuvent étre : les eaux troublées par les cerfs,
comme dans les chansons de Pero Meogo, et celui de la cruche cassée
quand la jeune fille revient de la fontaine. Les eaux troublées et les
cruches cassées y sont des images métonymiques de la perte de la
virginité, comme [’atteste cette chanson originaire de Beira Baixa
(Portugal) citée par Deyermond:

Jeune fille quand tu vas a la fontaine,

Garde-toi en sécurité,

L’honneur est comme un verre,

Qui le perd ne le retrouve pas.

(...) (Deyermond, p. 266, cit. orig. en port., ma trad.)

Deyermond remarque que les cerfs, en se rapprochant d’une fontaine
ou d’un puits pour boire de I’eau ou pour s’y mouiller, troublent les
eaux, et lorsqu’ils sont dans la saison de 1’accouplement ils y lancent
une sécrétion, ce qui attire les femelles. La connotation sexuelle qui
ressort des poémes de Meogo doit s’y rapporter (cf. Deyermond,
1979, p. 280). Ce sens se trouve aussi dans les bestiaires du Moyen
Age, qui parlent du “désir sexuel trés puissant [du cerf male] lorsqu’en
arrive la saison”, selon “Le livre des animaux”, extrait de 1’ceuvre
encyclopédique Li livres dou Tresor de Brunetto Latini (trad. et prés.
Bianciotto 1995, p. 146-208, voir le mot cerf ). D’un autre co6té, les
bestiaires présentent le cerf au niveau symbolique, parfois attaché a
I’imaginaire mythique-chrétien. C’est le cas du Bestiaire de Pierre de
Beauvais (trad. et prés. Bianciotto 1995, p. 16-58).

En analysant la figure du cerf ou des cerfs dans les chansons de
Pero Meogo on y observe les différents roles qu’ils y jouent :
a) ils représentent les animaux eux-mémes qui troublent les eaux ;
b) ils remplacent la confidente (qui dans les chansons d’ami en
général sont les amies, la mére, les sceurs, ou bien un ¢lément de la
nature : les arbres, les ondes, etc.) a qui la demoiselle révele qu’elle
est préoccupée par le retard de son ami (B 1187, V 792) :

Ai cervos do monte, vinvos preguntar :



12

fois’o meu amigu’e, se ala tardar,
que farei velidas?

(Ah cerfs du mont, je viens vous demander : / mon ami est-il parti et, s’il tarde, /
que ferai-je belles ?)

Le mot clé du refrain velidas ‘belles’ comporte un double sens, car on
peut y décoder, soit la jeune fille s’adressant a ses amies, qui peut-étre
I’accompagnaient, soit elle-méme s’adressant aux biches du mont,
malgré la différence de genre, dans une sorte de métamorphose ou de
personnification des animaux, phénomene trés courant dans les
chansons d’ami.

c) le cerf est compar¢ a I’ami, conformément a ce que nous apprend la
chanson (B 1191, V 796) :

I

Pois o namorado 1 ven

esta fonte seguidea ben,

II

Poilo cervo i ven

esta fonte seguidea ben,

(Puis I’ami y vient / a cette fontaine bien souvent, / Puis le cerf y vient / a cette
fontaine bien souvent,)

L’ami peut étre comparé aussi au cerf blessé, comme dans la premiere
strophe de la chanson (B 1186, V 791) :

-Tal vai o meu amigo con amor que lh’eu dei,
come cervo ferido de monteiro d’el Rei.

(Ainsi va mon ami avec ’amour que j’ai lui donné,
Comme un cerf blessé de soldat du Roi.)

dont le topos cervo ferido ‘cerf bless€’ pourrait se rapporter a celui du
psaume 42, selon la lecture du philologue espagnol Méndez Ferrin
(1998, p.4):

Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum
1ta desiderat anima mea a te, Deus.



13

Méndez Ferrin soutient la thése selon laquelle Pero Meogo était un
clerc, en raison de son nom, qui proviendrait de monachus, 1dée
proposée auparavant par Carolina Michaélis de Vasconcelos
(philologue portugaise). Selon le philologue espagnol, le pocte,
habitué¢ a entendre les psaumes - genre trés répandu en Galice,
spécialement dans les offices des Défunts et des Ténebres et qui s’est

conservé en latin jusqu’au XXC siécle, avant le Concile Vatican II -,
les aurait connus par cceur. Selon ’auteur, le récit des psaumes dans la
culture de la Galice a été sans doute considérable, vu que I’art roman,
ainsi que I’art moderne galicien, ont enregistré un peu partout, la
figure de David (cf. M. Ferrin 1998, p. 1-11).

Luciana Stegagno Picchio, dans un article ou elle fait un bilan de la
lyrique galicienne portugaise, parle, en passant, des chansons de Pero
Meogo. La philologue italienne y remarque “I’extraordinaire pouvoir
universalisant de la poésie, de cette poésie [ou] le cerf est la synthése
de tous les cerfs de la tradition, le cerf amant du Cantique des
Cantiques et le cerf de la fontaine, le cerf symbole phallique des
fescennins paiens et le cerf blessé par une lance qui cherche a mourir
solitaire.” (Picchio 1980, p. 345, cit. orig. en ital., ma trad.).

3. Le symbolisme du cerf au Moyen Age

Le symbolisme du cerf est trés riche dans la mythologie du
monde entier, comme on le sait. Cependant je ne retiendrai ici que
deux sens : celui du monde celtique, étant donné que la Galice est un
espace géographique profondément marqué par le substrat celte ; et
celui de I’embléme du Christ, dans son rapport avec I’imaginaire
chrétien du Moyen Age.

Le fait que le cerf est I’ennemi et le chasseur de serpents, le
rapproche de la figure du Christ appelant les ames. Cette
représentation montrée par Origéne fut trés répandue au Moyen Age et
on a associé¢ le cerf aussi a la licorne (Dictionnaire des symboles,
Chevalier et Gheerbrant,1982).

Dans le monde celtique, le symbolisme du cerf est associé¢ au
dieu Cernunnos, dieu de la Fertilité et de 1’Abondance, dont “les
cornes symbolisent généralement 1’agressivité et la virilit¢” (Willis,



14

1995, p.179). En raison de son goit pour la solitude, les ceuvres d’art
ont fait du cerf I’allégorie du tempérament mélancolique, un symbole
de prudence, d’ardeur sexuelle, de I’ouie, de la poésie, de la musique,
enfin de la spiritualité. (Dictionnaire... Chevalier et Gheerbrant,1982).

Dans le Bestiaire d’'un poete de Thibaut de Champagne (trad. et
prés. Bianciotto, 1995, pp. 101-107), le cerf est exposé, dans la
chanson XVII, comme “un th¢me romanesque arthurien (la chasse du
blanc cerf), un embléme de la quéte amoureuse et le senhal de la
femme aimée, identifiée a 1’animal ”’(Bianciotto, 1995, p. 101). Je cite
la troisiéme strophe :

L1 cers est aventureus

Et si est blans conme nois

Et si a les crins andeus

Plus sors que or espanois.

L1 cers est un defois

A D’entrer mult perilleus

Et si est gardez de leus :

Ce sont felon envieus

Qui trop grievent aus cortois. (d’apres Bianciotto, 1995, p. 101)

La figure du cerf dans les chansons de Pero Meogo représente le
prétexte d’une mise en scene de la séduction amoureuse et de
I’univers restreint de la jeune fille qui se résume a la quéte de 1’ami.
Cela nous donne des indices €galement sur sa condition sociale : ni
modeste, ni aristocratique, ¢’est une sorte de bourgeoisie rurale, qui
vit plutdt dans la nature libre, environnée d’animaux et d’eaux issues
des sources et des petits ruisseaux, dont le divertissement majeur se
résume aux rendez-vous amoureux, malgré toute la vigilance
maternelle.

4. Les topoi de la poésie grecque

La philologue espagnole Elvira Gangutia Elicegui, qui a publié
des ceuvres significatives a propos des chansons de femmes par
rapport a la source grecque (principalement sur les kharjas et les
chansons d’ami galiciennes portugaises), dans un article daté de 1989,
analyse les “chants d’ami grecs”, dont elle présente des thémes qui



15

s’enchainent les uns aux autres et qui s’insérent dans le processus
historico-social du monde hellénique. Elle y conclut que la plainte
pour la virginité perdue, est le theme le plus ancien et on le trouve

surtout chez Sapho et Alcée, tous les deux poctes entre les VII® et VI®
siecles av. J.-C.. L auteur nous présente deux exemples de ce theme
d’apres les poetes, dans les fragments cités ci-dessous :

Doncellez, doncellez, donde vas dé¢jandome?
Nunca volveré¢ a ti, nunca volveré. (Sapho, 114) ;

Fragments dont j’écris la traduction frangaise ¢laborée par Battistini
(1998, p. 119), qui a publié¢ une ceuvre intégrale bilingue contenant
toutes les pages et tous les fragments des poétesses de la Grece
ancienne :

(Virginité, virginité ! Tu m’as quittée, ou es-tu partie ?
-Jamais plus je ne serai la en toi, jamais plus je ne serai 1a.)

Le théme de la virginité perdue apparait chez Alcée également. On y
trouve les fopoi de la coita ‘mal d’amour’ et celui du cerf, qui peuvent
étre observés aussi dans les chansons d’ami galiciennes portugaises.
Selon la philologue espagnole, le cerf y serait [’expression
métonymique “d’une grande douleur, probablement a cause de
I’abandon de I’amant” (cf. Gangutia Elicegui, 1989, p. 123, ma trad.) :

A mi, la cuitada, a mi que participo de todos los males (on y rompe le papyrus)
me alcanza la mutilacion incurable... mugido de ciervo nace en pecho timido...
enloquecido... por los extravios!

(A moi, la malheureuse, & moi qui porte tous les malheurs (...) m’agresse la
mutilation incurable/.../ mugissement de cerf nait en coeur timide/.../ délirant/.../
a cause des pertes. (ma trad.).

On peut décoder dans ce fragment le theme de la femme séduite et
abandonnée. L’ importance du fragment d’Alcée pour notre étude me
semble évidente dans la mesure ou il présente les mémes motifs des
chansons de Pero Meogo : celui du cerf et celui de la femme qui n’est
plus une pucelle. Si le pocte galicien était un clerc, comme le propose



16

Méndez Ferrin, il devrait connaitre la poésie grecque. Cependant,
comme Méndez Ferrin et Luciana Stegagno Picchio 1’ont bien assuré,
le topos du cerf des chansons de Meogo doit étre plutdt d’origine
biblique.

Les rites de passage (la perte de la virginité est 'un de ces rites)
appartiennent a la littérature universelle, ce sont des thémes qui
concernent les conditions primitives fondamentales de 1’existence.
Selon Curtius, les thémes concernant les conditions primitives de
I’existence sont par conséquent plus ou moins intemporels, et reflétent
la succession des ages de I’ame (Curtius, 1956, p.153).

Le médiéviste espagnol Ruiz Doménec en analysant la
condition de la femme dans la culture courtoise, et se penchant surtout
sur les épopées frangaises, y remarque les différentes manieres d’étre
et d’agir de la “femme célibataire”, vues par les poetes courtois. Selon
I’historien, la “pucelle” ou sa variante “demoiselle” est évoquée par
les poétes comme étant :

a) la jeune fille errante dans le bois qui appartient a une bonne famille

b) la jeune fille qui est manifestement 1’amie, c’est-a-dire I’amante
d’un chevalier ;
c) la jeune fille qui est une vierge au sens restreint ;
d) la jeune fille qui est préte pour le mariage : la fiancée.
Cependant ces aspects de la condition féminine ne correspondent

pas a la réalité sociale des XII€ et XIII® siécles, selon I’auteur, ce sont
des créations littéraires. (cf. Doménec, 1990, p.71-72) Ce qui nous
intéresse c’est le type, ou plutot le topos de la jeune fille solitaire dans
le bois - un espace ouvert - qui se présente comme un acte de
libération, de décision et de responsabilité de la femme, selon 1’auteur.
Dans cette perspective on peut y voir un acte d’émancipation féminine
dans les chansons que nous étudions : celui de la fille qui semble
défier D’autorité maternelle, ce qui n’est pas fréquent dans les
chansons de femmes, en général. C’est ce que 1’on trouve dans la
chanson B 1184, V 789, une sorte de monologue de la jeune fille
s’adressant a sa mere :

II

Talheilh’eu preito de o ir veer



17

ena fonte u os cervos van bever ;
¢ se non for, assanhars’a.

111

E non ei1 eu de lhi mentir sabor,

mais mentirlh’ei con vossa pavor;
¢ se non for, assanhars’a.

(Je lui a1 promis de le voir / a la fontaine ou les cerfs vont boire ; / et si je n’y
vais pas il deviendra affligé. / Et de vous mentir je n’ai pas plaisir, / mais je vous
mentirai par peur ; / et si je n’y vais pas il deviendra affligé.)

5. Le rite des eaux

Selon Gangutia Elicegui, pour chaque état ou pour chaque ile
grecque, le contrdle de la population était vital et I’amour hétérosexuel
et ses conséquences sociales, pouvaient y présenter “des situations
dramatiques pour les femmes” et des situations “d’authentique
immoralité¢ de la part des hommes™. Il fallait donc parfois la controler
et parfois 'impulser ; pour cela il y avait des rites. “En Grece, le
‘chant de femme’, dés ses origines orientales, est li¢ a certains cultes
et fétes, qui rappellent des aspects obscurs des grandes divinités (...)”
(cf. Gangutia Elicegui, 1989, p.122, ma trad.). En principe, les poctes
archaiques auraient composé pour ces rites des poé¢mes dont des
fragments nous sont parvenus. “Les chants d’ami grecs auront comme
colonne vertébrale des petits chants ou certaines exclamations
rituelles (c’est moi qui le souligne) qui vont se développer en deux
tendances : I’'une qui sera I’expression ouverte ou explicite de I’amour
et de ses conséquences et I’autre qui sera I’expression du désespoir et
de la souffrance.” (cf. Gangutia Elicegui, 1989, p.123, ma trad.). Un
théme qui a un rapport avec ces rites, est le topos du bain, voire
I’immersion dans les eaux de la riviere ou de la mer, comme le
remarque la philologue espagnole. A ces bains dans les riviéres et
dans la mer, qui sont aussi treés récurrents dans les chansons d’ami
galiciennes portugaises, on peut ajouter le rite de la fontaine, un des
rites les plus productifs dans la littérature du Moyen Age. Un fragment

de papyrus qui pourrait étre attribué au poete Alcman (VII® siécle av.
J.C.), présente un témoignage des rites grecs que je traduis de
I’espagnol :



18

A partir de la riviére qui coule joliment [la fiancée] supplia [les dieux] de
réaliser une noce aimable et d’arriver a faire passer ce qui signifie la fin de la
jeunesse pour les hommes et pour les femmes et d’avoir de la chance en amour.
(cf. Gangutia Elicegui, 1989, p. 124, cit¢ d’apres West 1977, p. 38).

Le motif du rite des eaux se présente surtout dans les deux
chansons de Meogo : “Enas verdes ervas” (B 1189, V 797) et
“Levous’a lougcana levous’a velida” (B 1188, V 793). Dans la
premicre chanson, la jeune fille se trouvait dans les herbages (verdes
ervas) ou bien dans les prairies (verdes prados) ; elle lava ses tresses
(garcetas) et ses cheveux (cabelos) et les lia avec de 1’or (d ouro los
liei). Le mot or doit avoir ici le sens d’un ‘crampon doré’, une sorte de
métonymie. Elle lava ses tresses ou bien ses cheveux con sabor
d’elhas ‘avec leur saveur’ (des herbes) ou bien con sabor d’elhos
‘avec leur saveur (des prés). Il faut y remarquer la polysémie du mot
sabor au XIII® siécle : ‘gout’,‘plaisir’,‘délectation’, satisfaction’.
Observons les strophes qui nous intéressent particulierement :

I

Enas verdes ervas
vi andalas cervas,
meu amigo.

11

Enos verdes prados
V1 0S cervos bravos,
111

E con sabor d’elhas
lavel mias garcetas,
\Y

Desque los lavei
D’ouro los liei,

(Dans les vertes herbes / je vis marcher les biches / mon ami. / Dans les verts
prés / je vis les cerfs sauvages, / ... / E avec la saveur d’elles (les herbes) / Je
lavai mes tresses, / ... / Des que les lavai / D’or je les liai, / .../)



19

Le topos “laver les cheveux et les lier avec de I’or”, soit ‘avec une
attache dorée’ nous conduit au geste d’un rituel quotidien de la jeune
fille. Cependant on peut y voir aussi I’aspect mythique et toute la
connotation que le mot or peut évoquer. Cet aspect mythique se
présentera plus clairement si on le relie a la chanson suivante, 1’une
des plus connues du répertoire de Meogo: “Levous’a lougcana
levous’a velida”, dans laquelle apparaissent encore les topoi de la
fontaine et du cerf. Le rendez-vous amoureux est explicité pour la
premicre fois dans I’ensemble des chansons :

I

Levous’a lougana, levous’a velida,
vai lavar cabelos na fontana fria,
leda dos amores , dos amores leda.
111

Vai lavar cabelos na fontana fria,
passou seu amigo que lhi ben queria,
leda dos amores, dos amores leda.
\Y

Passa seu amigo que lhi ben queria,
o cervo do monte a augua volvia,
leda dos amores, dos amores leda.

La chanson mérite, en raison de sa singularit¢, une analyse
minutieuse. Il faut remarquer que la narration de la chanson se fait en
différents temps verbaux : “la belle fille s’est levée ; elle va laver ses
cheveux a la fontaine froide ; y passa son ami qui [’aimait bien ; le
cerf du mont troublait 1’eau. 1l s’agit d’une chanson de parallélisme,
dont je ne cite que les strophes impaires, car les strophes paires 2, 4, 6
les répetent en présentant une petite variation de 1’ordre des mots.
Cette chanson possede des caractéristiques singulieres : le parallélisme
y présente un enchainement parfait, a savoir : le deuxieme vers de la
premicre strophe (impaire) sera le premier vers de la troisieme strophe
(impaire) ; le deuxiéme vers de la troisieme strophe (impair) sera le
premier vers de la cinquiéme strophe (impaire) ; du méme que pour
les vers des strophes paires. Les enchainements parfaits sont courants
dans les chansons de parallélisme, et cette fréquence est attachée sans
doute a la musique, d’abord associée a la danse et sa chorégraphie.



20

La narration a la troisieme personne y est une spécificité, car
cette chanson est le seul exemple de ce genre qui se trouve dans le
recueil de Pero Meogo. Selon Mercedes Brea, la chanson en question
et celle du roi Denis “Levantou-se a velida” (B 569, V172), sont
certainement “as wunicas cantigas de amigo conservadas nos
cancioneiros galego portugueses que presentan o tipo de narracion
coriecida como diexematica, ¢ dicir, aquela en que so se escoita a voz
do narrador (...)” (Brea, 2000, p.143). En effet, il s’agit d’un
narrateur omniprésent, qui connait méme les sentiments de 1’ami pour
la jeune fille : Y passa son ami qui 1’aimait bien”.

Du point de vue du signifié cette chanson présente tout a fait
les ¢léments des rites et des mythes qu’on essaie de montrer : la
fontaine a I’eau froide, le cerf du mont, 1’eau troublée, I’acte de laver
les cheveux, ou le motif du bain est implicite, et surtout I’ami qui
passait. Le refrain leda dos amores ‘contente des amours’, pourrait
étre décodé comme la ‘joie d’amour’ ou bien ‘I’extase spirituelle et
physique de la plénitude amoureuse’, décryptage de 1’érotisme
implicite de la chanson.

Frangoise Clier-Colombani, dans son excellent ouvrage sur la fée
M¢élusine, qu’elle étudie tant du point de vue iconographique que
littéraire, nous montre des représentations du bain au Moyen Age,
dont elle remarque entre autres topoi celui des dames épiées au bain :
Bethsabée vue par David, la belle Euriaut du Roman de la Violette
¢épiée par le comte Lisiars, M¢lusine vue par Raymondin, etc. Selon la
spécialiste, “ces exemples montrent la relation d’une part entre
I’image traditionnelle de la luxure, et celle de la purification par I’eau,
et plus précisément, dans un contexte religieux, par I’eau du baptéme ;
d’autre part, entre I’eau et la fécondité (...)”. (Clier-Colombani, 1991,
p.155) Dans la chanson de Pero Meogo on peut décoder le sens de
fécondité qui est li¢ a la fontaine, sans doute, mais aussi celui d’un
acte de coquetterie de la jeune fille aux cheveux mouillés ; lecture qui
nous est suggérée par les rapports entre 1’eau, la chevelure, le miroir et
la coquetterie que fait Clier-Colombani. (ouv. cit., p. 155)



21

6. Le symbole de la fontaine

Le symbole de la fontaine dans la littérature en général est riche
de connotations, comme on le sait. Dans les chansons de Pero Meogo
le topos de la fontaine est attaché a celui du cerf, figure qui suscite les
interprétations les plus variées dans ’imaginaire du Moyen Age,
comme on 1’a remarqué ci-dessus. La fontaine est surtout 1’endroit ou
la jeune fille rencontre son ami et reste plus qu’elle ne devrait, car sa
mere la réprimande avec véhémence quand elle arrive a la maison,
comme on pourra 1’observer dans la chanson ci-dessous.

Cette chanson présente une sorte de synthése des fopoi trouvés
dans les autres chansons : la mere qui demande des explications, la
fille qui essaie de se justifier, le mensonge des eaux troublées par les
cerfs et le scepticisme de la mére. Les ¢léments essentiels de
I’ensemble des chansons, comme on I’a remarqué jusqu’ici sont : la
fontaine et le cerf (éléments de la nature) et les personnages : la
pucelle, la mere et I’ami, figure plutét anaphorique, car elle apparait
dans le discours de la femme amoureuse, mais comme un personnage
distant ; I’ami y est presque seulement ¢évoqué. Dans la chanson
dialoguée Digades filha, mia filha velida (B 1192, V 797), la fille
discute avec sa mere le fait qu’elle soit restée longtemps a la “fontaine
froide”. C’est une chanson de parallélisme, composée de six strophes
de deux vers chacune, plus le refrain, dont je ne citerai que les vers
impairs, car les vers pairs répetent les précédents, en changeant
seulement 1’ordre des deux derniers mots de chaque vers, sans aucune
modification du signifié :

I

Digades, filha, mia filha velida,

Porque tardastes na fontana fria?
Os amores ei

111

Tarde1, mia madre, na fontana fria,

Cervos do monte a augua volvian.
Os amores el.

\Y

Mentis, mia filha, mentis por amigo,

Nunca vi cervo que volvess’o rio.



22

Os amores el.

Voici la traduction francaise de la chanson :

-Dis-moi, ma fille, ma fille jolie,
Pourquoi t’es-tu attardée a la fontaine froide :
Ah ! Mes amours.
-Je me suis attardée, mére, a la fontaine froide
Parce que les cerfs de la forét troublaient 1’eau :
Ah ! Mes amours.
-Tu mens, ma fille, tu mens a cause d’un ami,
amais je n’a1 vu un cerf troubler I’eau de la source :
Ah ! Mes amours.

La philologue espagnole Aurora J. Blanquer observe que dans un
genre si fourni en lieux communs comme celui des chansons d’ami, la
mere n’est pas seulement un prétexte littéraire, mais aussi une figure a
multiples facettes, ce qui signifie qu’elle s’y présente sous différents
aspects : la mere soucieuse de I’honneur de sa fille, la mére autoritaire,
etc., comme on le verra plus loin. Elle représente aussi I’existence
d’une réalité, d’une situation familiale plus ou moins complexe, mais
certainement authentique, du cercle féminin de la jeune fille, soit celui
des dames, des amies, des sceurs, évoquées dans les chansons (cf. J.
Blanquer, 1994, p. 197-219).

La fontaine est ’'un des ¢léments du locus amoenus. Curtius
(1956), le définit comme un “lieu de plaisance”, qui est constitué
d’une “tranche de nature belle et ombragée ; son décor minimum se
compose d’un arbre (ou de plusieurs), d’une prairie et d’une source,
ou d’un ruisseau. A cela peuvent s’ajouter le chant des oiseaux et des
fleurs”. Selon Curtius, au Moyen Age, les lexicographes et les maitres
de style enregistrent le locus amoenus comme un accessoire poétique ;
il n’est qu’accessoire de mise en scene pour la poésie pastorale ; et la
poésie latine présente elle aussi un grand nombre de ces lieux de
plaisance (cf. Curtius, 1956, p.317-322).



23

7. Les fontaines et les sources dans I’imaginaire du
Moyen Age

Selon I’écrivain et journaliste Olivier Marliave “Les sources
guérisseuses, miraculeuses, secreétes ou publiques tiennent un role
essentiel dans la mythologie populaire. Assimilées a la féminité par
leurs légendes d’origine, comme par leur puissance fécondante, elles
restent fréquentées tout au long de la chaine pyrénéenne...” (Marliave
1996, p. 140), pour ne parler que d’un espace frangais qui a un rapport
géographique et culturel avec la Galice. “La relation entre 1’eau et la
fécondité peut s’expliquer par le fait que I’eau, dans son parcours
souterrain, traverse le domaine des Morts dans la mythologie
populaire. Ceux-ci reviendraient chez les humains, par la source, et ils
se réincarneraient chez la femme venue boire.” (Marliave, 1996, p.
144). Les sources dans les légendes se trouvent souvent liées au destin
féminin : la littérature du Moyen Age en est riche d’exemples surtout
dans les ceuvres qui abordent le merveilleux, dont on parlera plus loin.

En rapport avec I’imaginaire pyrénéen, qui nous intéresse
particulicrement, je cite ’exemple suivant présenté par Marliave :
selon la tradition, les neuf cascades formant le Sarlat (Couserans),
“seraient les larmes d’une princesse espagnole fuyant de son pays.
Arrivée au port de Salau, cette femme se mit a pleurer sur son sort et
elle versa neuf larmes qui se transformerent en autant de sources. La
tradition attribue €également a cette princesse la construction d’un
hospice pour les voyageurs.” Cette légende est rattachée a un fait
historique : “L’hdpital des Chevaliers de Saint-Jean destiné aux
pelerins de Compostelle, a Salau, fut fondé¢ par la princesse Urraque,

femme d’Alphonse le Batailleur, au XII® siecle” (Marliave, 1996, p.
144).

Encore d’aprés Marliave, aux sources d’eaux fécondantes
s’ajoutent les sources guérisseuses et miraculeuses, les sources qui
accordent le rajeunissement et la virilité, et surtout les sources liées au
merveilleux et au féérique.

A propos des sources miraculeuses c’est encore Marliave (op.
cit.) qui nous rapporte un peu du factuel et du fictionnel de la vie de
“Quitterie, I'une des saintes majeures du Moyen Age, ’exemple
typique de la martyre au pouvoir miraculeux du jaillissement de



24

I’eau.” ...“Sainte Quitterie a naturellement ét¢ 1’'un des véhicules
majeurs de la christianisation du culte des eaux”. La légende dorée lui
attribue “le jaillissement de nombreuses sources depuis la Toulouse
wisigothique qu’elle fuyait jusqu’a Aire-sur-1’Adour ou I’attendait le
martyr et ces sources sont situées pour la plupart le long d’anciennes
voies romaines”. Une ultime source jaillit 1a ou sa téte tomba, dans la
crypte de 1’église qui porte son nom et la ou fut construit sur un
temple dédi¢ a Mars. (Marliave, 1996, p.159) Les chansons populaires
évoquent Quitterie comme une sorte de déesse de la Fécondité :

Sainte Quitterie bénie,

Toi qui vis dans ces monts,

Donne une bonne récolte a mon pere

Pour qu’il me dote bien. (cit. d’aprés Marliave, 1996, p. 161)

Il s’agit d’une chanson de femme, voire de la jeune fille qui veut se
marier et invoque la sainte pour trouver un “bon parti” et pour cela il
lui faut une bonne dot. Ce topos de la jeune fille qui veut se marier et
de la dot qu’elle doit posséder est trés répandu dans les chansons de
femmes francaises de diverses époques.

Aux types de sources signalées dessus il faut ajouter les sources
miraculeuses, qui ont un rapport avec 1’apparition de la Vierge Marie,
comme c’est le cas de Lourdes, pour ne citer que la plus connue.
L’imaginaire du Moyen Age a su d’avantage exploiter les sources
miraculeuses attachées aux vies de saints et de saintes, ainsi que de la
Vierge, évidemment, cependant je ne prends ici que 1’autre sens du
miraculum.

Jacques Le Goff en parlant du miraculosus, terme équivalent au
merveilleux selon lui, considére le miracle ‘au sens chrétien’, comme
I’un des ¢léments du merveilleux (Le Goff, 1983). Les fontaines et le
merveilleux dans la littérature font partie des fopoi privilégiés par les
¢crivains des diverses époques. Cependant, ce sont les récits du
Moyen Age qui sont davantage productifs en ce qui concerne le sujet
de la fontaine par rapport au merveilleux, fopos attaché auparavant a
un monde mythique paien, voire aux antiques substrats préromains.



25

Pour les Pyrénéens les fontaines s’associent a un ceil (...) [et] cette
conception mythique explique bien des 1égendes mettant en scene des
Fées apparaissant ou disparaissant autour de sources. Ces “yeux” ne
sont alors que des lieux d’observations des humains et des lieux de

passage entre le monde des Fées et le nbtre (cf. Marliave, 1996, p.
139).

Le topos de la fontaine associ¢e a 1’ceil a un rapport avec celui
du miroir (cf. mirare). Le verbe latin mirare ou mirari au sens
de‘s’étonner’, ‘€tre surpris’, ‘s’admirer’, ‘contempler’, ‘regarder’,
vient de mirus, adjectif qui signifie ‘digne d’admiration’, ‘étrange’,
‘merveilleux’, ‘€étonnant’. Regarder 1’eau de la fontaine devient donc
un jeu speéculaire, ou 1’on voit I’image soit du “moi”, soit de “I’autre”
(le “moi” qui ne se reconnait pas, le “moi” qui est un étranger pour
soi-méme). Voici un rapport avec les chansons de Pero Meogo : si
I’eau de la fontaine est troublée, comme celle de la chanson de
Meogo, la jeune fille ne peut y voir le reflet de son image, celle de
I’adolescente inexpérimentée qu’elle était avant le rendez-vous avec
I’ami, mais croit y voir une autre femme, celle qui connaissait I’amour
dans sa plénitude. D’un autre c6té on pourrait décoder dans
I’ensemble des chansons de Pero Meogo, une sorte de “moment de
passage” de ’adolescence a 1’age adulte de la pucelle, qui devient une
femme par la transformation de 1’amour.

8. Une chanson de délaissée

Bien que les chansons nous présentent une jeune fille pleine de
joie amoureuse, la derniére chanson de la série des chansons de
Meogo : B 1186, V 791 semble étre une chanson de délaissée. En
effet, cette chanson évoque la femme qui se plaint du départ de son

mi, d’ou sa singularit¢é parmi les autres chansons. L’absence du
refrain y est une autre spécificité, il s’agit donc d’une chanson de
meestria. Les trois premieres strophes nous présentent le récit de la
fille, tandis que la mére parle dans les deux strophes finales, il s’agit
ainsi d’une chanson dialoguée. Entendons le récit de la fille :



26

I

- “Tal vai o meu amigo con amor que lh’eu dei,
come cervo ferido de monteiro d’el Rei.

11

Tal vai o meu amigo, madre, con meu amor,
come cervo ferido de monteiro maior.

111

E se el vai ferido ira morrer al mar,

si fara meu amigo se eu del non pensar”.

On peut résumer ainsi la chanson : I’ami est compar¢ au cerf du mont
qui est blessé et de cette facon ira mourir a la mer, comme envoy¢ du
roi, en conservant I’amour que la jeune fille lui a donné. Ensuite on
entend la voix de la mere, qui conseille a la fille de bien se garder, car
elle a déja connu cette situation (ca ja m’eu atal vi) :

v
- “E guardadevos, filha, ca ja m’eu atal vi
que se fezo coitado por guaanhar de min”.

La cinquieme strophe répcte la quatrieme en changeant seulement
I’ordre des mots. La strophe ci-dessus nous donne la clé pour
découvrir la raison des disputes entre la mere et sa fille. La mere
semble avoir eu elle aussi une relation amoureuse avec 1’ami, selon les
deux vers de la strophe 1V : “ Et gardez-vous bien, [ma] fille, car je
I’a1 dé&a vu / brhaler d’amour pour me séduire 7. Pour mieux
comprendre ce passage - qui d’abord se présente comme une sorte
d’énigme, du point de vue du discours en soi méme, ¢tant donné son
ambiguité, car 1’expression n’est pas si transparente pour un lecteur
moderne - il faut nous rapporter au cadre social de la Péninsule
Ibérique au Moyen Age. Les luttes pour la reconquéte des territoires
au pouvoir des Maures ¢loignaient les hommes, qui partaient
guerroyer au service du roi. Cette situation de I’homme parti
guerroyer est un peu partout le cadre social de la Romania (qui nous
intéresse plus spécifiquement) et d’autres régions. Dans 'univers des
femmes médiévales on devait, en conséquence, ressentir
considérablement une sorte de carence de la présence masculine ; de
cela la littérature du Moyen Age nous en donne le témoignage.



27

L’histoire que Meogo nous raconte a travers la voix d’une
femme, ne se termine pas bien parce qu’elle y représente la
transgression. La rivalité¢ entre mere et fille devrait étre trés fréquente
au Moyen Age, question qui me semble jusqu’ici n’avoir pas été
abordée par les spécialistes de maniere systématique. Ce sujet, voire
I’absence prolongée des hommes dans la vie quotidienne des femmes
médiévales, devait étre vécu parfois de fagon dramatique, du point de
vue affectif, autant que social. En effet, les femmes médiévales,
héritieres de la civilisation romaine, appartenaient a un contexte
familial, ou la figure du pater familias était considérable. En
admettant 1’absence de I’homme dans la vie quotidienne des familles
médiévales, nous comprendrons 1’absence presque généralisée de
I’ami, in praesentia, dans les chansons d’ami galiciennes- portugaises,
comme on 1’a remarqué ailleurs. Cela nous donne aussi des indices sur
la condition sociale de 1’ami, qui ne doit pas étre un chevalier, comme
celui des chansons de toile. En accord avec la condition sociale de la
jeune fille, remarquée ci-dessus, 1’ami des chansons galiciennes
portugaises devait appartenir a une sorte de bourgeoisie rurale, lui
aussi. Il se présentait fréquemment comme un soldat du roi. En voici
une premiere différence, du point de vue des personnages, entre les
deux types de chansons romanes, soit entre les chansons de toile et les
chansons d’ami galiciennes-portugaises.

9. Quelques conclusions a propos des chansons analysées

Une premicre conclusion s’impose, 1’analyse des topoi : celui du
cerf et celui de la fontaine, dans les chansons de Pero Meogo nous
permet de constater que la fontaine a tout a fait un rapport avec
I’univers féminin, tandis que la figure du cerf y est un symbole
masculin. Nous avons vu que la narration des chansons de Pero
Meogo, est centrée autour de 1'univers féminin. Comme [’avait
remarqué Lida de Malkiel, nous pouvons confirmer que les cerfs n’y
sont qu’un prétexte narratif, et j’ajouterai qu’ils ont d’abord un rapport
avec la faune régionale, soit celle de la Galice. Pour Deyermond le
prétexte du cerf qui trouble les eaux est un élément transparent qui
s’attache davantage aux fabliaux (“The excuse is so transparent that it



28

belongs to the anedoctal world of the fabliau rather than to the
lyric”). (Deyermond, 1979, p. 280)

La représentation du cerf apparait au paléolithique
supérieur (entre 35 000 et 10 000 ans avant notre ¢re) sur les parois de
grottes comme  Lascaux, Niaux, Chauvet et Altamiraen tant
qu'animal de chasse.

L’antiquité¢ de la figure du cerf dans la littérature universelle
remonte a la fin du troisiéme millénaire av. J.-C.. En effet, la version
assyrienne de Gilgamesh (le roi d’Uruk) présente, non seulement la
figure du cerf, mais aussi d’autres ¢léments des chansons de Pero
Meogo, comme celui des cheveux lavés dans les eaux cristallines. Le
cerf est donc un topos que chaque littérature développe selon le
rapport qu’a I’animal avec son imaginaire. Concernant la Galice,
Méndez Ferrin nous a donné un témoignage de I’importance du cerf
dans I’imaginaire galicien. Il faut ajouter que le symbole du cerf est
mouvant, il est attaché a la vision du monde de chaque peuple et il
peut se présenter aussi comme un signe négatif : pour les
Cambodgiens, par exemple, le cerf est un symbole catastrophique, qui
représente la sécheresse (cf. Chevalier et al Gheerbrant, voir le mot
cerf).

Finalement, quel est le rapport de cette figure avec nos chansons
de femmes ? Si on prend le cerf au sens d’animal furtif ou bien au
sens d’animal blessé, on peut le comparer a 1’ami, lui-méme
personnage qui apparait de temps en temps, puisqu’il est parti
guerroyer ; par conséquent “il sera blessé”. Cela pourrait €tre I’'une des
significations de cette énigmatique figure dans les chansons de Pero
Meogo. En ce qui concerne la fontaine on en a parlé plus haut.

Cette ¢tude a aussi montré la variété typologique des chansons
de Pero Meogo : on y trouve une bailia (chanson a danser) ; une
tenson entre la mere et la fille ; une chanson de délaissée, qui est aussi
une chanson de meestria, en ce qui concerne la forme ; elles ont un
autre type de présentation, du genre de la chanson d’ami, qui
appartient au genre des chansons de femmes.

Dans les chansons analysées nous pouvons observer que les
themes de ’amour, de I’érotisme, de la séduction, de la rivalité sont
représentés par un sujet féminin : ¢’est la femme qui y joue un role
actif. L’ami n’est présent que dans I’imaginaire des deux femmes :



29

celui de la jeune fille, pour qui il représente 1’amour et toutes ses
conséquences, y compris le mariage, alors que pour la mere il
représente un ennemi : celui qui séduit sa fille comme il I’a séduite
elle-méme. L’ami et les cerfs sont les seules représentations du
masculin dans les chansons et parfois ces deux figures s’amalgament.
Nous avons donc ici un univers de femmes qui s’exprime par une voix
de femme.

Bibliographie

ANONYME, Gilgamesh (rei de Uruk). Traduction portugaise par
Pedro Mario Alles TAMEN, Sao Paulo, Ars Poetica, 1992.
BATTISTINI, Yves, Poétesses Grecques. Paris, Imprimerie
Nationale, 1997.

BEC, Pierre, La joute poétique, Paris, Les Belles Lettres, 2000.
BELTRAN, V., “Cantigas de mestria”, dans : Diciondrio da literatura
medieval galega e portuguesa. Lisboa, Caminho, 1993.
BIANCIOTTO, Gabriel, Bestiaires du Moyen Age. Paris, Stock,
Moyen Age, 1995.

BLANQUER, Aurora Juares, Collectanea de Estudios Filologicos
(Linguistica, Léxico, Lirica y Retorica) Granada, Universidad de
Granada, 1994.

BREA, Mercedes (dir.), Lirica Profana Galego-Portuguesa. Corpus
completo das cantigas medievais, con estudio biografico, andlise
retorica e bibliografia especifica. (1? edi¢ao). Santiago de Compostela,
Xunta de Galicia, 1996, 2 vol., 1077 p.

BREA, Mercedes, “Levantou-s’a velida, un exemplo de sincretismo
harmonico”, Estudos dedicados a Ricardo Carvalho Calero. Santiago
de Compostela. Parlamento de Galicia, Universidade, Servicio de
Publicacions e Intercambio Cientificos, 2000, tomo II, p. 139-151.
Cancioneiro da Ajuda, Edicdo critica de Carolina MICHAELIS de
VASCONCELOS. Reimpressao da edicao de Halle (1904). Lisboa,
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1990, 2 vol.

Cancioneiro da Ajuda, Edicao fac-similada do Codice existente na
Biblioteca da Ajuda. Apresentacao, Estudos e Indices. Lisboa, Edigdes
Tavola Redonda. Instituto Portugués do Patrimoénio Arquitecténico e
Arqueoldgico. Biblioteca da Ajuda, 1994.



30

Cancioneiro da Biblioteca Nacional (Colocci-Brancuti) Cod. 10991,
Lisboa, Biblioteca Nacional-Casa da Moeda, 1982. Apresentagao de
Luis Filipe LINDLEY-CINTRA. Edigao fac-similada.

Cancioneiro Portugués da Biblioteca Vaticana. Cod. 4803. Lisboa,
Centro de Estudos Filologicos - Instituto de Alta Cultura, 1973.
Apresentacdo de L. F. LINDLEY-CINTRA. Edi¢ao fac-similada.
CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des
symboles. Paris, Robert Lafond / Jupiter, 1982.

CUNHA FERREIRA Celso da, O Cancioneiro de Joan Zorro.
Aspectos Lingiiisticos, Texto critico, Glossario. Rio de Janeiro, s.c.,
1949.

CURTIUS, Ernst Robert La littérature européenne et le Moyen Age
latin. Paris, P.U.F. Agora, 1956.

DEYERMOND, Alan, “Pero Meogo’s Stags and Fountains : Symbol
and Anedocte in the Traditional Lyric”. Romance Philology, vol.
XXXIII, n° 2, november (1979) p. 265-283.

DOMENEC, Jose Enrique Ruiz, La mujer que mira. Cronicas de la
cultura cortés. Barcelona, Sirmio, 1990.

ELICEGUI, Elvira Gangutia, “La tematica de los ‘cantos de amigo’
griegos. Situacion del género en la literatura y cultura griega antigua”,
Actas del Primer Congreso Internacional sobre Poesia Estrofica
Arabe y Hebrea y sus Paralelos Romances (Madrid, décembre 1989).
Federico CORRIENTE y Angel SAENZ-BADILLOS (éds). Madrid,
Facultad de Filologia, Universidad Complutense. Instituto de
Cooperacion con el Mundo Arabe, 1991, p. 121-135.

ELICEGUI, Elvira Gangutia, “Poesia Griega de “amigo” y Poesia
Arabigo-Espafiola”, Emerita, Tomo XL, fasc. 2°, 1972, Madrid (C. S.
I. C.) p. 329-396.

GRENTE Georges. (dir.), Dictionnaire des Lettres Francaises. Le
Moyen Age. Edition entiérement revue et mise a jour par G.
HASENOHR et M. ZINK. Paris, La Pochothéque, Fayard, 1992.
HOWATSON, Margaret C. (dir.), Dictionnaire de ['Antiquite.
Mythologie, Littérature, Civilisation. Sous la direction. Traduit de
I’anglais par Jeannie CARLIER et al. Paris, Robert Laffont, 1993.
LANCIANI, Giuseppe et TAVANI Giulia (dir.) Diciondrio da
Literatura Medieval Galega e Portuguesa. Lisboa, Editorial
Caminho,1993.



31

LE GOFF, Jacques O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente
Medieval. Lisboa, Ed. Setenta, 1985.

Lirica Profana Galego Portuguesa. Corpus completo das cantigas
medievais, con estudio biografico, andlise retorica e bibliografia
especifica. Coordenado por Mercedes Brea et al. Santiago de
Compostela, Xunta de Galicia, 1996.

MALKIEL, Maria Rosa Lida de, La tradicion cldasica en Esparia.
Barcelona, Editorial Ariel, 1975.

MARLIAVE Olivier de, Trésor de la Mythologie Pyréenéenne.
Bordeaux, Editions Sud-Ouest, 1996.

PICCHIO, Stegano L., “Sulla Lirica Galego-Portoghese : un
Bilancio”. Etudes de Philologie Romane et d’Histoire Littéraire
offerts a Jules Horrent. Edit. par Jean-Marie d’HEUR et Nicoletta
CHERUBINI. Li¢ge, 1980.

VIRGILE, Eneide, Livres I-VI, Paris, Les Belles Lettres, 1970.
WILLIS, Roy, Mythologies du monde entier. Paris, France Loisirs,
1995.

ZINK, Michel, Les chansons de toile. Paris, Honoré Champion, 1977.

Viviane CUNHA



32



33

NOTRE-DAME DE ROCAMADOUR DANS LES RECITS DE
MIRACLES DES CANTIGAS DE SANTA MARIA

Le sanctuaire de Rocamadour, situé dans le Midi frangais, a un
rapport ¢étroit avec I’imaginaire de la Péninsule Ibérique,
principalement en ce qui concerne le chemin de Saint-Jacques-de-
Compostelle. L’expansion du culte de Notre-Dame de Rocamadour, a
partir du Moyen Age, est attestée par le recueil de miracles diffusés au

XII€ siecle, le Livre des Miracles de Rocamadour. Cet ouvrage a fait
la renommée de Rocamadour et a témoigné de la foi de nombreux
pelerins qui sont allés prier au pied de la Vierge Noire et la louer.

Apres la découverte du corps intact de Saint Amadour, en 1166,
dans la grande roche — Rocamajor, en occitan — le toponyme, en
langue frangaise, est associ¢ a celui du saint, d’ou Rocamadour, au
méme moment ou Amadour commence a étre mis en relation avec
Zachée, un serviteur de la Vierge. « La tradition veut que Zachée (Luc
19,1-10) soit venu se retirer a Rocamadour dans une grotte. Dans sa
solitude il a sculpté une statue de la Vierge. Il se dit aussi que le saint
homme aurait ramené avec lui, d'Orient, une statue de couleur noire
sculptée par saint Luc 1'évangéliste lui-méme. » (d’aprés le site ci-
dessous :
http://jeviensprierchezvous.blogspot.com/2017/03/notre-dame-de-
rocamadour-la-vierge-des.html).

Aux XII® et XIII® siécles, commence 1’implantation des
¢tablissements destinés a nourrir, accueillir et soigner les pelerins de
Rocamadour. Les moines cisterciens batirent, autour de Rocamadour,
des granges pour produire des céréales et se sont installés a proximité
du chemin de pelerinage. Ainsi commence 1’un des grands pélerinages
chrétiens, également fréquentés par des rois — Henri II, d’ Angleterre,
le roi de France Louis IX, Blanche de Castille, sa mére, Alphonse III,
roi de Portugal — et aussi par des prédicateurs réputés — Dominique de
Guzman, Antoine de Padoue et d’autres. A partir de la divulgation du
livre de miracles, en 1172, les pelerins s’y sont rendus de plus en plus
nombreux. Monsieur le Recteur ABB M.C. [sic] écrit dans le « Blog



34

du Recteur de Rocamadour » :

« Outre les détails concernant le pelerinage et les pelerins, le livre des miracles
de Notre-Dame de Rocamadour renferme nombre de renseignements sur la vie
au moyen-age et sur la vitalit¢ extraordinaire de cette époque —médecine et
chirurgie, négoce, faits divers, guerres, retentissements des malheurs de ces
temps troublés —, mille traits de moeurs sur les hommes et les femmes de cette
période, tout un vécu populaire dont I'Histoire est tissée. Mais surtout, il raconte
des miracles (aujourd'hui on dirait surtout des graces recues), des prisonniers
delivres, des naufrages évités, des guérisons inespérées, des possessions, des
prosternations, des supplications. Les portes s'ouvrent, les plaies se ferment, les
chaines tombent, ainsi que les tempétes, la raison revient comme le navire au
port, le vin est sauvé, le voeu accompli, les muets parlent, les méchants se
taisent, les feux s'éteignent, la foi s'allume... » (publié dans : Histoire, le 9 mars
2017)

Selon Gustave Servois, la Bibliotheque Impériale (1’actuelle
Bibliothéque Nationale de France) a gardé deux manuscrits du livre

des miracles : I'un qui peut étre daté de la fin du XII® siécle,
enregistré sous le numéro 1739, qui fait partie de la collection de la

Sorbonne, et 'autre, du début du XIII® siécle. Aujourd’hui il fait
partie de la collection latine de Saint-Germain-des-Prés, sous le
numéro 12593. L’Histoire littéraire de la France cite un troisiéme
manuscrit, conservé a la Bibliothéque de Saint-Martin de Tournai,
sous le numéro 17491. (Servois, 1857, p. 21-22). Actuellement, le
Recteur ABB M. C. du sanctuaire de Rocamadour, nous assure qu’il y
a cinq manuscrits du Livre des Miracles de Rocamadour a la

Bibliothéque Nationale, datant de la fin du XII® ou du début du XIII®
siecle. (cité ci-dessus).

Les récits de miracles de la Vierge Marie constituent 1’un des
genres les plus diffusés dans le domaine de la littérature pieuse, dans

toute 1’Europe médiévale. Dés le début du XI€ siccle, des textes écrits
en latin relataient les miracles qui lui étaient attribués. Ce genre s’est
développé principalement au XIII® siécle, dans les langues romanes :
les Miracles de Nostre-Dame, de Gautier de Coinci (1218); le Miracle

de Theophile, de Rutebeuf (vers 1260); les Milagros de Nuestra
Seriora, de Gonzalo de Berceo (1260); les Cantigas de Santa Maria,



35

de Alphonse X, dit le Savant (1257) ; pour ne citer que les recueils les
plus connus. Cependant, le premier recueil de miracles en langue
romane nous vient d’Angleterre, a savoir, le Gracial d’Adgar,
compos¢ en langue anglo-normande. Il s’agit d’un recueil de quarante-
neuf miracles de la Vierge, en octosyllabes, dont il existe deux
versions : ’'une qui est datée de 1165-1170 et 1’autre datée de 1175-
1195; ce dernier recueil étant dédié a une fille d’Henri 1II
d’ Angleterre.

Le miracle littéraire, ou “miracle roman” (selon la dénomination
d’Uda Ebel, d’apres Montoya, 1981, p. 17), peut étre compris en tant
que récit bref des graces extraordinaires recus par un seul individu, ou
par quelque collectivité, bénéficiant de I’intervention de saints ou de
la Vierge. Ces récits, dont plusieurs sont €crits en latin, et d’autres en

langues romanes, ont leur origine dans les Acta Martyrum, des 1I€ et

III€ siécles, et leur diffusion la plus large date de 1’époque de Grégoire
le Grand (v. 540-604). Le héros du “miracle roman “ est un simple
pécheur, celui qui regoit la miséricorde divine, et dont la vie est
modifiée par 1’action divine, le tournant vers Dieu (Montoya, 1981, p.
17 et 19, trad. de I’original espagnol).

On peut entrevoir la popularit¢ de la Vierge Noire de
Rocamadour dans la Péninsule Ibérique a travers les récits qui relatent
sa présence dans le chemin qui relie Roncevaux a Saint-Jacques-de-
Compostelle, ou ailleurs ; et encore dans le recueil des Cantigas de
Santa Maria. En effet, de petits sanctuaires dédiés a Notre-Dame de
Rocamadour ont ét¢ implantés définitivement en Espagne, a partir de
1181, avec la donation du roi de Castille, Alphonse VIII (1155-1214),
des villages Hornillos del Camifio et Orbanella, situés sur le chemin
de Saint-Jacques. Les peclerins qui partaient pour Compostelle
rencontraient la Vierge Noire, au moment de leur retour a
Rocamadour, en passant par les Pyrénées, ou ils pouvaient la vénérer a
Sangiiesa, Estella, Burgos, Palencia, Hornillos del Camifio, Astorga,
Vitiriz. (Marty-Bazalgues, 1998).

Sangiiesa n'est pas situé¢ sur l'actuel chemin du Puy-en-Velay,
mais sur la partie aragonaise du chemin d'Arles, a savoir, la Via
Tolosana. Ce fut une importante étape de pelerinage avec son église

Santa Maria la Réal, commencée en 1131, sous Alphonse 1¢T le



36

Batailleur. Sur le linteau, les apotres escortent la Vierge Marie sous le
jugement dernier. A l'intérieur, sur le retable majeur, trone la statue
plaquée d'argent de la Vierge de Rocamadour.

A Estella, le culte de Notre-Dame de Rocamadour a été introduit
par les p¢lerins venant de France. Le roi de Navarre Sanche le Fort, en
1212, montre une grande dévotion a la Vierge de Rocamadour. Au

XIII€ siecle, il existait une confrérie de Rocamadour avec un
sanctuaire et un hopital pour pélerins.
A Hornillos del Camifio les pelerins sont protégés par Notre-

Dame de Rocamadour et rafraichis par les eaux de 'Hornaza. Au XII€
siecle des bénédictins, venus de France, s'y installérent et créérent un
hopital et un refuge pour pelerins ; ils les consacrerent a Notre-Dame

de Rocamadour. Au X V€ siécle les bénédictins sont remplacés par des
moines blancs de San Pedro de Gardena. On retrouve dans I'église
sous la nef une sculpture de la Vierge Noire.

Astorga, est la ville de 'hospitalité de Saint-Jacques avec vingt-
deux refuges dont celui de Notre-Dame de Rocamadour et d’un
hopital. La cathédrale Santa Maria, receéle une Vierge en majesté,
sculpture romane en bois plaquée d'argent.

On retrouve Notre-Dame de Rocamadour en Galice a Peroxa
(Vitiriz) prés de Melide, un peu en dehors du chemin. C'est le dernier
lieu ou la Vierge est vénérée avant d'arriver a Saint-Jacques de
Compostelle

(D’apres le site ci-dessous :
https://www.webcompostella.com/la-vierge-de-rocamadour/, le 16
octobre 2008).

L’échange galicien-portugais/frangais s’effectuait surtout au cours
des pelerinages de Saint-Jacques de Compostelle et de Rocamadour.
Le culte de Notre-Dame de Rocamadour (Nossa Senhora do
Reclamador) fut introduit au Portugal en 1189. La popularité de ce
culte dans la Péninsule Ibérique peut étre attestée grace aux ¢léments
suivants : la donation de 2000 maravédis que fit le roi Sanche II (en
Galice un village porte ce nom) ; des citations dans les chansons
galiciennes-portugaises, principalement dans les chansons de miracles
de la Vierge, et la présence de représentations de Notre-Dame de
Rocamadour (mentionnées ci-dessus) dans les églises qui environnent



37

le chemin de Saint-Jacques au nord de I’Espagne.
Le corpus des Cantigas de Santa Maria, constitue 1’une des plus
vastes compilations de thémes musicaux qui nous soit parvenue du

XIII€ siécle. C'est le roi de Léon et Castille, Alphonse le Savant, a la
téte d'une équipe d'artistes, qui a élaboré cet ouvrage monumental,
entre 1252 et 1284 environ. Les Cantigas de Santa Maria, un recueil
de 427 chansons (sept chansons sont répétées) dont quelques-unes ont
été créées par le roi lui-méme, nous sont parvenues a travers quatre
manuscrits, dont le plus complet et le plus riche, par ses nombreuses
enluminures, est celui du monastére de I’Escorial, aux environs de
Madrid. On y trouve des chansons de relat de miracles et des
chansons de louange a la Vierge, le corpus s’organisant de la facon
suivante : a chaque dizaine de chansons de miracles apparait une
chanson de louange, la proportion étant de dix chansons de miracles
pour une chanson de louange. Textes mystiques mais non destinés a la
liturgie, ces chansons s’interprétaient peut-&tre lors de diverses
festivités, parfois accompagnées de danses comme le montrent les
enluminures du manuscrit de la Bibliothéque de I’Escorial, connu
comme le “codex riche”.

Selon le philologue portugais, Manoel Rodrigues Lapa, les
Cantigas de Santa Maria représentent une vraie “Comédie Humaine”
du Moyen Age. En effet, comme I’a bien observé Elvira Fidalgo, “Las
Cantigas de Santa Maria, con su extenso abanico de personajes y
situaciones, permiten observar prdcticamente cualquier fenOmeno
social que caracterice la sociedad medieval, y las peregrinaciones no
quedan excluidas de este mosaico”. (Fidalgo, 2013, p. 207).

Le corpus des Cantigas de Santa Maria présente douze récits de
miracles qui ont Rocamadour pour décor ou y font référence. Ce sont
les miracles dont le bénéficiaire fait la promesse d’aller a
Rocamadour, pour louer et remercier la Vierge, méme lorsqu’ils se
passent ailleurs. Parfois il y a une simple évocation a la Vierge au
moment de 1’expression de la souffrance, ce qui démontre d’une
certaine fagon la popularit¢ de Notre-Dame de Rocamadour dans
I’imaginaire péninsulaire, a savoir : en Espagne et au Portugal.

Etant donné que le merveilleux est I’'un des aspects les plus
intéressants de la littérature pieuse, en raison de sa légereté et de sa
naiveté, j’¢tudierai sept chansons de Sainte-Marie qui ont un rapport



38

avec le sanctuaire de Rocamadour, en mettant en lumiére la figure du
pelerin en tant que protagoniste des chansons, dont le merveilleux est
le leitmotiv. Ces sont les chansons : CSM 147 (A Madre do que a
bestia), CSM 153 (Como hua moller de Gasconha, que desdennava a
romaria de Santa Maria de Rocamador, disse que, sse a ald non
levass 'hua sela en que siia, que nunca yria ald), CSM 157 (Deus por
sa Madre), CSM 159 (Non sofre Santa Maria), CSM 175 (Como Santa
Maria livrou de morte uu mancebo que enforcaron a mui gran torto e
queimaron un herege que llo fezera fazer), CSM 267 (A de que Deus).
La chanson CSM 8 (Esta é como Santa Maria fez en Rocamador
decender hua candea na viola do jograr que cantava ant’ela), en
raison de son amplitude dans la Romania, et de la productivité (selon
I’expression de Roland Barthes) du théme au cours des siccles
suivants, sera analysée a partir du texte latin en prose. Les autres
chansons du corpus du Chansonnier de Sainte-Marie qui se rapportent
au sanctuaire de Rocamadour ne sont que des récits de louanges et des
remerciements a la Vierge : CSM 22, CSM 214, CSM 217, CSM 267 et
CSM 343. Je n’en ferai qu’un résumé.

La cantiga 22 parle d’un agriculteur d’ Armenteira, village situé
en Galice, qui travaillait dans une plantation de mais. Alors qu’il
battait le mais dans I’aire, un félon, qui était I’ennemi de son seigneur,
dont il voulait se venger, chercha a lui faire du mal. Le pauvre
agriculteur qui s’appelait Mateus implora Sainte-Marie de ne pas étre
touché par les lances que I’un des ennemis commencga a projeter vers
lui. Mais I’'une des lances blessa légeérement le pauvre homme. La
blessure ne fut pas grave, puisqu’il avait invoqué Notre-Dame de ne
pas le laisser mourir. Le félon qui n’était pas croyant, se convertit
ainsi que ses hommes ; il demanda pardon a 1’agriculteur et lui donna
“quelque chose” (algo). Finalement tous vont a Rocamadour, en
pelerinage, avec d’autres pelerins de la région.

La cantiga 214 présente deux joueurs de dés, I’un était un riche
homme, 1’autre était un pauvre homme ; ce dernier ne possédait
qu’une petite église. Alors que les deux joueurs se disputaient, le
pauvre homme implora sainte Marie de Rocamadour de le faire gagner
au jeu. Elle ’entend, il gagne, et pour la remercier le pauvre homme
lui dédie son église.



39

La cantiga 217 raconte comment un comte originaire de France,
veut entrer avec ses soldats dans 1’église de Sainte-Marie de
Villalcazar de Sirga, sans s’étre confessé. Les portes de 1’église ne
s’ouvrent pas. Le comte et ses dix soldats tentent d’y entrer de force,
en luttant pour ouvrir une porte, jusqu’au moment ou le comte fut
bless¢ au nez. Il se repent et confesse ses péchés. Prenant ses soldats
avec lui, ils se rendent en pelerinage a Villalcazar de Sirga (sanctuaire
situ¢é dans le chemin de Saint-Jacques, en Espagne) jusqu’a
Rocamadour, en France, pour remercier la Vierge. Cet épisode montre
les rapports entre les deux sanctuaires, les deux se situant dans le
chemin francais, I’un au nord de I’Espagne et I’autre au sud de la
France. Ce chemin est connu comme étant 1’ancienne Via Podiensis.
Les chemins frangais deviennent les routes les plus importantes pour
Compostelle. Des quatre chemins frangais : la Via Turonensis, la seule
qui part du nord de la France, atteint un nombre significatif de villes :
Paris, Chartres, Tours, Poitiers, Saintes, Bordeaux, Bayonne (pour ne
citer que les plus importantes) et tous convergent au nord de
I’Espagne. Les autres chemins du sud de la France : la Via
Lemovicensis, la Via Podiensis et 1a Via Tolosana sont des itinéraires
suivis par les pelerins venus de toute I’Europe ainsi que la Via
Turonensis. Le long du Camirnio Frances (au nord de I’Espagne) les
moines de Rocamadour possédaient d'importants relais pour les
pelerins a Estella, Burgos, Palencia, Astorga et Salamanque. Le flux
de la Via Podiensis, a partir de Figeac, s’oriente vers la cité mariale de
Rocamadour d’ou il peut se diriger, a partir de 1’hdpital Saint-Jacques,
vers Saint-Jacques de Compostelle soit par Labastide-Fortanic¢re et
Cahors soit par Gourdon et Fumel. Quant a I’axe nord-sud, la partie la
plus importante venant de Limoges passe en Quercy par 1’Hopital
Saint-Jean et Martel. (Marty-Bazalgues, 1998)

La cantiga 343 raconte le miracle d’une fille possédée par le
diable, qui habitait a Cahors. Elle ne disait que ce qu’il voulait
exprimer a travers elle, a savoir, des grossi¢retés. Sa mere en avait
honte parce qu’elle ne disait que des choses qui froissaient la foi en
Notre-Dame. Elle demanda 1’aide du chapelain, qui est venu en
portant de 1’eau bénite, mais le diable parlant par la bouche de sa fille
le chassa. La mére promet alors d’aller a Rocamadour (qui est proche



40

de la Gascogne, selon le récit). Notre-Dame expulsa le diable du corps
de la fille et elle fut sauvée du malin.

En suivant ’ordre des manuscrits, c’est la cantiga 147, composée
de cinqg strophes, suivie d’un refrain, qui sera d’abord analysée ici.
Elle raconte le miracle arrivé a une pauvre femme (mesqia), qui a
demandé a un pegureiro de garder la brebis qu’elle venait d’acheter.
Mais le pegureiro, qui exercait aussi le métier de berger (ovelleiro), a
caché la brebis ; et quand la pauvre femme essaya de la récupérer, il
lui dit que le loup I’avait mangée. La femme qui n’était pas naive, ne
crut pas a ce mensonge, ¢t demanda a Notre-Dame de Rocamadour
que le mauvais homme lui retourne sa brebis si appréciée. Des qu’elle
pria la Vierge, la brebis parla de sa cachette : Ey-m’acd, ey-m’aca (Je
suis la, je suis la). La vieille dame la récupéra, la tondit, et prit le
chemin de Rocamadour, avec sa laine sur le dos, pour remercier la
Vierge de ce miracle.

La présence de la prosopopée dans le récit suggere le merveilleux,
ce qui est confirmé lorsque le personnage biblique de Barlaam est
évoqué dans le refrain — lui aussi possédait un ane doté de parole —
avec lequel le texte de la chanson semble dialoguer. Bien que la
légende des deux saints, Barlaam et Josaphat, soit d’origine indienne
— a partir peut-étre de textes sanscrits —, la source de la chanson de
Sainte-Marie serait la Bible vu qu’il s’agit ici de 1’imaginaire
médiéval. Mais, la source peut aussi en étre la 1égende de Baarlam et
Josaphat qui était trés connue et diffusée dans les hagiographies et
légendiers en latin et traduite en plusieurs langues vernaculaires. Voici
la chanson de la brebis qui parle :

CSM 147 - A Madpre do que a bestia

Incipit : Como hua moller pobre deu sa ovella a guardar a un ovelleiro, e
quando ao trosquiar das ovellas veo a vella demandar a sua e o ovelleiro disse
que a comera o lobo, chamou Santa Maria de Rocamador, e a ovella braadou u
[l]la tiia o ovelleiro asconduda e disse: «Ei-me aca, ei-m' acd.»

(Comment une pauvre femme donna sa brebis a un berger pour la garder et au
moment de la tonte, la vieille dame la réclama et le berger (qui I’avait cachee)
lui dit que le loup I’avait mangge ; elle appelle Sainte Marie de Rocamadour et
la brebis, toute suite, répond : “je suis 1a”).

Refrain : A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez / ar fez pois hua ovella /
ela falar hua vez



41

1) Esto fez Santa Maria

por hua pobre moller

que a de grado servia

come quen ben servir quer;

e porend' ela un dia

valeu-11' u lle foi mester

e mostrou y seu miragre, /que vos non foi mui rafez.
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez...
2) Aquesta moller mesq[u]ya

de quanto pud' achegar

conprou hua ovellya

e foy-a dar a guardar

a un pegureir’agya;

€ pois ao trosquiar

foi en demandar a 1aa / pola vender por seu prez.
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez...
3) Mas o pegureir' astroso

a ovella ascondeue

come cobii¢oso

diss': «O lobo a comeu.»

A vella por mentiroso

o tev'end', e lle creceu

tal coita por ssa ovella / que tornou tal come pez.
A Madre do que a bestia/ de Balaam falar fez...
4) E disse: «Ay, Groriosa,

a mia ovella me da,

ca tu end'es poderosa

de o fazer.»

E dala du jazia a astrosa

ovella diss': «Ey-m' acd.»

E assi Santa Maria /aquest' engano desfez.

A Madre do que a bestia / de Balaam falar fez...
5) E a vella mui festynno

ssa ovella trosquiou,

e meteu-ss' a0 camyo

e quanto mas pod' andou,

a costas seu velocyo ;

a Rocamador chegou,

dizend': «Esto fez a Virgen / que sempre teve belmez.»
A Madre do que a bestia / de Balaam falar fez... (dans : Mettmann, 1961, p. 130-
131)



42

La cantiga 153 raconte un miracle dont la protagoniste est une
femme originaire de Gascogne qui ne voulait arriver au sanctuaire de
Rocamadour que trés confortablement installée dans sa chaise ou
selle, en défiant ainsi Notre-Dame, pour qui elle ne voulait pas faire de
sacrifice. Il est bien possible qu’elle se déplacat a cheval, en
compagnie d’une servante, a en juger par son intonation lorsqu’elle

s’adressait a elle (cf. 3€ strophe). Lorsque les deux femmes furent
proches du sanctuaire, la servante déclara son intention de mettre un
terme au pelerinage, puisque le plus important pour elle était d’arriver
aux pieds de la Vierge et de la louer. La femme répondit ainsi : «Va-
t’en et reviens, ah ! folle sotte, puisque moi je ne partirai pas d’ici,
sinon sur la selle ou je serai assise ; et qu’elle me porte, 1égere et
confortable ». Apres cette déclaration, Notre-Dame la transporta avec
la selle attachée a son corps, et lorsqu’elle arriva devant 1’autel de la
Vierge la selle se détacha et la femme tomba. Le fait qu’elle ait une
servante pour I’accompagner, qu’elle voyage a cheval (apanage des
riches et des nobles de I’époque) et en raison de son arrogance, on
peut conclure qu’elle était une dame de lignage.

Voici deux aspects intéressants de cette chanson : il s’agit ici
d’une antithése du pelerinage, puisque le vrai pélerin doit étre picux,
I’humilité étant 1’une de ses vertus essentielles ; la femme, au
contraire, incarne 1’anti-pélerine, punie par la Vierge qui la laisse
tomber de sa monture. Un autre aspect qu’on peut remarquer c’est le
manque d’esprit de pénitence de la Gasconne, étant donné que le
véritable pélerin doit, avant tout, renoncer au confort matériel, qu’il
doit se délivrer de ses possessions, de ses biens de famille. Il faut
remarquer encore que la classe sociale de I’anti-pelerine, qui semble
étre une femme qui posséde des biens, peut Etre celle de la petite
noblesse.

Le terme sela signifiant ‘chaise’ est ambigu, puisqu’il peut
suggérer que la femme n’étant pas disposée a monter a pied les
escaliers (136 marches a 1’époque) du sanctuaire de Rocamadour, son
cheval pourrait monter jusque-la, chose impossible dans le monde
réel : mais le miracle se situe justement dans le parcours qu’elle fait
avec la selle attachée a son corps, défiant ainsi les lois de la physique.
Au Moyen Age, les gens nobles et riches avaient 1’habitude



43

d’accomplir le pelerinage a cheval, ce qui pourrait étre le cas de la
Gasconne. Le vocable sela pourrait étre traduit aussi par chaise, selon
le Dicionario de dicionarios do galego medieval, édité en ligne, par
I’université de Saint-Jacques-de-Compostelle. De toute facon, le détail
important ¢’est que la femme soit arrivée jusqu’a 1’autel de la Vierge,
avec la selle attachée, et qu’elle se soit détachée, ce qui doit étre
compris comme une métaphore moralisante : le pelerin doit se
détacher lui-méme des choses matérielles, et s’il ne le fait, 1l “chute”,
au sens métaphorique. Le fond d’exemplarit¢ du poéme semble étre
¢vident : celui ou celle qui refuse expressément de louer la Vierge
pourra en étre puni (e).

D’un autre coté, la chanson présente des épisodes qui ne laissent
pas d’étre risibles, ce que contredit le caractére en général dramatique
des Cantigas de Santa Maria. Les épisodes de la discussion avec la
servante, ainsi que la chaise détachée, provoquant la chute de la
femme devant 1’autel de Notre-Dame (présentés dans les deuxiéme et
troisiéme strophes) devaient provoquer le rire du public, ou méme du
lecteur du miracle en question, puisqu’il s’agit d’un épisode vraiment
insolite. Voici le dialogue des deux femmes :

A Rocamadour, qui trés proche était de Gascogne, ainsi je ’ai appris, une dame
causait du tourment a une jeune fille qui lui disait qu’elle n’avait pas du bon
sens car elle ne voulait aller en aucune facon a Rocamadour, bien qu’elles s’en
approchassent. La jeune fille demanda que la dame lui laissat accomplir le
chemin, ce qu’elle le voulut bien. La dame lui dit : va-t’en et reviens, vous étes
sotte, car moi je ne partirai pas d’ici.

Observons, ci-dessous, la chanson qui relate le miracle de la
Gasconne :

CSM 153

Incipit: Como hua moller de Gasconna, que desdennava a romaria de Santa
Maria de Rocamador, disse que, sse a ald non levass' hua sela en que siia, que
nunca yria ala. (Comment une femme de Gascogne, qui se moquait du
pelerinage de Sainte-Marie de Rocamadour, a dit que, si on ne la transportait
dans une selle, elle ne s’y rendrait jamais.)

Refrain : Quen quer que ten en desden / a Santa Maria,/ gran mal lle verrd
poren.



1) Daquest' aveo assi,
temp' 4, en Gasconna,
que hua dona ouv'y
de pouca vergonna,
que sol non tya en ren
d' ir en romaria,

atant' era de mal sen,

Quen quer que ten en desden...

2) A Rocamador,

que d' y mui preto estava.
E poren, com' aprendi,
muito a coytava

hua ssa moca des en,
dizendo: «Perfia

fillastes que prol non ten ;

Quen quer que ten en desden...

3) E pois non queredes yr
en nulla maneyra,

vel leixade-me conprir
aquesta carreyra.»
Disse-1l' ela: «Vay e ven,
al, louca, sandia,

ca eu non m' irei daquen,

Quen quer que ten en desden...

4) Se m'a sela non seguir
en que assentada

sejo, € que sen falir sejo,
me lev'y folgada »

Ond' aquest' aveo en

que logo s' ergia

a sela ligeyramen.

Quen quer que ten en desden...

5) E ant, o altar deceu

da mui Gloriosa,

e culpada se tendeu,
chamando-ss' astrosa,
dizendo: «tal serda quen

fillar ousadia

contra quen lle non conven.»

Quen quer que ten en desden...

6) Ali sse desaprendeu

44



45

dela log' a sela

e ant' o altar caeu

da Madre-donzela,

que senpre quer nosso ben ;

e por vee-la ya

gente daquend' e dalen.

Quen quer que ten en desden... (dans : Mettmann, 1961, p. 142-143)

Des personnages qui incarnent 1’anti-pélerine on en voit un
exemple intéressant dans le répertoire des chansons galiciennes
portugaises. Il se trouve dans le corpus des “cantigas de escdrnio e de
mal dizer” (chansons de rire et de mal dire). Esther Corral Diaz, dans
un intéressant article intitulé “Maria Balteira e a peregrinacion a
Terra Santa”, présente une protagoniste qui incarne une sorte d’anti-
croisée, mais dans un contexte totalement différent, a savoir, satirique.
Maria Balteira était un personnage réel trés connu dans I’imaginaire
galicien, qui appartenait au groupe des soldadeiras. La “fausse
croisée” — on raconte qu’elle n’est pas allée en Terre Sainte et que cela
n’est qu’'une invention des poe¢tes — n’ayant pas tenu compte des
pardons et les indulgences recus, continuait a mener la vie licencieuse
qui ¢€tait la sienne avant d’aller outre-mer. La chercheuse galicienne
écrit :

“Neste escenario fronteirizo no que conviven e loitan mouros e cristians, duas
composicions fan referencia a sua viaxe a Terra Santa: Maria Balteyra que se
queria de P. Amigo de Sevilha (116,14) e Maria Perez a nossa cruzada de Pero
da Ponte (120,20). En ambas a peregrinacion serve de “contratexto” do espazo
habitual que tifia a cruzada nos medios literarios medievais”. (Corral Diaz,
2010, p. 92)

Dans la chanson du troubadour Pedr’Amigo de Sevilha, Maria
Balteyra consulte les augures pour savoir si elle doit partir en croisade.
Dans la chanson de Pero da Ponte, la soldadeira est nommée par son
vral nom de famille Maria Perez, d’ou le titre de la chanson : Maria
Perez, a nossa “cruzada’”/ quando veo da terra d’Ultramar, (...). Les
deux chansons de caractére profane présentent ainsi la figure d’une
anti-pelerine.



46

La cantiga 157 relate 1’histoire d’un groupe de pelerins qui
cheminant en direction de Rocamadour, se sont arrétés dans un bourg,
pour passer la nuit. Ils avaient acheté de la farine pour faire des feijoos
de queijo rezente (des croquettes de fromage frais). L’ospeda
(I’hotesse) avait I’intention de leur voler de la farine pour faire ses
feijoos, apres le départ des pelerins, mais avant leur départ, tentée par
le diable, elle ressentit le désir de gotter 1’un des feijoos.

Alors qu’elle en prenait un avec le couteau et le portait a la
bouche, le couteau s’enfonga dans son menton, jusqu’a la poignée, et
personne ne réussit a le retirer, ni médecin, ni chirurgien. Ensuite
I’ospeda se repentit et promit d’aller a Rocamadour. Elle avoua son
péché si vite que la Vierge accomplit un miracle en faisant sortir le
couteau de son menton.

Le merveilleux qui se présente ici est discret et simple. Le théme

de la chanson doit étre moralisant, relié aux Commandements (7€ “ne

pas voler” et 10° “ne pas convoiter les choses qui appartiennent a
d’autres”), ce qui devait étre un outil pour 1’édification du public de
I’époque. Cela est confirmé par le refrain : Deus por sa Madre castig
/a vegadas ben de chdo o que faz mal, e mui toste / por ela o er faz
sdo. (Dieu chatie a travers sa mere / parfois de fagon bien simple,
celui qui fait du mal, et plus vite/ a travers elle, il fait en sorte qu’on
apprenne la bonne conduite en faisant des erreurs). Voici une lecon
moralisante : on n’apprend qu’en faisant des erreurs. Ci-dessous la
chanson en question :

CSM 157 - Deus por sa Madre

Incipit : Como uus romeus yan a Rocamador e pousaron en un burgo, e a
ospeda furtou-lles da farya que tragian.

(Comment quelques pelerins allaient a Rocamadour, et ont passé la nuit dans un
bourg, et I’hotesse leur a volé de la farine)

Refrain: Deus por sa Madre castiga /a vegadas ben de chdo /o que faz mal, e
mui toste / por ela o er faz sdo.

1) daquest' un gran miragre/ mostrou a uus romeus
que a Rocamador yan, /que [de] ssa Madr' eran seus,
e pousaron en un burgo, /com' aprix, amigos meus;
mais a ssa ospeda foi-lles /mui maa de cabo sdo.



47

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
2) Cau eles lle compraron / mui ben quanto lles vendeu,
de farya que tragian / tal cobiica lle creceu

de feijoos que fezeran / end', e un deles meteu

y de bon queijo rezente, / ca est' era en verao.

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
3) Ela con sabor daquesto / da farya lles furtou,

e depois que ss' eles foron, / log' a fazer sse fillou
feijoos ben come eles; / mais o demo a torvou,

que quis ende provar uu, / mais non lle sayu en vao.
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
4) Ca u meteu un cuitelo / no feijoo por provar

a come lle saberia, / pela boca o chantar

foi ben ate enas cachas, / que o non pod' en tirar,

ca lle passou as queixadas / mais dun palm' e hua mao.
Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
5) Muitos meges y veeron, / mais non poderon per ren
tira-11' ende o cuitelo / per arte nen per seu sen.

E ela, quando viu esto, / a Rocamador foi-ss' en

rogar a Santa Maria, / u acha todo crischao

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
6) Boo e toda crischaa/ que lle ben, de coragon

roga mui gran piadade. /Porend' esta foi enton

y, [e] muito chorando; /e pois fez ssa confisson,
tirou-11' un prest' o cuitelo, / ca non ja celorgido.

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...
7) Tan tost' aqueste miragre/ pela terra en redor
souberon, e deron todos /poren gracas e loor

aa Virgen groriosa, /Madre de Nostro Sennor ;

e sabede do miragre/ que non ¢ muit' ancido.

Deus por sa Madre castiga a vegadas ben de chdo...(dans : Mettmann, 1961, p.
151-152)

La cantiga 158 relate comment Notre-Dame a libéré un bon
chevalier d’armes, qui était le vassal d’un homme riche, lequel se
trouvait emprisonné dans le chateau d’un ennemi. Dans la prison noire
il appelait Sainte Marie, jour et nuit. Elle ’a libéré et le suivant
corporellement, elle ordonna qu’il porte les fers, c’est-a-dire, les
chaines qui I’emprisonnaient, jusqu’a Rocamadour. Tout s’est passé
en présence de plusieurs personnes, qui ont témoigné du miracle. Les
miracles inspirés de la sortie de prison dans les récits de miracles
reliés soit a la Vierge, soit aux saints, sont les plus fréquents dans les



48

recueils de miracles du Moyen Age. Sainte-Foy d’Agen, dont la
majorité des miracles qui lui sont attribués, sont inspirés de la sortie
de prison, en est un exemple. La liberté d’action étant I’'un des droits
de I’homme, elle prend au Moyen Age plusieurs symboliques. Voici la
chanson en question :

CSM 158 - E de tal razon vos quero

Incipit : Esta ¢ como Santa Maria sacou de prijon un cavaleiro e mandou-lle que
se fosse pera Rocamador.

(Cette [chanson] relate comment Sainte Marie délivra de la prison un chevalier
et lui ordonna d’aller a Rocamadour)

Refrain : De muitas guisas los presos / solta a mui groriosa,/santa e Virgen
Maria, / tant' é con Deus poderosa.

1) E de tal razon vos quero / contar un mui gran miragre, / que fez por un
cavaleiro

boo d'armas e de mannas / e en servir un ric-ome / cug' era, mui verdadeiro; e foi
pres' en seu servigo, / € en carcer teevrosa

o meteron e en ferros, / como gente cobiigosa,

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...

2) En tal que o espeytassen./ Mas aquel sennor cug' era / sobr' el mentes non
parava;

e ele con mui gran coita / sempre de noit' e de dia / Santa Maria chamava

que acorre-lo veesse /como Sennor piadosa,

e que dali o tirasse, / daquela prijon nojosa.

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...

3) El jazend' assi en ferros/ e con esposas nas maos/ € cadea na garganta,

aque ven Santa Maria, /a Madre de Jhesu-Cristo, /que as prijoes quebranta,

e en llas britar mui toste/ non vos foi y vagarosa,

e disse-1": «Erge-t' e vay-te /daquesta prijon astrosa».

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...

4) Enton deitou-1I' as prijoes/ ao colo e saco-o /ante tod' aquela gente

que o guardavan, e nunca,/ pero que o yr viian, non lle disseron niente.

E tir6-o do castelo e disse-lle saborosa-ment': «A Rocamador vai-te/ € passa ben
per Tolosa.»

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...

5) E el moveu atan toste /e foi-sse quanto ss' ir pude/ como 1I' a Santa Reynna
mandara; mas do castelo/ foron pos el cavaleiros. /E el chegou muit' agya,ca o
non guiou a Virgen/ per carreira pedragosa

a Rocamador, sa casa, /mas per chaa e vigosa.



49

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...

6) E pendorou y os ferros/ logu' e as outras prijoes/ que ao colo trouxera;
e contou y ant' os monges/ e ante toda-las gentes/ todo como 11' aveera

e como Santa Maria /en tira-lo agucosa

fora, per que mui loada/ foi porend' a Preciosa.

De muitas guisas los presos/ solta a mui groriosa...(dans : Mettmann, 1961, p.
153-154)

La cantiga 159 présente le merveilleux d’une fagcon bien inusitée,
ce qui en fait ’'une des chansons les plus intéressantes du répertoire
des Cantigas de Santa Maria. Un groupe de pélerins simples et
humbles se sont arrétés dans une auberge, pour diner, alors qu’ils
allaient vers Rocamadour ; pendant qu’ils dinaient, la femme qui les
servait, c’est-a-dire, la serventa leur a volé une tranche de viande.
Lorsqu’ils se sont apercus du larcin, les pélerins se sont agités et ont
cherché partout. En ouvrant un coffre, ou la tranche avait été cachée
par la serventa, ils ont vu sauter la viande, ici et 1a. IIs sont sortis toute
suite dans la rue, appelant les gens et exposant le miracle. Ensuite, ils
ont suspendu la viande, avec un fil de soie, devant I’autel de la Vierge
de Rocamadour. La lecon morale de la chanson semble é&tre la
suivante : la mauvaise action ne reste pas cachée, les erreurs
reviennent toujours a la surface, et la Vierge pardonne toujours ses
torts a celui qui se repent, comme il est dit dans le refrain. Observons
la chanson :

CSM 159 - Non sofre Santa Maria

Incipit : Como Santa Maria fez descobrir hua posta de carne que furtaran a uus
romeus na vila de Rocamador.

(Comment Sainte Marie a fait retrouver une tranche de viande volée a quelques
pelerins dans la ville de Rocamadour)

Refrain : Non sofre Santa Maria /de seeren perdidosos / os que as sas romarias/
son de fazer desejosos.

1) E dest' oyd' un miragre /de que vos quero falar,
que mostrou Santa Maria,/ per com' eu oy contar,

a uus romeus que foron/ a Rocamador orar

como mui boos crischaos, /simplement' ¢ omildosos.
Non soffre Santa Maria /de seeren perdidosos...

2) E pois entraron no burgo, /foron pousada fillar



50

e mandaron conprar carne/ € pan pera seu jantar

e vynno; e entre tanto/ foron aa Virgen rogar

que a seu Fillo rogasse /dos seus rogos piadosos.

Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos...

3) Por eles e non catasse/ de como foran errar,

mais que del perdon ouves[s]en/ de quanto foran peccar.
E pois est' ouveron feito, /tornaron non de vagar

u seu jantar tiian, /ond' eran cobiicosos.

Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos...

4) E mandaran nove postas /meter, asse Deus m' anpar,
na ola, ca tantos eran; /mais poi-las foron tirar,
acharon end' hua menos, /que a serventa furtar-

lles fora, e foron todos /poren ja quanto queixosos.
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos...

5) E buscaron pela casa /pola poderen achar,
chamando Santa Maria /que lla quisesse mostrar ;

e oyron en un' arca/ a posta feridas dar,

e d' ir ala mui correndo/ non vos foron vagarosos.

Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos...

6) E fezeron log' a arca /abrir e dentro catar

foron, e viron sa posta /dacé e dala saltar ;

e sayron aa rua/ muitas das gentes chamar,

que viron aquel miragre,/ que foi dos maravillosos
Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos...

7) Que a Virgen groriosa/ fezess' en aquel logar.

Des 1 fillaron a posta/ e forona pendorar

per hua corda de seda/ ant' o seu santo altar,

loando Santa Maria, /que faz miragres fremosos.

Non soffre Santa Maria/ de seeren perdidosos... (dans : Mettmann, 1961, p. 155-
156)

L’un des miracles les plus connus du répertoire des Cantigas de
Santa Maria, qui se rapporte au pelerinage de Saint-Jacques-de-
Compostelle, avec la participation du saint, ¢’est le miracle du pendu-
dépendu. Le sujet de ce récit a eu une énorme répercussion dans
I’Europe médiévale.

Le miracle du pendu-dépendu est inséré, par exemple, dans le
Liber II, du Codex Calixtinus, écrit en prose latine, au chapitre V,
c’est-a-dire, le cinquiéme miracle, dans lequel saint Jacques est le
personnage qui aide 1’innocent en le sauvant de la mort. Il s’agit de
deux Allemands, pére et fils, qui sont partis en p¢clerinage vers



51

Compostelle, en suivant la Via Tolosana. 1ls se sont arrétés devant un
¢talage a Toulouse, pour passer la nuit. En remarquant la richesse de
leur bagage, I’étalagiste les a fait beaucoup boire, et profitant de leur
sommeil, a déposé une coupe d’argent dans le bagage des pélerins. Le
lendemain, il est sorti, en criant a tous ceux qui pouvaient I’entendre,
qu’il avait été volé. En retrouvant la coupe dans les effets des deux
pelerins, le juge ordonna de mettre I’'un des deux hommes en prison.
Apres une discussion entre eux, a propos de qui se sacrifierait, le fils
décida de sauver son peére et se présenta de lui-méme comme
coupable, malgré son innocence. Il fut ainsi pendu. Cependant, saint
Jacques I’ayant soutenu de ses mains, la corde ne put presser sa gorge.
Le jeune homme est resté suspendu pendant trente-six jours, jusqu’au
retour de son pére, qui avait accompli le pelerinage a Compostelle.
Lorsque le pére revint du pelerinage, en passant par le lieu ou il avait
laissé son fils, pour lui lancer un dernier regard de pere souffrant, il
eut le bonheur de le trouver bien vivant et parlant. Tres vite le pére est
allé voir le juge qui admit 1’injustice et ordonna la punition du vrai
coupable qui était 1’étalagiste, avec la méme condamnation: la
pendaison.

La cantiga 175 de Sainte Marie comporte les mémes
protagonistes (deux pelerins Allemands, le pére et le fils) qui vont en
pelerinage a Compostelle, avec une variante : ils prennent le chemin
passant par Rocamadour ; ils font ainsi la route de la Via Podiensis, et
passent la nuit a Toulouse, dans I’auberge d’un “hérétique”. La
chanson est longue, 17 strophes, de 4 vers chacune, et un refrain de
deux vers. Toutefois ce sont les louanges a la Sainte Vierge qui
constituent le contenu de presque tous les vers. On peut noter que le
récit est la réécriture d’un topos assez courant dans I’imaginaire
médiéval : celui du pendu et du dépendu. Il semble étre inséré dans un
chant de louange. Elvira Fidalgo, dans son ouvrage As Cantigas de
Santa Maria, analyse bien cette question lorsqu’elle écrit que 1’une
des tendances des récits de miracles est I'unité du récit :

O relato construe-se en torno d figura central do protagonista. A accion
discorre de forma lineal, com digresions provocadas unicamente para dar cabida
a oracion ou a arengas moralizantes. O relato vén normalmente encabezado por



52

un titulo que enuncia o punto clave da propia accion, descubrindolle 6 publico o
que lle sera inmediatamente contado (Fidalgo, 2002, p. 21, c’est moi qui
souligne).

Pour avoir son origine dans un topos biblique (Genese, 44, 2 et
44, 12 : La coupe d’argent dans le sac), ce récit semble étre bien
répandu au Moyen Age européen, avec plusieurs variantes de décor et
de protagonistes. Le texte du Liber 11, chapitre V, du Codex Calixtinus

est le plus ancien, datant du XII® siécle. La différence entre les deux
récits se trouve chez les saints thaumaturges : c’est la Vierge qui
soutient le jeune péelerin et non saint Jacques. Le temps durant lequel il
reste suspendu est aussi différent : trois mois. Elvira Fidalgo voit dans
ce récit, peut-étre un message “de adventencia y escarmiento ante los
desmanes de los posaderos” (Fidalgo, 2013, p. 217).

A ce récit on peut ajouter celui du XIV® siécle, qui raconte la
méme histoire, augmentée cependant d’un autre épisode. Apres avoir
retrouvé son fils vivant, le pere arriva a la maison du juge et lui
raconta le miracle. Cependant, le juge ne crut pas son histoire, et
affirma que ce fait serait impossible et incroyable. Ce serait comme si
les deux gallinacés rotis qui se trouvaient sur sa table, chantaient.
Soudain, le cog commenca a chanter et la poule commenca a glousser.
Pour célébrer ce miracle, on a placé un coq et une poule a 1’église de
Santo Domingo de la Calzada (décor du miracle). Cette église devint
I’une des étapes les plus connues du chemin de Saint-Jacques, les
gallinacés représentant symboliquement le miracle qui s’y était
produit. Ce miracle devenu tellement connu, s’est transformé en un
vrai topos littéraire dans la postérité. Présentons ci-dessous la cantiga
175 de Sainte Marie :

CSM 175.

Incipit : Como Santa Maria livrou de morte uu mancebo que enforcaron a mui
gran torto, e queimaron un herege que llo fezera fazer.

(Comment Sainte Marie a libéré de la mort un jeune gargon qu’on a pendu a
grand tort, et comment on a fait briiller un hérétique qui lui avait fait du mal).

Refrain : Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade,
que sobr' el se torn' o dano/ de quen jura falssidade.



53

1) Desto dire1 un miragre/ de gran maravill' estrannaque mostrou Santa Maria/
por un romeu d' Alemanna

que a Santiago ya, /que éste padron d' Espanna,

e per Rocamador veo/ a Tolosa a cidade.

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

2) El sobre toda- las cousas/ amava Santa Maria,

e poren muit' ameude/ lle rogava e dizia

que o d' oqueijon guardasse/ e seu fillo que tragia,
Pois que Madr' era de Cristo,/ que € Deus en Triidade.
Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade...

3) E pois entrou en Tolosa,/ foi llogo fillar pousada
en casa dun grand' erege, /non sabend' end' ele nada ;
mas quando o viu a gente,/ foi ende maravillada

e disseron ao fillo:/ «Dest' albergue vos quitade.»
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

4) O erege, que muit' era/ cheo de mal e d' engano

e que muitas falssidades /fazia sempre cad' ano,
porque aquel ome bdo /non sse fosse del sen dano,
fillou un vaso de prata/ ala en ssa poridade

Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade...

5) E meté-o eno saco/ do fillo; e pois foi ydo,

foi tan toste depos eles, /metendo grand' apelido

que lle levavan seu vaso/ de prata nov' e bronido ;

e poi-los ouv' acalcados/ disse-lles: «Estad', estade!»
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

6) Os romeus, quand' esto viron, foron en maravillados,
ca viron viir o baile /con seus omees armados

que os prendeu, e tan toste/ foron ben escodrunnados,
ata que o vas' acharon /no saqu', esto foi verdade.
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

7) Tan toste que o acharon, /o erege que seu era
jurou por aquele vaso/ e que llo furtad' ouvera

0 moc¢o que o tragia; /e a jostica tan fera

foi de sanna, que tan toste/ diss': «Este mog' enforcade.»
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

8) Os seus omees cruees /muit' aginna o fezeron

e da coita de seu padre/ sol mercee non ouveron ;

e depois que o na forca/ ante seus ollos poseron,

el acomendou-11' a alma/ aa Sennor de bondade.

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

9) E el foi-ss' a Santiago,/ u avia prometudo ;

e depois aa tornada /non lle foi escaecudo



54

d' ir u seu fillo leixara /morto, que fora traudo,

e foy-o muito catando, /chorando con piadade.

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

10) E u el assi chorava,/ diss' o fillo: «Ome bdo,

padre, e non vos matedes,/ ca de certo vivo sdo0 ;

e guarda-m' a Virgen Santa, /que con Deus see no troo,
e me sofreu en sas maos/ pola ssa gran caridade.»

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

11) Quando viu aquel coitado/ que seu fill' assi falava,
fo1 correndo a Tolosa/ e ao baile chamava,

e ar chamou muita gente, /que alé sigo levava

que vissen seu fillo vivo, /que fora por crueldade

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade..

12) Posto na forca e morto; /mas non quis a Virgen Santa,
que aos maos abaixa/ e aos bdos avanta,

e o sofreu en sass maos /que non colgou da garganta.

E disse: «Amigos, ide /toste e o descolgade.»

Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade...

13) Foron-sse logu', e con eles/ foi seu padre o cativo
con coita d'aver seu fillo;/ e des que llo mostrou vivo,
decendérono da forca,/ € un chorar tan esquivo

fazian todos con ele, /que mester ouv' y: «Calade!»

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

14) E pois sse calad' ouveron, /contou-lles todo seu feito
com' estedera na forca/ tres meses todos aeito,

u a Virgen o guardara, /e a verdade do preito

lles disse, rogando muito:/ «O erege mi chamade,

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

15) Que ascondeu no meu saco/ 0 vaso per que prendesse
eu morte crua e maa; /poren non quis que morresse

a Virgen Santa Maria,/ mas guisou-mi que Vivesse ;

e porende as loores /deste feit' a ela dade.»

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

16) E logo toda a gente/ enviaron a Tolosa

polo ereg'; e pois veo /con ssa cara vergonnosa,
souberon del a verdade/ e morte perigoosa

lle deron dentr' en un fogo, /dizendo-1I": «Aqui folgade.»
Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

17) Esta josti¢a tan boa/ a Madre do Josticeiro

fez por aquel ome bdo/ mui leal e verdadeiro,

que lle deu seu fillo vivo, /e o ereg' usureiro

ar fez que prendesse morte /qual buscou por sa maldade.



55

Por dereito ten a Virgen,/ a Sennor de lealdade...

18) E por aquest', ai, amigos, /demos-lle grandes loores

que sempr' acorr' os coitados/ e parg' aos peccadores,

e a todos faz mercees, /a grandes e a meores ;

e porend' os seus miragres /tan nobres muito loade.

Por dereito ten a Virgen, /a Sennor de lealdade... (dans : Mettmann, 1961, p.
187-190)

La cantiga 267 ne présente pas le fopos du merveilleux. Il
s’agissait a 1’origine d’un récit de miracle dont le protagoniste est un
marchand portugais de la région située entre Douro et Minho. Il allait
en Flandre pour des négociations. Cette chanson bien que racontant un
miracle survenu ailleurs, fait allusion a Rocamadour. Victime d’une
presque noyade en mer, le marchand a demandé I’aide de Notre-Dame
de Rocamadour, Elle I’a sauvé et il promit d’aller en pélerinage a son
sanctuaire pour la remercier. En effet, on vénere a Rocamadour depuis
des siécles la statue mariale qui protége des naufrages en mer.
Plusieurs maquettes de navires, Ex-Voto marins, sont visibles dans la
chapelle. De nombreux marins attestérent avoir pri¢ Notre-Dame
de Rocamadour au plus fort de la tempéte et avoir eu la vie sauve. On
dit que “la cloche nichée sous la volite de la chapelle de Notre-Dame
de Rocamadour, dont le carillon n’est actionné par aucun mécanisme,
ne s’ébranle que pour signaler qu’a des milliers de lieues de
Rocamadour, un naufragé trouve le salut”. (d’apres : Blog Je viens
prier chez vous. Notre-Dame de Rocamadour, la Vierge des Marins, 2
mars 2017).

Voici un résumé du récit du miracle en question : alors qu’il
traversait la grande mer d’Espagne, la tempéte se leva. L’embarcation
dans laquelle le marchand voyageait, en compagnie d’autres
personnes, fut ballotée par une longue vague qui I’a jeté a la mer, étant
donné qu’il se trouvait a la trave. Au milieu de cette tourmente, le
marchand pensa a la Sainte Vierge, et apres avoir fait sa priere pour
qu’elle le sauve, il fut attiré au milieu des vagues. La mer redevint
calme et il fut rejeté sain et sauf sur la terre. Quand il retourna chez
lui, au Portugal, il raconta a tous la bonté de la Vierge. Toutes les
personnes qui 1’entouraient I’ont écouté, enchantées par ce miracle. Il
s’agit d’une longue chanson de louange et de dévotion a Sainte Marie.
Ci-dessous la chanson en question :



56

CSM 267 - A de que Deus

Incipit : Como Santa Maria livrou un mercador do perigoo das ondas do mar en
que cuidava [morrer] u caera dua nave.

(Comment sainte Marie a retiré un marchand du danger des vagues de la mer ou
il pensait qu’il allait mourir, puisqu’il €tait tomb¢ d’une nef.)

Refrain : A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado,

ben pode valer a todo perigoado.

1) Ca per ela foi a morte destroyda

¢ nossa saude cobrada e vida,

tod' est” avemos pola Sennor comprida.
Pois un seu miragre vos direi de grado

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
2)Que fez esta Virgen santa e Reynna,

que ¢ dos coitados todos meezya;
contar-vo-lo-ei brevement' e agynna

quant' end' aprendi a quen mio a contado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
3)Entre Doir' e Mynn' en Portugal morava
un mercador [rico] muito que amava

Santa Maria e por ela fiava,

e ena servir sempr' era seu cuidado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
4)Como quer que el pelas terras mercasse,
se doa fremos' € aposta achasse

e que pera o altar lle semellasse,

de 1la aduzer era muit' entregado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
5)Porque amava muito Santa Maria

de coracon, disse ca en romaria

a Rocamador de bda ment' irya

tanto que o el podess' aver guisado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
6)Assi foi que el ssa nav' ouve fretada

pera yr a Frandes; e essa vegada,

pois que ouve ben sa fazenda guisada,
foi-sse con quant' aver avia mercado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
7)Mais pela costeira do gran mar d'Espanna
ind' aquela nave con mui gran companna,



57

levantou-s' o mar con tormenta tamanna

que muito per foi aquel dia irado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado
8)Levantou sas ondas fortes feramente

sobr' aquela nave, que aquela gente

cuidou y morrer, que logo mantenente
chorou e coidou enton y seu pecado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
9)E o mercador eno bordo da nave

estava enton encima dua trave,

e hua onda veo fort' e mui grave

que lle deu [no] peit', e no mar foi deitado.
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
10)A nav' alongada foi, se Deus me valla,
del hua gran pega pelo mar, sen falla;
mai-lo demo, que senpre nosco traballa,
quisera que morres y log' affogado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
11)El andand' assi en aquela tormenta,
nenbrou-sse da Virgen que senpr' acrecenta
eno nosso ben; ca pero que nos tenta

o demo, non pode nosc', a Deus loado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
12)«A1, Madre de Deus,» diss' el, «teu ben m'ajude,
tu que es Sennor santa de gran vertude;

pois a todo-los coitados das saude,
nenbra-te de mi que ando tan coitado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
13)Sennor, por mercee non me desanpares
por alguu tempo t' eu fazer pesares,

e se mi ora daquestas ondas tirares,
servir-t-ei eu sempr' e farei teu mandado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
14)Nenbra-te, Sennor, que t' e1 eu prometudo
d'ir aa ta casa, est' ¢ ben sabudo;

mas tu, dos coitados esfor¢' e escudo,
val-me, Sennor, ca muit' and' atormentado.»
A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
15)EI esto dizendo, log' a Virgen santa

veo, que o dem' e seus feitos quebranta;
come Sennor bda que os seus avanta,

fora d' ontr' as ondas o ouve tirado.



58

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
16)E fez enton y gran maravilla fera,

ca tornou o mar mansso de qual ant' era.

Se 1I' el algun tempo servico fezera,

mui ben llo per ouv' aly gualarddado

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
17)E levou-o salvo a terra segura,

que sol non sentiu coita nen rancura;

esto fez a da virgiidade pura,

que por nos viu seu Fillo crucifigado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
18)E ante dez dias, oy por verdade,

que a nave foss' a aquela cidade

u portar avia, pola piadade

de Santa Maria foi el y chegado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
19)E tanto que os da nav' aly chegaron,
poi-lo viron, todos sse maravillaron;

e os seus enton mui ledos per tornaron,

e contou-lles el quant' avia passado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado...
20)E o mercador, pois se tornou de Franca

e feien ssa terra, sen longa tardanca

a Rocamador se foi, e confianca

na Virgen sempr' ouv'. Ei-vo-lo acabado.

A [de] que Deus pres carn' e foi dela nado... (dans : Metttmann, 1964, p. 43-46)

Les sauvetages au cours de naufrages sont fréquents dans les
récits de miracles de la Vierge. Une chanson dont le décor est
Villalcazar de Sirga, en Espagne, relate un miracle avec le méme
topos. Néanmoins, les protagonistes - dont un clerc - et les lieux, a
savoir les sanctuaires de Villalcazar de Sirga et de Rocamadour, sont
différents. Les deux récits font partie du corpus des Cantigas de Santa
Maria.

Armando Martins, dans un article sur la mer dans les
hagiographies médiévales de tradition portugaise et sur la Vida de Sdo

Teotonio (XII® siecle), observe que ce récit se rapproche de bien
d’autres récits et que les fopoi sont les mémes. 11 écrit :



59

Texto breve (...) escrito por um dos discipulos do santo, a quem entre muitas
outras confidéncias contara episodios das suas viagens de peregrino a Terra
Santa (antecamara do paraiso), demorando-se nos pormenores da segunda
travessia maritima e da subita tempestade que ia fazendo naufragar a
embarcagdo em que seguia o grupo dos peregrinos. Apavorados e pensando que
a tragédia era inevitavel, Teotonio, entre lagrimas, implorou o auxilio divino e,
inesperadamente, o vento deixou de soprar, as dguas alisaram-se, e o mar ficou
tranquilo, podendo todos chegar a bom porto. (Martins : 2011, p. 91, c’est moi
qui souligne)

(Un texte bref (...) €crit par I’un des disciples du saint, auquel il avait raconte,
entre autres confidences, des épisodes de ses voyages de pelerin en Terre Sainte
(antichambre du paradis). Il s attarda sur les détails de la deuxieme traversée
maritime et de la tempéte soudaine qui faisait tanguer le navire sur lequel
voyageait le groupe des pélerins. Terrifié et pensant que la tragédie était
inévitable, Teotonio, pleurant, implora [’aide divine et, de facon inattendue, le
vent cessa de souffler, les eaux se redresserent, la mer s’apaisa, et tous
arriverent a bon port. Ma trad.).

Mercedes Brea remarque que plusieurs récits de miracles du corpus
des chansons de la Vierge Marie présentent la mer en tant que décor,
ceux-ci étant inspirés des miracles réalisés par Jésus aux temps ou il
enseignait a ses disciples. Plusieurs autres remontent aux miracles du
pain, du vin et des poissons, ce qui signific que ces récits ont leur
source dans le Nouveau Testament (Brea, 1993, p. 52).

La mer tempétucuse et les naufrages constituent toujours une
cause suivie d’effets. Selon Chevalier ¢ Gheerbrandt, la mer est le
symbole de la dynamique de la vie. Tout sort de la mer et y retourne ;
c’est le lieu de la naissance, des transformations et des renaissances.
Eau en mouvement, la mer symbolise un état transitoire entre des
possibilités encore informelles, et une situation d’ambivalence,
d’incertitude, de doute, d’indécision, qui peut se conclure en bien ou
en mal. D’ou le fait qu’elle soit I’image de la vie, de méme que de la
mort (dans : Dictionnaire des symboles). Il n’est pas sans raison
qu’une des litanies de la Vierge — “L’¢toile de la mer” — soit I’une des
invocations les plus fréquentes dans les récits pieux, surtout dans ceux
qui ont la mer pour décor.



60

La cantiga 8 de Sainte Marie présente un miracle trés connu au
Moyen Age. 1l s’agit du miracle du jongleur pélerin de Rocamadour.
Ce récit nous raconte le miracle du jongleur Pierre Ivern, de Siegelar,
qui joue de la viele pour honorer Notre-Dame de Rocamadour tous les
jours qu’il passe dans son église ; et lorsqu’il dit sa pricre, 1l demande
a la Vierge de faire descendre un cierge pour éclairer son souper. Un
jour, Notre-Dame fait descendre du lustre fix¢é a la votte un cierge sur
sa viele, accomplissant ainsi le miracle. Le moine Gérard, chargé de
garder 1’église, intrigué et croyant qu’il s’agit de magie, accuse Pierre
Ivern de sorcellerie et rapporte le cierge a I’autel. Cependant, le cierge
descend encore deux fois sur la viele du jongleur. La troisiéme fois, la
foule, ainsi que le moine Gérard, se rendent compte qu’il s’agit d’un
miracle, et pour le féter ils font sonner les cloches. Tous les ans le
jongleur retourne a Rocamadour avec un cierge pour rendre hommage
a Notre-Dame, jusqu’au jour de sa mort.

Le topos du jongleur de Notre-Dame qui chante pour la louer est
bien répandu dans les textes médiévaux. Au moins trois récits diffusés

aux XII€ et XIIIC siécles le présentent en tant que personnage trés
pieux, dont le merveilleux occupe une place significative. Le point de
départ des textes que nous €tudions ici, est un récit qui fait partie du
Livre de Miracles de Rocamadour, a savoir le miracle XXXIV : De
cereo modulo qui auper vidulam descendit, lequel raconte 1’histoire du
jongleur Petrus Iverni (originaire de Siegen, ville située en Rhénanie,
en Allemagne), qui se rend chaque année en pclerinage a
Rocamadour, pour rendre grace du miracle qui lui a été donné, et louer
la Vierge qu’il aimait beaucoup.

Nous présentons ici le début du texte latin, qui est le passage le
plus important pour cette analyse :

Anonyme - Miracle XXXIV : De cereo modulo qui auper vidulam
descendit

Petrus Iverni, de Sigelar, instrumenta personando musica victum queritabat.
Hic, ex more veniens ad ecclesias, post orationem quam domino fundebat,
tangens cordas vidule, laudes Deo reddebat. Qui, cum esset in basilica Beate
Marie Rupis Amatoris, diuque psallendo fidibus requiem nullam daret, sed
modulatis vocibus interdum instrumento concordans, sursum respexit



61

“Domina, inquiens, si tibi vel filio tuo Dominatori meo organica placent
cantica, quodlibet ex cereis modulis hic sine numero et estimatione pendentibus
deponens largire mihi“.Cumque in hunc modum psallens oraret, et orans
psalleret, videntibus qui aderant, modulus unus super instrumentum descendit

).

Gautier de Coinci en a fait une longue réécriture, en vers, avec
I’ingéniosité et I’art qui lui sont propres. Le texte du poete de Vic-sur-
Aisne compte plus de six cents vers, mais je ne cite que 1’essentiel a
titre d’exemple.

La viele (Gautier de Coinci)
Vieler vieut un biau son

De la bele

Qui seur toutes a biau non,

En cui Diex devenir hom

Vout jadis

Dont chantent en paradis

Angles et arcangle a haut ton.

La douce mere au creator

A s’eglyse a Rocheamator

Fai tanz myracles tans hauz fais.
Plusieurs fois leii 1’ai.

D’un jongleour, d’un home lai
Un mout courtois myracle 1 truis
Que raconter veil, se je puis,
Pour faire entendre a aucune ame
La cortoisie Nostre Dame.

Ou pais ot un jongleor

Qui de la mere au Sauveor
Chantoit le lai mout volentiers
Quant il venoit par ses mostiers.
Menestreuz ert de grant renon,
Pierre de Sygelar ot non

A Rocheamator ce me samble

1 Dans : Albe et Rocacher, 1975, p. 142.



Ou granz pueples souvent asamble
En pelerinage en ala.

Mout de pelerins trouva la

[...]

Quant s’orison a dite et faite

Sa viele a sachie et traite
L’arcon as cordes fait sentir

Et la viele retentir

Fai si qu’entor sanz nul delai
S’asemblent tuit clerc et lai.

Qui de s’ame

Vieut oster le fiel amer

Nostre Dame

Doit jour et nuit reclamer

Fole amor por li amer

Jetons puer

Qui ne I’aime de doux coeur
Bien se puet chetif clamer

Quant saluee ot doucement

Et loee moult longuement

La mere Dieu d’entier corage

Et enclinee ot mout s’ymage
Mout hautement dist et cria
Dame de toute cortoysie

Se il te plait rien que je die

Je te requier qu’en guerredon
D’un de ces cierges me fai don [...]
Dame sanz pareille et sanz per,
Pour faire feste a mon souper
Un de tes bialz cierges m’envoie
Plus ne te quier se dieux me voie.
Nostre Dame sainte Marie

Qui fontaine est de cortoysie

Et de douceur source est de dois
Dou menestrel ot bien la vois
Car maintenant sanz plus atendre
Seur sa viele fait descendre

Tout en apert voiant la gent

Un mout biau cierge et un mout gent.

Cil et celle
Qui sert par devocion
La pucele

62



63

Ou prist incarnation

Por nostre redemption

Li doux Diex

Sen lit a ja fait es ciex

Chambre 1 a et manssion

Uns moigne qui ot non Gerars
Qui mout estoir fel et waignars
Qui le mostier adont gardoit

Et qui ces choses regardoit

Com hom plein de melancolie
Le myracle tient a folie.

A Perron dit qu’est enchanteres
Boutencoroye et tregeteres
Entre ses mains le cierge prent
Se le rasiet en haut et pent

Li menestreuz qui assez sot

Le moigne voit enrede et sot [...]
La viele prend de rechief

Vers I’image lieve le chief

Si chante si bien et viele

N’est sequence ne kyriele
Qu’escoutissez plus volontiers
Et i cierges biaus et entiers
Seur la viele redescent

Ce myracle virent cinq cent.

[...]

Tuit s’emerveillent tuit se saignent
Au doigt le cierge s’entresaignent
Qui ja deus fois est avalez
Pierre en dormis n’enjalez

N’a pas les dois sour la viele
Mais si bien chante et si viele
Devant I’ymage Nostre Dame
De pitie fait plorer mainte ame
Quel son que rende la viele

Li cueur si haut chante et viele
Que dusqu’a Dieu s’en va li sonz
Car maintenant si com lizons
Au menestrel cui Diex consaut
Ra fait Ii cierges le tiers saut.
Trois fois la dame li tendi

Quie mielz dou moigne I’entendi



Et qui assez fu plus courtoyse
Dau faut moygne qui de la noise
Est esbaudis et estones

Chascun s’ecrie ‘Sonez sonez
Plus biau myracles n’avint mais
Ne n’avenra ce cuit ja mais’.
Virge monde

Por cui Diex monda le mont

Si me monde

Qu’en paradis m’emme mont

T1 ami ont bien le mont

Seurmonte

T1 ami vont tout monte

Devant Dieu lassus amont

Qui lors veist le menestrel

Le cierge offrir desor 1’autel [...]
Ains fu courtois vaillanz et sages
Car tant com dura ses aages
Chasqu’an si com je truis ou livre
Un mout bel cierge d’un livre

A Rochemador aporta

En Dieu servir se deporta

Et quant Dieu pleut qu’a sa fin vint
A la gloyre du ciel parvint

Et devant Dieu en ala ’ame

Por la priere Nostre Dame

Dont il chantoit si volontiers

Et cui d’un cierge estoit rentiers [...]
La clere vois plaisant et bele

Le son de harpe et de viele

Se psaltere d’orgue de gygue

Ne prise pas Diex une figue

S’il n’a ou cuer devocion

Diex ecoute 1’entencion

Non pas la vois ne 1’estrument

Qui Dieu loer vuelt doucement [...]
Chantons nos haute kyrieles

Noz sequences nos ymnes beles |[...]

Cler sonnera nostre viele
Et no changons ert bone et bele.
Porte dou ciel



65

De paradiz, planche et ponz
Sourse de miel

De douceur pecine et fonz.
D’enfer qui tant est parfonz
Nous desfen

Qui nou crient peu a de sen
Car n’1 a rive ne fonz.
Douce Dame

Par mout vraie entencion
Cors et ame

Met je en ta protection

Prie sans delation

ten fil douz

Qu’il nos face vivre touz

In terra viventium. Amen. (Koenig, 1970, vol. 4, p. 184-198)

Bien plus réduite, la chanson de Sainte Marie présente le méme
récit, ayant probablement comme source le texte latin, puisque cette
chanson en présente sinon 1’essentiel, du moins une grande partie. De
plus, les louanges a la Vierge étant plus directes, les digressions du
poc¢me de Gautier de Coinci n’y figurent pas. Voici la chanson du
répertoire d’ Alphonse X :

CSM 8

Incipit : Esta ¢ como Santa Maria fez en Rocamador decender hua candea na
viola do jograr quecantava ant' ela.

(Celle-ci relate comment sainte Marie a fait descendre une chandelle sur la viele
du jongleur qui chantait devant elle).

Refrain : A Virgen Santa Maria / todos a loar devemos, / cantand' e con alegria,
/ quantos seu ben atendemos.

1)E por aquest' un miragre | vos direi, de que sabor a
veredes poy-I' oirdes, | que fez en Rocamador

a Virgen Santa Maria, | Madre de Nostro Sennor;

ora oyd' o miragre, | € nos contar-vo-lo-emos.

A Virgen Santa Maria ...

2) Un jograr, de que seu nome | era Pedro de Sigrar,
que mui ben cantar sabia | e mui mellor violar,

e en toda-las eigrejas | da Virgen que non 4 par

un seu lais senpre dizia, | per quant' en nos aprendemos.



66

A Virgen Santa Maria ...

3) Aquel lais que el cantava | era da Madre de Deus,
estand' ant' a sa omagen, | chorando dos ollos seus;

e pois diss': «Ai, Groriosa, | se vos prazen estes meus
cantares, hua candea | nos dade a que ceemos.»

A Virgen Santa Maria...

4) De com' o jograr cantava | Santa Maria prazer
ouv', e fez-1le na viola | hua candea decer;

may-lo monge tesoureiro | foi-lla da mao toller,
dizend': «Encantador sodes, | € non vo-la leixaremos.
A Virgen Santa Maria...

5) Mas o jograr, que na Virgen | tiia seu coragon,

non quis leixar seus cantares, | € a candea enton

ar pousou-lle na viola; | mas o frade mui felon
tolleu-lla outra vegada | mais toste ca vos dizemos.

A Virgen Santa Maria ...

6) Pois a candea fillada | ouv' aquel monge des 1

ao jograr da viola, | foy-a pder ben ali

u x' ant' estav', e atou-a | mui de rrig' e diss' assi:
«Don jograr, se a levardes, | por sabedor vos terremos.»
A Virgen Santa Maria...

7) O jograr por tod' aquesto | non deu ren, mas violou
como x' ante violava, | € a candea pousou

outra vez ena vyola; | mas o monge 1la cuidou

fillar, mas disse-1l' a gente: | «Esto vos non sofreremos.»
A Virgen Santa Maria...

8) Poi-lo monge perfiado | aqueste miragre vyu,
entendeu que muit' errara, | e logo ss' arrepentiu;

e ant' 0 jograr en terra | se deitou e lle pedyu

perdon por Santa Maria, | en que nos € vos creemos.
A Virgen Santa Maria...

9) Poy-la Virgen groriosa | fez este miragr' atal,

que deu ao jograr dda | e converteu o negral

monge, dali adeante | cad' an' un grand' estadal

lle trouxe a ssa eigreja | o jograr que dit' avemos.

A Virgen Santa Maria... (dans : Mettmann, 1959, p. 26-27).

En comparant les deux textes on s’apercoit que tant la chanson du
moine francais que la chanson galicienne-portugaise, présentent des
louanges a la Vierge dans le refrain. La chanson de Gautier de Coinci
contient des refrains multiples, qui évoquent les litanies de Marie :



67

Virge monde, Porte dou ciel, alors que la chanson de Sainte-Marie
présente un refrain unique : A Virgen Santa Marial todos a loar
devemos,/cantand'’e con alegria,/ quantos seu ben atendemos.

Du point de vue de la signification, les deux textes sont presque

identiques, la distinction se trouve principalement dans les signifiants
- ¢’est-a-dire dans la langue -, dans la structure, et dans I’étendue de
chacun. Il s’agit du méme protagoniste, Pierre Siegelar (chanson
frangaise) / Pierre de Sigrar (CSM), du méme décor, 1’église de Notre-
Dame de Rocamadour, du méme miracle, le cierge qui descend trois
fois du lustre s’installant dans la viele du jongleur, du moine qui
I’observe, prenant le jongleur pour un magicien et enfin, de la foule
enchantée par le miracle. Dans une sorte de conclusion des deux
poemes il y a le récit de la fidélité du jongleur en tant que pelerin qui
rend visite a la Vierge de Rocamadour chaque année, en lui apportant
un cierge.
Comme 1’écrit la médiéviste Huguette Legros : “I’esthétique romane
n’est pas une esthétique de surprise, mais une esthétique qui privilégie
la conjoncture et la beauté du style.” Dans I’expression “Faire un
nouveau vers il s’agit principalement d’inventer une nouvelle forme,
et non d’inventer une nouvelle matiére”. (Legros, 1992, p. 18)

Il faut rappeler aussi, que la bougie allumée possede une gamme
importante de significations spirituelles et symboliques dans le
domaine religieux. En ce qui concerne I’espace sacré, non seulement
elle éclaire, mais elle est aussi I’expression des fideles, de 1’adoration
et de ’amour de Dieu, en méme temps que de sa joie, ainsi que le
triomphe spirituel de I’Eglise. La consommation de bougies dans le
temple rappelle la Lumicre, qui ne s’éteint jamais, cette Lumicre, qui
est la joie des ames des justes, qui plait a Dieu, dans le royaume du
Ciel, et dans le cas de Rocamadour, a Marie, évidemment.

Le récit du jongleur de Notre-Dame était si important au Moyen
Age qu’il a servi de point de départ & de nombreuses réécritures au
cours des siccles ultérieurs. Le fopos du jongleur qui était un dévot de

la Vierge Marie a surtout intéressé les auteurs des XIXC€ et XX€
siecles. Au moins deux réécritures méritent d’€tre citées dans la
présente ¢étude : la premicere est un conte d’Anatole France, “Le
jongleur de Notre-Dame”, qui fait partie de son ceuvre L'Etui de nacre
(1892), dont le synopsis est le suivant : Barnabé de Compiégne était



68

un jongleur, qui parcourait les villes en pratiquant les exercices dans
lesquels il était habile ; il n’avait pas de travail stable, et il souffrait de
la faim et du froid. Par une nuit pluvieuse et glaciale, il rencontra un
moine qui le persuada d’abandonner son gagne-pain. Il doit chanter,
dit-il, comme moine, des louanges a la Vierge. Barnabé entra dans le
couvent, et comprit aussitot que chacun des moines faisait sa part pour
louer la M¢ére de Dieu. Le prieur composait des traités sur la Vierge
Marie, qu’un moine copiait sur les feuilles d’un fin parchemin, qu’un
autre ornait ensuite de belles enluminures. D’autres moines
composaient des hymnes ou sculptaient des statues en ’honneur de la
Vierge. Barnabé se sentait trés malheureux de ne pas savoir faire
quelque chose comme cela, et se laissait aller a la tristesse. Un matin,
il décida de pratiquer ses talents de jongleur dans la chapelle, devant
I’autel de la Vierge. Prenons un extrait des plus intéressants, du conte
d’Anatole France, la fin :

La téte en bas, les pieds en l'air, il [Barnabé¢] jonglait avec six boules de cuivre et
douze couteaux. Il faisait, en 1'honneur de la sainte Mere de Dieu, les tours qui
lui avaient valu le plus de louanges. Ne comprenant pas que cet homme simple
mettait ainsi son talent et son savoir au service de la sainte Vierge, les deux
moines criaient au sacrilege. Le prieur savait que Barnabé avait I'ame innocente
; mais il le croyait tombé en démence.

Ils s'apprétaient tous trois a le tirer vivement de la chapelle, quand ils virent la
sainte Vierge descendre les degrés de 1'autel pour venir essuyer d'un pan de son
manteau bleu la sueur qui dégouttait du front de son jongleur.

Alors le prieur, se prosternant le visage contre la dalle, prononga cette parole :

« Heureux les simples, car ils verront Dieu ! »

— Amen ! répondirent les anciens en baisant la terre.

Dans une amplificatio, le pocte Maurice Léna a écrit pour Jules
Massenet le livret d’un opéra, en trois actes : Le jongleur de Notre-
Dame, qui a le synopsis suivant: sur la grand-place de Cluny, en
Bourgogne, se tenait la foire. Devant 1’abbaye, la foule était excitée
par Dlarrivée d’un jongleur itinérant qui chantait une chanson
profane. Le prieur sortit de I’abbaye, dispersa la foule, et Jean lui
demanda pardon pour le blasphéme. Le prieur lui répondit qu’il serait
pardonné¢ s’il entrait au monastere. Au couvent, tous les moines €taient
occupés a faire leur travail, sauf Jean, qui ne parlait pas latin et ne



69

pouvait donc pas chanter a la chapelle. Quatre moines, un sculpteur,
un peintre, un poete, et un musicien, demanderent ironiquement qu’il
soit leur apprenti, chantant chacun les louanges de son art. Le prieur
est venu et a renvoy¢ les moines au travail. Pendant ce temps,
Boniface, le cuisinier, comparait son travail a celui d’un artiste, et
racontait a Jean une histoire exemplaire. Il lui disait que Marie parlait
le frangais aussi bien que le latin. Dans la chapelle, le moine peintre
priait devant une statue, et se cacha, quand il vit Jean arriver avec son
¢quipement de jongleur. Le moine courut raconter ce fait au
prieur. Jean commenca a exercer ses talents de jongleur pour Marie, et
lui chanta aussi une pastourelle. Le prieur, entré dans la chapelle,
voulut interrompre la chanson, mais Boniface le retint. Tous les
moines se rassemblérent progressivement, cachés aux yeux de Jean,
qui dansait une bourrée, devant la statue ; ce qui les mit en colére. Une
musique céleste se fit entendre et comme les autres moines priaient et
louaient Jean, la statue de Marie s’éclaira d’une lumiére céleste. Jean,
ravi d’avoir enfin compris le latin par un autre miracle, mourut en
voyant 1’apparition céleste.

Le style et la forme de la présentation des topoi littéraires — le
jongleur, sa viele et le cierge qui défie les lois de la physique — sont
les traits principaux des deux pocémes analysés, présentant, chez
chacun des poctes, des pieces qui composent le plus important
répertoire marial de la littérature médiévale : Les Miracles de Nostre
Dame (Gautier de Coinci) et les Cantigas de Santa Maria (Alphonse
X).

Les ceuvres tardives — le conte d’Anatole France et le livret de
I’opéra de Jules Massenet — montrent I’influence de la littérature
médiévale au cours des siecles ultérieurs ;ce qui corrobore
I’affirmation de Roland Barthes, selon laquelle la productivité du texte
littéraire consiste en sa capacité a produire des sens multiples, qui se
renouvellent a chaque lecture (Barthes, 1964), et je dirais a chaque
époque aussi. C’est la “mouvance” du texte littéraire dont parle Paul
Zumthor.

Bibliographie

ALBE, Edmond et ROCACHER, Jean, Les Miracles de Notre-Dame



70

de Rocamadour au XII€ siecle. Texte et traduction d’aprés les
manuscrits de la Biblioth¢que Nationale, avec une traduction et des
notes historiques et géographiques par E. Albe et introduction et
complément de notes par J. Rocacher. Toulouse, Le Pérégrinateur,
1975, p. 142-145.

ALFONSO X, Cantigas de Santa Maria, Walter METTMANN (éd.),
Coimbra, Acta Universitatis Conimbrigensis, 1959-1972, 4 vol. (vol.

D).

BARTHES, Roland, Essais Critiques, Paris, Editions du Seuil, 1964.
BREA, Mercedes, “Milagros prodigiosos y hechos maravillosos en las
Cantigas de Santa Maria”, Revista de Literatura Medieval, V, 1993,
p. 47-61.

CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des
symboles, Paris, Robert Laffont/Jup Jupiter, 1982.

CORRAL-DIAZ, Esther, « Maria Balteira e a peregrinacion 4 Terra
Santa », in Mujeres y peregrinacion en la Galicia Medieval, Carlos
Andrés GONZALEZ PAZ (éd.) Santiago de Compostela, Instituto de
Estudios Gallegos ‘“Padre Sarmiento”, Cuadernos de Estudios
Gallegos II, 2010.

GRENTE Georges (dir.), Dictionnaire des Lettres Francaises Le
Moyen Age. Edition entiérement revue et mise a jour par Geneviéve
HASENOHR et Michel ZINK, Paris, La Pochothéque, Fayard, 1992.
FIDALGO, Elvira, As Cantigas de Santa Maria. Vigo, Edicidns
Xerais de Galicia, 2002.

FIDALGO, Elvira. “Peregrinos en las Cantigas de Santa Maria”,
Ildentidad  europea e intercambios culturales en el Camino de
Santiago (Siglos XI-XV). Edicidn a cargo de Santiago Lopez Martinez-
Moras, Marina Meléndez Cabo, Gerardo Pérez Barcala. Santiago de
Compostela, Universidade de Santiago de Compostela, 2013, p. 207-
223.

FRANCE, Anatole. Le jongleur de Notre-Dame. S. 1., Librairie des
Amateurs, 1924.

GAUTIER DE COINCI, Les miracles de Nostre Dame par Gautier de
Coinci, Frédéric KOENIG (éd.), Geneve, Droz, 1955-1970, vol. 4, p.
184 -198.



71

KOENIG, Frédéric. Les miracles de Notre Dame. Par Gautier de
Coinci. (ed. F. Koenig). Genéve, Droz, 1955-1970. v. 4, p. 184-198.
LAPA, Manuel Rodrigues, Li¢ées de literatura portuguesa, Epoca
Medieval, Coimbra, Coimbra Editora, 1955, 4a edicao revista.

LE GOFF, Jacques, O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente
Medieval, Lisboa, Edi¢des Setenta, 1985.

LEGROS, Huguette, La Rose et le Lys. Etude Littéraire du Conte de
Floire et Blancheflor. Senefiance, n° 31, 1992, Aix-en-Provence,
Publications du CUER MA.

MARTINS, Armando, « O mar em hagiografias medievais de tradi¢ao
portuguesa. Uma leitura. » Comunica¢do apresentada na Academia de
Marinha, in Memorias, 2011, vol. XLI, p. 81-93.
MARTY-BAZALGUES Jacqueline, « Sur les traces du troubadour Uc
de Saint-Circ a Saint-Cyr d’Alzon, Rocamadour et Montpellier »,
Actes du Collogue de THEGRA,12 et 13 septembre 1998.
(thegrahim.chez.com/ac_somma.htm).

METTMANN, Walter, (ed.) Cantigas de Santa Maria, Coimbra, Acta
Universitatis Conimbrigensis, 1959-1972, 4 vol. (vol. I).

MONTOYA, Jesus, Las colecciones de milagros de la Virgen en la
Edad Media (El milagro literario), Universidad de Granada, Granada,
1981.

SERVOIS, Gustave, « Notice et extraits du recueil des miracles de
Notre-Dame de Roc-Amadour [premier article]», in Bibliotheque de
I’Ecole des chartes, 1857, p. 21-44.

Sources Internet :

Le livre des miracles de Notre Dame de Rocamadour (XIleme siecle)
Par ABB M.C dans Histoire le 9 Mars 2017 a 14:15.
http://jeviensprierchezvous.blogspot.com/2017/03/notre-dame-de-
rocamadourla-vierge-des.html.

Blog.Je viens prier chez vous.Notre Dame de Rocamadour, la Vierge
des Marins, le 2 mars 2017.
https://www.webcompostella.com/la-vierge-de-rocamadour/,le16
octobre 2008.

Viviane CUNHA



72



73

TROVATORI E I’ESCOLA NEL XII SECOLO

Résumé

Dans ce travail j'ai essayé de démontrer, au moyen de quelques exemples et

itinéraires de vie, que les troubadours du XII® siécle étaient imprégnés d'une
formation scolastique qui leur permettait, tout en se délectant, de jouer un role
didactique et d’établir un modele auprés des communautés tant chatelaines
qu’urbaines avec lesquelles ils entraient en contact. Sans se retirer de I'espace
social, mais se plagant, au contraire, au carrefour des événements politiques,
sociaux, religieux, littéraires, linguistiques et scientifiques de leur époque, les
poctes en langue d'oc ont réussi a transmettre leur gai saber a des personnes
sensibles au lien entre la vie et la littérature et qui, ayant été touchées par la
vague bénéfique de la «mutation culturelle» qui suivit 'An Mille, désiraient
perfectionner leur formation de base. Elles souhaitaient également mettre a
profit toute suggestion utile, dans le but de dépasser les barrieres sociales,
mentales et relationnelles qui, sans doute et a cause du différent niveau
d'alphabétisation, divisaient encore une si grande partie de la population de cette
époque.

Nel presente lavoro ho cercato, additando esempi ed itinerari, di dimostrare
come 1 trovatori del XII secolo fossero profondamente imbevuti di educazione
scolastica e si proponessero, nel mentre procuravano diletto, di svolgere opera
formativa, didattica e modellizzante nei confronti delle compagini tanto
castellane che urbane con cui entravano in contatto. Non rifuggendo dallo spazio
sociale e ponendosi anzi al crocevia delle vicende politiche, religiose, letterarie,
linguistiche, scientifiche del loro tempo, 1 poeti in lingua d’oc riuscirono a
trasmettere 1l loro gai saber a comunita sensibili al nesso vita-letteratura, toccate
dalle benefiche ventate della «mutation culturelle» prodottasi dopo il Mille,
desiderose di migliorare la loro preparazione di base e di mettere a profitto
messaggi e suggerimenti utili a superare le barriere sociali, mentali,
comunicative che ancora dividevano e separavano, anche per via del diverso
grado di alfabetizzazione posseduto, tanta parte della popolazione dell’epoca.

I1 XII secolo — inteso come segmento temporale abbracciante un
arco non solo di cento anni, ma anche 1 lustri che immediatamente lo



74

precedono e lo seguono, giusta la raccomandazione di Ch. Haskins? il
quale insegnava che i secoli non sono che delle convenzioni, delle
partizioni prive di confini netti e precisi e pertanto da prendere in
senso lato — ¢ stato definito, spesso in maniera impropria ed esagerata,
ora come la stagione della rinascita® della societa occidentale dopo un
lungo periodo di decadenza, di depressione, di incertezza
dell’avvenire, ora come ’epoca della scoperta dell’individuo?* e della
costruzione di una coscienza sovraregionale, ora come lo stadio in cui
avvenne la prima rivoluzione europea’, molto piu vasta e decisiva di
quella che parecchio piu tardi avrebbe avuto I’epicentro in Francia o
in Russia. In realta, al di la delle formule ad effetto adottate ¢ divenute
ormai fruste e stereotipate, ¢ innegabile che nel decorso cronico in
questione si ebbe una generalizzata e simultanea renovatio di vari
aspetti del vivere civile, con I’apertura di anteriormente inimmaginati
orizzonti nelle concezioni del mondo, nelle relazioni interpersonali,
nelle organizzazioni politiche, economiche e chiesastiche, con
trasformazioni profonde nella distribuzione del potere e della
ricchezza, nell’espansione e nella differenziazione delle abilita e delle
funzioni professionali, con miglioramenti considerevoli nel campo
dello sviluppo industriale ¢ commerciale, con intrepidi e straordinari
cambiamenti sul piano istituzionale, giuridico, mentale, moretico,
scientifico, letterario, comunicativo.

Ma nel quadro del passaggio da una forma di vita comunitaria ad
un’altra completamente diversa, della crescita della civilta europea nel
suo insieme, non si pud fare a meno di inserire il fenomeno, non a
caso prodottosi proprio nel torno di tempo sopra accennato, della
«sfida laica»® al sistema formativo e speculativo tradizionale, di

2 Ch. H. Haskins, La rinascita del XII secolo (trad. it. di The Renaissance of
the 12th Century, Cambridge 1927, a c. di P M. Bartole), Bologna 1972, pp.
15-16.

Vd. ’opera citata nella nota che precede.

4 Cosi in C. Morris, The Discovery of the Individual: 1050-1200, London
1972.

5 Proprio negli stessi termini ricorre in italiano il titolo del saggio di R.L
Moore, The First European Revolution, c. 970-1215, Oxford 2000, tradotto da
C. Zusio, Roma-Bari 2001.

6 Riprendo alla lettera, traducendola, I’intestazione del bel libro di R. Imbach-

w



75

stampo quasi esclusivamente ecclesiastico, la diffusa riforma e il
sorprendente trasfiguramento delle strutture somministratrici del
sapere, la spettacolare modifica esterna ed interna degli organismi e
degli ordinamenti scolastici’”. Fino al 1100 circa il demanio
dell’apprendimento e dell’insegnamento era stato monopolio quasi
plenario e senza condizioni o restrizioni della Chiesa, che si era
autoarrogato 1l diritto di incanalare alle virtu, prima ancora che alla
cognizione del leggere e dello scrivere, quanti avessero dimostrato
tendenza allo studio e che con una serie continua di dettami aveva
cercato di regolare I’approccio alle artes litterarum ¢ all’istruzione di
base impartita tanto al clero che ai fedeli in saeculo.

Gli appartenenti agli ordini religiosi con compiti educativi non si
erano pero chiusi al mondo esterno e, su richiesta di esponenti delle
classi signorili 0 comunque benestanti, non avevano in genere rifiutato
di adottare e modificare le loro scuole di obbedienza e di servizio al
Signore in cellule di primo dirozzamento dottrinario, di pragmatica
literacy, di preparazione all’utile e all’honestum, di inquadramento
etico e culturale dei reclutati ‘laici’ all’alfabetizzazione.

Le funzioni magistrali nel seno di Santa Madre Chiesa risultavano
essenzialmente deputate ai monaci e ai preti di citta e di campagna, i
quali, pur condividendo la convinzione che la scientia donum Dei est ¢
che lo studio costituiva il viatico necessario € normale per la sacra
lectio e la meditazione della Bibbia, perseguivano tuttavia indirizzi e
obiettivi diversi: nei cenobi 1’erudizione serviva ad elevare nel senso
piu nobile del termine 1 novizi destinati a diventare regolari, era
drasticamente rigettata la conquista della sapienza pagana, il canone
delle letture prevedeva testi solamente cristiani, si respirava un’aria di
distacco, di lontananza e di disprezzo per le cose umane; negli
ambienti canonicali e sacerdotali, piu vicini al «secolo» e alle sue

C. Kénig Pralong, Le Défi laique. Existe-t-il une philosophie des laics au
Moyen Age?, Paris 2013.
7 J. Verger (Il rinascimento del XII secolo, Milano 1997, versione italiana di La

Renaissance du XII€ siecle, Paris 1996) aveva parlato di «una vera e propria
“rivoluzione della scuola”» compiutasi nel XII secolo (p. 87 ss.) e V. Fasseur
e J.R. Valette hanno ripreso I’espressione nell’introduzione (p. 11) alla

raccolta di studi Les écoles de pensée du XII€ siécle et la littérature romane
(oc et oil), Turnhout 2016, da loro curata.



76

esigenze ¢ curiosita, ai suoi richiami e desideri, si registrava, invece,
una maggiore elasticita nei metodi e nelle materie di insegnamento, un
largo recupero del patrimonio civile e culturale del passato, un
frequente ricorso alla strumentazione libresca profana, un’attenzione
piu viva agli scopi sociali dell’acculturazione, non percepita come
esclusivamente mirata all’ingresso nell’ecumene ecclesiastica.

Va precisato inoltre che per tutto il medioevo, prima e dopo il Mille,
la Santa Sede si trovo a dover sedare le ostilita patenti, endemiche e
incessanti tra clero conventuale e parrocchiale riguardo
all’attribuzione e al percepimento delle decime, all’amministrazione
dei sacramenti, all’attivita pastorale ed apostolica, spesso usurpata
dagli indossanti abito monacale e a fronteggiare un’infinita serie di
casi locali di antagonismo «causa devorationis, non devotionis». Fra 1
motivi di contrasto, uno dei piu ricorrenti era quello relativo alla cura
scolare che parecchi cenobiti si attribuivano contravvenendo
all’ammonizione, piu volte e interessatamente ripetuta, di san
Gerolamo che «monachus non docentis, sed dolentis habet officiumy» ¢
alle disposizioni del concilio di Aix-la-Chapelle dell’817 che aveva
decretato che le porte delle scuole monastiche dovessero essere aperte
solo agli oblati, ai designati a vestire la tonaca regolare, essendo il
compito professorale incompatibile con lo stato di chi aveva scelto di
dedicarsi all’ascesi e alla santificazione personale, di votarsi alla
preghiera. Le severe misure adottate per risolvere 1’opposizione tra
culto e cultura ebbero ’effetto, sulle prime, di ridurre notevolmente la
presenza di scuole presso le case religiose cenobitiche sparse su tutto
il territorio europeo, soppiantate da quelle presbiteriali, ufficialmente
incaricate di provvedere all’istituzione di corsi di studio, anzi tutto,
«pro ecclesiastico usuy»; ben presto, pero, 1 divieti furono aggirati da
abbati e priori con la creazione nelle comunita da loro amministrate,
accanto alla scuola interna riservata agli oblati, di una scuola esterna
ideata ed organizzata per accogliere 1 figli destinati a vita laicale di
ceppi signorili della zona, di facoltosi vicini disposti a pagare rette
elevate, di benefattori gia distintisi per la loro generosita. Pur con le or
dette difficolta e limitazioni le scuole monastiche si segnalavano per la
qualita dell’insegnamento del canto liturgico e salmodiale, che in esse
rivestiva un ruolo fondamentale e richiedeva un lungo e quotidiano
tirocinio, nonché per I’eccellenza nell’arte della copia calligrafica e



77

della miniatura, con applicazioni e risultati che rivelavano «una
disposicion de los espiritus...por la forma preciosista y amanerada»®,
per D’eleganza e la ricercatezza, requisiti comunemente ritenuti
indispensabili per la fortuna dei libri prodotti.

Tale la situazione digrossativa e ammaestrativa che si riscontrava
pressoché identica nelle varie parti dell’Europa occidentale quando
«intorno al 1100 tutto incomincid0 a cambiare nelle strutture
scolastiche»’: il miglioramento delle condizioni di vita materiale,
I’aumento delle risorse a disposizione per soddisfare 1 bisogni primari
e non, lo sviluppo demografico e urbano, i progressi negli scambi,
I’accresciuta mobilita delle persone, portarono ad una diffusa sete di
conoscenza, ad una pressante richiesta di istruzione che non fosse,
come per tradizione, religiosa e aderisse finalmente alle esperienze e
alle necessita di un laicato composto non soltanto dai maiores, dai
“ben nati”, dai privilegiati dalla sorte, ma pure dai mediocres e dai
minores desiderosi d’uscire dall’analfabetismo e dall’ignoranza,
d’incrementare e arricchire il proprio capitale cognitivo, di scrollarsi
di dosso il peso — divenuto insopportabile perché imposto su ogni
aspetto del vivere quotidiano — del coetus clericalis. Un’improvvisa e
spettacolare efflorescenza di scuole, spuntate al di fuori dei consueti
luoghi d’istruzione, in ogni regione del continente, € in specie da nord
a sud nell’area dell’ex Gallia che qui interessa, sparpagliate nelle citta,
nelle campagne, nei villaggi, nei borghi, anche impervi ed appartati,
fondate e gestite da magistri saeculares che non appartenevano agli
ordini ecclesiastici ma erano in genere monaci o preti spogliatisi
dell’abito religioso, che avevano esigenza di mantenersi e di
guadagnare, cambio la tela di fondo del panorama urbano e rurale
dell’epoca, arrecando un contributo nuovo e positivo al progresso
intellettuale e culturale dei territori in cui erano state impiantate. E
celebre la testimonianza di Ghiberto di Nogent che, nato nel 1053,
scrisse intorno al 1115 le sue Confessiones, opponendo la condizione
di studio della sua giovinezza a quella, quantitativamente e
qualitativamente diversa, della sua maturita; vale la pena riportare in

8 M. C. Diaz y Diaz, La cultura medieval y los mecanismos de produccion
literaria, in VII Semana de Estudios Medievales (Najera, 29 de julio-2 de
agosto de 1996), Logrofio 1997, pp. 281-296: 294.

9 Verger, Il rinascimento cit. n. 6, p. 89.



78

traduzione, per quanto molto noto, un brano significativo della sua
autobiografia: «Vi era poco prima di quest’epoca, nel tempo che
precedette la mia infanzia e durante la medesima, una tale penuria di
maestri di grammatica che non se ne vedeva nessuno nei paesi ed
appena se ne riusciva a trovare nelle cittd. E se per caso ne veniva
scoperto qualcuno, la sua scienza era cosi modesta e scarsa che non
poteva in alcun modo essere paragonato ai chierici che oggigiorno
vanno errando nelle campagne» '°.

Di fatto gia nei primi lustri del XII secolo si percepi e si prese
sempre piu larga coscienza che I’istruzione costituiva condizione e
mezzo per ridurre le distanze sociali, era la chiave di volta per mutare
1 vecchi rapporti di potere e di conseguenza si accrebbe in maniera
esponenziale la voglia di conoscere quanto sembrava conveniente ¢ si
sveglido e propago un incontenibile, contagioso, anelito d’emergere e
di innalzarsi, che toccava non solo 1 membri della classe equestre e 1
maggiorenti dell’ambito prediale ed economico, ma pure gli allodieri
ansiosi d’entrare nel prestigioso consorzio patrizio, 1 mercanti e gli
artigiani piu o meno arricchitisi (“nummati” come si diceva nel latino
dell’epoca) con il loro lavoro, e perfino alcune frange di populares
stanchi delle soffocanti dipendenze e asimmetrie vigenti in base ad
antiquae consuetudines.

Comunque, sebbene 1 maestri secolari, “liberi” e “mercenari”, per lo
piu di bassa estrazione ma coriacei nel loro spirito di autonomia e nel
loro disegno di ricavare profitti personali dallo sfruttamento delle loro
competenze culturali e professionali, si fossero moltiplicati a
dismisura'! e fossero divenuti piu ricercati e rispettati, pure va detto e

10 Guibert de Nogent, Autobiographie (testo latino con traduzione francese a
fronte), a c. di E.-R. Labande, Paris 1981, 1. I, cap. IV. Un’acuta e penetrante
analisi del passo citato in J. Verger, Culture, enseignement et société en

Occident aux XII€ et XIII€ siécles, Rennes 1999, p. 27 ss.

11 Mancano, purtroppo, sull’argomento indagini prosopografiche valide ed
esaurienti; per dare un contributo all’*‘archeologia” della scuola medievale e
alla conoscenza dei luoghi e dei tempi in cui operarono — specialmente nella
Francia meridionale del XII secolo — grammatici, magistri, instructores e
scolarchi degni d’essere ricordati e adeguatamente catalogati ho raccolto negli
anni parecchie schede e materiali documentari di cui dard prima o poi
contezza; in questa sede mi limito a segnalare, perché significativo nel



79

rimarcato che le istituzioni scolastiche clericali non scomparvero, si
mantennero vive ed attive, malgrado le vocazioni cominciassero a
diminuire, si trasformarono con grande duttilita negli scopi e nei
metodi pedagogici, adeguandosi alle domande di un’educazione da
utilizzare secondo gli individuali intendimenti, che non riconoscesse
in tutte le opere dell’'uomo la mano del Creatore e coadiuvasse un
cursus honorum da esplicare anche fuori degli organismi ecclesiali. La
stessa Sede Apostolica scese in campo per arginare la proliferazione
dei maestri laici e porre un freno alla sperimentazione di nuovi assetti
formativi che costituivano una minaccia per le sue direttive, le sue
finalita, 1 suoi interessi. Gia Gregorio VII aveva raccomandato «ut
omnes episcopi artes litterarum in suis ecclesiis docere faciant», ma
fu Alessandro III ad elevare una concreta diga contro il dilagare delle
scuole profane, stabilendo, intorno al 1160, che chiunque avesse
voluto insegnare era tenuto a chiedere 1’autorizzazione, la licentia
docendi, al vescovo della diocesi; tale disposizione venne ribadita nel
canone 18 del concilio Laterano III (1179), che aggiunse che ogni
aspirante maestro avrebbe dovuto sottoporsi a preventivo esame da
parte di un dignitario capitolare per conseguire il titolo e il permesso;
fu deciso pure, solennemente, dai padri conciliari che ogni prelato
doveva provvedere alla creazione nella sua diocesi — e in specie presso
le cattedrali — di almeno una scuola di arti liberali gratuitamente aperta
a tutti 1 postulanti. Si ottenne cosi uno stimolo notevole alla
somministrazione del nutrimento educativo e dottrinario ed il processo
virtuoso si espanse velocemente dal centro alla periferia, tanto che alla
fine del secolo quasi ogni villaggio del Midi risultava provvisto d’un
foyer di istruzione elementare «a la portée des gens de la plus
misérable condition»'?, ove si insegnava a leggere e a scrivere e si

presente contesto, il caso capitato, proprio agli inizi del Cento, in un paesino
della Dordogne, ad un certo Ramnulfus, «qui solebat tenere scolas apud
Montem Revellumy, costretto, per la contrarieta dei monaci di Saint-Florent,
a chiudere 1 battenti del suo studium (cfr. P. Marchegay, Chartes anciennes de
Saint-Florent pres Saumur pour le Périgord, Périgueux 1879, pp. 8-9).

12 E. Lesne, Histoire de la propriété ecclesiastique en France, t. V: Les écoles

de la fin du VIII€ siecle a la fin du XII€ siecle, Lille 1940, p. 419. Utile
sull’argomento 1l riscontro di M. Bernardi, Orazio. Tradizione e fortuna in
area trobadorica, Roma 2018, che mettendo positivamente a profitto gli studi



80

rilasciavano lezioni di addestramento nelle piu rudimentali nozioni
delle arti liberali.

Ma la crescita dell’alfabetismo, che per quanto riguarda le
campagne del XII secolo puo dirsi ancora parziale e imperfetto, fu,
soprattutto, fenomeno urbano. Nelle citta la tradizionale liberta
d’azione e di comportamento degli abitanti si tradusse in
un’irrefrenabile ricerca di procedimenti di sviluppo e affinamento
culturale, di spazi di istruzione allotri a quelli delle sedi vescovili e dei
monasteri, di strumenti linguistici e ideologici idonei a rielaborare 1
messaggi diretti e indiretti che arrivavano da una realta sempre piu
laicizzata, e 1 meliores viri, consapevoli che I’educazione era
«presupposto, causa e riverbero di nuove dinamiche»'?, si
impegnarono ad allargare i confini delle «littératie»'4, a stabilire una
piu stretta connessione tra mondo del potere ¢ mondo della parola, a
scuotere 1 paradigmi ereditati e a trasformarli in qualcosa di originale
e diverso, di «permisto» perché impregnato del patrimonio noumenico
e cognitivo antico, arricchito dai prodotti e dai fermenti di natura
intellettuale e spirituale propagati da ambienti che erano entrati a
contatto con nuovi modelli concettuali € comunicativi. La confidenza
¢ la pratica dei libri (che costituivano il fondamento di ogni
formazione e informazione), il livello delle conoscenze acquisite, 1
rapporti di integrazione fra sapere orale e scritto, tra latinantes € non
latinantes, tra insegnamenti autoriali e riflessioni nate
dall’osservazione e dall’esperienza, tra gente locale e persone venute
da fuori per apprendere, tra arti speculative e arti applicate, tra idioma
volgare e grammatica, «porta d’ingresso di tutte le altre scienze»
secondo la definizione di Alessandro di Villadei, progredirono e

pregressi ha approntato un’efficace mappa dei centri di istruzione di una
qualche importanza nella Francia del Sud in cui ¢ documentata o ipotizzabile
un’attivita di insegnamento nel XII secolo.

13 G. Cavallo, I/ secolo che legge e che scrive. Tra Occidente e Bisanzio, in 1]
secolo XII: la «renovatioy dell’Europa cristiana (a c. di G.Constable —
G.Cracco — H.Keller — D.Quagliani), Bologna 2003, pp. 461-477: 462.

14 Adopero il termine nel senso spiegato da M. Aurell, Le chevalier lettré.

Savoir et conduite de [’aristocratie aux XII€ et XIII€ siecles, Paris 2011, p. 15
SS.



81

finirono col proiettare gli istruiti al centro degli scambi intersoggettivi
e della vita comunitaria.

Alcuni maestri riuscirono a conquistarsi reputazione ¢ fama per le
loro capacita e competenze ¢ attirarono frotte polimorfe di studenti
(anche adulti) e di auditores, provenienti pure da localita lontane,
richiamati'®> dalla loro dottrina, dalla loro destrezza e influenza
dossologica, dai loro verba, dai loro metodi. Il clima culturale quindi
miglioro e risenti positivamente della mobilita delle persone, delle
idee, degli epistemi e merita in proposito d’essere ricordato che il XII
secolo segno «la comparsa sulla scena sociale della figura dello
studente, come soggetto ben differenziato dallo stereotipo dell’utente
tradizionale delle scuole monastiche e clericali, diverso per
I’esperienza intellettuale che intendeva compiere, per le finalita
professionali della sua formazione, diverso infine sotto il profilo
educativo, in quanto estraneo a quel complesso di precetti
comportamentali ¢ di norme pedagogiche messe a punto per 1 giovani
allievi delle scuole ecclesiastiche»!S. Queste iniziarono un lento ma
progressivo declino e stentarono a mettersi al passo dei tempi: il loro
insegnamento, non molto differente da quello impartito nei moderni
seminari, era di tipo marcatamente conservatore e moralizzatore € non
reggeva la concorrenza delle corrispondenti strutture laicali, nelle
quali il vecchio ideale cristiano della trasmissione gratuita del sapere
non trovava piu posto ed anzi 1 salari e 1 compensi dei maestri

15 Purtroppo, fa difetto un’attendibile geografia storica dei luoghi di sapere
nella Francia meridionale dei secoli dopo il Mille e bisogna accontentarsi
delle sparse e concise osservazioni, che per quanto sagaci non risultano
supportate da sistematiche indagini documentarie, di C.S. Jaeger, The Envy of
Angels. Cathedral Schools and Social Ideals in Medieval Europe (950-1200),
Philadelphia 1994, C. Jacob, Circuits et dynamiques de la mobilité, in Lieux
de savoir. Espaces et communautés (dir. C. Jacob), Paris 2007, pp. 779-785,
S. Thiolier-M¢jean, L archet et le lutrin. Enseignement et foi dans la poésie
médiévale d’oc, Paris 2008, C. Giraut, “Per verba magistri”. Anselme de

Laon et son école au XII€ siecle, Turnhout 2010, Id., Faire école au XII¢
siecle: quelques réflexions générales, in Les écoles de pensée cit. n. 6, pp. 99-
100.

16 G.P. Brizzi, L’identita dello studente tra medioevo ed eta moderna, in
Identita collettive tra Medioevo ed Eta Moderna. Convegno internazionale di
studio (a c. di P. Prodi e W. Reinhard), Bologna 2002, pp. 313-331: 314-315.



82

facevano registrare un’impennata proporzionale alla richiesta dei loro
servizi. Cio malgrado, come ha notato J. Verger, «per lo piu gli
uomini di sapere continuarono ad avere una forte impronta clericale»'’
e, ancorché conducessero un modo di vivere completamente laico, si
qualificavano ed erano qualificati “chierici” (vocabolo che, come
precisato da G. Constable, aveva il doppio significato di «chosen» e di
appartenente a «the part (or portion) of the Lord»!®). L’ambiguita
dello status era determinata anche dal fatto che in molti si facevano
tonsurare ¢ prendevano 1 gradi minori per ottenere i1 benefici e 1
privilegi ecclesiastici, senza pronunciare 1 voti perpetui, senza obbligo
di residenza, senza assoggettarsi ai doveri pastorali o sacramentali;
bastava 1’accesso al mondo della cultura, configurarsi come litterati ed
eruditi, per essere investiti, in una societa ordinata gerarchicamente,
del titolo di distinzione “chierico” propriamente spettante a chi aveva
abbracciato la carriera sacerdotale, ma esteso con grande flessibilita
(per non dire leggerezza) a tutti coloro che come gli officiati di
mansioni religiose si erano dedicati ad attivita intellettuali e
magistrali.

Maestri e chierici animarono la vita non soltanto delle citta, ma pure
dei castelli e delle grandi dimore signorili, centri prestigiosi di
coabitazione e di socializzazione, di potere e di ozio raffinato, di
circolazione di informazioni, di compartecipazione alle pratiche
ludiche e ai valori connessi alla cultura, luoghi di raccolta di gente
agiata che aveva tempo e voglia di occuparsi di cose non strettamente
necessarie alla sopravvivenza, spazi privilegiati per gli intrattenimenti
mondani, per I’'invenzione artistica e letteraria, per la performance,
focolai e arsenali di proposte, rivendicazioni, esibizioni conformi ai
gusti e alle mode del tempo, alle tendenze osmotiche di fortitudo e
sapientia, al finalmente generalizzato consenso per quelle nozze di
Mercurio con Filologia raccomandate gia nel V secolo da Marziano
Capella. Nelle magioni aristocratiche era diffuso e si intensificava
senza soluzione di continuita il costume di affidare a precettori e
chierici, temporaneamente assunti tra il personale domestico (ma

17 Gli uomini di cultura nel medioevo (trad. dal francese di C. Ranzi), Bologna
1999, p. 223.
18 The Reformation of the Twelfth Century, Cambridge 1996, p. 9.



83

liberi di esercitare anche altre funzioni parallele o complementari,
nello svolgimento delle quali spesso riuscivano a «far passare
all’esterno qualcosa della loro cultura e della loro mentalita»!'®), i
propri figli perché venissero educati in primis nella buona creanza, nel
comportamento conveniente alla loro posizione sociale, e di concerto
in quelle tecniche e discipline (soprattutto profane) che potessero
renderli differenti dai rustici e dagli idiotae. L’istruzione di base era
fornita non soltanto alla prole di genere maschile, ma pure a quella
femminile, avviata, con uno storico passo avanti nel processo di
sviluppo della societa civile e dell’emancipazione della donna,
all’apprendimento del leggere e dello scrivere su una scala in
prevalenza per nulla discriminatoria e che anzi vedeva non di rado le
appartenenti al “sesso debole” poste su un piano piu alto.

Nelle regioni al sud della Loira, nel XII secolo, le esponenti della
classe feudale e degli strati piu opulenti fruivano di prerogative
giuridiche analoghe a quelle degli uomini, godevano nelle successioni
di diritti identici a quelli dei fratelli, erano libere di disporre dei loro
beni come meglio credevano, giocavano un ruolo primario e di grande
influenza nella vita sociale che si esplicava nelle aule dei castelli e dei
fortilizi in cui si trovavano a soggiornare, assolvendo di frequente alle
funzioni di organizzatrici e registe degli intrattenimenti, delle feste,
degli spettacoli, delle recite che periodicamente si inscenavano. Per
quanto ancora il dato stenti ad essere pacificamente accettato, ¢
indubbio che nel Cento «it was more likely for a noblewoman to be
literate than a nobleman»?’, che le giovani di buona famiglia erano,
secondo una tradizione che partiva dai padri della Chiesa e si era
ininterrottamente perpetuata fino a Ildeberto di Lavardin e Baldrico di
Bourgueil, spronate e aiutate a tenere sgombera la mente da vanita e
frivolezze attraverso gli esempi libreschi e gli insegnamenti reperibili
nelle sacre scritture, nel salterio, nei testi pietistici, nei trattati
edificanti. Perfino nei piu isolati ridotti di modesti titolati laici si
cercava di dare alle figlie per le quali non si erano programmati 1 voti
religiosi un primo insegnamento nella grammatica, nel computo, nella

19 Verger, Gli uomini di cultura cit. n. 16, p. 178.
20 A. Livingston, Powerful Allies and Dangerous Adversaries. Noblewomen in

Medieval Society, in Women in Medieval Western European Culture (a c. di
L.E. Mitchel), New York-London 1999, pp. 7-30: 12.



84

musica, nel canto, ¢ di procurare loro dei libri che giovassero alle
necessita domestiche, consentissero una qualificata prise de parole e,
se possibile, la partecipazione attiva alle eleganti conversazioni, ai
passatempi dialettici, ai recitals, alle discussioni letterarie che avevano
luogo tra le mura castrali o palatine, spesso trasformate in «théatre
mondain»?!. E siccome lo strumento linguistico di cui le donne
generalmente avevano la padronanza era non il latino, che si
apprendeva bene o negli studia conventuali/episcopali o nelle scuole
cittadine che esse non avevano avuto la possibilita di frequentare,
bensi il volgare, anche per loro aperta pressione o recondito
condizionamento di natura ricettizia, 1 mezzo usuale di
comunicazione e di intercomprensione nelle corti, il wveicolo
espressivo piu adoperato nella vita privata e pubblica, divenne
I’1dioma parlato che passo — non a caso nello stesso arco di tempo ¢ in
misura simile al credito e al pretz conquistato nel ménage quotidiano
dalle dame patrizie (¢ non) — da una posizione marginale e subalterna
a ruolo, dignita e impiego primari e surclassanti.

Conviene, ad ogni modo, tener presente che alla trasmissione di
valori morali e intellettuali (nonché, per 1 maschi, fisici, militari,
guerreschi) dovevano far fronte, nel XII secolo, anzi tutto, 1 genitori,
primi responsabili dell’allevamento, dell’alimentazione mentale,
dell’addestramento alla parola di bambini che non avevano ancora
raggiunto ’eta scolare, erano carenti di ratio e di esperienza, si
mostravano bisognosi di coordinare sotto adeguata guida pensiero e
sermo. Sull’esempio di sant’Anna, che si soleva raffigurare nei panni
di istitutrice della Vergine, le madri erano chiamate per prime,
all’interno della cellula familiare, a plasmare 1 sentimenti e
I’immaginario dei piccoli, abituandoli a distinguere il bene dal male,
alla conoscenza della Verita, al rispetto degli antenati e dei superiori,
ai giochi decifratori delle lettere dell’abbecedario, all’acquisizione di
abilita teoriche, mnemoniche, pratico-manuali, locutivo-espositive.
Una volta compiuti 1 sette anni ed usciti dal gineceo e dalla puerizia, i
rampolli di classe equestre o comunque di rango elevato venivano
affidati a persone generalmente ritenute erudite ma non di rado di

21 R. Lafont, La voix des dames, « Revue des Langues Romanes », CI, 1997,
pp. 185-205 : 193.



85

incerta e traballante qualificazione, il piu delle volte legate alla
famiglia da vincoli di sangue o da rapporti di interesse e
collaborazione, a dei chierici ‘interni’ che non mancavano mai neil
casati signorili, a nutritores, custodes e precettori che vivevano nella
domus e finivano col diventare quasi padri adottivi.

Alla base del sistema educativo, pur in una grande varieta di metodi
e di programmi dovuta all’anarchia e all’indipendenza dei domini
magistri, stavano le sette arti liberali studiate nel loro ciclo completo e
con avvedute transizioni, cui s’aggiungeva l’obbligo di imparare
almeno 1 rudimenti del latino, fondamentalmente attraverso 1 classici e
popolarissimi manuali di Donato e Prisciano che costituivano una
sorta di raccolta enciclopedica, a carattere descrittivo, di insegnamenti
grammaticali, poetici, retorici ed erano propedeutici al successivo
approccio ai testi dell’antichita, che venivano letti, discussi e
commentati analiticamente (e dialogicamente) sotto il profilo formale
e contenutistico e con esercizi applicativi di memorizzazione e
imitazione delle loro “sentenze”. Secondo le esigenze e le istanze
pedagogiche del tempo, tese al recupero del passato, ma anche ad
andare oltre il patrimonio da questo lasciato, si riservava spazio, piu
che alla teoria, alla pratica e alla sperimentazione, tanto che la
formulazione autoriale era di continuo sottoposta a ratifica
dell’esempio vivo, a conferma sostanziale dell’osservazione concreta
quotidiana. La cultura, in generale, era intesa come personale
conquista, attingibile — in conformita ai dettami di Ugo di san Vittore
(che aveva scritto nei primi decenni del Cento) — «mediante la propria
ricerca ¢ il proprio sforzo, piuttosto che ascoltando un maestro»??, il
cui compito doveva limitarsi all’indicazione di come assimilare le
tecniche che avevano reso grandi gli autori assunti a modello e quindi
all’illustrazione dei modi di sviluppo di stili corretti, eleganti,
individuali. I maestri avevano altresi ’incarico di scegliere e fornire
agli alunni I’attrezzatura piu idonea alla loro ginnastica intellettuale e
di allenarli quotidianamente non solo alla lettura e alla collatio (come
allora si definiva la discussione intracomunitaria di quanto si era
appreso nella giornata), all’uso degli strumenti musicali a corda, a

22 Seguo la traduzione che del brano, estratto dal Didascalicon, ha fornito A.
Varvaro, Letterature romanze del medioevo, Bologna 1985, p. 73.



86

fiato o a percussione disponibili, ma pure alla composizione scritta, in
prosa o in versi, su temi proposti dai “dispensatori di sapere”. L’ars
recte loquendi e ’ars versificatoria si imparavano sotto la guida di
meéntori piut 0 meno capaci, che avevano, tra 1’altro, I’abitudine di
avviare alla recita, alla rappresentazione, al canto ad alta voce degli
scritti studiati, facendo cosi diventare le ore dedicate a tali
incombenze delle occasioni sociali, di incontro e confronto di
dilettanti ed esperti di letteratura, di miniintrattenimenti teatrali, di
modulazioni e cadenze sonore, mono e polifoniche.

Comune, specialmente nei lignaggi piu in vista, dinamici e toccati
da ambizioni di crescita, era, poi, il ricorso a quello che con termine
anglosassone suol designarsi forestage, al costume cio¢, di antica
origine, di mandare 1 figli o le figlie presso entita dinastiche esterne,
affinché ne venisse curata ’educazione in habitu laicali, ne fossero
ampliati e favoriti 1 contatti finalizzati a futuri matrimoni e a stabilire
o rinsaldare alleanze interfamiliari, ne venisse agevolato 1’inserimento
nei gangli della macchina politico-militare-amministrativa. Sugli
ospitanti-formatori ricadeva la responsabilita dell’affinamento
moretico, culturale e disciplinare degli allievi-apprendisti di inclita
prosapia loro inviati anche in segno di omaggio ¢ di devota stima ¢
amicizia e per rafforzare patti vassallatici e legami clientelari che
tornava utile ribadire e attualizzare.

Gli adolescenti indirizzati per migliorare, fino al compimento della
maggiore eta, le loro conoscenze verso corti o dimore tendenzialmente
piu importanti ¢ prestigiose di quelle di provenienza costituivano gli
anticipatori e le avanguardie di quelle schiere di juvenes smaniosi di
distinguersi per abilita marziali o artistico-gnoseologiche, di farsi
largo per ottenere un posto di rilievo nel precario e mutevole
entourage del patrono attorno a cui s’erano stretti o per avvantaggiarsi
nella diuturna e faticosa gara per il favore di donne altolocate che
potessero cambiare fruttuosamente la loro condizione economica ed
esistenziale. La «gioventu» coincideva con lo stadio della vita umana
caratterizzato da instabilita e impazienza, da ricusazione della fissita e
dell’irremovibilita, da ricerca di «avventure» e di piaceri in piena
liberta, da propensione per i viaggi e 1’espatrio mirato non solo al
soddisfacimento di generiche curiosita, ma pure all’acquisizione di
uno stato migliore. Non sorprende percido che nell’epoca della



87

‘rinascita’ europea torme di giovani, non ancora ‘casati’ € per lo piu
membri di famiglie cavalleresche, popolassero le strade, le campagne
abitate e gli agri “desertici” delle colline e delle montagne senza una
precisa meta, errabondi per studium militiae, per accrescere le loro
esperienze e moltiplicare il loro sapere, per allargare i loro orizzonti
mentali, per affinare la loro preparazione come potenziali servants de
courtoisie, per semplice speranza d’ottenere «onore € premi».

Accanto ai milites, ai mercanti, ai pellegrini per motivi religiosi, ai
chierici che si spostavano per ragioni scolastiche, ai “giovani”
circolanti per completare la propria iniziazione cavalleresca, si
aggirava per le contrade del Mezzogiorno della Francia una composita
¢ indistinta categoria di persone provviste in genere di modesti mezzi
materiali, «non divites et non mendicantesy, spesso contraddistinte da
simile estrazione familiare e da paritetici fattori identitari,
compartecipi di una medesima forma mentis, cui si soleva
impropriamente riferirsi con I’appellativo di «goliardi», ex-studenti ed
ex-preti (0 monaci) usciti dalle istituzioni scolastiche senza licenza dei
superiori, chiamati anche mundinenses perché immersi nel ‘secolo’,
animati da passioni e sensi profani, ingolfati nel gioco, nell’amore
facile, nelle baldorie tabernarie, sovente confusi con 1 giullari, 1 mimi,
gli istrioni, 1 saltimbanchi, indisciplinati, trasgressivi € bohémiens,
riguardati, per la minaccia sociale che rappresentavano, come esseri
pestiferi dalle autorita religiose e dai benpensanti delle comunita
cittadine e paesane. E non molto diversi, anzi affini ai «goliardi» nella
realta e nell’immaginario dominante del tempo, che aveva al suo
centro il manére, erano 1 clerici vagantes, gli intrattenitori
professionisti che si guadagnavano da vivere dando spettacolo e
facendo divertire il pubblico di piazze e castelli, 1 suonatori di
strumenti musicali, 1 cantautori, gli affabulatori, 1 rielaboratori-
espositori di argomenti derivati dalla tradizione orale (e talora scritta),
gli esecutori ¢ divulgatori di testi lirici spesso composti € quasi sempre
arrangiati da loro stessi, 1 performatori capaci di suscitare emozioni
forti impiegando tutte le risorse mediatiche (musiche e vocaliche) a
disposizione, con un repertorio oscillante fra sacro (non di rado in
chiave satirica e parodica) ¢ profano. Si aveva a che fare, insomma,
con una complessa e assai varia gamma di personaggi in continuo
movimento, all’apparenza equivoci e poco raccomandabili, di



88

individui dimidiati, come 1 «goliardi», fra materia e spirito, fra
concretezza e idealismo, per necessita opportunisti € scientemente
adulatori, da mattina a sera e per abitudine pronti ad adeguarsi alle
esigenze, agli interessi e alle aspettative dei signori che davano loro
momentaneo rifugio e sostentamento.

Anche se con differenti gradi di dignita e prestigio, € normalmente
attestati ai livelli piu alti della piramide scenico-allietativo-culturale
grazie ad una maggiore — e universalmente riconosciuta e applicata —
valorizzazione delle loro qualita e finalita positive, delle loro doti
creative ¢ comunicative, venivano usualmente iscritti, collocati e
catalogati nello stesso mondo di esperti e addetti allo svago e
all’educazione altrui, 1 trovatori, gli inventori-recitatori di pezzi lirici
forniti di pregi complanarmente e sinergicamente concettuali,
enunciativi, estetici, artistici, € che di fatto erano soliti (per non dire
costrettl) a viaggiare di corte in corte, rimettendosi alla generosita del
notabilitato con cui entravano in contatto.

Come ha osservato C. Amado, uno dei compiti primordiali, in una
societa sprovvista di mezzi di comunicazione di massa, «attendus des
troubadours était de faire circuler I’information d’un bout a 1’autre des
terres d’oc»?’, ma in realtd essi, imbevuti di formazione scolastica,
operando in poli avanzati di potere, di scambio e di comunicazione,
consapevoli di rivolgersi a compagini alfabetizzate ed enseignadas,
preferirono non abbassarsi a veicolare notizie spicciole, pettegolezzi o
storielle correnti su soggetti dello smart set dell’epoca, a far conoscere
«e'ls faich e‘ls dich dels valens homes e de las valens domnas que
eron al mon, ni eron estat»**, e si sforzarono piuttosto di mettere alla
portata di un’aristocrazia castellana e urbana evoluta e preparata il
loro gai saber, di proporre un’ctica comportamentale, psicologica,
sentimentale al passo dei tempi nuovi, partecipando le loro opinioni,
riflessioni, emozioni, escogitazioni, con 1’intento di persuadere (nel

23 Clercs et moines dans la sphére courtoise (XIIe-XIIIE siécle), in Eglise et

culture en France méridionale (XII¢-XIV€ siecle) = Cahiers de Fanjeaux 35,
Toulouse 2000, pp. 127-136: 129.
24 Come si legge nella vida di Uc de Saint Circ (ed. J. Boutiere-A.H. Schutz,

Biographies des troubadours, Paris 19642, p. 239).



89

senso primo del verbo, ben posto in rilievo da M. Aurell®, di per se
ducere = condurre verso di s¢), convincere (dall’etimo cum vincere =
vincere insieme) e abbattere 1 tabu mentali e le gabbie culturali che
avevano fino ad allora condizionato una societa peraltro bramosa di
emanciparsi. I trovatori — poeti, congegnatori, orditori, artifices, prima
ancora che cantores — erano, in un mondo che considerava la capacita
di leggere, di scrivere, di comporre, un segno di distinzione sociale e
non possedeva il vocabolo moderno “intellettuale” per loro senz’altro
calzante e appropriato, dei liberi professionisti che, mentre
procuravano diletto, svolgevano opera formativa, didattica e
modellizzante, si sentivano ed erano percepiti come membri a part
entiere della specie dei litterati dominanti 1’'universo del verbum e
impegnati laicamente (oggi di direbbe da free lance) a consigliare, a
“mediare”, a trasmettere, a dispensare, su vasto raggio, le loro idee ed
esperienze. La loro figura sconfinava e per certi aspetti si confondeva
con quella dei chierici, comunemente giudicati periti nell’arte di
legare concetti e parole e visti come una forza di rilievo, dato il
percorso dottrinale e sapienziale compiuto, per pilotare «nella societa
di quei tempi sia I’organizzazione sia il dissenso»?. Con il metro dei
simplices si allogavano a distanza minima da coloro che esercitavano
per mestiere e nelle scuole azione educativa, che vivevano in litteris e
avevano acquisito un’agilita mentale e una competenza tecnica tali da
renderli meritevoli d’essere investiti del titolo onorifico di doctores e
d’essere accreditati, per consenso generale, pre-positi, rispetto alla
massa dei rudes, degli illetterati o dei culturalmente minores.
Muovendosi al di fuori dei quadri istituzionali (ecclesiastici o
comunali), relando, congiungendo, conglobando e assorbendo i due
piani, prima di loro contrapposti, rappresentati dai chierici e dai
giullari (la cui immagine vulgata coincideva con quella ‘bassa’ dei
giocoliert, dei buffoni, dei dispensatori dissoluti e viziosi di
divertimento e giocondita, dei circensi che facevano «théatre de
touty»), entrambi allergici alla stanzialita e privi d’un proprio luogo di

25 Rapport introductif, in Comunicazione e propaganda nei secoli XII e XIII.
Atti del convegno internazionale, a c. di R. Castano-F. Latella-T. Sorrenti,
Roma 2007, pp. 9-19: 9.

26 M. Fumagalli Beonio Brocchieri, L ‘intellettuale, in L’uomo medievale, a c. di
J. Le Goff, Roma-Bari 1988, pp. 203-233: 205.



90

attivita, proiettati tanto verso il mondo signorile che verso quello
cittadino, 1 trovatori erano agli occhi dei contemporanei (oltre che ai
propri) equiparabili ai magistri, personaggi dotati di elevatezza morale
¢ di indiscussa dignita professionale, homs de saber che esprimevano
una condizione di superiorita culturale e sociale, in genere reputati
adreitz, cortes, gen parlans. Nel XII secolo «la circulation des maitres
était aussi intense que celle des étudiants»?’, la tela di fondo su cui
erano abituati ad agire era omogenea ¢ identica a quella su cui
operavano 1 trovatori, come loro dediti all’enarratio poetarum, pronti
a mettere a disposizione della collettivita le conoscenze, di natura e
dottrinale e popolare, attinte in prevalenza nella schola®, ma
riclaborate e rinnovate nella sostanza e nella forma, distillatori di
sapere, seminatori di stimoli e provocazioni, plasmatori del gusto e
dell’ideologia di quanti apparivano bisognosi o desiderosi di
migliorare il loro livello culturale.

Qualche anno fa Valérie Fasseur ha giustamente scritto che «les
troubadours pensaient leur savoir comme concurrent du savoir
d’école, ou au moins d’aussi grande valeur» e non ha mancato
d’osservare come malgrado cio in tutta la loro produzione pervenuta
«jamais référence explicite soit faite a quelque formation académique:
savoir trouver, savoir chanter, tel est le seul savoir revendiqué et
exalté¢ dans leurs poésies»?®. Eppure, anche se ¢ vero che riesce
impossibile reperire ¢ documentare un preciso rapporto di dipendenza
diretta e di filiazione fra i tanti ideatori-realizzatori di versi in lingua
d’oc e 1 maestri operanti entro le impalcature didattiche tradizionali, ¢
accertato ed inoppugnabile che il loro legato lirico lascia da ogni lato

27 C. Beaune, Education et cultures. Du début du XII€ siécle au milieu du XV
siecle, Paris 1999, p. 82.

28 Vale la pena ricordare che le scholae del XII secolo erano non soltanto sedi di
istruzione e di specializzazione nell’ars grammaticae, nelle litteratoriae
scientiae, ma pure siti consueti di specializzazione nell’apprendimento del
canto, interesse principale di chi coltivava, in particolar modo all’ombra delle
chiese cattedrali e abbaziali, il progetto di accedere agli uffici religiosi o di
esercitare in maniera corretta e irreprensibile attivita musicale, canora,
recitativa fuori degli edifici ecclesiastici.

29 Ecoles de pensée du XII€ siécle et littérature en langue d’oc (XIIE-XIII®
siecles), in Les écoles de pensée cit. n. 6, p. 31.



91

traboccare una preparazione scolastica prolungata e non superficiale e
una continua voglia di contrappunto ai messaggi ideologici,
epistemici, morali, artistici, provenienti dai centri di istruzione
secondaria, privati ¢ pubblici, ove vigevano anche per i saeculares
canoni e indirizzi di studio vieti e stantii. Il fatto ¢ che, pur essendo lo
stemma influenciarum tracciabile per le creazioni rimiche vernacolari
rimaste poligenetico e complicato, le rifrangenze e le interferenze
quantitativamente e qualitativamente piu importanti risultano in
maniera distinta di matrice scolastica e piu propriamente chiesastica,
con tracce evidenti e indubbie degli insegnamenti e degli avviamenti
somministrati nei sempre vitali studia di monasteri e vescovati,
depositari di forme di pensiero, di esperienze e pratiche espressivo-
ornamentali, consolidate e venerande, costituenti un serbatoio
imprescindibile, sebbene per nulla stabile e costante, di modelli,
escogitazioni, norme, orientamenti basilari per chiunque avesse voluto
mettere alla prova le proprie facolta inventive ed espositive.

Sin dalle prime generazioni, € a cominciare dal piu antico trovatore
noto, Guglielmo IX d’Aquitania che col suo esempio segno «le
passage d’un forme de vie intellectuelle a ’autre»®, sono percepibili
con chiarezza «phénoménes d’innutrition»®' mentale e spirituale, la
cui origine, al di 1a degli sforzi mimetici, non ¢ difficile ricondurre alle
serre disciplinari fiorenti all’interno e all’esterno delle dominicae
scholae rurali e cittadine che erano, in verita, le principali ‘agenzie’ di
arricchimento interiore esistenti nel Sud della Francia per gli
addiscentes desiderosi d’apprendere gli elementa litterarum e di
ottenere idonei accessus ad auctores.

Lo stesso sopra evocato Guglielmo IX d’Aquitania che, com’¢ noto,
si pose contro quella congerie di prescrizioni e regole
comportamentali che costituivano 1’essenza dei programmi formativi
messi a punto nei luoghi in cui assieme a nozioni e tecniche di studio
si insegnava a sottomettere 1 motus corporis ai motus animi, nel
mentre portava avanti una caparbia e coerente linea di laicizzazione
dell’individuo e della societa contestando le pretese della Chiesa di

30 Fasseur/Valette, Introduction in Les écoles de pensée cit. n. 6, p. 9.
31 Ibidem, p. 13. Per i legami, assai stretti, fra scuole, corti e sperimentazioni
poetiche in volgare valga il rinvio a Bernardi, Orazio cit. n. 7.



92

normare 1 percorsi € 1 modi di vita pure delle persone che non
avevano abbracciato 1 voti religiosi, dava prova d’aver ricevuto — non
diversamente dagli aristocratici del suo tempo — un’educazione
clericale, quando si dedicava da esperto artigiano alla tornitura dei
suoi componimenti lirici, con cura e perizia scegliendo e bilanciando
motz ¢ sons ¢ sfoggiando competenze retoriche presupponenti una
lunga familiarita con gli strumenti piu avanzati e raffinati di creazione
verbale e musicale forgiati nelle officine inventive annesse agli
stabilimenti in cui si studiava innanzi tutto la sacra pagina, e che gli
apprestavano precedenti e prestiti per le sue formulazioni
rivoluzionarie nei contenuti, ma ‘scolastiche’ nella costruzione, nella
disposizione e nell’uso dei materiali. E un dato ormai acquisito e
pacifico che gli artefatti di Guglielmo sono continuazione ¢ sviluppo
in chiave profana dei ritrovati prosodici, metrici, rimici, musicali
d’impiego ordinario nella vicina scuola benedettina di San Marziale di
Limoges e che furono proprio le sperimentazioni compiute in quel
laboratorio d’avanguardia a consentire il passaggio dal versus al vers,
dai tropi al trobar, dal contrafactum alla contraclau. Secondo alcuni
studiosi fu addirittura il desiderio del duca d’elevare un contraltare
mondano a quello mistico realizzato dal coetaneo Roberto d’ Arbrissel
(1050-1117), ex chierico vagante, fondatore del monastero e
dell’ordine di Fontevrault, vissuto a lui vicino per circa venti anni,
grande oratore e trascinatore di folle, ascoltato predicatore della
rinunzia ai beni ¢ alle tentazioni terrestri, a spingere il nobiluomo
irriverente verso la Chiesa e la religione a scendere in campo per
esaltare I’amore sensuale di contro alla glorificazione della donna pura
perseguita dal rivale nella teoria e nella pratica (tra D’altro, con
I’affidamento della direzione del convento misto da lui voluto ad una
signora del circondario) e a coniare, in sorda concorrenza col maestro
della parola d’impronta confessionale, delle canzoni celebranti 1
piaceri del ‘secolo’.

I rapporti strettti ma dinamici, ora collaborativi ora polemico-
oppositivi, tra sistema scolastico (che per tutto il corso del XII secolo
continuo ad essere appannaggio prevalente della Chiesa) e trovatori si
mantennero saldi e operanti anche dopo le insolenti esperienze di
entrabescamen del blasonato amateur pittavino. Per Marcabru, ad
esempio, guascone di oscuri natali, il cui floruit si situa nel secondo



93

quarto del Cento, si ¢ addirittura ventilato il sospetto che sia stato un
monaco (poi spogliatosi) per via della dimestichezza che le sue poesie
denunziano con le Scritture, col pensiero cristiano e in particolare
agostiniano, della sintonia intellettuale ¢ morale che si ¢ avvistata con
1 piu severi fustigatori, a quel tempo, dei costumi ‘cortesi’ e della
«moderna Babilonia». E innegabile, in realta, I’eco nella sua opera
rimasta di fonti etiche classiche (soprattutto Seneca), degli
insegnamenti dispensati nelle scuole di Chartres, vivacissime nell’XI e
nella prima meta del XII secolo, e in special modo delle posizioni
ideologiche manifestate nel trattatello De natura et dignitate amoris
del coevo Guglielmo di Saint-Thierry, religioso amico di san Bernardo
ed entrato nel 1135 nell’ordine cistercense. Tutta la produzione rimica
sopravanzata di Marcabru risulta, come a piu riprese ¢
perspicacemente notato da L. Lazzerini®?, pervasa di significati latenti
e di ‘sensi ulteriori’, intrisa di elementi patentemente ripresi dalla
tradizione (para)liturgica, dai trattati ascetici e dai testi omiletici
correnti nella prima meta del Cento, metabolizzati con sapienti
alternanze e combinazioni concettuali ed espressive che impongono
un accostamento ai modelli del grande genus dicendi dei retori e degli
scrittori mediolatini e all’oratio glossematica praticata nelle scuole
cenobitiche e cattedrali.

Certo, «la présence des savoirs d’école ne se manifeste pas de la
méme maniere dans les chansons des troubadours ni méme dans
chaque chanson de troubadour»®; si rendono piu che mai necessari
fasci di luce radente che mettano in evidenza non solo 1 piani e 1 colori
di fondo, ma 1 reticoli, le giunture, le ombre, 1 contrasti, gli accordi,
con supplementari ricognizioni su specifici autori e testi, su singoli
punti e ‘macchie’ meritevoli di ulteriori applicazioni perché
suscettibili di rivelare il senso di apparentemente strane alchimie, di
far intendere quali erano le forze che si fronteggiavano all’interno

32 Basti il rinvio a Silva Portentosa. Enigmi, intertestualita sommerse,
significati occulti nella letteratura romanza dalle origini al Cinquecento,
Modena 2010, con ricco apparato di note di rinvio alla bibliografia pregressa.
Piu di recente sul tema ¢ da segnalare G. Valenti, La liturgia del trobar.
Assimilazione e riuso di elementi del rito cristiano nelle canzoni occitane
medievali, Berlin-Boston 2014.

33 Fasseur, Ecoles de pensée cit. n. 28, p. 25.



94

della citta dello spirito nell’avanzato medioevo, di dischiudere spiragli
nell’intelligenza e nella ricostruzione di quella histoire-homme che
dovrebbe stare alla base di ogni seria indagine sul passato, ma sulla
cui soglia ci si € troppo spesso fermati sprecando promettentemente
feconde opportunita euristiche. Non si deve dimenticare che il lascito
poetico dei trovatori consente, nel suo complesso € nei suoi
individuali fruscoli, di analizzare e definire le strutture mentali, 1
programmi di perfezionamento, 1 meccanismi ed il senso dei
comportamenti psicologici, I’insieme dei valori, delle norme, delle
aspettative, delle attitudini, delle credenze che segnarono il modo di
vivere non soltanto dei singoli, bensi di una piu ampia e
significativamente rappresentativa porzione del tessuto sociale di
un’area e di un’era speciali nella storia civile e culturale
dell’Occidente europeo. Guardandosi dal rischio di facili livellamenti,
occorre accostarsi ai testi superstiti come a documenti importanti e
insostituibili dei bisogni, dei fermenti, delle istanze, degli aneliti
propri della comunita in cui vennero a maturazione, comprendere che
essi consentono di intravedere 1 processi di inculturazione e di
interazione ai valori e alle abitudini operanti nel piu vasto consorzio
umano ¢ forniscono informazioni dirette sui codici di riferimento e
sulle concezioni moretiche di strati vari ed estesi della popolazione
dell’epoca.

E innegabile che i trovatori abbiano recepito e cavalcato le istanze
di rinnovamento provenienti sia dalle fasce equestri che da quelle
borghesi e cittadine, inaspettatamente e simultaneamente avviatesi
verso inusitati interessi, obiettivi, ideali, gusti estetici e intellettuali, e
si siano impegnati a produrre risposte adeguate alle incalzanti e
disparate richieste che giungevano da categorie eteroclite € non di
rado in conflitto tra loro, riuscendo, con efficaci catalisi di spinte e
tradizioni diverse, a riportare al centro dell’attenzione generale la
persona umana e 1 rapporti dell’unum singulare con gli individui della
specie cui apparteneva. Non rifuggendo dallo spazio sociale e
ponendosi anzi al crocevia delle vicende politiche, economiche,
religiose, linguistiche, scientifiche, essi favorirono con 1 loro incisivi
figmenta, apparentemente leggeri ¢ distensivi, ma in actu attizzatori di
rimuginamenti e discussioni, il processo di interazione fra le “strutture



95

instabili”** che contrassegnavano la civilta del pieno medioevo e

contribuirono in maniera rilevante alla maturazione delle coscienze
singole e collettive. Non deve passare perd sotto silenzio che la
piattaforma principale da cui parti la loro ‘offensiva’ culturale era
costituita dalla formazione scolastica ricevuta nei luoghi di
dispensamento di doctrina, che fondamentalmente restavano ancora
nei secoli XII e XIII sotto 1’ombrello delle istituzioni ecclesiastiche,
le quali non perdevano occasione per trasfondere lezioni di vita ed
inculcare una morale (o, quanto meno, una moralitd) ricavata dal
‘tesoro’ universalmente riconosciuto di saggezza, dal ‘prontuario’ di
conoscenze € norme ritenute valide e cogenti anche per il disorientato
e sempre trepidante per I’avvenire esercito di fideles non consacrati:
dalla Bibbia. Nelle scuole cenobitiche e cattedrali il sapere Scritturale
veniva, comunque, ogni giorno di piu, compenetrato dai dati delle arti
liberali e lo studio rientrava con crescente consenso nella sfera dei
valori positivi (e basti ricordare che una fetta consistente di cistercensi
era solita frequentare assiduamente lo scriptorium adiacente ad ogni
chiostro, in cui, oltre alla lettura e alla copiatura di libri, ci si dedicava
alla composizione di scritti originali, spesso in versi € non di rado
animati da autentico lirismo, in uno stile ricercato, immaginifico,
prezioso). Ecco perché i trovatori, abituati a muoversi in regioni in cui
gli insediamenti degli ordini sacerdotali e monacali erano
numerosissimi € svolgevano funzioni trainanti, non poterono fare a
meno di risentire, direttamente o indirettamente, degli insegnamenti ¢
delle direttive del mondo clericale e di fare 1 conti con le forze
dominanti nel campo del pensiero, della sensibilita, delle relazioni
intersoggettive, degli ‘affari’ celesti e terreni.

Le esperienze e le preoccupazioni dei trovatori erano, del resto,
condivise dai destinatari dei loro versi — specialmente dai membri
dell’establishment patrizio — e da quanti vivevano ¢ operavano nelle
corti signorili, 1 quali, benché fossero nell’intimo spesso critici nei
confronti degli homines ecclesiae, mantenevano per convenienza
contatti continui con 1 ‘soldati’ della Chiesa romana, soprattutto con 1

34 Riprendo 1’azzeccata definizione di G. Tabacco, presente gia nel titolo del
saggio Il cosmo del medioevo come processo aperto di strutture instabili,
«Societa e storian, 7, 1980, pp. 1-33.



96

piu istruiti, in grado di soddisfare il loro desiderio/bisogno
d’acculturazione. Gli scambi e i canali di comunicazione tra clero ed
esponenti della casta aristocratica, fitti gia prima del Mille, risultavano
attivi e intensamente praticati anche nel XII secolo, con persistenti,
ancorch¢ riformati, programmi delle autorita religiose di
cristianizzazione della classe cavalleresca, e con mai interrotti prestiti
da parte laica, tra le fila dei tonsurati piu vicini al ‘secolo’, di
consiglieri, di collaboratori esperti nell’officium linguae, di istitutori
per 1 loro figli. In realta, proprio nella centuria oggetto del nostro
interesse si moltiplicarono ed accentuarono in maniera straordinaria 1
palleggiamenti di valori e di forme di pensiero fra ceti e strutture
sociali differenti e si registrarono mutuazioni ampie, costanti e a tutti
palesi tra le distinte aree che componevano il quadro della vita civile e
istituzionale. E utile ricordare che negli ergasteria ecclesiastici non si
producevano solo testi liturgici o devozionali; le capacita di non pochi
chierici consacrati si esplicavano pure nella stesura di poemi epici, di
elegie, di canzoni giocose, di invettive, di poesie ‘libere’ e lascive per
le quali riesce obiettivamente difficile notare differenze rispetto a
quelle nello stesso torno di tempo composte dai goliardi e dai
trovatori. Si pud dire che nessuno dei generi letterari profani venne
trascurato o disdegnato dai pennaioli che avevano abbracciato gli
ordini religiosi, anche perché molti dei professi avevano compiuto la
scelta di una nuova vita gia avanti negli anni, portandosi dietro
esperienze mondane da cui non sempre riuscivano facilmente a
staccarsi € che contagiosamente trasmettevano ai loro curiosi e
ricettivi confratelli.

E noto che il Capitolo generale dell’Ordine cistercense decretd nel
1199 che «monachi qui rythmos fecerint ad domus alias mittantur,
non redituri nisi per generale Capitulum»®, ma molto prima, in
parecchi sinodi, era stato piu volte stabilito «ut monachi ad convivium
laicorum minime accedere praesument» ed ancora agli inizi del Cento
1l fondatore dell’ordine di Grandmont, Stefano di Muret, non esitava a
proibire espressamente gli incontri tra 1 seguaci della sua regola e i
fratres kalendarum, con evidente riferimento a quegli indossatori di

35 Statuta Capitulorum Generalium Ordinis Cistercensis, ed. J.-M. Canivez,
Louvain 1933, 1, p. 232.



97

cocolla che celebravano le calende del mese con festicciole nel
refettorio cui invitavano 1 vicini abbienti, nel corso delle quali si
instaurava un’allegra fratellanza, si tessevano liricamente, secondo un
uso inveterato, elogi della carita, ma si intonavano pure canti che
richiedevano brindisi vicendevoli e lasciavano ampio spazio a temi
profani.

In base ai nodi relazionali che si possono intravedere attraverso gli
accenni al vissuto testé rievocati ¢ lecito arguire che I’élite politica,
economica, culturale non stava in compartimenti completamente
separati ¢ ben demarcati rispetto agli operatori in ambito spirituale
legati, specialmente ai livelli gerarchici piu alti, ad essa, sovente, da
vincoli di sangue. La commistione di sacro e profano che tanto turba
la mentalita di noi uomini del XXI secolo non scandalizzava né
inquietava le persone dell’era premoderna, che anzi scorgevano una
grande affinita nei modi esistenziali e comportamentali di quanti si
erano posti nelle mani di Dio*® e si muovevano «nell’area della
salvezza» e 1 ‘ben nati’ che trascorrevano 1 loro giorni lontano dalla
massa sociale, in una condizione appartata e privilegiata, per molti
aspetti simile a quella di coloro che nei propositi, sanciti dai voti, se
non sempre nella pratica, avevano rinunciato ai richiami della civitas
terrena.

Si spiega cosi come un canonico di Clermont, Peire Rogier, «savis
de letras e de sen natural», dotato cio¢ di talento e di buone
competenze retorico-letterarie, abbia potuto senza problemi lasciare
«la canorgay, farsi «joglarsy», cantare I’amore, trovare «gran honor el
mon tan com hi estet» e decidere alla fine di rendersi «a [’orden de
Grammon»®’, come un vescovo, quello di Bazas, a capo di una delle

36 Finemente ed opportunamente J. Chélini ha osservato che «considérés
comme deux ordres distincts aux temps carolingiens, clercs et moines étaient

réunis dans le méme ordo théorique aux XII® et XIIIC siéclesy (Histoire
religieuse de ['Occident médiéval, Paris 1968, p. 273).

37 Cosi informa 1’antica vida criticamente edita da J. Boutiére-A.H. Schutz,
Biographies cit. n. 23, p. 267. Certo in questo come negli altri casi che
seguono, non bisogna prendere per oro colato e pienamente rispondente al
vero tutto ci0 che viene riferito dai compilatori; sulla validita epistemologica
delle vidas, comunque, paradossalmente tanto piu utili sotto [’aspetto
sociologico quanto piu ‘costruite’ e false sul piano concreto, si vedano le



98

piu importanti diocesi della Guascogna, in prima linea nell’opera di
estirpazione pestis haeriticae pravitatis, abbia messo a profitto la
scientia litterarum acquisita verosimilmente nella scuola cattedrale
della sua citta, esaltando in sequenze rimiche cariche di implicazioni
etico-feudali la Kalokagathia ¢ cercando di conciliare 1’attrazione
fisica con la ragione, I’amore profano con 1’amore sacro, come un
altro vescovo, quello di Clermont, discendente del casato aristocratico
piu illustre dell’ Alvernia, abbia steso dei componimenti in vernacolo
destinati a trastullare un pubblico cortigiano, come un chierico
girondino, Aimeric de Belenoi, nipote e seguace del maestro
ecclesiastico e iniziatore in volgare del genere della canzone mariana
Peire de Corbiac, dopo aver deciso d’indossare 1 panni di giullare, non
abbia provato alcun imbarazzo nel congegnare pezzi d’ardente amore
per belle creature muliebri alternati a canti incitatori alla crociata e ad
almeno un «Marienlied»®8, come Gui, membro della famiglia
castellana di Ussel, divenuto «canorgues de Briude e de Monferrany,
si sia dato, pur durante lo svolgimento dei suoi compiti pastorali,
all’intramatura di un cospicuo numero di liriche poco confacenti alla
sua veste religiosa, tanto che «lo legatz del papa li fetz jurar que mais
non fezes cansos»®. E si capisce pure perché, in senso inverso, un
ricco mercante di Marsiglia, fortunato uomo di mondo con la passione
della poesia, non abbia trovato difficolta a ritirarsi con la moglie ¢ i
figli in un’abbazia provenzale di cui divenne di li a poco priore e ad
esercitare successivamente, malgrado le intense esperienze secolari e
spettacolari maturate, mansioni di vescovo, per piu di venti anni, a
Tolosa, imponendo con forza e rigore la disciplina ai cattolici
recalcitranti, ¢ perché un bellicoso signore limosino, Bertran de Born,
irriducibilmente pronto ad azzuffarsi «ab totz los sieus vesins», abbia

considerazioni di R. Cavallaro, Sociologia e storie di vita, in AA.VV.,
Biografia, storia e societa, Napoli 1985, p. 96ss., cui ¢ forse opportuno per la
sua pertinenza collegare la riflessione di E. Campbell, ripresa da W.IL.
Thomas-F. Znaniecki, I/ contadino polacco in Europa e in America (trad.
dall’inglese), Milano 1968, p. 28: «se gli uomini considerano reali certe
situazioni, esse saranno reali nelle loro conseguenze» (L 'uso dei documenti e
delle storie di vita nella ricerca sociologica, Roma 1977, p. 44).

38 Vd. Aimeric de Belenoi, Le poesie, a c. di A. Poli, Firenze 1997.

39 Cfr. Boutiere-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 202.



99

considerato naturale, ad un certo punto della sua vita, scegliere la
quies claustri, chiedere ed ottenere I’ammissione alla casa cistercense
di Dalon, ove probabilmente continud anche qualche anno dopo la
‘conversione’ a coltivare la poesia e nei cui ranghi coniugo per
parecchi lustri religiosita e cultura, «I’amour des lettres et le désir de
Dieu»?.

Ma I’esempio piu eclatante della disinvolta commistione di modi e
simboli di vita, di valori, di ideali, di ruoli diversi, I’allegazione piu
significativa a conforto della tesi che conoscenza delle lettere e
meditazione della parola divina fossero compatibili e compartibili e
che 1l passaggio dalla composizione di scritti di indole spirituale
all’elaborazione di testi di essenza secolare e ‘teatrale’ apparisse
naturale e lineare, la prova piu palmare che nell’Occitania dei secoli
XII e XIII non esistevano limiti di rottura, barriere annichilenti, né
gabbie e camicie di forza costringenti gli attori sociali a restare fermi
nei loro uffici, uno dei documenti piu preziosi di micro- (eppure con
valenze di macro-) storia dell’epoca, dei tanti episodi di inculturazione
e di rivendicazione della liberta di seguire la propria vocazione con un
minimo sforzo di adattamento alle norme e alle aspettative vigenti, ¢
dato dal biogramma rimasto relativo ad un anonimo trovatore
originario di Vic, generalmente conosciuto come il Monaco di
Montaudon, monachus licet poeta. In ragione dell’importanza
eccezionale della prosa pervenuta ¢ parso opportuno riportarla nella
sua interezza:

«Lo monges de Montaudon si fo d’Alverne, d’un castel que a nom Vic, qu’es
pres d’Orlac. Gentils hom fo, e fo faichs morgues de [’abaia d’Orlac. E [’abas
si‘l det lo priorat de Montaudon, e lai el se portet ben de far lo ben de la
maison. E fasia coblas estan en la morgia e sirventes de las rasons que corion
en aquella encontrada. E-ill cavallier e-ill baron si-l traissen de la morgia e

feiren li gran honor e deiron li tot so que -ill plac ni lor demandet, et el portava
tot a Montaudon, al sieu priorat. Mout crec e meilluret la soa glesia, portan tota
via los draps mongils. E tornet s’en ad Orlac, al sieu abat, mostran lo
meilluramen qu’el avia faich al priorat de Montaudon; e preguet que-ill li des
gracia que-s degues regir al sen del rei N'Anfos d’Arragon; e [’abas la-ill det.

40 Proprio questo il titolo del fondamentale ed imprescindibile saggio di J.
Leclercq, piu volte pubblicato e con prima edizione a Parigi nel 1957.



100

E-ill reis li comandet qu’el manjes carn e domnejes e cantes e trobes, et el si fez.
E fo faichs seingner del Puoi Sainta Maria e de dar [’esparvier. Lonc temps ac
la seingnoria de la cort del Puoi, tro que la cortz se perdet. E pois el s’en anet
en Espaingna, e fo li faita grans honors per totz los reis e per totz los barons. Et
anet s’en ad un priorat en Espaingna, que a nom Vilafranca, qu’es de [’abaia

d’Orlac. E [’abas si la ‘il det. Et el la enrequi e la meilloret;, e lai mori e
definet»*'.

La narrazione dell’anonimo ‘biografo’ occitano serve, meglio di
qualsiasi spiegazione moderna, a far comprendere quanto molteplici e
varie fossero le palestre in cui poteva esibirsi chi aveva qualita
poctiche e quanto vasto e comune fosse il fenomeno dei monachi
rythmos facientes!

Tuttavia, la cultura avanzata, il possesso d’un addestramento
scolastico e libresco, I’arte di compondre dictatz e di esprimersi
fioritamente, non erano — lo si ¢ indietro osservato — doti che si
acquisivano unicamente negli studia ecclesiastici; si poteva ottenere
una preparazione scavata e raffinata che andasse oltre la grammatica
precettiva e che contemplasse pure 1’abilita disputatorio-versificatoria
¢ la padronanza tecnico-retorica, la capacita di intelligere in
profondita 1 testi e di produrne in proprio, presso cellule private laiche
che funzionavano, fuori d’ogni controllo, con molta probabilita
saltuariamente, in grandi o piccoli centri abitati del Sud della Francia,
¢ che dipendevano il piu delle volte per la loro esistenza dalla
reputazione e dalla forza d’attrazione del maestro che vi insegnava. E
1l caso del maestre dels trobadors, Giraut de Bornelh, che secondo
I’antica ‘biografia’ conduceva vita «aitals que tot l’'invern estava en
escola et aprendia letras e tota [’estat anava per cortz e menava ab se
dos cantadors que cantavon las soas chansos»*?. Attribuendo al verbo
aprende, sulla scia di A. Kolsen®, il significato di insegnare e non di
imparare**, & chiaro e flagrante che il trovatore ritenuto il «meiller que

41 Il testo ¢ ripreso da Bouticre-Schutz, Biographies cit. n. 23, pp. 307-308.

42 Ibidem, p. 39.

43 Sdamtliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, 11, Halle a. S. 1935, p.
78.

44 Thiolier-M¢jean ~ ha  appropriatamente chiosato: «Abandonnons
definitivement 1’idée qu’il ait pu y “apprendre a lire”!» (L’ archet cit. n. 14, p.
65).



101

negus d’aquels qu’eron estat denan ni foron apres lui» avesse preso
I’abitudine di tenere lezioni, in una scuola privata da lui aperta, per
allievi apprendisti dell’arte del frobar, desiderosi d’affinarsi nella
disciplina del poetare, «in sholastico versificandi exercitio», €
provenienti da ogni parte dell’Occitania, soprattutto dalle zone vicine
alla terra in cui egli era solito operare. Sembra legittimo illazionare
che Giraut, consapevole che la literacy era elemento ineludibile per lo
svolgimento di certe funzioni, per 1’inclusione in un circolo di sodali
privilegiati, curasse 1’arricchimento intellettuale e la formazione
professionale di validi curiales e animatori di riunioni signorili,
esercitasse la sua scholastria per apprestare, secondo il «principle of
imitability so prominent in the community of St. Victor»*, modelli,
stratagemmi costruttivi e procedurali, risorse tecniche a chi voleva
cimentarsi nella creazione di intramature rimico-musicali, per
trasmettere, come un anziano ¢ rispettato artigiano pratico ed esperto
di tutte le modalita stilistiche della poesia in volgare, un sapere
richiedente fatica e versatilita nell’accepire e ritenere «los maystrals
digz».

Non si hanno prove documentarie dirette dell’esistenza, nel
Limosino dell’ultimo quarto del Cento, di una scuola diretta da Giraut
de Bornelh, ma ci sono indizi importanti in tal senso: nei vv. 68-69
della canzone Quan branca:l brondelhs 1l trovatore dichiara
I’intenzione di presto tornare «al mester dels letratzy», all’esercizio
cio¢ delle funzioni professorali, e nella strofa V di Per solatz revelhar
lo stesso accenna alla sua abitudine di dirozzare e addottrinare una
folta schiera «de companhos...gen en arnes e bels e benestansy». Si

45 Jaeger, The Envy of Angels cit. n. 14, p. 259, cui ¢ da affiancare D. Kelly, The
Poem as Art of Poetry: the Rhetoric of Imitation in the Grand Chant Courtois,
in Medieval Lyric. Genres in Historical Context, ed. W.D. Paden, Urbana-
Chicago 2000, pp. 191-208, che ha, tra ’altro, osservato: «Like the Latin
tradition, the new vernacular tradition founded study of the art not only on
treatises but also on antecedent works of art and imitative composition. But
the works of art are chronologically prior to the treatises. Like the Latin
treatises, their vernacular counterparts do not constrain those who study them.
Rather, they reveal the possibilities of poetic and rhetorical language,
possibilities illustrated by the treatises and the predecessors imitable by those
who came after them» (p. 204).



102

aggiunge, poi, ad ulteriore conferma, 1’indicazione che viene
dall’opera superstite di Bernart de La Fon che presenta vistosi
fenomeni di corrispondenza nei contenuti € nelle forme, di consonanza
nell’organizzazione del discorso e nel sistema combinatorio delle
sequenze enunciative, nell’insistenza dei tracciati comunicativi su
identici ingredienti nozionali e verbali, con il lascito scritturale del
cantor rectitudinis. E stato affacciato il sospetto*® che il pit giovane e
meno rinomato verseggiatore, originario d’una contrada assai
prossima alla terra natia di Giraut, di estrazione sociale e di risorse
economiche tali da consentirgli di recarsi alla ‘bottega’ d’un valente e
famoso caposcuola, abbia indirizzato 1 suoi primi passi nel mondo
dell’arte melica verso lo studium del corregionale e autorevole
maestro per specializzarsi sotto la sua guida nell’«invenzione» di
componimenti rimico-melodici, nell’apprendimento e nell’impiego
delle norme della poesia ‘regolata’, nel conferimento di un assetto
corretto al dettato lirico.

La vida di Giraut de Bornelh e le tracce reperite, di diversa
provenienza ma convergenti, sopra segnalate offrono non trascurabile
sostegno e avallo alla supposizione affacciata circa settant’anni fa da
B. Panvini: «siamo indotti a credere che 1 moltissimi trovatori che
fiorirono nei secoli XII e XIII dovettero avere una scuola nella quale
apprendevano e si tempravano nell’arte di comporre. Perd di questa
scuola, di cui intuiamo 1’esistenza, non ci € dato trovare una traccia
sicuran*’. To parlerei piuttosto che di wna scuola, di piu scuole
disseminate nelle varie regioni, citta ¢ paesi del Sud della Francia, a
disposizione di chi, volendosi sottrarre ai meccanismi dottrinali e
comportamentistici alienanti inculcati nelle istituzioni educative
ecclesiastiche, avesse mostrato I’intenzione di apprendere presso
ateliers laici, da maestri, privati e ‘liberi’, I’ars amandi et versificandi,
di impadronirsi dell’outillage mentale, culturale, espressivo,
immaginifico indispensabile per procedere a nuove reificazioni e per
partecipare con qualche speranza di successo ai riti cortesi della
performance lirica.

46 Sia consentito il rinvio al mio saggio A/l’escola di Giraut de Bornelh:
Bernart de La Fon, «Cultura Neolatina», LXXX, 2020 (in corso di stampa).
47 Giraldo di Bornelh trovatore del sec. XII, Catania 1949, p. 100.



103

Una spia preziosa in proposito, finora mai tenuta in conto, ¢
costituita dal testamento, datato 1207, del signore-trovatore Berenguer
de Palazol, coetaneo di Giraut de Bornelh, nel quale ¢ disposto un
legato a favore dei suoi «nutricii» Arnaldo e Clemenza®. Se si
considera che il cantautore rossiglionese dedico una sua lirica al conte
Goffredo III prima del 1164 e che quindi, come tutto lascia credere,
venne al mondo nella prima meta del Cento, la menzione nel
documento citato di due persone qualificate con 1’appellativo nutricii
toglie ogni ragionevole dubbio circa la loro effettiva condizione, che
non puo ritenersi di «balii, pedagoghi, ammaestratori», bensi di
«pupilli, allievi, discepoli», con una gamma di significati insiti nel
termine riportanti tutti all’apprendimento di valori intellettuali e
morali da un aio non a torto visto e stimato nutritore spirituale,
alimentatore culturale, col quale si instauravano non di rado rapporti
affettivi che ne facevano equiparare la figura a quella di un padre
adottivo (che, se necessario, a sua volta si sostituiva al genitore
naturale nei piu decisivi passaggi curriculari, economici, sociali o in
speciali circostanze della vita).

L’attitudine dei grandi e dei piccoli signori dotati di preparazione
letteraria e di fede nell’arte poetica vernacolare ad aprire la loro
domus ai giovani che sembravano provvisti di talento € a contribuire
alla loro educazione musaica risulta, del resto, attestata sin dalla prima
stagione trobadorica. Ebolo (II), visconte di Ventadorn, morto forse
nel 1147, ¢, ad esempio, ricordato dai cronisti del tempo e dai piu
accreditati rimatori del XII secolo come barone ospitale ¢ generoso
che aveva trasformato 1’aula del suo castello in cenacolo e palestra di
quanti avevano la sua stessa passione per le “cantilene”; definito e
noto come il «cantador», diede vita ad un’escola che rappresentd per
decenni il punto di riferimento obbligato dei devoti d’amore e dei
fautori d’uno stile piano ed elegante. Bernart de Ventadorn non esito a
proclamarsi nel v. 23 della canzone Lo tems vai e ven e vire seguace

48 Mi permetto di rimandare a S. Guida, Per il profilo di Berenguer de Palazol,
«Medioevo Romanzoy», VI, 1979, pp. 22-36. Nella prospettiva che si discute
mette conto ricordare che secondo I’antica vida il trovatore «paubres
cavalliers fo, mas adregs et enseignatz», era cio¢ avveduto e fornito di buone
conoscenze letterarie.



104

«de [’escola N’Eblo» e a confessare nella tornata di Be'm cuidei de
chantar sufrir la sua dipendenza artistica dal nobiluomo di cui era
suddito, sostenendo, con molta probabilita a breve distanza dalla
scomparsa di Ebolo, con accenti accorati: «Ventadorn er greu mais
ses chantador,/ que-l plus cortes e que mais sap d’amor / m’en
essenhet aitan com eu n’apreny.

Secondo M. de Riquer, «el complicado arte de los trovadores y las
rigidas leyes de su poética y de su musica exigian un aprendizaje, lo
que no hace inverosimil la existencia de escuelas o de maestros de
trovary»; a giudizio del filologo spagnolo, «es muy posible, por no
decir seguro, que Guillem de Bergueda recibiera lecciones, muy
joven, de gramatica provenzal, de poética y de musica de un maestro
de trovar»®, ma bisogna stare in guardia dinanzi a certe vanterie,
come quella dell’appena menzionato trovatore catalano che in Cel so
qui capdol’e dola afferma: «maestre de l’escola so» (vv. 6-7), perché
spesso ci si imbatte (¢ I’esempio che si discute) in esagerazioni e
(auto)elogi, sconfinanti nel gab, che in alcun modo rispondono alla
realta. Occorre distinguere gli atteggiamenti didattici, le
(auto)dichiarazioni di prestigio magistrale relate ad apprezzamenti e
riconoscimenti ricevuti, dall’effettivo esercizio della professione di
insegnante-plasmatore.

Da istitutore scolastico comincio la sua attivita secondo la vida
Arnaut de Maruelh, che «fo clergues de paubra generacion. E car no
podia viure per las soas letras, el s’en anet per lo mon» e trovod
successo e fortuna come hom de cort e intrattenitore di allegre brigate
con 1 pezzi lirici ideati e realizzati e che, quantunque il suo canzoniere
pervenuto si riveli impregnato di cultura latina e mediolatina, conti
ben cinque /etras metriche denunzianti nell’autore un’educazione
retorica di tipo scolastico e un’adesione alle modalita strutturali,
stilistiche e formali raccomandate nei trattati medievali sul genere
epistolare e, significativamente, comprenda un ensenhamen sulla
proeza (365 esasillabi) nel quale la fin’amors finisce col diventare
strumento di correzione e approfondimento morale e strada obbligata

49 Guillem de Bergueda. 1. Estudio historico, literario y lingiiistico, Abadia de
Poblet 1971, p. 248.
50 Ed. Boutiere-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 32.



105

per il conseguimento delle qualita che rendono ensenhatz e pros, non
puo a cuor leggero essere additato come allevatore per abitudine e per
mestiere di apprendisti estensori di versi rimati e ritmati.
Indubbiamente didattici appaiono 1 fini che percorrono ¢ animano i
sirventesi-ensenhamens di Guerau de Cabrera e di Guiraut de
Calanson, ma, sebbene 1 due nominati autori dimostrino nelle loro
opere il possesso d’una buona cultura enciclopedica, la conoscenza
d’un ampio ventaglio di poesie religiose mediolatine e volgari,
un’apprezzabile padronanza tecnico-costruttiva del discorso ed
abbiano dato ai loro scritti il taglio d’una “lezione”, nulla autorizza a
supporre che nel concreto essi abbiano svolto azione di
addestramento/ammaestramento per giullari o aspiranti compositori di
testi lirici, epici o romanzeschi. Anche per loro, come in tanti altri
casi, «plus que les maitres, ce sont les textes qui “font école”»’!.
Meritano, invece, d’essere sottoposti a ulteriori analisi 1 dati
informativi riguardanti Arnaut Daniel. Questi prese, come si sa, parte
ad una burlesca controversia, destinata a provocare [’ilarita
dell’uditorio, a proposito del rifiuto d’un cavaliere di Cornilh a
soddisfare le invereconde richieste d’una nobildonna; nel corso del
battibecco rimico-musicale il disputatore Raimon de Durfort
(presumibilmente membro della classe equestre), nel mentre
rinfacciava ad Arnaut d’essersi ridotto in poverta per il vizio del gioco
d’azzardo, lo apostrofava ripetutamente con 1’appellativo escoliers;
con tale epiteto, a giudizio della maggiore parte degli interpreti
moderni, il tenzonante avrebbe voluto fare «allusion a la vie
“estudiantine”, bohéme et dissolue, d’Arnaud Daniel»*?; a me pare,
pero, che 1l signore-trovatore caorsino abbia intenzionalmente e
maliziosamente cercato di giocare sull’anfibologia semica del termine
escolier, che, come il corrispondente latino scholaris, equivaleva sia a
frequentatore delle scuole in qualita di studente, sia a praticante delle
stesse nelle vesti di docente. Tenendo presente che nella vida
(generalmente reputata attendibile) ¢ riferito che Arnaut «amparet ben
letras», che cio¢ segui un corso regolare di studi acquisendo buone

51 Giraud, Faire école cit. n. 14, p. 106.
52 P. Bec, Burlesque et obscénite chez les troubadours. Pour une approche du
contre-texte mediéval, Paris 1984, p. 153.



106

conoscenze del latino, e decise di abbandonare la carriera di chierico,
di maestro di ‘“grammatica” laico cui verosimilmente era stato
destinato, per abbracciare la professione di giullare, che nel latino del
XII secolo scholaris stava il piu delle volte per scholasticus e indicava
nella maggior parte delle occorrenze un uomo di cultura formatosi
nelle scuole, un ‘intellettuale’ in grado occasionalmente di produrre e
recitare versi (latini), chi poteva ventare «a Latin education» ed un
sapere scolastico «considered as an essential qualification and a mark
of execellence of his vernacular art»>, che il trovatore perigordino da
Dante definito il «miglior fabbro del parlar materno» si mostro
sempre, fin dai suoi primi esercizi, proteso verso una cifra espressiva
molto studiata e piena di virtuosismi, manifestante gia prima facie una
tormentata ricerca artistica, non sembra privo di fondamenta
sospettare che Raimon de Durfort abbia, con scelta verbale
consapevolmente appropriata — e forse non esente da qualche
sfumatura irrisoria — trovato pertinente ¢ spassoso qualificare come
‘maestro’ 1l suo rivale loico-rimico, beffardamente richiamando e
lepidamente segnalando ai ben entendens 1 suoi lontani ¢ non fortunati
trascorsi da istitutore letterario, da insegnante in una (probabilmente
propria) scuola privata.

Fin qui si € concentrata 1’attenzione su trovatori € maestri orbitanti
in prevalenza attorno alle corti aristocratiche che, quale che fosse la
loro dimensione, grandi, medie, piccole, nell’insieme costituivano il
tessuto connettivo di un mondo che amava autorappresentarsi e che,
mentre assicurava 1 mezzi di sostentamento a quanti sapevano
accordare parole e ritmi e si dedicavano all’arte del comporre e del
cantare in volgare, lanciava proprio tramite 1 piu valenti inventores
nuove mode (a cominciare dal jocus amoris), tracciava la via a diverse
rispetto al passato relazioni interpersonali (con un inedito ruolo
assegnato alle donne), indicava, fuori dai condizionamenti
ecclesiastici, soluzioni alle problematiche morali, psicologiche,
comportamentali che travagliavano la societa del tempo, si
prospettava come il principale, imprescindibile, teatro di accoglienza e

53 H. J. Westra, Literacy, Orality and Medieval Patronage: a Phenomenological
Outline, «The Journal of Medieval Latin», 1, 1991, pp. 52-59: 58.



107

irraggiamento di prodotti culturali che venivano elaborati nei foyers di
creativita artistica da esso propiziati>*.

Ma per completezza del quadro ¢ giusto dedicare qualche pagina
pure alla formazione mentale e letteraria urbana, alle scuole cittadine
sempre piu frequentate nel corso del XII secolo dai membri delle
classi piu eclevate, dagli appartenenti a quei ranghi mercantili e
artigianali — per tradizione mancanti di attrezzatura intellettuale e
compresi tra gli illitterati — che della cultura necessitavano per
esigenze, negozi, intraprese della vita quotidiana, che si mostravano
interessati alla gestione dell’apparato amministrativo e giudiziario
(bisognoso di scritture e di gente in grado di produrle), che
percepivano lo studio come un ascensore sociale, un’opportunita di
ricchezza futura al pari di ogni altro lavoro, € non consideravano
scandaloso che I’insegnamento fosse retribuito. Nelle citta piu grosse
¢ aperte, Bordeaux, Tolosa, Montpellier, Marsiglia, Arles, Avignone, i
meliores viri cercavano continuamente € intensamente nuovi
procedimenti di maturazione e partecipazione civile, s’appalesavano
pronti a recepire ¢ rielaborare 1 messaggi diretti e indiretti che
arrivavano da una realta sempre piu laicizzata. Giorno dopo giorno
aumentava significativamente il numero degli alfabetizzati e delle
persone desiderose d’apprendere le tecniche dell’ars dictaminis; la
letteratura smetteva d’essere 1’ornamento di un’élife minoritaria e
attirava larghi strati sociali, allettati dalla possibilita d’acculturarsi e di
far sentire il proprio peso e la propria voce nelle elaborazioni
ideologiche che si stavano sviluppando ¢ nel processo di generale
renovatio in atto. La tradizionale emancipazione in tutti gli ambiti
degli abitanti delle citta, 1’ebbrezza degli homines novi per una «presa
di parola» prima negata e la loro estraneita all’iniziatico consorzio dei
conoscitori del latino, comportavano quasi obbligatoriamente
I’assunzione del volgare allo statuto di lingua d’uso anche
istituzionale, a base primaria della stessa arte del «dettare», a segno
fondamentale di rinnovamento civile, a medium inscindibile dal
processo di democratizzazione. Cid0 non vuol dire pero che

54 Con perspicacia € non comune cognizione della realta culturale del tempo M.
Aurell ha osservato: «curia (“cour”) et schola (“école”) deviennent
synonymes dans les textes» (Le chevalier lettré cit. n. 13, p. 115).



108

I’elevazione del volgare a dignita scritta e letteraria abbia portato ad
una generalizzata omologazione culturale, abbia annullato o ridotto la
centralita, I’influenza e il sostegno determinante nella strutturazione
ideologica e linguistica del gruppo dei « savants », dei «patriciens de
I’écriture», dei maestri di grammatica. Essi restavano 1 quadri
dirigenti, 1 ‘disciplinatori’ di una comunita non avvezza a «sudare in
scholis» e avida di modelli interclassisti da emulare e trasmutare, gli
annotatori di una memoria che si proiettava verso il futuro, gli
additatori delle linee di svolgimento ¢ delle modalita d’assestamento
di un idioma ancora per tanti versi ‘sperimentale’. Dinanzi ad una
crescente domanda di allargamento e potenziamento della literacy, di
passaggio dall’oralita alla scrittura, di addestramento retorico, i
dictorum periti, 1 nuovi ‘chierici’ della cultura in lingua d’oc
apparivano tutt’altro che distaccati o indifferenti, non tenevano serrato
il sapere come un bene esclusivo o il distintivo d’una superiorita
spirituale e intellettuale, ma cercavano con grande pragmatismo
d’avvicinarsi alle istanze e agli interessi fermentanti entro e fuori il
perimetro della mura cittadine. Proprio per queste ragioni credo che
occupandosi degli ‘aristocratici della penna e della lingua’ del Cento e
Duecento occitano la critica debba soffermarsi maggiormente sulla
fiducia da loro nutrita verso la letteratura «come strumento di
direzione delle coscienze e forma di comunicazione artistica
spendibile nella prassi»>® e che vada vieppiu indagata e ponderata la
funzione assolta dagli intellettuali dell’eta comunale come
organizzatori di presidi educativi a scopi sociali e socializzanti.

Le fonti documentarie e letterarie a nostra disposizione sono
concordi nell’attestare che prima dei tragici eventi della crociata
contro gli albigesi Tolosa, capitale della Linguadoca, posta al crocevia
delle grandi linee di comunicazione che mettevano in contatto 1’area
iberica e mediterranea con 1’ Aquitania, con il versante atlantico e con
le regioni del nord della Francia, si presentava in piena espansione
demografica, territoriale, economica, civile-istituzionale e «apparait
comme un véritable centre culturel»®, che gli intendants des savoirs

55 C. Giunta, Versi a un destinatario. Saggio sulla poesia italiana del Medioevo,
Bologna 2002, p. 514.

s6 L. Macé, Les comtes de Toulouse et leur entourage (XII€-XIII¢ siécles),



109

et des loisirs erano una componente numerosa della realta urbana, in
gran parte di estrazione sociale medio-bassa (nelle vidas si legge che
Guiraudo lo Ros «si fo fils d’un paubre cavalier», che Peire Raimon
«si fo filz d’'un borges», che Peire Vidal «fils fo d’un pelicer», che
Aimeric de Peguilhan «si fo fils d’'un borges qu’era mercadiers, que
tenia draps a vendrey), legati alla dominante dinastia raimondina, il
cui entourage era composto tutto di esponenti laici, risaputamente ben
disposta nei confronti degli homs de saber dotati di cultura profana e
di buone facolta discorsive, dei maestri nel «dir bos laus e
blasmamensy, di coloro che erano in grado di far interagire letteratura
¢ gioco, che laetis seria miscebant. Nella citta bagnata dalla Garonna,
ove — fenomeno eccezionale nel panorama geopolitico del XII secolo
— 1l clero risultava escluso dalla conduzione della vita pubblica e 1
diritti civici avevano raggiunto uno sviluppo senza pari nell’esagono
francese, 1 dispensatori di dottrina e di consigli utili, di divertimento e
giovialita, erano pienamente integrati nella realta locale, anche perché
il generale aumento della ricchezza comportava un accresciuto, a tutti
1 livelli, desiderio di relax, una forte richiesta di istruzione e di
passatempi, un sensibile incremento degli interessi artistici e
latamente intellettuali, una proliferazione di ideatori/interpreti di opere
eutrapeliche di norma e invariabilmente redatte e recitate in volgare.
Ecco perché maestri e trovatori avvertirono la convenienza di
dimorare nella citta e di stabilire in essa il proprio principale obrador,
di frequentare, assieme agli isolati e sempre piu finanziariamente
dissestati castelli signorili, rovinati dall’ascesa delle classi emergenti,
il nuovo pulsante centro di addensamento antropico e di potere
economico, ove la domanda di sapere e di solatz era alta e proveniva
da ceti eterogenei e disparati, congiunti ¢ d’accordo, pero,
nell’ambizione di elevarsi culturalmente e di sfoggiare uno stile di
vita, abitudini e gusti uguali a quelli degli aristocratici di veneranda
prosapia.

In parte differente per I’organizzazione politica e didattica interna il
capoluogo dell’Hérault, Montpellier, saldamente governata per tutto il
Cento dalla stirpe dei Guglielmi, che godeva di vasta fama di citta di
studi, grazie soprattutto alla sua scuola di medicina, e che intorno alla

Toulouse 2000, pp. 143-144.



110

meta del XII secolo «se caractérisait non seulement par la spécificité
de ses disciplines de prédilection, mais aussi par son role de carrefour
culturel, ou convergeaient les savoirs arabo-andalous et italiens, avec
la figure de Pierre de Plaisance, venu de Bologne et fondateur de la
premiére école méridionale de droit roman»>’. Proprio con il prestigio
e con la nomea de «ville de savoir» per eccellenza si spiega come un
giovane caorsino, Uc de Saint Circ, «fils d’'un paubre vauvasor» e
ultimo d’una lunga successione di fratelli, fu, per decisione della
famiglia che lo voleva «far clerc», mandato negli ultimi decenni del
XII secolo «a la scola» nella lontana «Monpeslier» per «amparar
letras» in quell’eminente e cosmopolitico laboratorio di applicazione e
approfondimento culturale. E vero che Uc decise di non continuare la
carriera magistrale cui era stato avviato, ma, secondo la preziosa
testimonianza della sua autobiografia®, acquisi nella citta sulle sponde
del Mediterraneo una buona preparazione scolastica e «ab aquel saber
s 'ajoglari». L’ impronta degli studi effettuati si fece certamente sentire
nella sua posteriore produzione trobadoresca, che si rivela
nient’affatto istintiva e spontanea, bensi analitica, speculativa,
pesantemente condizionata da intenti didascalici e dalla
preoccupazione di soddisfare i1 potenziali utenti con messaggi ben
impostati e orientati. L’attitudine ammaestrativa, affiorante gia ai
tempi dell’attivita lirica in terra occitana, divenne scoperta e
irrefrenata dopo che Uc si trasferi (intorno al 1220) in Italia e si stabili
a Treviso come «chierico domestico» di Alberico da Romano. Nel
Veneto del secondo quarto del *200 il trovatore venuto d’oltralpe non
ebbe difficolta a sensibilizzare e preparare alla ‘cortesia’ 1 membri del
comitatus del suo signore, aspiranti a modi e toni comportamentali
simili a quelli adottati nelle corti del Mezzogiorno della Francia e resi
famosi proprio dai trovatori. Spetta ad Uc la responsabilita d’aver
fatto assumere alla poesia d’oc 1 caratteri quasi d’una disciplina
scolastica, d’averla imposta come materia di studio ai vogliosi

57 Fasseur, Ecoles de pensée cit. n. 28, p. 25. Mette conto ricordare che
Montpellier, a giudizio di H. Vidal, era nel XII secolo «la ville la plus active,
la plus riche et la plus savante entre Rhone et Pyrénées» (L’Aragon et la

révolution montpellieraine de 1204, in XII¢ Congrés d’Histoire de la
Couronne d’Aragon, Montpellier 1985, pp. 43-60: 51).
58 Ed. Boutiere-Schutz, Biographies cit. n. 23, p. 239.



111

d’apparire competenti € a la page, agli aspiranti verseggiatori
bisognosi di griglie esemplificatorie e di spinte autorevoli per esperire
(come fece per primo Alberico) personali, non di rado maldestri e
quasi sempre vanesi, tentativi di creazione lirica. Inariditasi la vena
poetica, in Italia Uc, sfruttando la sua pregressa esperienza didattica,
svolse precipuamente il ruolo di magister vulgaris provincialis,
apprestando una serie di ‘strumenti di lavoro’, di testi sussidiari
all’intelligenza delle rime proposte come oggetto di studio e di
discussione all’attenzione del pubblico cortigiano, quali le ‘biografie’
trobadoriche, animate dall’intento di favorire una sintonizzazione
ideologica e un’iniziazione moretica, o il Donatz proensals, «prima
grammatica d’una lingua letteraria moderna»®, concepito con
I’erguelh d’un letterato-pedagogo consapevole della propria scientia
litteralis per illustrare e ‘sistemare’, sul piano descrittivo ¢ normativo,
il grande patrimonio linguistico lasciato dai trovatori, e realizzato sul
modello dell’Ars minor di Elio Donato, di cui risulta immutato il
taglio e riconoscibile la tela e ripresa 1’idea della centralita della
grammatica nel sistema educativo dei ceti acculturati, o il
minirepertorio di coblas triadas precedute da brevi commenti in
prosa® di cui ¢ portatore il ms.H, spicilegio di dicta di poeti occitani
eletti a modelli moderni, degni di stare accanto agli antiqui, secondo
un programma educativo e sociale mirato al recupero d’un ‘tesoro’ di
paradigmi utili ai membri, ai satelliti e agli aspiranti soci della classe
cavalleresca e che appariva meritevole d’essere tenuto, al pari dei
bene olentes fiori del passato, in archa pectoris.

Di certo Uc apprese durante il suo giovanile soggiorno a
Montpellier e serbo sempre viva ed attuale la lezione che chi si
muoveva nella societa civile dovesse possedere la virtu del «ben dire»
¢ del «ben fare», del sapersi proiettare verso 1’esterno con perizia e
capacita persuasiva, dell’impiego pratico della propria istruzione per
tentare di influire positivamente sulla mentalita e sui comportamenti
tanto delle masse, quanto — e soprattutto — delle minoranze che

59 Au. Roncaglia, Le corti medievali, in Letteratura italiana, dir. A. Asor Rosa,
I, Torino 1982, p. 121. Per I’assegnazione a Uc de Saint Circ del manuale che
la tradizione attribuisce a Uc Faidit sia consentito il rinvio al mio libro Primi
approcci a Uc de Saint Circ, Soveria Mannelli-Messina 1996, pp. 145-170.

60 Valga il rimando alle pp. 171-213 del mio libro citato nella nota precedente.



112

veramente contavano. Ma se Montpellier si rivelo, coi suoi medici,
giuristi, grammaticae doctores abituati a incrociare il piano della
scrittura e dell’oralita, fucina speciale di educazione culturale, una
scuola fondamentale per la costruzione di un sistema di valori e di uno
stile di vita al passo dei tempi nuovi, nel Sud della Francia era piu che
mai luminoso nel XII secolo un altro faro di civilitas che richiamava
gente d’ogni condizione € da ogni parte indirizzandola verso quella
che «apparait comme la plus grande ville de Provence, a I’exception
peut-étre de Marseille»®!, Arles, capoluogo d’un distretto in forte
espansione economica e territoriale, in cui prima che altrove si erano
imposti (dal 1131) gli organismi comunali e si era diffusa la coscienza
della necessita-convenienza di una buona preparazione culturale
raggiungibile con la frequentazione di uno dei tanti studia fiorenti
entro le sue mura e nei pressi del teatro romano che continuava a
testimoniare un glorioso passato di gradevoli ed eccitanti
rappresentazioni e spettacoli. La citta del delta del Rodano era riuscita
a contemperare e conciliare potere feudale, signoria episcopale e
regime consolare e grazie ad un’uguaglianza di principio tra 1 cittadini
e al moltiplicarsi degli uffici e dei posti di lavoro nella pubblica
amministrazione, accessibili a chi era provvisto di competenze ‘alte’,
si stagliava come il centro propulsore della vita intellettuale della
regione, all’avanguardia nella riscoperta del diritto romano,
nell’affinamento dell’esegesi legale, nell’importanza riservata alla
sapienza retorica ed oratoria imbevuta di sostanza etica.

Ad Arles, e precisamente nel castello posto sulla riva destra del
Rodano, nel quartiere di Trencatallia, aveva dimora primaria la
famiglia aristocratica dei Bautz che, poco interessata ad esercitare
direttamente la magistratura consolare, preferi controllare il
comprensorio dall’esterno, intessendo una fitta rete di relazioni
favorita dalle ‘corti imbandite’ che solevano essere tenute e che
vedevano raccolti 1 principali attanti della storia politica, economica,
culturale dell’epoca e in particolar modo dell’area provenzale. Nella
domus dei Bautz erano ben radicati e tenuti continuamente accesi il

61 J.M. Rouquette, Des comtes de Barcelone a la maison d’Anjou, in Arles :
histoire, territoires et cultures, dir. J.-M. Rouquette et ali1, Paris 2008, pp.
303-341: 312.



113

gusto e 1’apprezzamento per la letteratura e la poesia, per gli spettacoli
melici e 1 torneyamens dialettici animati da ‘uomini di qualita’, e
andavano in scena frequenti, splendide, curiae solacii et leticiae che
richiamavano gli esponenti dei piu insigni lignaggi della zona, i
ricercatori di emozioni estetiche ¢ d’un’arte di vivere raffinata, gli
appassionati di convegni festivi e mondano-intellettuali in cui si
discutevano problematiche d’attualita.

Sotto I’egida dei Bautz, cui era legato da vincoli di natura giuridico-
feudale, mosse 1 suoi primi passi artistici (grosso modo fino al 1180) il
trovatore provenzale di maggiore vaglia e notorieta della seconda
meta del Cento, Raimbaut de Vaqueiras, che al loro cospetto e per il
loro divertimento si esibi sovente come intrattenitore lirico-musicale e
intreccio eleganti dialoghi in versi con compagni d’arte attratti, non
diversamente da lui, dalla generosa ospitalita di tanto illuminati
optimates. Il poeta originario del villaggio della Valchiusa
appartenente alla stirpe baussena fu per gli altri artifices che lo
incontrarono ad Arles, ove piu volte fece ritorno dopo il trasferimento
in Italia, un modello, un punto di riferimento, una pietra di paragone,
il concorrente-maestro col quale misurarsi sul piano delle
escogitazioni strutturali, musicali, metriche, tematiche, tonali,
espressive.

Nel capoluogo del regno sotto potesta imperiale € quasi certamente
nel castello di proprieta dei Bautz si fermo e diede prova del suo
talento uno degli artisti piu errabondi che sia dato conoscere, Gaucelm
Faidit, di cui sono note le aspirazioni a infiltrarsi tanto nelle aule
signorili quanto nei piu progrediti ambienti cittadini, le capacita di
adattamento alle situazioni piu disparate, 1’indomita voglia di
cimentarsi ovunque ¢ con chiunque forgiando prodotti mediatici
intramati di musica e versi, leggeri, agevolmente penetrabili e
penetranti, coinvolgenti litterati € non, tali da suscitare piu confidenza
che soggezione e¢ da essere senza fatica memorizzati. Ad Arles
Gaucelm svolse contagiosa azione propulsiva nel processo di sviluppo
culturale e di diffusione dei valori e dei comportamenti modellizzanti
idonei a promuovere ulteriormente € in meglio la qualita dei rapporti
interpersonali che si stavano sperimentando nelle dimore dei piu



114

altolocati esponenti della classe equestre (accanto ai Bautz vanno
ricordati i Porcelet), ove «savoir et raffinement cohabitaient»®2.

Tra 1 procuratori di svago e gli esternatori di messaggi latamente
culturali che operarono ad Arles non pud, poi, essere tralasciata la
menzione di colui che la vida informa essere stato «plasentiers de
solatz entre la gen» e aver soggiornato «lonc temps en Aurengay:
Albertet, trovatore in notorie relazioni d’amicizia e di congiunto,
coordinato, lavoro sia con Raimbaut de Vaqueiras, sia con Gaucelm
Faidit. Negli ultimi lustri del XII secolo egli diede a piu riprese
spettacolo nella mecenatesca corte dei Bautz, eredi per parte materna
dei principi d’Aurenga, magnificenti anfitrioni di hommes de
confiance, di ‘comunicatori’ dotati di qualita ‘ipnotiche’ e capaci di
sfruttare al meglio le risorse della voce e della musica, sicuramente
lieti di vedere collaborare (e misurarsi in duetti) Raimbaut e Albertet,
le due maggiori energie creative in campo poetico che la Provenza
della fine del Cento potesse vantare, entrambe formatesi e cresciute
nel medesimo spazio ludico-letterario che aveva fatto da cornice alle
‘invenzioni’ ¢ alle recite del loro celebre consanguineo teorico d’una
lirica aristocratica e virtuoso dell’esasperata perfezione formale,
caposcuola d’un’arte complessa ed elaboratissima, Raimbaut
d’Aurenga.

Nella citta di san Trofimo, cellula d’una socialita varia e poliedrica,
si incontravano, pero, non soltanto rappresentanti dell’intellighenzia
piu avanzata provenienti dall’esterno e di passaggio per il delta del
Rodano, ma pure personaggi autoctoni sensibili al fascino della
letteratura e della parola ornata, gentiles homines di estrazione
borghese dinamici sul versante e plutocratico e amministrativo,
smaniosi d’accedere ai centri decisionali urbani e ai vertici della classe
dirigente, in grado di tenere coram populo discorsi portatori di istanze
accomunanti ‘grandi’ e ‘piccoli’, disposti a mettere la loro
preparazione al servizio della collettivita. E il caso di Estornel, piccolo
proprietario terriero nella bassa pianura della Camargue, alla ricerca
d’un’integrazione nel Tugendsystem cavalleresco ¢ nei piu onorevoli

62 M. Aurell, La chevalerie urbaine en Occitanie (fin X¢-début XIII¢ siécle), in

Les élites urbaines au Moyen Age. XXIV® Congrés de la S.H.M.E.S. (Rome,
mai 1996), Rome 1997, pp. 71-118: 108.



115

circoli oligarchici, riuscito a farsi breccia tra le brigate “nobili e
cortesi” per la sua capacita di esprimersi efficacemente in versi e in
musica, per la sua abilita a produrre arie e canzoni maturate lontano
dalle aule patrizie, ma in queste prontamente trasferite e riproposte®?,
o di Cabrit, modesto allodiero ‘cliente’ dei Porcelet e con il loro
appoggio infiltratosi nell’élite politica cittadina® fino a diventare
console nel 1197 e nel 1209, appartenente alla sanior pars della
civitas arelatense, con successo inseritosi nella Zielgruppe desiderosa
di divertimenti, di giochi lirici, di emozioni estetiche, percorsa da
un’indistinta (in tutti 1 suoi componenti, pure diversi per estrazione)
passione per I’invenzione letteraria, per la creazione artistica, per la
rima armonicamente accompagnata dalla melodia, o di Guilhem de
I’Olivier, proveniente dagli strati cavallereschi piu bassi ma divenuto
uno dei piu honorati cives dell’istituzione municipale, investito tra la
fine del XII e 1 primi decenni del XIII secolo di importanti cariche
pubbliche (fu per due volte console, quindi c/avarius, ossia incaricato
di custodire le chiavi della cassaforte cittadina e sovrintendente alla
gestione economica, membro della giunta esecutiva delegata ad
assistere e consigliare 1 consoli), autore di coblas (ce ne sono giunte
77) di intonazione morale, didattica, paremiologica, organizzate come
in un piccolo trattato e concepite come pillole del saper vivere, nelle
quali 1l fil rouge allacciante e raccordante le singole unita rimiche ¢
costituito dal costante perseguimento del bene dell’universitas, dalla
raccomandazione insistente di elevare a norma nei rapporti
interpersonali I’onesta e la dreitura, dalla ‘politicizzazione’ dell’atto
del parlare, sempre e comunque finalizzato alla concordia sociale e
all’utile della communitas. La raccolta di versi guglielmini si rivela

63 Fino a poco tempo fa Estornel era un ‘fantasma’ privo di collocazione nel
panorama cronotopico € socioantropico occitano e trobadorico, solamente
noto perché indicato da Raimbaut de Vaqueiras come fonte artistica
meritevole di stima e rispetto, ma ho tentato di restituire a lui affidabili
connotati storici, umani, sociali e culturali nel saggio Un disconosciuto
trovatore provenzale: Estornel, in Antes se agotan la mano y la pluma que su
historia. Homenaje a Carlos Alvar, ed. C. Carta-S. Finci-D. Mancheva, San
Millan de la Cogolla 2016, pp. 701-714.

64 Vd. S. Guida, Pour [’identification du troubadour Cabrit, «Cahiers de
Civilisation Médiévale», 52, 2009, pp. 21-36.



116

fondamentale per scandagliare e chiarire come al tramonto del Cento e
all’alba del Duecento una poesia vernacolare nata in ambienti cortesi e
prosperata quale espressione delle classi aristocratiche sia riuscita a
sussistere e a trovare cultori in villa e a diventare veicolo di
trasmissione di contenuti rispondenti a problematiche contingenti, a
esigenze e richiami del mondo reale, a circostanze storiche specifiche,
a livelli di istruzione allargati e innalzati. Gli uomini coinvolti nella
direzione e nella gestione della res publica avevano del resto molto in
comune con gli uomini di corte: stessa concezione ampia ¢ ‘sociale’
della cultura e dell’eloquenza, medesima attenzione ai
condizionamenti esterni, similare sensibilita alle riflessioni ed
elaborazioni ideologiche, identica consapevolezza dell’importanza
dell’alfabetizzazione e della sapientia, paritetico bisogno di ‘apparire’,
di mostrare le proprie capacita, parallela inclinazione a svolgere opera
di mediazione, di comunicazione, di rappresentazione, complanare
aspirazione ad essere sempre alla ribalta e a sfruttare positivamente il
ruolo conquistato sulla scena.

Certo, nell’arazzo che rappresenta assieme maestri, chierici,
scholares, esperti in pubbliche relazioni, trovatori, ‘intellettuali
mediatori’, curiales  di casati  aristocratici, funzionari
dell’amministrazione comunale di varia origine e differente
formazione pud sembrare erronco e forzato stringere organismi e
personaggi dai tratti esterni dissomiglianti e di primo acchito
incompatibili, ma ad attento esame e con la lente di ingrandimento si
scopre che tutti gli individui menzionati erano stati — chi pitu chi meno
— toccati dalle benefiche ventate della «mutation culturelle» che alla
loro epoca si era prodotta e si andava producendo, che possedevano
una qualificata esperienza (frutto di una preparazione di base
invariabilmente contemplante la conoscenza della Bibbia, di Cicerone,
di Virgilio, di Orazio, di Ovidio, di Boezio, dei doctores cristiani
mediolatini), che erano nella stragrande maggioranza sensibili al nesso
vita-letteratura e si sforzavano per quanto possibile di valorizzare
nella scrittura, nella composizione ¢ nelle pratiche di divulgazione dei
rispettivi saperi, il ‘decoro’ espressivo acquisito e la competenza nelle
discipline secolari di piu immediata utilita, che erano indistintamente
percepiti come persone addottrinate e percorse dall’intento di
trasfondere e far circolare le loro visioni nelle arterie di un’utenza che



117

si mostrava ricettiva e¢ avida dei suggerimenti dei probi homines in
grado di rimuovere dalla strada dello sviluppo civile gli intralci posti
da enti troppo rigidi e austeri. Nelle aule dei castelli e nei luoghi della
socialita municipale, nei siti strategici di coordinata frequentazione
degli esponenti della leisured class signorile e degli appartenenti ai
gruppi medio-bassi urbani e rurali avvenne e progressivamente si
estese per tutto il XII secolo una significativa osmosi tra quanti
riconoscevano come segni distintivi determinatori di prestigio
I’eleganza nei portamenti e nei comportamenti, il livello di istruzione,
la preparazione nelle humanae litterae, la capacita di creare strumenti
di persuasione e di convergenza progettuale suscettibili di spingere
oltre le vigenti barriere sociali, religiose, mentali, comunicative.

Molto resta ancora da cavar fuori dai depositi della memoria
collettiva, specie per quanto concerne la questione dei debiti contratti
dalla poesia trobadorica nei confronti della letteratura in lingua latina,
I’accertamento dei messaggi ideologici e/o dottrinali effettivamente
trasmessi dalle scuole del tempo, la domanda dei prodotti scrittori, la
dislocazione dei poli scolastici, 1 rapporti e gli influssi reciproci fra
istruzione teorica e pratica, la consistenza e la qualita degli
insegnamenti impartiti e/o ricevuti all’interno delle famiglie, il
percorso formativo normale e le deviazioni, le modifiche, gli
adattamenti, 1 condizionamenti dettati dalle circostanze e/o dalle
esigenze e inclinazioni personali 0 di sodalizio
(spontaneo/opportunistico).

In questa sede si ¢ offerta una visione ‘aerea’ e generale, additando
esempi ¢ itinerari che ¢ auspicabile e torna conveniente scrutare,
considerare, illustrare con ulteriori approfondimenti allo scopo di
stendere piu affidabili mappe esplicative della civilta occitana del XII
secolo.

Saverio GUIDA



118



119

ARNAUT DANIEL ET « L’AFFAIRE CORNILH » :
UNE APPROCHE HISTORIQUE

Quelques-uns des plus fameux exemples de « contre-textes »
occitans, pour reprendre I’heureuse expression de Pierre Bec®, se
trouvent dans « I’affaire Cornilh ». Les spécialistes désignent ainsi,
depuis un article de Gianfranco Contini®®, un ensemble de quatre
chansons au contenu scabreux impliquant trois troubadours, Raymond
de Durfort, Truc Malec et Arnaut Daniel. Composée vers la fin des
années 1170, la joute oratoire entreméle les arguments autour d’un
sujet grivois : le chevalier Bernard de Cornil a-t-il convenablement agi
en refusant de souffler dans 1’anus (cornar el corn) de sa dame,
appelée Enan, Aiman, Aya ou Aynan selon les manuscrits, alors que
celle-ci le lui demandait en gage d’amour ? La présence d’Arnaut
Daniel dans le dialogue provoque une certaine surprise, car ses autres

65 Voir Pierre Bec, Burlesque et obscénité chez les troubadours, Paris, Stock,
1984, p. 138-153, qui a été notre édition de référence. Nous avons €galement
consulté celle d’Ugo Angelo Canello, Le vite e le opere di Arnaldo Daniello,
Halle, Niemeyer, 1883 ; de Ren¢ Lavaud, Les poésies d’Arnaut Daniel.
Réédition critique d’apres Canello, Toulouse, Privat, 1910 ; de Gianluigi
Toja, Arnaut Daniel. Canzoni (a cura di), Florence, Sansoni, 1960, p. 187-
191 ; de James J. Wilhelm, The Poetry of Arnaut Daniel, New York / Londres,
Barland, 1981 ; de Martin De Riquer, Poesias de Arnaut Daniel, Barcelone,
Quarderns Crema, 1984 ; de Pierre Bec, Arnaut Daniel. Fin’amor et folie du
verbe, Gardonne, fédérop, 2012 (traduction établie a partir de I’édition Toja) ;
et de Maurizio Perugi, Arnaut Daniel. Poesie (a cura di), Florence, Edizioni
del Galluzzo, 2015.

66 Gianfranco Contini, « Per la conoscenza di un serventese di Arnaut Daniel »,
Studi Medievali,n° 9, 1936, p. 223-231. Le mérite d’avoir

popularis€¢ 1’expression revient néanmoins a René Nelli dans Ecrivains
anticonformistes du Moyen Age occitan, t. 1, La femme et I’amour, Paris,
Phébus, 1977, p. 86 sqq. Parmi les autres références utiles, signalons les
travaux de Lucia Lazzerini, « "Cornar lo corn": sulla tenzone tra Raimon de
Durfort, Truc Malec e Arnaut Daniel », Medioevo romanczo, t. 8, 1981-1983,
p. 339-370 ; et de Caroline Jewers, « The Cornilh Affair: Obscenity and the
Counter-Text in the Occitan Troubadours, or, the Gift of the "Gap" »,
Mediterranean Studies, vol. 11, 2002, p. 29-43 ; Beatrice Barbiellini Amidei,
« Sotto le maschere di Arnaut. Alcuni appunti in margine all’egegesi di
Arnaut Daniel », Romania, t. 123, n°489-490, 2005, p. 28-50.



120

chansons dévoilent un pocte délicat et ¢loigné du burlesque et de la
scatologie.

En dehors des aspects littéraires que nous ne ferons qu’effleurer,
la raison de Dintervention de [Iillustre pocte se trouve
vraisemblablement dans la trame des réseaux sociaux et politiques qui
le liaient aux autres protagonistes de I’échange. Tous appartenaient en
effet a un milieu aristocratique bien déterminé qui, dans le dernier

quart du XII® siécle, prenait ses assises entre Limousin et Haut-
Quercy. Ils entretenaient des rapports marqués par la connivence ou la
concurrence, dans un contexte général sous-tendu par la rivalité entre
deux grandes familles, les Plantagenét et les comtes de Toulouse.
Aussi faut-il étre attentif, pour restituer le contexte des chansons, a
I’emboitement des alliances.

La datation de 1’échange nous retiendra tout d’abord (I), avant
I’1dentification des différents protagonistes (II), puis de voir comment
« l’affaire  Cornilh » peut se comprendre comme une péripétie
mondaine de la Grande guerre méridionale (II).

1. Datation de I’échange

Les chansons de «[l’affaire Cornilh » figurent dans sept

.67 68 69 70 71 72 _ 73 74 :
chansonniers : A, C , D ,H , I, K et R . Parmi eux, les

67 Gianluigi Toja, Arnaut Daniel. Canzoni.., p. 149-159.

68 Rome, Vat. 5232. BEdT 397.1 : £°212r° ; BEAT 447.1 : £°212v°-213r°;
BEdT 29.15 : 205v°-2061°.

69 Paris, BNF, fr. 856. BEdT 397.1 : f2375r° (rubrique : 16v°) ; BEAT 447.1 : f°
379v°-380r° (rubrique : 17r°) ; BEAT 29.15 : 115v°-116r° (rubrique : 5r°).

70 Modene, B. Estense, a, R, 4, 4. Rubrique : f° 5v° ; BEAT 397.1 : f°138r°;
BEdT 447.1 : £° 138r°-138v® ; BEdT 29.15 : 138v°.

71 Rome, Vat. 3207. BEdT 397.1 : f°41r° ; BEdAT 447.1 : £° 41r° ; BEdT 29.15 :
41r°-41v°.

72 Paris, BNF, fr. 854. Rubriques : f° 2r° (noms des troubadours) et 8v° (incipits
des chansons) ; BEAT 397.1 : f°186v° ; BEAT 447.1 : 2 186v° ; BEdAT 29.15 :
186v°-187r°.

73 Paris, BNF, fr. 12473. Rubriques: f° IIv® (noms des troubadours) et
VIIIv® (incipits des chansons) ; BEAT 397.1 : f2172v° ; BEdT 447.1 : °
172v°-173r° ; BEAT 29.15 : 173r°.



121

chansonniers jumeaux I et K se distinguent en proposant une courte
vida de Raymond de Durfort et de Truc Malec, qui nous permet
d’entamer le travail de datation :

Raimon de Durfort et Turc Malec furent deux chevaliers du Quercy,
qui composerent les sirventes relatifs a la dame qui a nom Madame Aya,
celle qui dit au chevalier de Cornil qu’elle ne 1’aimerait point, s’il ne lui
cornait au derricre.

.. , . , 75
Et ic1 sont écrits les sirventes .

Deux points méritent une attention particuliere. Tout d’abord, la
vida ne mentionne pas le nom d’Arnaut Daniel, bien que la chanson
de ce dernier suive celles de Raymond de Durfort et de Truc Malec
dans les deux recueils. En réalité, la période d’activité poétique
d’Arnaut Daniel offre un premier moyen de circonscrire la date
d’¢laboration des chansons, puisque 1’on sait qu’il fut actif,
approximativement, entre la fin des années 1170 et le milieu des

années 1190".

Ensuite, quatre personnages sont cités : Raymond de Durfort,
Truc Malec, le « chevalier de Cornil » — les chansons donnent son
prénom : Bernard — et Madame Aya. Les documents portant leur trace,
notamment dans les cartulaires monastiques limousins et quercynois,
devraient normalement nous permettre d’affiner la fourchette

74 Paris, BNF, fr. 22543. BEdT 397.1 : f°27r°-28v° (rubrique : Cr°) ; BEdT
447.1 : £° 281° (rubrique : Cr°) ; BEAT 29.15 : 80r° (rubrique : Ar°).

75 « Raimons de Durfort e N Turc Malec si foron dui cavallier de Caersi que
feiren los sirventes de la domna que ac nom ma domna N Aia, aquella que dis
al cavallier de Cornil qu’ella no [’amaria si el no la cornava el cul. Et aqui
sont escrits los sirventes ». Texte et traduction par Jean Boutiere, Biographies
des troubadours, Paris, Nizet, 1964, p. 147 — nous avons respecté la graphie
de cette édition.

76 Martin de Riquer, Los trovadores. Historia literaria y textos, t. 2, Barcelone,
Ariel, 1992, p. 605-606 ; 1’auteur développe les arguments en faveur de cette
datation dans Poesias..., p. 11-16. La plupart des éditeurs ont avancé des
conclusions similaires (Canello, Vita..., p. 4; Toja, Canzone..., p. 8-9;
Wilhelm, The Poetry..., p. XIV). Maurizio Perugi retient une fourchette plus
restreinte, les derniéres traces du troubadour remontant selon lui aux années
1190-1191 ; voir Poesie...p. XIII.



122

chronologique. En I’occurrence, le cartulaire d’ Aubazine nous fournit
une aide précieuse, car Bernard de Cornil y apparait a soixante-cing
reprises en 1142 et 1188. Le tableau suivant fournit un résumé de ces

actes’’.

Figure n°l — Bernard de Cornil dans le cartulaire d’Aubazine

Date de ’acte

N° de Pacte
dans le
cartulaire
d’Aubazine
et n° de page
dans I’édition
de
Bernadette
Barriere

Role joué par Bernard de
Cornil

1 | Vers 1142-43

83, p.
109.

108-

Bernard de Cornil et son frére
Bertrand de Cornil font don de
terres situées a Martel ; ce don
est effectué en méme temps que
celui d’Adémar de  Ségur,
conseillé par Cornil de Creysse
(Cornil de Croisa) et son frére
Pierre.

2 | 1150-1159

765, p. 448.

Bernard, Bertrand et Pierre de

77 Les seigneurs de Cornil, qui constituaient une branche de la famille dominant
la petite forteresse de Creysse comme nous allons le voir, ont laissé¢ de
nombreuses traces dans d’autres cartulaires de la région, notamment dans
ceux de Tulle (Jean-Baptiste Champeval, Cartulaire des abbayes de Tulle et
de Rocamadour, Brive, Roche, 1903), d’Uzerche (Jean-Baptiste Champeval,
Cartulaire de 1’abbaye d’Uzerche, Paris, Picard, 1901), de Vigeois (Henri
Bonhomme de Montégut, « Cartulaire de 1’abbaye de Vigeois en Limousin »,
dans Bulletin archéologique et historique du Limousin, n°20, 1890) et de

Beaulieu-sur-Dordogne (Maximin Deloche,

Cartulaire de [’abbaye de

Beaulieu en Limousin, Paris, Imprimerie impériale, 1859).




123

)

Cornil, ainsi que le converse
Etienne de Cornil, témoins d’un
don fait par Raymond de Ia
Cornicre.

Septembre
1155

759, p. 444-
445,

Bernard et Etienne de Cornil
témoins d’un don fait par Géraud
Emes de Mareuil.

1158-1159

762, p. 446-
447.

Bernard, Etienne et Bertrand de
Cornil témoins d’un don fait par
Pierre Aymeric de Mandaval, son
épouse Guillemine ainsi que
leurs enfants et leurs neveux.

1158-1159

1205, p. 529-
530.

Bernard, Bertrand et Etienne de
Cornil témoins d’un don fait par
Pierre Aymeric de Mandaval et
son épouse Guillemine.

1159

131, p. 135.

Bernard de Cornil est témoin, en
méme temps que son frére
Bertrand et que Cornil de
Creysse, d’un don fait par
Guillaume Robert de Cavagnac.

1159

1202, p. 528-
529.

Bernard et Bertrand de Cornil,
ainsi que Cornil de Creysse,
tétmoins dun don fait par
Guillaume Robert de Cavagnac.

1160-1161

140, p.
140.

139-

Bernard de Cornil est témoin, en
méme temps que Etienne de
Cornil et son frére Bertrand, d’un
don fait par Géraud de Cardaillac
et son épouse Marie.

Mars 1159 ou

145, p. 142.

Bernard de Cornil est témoin, en




124

1160

méme temps que Etienne de
Cornil, d’un don fait par Etienne
Belzom.

10

1160-1161

149, p.
144,

143-

Bernard de Cornil est témoin
d’un don fait par Stéphanie
d’ Audiéres.

11

1160-1161

151, p. 144.

Bernard de Cornil est témoin
d’'un don fait par Bernard
Adémar de Belcastel.

12

1161-1162

157, p. 147.

Bernard de Cornil fidéjusseur
d’un don fait par le vicomte de
Brassac Guillaume, aux cotés de
son frere Bertrand et de
Guillaume et Pierre de Cornil.

13

1162-1163

173, p.
156.

155-

Bernard de Cornil témoin, avec
son frére Bertrand et Etienne de
Cornil, d’un don fait par Ajalbert
de Borme.

14

1163-1164

235, p.
186.

185-

Bernard et Etienne de Cornil
témoins d’un don fait par le
vicomte Guillaume de Brassac.

15

1164-1165

187, p.
163.

162-

Bernard de Cornil, ainsi que son
frére Bertrand, Etienne de Cornil,
Hugues de  Belcastel et
Guillaume de Borme, sont
fidéjusseurs de plusieurs dons
effectués en faveur de I’abbaye
d’Aubazine.

16

Entre 1164 et
1187

296, p. 217.

Bernard et Bertrand de Cornil
témoins d’un don fait par Rigaut
Bofaz.




125

17 [ 1165-1166 200, p. 169-|Bernard de Cornil témoin d’un
170. don fait par Pons de Gourdon.
18 [ 1165-1166 202, p. 170-|Bernard et Bertrand de Cornil
171. tétmoins dun don fait par
Aymeric La Roque de Belcastel,
en compagnie de Guillaume et
Hugues de Belcastel ainsi que
d’Etienne de Cornil, moine
d’Aubazine.

19 | 1165-1166 213, p. 176. Bernard et Bertrand de Cornil
sont témoins d’un don fait par
Pierre, cuisinier de Brassac.

20 | 1166-1167 212, p. 175-|Bernard de Cornil et son frere

176. Bertrand témoins d’un don fait
par les deux fréres Guillaume et
Géraud de Borme.
21 | 1167-1168 239, p. 187-|Bernard de Cornil témoins d’un
188. don fait par Hugues de Belcastel.
22 | 1167-1168 240, p. 188-|Bernard de Cornil et fils Roger
189. témoins d’un don fait par
Aymeric de la Roche de
Belcastel.

23 | 1167-1168 243, p. 190. Bernard et Bertrand de Cornil
témoins d’un don fait par Jean,
mercier de Martel.

24 | 1167-1168 246, p. 191. Bernard de Cornil témoin de
plusieurs dons faits par Géraud et
Aymeric de Dome, ainsi que par
leur mere Audenos.

25 | 1168-1169 256, p. 196-|Bernard de Cornil témoin d’un

197. don fait par Guillaume Raymond




126

et son frére Arnaud.

26

1168-1169

257, p. 197.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par les deux fréres
Raymond et Bernard de Felenor.

27

1168-1169

260, p.
199.

198-

Bernard de Cornil, ainsi que
Géraud de Gordon, est témoin
d’un don fait par Pierre de
Verneuil.

28

1168-1169

261, p. 199.

Bernard de Cornil, avec Géraud
de Gordon, Pierre de Verneuil et
Guillaume de Belcastel, est
témoin d’un don fait par Arnaud
de Roufillhac et son fils
Raymond.

29

1168-1169

262, p. 199-

200.

Bernard de Cornil est témoin
d’un don fait par Bernard de
Rouffilhac en méme temps que
Pierre de Verneuil.

30

1168-1169

263, p. 200.

Bernard de Cornil est témoin
d’un don fait par Adémar de
Rouffilhac, en méme temps que
Pierre de Verneuil.

31

1168-1169

264, p. 201-
201.

Bernard de Cornil est témoin, en
méme temps que Géraud de
Gordon et  Guillaume de
Belcastel, d’un don fait par
Raymond de la Veysse et ses
deux fréres.

32

1168-1169

265, p. 201.

Bernard de Cornil est témoin
d’un don fait par Pierre de Valon.

33

1168-1169

277, p. 206-

Bernard de Cornil est témoin




127

207.

d’un don fait par Adémar de
Rouffilhac et ses fréres, en méme
temps que Pierre de Verneuil.

34

1168-1169

278, p.
208.

207-

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par Garin de Castelnaud.

35

1168-1169

285,
211.

p. 210-

Bernard et Bertrand témoins d’un
don de Guillaume de Belcastel,
puis Bernard de Cornil témoin
fait par Hugues, frére de
Guillaume de Belcastel.

36

1168-1169

287, p.
212.

211-

Bernard de Cornil fidéjusseur
pour un don fait par les deux
freres Guillaume et Géraud de
Borme.

37

30 mars,
1169 ou 1170

288, p. 212-

213.

Bernard, Bertrand, Guillaume et
Roger de Cornil témoins de I’acte
par lequel Géraud Hugues de la
Vayssiere et son fils Arnaud
renongaient a tout droit sur une
terre au profit du prieuré de
Vigan.

38

1170-1171

314, p. 226.

Bernard, Bertrand et Guillaume
de Cornil témoins d’un don fait
par Raymond de Verneuil, en
méme temps que Bernard de
Roffilhac.

39

1171-1172

346, p. 246.

Bernard et Bertrand de Cornil
témoins d’un don fait par Arnaud
de la Roque et ses deux freres
Pierre et Gaubert.

40

1171-1172

348, p. 247-

Bernard de Cornil témoins d’un




128

348.

don fait par Aymeric de la
Roque.

41

1174-1175

397, p. 272.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait Aymeric de Gourdon aux
cotés notamment de Hugues de
Belcastel, frére de Guillaume.

42

1174-1175

399, p. 273.

Bernard de Cornil témoin d’un
don de Hugues de Belcastel.

43

1175-1176

417, p. 282.

Bernard de Cornil témoin d’un
don par Guillaume Gombert de
Gourdon et son fils Guillaume.

44

1177-1178

481, p. 313.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par Pierre Baras.

45

1177-1178

482, p. 313-
314.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par Géraud Doitrand de
la Roque de Larc et son épouse
Mandine.

46

1177-1178

038, p. 488-
489.

Bernard de Cornil témoin de
I’acte par lequel Bernard Bufez
de Miers constitue une dot
monastique pour son fils Bernard
et son épouse Vierna.

47

1178-1179

492, p. 320.

Bernard, Bertrand et Hugues
de Cornil témoins d’un don fait
par Bernard de Durfort, son
épouse Bérengeére et leur fils
Bertrand, puis également
témoins d’un don fait par
Bernard, Garin de Castelnaud
et son fils Hugues, ainsi que par
Bernard le Preux de




129

Castelnaud, le vicomte
Raymond de Turenne étant
fidéjusseur.

48

1178-1179

495, p. 322.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par Geoffroy
Touchebceuf et ses trois freres,
aux coOtés notamment de Géraud
de Gourdon; la vicomtesse
Hélise de Turenne et son fils
Boson apparaissent ¢également
comme fidéjusseurs.

49

1179-1180

598, p. 369-
370.

Bernard de Cornil témoin,
notamment aux cotés de Géraud
de Gourdon, d’un don fait par
Bertrand Guillaume.

50

1179-1180
?)

599, p. 370-
371.

Bernard de Cornil témoin du
rachat par le  monastere
d’Aubazine d’une caution versée
au cours une transaction entre
Pierre  Bufet de Miers et
Raymond de Felenor.

51

1179-1180

604, p. 372-
373.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par les freres Hugues et
Arnaud d’Aulangs.

52

1179-1180

605, p. 373.

Bernard de Cornil témoin, aux
cotés notamment de Géraud de
Gourdon, d’un don fait par Hélie
Armand et Gerbert de Coiac.

53

1179-1180

607, p. 374.

Bernard de Cornil témoin d’un
don fait par les fréres Guillaume
et Pons de Goléme.




130

54 1 1179-1180 608, 374-| Bernard de Cornil témoin, aux
375. cotés notamment de Géraud de
Gourdon, d’un don fait par
Guillaume Archambaud.
55 11180-1181 551, 343-| Bernard de Cornil témoin, aux
344. cotés notamment de Géraud de
Gordon, de la confirmation de
tous les dons faits par Garin de
Castelnaud au monastere
d’Aubazine.
56 [ 1180-1181 574, 353- | Bernard de Cornil témoin d’un
354. don fait par Léon (nom laissé en
blanc) et son épouse Audiarde.
57 [ 1181-1182 587, 361- | Bernard et Bertrand de Cornil
362. témoins d’un don fait par
Bernard de Gluges.
58 [1181-1182 592, 366- | Bernard et Bertrand de Cornil
367. témoins d’un don fait par
Guillaume de Belcastel et ses
fréres Humbert, Bertrand,
Manoldus, Géraud et Hugues.
59 | 1181-1182 610, 376- | Bernard, Bertrand et Guillaume
377. de Cornil, moines d’ Aubazine
, témoins d’un don fait par
Fossifie de Gaulejac et ses deux
freres Raymond et Guillaume.
60 | 1185-1186 614, 378-| Bernard de Cornil, moine, ainsi
379. que Bertrand de Cornil, fréres

convers, témoins d’un don fait
par les freres Adémar et Raynaud
de Gaulejac.




131

61

1185-1186

676, p. 411.

Bernard de Cornil témoin de
I’acte par lequel Géraud, Guy et
Baudouin de Cornil, fréres,
renongaient a tous les biens qu’ils
avaient acquis aux dépens du
monastere d’ Aubazine.

62

Entre 1181 et
1186

636, p. 416.

Bernard de Cornil, moine, témoin
d’'un don fait par Gaubert
« I’ Aragonnais » de Felenor.

63

1185-1186

6387, p. 416-
417.

Bernard et Bertrand de Cornil
témoins d’un don fait
Bertrand de Borme.

par

64

1187-1188

699, p. 423.

Bernard de Cornil, moine, témoin
d’un don fait par Etienne de
Vassignac.

65

Mercredi 2
mars 1188

689, p. 417-
418.

Bernard de Cornil, moine, et
Bertrand de Cornil témoins d’un
don fait par Géraud de
Cardaillac, son épouse Marie et
leurs trois fils Bernard, Géraud et
Bertrand. Le jeune (junior)
Guillaume de Cornil figure
¢galement parmi les témoins. Le
don a été effectué dans les mains
de Bertrand de Cornil (in quorum
manu factum est hoc donum).

Deux actes retiennent particuliecrement 1’attention. Le premier

remonte a 1178 ou 1179 (n°47 dans le tableau) et atteste que les trois
freres Bernard, Bertrand et Hugues de Cornil furent témoins d’un don
effectu¢ par Bernard de Durfort, son épouse Bérengere et leur fils
Bertrand, puis d’un autre don du méme Bernard de Durfort,
conjointement avec Garin de Castelnaud, le fils de ce dernier




132

prénomm¢ Hugues et Bernard /o pros de Castelnaud, le vicomte

4 y e 78 .
Raymond de Turenne étant fidéjusseur . Dans son travail sur les
seigneurs de Durfort, Nicole de Pefia précise que deux membres du
lignage des Durfort — un pére et son fils — portérent le prénom

composé « Raymond-Bernard » entre la fin du XII® siécle et le début
du XIIIC siécle, ce qui fait de ces hommes des candidats idéaux a

I’identification avec le troubadour . On peut dés lors conclure que
Bernard de Cornil et le troubadour Raymond de Durfort ont pu se
rencontrer a la fin des années 1170.

Le dernier acte du cartulaire ou I’on trouve trace de Bernard de
Cornil sur le plan chronologique, rédigé le 2 mars 1188, est é¢galement
intéressant. Il permet de déterminer un terminus ante quem a
I’ensemble de I’échange, qui eut lieu quelque part entre 1178 et 1188.
Bernard de Cornil avait alors atteint un age relativement avancé, que
I’on peut estimer au moins aux alentours de la soixantaine, puisqu’il
apparait dans la documentation pour premiere fois au début de la
décennie 1140. Néanmoins, suivant en cela les conclusions de
Caroline Jewers®, il semble logique de dater 1’échange de la fin des
années 1170, lorsque Raymond de Durfort et Bernard de Cornil
entrérent directement en contact.

2. Les protagonistes de I’échange
Si I’on se penche a présent sur I’ensemble des personnes

apparaissant dans les chansons, on peut noter la présence de six
individus. Notons d’abord que rien ne permet d’avancer qu’une partie

78 Bernadette Barriére, Le cartulaire de I’abbaye cistercienne d’Obazine (XII¢-
XIII€ siecles), Clermont-Ferrand, Université de Clermont-Ferrand II — Institut

d’études du Massif Central, 1989, acte n° 492, p. 320. Dans le corps du texte,
nous utilisons la graphie « Aubazine », plus répandue.

79 Nicole de Pefia, Documents sur la famille de Durfort (XI¢-XV€ siecles), t. 1,
Bordeaux, Fédération historique du Sud-Ouest, 1977, p. XLI de
I’introduction.

80 Caroline Jewers, « The Cornilh Affair... », p. 35.



133

d’entre eux seulement ont réellement vécu et que nous considérons
que les chansons ne font pas référence a des personnages inventés,
mais bien a des hommes et des femmes rencontrés par les troubadours.
L’abondance de preuves de I’existence réelle de Bernard de Cornil
plaide en ce sens. Les difficultés a retrouver des traces des autres,
notamment Truc Malec, dame Aina et Audoin, renvoient simplement
aux lacunes documentaires propres a cette partiec du Moyen Age.

Par mesure de clarté, nous nous intéresserons d’abord aux trois
troubadours puis a ceux qu’ils citent.

2.1. Trois troubadours

1. Truc Malec

Nous commencerons par la tache la plus aisée avec Truc Malec,
qui n’apparait nulle part autrement que dans les chansonniers®!. Sa
vida précise uniquement que c’était un chevalier quercynois. Le
manque d’informations a son égard a conduit certains auteurs a
considérer qu’il ne faut pas chercher de vérit¢ historique derricre
« I’affaire Cornilh ». Celle-ci aurait en réalité¢ traduit la fantaisie de
quelques aristocrates prompts a jouer avec les noms et les apparences,
au point de se donner des surnoms pleins de doubles sens®’. Le
recours a ce type d’interprétation n’emporte cependant pas totalement
I’adhésion. En effet, méme si I’on ne retrouve pas la trace d’un
homme dénommé «Truc Malec» ou sous une forme approchante dans
notre documentation, cela ne signifie pas pour autant qu’il n’a pas
réellement existé. Toutefois, on ne saurait étre plus précis®.

2.  Arnaut Daniel

L’identité d’Arnaut Daniel est mieux assurée, méme Si

81 Résumé des différentes positions dans Saverio Guida et Gerardo Larghi,
Dizionario biografico dei trovatori, Modene, Mucchi, 2013, p. 522-523.

82 Cf. Fortunata Latella, «Truc Malec», dans Quaderni di Romanica Vulgaria,
vol. 10/11 (1986/87), 1989, p. 65-86.

83 Lucia Lazzerini, « Il nome della dama del corn », Rivista di studi testuali, 1,
1999, p. 119-135.



134

I’apostrophe que lui adresse Raymond de Durfort dans son second
pocme (« Arnaut [’escolier ») a pu laisser planer un doute sur ce point.
Neéanmoins, I’examen de la tradition manuscrite permet de le lever
rapidement®,

Malheureusement, aucun document d’archives ne nous renseigne
directement sur la vie de ce troubadour. La vida qui lui est consacrée
vient quelque peu compenser ce manque et permet de comprendre les
raisons qui le pousserent a participer a « I’affaire Cornilh ». Ce texte
est conservé dans huit chansonniers, avec relativement peu de
variantes® :

Arnaut Daniel fut de cette méme contrée dont fut Arnaut de Mareuil, de
I’évéché de Peérigord, d’un chateau qui a nom Ribérac; et ce fut un
gentilhomme. Il apprit bien les lettres et se délecta a "trouver". Et il
abandonna les lettres, se fit jongleur et prit une facon de "trouver" en rimes
précieuses ; aussi ses chansons ne sont-elles pas faciles a comprendre ni a
apprendre. Il aima une haute dame de Gascogne, ¢pouse de Guillaume de
Bouville, mais on ne crut pas que la dame lui fit jamais plaisir selon le droit
d’amour. C’est pourquoi il dit :

“Je suis Arnaut qui amasse le vent / et chasse le lievre avec le beeuf /
et nage contre le courant”.

La plupart des informations données par ce texte renvoient a des
faits vérifiables (voir figure n°2). Arnaut Daniel a di naitre vers 1150,
sans que l’on puisse étre plus précis®®. Aucun élément ne vient

84 Pierre Bec, Burlesque.., p. 153.

85 « Arnautz Daniels si fo d’aquella encontrada don fo N’Arnautz de Meruoill,
de l’evesquat de Peiregors, d'un castel que a nom Ribairac, e fo gentils hom.
Et amparet ben letras e delectet se en trobar. Et abandonet la letras, e fetz se
joglars, e pres une maniera de trobar en caras rimas, per que soas cansons
no son leus ad entendre ni ad apprendre. Et amet una auta domna de
Gascoigna, muiller d’En Guillem de Buovilla, mas non fo cregut que la
domna i fezes plaiser en dreit d’amor; per qu’el dis : “Eu son Arnautz
qu’amas [’aura / e chatz la lebre ab lo bou / e nadi contra suberna” ». Texte
et traduction par Jean Bouticre, op. cit., p. 59-61. La citation incluse dans le
texte reprend les vers de la tornada de la chanson En cest sonet coind’e leri,
BEdT 29.10, vv. 43-45.

86 Id., p. 10. Voir également René Lavaud, « Eclaircissements de la vie et
I’ccuvre d’Arnaut Daniel », Annales du Midi, vol. 23, n°® 89, 1911, p. 5-31,



135

s’opposer a la vida lorsqu’elle affirme qu’il est né a Ribérac, dans
I’actuel département de la Dordogne.

Figure n°2 - Entre Nizonne et Dordogne, lI'Aquitaine d'Arnaut
Daniel (page suivante)

spécialement p. 9. Contra, Gérard Gouiran, « La carriere poétique d'Arnaut
Daniel a-t-elle commencé avant 1180 ? », dans Studia in honorem prof. M. de
Riquer, t. 111, Barcelone, Quaderns Crema, 1988, p. 443-451, dans lequel I’A.
estime qu’Arnaut Daniel était déja actif en 1169 et donc qu’il faut admettre
qu’il serait né dans les années 1130 ou 1140.



136

[edeyD-e[-pneuyaise)

uuaIny,

[ruIo)

auIzequy,p

okeqqy
1I0JoIneH
v

. 4
uore(  ap 24eqqy

[Prue( meury Ted sonuuod
souuosIod SOp $90BI] SOP JUAAISSUOD SAIIB[NLIBD S JUOP SaAeqqy

suosueyd sas suep [drue neury red sonboad xnary
[eTUR(] INBUIY 29AL UONR[A1 Ud S9]1eI00]SLIE sop Jed sopassod xneajey)

PI0SLI9J 9P 91WO0D NP 21U ‘XNonSLIDJ

«OH &8

[PIUe( INEWIY € SII[ SINOPENOI]} SOP JUSINIIA O XN

[PTUR( MBUIY,p 90ULSSIEU 9p N1 OvIaqry @

opuasyy

Xnan3LIRg

_ awwo( 3p 2Aeqqy ¢ || umope) ap aAeqqy

9ssAa1)

[mewry

4 -
Spereouey) ap 24eqqy

[_IRI

ouuosd

250@.:5

JeIaqry

\/

Le texte indique également que notre troubadour appartenait a un

lignage aristocratique (« e fo gentils hom »), sans que 1’on sache

comment comprendre cette indication. Cela conduit a placer Arnaut
Daniel dans I’entourage des vicomtes de Ribérac, qui constituaient
une branche cadette des vicomtes de Turenne®’, grands protecteurs des

87 Didier Delhoume et Christian Rémy, « Le phénoméne vicomtal en Limousin



137

poétes occitans®®. Dans un acte daté du 11 mars 1116 et conservé dans
le cartulaire de 1’abbaye Saint-Martin de Tulle, on voit en effet le

vicomte Raymond I°T de Turenne (f aprés 1120) donner une terre
avec le consentement de son frére Archambaud, vicomte de Ribérac,
entre les mains de son autre frére, I’abbé de Tulle Eble®. Le lien est
confirmé par la Chronique de Geoffroy de Vigeois, qui cite Raymond,

Archambaud et Eble comme les trois fils du vicomte Boson I°T de
Turenne (T 1096)°.

Pourtant, ce n’est pas vers le Limousin que la vida oriente le
lecteur, mais vers la Gascogne. Pendant longtemps, on n’a rien su des
deux derniers personnages cités dans le texte, Guillaume de Bouville
et son ¢épouse gasconne. Plusieurs rapprochements avaient ¢&té
proposés — avec Beauville prés d’Agen®' ou avec Bouville prés de
Toulouse®> — sans emporter 1’adhésion. Mais Paolo Canettieri a
récemment repris le dossier et a montré que cette partie du texte
s’appuyait sur une vérité historique®>. Un document retrouvé par ce
chercheur indique en effet qu’un homme dénommé Guillaume de
Bouville se trouvait dans la suite du vicomte de Bazaume Pierre de
Gabarret (T 1242) lorsque celui-ci assista, le 3 avril 1198, a la
cérémonie de canonisation de Saint Gérard (T 1095), fondateur de
I’abbaye de la Sauve-Majeure”®. Peut-étre s’agissait-il, toujours selon

(IXC — XV€ siécles), dans Vicomtes et vicomtés dans |’Occident médiéval,
Heléne Débax (ss. dir.), Toulouse, PUM, 2008, p. 218-263, notamment p.
230-231.

88 Linda M. Paterson, The World of the Troubadours ..., p. 92 ; Genevieve
Brunel-Lobrichon et Claudie Duhamel-Amado, Au temps des troubadours,
..., P 25-26.

89 Jean-Baptiste Champeval, Cartulaires des abbayes de Tulle et
Rocamadour..., acte 510, p. 273-274.

9o RGHF, t. XII, p. 424.

91 René Lavaud, Les poésies d’Arnaut Daniel..., p. 118, n. 4.

92 Jean Bouticre et alii, Biographies., p. 61, n. 5.

93 Paolo Canettieri, « La donna amata da Arnaut Daniel. Documenti su Guillem
de Bouvila e sua moglie», site personnel du chercheur,
https://paolocanettieri.wordpress.com/article/la-donna-amata-da-arnaut-
daniel-vyvpjuoxc2n0-37/. Page consultée le 4 avril 2017.

94 Paolo Canettieri cite ici un ouvrage de Jean-Pierre-Albert Cirot de la Ville,



138

Paolo Canettieri, du frére de Bernard de Gabarret (7 1190) et donc de
I’oncle paternel de Pierre de Gabarret ; cependant, cette affirmation est
difficile a vérifier faute de sources fiables. Il est néanmoins établi

qu’au XIII€ siécle les deux lignages étaient liés, comme le montre un
document daté de 1242 établissant que la vicomtesse de Bazaume et
de Benauges Guillelmine avait un fils appelé Bernard de Bouville®.
Un homme appelé Guillaume de Bouville et désigné comme
seigneur de Limeuil (actuel département de la Dordogne) apparait

encore comme témoin de plusieurs actes rédigés entre la fin du XIIC et

le début du XIII® siécle dans la région de Bergerac. Ces documents
appartenaient a 1’abbaye de Cadouin et des copies se trouvent
aujourd’hui dans la Collection Périgord de la BNF. On y voit qu’en
1185, Guillaume de Bouville appartenait a la suite de Richard de Cceur
de Lion lorsque celui-ci confirma les dons faits a cet établissement par
son pere’®. En 1188, le méme Guillaume apposait sa souscription au
bas d’un acte pratiquement identique®’. En 1201, il figurait parmi les
témoins d’un accord passé¢ entre les abbayes de Pontigny (actuel
département de I’Yonne) et de Cadouin sous les auspices de
I’archevéque de Bordeaux Hélie de Malemort (71207)°. Le
rapprochement entre cet homme et celui cit¢ dans la vida d’Arnaut
Daniel est probable. Le nom de son épouse, en revanche, demeure
malheureusement inconnu.

Au final, I’étude de la vida montre un Arnaut Daniel gravitant
d’abord dans I’entourage des vicomtes de Turenne puis dans celui
d’un proche de Richard Ceeur de Lion. En réalité, nous savons qu’il
fréquentait les Plantagenét a la fin des années 1170, car il affirme dans

Histoire de [’abbaye et de la congrégation de Notre-Dame de la Grande-
Sauve, t. 11, Paris-Bordeaux, Méquignon-Lafargue, 1845, p. 133, qui cite lui-
méme un manuscrit d’Etienne Dulaura, Histoire de I'abbaye de la Sauve-
Majeure rédigé en 1683 et publié en 2003 a Camiac-et-Saint-Denis, éds.
CLEM. Nous n’avons pas pu consulter ce travail.

95 Francisque Michel, Réles Gascons, Tome I, Paris, Imprimerie nationale,
1885, p. 166.

96 Pierre Lespine, BNF, Coll. Périgord 37, archives de 1’abbaye de Cadouin,
£°50r°.

97 Id., £° 51 v°.

98 Id., £° 58 r° - 59 v°. Voir également Gallia Christiana, t. 11, col. 499-500.



139

la tornada de la chanson Doutz brais e critz qu’il assista au
couronnement du « bon roi d’Etampes »”°. Arnaut Daniel, comme 1’a

montré Martin de Riquer, clamait ainsi qu’il se trouvait a Reims le 1€T
novembre 1179'%, L historiographe du roi Rigord nous apprend que
Henri le Jeune assistait a cette célébration, empreinte d’une grande
solennité!®!. Arnaut Daniel faisait partie de la suite de Henri le Jeune,
venu a Reims accompagné d’aristocrates aquitains, que le troubadour
¢tait chargé de distraire. Dés lors, il est possible de conclure qu’au
moment ou Raymond de Durfort rencontra Bernard de Cornil, Arnaut
fréquentait I’entourage des rois d’Angleterre sans avoir coupé les
ponts avec les vicomtes de Turenne.

3. Raymond de Durfort

A contrario, le parcours de Raymond de Durfort nous confronte a
un proche des comtes de Toulouse. La famille de Durfort possédait en
effet des appuis solides a la frontieére entre le Quercy et le Toulousain,
précisément dans la région de Lauzerte (dans 1’actuel département du
Tarn-et-Garonne), comme le montre la carte de la figure n°3!%,

Depuis le XI® siécle, ce lignage occupait le site de Durfort-
Lacapellette (Tarn-et-Garonne) tout en é&tant bien implanté a
Clermont-Soubiran (Lot-et-Garonne). Puis il essaima dans plusieurs
directions, tout en gardant une remarquable cohérence. Il s’agissait
d’un calcul bien senti, car les Durfort entendaient prospérer en tirant
profit de leur situation géographique sur la Garonne, au nord de
Toulouse et au contact avec le Quercy.

99 «[...] al coronar fui del bon rei d’Estampa ». BEAT 29.8, v. 58. Traduction
de Pierre BEC, Fin’amor et folie du verbe..., p. 101.

100 Martin de Riquer, Poesias..., p. 12.

101 Elisabeth Charpentier, Georges Pon et Yves Chauvin, Rigord. Histoire de

Philippe Auguste, Paris, CNRS Editions, 2006, p. 127-129. Matthew Strickland

estime que Henri le Jeune a pu participer au couronnement au titre du sénéchalat

de la couronne de France, en tant que titulaire du comté d’Anjou. Voir Henry

The Young King (1155-1183), New Haven-Londres, Yale University Press,

2016, p. 262.

102 Nicole de Pefia, op. cit., p. XI-XXIII.



140

Figure n°3 — L implantation locale des seigneurs de Durfort'®

Turennel

D(”'d"flno
Bordeauxt
Céb Castelnaud-la-
%, Chapelle
Frespech
. auzerte
Brassac
Clermont-Soubj ” Durfort-
[[25km | \
Golfech
Légende

®  Localités controlées par les Durfort

B Chiteaux et villes contrdlés par des familles en relation
avec les Durfort entre les années 1160 et 1180

A Ribérac, ville de naissance d’Arnaut Daniel oulquse

®  Autreville importante

L’homme qui dirigeait la branche a la fin du XII® siécle, Bernard
de Durfort, se fit remarquer dans les années 1180 par le jeu trouble
qu’il joua auprés de Raymond V, comte de Toulouse. Tous deux
avaient antérieurement développé une relation de confiance, comme le
prouve une enquéte de 1246 qui affirme qu’ils s’adressaient 1’un a
’autre par le méme senhal, « Albert »'%*. 11 est tout a fait possible que

103  Carte partiellement inspirée de celle établie par Nicole de Pefia dans
Documents ...,t. 1, p. X.

104 « [...] E que mosenhor lo coms lo comandet a.n Bernad Durfort lo quals

s’apelava ab lui Albert [...] ». Emile Rebouis, « Enquéte datée de 1246 sur la



141

Bernart de Durfort ait été troubadour lui-méme, mais nul n’a retrouvé
la trace de ses compositions. Certes, le manuscrit D lui attribue une
chanson, mais ce témoignage est unique et va a I’encontre du reste de
la tradition manuscrite, qui penche pour Gausbert de Poicibot!'%. Cette
proximité¢ lui valut la confiance de Raymond V qui, en 1184, lui confia
la garde de la forteresse de Brassac, récemment prise par les forces
toulousaines. Mais il changea radicalement d’alliance quatre ans plus
tard et vendit cette forteresse a Richard Ceeur de Lion, alors en pleine
lutte contre le comte de Toulouse. On perd sa trace par la suite, mais il
est fort probable qu’il se réfugia dans la région d’Agen, loin de la
colére de son ancien seigneur'%.

Ses descendants s’inscrivirent plus franchement dans 1’alliance

toulousaine a compter du début du XIII€ siécle. En 1205, Durfort-
Lacapelette était revenue dans le giron des Raymondins, qu’elle ne
quitta plus par la suite malgré les combats de la Croisade albigeoise.
C’est ainsi qu’en 1213, Bernard de Durfort — fils du précédent — préta
hommage a Raymond VI pour le chateau de Beaucaire, a proximité de
Lauzerte'”’. L’histoire du lignage aprés cette date est celle d’alliés
remarquablement fideles a la cause de la dynastie toulousaine.

C’est a proximité de Toulouse que Nicole de Pefia a retrouvé la
trace de deux hommes qui figurent comme de bons candidats a
I’1identification avec le troubadour appelé Raymond de Durfort. Le
tableau de la figure n°4 permet de résumer la situation.

Le premier acte de cette série indique que deux hommes, un pére et
son fils, portaient le méme nom. Nous le retrouvons dans le tableau de

mouvance du chateau de Brassac en Quercy », Bulletin archéologique et

historique de la société archéologique de Tarn-et-Garonne, t. X1, 1883, p. 277-

288, spécialement p. 279. Le sens du senhal reste obscur. Voir HGL, t. VII, p.

445.

105 Era quan l'ivernz nos laissa, BEAT 173.1a. Edition électronique a
I’adresse suivante, sur le site Rialto :
http://www.rialto.unina.it/GsbPuic/173.1a(Latella).htm ; site consult¢ le 17
avril 2017.

106 Laurent Mace, Les comtes de Toulouse et leur entourage ..., p. 140 et

273-274 ; Didier Panfili, Aristocraties méridionales. Toulousain-Quercy (XI¢-

XII€ siecles), Rennes, PUR, p. 2010, p. 175-176 et 340-341.
107 Nicole de Pena, op. cit., acte n°® 22 daté du 26 aott 1213, p. 17.



142

filiation, toujours réalisé d’aprés les travaux de Nicole de Peiia!® — les
noms des deux personnes qui pouvaient étre le troubadour impliqué
dans « I’affaire Cornil » y sont €crits en caractéres gras. Il est délicat
de trancher entre les deux, méme si la date de cet échange, a la fin des
années 1170, laisse sérieusement penser qu’il s’agissait du pére. A ce
moment-la, les Durfort s’inscrivaient encore pleinement dans
I’alliance toulousaine. Le fait est d’importance, car il démontre que
« I’affaire Cornilh », loin d’étre le résultat de la rencontre fortuite
entre plusieurs troubadours, impliquait en réalité¢ indirectement deux
des plus grands princes d’Occident de cette époque, les Plantagenét
par I'intermédiaire d’Arnaut Daniel et les Raymondins au travers de
Raymond de Durfort.

Figure n°4 - Actes souscrits par Raymond-Bernard de Durfort

Date de Références dans | Role joué par Raymond-
P’acte I’édition des actes | Bernard de Durfort
de la maison de
Durfort par Nicole

de Pena (t. I)
1211 2199 Acte n° 20, p. 14-| Raymond-Bernard  de
15. Durfort et ses trois fils
Guillaume Saisset,

Raymond-Bernard ct
Saisset donnent deux

biens a la commanderie
de Golfech.

108 Nicole de Pefia, op. cit., t. I, « Introduction », p. XLI. Nous avons intégré
a ce tableau de filiation des renseignements tirés du cartulaire d’ Aubazine qui
avait échappé¢ a la sagacité de cette chercheuse.

109 Il s’agit du fils du précédent. Cet acte avait déja été publi¢ par Antoine du
Bourg, Histoire du grand-Prieuré de Toulouse, Toulouse, Sistac, Boubé,
1883, picce justificative n° LVI, p. XXXVII. Nicole de Pefia a corrige la date
proposée par ce savant, qui estimait que I’année 1200 devait étre retenue.



143

14 Acten® 19, p. 14. Raymond-Bernard  de

septembre Durfort et son frére

1211 Bernard-Raymond
vendent une terre aux
Templiers de Golfech.

Vers 1213 ? | Acte n® 23, p. 17-|Raymond de Durfort
18. donne une terre a
I’abbaye de Moissac.

7 mai | Acte n° 26, p. 18- | Raymond-Bernard  de
12257 19. Durfort exempte
I’abbaye de Belleperche
de toutes taxes a
Clermont-Dessus et
Malause.

Les Durfort n’étaient toutefois pas des étrangers dans le Haut-
Quercy. Jean Lartigaut estime en effet que Raymond-Bernard de
Durfort avait épousé¢ une femme de la famille des seigneurs de
Castelnaud, elle-méme liée aux vicomtes de Turenne. Le chercheur
voit dans 1’acte du cartulaire d’Aubazine qui permet de dater
« I’affaire Cornilh » une preuve de la familiarité entre toutes ces
personnes!'!°.

110  Jean Lartigaut, « L’aristocratie du Causse de Gramat dans la seconde

moitié du XII® siécle », Bulletin de la société des études littéraires,
scientifiques et artistiques du Lot (désormais BSEL), tome CXII, 1991, p. 21-
56, notamment p. 32. Rappelons qu’il s’agit de ’acte n°492 de 1’édition de
Bernadette Barriere.



144

Figure n°5 - Tableau de filiation de la maison de Durfort

Bérengere « Bernard de Durfort (...1178/1179-1187...) © X

Bertrand de Durfort Bernard de Durfort
(...1178/1179...) (...1187-1200...)

Raymond-Bernard Bernard-Raymond
de Durfort (...1211...)  de Durfort (...1211...)

Guillaume Raymond-Bernard Saisset
Saisset de Durfort (...1211..)
(...1211-1228...) (...1211-1225..)

Quoi qu’il en soit, le contenu des échanges démontre amplement
que les trois troubadours s’entendirent pour se moquer de plusieurs
personnes de leur connaissance. Le moment est venu de nous
intéresser a ces derniers, afin de comprendre quels enjeux se
dissimulaient derriere la joute de « ’affaire Cornilh ».

3. Les personnages cités dans « I’affaire Cornilh »
1. Audouin

Comme pour les troubadours, nous débuterons par le cas le plus
rapide a traiter, avant de nous attarder sur les plus complexes. En
I’occurrence, il s’agit du seigneur Audoin, a propos duquel il est tout
simplement impossible de faire la moindre conjecture. Tout au plus



145

peut-on faire valoir que ce prénom appartenait au stock onomastique
des familles dominant Angouléme et Barbezieux, ce qui nous éloigne
trop du Quercy pour retenir notre attention.

2. Dame Enan

Le probléme de I’identité de la dame se pose ensuite. A I’instar de
Truc Malec, une lecture équivoque de son nom serait possible. Lucia
Lazzerini estime ainsi que Dame Enan, la méme que celle chantée par
Raimbaut d’Orange, portait un nom se référant subtilement a Uranie,
la muse antique de D’astrologie''!. Sa présence dans 1’échange
marquerait chez les troubadours la volonté d’inverser les valeurs de la
fin’amor, dans une quéte poétique délibérément corrosive.

Sans mettre en doute la possibilité qu’un jeu de mots existe, on
peut toutefois remarquer que les cartulaires du Limousin et du Haut-
Quercy nous dévoilent I’existence de plusieurs femmes dont les noms
coincident avec le témoignage des manuscrits. Notons d’abord que les
chansonniers varient quant a la dénomination de cette dame. Le
cartulaire de Cadouin, par exemple, nous apprend qu’en 1156,
I’épouse de Bertrand de Castillon s’appelait Aena’/’. Cela nous
¢loigne cependant des lieux habituellement fréquentés par Bernard de
Cornil, essentiellement actif dans le Haut-Quercy. Le méme cartulaire
nous informe également dans un acte daté entre 1208 et 1209 que
I’épouse de Martin Algais s’appelait Aine''>. Ce chef de guerre,
seigneur de Bigaroque et de Biron d’apres 1’acte qui nous retient, joua
un role non négligeable dans les débuts de la croisade albigeoise et
s’attira la haine de Simon de Montfort pour 1’avoir trahi. Il est cité a
plusieurs reprises dans la Chanson de la Croisade albigeoise, qui
rapporte notamment comment il fut mis a mort par les croisés dans sa

111 Lucia Lazzerini, « Il nome della dama... », p. 119-135.

112 Cadouin se trouve sur la Dordogne, a 73 km en aval de Creysse, ou se
situait le foyer originel des seigneurs de Cornil comme nous aurons 1’occasion
de le voir. Bertrand de Castillon était vraisemblablement seigneur de
Castillones, localit¢é située a 33 km au sud-ouest de Cadouin. Jean
Maubourguet, Le cartulaire de ['abbaye de Cadouin. These complémentaire
de Doctorat, Cahors, Coueslant, 1926, acte LIX, p. 41.

113 Id., acte CXIV, p. 58-59.



146

forteresse de Biron, a une vingtaine de kilometres au sud de Cadouin,
en 1212'"% Bien que cette place-forte ne soit pas immédiatement
voisine de Cornil ou de Turenne, la renommée de Martin Algais laisse
supposer que le nom de son épouse circulait en méme temps que le
sien, et il n’est pas inenvisageable que deux troubadours dialoguant a
proximité 1’aient connu. On objectera cependant que se moquer de
maniere obscéne de la femme d’un homme aussi redoutable que
Martin Algais présentait nécessairement un certain risque, que ni
Arnaut Daniel ni Raymond de Durfort n’étaient nécessairement préts a
prendre. En outre, les dates ne coincident pas totalement avec celles
supposées de I’échange.

De maniere plus intéressante, le cartulaire d’Aubazine nous
apprend que la fille de Gaubert d’4lach — vraisemblablement Aillac, a
soixante-dix kilométres au sud-ouest de Cornil — s’appelait Aina''>.
Deux actes du méme recueil nous montrent les souscriptions
simultanées de Gaubert d’Alach et de plusieurs membres de la famille
des Cornil''®, Le n°209 intrigue particuliérement, car il pourrait
impliquer Bernard de Cornil'!’, ce qui tisserait un lien entre le héros
malheureux de I’échange poétique et une dame nommée d’une
manicre proche de celle évoquée dans les chansons. Il faut encore
noter que plusieurs actes du méme cartulaire démontrent la proximité
entre des membres de la famille de Cornil et le pére de Gausbert
d’Alach, dénommé Guillaume-Robert de Chavagnac!''®. Si I’on admet

114 La Chanson de la Croisade albigeoise, texte établi par Eugene Martin-
Chabot, traduction de Henri Gugaud, Paris, Le Livre de Poche (coll. Lettres
gothiques), 1989, p. 175.

115 Bernadette Barricre, op. cit., acte n° 64, p. 98. L’acte nous la montre aux
cotés de son grand-pere Guillaume-Robert de Chavagnac dont il va
rapidement €tre question.

116  Op. cit. actes n° 95, p. 115 (Stephano de Cornil et Cornil de Croissa), et
209, p. 174 (B. de Cornil de Croissa, corrigé en Bernardo de Cornil par
Bernadette Barriere).

117 Cet acte comporte la souscription d’un homme dénommé « B. de Cornil
de Croissa », corrigé en « Bernardo de Cornil » par Bernadette Barricre. Op.
cit., p. 174.

118 Id., acte n°60 (Stephano de Cornil), p. 93, et 63 (Stephano de Cornill et
Raimundo de Croissa). Croissa, ou Creysse, €tait le berceau des Cornil,
comme nous allons le voir bient6t. Quant a Chavagnac, il s’agit d’une localité



147

que la dame moquée par les trois troubadours a réellement vécu, Aina
d’Alach correspondrait relativement bien au profil que nous
recherchons.

Toutefois, deux écueils non négligeables se dressent. Le premier
vient de la date de 1’acte le plus intéressant, estimée entre 1165 et
1166 par Bernadette Barriére. Cela nous ¢loigne d’une dizaine
d’années de « I’affaire Cornilh ». Toutefois, remarquons que I’effet
comique escompté de 1’histoire racontée par les trois troubadours
aurait pu €tre décuplé par 1’age avancé de la dame qui disait vouloir
que son galant lui souffle dans I’anus. Plus génant, I’acte rappelle le
don fait par Gaubert d’Alach au monastere d’Aubazine a titre de dot
monastique pour sa fille. En somme, la dame chantée par Raymond de
Durfort et ses acolytes aurait pu étre une moniale relativement agée.
La chose n’apparait pas impossible en soi, mais on ne saurait malgré
tout affirmer qu’il ne subsiste aucun doute sur cette hypothése.

3. Bernard de Cornil

On peut en revanche affirmer que Bernard de Cornil, a la fin des
années 1170, commengait a sentir le poids des ans. De nombreux
documents permettent de suivre sa trace dans le cartulaire du
monastere d’Aubazine depuis le début de la décennie 1140 jusqu’a sa
mort, survenue a la fin des années 1180. Il apparait dans pas moins de
soixante-cinq actes différents, comme acteur mais surtout comme
témoin et fidéjusseur. S’ajoutent a cette liste deux actes du méme
cartulaire pour lesquels il est impossible de déterminer s’ils
concernaient Bernard de Cornil ou son frére Bertrand. D’autres
membres de la famille figurent encore en nombre conséquent dans ce
cartulaire. Signalons également qu’une branche de la famille de Cornil
¢tait établie a Creysse et a, elle aussi, laissé des traces dans le méme
cartulaire. S’ajoutent a cela deux actes, dans lesquels les Cornil de
Creysse apparaissent seuls. Le cartulaire d’Aubazine n’est cependant
pas I’unique recueil ayant conservé des souscriptions des Cornil.
Leurs traces se trouvent encore les cartulaires de Tulle, d’Uzerche, de
Vigeois, ainsi que de Beaulieu-sur-Dordogne.

située a 20 km a 1’ouest de Turenne et a 40 km au sud-ouest de Cornil.



148

L’ensemble de ces documents montre 1’intégration ancienne de
Bernard de Cornil dans les réseaux aristocratiques du Limousin et du
Haut-Quercy. Le point de départ de I’expansion de sa famille fut le
castrum de Cornil, situé a moins de sept kilometres au nord
d’Aubazine et qui domine le cours de la Corréze un peu en aval de

Tulle . Au XII€ siécle — on ne peut étre plus précis —, les seigneurs de
Cornil acquirent des droits sur la forteresse de Creysse, qui domine
une partie du cours moyen de la Dordogne!".

Les Cornil-Creysse dépendaient de deux puissants seigneurs. A
moins de trente kilométres au nord-est de Cornil s’¢éléve tout d’abord
la forteresse de Turenne, centre d’une puissante vicomté'??. Les Cornil
ont prospéré sous sa protection, a qui ils devaient de posséder Creysse

ainsi que des droits a Martel (Lot). Au début du XIII® siécle, ils
obtinrent la charge de bailli de cette ville de maniére héréditaire!?!.
Mais nous sommes beaucoup mieux renseignés sur les liens entre les
Cornil-Creysse et les Cisterciens d’Aubazine. Lorsque 1’on reporte sur
une carte les lieux pour lesquels Bernard de Cornil s’est porté témoin
d’actes impliquant cette abbaye, la logique de leur relation apparait
¢vidente (figure n°6).

Bernard de Cornil jouait le role d’un agent au service des
Cisterciens dans le Haut-Quercy, apportant sa garantie de maniere

119 Jean Calmon, « Creysse en Quercy. Son chateau, son église, ses seigneurs
avant la Révolution », BSEL, tome LXXIX, 1958, p. 121-134, spécialement p.
130-131.

120  Jean Lartigaut précise qu’en réalité, les Cornil dépendaient des vicomtes
de Brassac, qui tiraient leur nom d’une forteresse située a proximité
immeédiate de Creysse. Voir « L’aristocratie du Causse de Gramat... », p. 44.
Mais les vicomtes de Brassac rendaient hommage a ceux de Turenne, qui
achetérent finalement la vicomté de Brassac en 1190, avant de la ravaler au
rang d’une simple chatelennie, désormais sise dans le village voisin de
Montvalent. Voir Tibor Pataki, « Les institutions seigneuriales de la vicomté
de Turenne jusqu’en 1350 », BSEL, p. 100-137, notamment p. 106. Il ne faut
pas faire le rapprochement entre la vicomté de Brassac et la forteresse du
méme nom située pres d’Agen, possédée par les Durfort du fief des comtes de
Toulouse.

121 Guillaume Lacoste, Histoire générale de la province de Quercy, t. 2,
Cahors, Girma, 1879, p. 348 n.1.



149

quasiment systématique a toutes les transactions qu’ils effectuaient
pour étendre les terres qu’exploitaient leurs nombreuses granges.
Entre 1181 et 1182, Bernard de Cornil devint d’ailleurs moine a
Aubazine. A noter également qu’il appartenait 4 la méme famille que
Guy de Cornil, devenu abbé d’Aubazine vers 1205 et qui le resta
jusqu’a sa mort, aux alentours de 1230'22,

Au final, on s’aper¢oit que les protagonistes de « 1’affaire
Cornilh » appartenaient a des milieux aristocratiques solidement
implantés localement, mais d’influence moyenne, voire faible. Des
trois troubadours, le plus important sur le plan social était sans nul
doute Raymond de Durfort, un chatelain proche du comte de
Toulouse. Cela explique son importance dans la joute, dont il prit
I’initiative et ou il apparait comme distributeur de la parole. Bernard
de Cornil peut cependant lui étre comparé en termes d’influence
locale, car il comptait véritablement dans la société du Haut-Quercy
de cette époque. De son c6té, Arnaut Daniel évoluait dans 1’entourage
du vicomte de Turenne, avant d’entrer en contact avec les Plantagenét.
Il faut sans doute voir dans sa chanson une ceuvre de jeunesse. Les
quatre autres personnes impliquées dans 1’échange restent en grande
partie impossibles a identifier, avec une légere hésitation pour dame
Aina — rien d’assuré, cependant.

La dépendance de tous ces individus face a de puissants
aristocrates mérite en revanche d’étre soulignée. Les conflits entre ces
princes et leurs rapprochements forment ’arriere-plan de 1’échange.
Cela nous amene a restituer cette joute dans le cadre général de la
Grande guerre méridionale, dont on peut penser qu’elle forma une
péripétie.

Figure n°6 - Lieux en relation avec Bernard de Cornil dans le
cartulaire d’Aubazine (page suivante)

122 Bernadette Barriére, op. cit., p. 13.



150

sioyen

oeqprepedsy ¢
! ONTED o NIV T

¢ UOpmon
1£)-jureg nozno) 4 [e1sodseuuog ap 39

sg® sure(] e[ op seBuein
SeuSA[Y So_umgm \@.‘ ‘w@:o_wﬁau pneueise)

wm_oofqu‘!;v‘

SI[[eZE) ¢
oes

aubopiod

ASSATAD
\/

Aures X ¢

* & sepelisy
amoymey) ¢ suuam],

% 1

2ATIeOTUSIS 9)I[eO0] 91Ny [ ]
nesyey) ¥

suUmRPIAIS ASURI) ¢

awgnobuy
[IUI0)) SOp UOISS8sSOJ \/

NN NN NN NN NN NN NN NN NN NN EEEEEEEEEEEEEE

B
oy

QUIZB(Q,P USIDII)SIO JITR[NIIED J] suep 2
[[WIO) 9P PIRWLIdY 99AL UONIB[J Ud XNAT'] o

sabownn




151

4. Une péripétie mondaine de la Grande guerre
méridionale

Durant une large part du XII€ et jusqu’au début du XIII® siecle,
les terres situées entre Aquitaine, Provence, Languedoc et Catalogne
furent la proie d’une succession de violents conflits, que 1’on désigne
collectivement sous le vocable de Grande guerre méridionale ou
Guerre de cent ans méridionale!?®. Le point focal de ces tensions ne
cessa de se déplacer d’un espace a un autre, au gré des alliances et de
leurs ruptures. A la fin des années 1170, le Haut-Quercy émergeait
ainsi a peine d’une longue période de conflit entre Plantagenét et
Raymondins — une guerre de quarante ans, pour reprendre une citation
de Guillaume de Newburgh!?*. La lecture des chansons de « I’affaire
Cornilh » suggere que la région ¢était devenue une terre de
réconciliation, d’ou un nouveau rapprochement entre les anciens
adversaires dirigé contre leurs nouveaux ennemis communs — les
seigneurs Trencavel et les comtes de Barcelone devenus rois d’ Aragon
— put s’épanouir.

4.1. La conquéte du Quercy par les Plantagenét

Jusqu’en 1173, le contréle du Haut-Quercy comptait parmi les
principaux points d'achoppement entre les rois d’Angleterre et les
comtes de Toulouse, ce qui déboucha sur une suite d’affrontements.
Nous sommes malheureusement assez mal renseignés sur les détails
de cette histoire, faute de sources suffisantes. Néanmoins, quelques
¢léments de certitude nous permettent de proposer des reconstitutions.

La dispute portait moins sur la possession du Haut-Quercy en lui-
méme que sur la suprématie sur I’Aquitaine dans son ensemble. De

123 Meilleur résumé dans Héléne Débax, La féodalité languedocienne (XI¢-

XII€ siecles). Serments, hommages et fiefs dans le Languedoc des Trencavel,
Toulouse, PUM, 2003, p. 72-96. Voir ¢galement Laurent Mac¢, Les comtes de
Toulouse..., p. 23-38 ; et Didier Panfili, Aristocraties meridionales..., p. 67-
78.

124  Richard Benjamin, « A Forty Years War: Toulouse and the Plantagenets,
1156-1196 », Historical Research, n°® 146, 1988, p. 270-289.



152

leur coté, les rois d’Angleterre mobilisaient ’héritage des derniers
ducs indépendants via le mariage d’Aliénor d’ Aquitaine avec Henri 11
pour réclamer la quasi-totalité des terres situées au sud de la Loire'?.
Au duch¢ d’Aquitaine en lui-méme, agrandi depuis les années 1060 de
celui de Gascogne et de la région de Bordeaux, les ducs Guillaume IX
et Guillaume X considéraient qu’il fallait ajouter I’intégralit¢ du
comté de Toulouse par I’intermédiaire de Philippa, épouse du premier
et mere du second. Philippa était en effet la fille du comte Guillaume
IV, mort en Terre sainte en 1094 sans héritier male. A deux reprises,
Guillaume IX s’empara de Toulouse et y laissa ses hommes pour
gouverner le comté en son absence'?S. Ces deux essais se soldérent
cependant par des échecs, les bourgeois de Toulouse refusant cette
tutelle étrangere.

Les choses auraient pu en rester a ce point si Henri 11, a la fin des
années 1150, n’avait pas relevé les droits des anciens ducs
d’Aquitaine en estimant qu’ils lui avaient €t¢ transmis au moment de
son union avec Aliénor. Il porta le fer en 1159 en venant assiéger la
cité des bords de Garonne. L’intervention de Louis VII solda cette
tentative par la reculade d’Henri II, peu désireux d’allumer un
nouveau foyer de guerre avec les Capétiens alors qu’il s’opposait a
eux a d’autres endroits. Néanmoins, le Plantagenét obtint de pouvoir
conserver la région de Cahors et I’ensemble du Quercy'?’. Henri II
agit des lors constamment en souverain de cette terre, profitant d’un
affaiblissement des Raymondins. La paix conclue en 1160 entre Henri
IT et Louis VII prévoyait en effet que « fout ce que le roi des Anglais
possédait dans [’honneur de Toulouse, de Cahors et dans la région de
Cahors au jour ou la paix fut faite, reste entre les mains du roi des

125 John Gillingham, The Angevin Empire, Londres, Arnold, 2001, p. 29-30 ;
Martin Aurell, L’Empire Plantagenét (1154-1224), Paris, Perrin, 2003, p. 25-
27.

126 Gerardo Larghi, « Ancora sul Mon Esteve di BAT 183.11 », dans Occitania

en Catalonha : de tempses novéls, de novélas perspectivas. Actes de I'XI€"
Congres de I'Associacion Internacionala d'Estudis Occitans (Lheida, del 16 al
21 de junh de 2014), Aitor Carrera et Isabel Grifoll (ss. Dir.), Generalitad de
Catlunya — Institut d'Estudis Ilerdencs, 2017, p. 561-574.

127 Richard Benjamin, « A Forty Years War... », p. 271.



153

Anglais »'2%. Henri II n’en avait d’ailleurs pas terminé de ses menées

militaires dans le Quercy et les alentours, puisqu’en 1161, ses forces
prirent la forteresse de Castillon-sur-Agen'?’.

Dans ses conditions, Raymond V de Toulouse n’avait plus d’autre
ressource que de se tourner a nouveau vers son beau-frére, le roi Louis
VIL 11 lui adressa une lettre pathétique en juin 1163, dans laquelle il
exposait a quel point la pression exercée par les Plantagenét le placait

dans une situation désespérée. Il accusait notamment Henri II de

favoriser ses plus implacables ennemis, Raymond I®T Trencavel
(71167) et le comte de Barcelone. Mais la mort de Raymond-Bérenger
IV en 1162 avait de fait déja fait baisser en intensité¢ la menace qui
pesait sur les flancs est et sud-est du comté de Toulouse. De fait,

Raymond I°T Trenvacel conclut la paix en 1163 et Raymond-
Bérenger 11 de Provence (71166), apparenté aux comtes de Barcelone,
fit de méme deux ans plus tard.

Henri II, cependant, refusa de suivre leur chemin et maintint son
étreinte sur Toulouse. A une date impossible & préciser entre 1163 et
1164, une troupe menée par 1’archevéque de Bordeaux, alli¢ d’Henri
II, arriva en vue de la cité et ravagea les environs. En 1167, Henri 11
en personne rencontra Raymond V a Grandmont, dans le Limousin.
Le roi d’Angleterre parvint-il enfin a ses fins en recevant I’hommage
du Raymondin ? C’est ce que Jacques Boussard et Marcel Pacaut ont
pensé a la lecture des chroniques de Robert de Thorigny et de Gervais
de Canterbury, seuls témoignages restant de cette entrevue!*°. Mais
cette interprétation ne s’impose pas réellement, d’autant plus qu’une
telle cérémonie n’aurait pas manqué de provoquer le courroux de
Louis VII. Or, rien dans les sources ne montre que le roi de France ait

128  Et quidquid res Anglie habebat de honore Tolose et Cadurco et
Cadurcino, ea die qua pax facta fuit, eidem regi Anglie remanebit. Léopold
Delisle, Recueil des actes de Henri II, roi d’Angleterre et duc de Normandie,
concernant les provinces frangaises et les affaires de France, Tome 1, Paris,
Imprimerie nationale, 1899, p. 251-253. Traduction de 1’auteur.

129 Richard Benjamin, « A Forty Years War... », p. 272.

130 Marcel Pacaut, Louis VII et son royaume, Paris, Bibliotheque générale de
I’Ecole des Hautes Etudes, 1964, p. 193-196; Jacques Boussard, Le
gouvernement d’Henri Il Plantagenét, Paris, Librairie d’Argences, 1956, p.
430.



154

privé Raymond V de son soutien aprés 1167. 11 semble plutot qu’il
faille conclure qu’Henri II a cherché a profiter des difficultés du
comte de Toulouse, violemment repoussé dans ses prétentions sur la
Provence par 1’action vigoureuse des Barcelonais, pour le soumettre
définitivement, mais qu’il ne parvint pas immédiatement a ses fins'3!.

Néanmoins, les Plantagenét disposaient depuis 1160 d’une
position de force indéniable dans le Quercy, et ils comptaient bien
s’en servir. En 1170, le pélerinage entrepris par Henri II a
Rocamadour manifestait sa volonté de domination. En février 1173,
enfin, Henri II obtint de Raymond V qu’il lui préte hommage pour ses
terres. Le comte de Toulouse, en difficulté face au comte de Barcelone
et ro1 d’Aragon Alphonse II, avait sollicit¢ I’arbitrage d’Henri 11 pour
résoudre leurs querelles. Le roi d’ Angleterre accepta, tout en se faisant
reconnaitre suzerain de Toulouse. En outre, Raymond V reconnut
¢galement son fils ainé Henri comme son seigneur, en tant que son
futur successeur sur le trone d’ Angleterre, ainsi qu’a son deuxieéme fils
Richard, en tant que duc d’Aquitaine!*2. Henri II ne pouvait pas savoir
que la cérémonie précédait immédiatement la révolte de ses fils. Il
avait a ce moment-la toutes les raisons de se réjouir, car il était
parvenu a détourner Raymond V de l'alliance avec Louis VII tout en
accomplissant a son profit le dessein de Guillaume IX et de Guillaume
X de soumettre Toulouse a I'Aquitaine.

Ainsi, lorsque « I’affaire Cornilh » se produisit quelques années
plus tard, il apparaissait clair pour tout le monde qu’elle se déroulait
sur des terres relevant du roi d’ Angleterre. Cela n’explique cependant
pas I’ensemble de I’arriére-plan de la joute poétique, car le vicomte de
Turenne joua également un role non négligeable.

4.2. Une rencontre placée sous le regard du vicomte de Turenne

Nous avons trouvé a plusieurs reprises la trace de Raymond II,
vicomte de Turenne. Sans qu’il apparaisse dans les chansons de
« I’affaire Cornilh », il permit en effet a tous les participants de
I’échange de se connecter entre eux. L’acte du cartulaire d’Aubazine

131 Richard Benjamin, « A Forty Years War... », p. 274.
132 Id., p.275.



155

qui permet de dater I’ensemble des chansons le mentionne ainsi en
compagnie de Raymond de Durfort et de Bernard de Cornil. C’était
¢galement sur ses terres, a Ribérac, qu’avait grandi le troubadour
Arnaut Daniel, qui commengait a cette époque a fréquenter la cour des
Plantagenét.

Raymond II de Turenne fréquentait la fine fleur de 1’aristocratie
de son époque. Sans €tre aussi puissant que le roi d’Angleterre ou le
comte de Toulouse, son alliance confortait les positions de quiconque
en bénéficiait ; perdre un tel partenaire représentait en revanche un
souci. De par les origines de son lignage et la politique qu’il suivait, il
faisait figure de médiateur tout trouvé entre Plantagenét et
Raymondins. La vicomt¢ de Turenne s’étendait en effet, comme
I’ensemble des vicomtés limousines, sur les terres du duché
d’Aquitaine. Ses liens avec l'ensemble des autres vicomtes!3?, formant
comme un tissu aux mailles serrées et solidement nouées, rendaient
ses positions difficilement attaquables depuis 1'extérieur. Mais dans le
méme temps, ses origines familiales lui faisaient porter le regard vers
le sud et les comtes de Toulouse, dans la mesure ou il se proclamait
héritier des anciens comtes du Quercy'3*,

La Chronique de Geoffroy de Vigeois dévoile de quelle manicre
les vicomtes de Turenne permettaient aux comtes de Toulouse
d’entrer en contact avec 1’aristocratie du sud du Limousin et du nord
du Quercy. Un passage du texte indique en effet!3” :

133 Les vicomtes de Turenne étaient apparentés aux vicomtes de Tulle et avaient
nou¢ de multiples alliances matrimoniales avec les autres familles vicomtales
limousines. Voir Didier Delhoume et Christian Rémy, « Le phénomene vicomtal
en Limousin... », p. 239. Voir ¢galement Jacques Boussard, « Les origines de la
vicomté de Turenne », dans M¢élanges René Crozet, T. 1, Poitiers, Société
d’études médiévales, 1966, p. 101-109.

134 Francgois Aubel, « Les comtes de Quercy (fin VIII® — début X€ siécle) »,
Annales du Midi, tome 109, n°219-220, 1997, p. 309-335.

135 Boso de filia Bernardi de Anduza de Aleth (alias Dandura de Lalest) quce
divitur Eustorgia, genuit Raymundum. Iste multas possessiones acquisivit,
castrum de Brassac de Vicecomite Guillermo comparavit, Principatum
castelli Salagniacensis de Raymundo Comite Tolosano obtinuit ; verumtamen
lingua civibus preelia multa concitavit. Hic de Helis filia Bernardi de
Castelnaud genuit Raymundum qui vulneratus est in capite, & Bosonem qui
igne crematus est, dum haberent eum hostes obsidem. Recueil des Historiens



156

Boson engendra Raymond de la fille de Bernard d’Anduze d’Aleth'*® (ou
Dandura de Lalest), que I’on appelle Eustorgie. Il gagna de nombreux
domaines, acquit le castrum de Brassac du vicomte Guillaume et obtint la
seigneurie du chateau de Salignac du comte Raymond de Toulouse ;
pourtant, selon ce que disent ceux qui I’ont connu, il se précipitait en de
multiples combats. D’H¢élise, fille de Bernard de Castelnaud, il eut
Raymond, qui fut bless¢ a la téte, et Boson, qui périt immolé par le feu
apres que ses ennemis I’eurent pris en otage.

Geoffroy de Vigeois, qui affectionnait les détails généalogiques,
nous fait pénétrer dans 1’histoire d’une famille profondément marquée
par la violence, donnée ou subie, comme en témoignent les déboires
tragiques des deux fils de Raymond II. Mais ce dernier préférait
semble-t-il faire preuve de diplomatie quand 1’occasion de gagner un
territoire sans porter le fer se présentait a lui. Dans le texte, le choix
des mots revét une certaine importance, car il met en scéne les
rapports de pouvoir entre le vicomte de Turenne et ceux avec qui il
devait négocier. Une forme d’égalité existait ainsi avec Guillaume,
vicomte de Brassac, aupres de qui il acquit — comparavit — le castrum
du méme nom, dont il a d’ailleurs déja été question. En revanche,
Raymond de Toulouse lui reconnut la seigneurie — principatum — du
chateau de Salignac'®’, ce en quoi il faut voir une marque de
soumission. Au reste, Geoffroy distingue également le castrum de
Brassac du castellum de Salignac : dans le premier cas, il sous-entend
que la possession du chateau allait de pair avec le controle du territoire
aux alentours, tandis que dans le second, il ne s’agissait que de la
garde d’un élément fortifié, la seigneurie des environs du point fort
restant entre les mains du comte de Toulouse.

des Gaules et de la France (RHGF), t. X11, p. 424. Traduction de 1’auteur.

136  Algs, actuel département du Gard.

137 Les seigneurs de Salignac formaient peut-€tre a 1’origine une branche des
vicomtes de Turenne. Cf. Louis Lainé, Généalogie de la maison de Salignac-
Fénelon, extraite du neuvieme volume des Archives généalogiques et
historiques de la noblesse de France, Paris, Hauquelin et Bautruche, 1844, p.
2-3. Si tel fut bien le cas, il faut dés lors admettre que les comtes de Toulouse
¢taient entrés en possession de cette seigneurie a un moment inconnu entre les

XI€ et XII€ siécles et qu’ils la rétrocédérent en fief aux vicomtes de Turenne.



157

Ce texte nous renseigne en outre sur les réseaux dans lesquels le
vicomte ¢était inséré. La meére de Raymond 11 était la fille de Bernard
d’Anduze, qui appartenait a un puissant lignage installé sur les
contreforts des Cévennes ayant de forts liens avec les comtes de
Toulouse'*®. Son propre mariage avec Hélise de Castelnaud, en
revanche, lui conférait une certaine assise dans le Quercy. Cette dame
n’est pas une inconnue pour les spécialistes des troubadours,
puisqu’elle fut la mere des « trois de Turenne » chantées par Bertran
de Born'*’,

La fin de I’extrait nous rappelle néanmoins que la gaieté et
I’allégresse ne rythmaient pas seules la vie des seigneurs de Turenne
et que la violence y avait également sa place. Raymond II prit lui aussi
part a plusieurs guerres, au premier rang desquelles il faut citer la
révolte contre Richard Cceur de Lion en 1176, qui gouvernait alors
I’Aquitaine en qualit¢ de duc. Menée par Adémar V de Limoges
(F 1199) et les fils du comte d’Angouléme Guillaume VI (f 1178),
cette révolte trouvait son origine dans la crainte éprouvée par ses
barons que Henri II n’obtienne, a force de coercition et d’utilisation
habile des divers droits qu’il avait acquis, une force telle que tous
auraient di se soumettre totalement a lui'*’. Richard, réconcilié avec
son pere apres le douloureux épisode de la révolte de 1173-1174,
entreprit de soumettre les régions soulevées au nom de son pére, qui le
dota largement pour parvenir a ces fins. Le succeés de Richard, qui
pacifia ’ensemble de I’Aquitaine en quelques mois seulement,

138 Lina Malbos, « Etude sur la famille féodale d’ Anduze et Sauve du milieu

du X€ siécle au milieu du XIII® siécle, avec une préface de Jean Sablou »,
Mémoires de [’Académie de Nimes, n° 60, 1977, p. 202-229. Bernard et
Eustorgie ¢taient effectivement des prénoms fréquents dans ce lignage.

139 Stanislaw Stronski, La légende amoureuse de Bertran de Born, Paris,
Champion, 1914, p. 38. A noter qu’il ne faut pas confondre les seigneurs de
Castelnaud, que nous avons déja crois€és a plusieurs reprises, avec les
seigneurs de Castelnaud-Monratier, installés plus au sud. Voir Florent
Hautefeuille, « Une vicomté sans vicomte : les Gausbert de Castelnaud »,
dans Vicomtes et vicomtés dans [’Occident médiéval, Héléne Débax ( dir.),
Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2008, p. 61-72.

140 John Gillingham, Richard I, New Haven et Londres, Yale University
Press, 1999, p. 52-53.



158

dépassa toutes les espérances de son pére. Encore faut-il nuancer le
terme « pacifier », tant les contrées entre Angouléme et Limoges
semblent avoir été ravagées par la guerre menée par le jeune duc
d’Aquitaine.

Vers le moment ou furent composées les chansons de « 1’affaire
Cornilh », le vicomte de Turenne se remettait d’un sévere revers, a
I’instar de 1’ensemble des barons limousins révoltés. On peut
d’ailleurs interpréter la présence d’ Arnaut Daniel sur ses terres comme
un signe de bonne volonté vis-a-vis d’Henri II et de Richard, car le
troubadour représentait un lien entre la cour des Plantagenét et la
sienne. Au reste, au cours de ces années, Arnaut Daniel semble avoir
mis ses talents poétiques au service de la diplomatie d’Henri II,
comme on le voit dans la chanson Doutz brais e critz'*!. Si I’on veut
bien admettre cette hypothese, il faut alors reconnaitre que son
intervention fut couronnée de succes, car elle permit peut-étre au
vicomte de Turenne de retrouver un crédit rapide aupres des
Plantagenét. Ce regain de faveur s’explique néanmoins par les
services que Raymond II était en mesure de rendre a Henri II pour
I’aider a résoudre un conflit de plus grande ampleur encore.

4.3. La double lutte contre I’hérésie cathare et les Trencavel

« L’affaire  Cornilh» pourrait en effet témoigner d’une
réconciliation entre anciens ennemis. Pour le comprendre, il faut
porter le regard vers le sud, a la jonction des territoires controlés par le
comte de Toulouse et de ceux possédés par la famille des vicomtes
Trencavel, qui comprenaient entre autres Carcassonne et Béziers. Les

deux lignages se livrérent durant tout le XII® siécle une longue guerre,
dans laquelle leurs alliés intervenaient réguliecrement. Un épisode de
cette lutte trouve d’ailleurs un écho dans « I’affaire Cornilh », lorsque
Raymond de Durfort adresse une diatribe pour lui reprocher sa

141 BEdT 29.8. Dans cette chanson qui date des années 1170, Arnaut Daniel
met en scene les difficiles négociations de paix entre Castille et Navarre, pour
lesquelles Henri II avait accepté de jouer un role d’arbitre. Voir Pierre Bec,
Fin’amor..., p. 98-99.



159

couardise face a Dame Aia. Le troubadour a alors ces paroles, qui
faisaient pencher selon lui la discussion en sa faveur!*? :

Si tu avais ¢€té pendu a Béziers, on n'aurait pas fait sur toi tant de chansons
et de vers!

La référence a Béziers a attiré 1’attention de René Nelli, qui y
voyait une allusion au sac de 1209'%. Pierre Bec fait cependant
remarquer que cette proposition pose plus de problémes qu’elle n’en
résout pour comprendre les chansons'#. Gérard Gouiran estime de son
coté qu’il est fait référence a un conflit plus ancien, remontant a
l’année 1169'%, suivi en cela par Martin de Riquer'*®. En 1167, une
conjuration des bourgeois de Béziers avait entrainé la mort du vicomte

Raymond I°T Trencavel'¥’. Selon Héléne Débax, Raymond V de
Toulouse avait secrétement excité I’indignation des Biterrois contre
leur seigneur pour le punir d’avoir cherché le soutien du comte de
Barcelone et roi d’Aragon Alphonse I1'*8, Mais deux ans plus tard, les
forces aragonaises s’emparerent de Béziers par ruse et pendirent les
meneurs de la révolte de 1167'%,

Les mots de Raymond de Durfort rappellent que son seigneur
Raymond V se trouvait depuis lors dans une posture délicate face aux
Trencavel et au roi d’Aragon. La situation empira encore quelques
années plus tard : dans une lettre adressée au chapitre général de
I’ordre de Citeaux en septembre 1177, Raymond V avait dénoncé le
régime de faveur que son ennemi de Carcassonne accordait, selon ses
dires, aux prédicateurs hérétiques'?. Alarmé par la multiplication des
foyers de contestation de 1’autorité de 1’Eglise, le pape avertit les rois

142 Si fossetz pendutz a Bezers, /Non feir' om tant changons ni vers. BEAT
397.1a, vv. 26-27. Traduction Pierre Bec.

143 René Nelli, Ecrivains anticonformistes ..., p. 86 sqq.

144 Pierre Bec, Burlesque ..., p. 153.

145 Gérard Gouiran, « La carriere poétique d'Arnaut Daniel... », p. 445-449.

146 Martin de Riquer, Poesias..., p. 10-11.

147 Histoire Générale de Languedoc (HGL), vol. 6, p. 27-28.

148 Hélene Débax, La féodalité languedocienne ..., p. 89-90.

149 HGL, vol. 6, p. 38-39.

150  HGL, vol. 6, p. 78.



160

de France et d’Angleterre en leur priant d’intenter une action
commune. Leur réponse ne tarda pas: ils dépéchérent sur place
plusieurs prélats et abbés, venus de territoires qu’ils contrdlaient tous
deux et placés sous la direction de Pierre de Saint-Chrysogone
(1 1180), légat pontifical pour la France et la Normandie, afin d’y
mener une enquéte. Etant donné les dangers d’une telle entreprise, une
force de protection s’avérait nécessaire pour les ecclésiastiques. Selon
le témoignage de Roger de Howden, Raymond II de Turenne prit le
cortege sous sa protection en mai 1178, en compagnie de Raymond V
de Toulouse et de Raymond de Castelnaud'!.

L hypotheése que I’on peut avancer a ce stade est que « I’affaire
Cornilh » trouve ici un ¢élément important de son contexte. La
documentation disponible ne permet pas de distinguer a quel autre
moment 1’ensemble des protagonistes de 1’échange auraient pu se
rencontrer dans des circonstances amicales. En revanche, I’acte n°492
du cartulaire d’Aubazine souligne la proximité de plusieurs d’entre
eux a ce moment précis. Tout se passe donc comme si, a 1’occasion de
la préparation de 1’expédition contre les Trencavel, des proches des
Plantagenét et des Raymondins s’étaient rencontrés sur les terres du
vicomte de Turenne. Ils se connaissaient certainement depuis quelque
temps, comme le montre le fait que Raymond de Durfort évoluait dans
le Quercy dans un contexte familier. Arnaut Daniel se trouvait lui
aussi a son aise, car Raymond II de Turenne, sur les terres duquel il
avait vu le jour, appréciait la présence des troubadours a ses coOtés.
Comment 1’1dée de se moquer d’un vieil homme de leur connaissance
se présenta-t-elle a I’esprit de Raymond de Durfort, I’initiateur de tous
les échanges poétiques ? Nous ne le saurons jamais. Du moins peut-on
retenir, a titre conjectural mais avec des arguments que nous croyons

151 Gesta regis Henrici secundi Benedicti abbatis, ¢d. William Stubbs,
Londres, Longmans, Green, Reader et Dyer, 1867, p. 199. Cette édition
attribue le texte a Benoit de Peterborough, mais la critique moderne a établi
qu’il était de la main de Roger de Howeden. Doris M. Stenton, « Roger of
Howden and Benedict », The English Historical Review, n°68, 1953, p. 374-
382. La famille de Castelnaud gravitait dans 1’entourage des vicomtes de
Turenne depuis 1040 environ. Voir Jean Lartigaut, « L’aristocratie du causse
de Gramat... », p. 33.



161

solides, que de cet arri¢re-plan tendu émergea I’un des dialogues les
plus licencieux de toute la lyrique occitane médiévale.

%ok

Ainsi examiné, le contexte de création des chansons de « I’affaire
Cornilh » apparait moins léger que leur lecture ne le suggére. Les
spécialistes de littérature médiévale y voient, a juste titre, un apogée
du contre-texte lyrique, par leur outrance et leur grivoiserie. Quelques
doutes subsistent sur le déroulement exact des échanges, du fait d’une
tradition manuscrite difficile et qui, a certains égards, induit
I’observateur en erreur.

Derriere les exces du langage et I’instrumentalisation du corps des
femmes se dévoilent des enjeux de pouvoir complexes. La
personnalité des poctes, bien plus que leurs dires, retient I’attention,
car chacun, a sa maniere, représentait des intéréts différents. Truc
Malec, malheureusement, s’avére insaisissable. Mais derriére
Raymond de Durfort, il faut sentir la présence de Raymond V de
Toulouse ; et derriere Arnaut Daniel, il y avait Henri II Plantagenét.
Entre les deux, muet mais jouant un double role d’hote et d’arbitre,
Raymond II de Turenne observait de quel c6té la balance allait
pencher.

La question fondamentale de la définition de I’Aquitaine se
trouvait au centre de toutes les attentions. A la fin des années 1170, la
lutte semble avoir ét¢ remportée par les rois d’Angleterre face aux
comtes de Toulouse, aprés des décennies ou bien des coups furent
échangés. A partir de 1173, Raymond V n’avait plus la force de se
dresser contre son ancien adversaire et devait se contenter d’observer
en spectateur les allées et venues du roi d’Angleterre sur les terres de
Quercy, qu’il avait cess¢ de réclamer pour lui-méme. La série de
révoltes qui secoua les terres d’Henri 11 dut secrétement le réjouir,
méme s’il ne put en profiter du fait du danger, plus immédiat encore
pour lui, que représentait la présence des vicomtes Trencavel en
Languedoc. De fait, les événements le poussérent peu a peu a
rechercher I’alliance de son ancien ennemi. En 1177, saisissant le
prétexte de la poussée hérétique sur les terres du vicomte de Béziers et
de Carcassonne, il sollicita une enquéte menée sous la triple égide du



162

pape, du roi de France et du ro1 d’Angleterre. Raymond II de Turenne,
ancien rebelle mais séverement maté, profita de la situation pour
rétablir son crédit aupreés d’Henri II en escortant les prélats chargés
d’investiguer. A cette occasion, il retrouva le comte de Toulouse qu’il
connaissait depuis longtemps.

Les chansons de « I’affaire Cornilh » durent étre composées au
moment ou les proches de Raymond V, parmi lesquels Raymond de
Durfort, rencontrérent ceux de Raymond de Turenne pour former
I’escorte. Nulle trace des prélats qu’ils devaient accompagner n’est
perceptible. Etaient-ils encore simplement en route, laissant seuls les
laics pour un temps ? Se sont-ils volontairement tus ? Il est impossible
de le dire. En tout cas, on peut affirmer sans trop de crainte que ces
hommes, chargés de leur protection, eurent vent, sans doute par le
vicomte de Turenne, de 1’existence d’un chevalier relativement agé
vivant dans la région, et d’une dame qui lui était proche — a quel
point ? on ne peut le dire. Le nom de ce chevalier, Bernard de Cornil,
s’entrechoqua dans 1’esprit de I'un d’entre eux — sans doute Raymond
de Durfort — avec un mot, corn, ce qui lui suggéra un jeu de mots
scabreux, dont i1l fit une chanson. Heureux de sa trouvaille, il la
partagea avec un chevalier présent a ses cotés, du nom de Truc Malec.
Puis, profitant de la proximité de son hote avec le troubadour Arnaut
Daniel, il se mit en téte de le faire participer au débat. On chanta
beaucoup, on rit beaucoup, chacun y allant de sa trouvaille. Puis on
voulut retenir tout ce qui avait ét¢ dit et chanté, et les chansons
entrérent dans la mémoire d’un jongleur, jusqu’a ce qu’un jour on finit
par I’écrire.

Sébastien-Abel LAURENT



163

ETUDE CRITIQUE DE L’EDITION DE L’ANCIEN
TESTAMENT OCCITAN (BN fr. 2426) PAR CYRIL P.
HERSHON DANS LA REVUE D’ETUDES D’0C, NOUVELLE
SERIE N° 162 (2016)

A juste titre dans I’avant-propos Mme Brigitte Saouma mentionne que
I’éditeur fait preuve d’une vaste érudition concernant la maticre
biblique. L’excellente introduction et les 580 notes en témoignent
¢galement.

Etant donné que je suis bien familiarisé avec le ms. BN fr. 2426 (cf.

Eléments de 1’Ancien Testament en occitan. Rédaction du 15€ siécle,
Ms. BN fr.2426, éd. Peter Wunderli, Vol. 1 : Introduction et édition
critique, Tiibingen 2019, Romanica Helvetica vol. 140, p. VIII), Je me
suis plongé avec grand intérét dans la lecture de la transcription du
ms. en question, entreprise par Cyril P. Hershon. Je suis bien
conscient du fait que le ductus du copiste/scribe pose souvent des
problemes de lecture. L’écriture cursive contient des traits tres
irréguliers de sorte que maints passages restent indéchiffrables. C’est
surtout a D’intérieur des mots que les lettres liées sont difficiles a
distinguer et il y faut une bonne pratique de 1’ancien occitan pour une
interprétation correcte. Le contexte et la version de la Vulgate peuvent
étre utiles et nous mener sur le chemin d’une lecture correcte.

Le manuscrit ne reproduit 1’Ancien Testament que partiellement et
son contenu s’¢loigne souvent de la Vulgate. Il nous fournit des
modifications et interventions telles que des remaniements,
commentaires, paraphrases, gloses, abrégements, résumés et lacunes.

Comme le texte de la transcription ne suit pas la structuration en
versets de la Vulgate, je numérote les lignes par page de la
transcription pour identifier la localisation de notre correction. En
outre je néglige les infractions trés nombreuses aux normes établies
par I’Ecole des chartes concernant 1’élision et ’enclise.

Je me suis chargé d’une lecture minuticuse des résultats éditoriaux de
Cyril P. Hershon en me basant sur la bonne qualité de la mise en ligne
du ms. par la BNF. Je dois, malheureusement, constater que la



164

transcription contient maintes bévues et lectures fautives dont le
nombre dépasse le contenu de simples errata et corrige qu’on pourrait
ajouter a I’ouvrage. A titre d’exemple je mentionne quelques sources
de la transcription incorrecte : confusions dans le développement des
abréviations (p. ex. per/pre/pro : dans ‘per’ le p bouclé est continué
par un trait horizontal, dans ‘pre’ il y a un signe abréviatif suscrit et
dans ‘pro’ le bouclement s’arréte a la hampe du p) ; confusion s/f a
I’initiale : la hampe de ‘s’ ne s’attache pas a la lettre suivante, la
hampe de ‘f” est reliée par un petit trait horizontal avec la lettre
suivante ; développement négligé des tildes ; identifications fautives
des lettres contenant des jambages droits ou courbés ; émendations
injustifiées de formes qui appartiennent au domaine de 1’ancien
occitan ; de I’identification fautive de plusieurs lettres qui se suivent
résultent des mots qui n’existent pas en ancien occitan. Dans
beaucoup de cas mes corrections exigeraient un changement de la
ponctuation. Je n’y interviens pas. Je constate aussi que la

transcription est incompléte a cause d’un saut de fO 262V a {0 268V,
Je caractérise la résolution des abréviations du texte du manuscrit par
des italiques.

Dans mes remarques j’utilise les abréviations suivantes : ms.

manuscrit ; p. : page de la transcription ; 1. : ligne de la transcription.
LEVY P. : LEVY, EMIL : Petit dictionnaire provencal-francais,
Heidelberg 1909 ; Vulg.: ROBERT WEBER / ROGER GRYSON (éds.),

Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, Stuttgart 32007 ; — : les mots
qui précedent sont a remplacer par la suite ; les crochets [...] signalent
mes adjonctions au texte ; les parentheéses pointues <...> représentent
des corrections en interligne ou en marge dans le manuscrit.

p.7: 1.1 : que Dieu — com Dieu ; 1.2 : fet — fes : 1.3 : le
comensament — lo comensament ; 1.4 : del .V. libres que fes — dels
V. libres que el fes ; 1.5 : .20. (?) ; 1.6 : Levitiis — ms. Levitus —
Levit[ic]us ; 1.7 : conotats — comtats ; 1.9 : Aron e que es — Aaron
per que es ; 1.10 : propheta in Israél Joshue— profeta en Israél
Jos<z>ue

p. 8 : 1.2 : Aysi fenis lo libre dels Juges .CCXXI. — n’existe pas dans
le ms. ; 1.3 : libre de Reys — libre dels Reys; les crochets sont a



165

supprimer ; 1.6 : prosecucias — profecias ; 1.7 : libre de la — libre de
I’estoria de la; 1.13 : com fes desliurar — ms. con desliurar

p. 35 : 1.1 : Verginis — Virginis ; 1. 6 : filh qui — filh que

p. 36 : 1.10 : premierament — premieraments ; 1.12 : Aysi so — Aysi
com ; 1.17 : ordinadas — ordenadas ; 1.21: prem[i]eras — premieras ;
1.25: E 1 — Car ; 1.27 : trobares — trobaras

p. 37 : 13 : lama — ’arma ; 1.4. : la ma — I’arma ; L.5. : home —
I’home ; 1.23 : en rendre — entendre ; 1.24 : no es — non es

p. 38 : 1.1 : verderant — verdejant ; 1.3 : verderant — verdejantz ; 1.8 :
la horant — lahorant ; 1.9 : ensenas — ensenhas ; 1.12 : descuidat —
d’escurdat ; 1.17 : mouteplicas — montiplicas (cf. 1. 18) ; 1.26 : so
sobre — son sobre ; image — ymage ; 1.27 : am dos — amdos ; 1.28 :
asumples — asumplires

p. 39 : 1.1 : Ayso — Aysi ; 1.12 : deslunament — desliurament ; 1.13 :
format de — format foras de ; 1.16 : envuona — environa ; 1.20 : las
res fes — laores ses ; 1.22 : No es — Non es ; home — ’ome ; 1.23 :
lui — luy ; a menet — amenet ; 1.29 : E ar — Car ; so laysira — ayso
laysara

p. 40 : 1.1 : marrage — mariage ; 1.6 : de 7 tots — de tots ; 1.7 : la quel
— d’aquel ; 1.8 : morran — morriam ; 1.10: n’avies — n’aures ; .15 :
son mal — fon mal ; .26 : mala[d]iera — malayeta (cf. p.41, 1.4) ; 1.29
: € sapias — sapias ; 1.31 : trobet que — trobet qui

p. 41 : 1.1 : caytiuament — caytivament ; 1.3 : Adoncs — Adonc ; 1.5 :
get minara — germinara ; 1.9 : vestidura — vistidura ; 1.12 : del arbre
— de I’albre ; 1.13 : son remis — fon remis ; 1.14 : pues de — pres de ;
1.17: flamerant — flamejant ; 1.18 : colm] — So ; 1.24 : meseys e —
meseys a ; 1.28 : apaura — aparra ; 1.29 — man propi — nostra
propria

p. 42 : 1.1 : corret — correc ; 1.2 : Senhor — Senher ; 1.4 : laor avias —
laoravas ; 1.6 : per don — perdon ; 1.9 : Hon — Non ; seras — sera ;
1.12 : habitani — habitant ; 1.14 : Lamec : ms. Lamee — corr. Lamec ;
1.17 : E aquest — Aquest ; 1.19 : fos — fon



166

Fol.9r n’est pas transcrit. Fol.10r transcrit par 1’auteur ne se trouve pas
dans la publication du ms. en ligne.

p. 43 : 1.1 : olivet — olivier ; 1.2 : Encar — E encar ; 1.9 : home — i
ome ; 1.11 : persons — peysons ; sia[n] — sian; 1.12 : granda —
vianda ; 1.14 : repressia — requerria ; ly So — Ayso ; 1.20: Si aquestos
— D’aquestos ; 1.23 : e lo a cuberta (a remplacer par )— Adoncs sos
dos frayres lo cubriron d’una coberta ; 1.29 : sens — seus ; 1.30 :
.CCCCL. — .dccccl.

p.44 : 1.1 : lalenga — sa lenga ; 1.14 : y a — ha ; 1.20 : tot linhage —
tot son linhage ; 1.26 : maleziray — maleziran

p.45 : 1.2 : Vengron — E vengron ; 1.14 : vendra — venra ; 1.15 : vion
— v<i>ron ; .18 : disa — dis ad ; 1.25 : lay — luy ; menat — menar ;
1.27 : ara— ata

p.46 : 1.5 : no — non ; 1.8 : Bersals — Bersalo ; 1.9 : Guomorrias —
Guomorrians ; 1.10 : contra — foron contra ; 1.14 : miech — nuech ;
1.16 : pans — patis ; santz — sautz ; .25 : aparet — aparec

p.47 : 1.3 : servant — serjant ; 1.8 : Senher — Senhor ; 1.9 : maribec —
ms. maubec ; 1.14 : carrianhadas — ms. caruanhadas ; 1.19: femias —
feniras; 1.20 : Amorrians — Amorrans ; 1.25 : Eufrate — Eufratre ;
faray — Saray ; 1.28 : avias — auras ; despichar — despr[e]char

p.48 : 1.2 : ai — ay ; 1.4 : esclamia — esclauva ; Saray e — Saray ; 1.6
: E aquesta ysiran — D’aquesta ysiron ; 1.7: non lur — nom ; lur ; 1.8 :
Sarrazins — Sarrayns ; 1.9 : esclaivia — esclauva ; 1.14 : aparet —
aparec ; 1.17: grant — grans ; 1.21 : serantz — serjantz ; 1.28 : Sara[h]
— Sarra

p.49 : 1.1 : desespausa — desesperansa ; 1.2 : nias — mas ; 1.2 : vuelh
— vielh ; vuelha — vielha ; 1.3 : m’en — nosfre ; 1.9 : LXXXXIX.
— LXXXIX ; 1.10 : aparet — aparec ; .11 : appelada — apellada ;
.18 : pues — pueys ; 1.19 : pres — ires ; 1.20 : corret — correc ; Es del
— vedel ;1.21 : ells > elo;1.22 ; Sara — Sarra ; 1.24 : Sara — Sarra ;
Sara — Sarra ; 1.30 : Hon — Non

p.50 : 1.5 : fay — say ; 1.6 : gaugan — vangan ; .12 : ayten — aperten
; bens — bons ; 1.15 : XL. viy los .XL. los — .XLV. per los .XLV. los



167

; 1.18 : Sodoma — Sodomam; 1.19 : si levet — levet ; 1.28 : Hon —
Mon

p.51 : 1.9 : plac — ploc ; 1.10 : fuoc — fuec ; 1.18 : remagna —
remanga ; 1.21 : segona — segomna ; 1.26 : aparet — aparec ;
Abimeleth — Abimaleth

p.52 : 14 : fay — say ; fes — ses ; gard[a]rey — gardiey ; 1.5 :
gard[a]rey — gardiey ; ni — mi ; 1.7 : benet de miech — levet de
nuech ; servantz — serjantz ; 1.11 : responder — respondet; 1.13 :
servantz — serjantz; el — e li ; 1.16 : remembre — renembre ; 1.17 :
mesonegria — mesonegua ; preget — preguet ; 1.18 : la femnas — las
femnas ; clausas — clauzas ; 1.20 : Sara — Sarra ; 1.21 : jujaires —
Jujayres ; 1.23 : de si — de sa ; 1.27 : que — qui ; que — qui ; 1.29 :
cregnet — creguet; 1.31 : Agar — Ag<u>ar

p.53 : 1.7 : anar — amnar ; 1.16 : agueron — azireron ; 1.17/18 : e satura
— en sa terra ; 1.23 : Si eu — Dieu ; 1.31: orar — adorar; tot paren —
tornarem

p.54 : 1.3 : Enant — Quant ; 1.6 : faut — fauc ; 1.16 : Rebecqua —
Relbecqua ; 1.18 : ins — jus ;Canaan — Canaam; 1.24 : cognittion —
cognation

p. 55 : 1.6 : Ha penas — Hapenas ; 1.9 : servant — serjant ; corret —
correc ; 1.10 : beures — beves ; 1.11 : de beure — a beure; 1.14 : s’en
assas — fen assas ; 1.15 : servant — serjant ; 1.16 : corret — correc ;
1.20 : manjava — manjaria ; avia — auria ; 1.23 : autrereron —
autrejeron ; 1.26 : s’envolia — s’en volia; el la — ella ; 1.32 : servant
— serjant

p.56 : 1.5 : bons — bona ; 1.10 : hon — don ; podre — podie ; 1.16:
Rebecqua — Rebeccua ; 1.19 : engenjaduras— engenraduras; 1.20 :
gran [fam] — gran gracia ; 1.24 : la vezes — 1’aucizes ; 1.29 : que —

qui

p.57 : 1.1 : el huffiria — e ’aussiria ; 1.2 : plendat — plandat ;
Abimaleth — Abinlaleth ; 1.4 : Ber-Sabee Nostre — Ber-Sabe E
nostre ; aparet — aparec ; .11 : manjeron — mangeron ; 1.13:
cubiertas — cubertas ; vesia — vehia ; 1.18: cocelh — concelh ; 1.19 :
ben — I’en ; 1.24 : tu dic — yeu ti dic ; 1.25 : manjava — manjaria ;



168

1.27 : e dis : «Yeu — ¢ dis Payre. E el dis : Yeu ; que — qui : 1.32 :
Vey — Ven ; 1. 34 : no — non

p.58 : 1.2 : siau — sian ; .17 : e Jacob — Jacob ; autre — autra ; 1.18 :
E natz — Enantz ; engeneramentz — engenramentz ; 1.19 : hon —
Non ; gardrest — gardiest ; 1.21 : promes e fortment — sosmes de
forment ; 1.27 : Yeu — E yeu

p.59 : 1.1 : mal — mas ; 1.16 : luoc es — luoc ; 1.22 : layssa — laysa;
1.27 : mayre — mayre E

p.60 : 1.8 : Tant — Quant ; .13 : primera-nada — premiera-nada ; 1.18
: nat—n’ac ; Pues — Pueys ; 1.22 : camarrera — camariera ; 1.28 :
Enant — Quant ; 1.30 : Adonc — Adoncs ; 1.33 : no — non

p.61 : 1.1 : fera — sera ; 1.14 : aparet — aparec ; 1.21 : Ar una —
D’una ; 1.27 : penre — querre ; les — los ; 1.28 : capayre — camelhs ;
1.30 : Ben — E en

p.62:17:elle > ello; .11 ;me » mi; Am — Ar; .13 : servants
— serjants ; vas — vos ; 1.17 : aquest — aquel; 1.20 : benezit —
benesit ; 1.22 : Hueys — Pueys ; apellet — apellat ; 1.24 : Farviel —
Fanuel (-1 avec un signe diacritique) ; 1.27 : franchement —
franhement

p.63 : 1.2 : ben brasset — ’enbrasset ; 1.6 : luy — 1’un ; 1.7 : Racol —
Jacol ; en son quot — en Souquot ; 1.8 : Dinna — Dinam (?) ; 1.11 :
horames — Ho<r>rames ; 1.16 : toques say — toquessan ; 1.17 : farra
— faria; 1.21 : aparet —aparec ; 1.23 : reys — pueys ; 1.28 : Aysac — a
Ysac ; 1.30 : Eva pres — enapres

p.64 : 1.3 : stat — star ; 1.6 : fon — son ; 1.10 : anent — avenc ; 1.13:
els la — els lo ; 1.14 : non parlavan — non 1i parlavan ; 1.15:
derrenants — detrenants ; 1.16 : mes —m’es ; 1.19 : ferem — serem ;
1.22 : donc — doncs ; 1.23 : adorarem — adoraren ; 1.29: el ben lur ho
— els ly o (entre *els™ et *1i* o éras¢)

p.65 :1.9 : domes — domens ; 1.12 : mas — mans ; 1.13 : venderon —
vendron ; 1.15 : fon — son ; no — non ; 1.16 : vay yeu — iray yeu ; un
boc —.1. boc ; 1.21 : descendray — deysendray; 1.26 : una molher —
utra molher



169

p.66 : 1.1.: sarra — sapja (?) ; 1.7 : prens sens — prenssens (Vulg.
fornicata est) ! ; .12 : comensament — covenent ; 1.17 : escalhat —
escolhat (fr. chatré) ; en fausa — enfansa ; 1.22 : avies — ames ; 1.27 :
repsa — represa ; 1.28 : escarnir — escarnir €

p.67 : 1.2 : son fach — forfach ; 1.10 : avet — aver ; 1.15 : meulas —
neulas ; 1.20 : corriment — covinent ; 1.23 : estalven — estalvet ; 1.25 :
E aquellas — D’aquellas ; 1.27 : vaguas — vagua<n>s (avec *n* en
interligne); 1.29 : esserezit — esferezit

p. 68 : 1.1 : munderon — muderon (Vulg. mutata) ; 1.4 : el diyses — el
I1 diyses ; 1.6 : sies — si es ; L.11 : quet — quer ; 1.20 : criador —
cridador ; 1.22 : Putyfar — Putifar

p.69 : 1.9 : Don....Hon — les initiales majuscules sont énigmatiques,
plutot Non...Non ; 1.12: En — Si; 1.13 : trag — tro que ; 1.14 : veram
— vejam ; 1.15 : Mandas 1i — Mandas hi ; 1.16 : fes — seres ; 1.17 : es
per — fes per ; 1.27 : nien — nostre ; 1.30 : comandeta — comandet a ;
servants — serjants

p.70 : 1.2 : esbarts — esbaits ; 1.3 : E.Is — Els ; 1.7 : ammeni — aure ni
; 1.L18 : linhage s1 —linhage e si ; 1.22 : corrien.Morri — coven morir ;
laysarey — laysarem ; 1.23 : cove — coven ; 1.25: confectios —
confections ; 1.29 : Fay sel — E aysel ; ren — ten ; 1.30 : vensa —
veusa

p.71 : 1.18 : manjaran — manjavan

p.72 : 1.6 : senhor — senher ; 1.10 : pas — pes ; 1.12 : devinar — de
devinar ; 1.19 : anariam — anavam ; 1.20 : pregi — pryi; L. 22 : layses
— laysas ; 1.29 : que mi— que vos mi ; vostra — vostre ; 1.30 : avant
— davant

p.73 : 1.3 : tot — tost ; 1.23 : amenassan — amenessan ; 1.29 : Jacon —
Jacob

p.74 : 1. 4 :aparet — aparec ; 1.29 : avia — avian ; 1.31 : stablat —
stablit

p.75:1.3 :tot > tott ; .5: e lo — els; 1.10 : granda — vianda ; I.



170

15:que — i ; .17 : lur — 'un ; 1.21 : car — Ar; 1.24 : servire —
servirem ; 1.27 : cret — crec ; 1.31 : payres — payrons

p.76 : 1.1 : Joseph — Josep ; 1.2 : Cel — E el ; 1.4 : Manasses —
Mannasses ; 1.10 : possessons — possecions ; 1.22 : apellet — apellat ;
1.25/26 : Lo say — Mon ; 1.26 : cuy suy — super cuy (suy cuy?) ; 1.32
: encarnacio — encarnacion

p.77 : 1.2 : yest — 1yest ; 1.5/6 : de nequitat — d’enequitat ; 1.7:
forfenaria — forsenaria ; Malavet — Malaet ; 1.12 : sera ta — sera de
ta;1.15: Elo— El; Tos — Vos ; 1.20 : sove — sone; .21 : sia si fach
— sia fach; 1.24 : Guad — Quad ; corres — correes ; davan — davant
(et 4 lettres illisibles)

p.78 : 1.3 : fet — set ; El lia me — E.l liame ; 1.7 : com fortadas —
comfortadas ; 1.8 : d’els e terrenals — dels eternals ; sieu — sien ;
santz — sautz ; 1.9 : el —» e.l; 1.11 ; propria — propja ; .13 : anar —
annar ; ¢ pobol — e.l pobol ; payres — parents; 1.14 : Mambre —
Manbre ; 1.16 : pos — pes ; 1.20 : avia — avian; 1.25 : lay feron —
layseron

p.80 : 1.2 : beneficios — benesions ; 1.7 : son — fon ; 1.10 : que dels —
que .. dels ; 1.13 : pecam — peccar ; 1.16: sorra — sorre; 1.19 :
scriudans — scrivans ; 1.21 : passar — passat ; .24 : toquar — taquar ;
1.26 : Juda: sos — Juda: tos ; 1.28 : ta man — la man (?) ; el cal — el
col ;1.29 : E per — Per

p.81 : 1.24 : vuelha — vielha

p.82 : 1.5 : qu’e — que ; reman — tenran ; pe de Sion — perdesion;
1.6 : serasses — serastes ; Serasses — Serastes ; 1.13 : volia — volra ;
1.20 : deretat — d’eretar ; So son — So fon ; 1.23 : en rendre —
entendre; 1.24 : Ho — Norn ; amb adonant — ambandonant ; 1.26 :
Israel — isnel ; 1.28 : pasola — Pascha (?) ; 1.31: al lor — allors

p.83 : 1.6 : Mas — Los ; 1.8 : Farrisieus — Farisieus ; 1.11 : Si eu —
Dieu ; 1.14 : governet. Fon — governet Israel. E fon ; dich Josep —
dich a Josep ; 1.24 : fon — son

p.84 : 1.6 : aussir — ausir ; 1.15 : que — qui ; 1.18 : nla — n’i a;
so[b]ria — seria (?)



171

p.85 : 1.2 : pallays — palhyas ; 1.4 : bevandan — levavan ; 1.7 :
Ebrieuas — Hebrieuas ; devian — deuran ; enfornar — enfantar ; 1.8 :
cresian — crezian ; 1.12 : Ans — Nos ; 1.13 : enfantaran — enfantan ;
1.25 : vila — riba

p.86 : 1.10 : ayso — aysi ; 1.19 : las fedas — lurs fedas ; 1.24 : apessats
— apresats

p.87 : 1.2 : avien — aurem ; 1.3 : as renembran sa — ac renembransa;
1.6 : aparet — aparec ; 1.7 : semblansa — semblava ; 1.9 : qu’el —
que.l ; 1.19 : Zebusei — Zebuzei ; 1.26 : az Adam — ms. madan ; 1.29 :
se I’ome — De I’ome ; 1.30 : apar lur — a parlar ; vail — mil

p.88 : 1.3 : gardaray — gitaray ; 1.5 : Egipcians — mot biffé ; 1.7 :
Piensay — Pero en say ; com vos — comque vos ; 1.26 : quant sera
— quant que sera ; 1.32 : fon par — fon irat ; 1.34 ; Leven — Pren

p.89 : 1.2 : vevion — venon ; 1.7 : domes — domens ; 1.9 : Si eu —
Dieu ; 1.12 : mi en — mieu ; 1.13 : sa pas — sapjas ; 1.15 : corret —
correc ; ausire — aussire ; 1.16 : ancara — ancar ; .18 : per t’en —
perten ; 1.21: a que las — aquellas ; el signe — e.l signe ; 1.23 : am dos
— amdos ; 1.28 : rentreron — intreron ; 1.30 : Cuy — Quy

p.90 : 1.12 : restables — restobles ; 1.15 : ves — vas ; 1.27 : man
trayray — ma en trayray ; 1.29 : Adonai — Adonay ; 130 :
covenanciey — covenenciey ; 1.31 : E lur — E a lur ; 1.33 : pues —
puey[s] ; mov — mou

p.91 : 1.2 : Egipcias — Egipcians ; 1.3 : herearay — heretaray ; 1.5: per
— pro ; 1.7 : desesperon — desespereron; 1.17 : lur pia — boqua

p.92 : 1.2 : ensenhes — ensenhas ; Qual — Qu’el ; 1.3 : lagitet — la
gitet ; 1.13 : fas — seras ; 1.18 : flum — fluvi; 1.19 : Doncs — Adoncs
; 1.27 : E mantenent — Demantenent

p.93 : 1.3 : endurzir — endurzit ; 1.13 : estan — eran ; 1.18 :
moysilhans — moysilhons ; carq — carn ; 1.24 : de Dieu — de Dieu e
per ; 1.26 : Mi erege — Li erege ; amenar — a menor ; 1.27 : membres
— nembres ; 1.28 : membres — nembres ; 1.32 : e.l sera — el iysera ;
1.34 : no lo — non lo



172

p.94 : 14 : ren qui — ren Aqui ; 1.6 : venran — venian ; 1.10 :
manjaran — manjavan ; 1.11 : adorassan — adoravan ; 1.17 : hoyses
— Moyses ; 1.20 : repreguey — repreguet ; 1.24 : Lores — Apres ; 1.25
: tu aysi — tu ayso ; 1.30 : Enaysius — Enaysins

p.95 : 1.1 : pervezer — per vezer ; 1.4 : davant — E davant ; escampa
— la escampa ; 1.10 : omecisia — orrecifia (orrecisia ?) ; 1.27: d’albres
— ¢ albres

p.96 : 1.3 : ben fay — ben say ; 1.5 : terra vin — terra e.l vin ; .15 :
subjugat — subgiet ; 1.31 : verga ves — verga vas ; 1.32 : destruay —
destruan

p.97 : .12 : hac — hanc ; 1.18 : amenaran — amenarem ; 1.23 :
aparesia — apareysia ; 1.27: Agas — Digas ; 1.33: hon — Non

p.98 : 1.1 : hac — hanc ; 1.3 : Cans — Can<t>s ; 1.8 : nos deves — vos
deves ; 1.10 : angel — anhel ; 1.13 : Filh — Filhs ; n’esposcara —
resposcara ; 1.16 : agenme — agneme ; la[s] chragas — lachugas ; 1.26
: Senher — Senher <vostre> ; 1.29 : auras — aures ; 1.30 : agenmas —
agnemas ; 1.31 : grandas — viandas ; 1.35 : priva — perira

p.99 : 1.2 : yszep — yszop ; 1.6 : venian — venran ; 1.7 : lur que — lur
perque ; 1.11 : de claus — d’esclaus ; 1.18: berbas — berbis; 1.27 :
diysit — d’iysir ; lezet — lezer ; fat — far

p.100 : 1.2 : Lores — Apres ; 1.4 : avant — quant ; 1.5/6 : el[s]
agarderon — e la garderon ; 1.11 : Sanctifia — Sacrifia ; 1.12; so
nenga — sovenga ; 1.14 : Hon — Non ; 1.26 : fon — son ; 1.30 :
portessen — portessan

p.101 : 1.2 : medieras — redieras ; iyseron — 1ysiron ; 1.5 : Ar - E ;
1.7 : lo libre — lo <ters> libre ; 1.8 : giret — gitet ; 1.10 : per mi ses —
per .III. ves (en interligne <tre>, lecture incertaine, sauf ‘ves’) ; .11 :
via — la via ; 1.12 : esdevenia — e devenia ; 1.18 : esolans — esclaus ;
1.20 : glorificaran — glorifiaran

p.102 : 1.2 : annunciat — nunciat ; 1.8 : .DC. — .ccc. ; 1.17 : aquelh —
mielh ; 1.18 : depart — desert ; 1.20 : Egipcians — Egiptians ; 1.23 :
annar — avant ; 1.29 : darayre — dareyre ; 1.30 : esset — estet



173

p.103 : 1.1 : sec — sec <e> ; 1.7 : soutz — fontz ; 1.17 : conegron —
conogron ; 1.18 : cregeron — crezeron ; 1.23: Senher — Senhor ; 1.24 :
glorificat — glorifiat ; sanctificat — santifiat ; 1.30 : la ’abisme —
I’abisme ; e lo — els ; 1.33 : ticua pa — tiecua ira ; 1.34 : restable —
restoble ; yra — yror

p.104 : 1.4 : a plombet — aplombet ; 1.8 : recatiesston — recatiest ton ;
.14 : habitants — habitant ; Canaan — Canaam ; 1.15 : vengra —
venga ; 1.20 : son sant — ton sant ; 1.30 : anneron — aneron

p.105 : 1.3 : com amaran — com amarum ; l.11 : Salvaydor —
Salvayre ; 1.24 : agitats — a gitats

p.106 : 1.3 : ausida — ausidas ; 1.6 : digas lui — digas lur ; 1.7 :
esgardon — esgardan ; viran — viron ; 1.8 : luy hac — lur hac; 1.9 :
continup — continux ; 1.12 : gryhollas — -s éras¢ ; enaysi si — enaysi
;1.L13:hoa—hea; 1.14 : son — fon ; 1.23 : culhe — culhie ; 1.25 :
Senher — Senhor ; cumenegara — cumeneg<u>ara; 1.28 : nients —
ments ; agron pessan — agampessan

p.107 : 1.2 : o poyrida — e poyrida ; 1.3 : culhian — culhiran ; 1.4 :
fondra — fondia ; lo gava — legava ; 1.6 : els avian — els an<a>van ;
.12 : mestugessan — n’estugessan ; n’ay serian — nayserian ; 1.18 :
Raphidim — Raphidin ; 1.28 : firas — furas

p.108 : 1.10 : contra — con[t]jra;1.17 :elieli—eli; 1.18 : brassas —
brasses ; 1.24 : so nengues — sovengues; 1.27 : Epaltacion —
Exaltacion ; 1.28 : Amaleth — Amalech

p.109 : 1.1 : vay — van ; 1.8 : Gerson — Gersan ; .11 : Enant —
Quant ; 1.17/18 : de las [mans] de — del las de; 1.18 : fay yeu conosc
— say yeu e conosc ; 1.32 : avias — aujas

p.110 : 1.22 : Egipcias — Egipcians ; 1.24 : fas mos — fes mos

p.111 : 1.5 : avia — aura ; 1.9 : aparelhets — aparelhats ; avant —
avant ni ; 1.16 : gaugan — vangan ; .17 : dessendet — deffendet

p.112 : .12 : hon — Non ; 1.13 : van car — vantar ; la penra — lo
penra ; 1.15 : ni tu — am tu ; 1.20 : luxuraras — luxuriaras ; 1.23 :
clerday — clerdat ; 1.24 : temian — tenian ; 1.26 : mouram —morriam
; .27 : aias —ayas ; 1.29 : ten — tenc



174

p.113 : 1.1 : ni fares — mi fares ; 1.6 : L autre — L’autra ; la tenray —
lo tenray ; mulhar — mulhat ; 1.11 : home — I’ome ; 1.14; la lena —
I’alena ; 1.22 : firra — fura (?) ; 1.23 — el fier — el o fier ; 1.25 : fugua
— fugira; 1.30 : gauga — vanga ; mort cel — mort e cel ; 1.35 : affolh
— affolli

p.114 : 1.2 : residra — rendra ; 1.8 : que gieta — que <ne> gieta ; aussit
— aussis ; 1.9 : senher — senhor ; 1.10 : ara estat — aja estat ; 1.13 : el
avia — el aura;1.17 : laren — laten ; 1.19 : fierra — sieua ; 1.22 : aia
— ms. ara ? ; 1.24 : avia .avia — aura...... aura ; 1.27 : avia — auria ;
1.28 : L’ayre — Layre ; 1.30 : aia — ms. ara (?) ; .30 : avia — aura

p.115 : 1.2 : deja — dera (?) ; per doa — perdoa ; 1.7 : cella — e clla;
1.11 : e en morcel — ¢ en mor sel ; 1.12 : hi — 1i; 1.18 : Senher —
Senhor ; stranni — st<r>anni ; 1.19 : veuzca — veuzoa ; 1.20 : enueras
— enuezas; 1.21 : veuzcas — veuzoas 1.22 : requerias — requerrias ;
1.23 : so es la — car so es la ; 1.24 : cuebresa sa carn — cuebre sa carn
; .25 : lauziray — ’auziray ; 1.26 : de traction — detraction ; so — ho
(?) ; 1.33: vauga — vanga ; 1.34 : assentuas — assentiras ; avant —
atant

p.116 : 1.2 : fuguas — fugiras ; 1.3 : hon — Non ; 1.6 : strani — stranni
; 1.9 : dessendray — deffendray ; .12 : destiuyras — destruyras ; faras
— usaras ; 1.13 : aygas — ayg<u>as ; raranha — e aranha ; 1.14 : no
seran — non seran ; 1.19 : jutjar — intrar ; de serta — deserta ; 1.20 :
guaray — gitaray ; 1.26 : venia — venra

p.117 : 1.4 : fes escris — escris ; 1.7 : prediquavit — prediquant ; 1.8 :
Fils — Filhs ; 1.13 :estar una figura — estauva figura (esta una figura
?) ; signifiansa — sig<ni>fiansa ; 1.14/15 : Digas sia — Signi[Fol.
94r]fia; 1.16 : remembransa — renembransa ; 1.23 : Senher — Senhor

p.118 : 1.2 : Juzieus — Jusieus ; 1.10 : fum — som ; 1.16 : recebre — ¢
recebre ; polpres — polpras ; 1.17 : lunples —ms. limples (a corr. lin
pels) ; 1.22 : Moyzes — Moyses ; 1.24 : serlaor — ms. ferlaor

p.119 : 1.3 : Quant — E quant ; 1.9 : envejosos — envejosas ; 1.17: sia
sert — si aseit ; 1.25 : laysaria — laysava; 1.26 : d’esperguar — de
preguar ; 1.27 : lo esfassaray — los esfassaray ; 1.29 : Si nos — duras



175

p.120 : 1.4 : teman — tenran ; 1.6 : mal talent — maltalent ; 1.7 : no fes
— non fes ; 1.10 : enterpretament — entepretament ; 1.13: jor —
jo[r]n ; .22 : Hon — Non ; 1.23 : de la fugir — d’els fugir; 1.28 : E
pres — Apres ; 1.30 : Lorreys — Pueys

p.121 : 1.1 : esmagut — esmogut ; 1.5 : aver — aur ; 1.10 : Tenha —
Senha (?) ; .11 : anas — annas ; 1.14 : Vostras — Nostras ; .15 :
bendiction m’aves. Quaut — benediction n’aures. Quant ; 1.19 : aquel
— aquest ; 1.2: yeu — per ta ; 1.20/21 : y dona — perdona ; 1.21 :
desliurar — desliure ; E Nostre — Nostre ; 1.24 : perstinacion —
pre[de]stinacion ; prodestinats — predestinats ; e logits — elegits ;
1.29 : Al temps — El temps

p.122 : 1.7 : ephariseus — e phariseus et Heveus ; 1.8 : tray — iray;
I.L11 : visti — vesti ; bela — bels ; 1.12 : a long — > dejas; 1.31 :
reparut — repaus

p.123 : 1.16 : Ar nengun — Ninengun ; 1.19 : Sinay — Synay

p.124 : 1.3 : vera — veja ; 1.6 : e Theu — Etheu ; e Teveu — et Eveu ;
1.7 : greviar — greujar ; de pan — deiran ; 1.8 : brizas — brizaras ; 1.30
: Sinay — Synay

p.125 : 1.3 : maystres — maistres ; 1.7 : ’avangelizament —
I’avangeligament ; 1.20 : sembla — senbla ; 1.22 : tornare — tornarem
; .28 : parens — paren<t>s

p.126 : 1.1 : que ho — qui ho ; 1.3 : la puria — luxuria ; 1.8 : duptes —
duptas ; 1.10 : rasims — rasins ; .11 : remagua — remangua ; 1.14 : mi
seras ment — miseras nient ; 1.16 : ras — ros ; 1.22 : neguna —
nenguna; 1.23 : sestier — sestrier

p.127 : 1.1 : Lo reyre — Lo Preyre ; 1.4 : Veuzua — Veuzoa ; 1.7 : ama
— amb ; 1.8 : gabas — gibos ; mols — mals; 1.14 : al ments —
alments ; 1.21 : Adoncs mi — Adoncs cant vos mi ; 1.24 : sovenia —
sovenra ; s’avenra — sovenra ; 1.27 : ensenhet — en Senher

p.128 : 1.9 : desert per — desert de Synay per ; 1.11 : tabernacle —
tabernacles ; 1.12 : apres — la apres ; aysiron — iysiron ; 1.19: Nazon
— Naazon ; 1.20 : Yzacar — Ysacar ; 1.21 : Belieszap — Beliszap ;
1.23 : Menasses — Manasses ; Phadasziun — Phadaszur



176

p.129 : 1.2 : Alszer — Abszer ; 1.5 : Bonan — Bonon ; 1.6 : e.ls — els
; 111 : elllc. — e.ic. ; 1.12 : XLVIm. — xlvm. ;1.13: .Vc. — .dc. ;

1.15: .Ve. — dc. ; 1.18 : .VCC. — .dcc. ; 1.19: .Vec. —» e .dc. ; 1.25 :
partaran — portaran ; santyuaris — santuaris

p.130 : 1.3 : rendas — <tem>das ; 1.5 : e.ls — els ; .17 : Adoncs —
Adonncs ; 1.19 : servian — servirian

p.131 : 1.3 : sondarian — sonarian ; 1.4 : d’els a semblar — d’els
asemblar ; 1.6 : leur iysida — lur iysida ; 1.7 : tant nuche — tabernacle
; 1.14 : seres — seras ; 1.15 : guizardon — guizardor ; 1.17 : annava —
annoata; 1.18 : levat — leva ti ; 1.19 : metra — metria ; 1.22 :
corrosseet — corrosset ; 1.23 : Moyses — Moyses Moyses ; 1.25 :
ucayson — ucayzon ; 1.28: Ar — Lo ; melomaus — meloniaus

p.132 : 1.1 : ponetz — porretz ; Aras an — Mas on ; pemram —
penriam ; 1.2. : mana — manna ; 1.3 : nosser — rosset ; 1.7 : ar I’endolc
— s1 I’endolc ; mas — m’as ; 1.8 : engemat — engenrat; 1.10 : mayare
— mayre; venia — venra ; 1.16 : Fes acampa — Acampa ; 1.19 : avia
mas non pas que Moyses — n’existe pas dans le ms. ; 1.20 : suprencia
— sapiencia ; 1.21 : e.ls donaray — e lo donaray ; t’aqui daran —
t’ajudaran ; 1.22 subgreviat — subgreujat

p.133 : 1.3 : ser vent — fer vent ; amenet — amenet ; en boquas — en
<lur> boquas ; 1.10 : aucion — aneron ; 1.10 /11 : a se tot — Aserot ;
1.17 : e Aaron — e a Aron ; Auras — Aujas ; 1.20: veiry — ve vy (?) ;
1.25 : al ments — alments ; 1.27 : avia — aura ; 1.28 : enaysi si fon —
enaysi fon

p.134 : 1.2 : Saphar — Saphat ; 1.5 : Effraym — Effraim ; .15 :
Canaan — Canaam ; deves — daves ; 1.18 : boquoza — boquosa ; 1.20
: E quels — Aquels ; 1.22 : espreron — espieron; 1.24 : granudas —
granadas ; 1.26 : en ac — Enac ; 1.28 : Amorieus — Amorrieus

p.135 : 1.6 : Mas hi vim — Nos hi vim ; 1.9 : contre Moyses — contra
Moyses ; 1.25 : mes aquest — m’es aquest; 1.27 : pestillenoras —
pestellencias

p.136 : 1.1 : primar — primce ; 1.4 : tu as — tu los as ; 1.7 : com las
agut — com I’as agut ; .9 : Hon — Non ; 1.12: que trata —intrara ;
1.15 : nous aventa — no.us avenra ; 1.17 : Hon— Non ; 1.24 : enaysi ho



177

faray — enaysi he faray ; 1.26 : Ni denguns — Ny denguns ; 1.34 :
amenra — avenra

p.137 : 1.2 : aunes — annes ; car ambe — car amb ; 1.7 : ins mitat —
infinitat ; 1.9 : de Aran — Deatan ; Abnon — Abiron ; Hehab —
Heliab ; 1.10 : auts — autres ; 1.16 : hi apertenian — li apertenran ;
1.21 : avias sembla — aujas sembla ; la fayre —l1’afayre ; 1.25 :
paraulas las fes — paraulas fes

p.138 : 1.4 : Senher — Senhor ; 1.5 : greugrey — greugiey ; 1.7 : foran
— foron ; 1.18 : parriensa — parvensa ; 1.23 : quant — gant ; messach
— mesfach ; 1.27 : ins — ints ; 1.28 : comenseron — commenseron ;
1.32: Elesar — Elezar

p.139 : 1.11 : Senher dis — Senhor dis ; 1.12 : nuech — miech ; mas —
aras ; 1.26 : costrenhet — costrenher ; 1.29 : Dona — Domna

p.140 : 1.2 : amendres — amendier ; 1.24 : longuament — larguament

p.141 : 1.2 : No — No[n] ; 1.7 : com fin — consin ; 1.10 : gujar —
guiar ; 1.15 : Adoncs — Adon|[c]s ; responder — respondet ; 1.20 : ni
tron — intron ; 1.21 : lo ren a Aron — pren Aaron ; 1.23 : remesta —
revista ; 1.26 : Arach — Arath

p.142 : 1.7 : sufrian — suffrian ; 1.12 : ni — n’1; 1.21/22 : la terra — sa
terra ; 1.23 : Ahas — Mas

p.143 : 1.2 : No ayas — Non ayas ; 1.4 : senher de felon — senher de
Sebon ; 1.9 : cels de Moab — sels de Moab: 1.13 : Alors — Adoncs ;
1.14 : del art — de I’art ; 1.19 : maldis — maldies ; 1.21 : d’apart — da
part

p.144 : 1.3 : aura a pensar — avia apensat ; 1.4 : donara — donava ; 1.6
: demanes a miech — remandes a nuech; iysi — aysi ; 1.9: cambrai —
cambiar ; 1.14 : servants — serjants ; 1.19/20 : si piant — E quant ;
1.22 : enquarial. Quant — en quavalquant ; 1.23 : corrosset —
corrossat ; 1.25 : mas aias — m’as aras ; 1.26/27: de servir — deservit ;
1.27 : ausir — ausire ; 1.29 : mi ten fiy — ni t’en fiy

p.145 : 1.1 : la donet — I’adoret ; 1.7/8 : al encontre — a I’encontre; 1.9
: venguest — venguist ; 1.12 : volra — volia ; 1.13 : al ostal — a I’ostal
; hom ar — honrat ; 1.17 : son fach — fon fach ; 1.18 : Ten ti — Ben ti



178

; 1.19 : Dieu comandara — Dieu mi comandara ; 1.20 : al encontre — a
I’encontre ; 1.23 : daus — davers; 1.26 : verray — veyray

p.146 : 1.3 : Alors — Adoncs ; 1.6 : siu — sui ; 1.7 : amenar — amenat
; desendre — defendre ; 1.12 : vialhas — malhas ; 1.14: Hon — Non ;
1.22 : Aysi es — Aysi com ; 1.23 : anguis — arguis; 1.25 : hanc
ensenhet. Avias — li ac ensenhat. Aujas ; 1.26 : O tu — E tu

p.147 : 1.1/2 : per tu faran — pertusaran ; 1.5 : dels — d’els ; 1.6 : en
pensar — enpensat ; 1.7 : Ho — Norn ; 1.10: sera — nostra; 1.12 :
poseszir — pocseszir ; Edumes — Edumee (?) ; 1.13 : remaylhas —
remazilhas ; 1.14 : Amal[e]th —Amal[e]ch ; 1.16 : Zinerim — Ymerun
; 1.17 : fassas — fossas ; 1.20 : Aserrans — Aserians ; 1.21 : penran —
periran ; 1.24 : aquesta — aquela

p.148 : 1.7 : ilh apres — ilh a pres ; 1.8 : Venra — Venja ; 1.9 : duptas
— duptar ; .14 : .VCC. — .nccC. ; .16 : .VC. —» .pC.;1.17 : XL. —
1 ;.VC.— .pC.;1.19: . VCCC. — .bcccC. ; 1.20: .V[C]: — .D.; 121
:.VC. — .DC.

p.149 : 1.1 : .VC. —» pC. ; 1.2 : Imc.em. .V. : .decmem. .d. ; 14:
amants — a mants ; 1.11 : heritage — heretage; 1.13 : n’1 — 1; 1.19 :
pervezis — provezis ; 1.21 : venc ni — remeni ; 1.23 : capella —
capellan ; 1.25 : ni seran — 1yseran

p.150: 1.1 : E si — E siposc (?) ; 1.17 : vengueron — venqueron ; 1.18
: Sin — Sur ; la gujador — I’agurador ; 1.26: si an — sian; e.l eram —
¢ I’eram ; 1.28 ; poyria — poyran

p.151 : 1.4 : fauc — sanc ; 1.7 : no penres lo gujer — non penres
logujer ; 1.10 : volia — volra ; 1.L15:ni —» n’1; .17 : m’en — ren ; 1.18
:nia — n’1 a ; .30 : per frech — profiech ; 1.23 : payres eran —
payres y eran ; 1.27 : En els — E que els ; 1.28: devras — deuras ; 1.32
: conegut — conogut

p.152 : 1.5 : Hon — Non ; 1.12 : iysero[n] — iysiron; 1.20 : saussissan
— saupessan

p.153:13:comla—conla;1.12:amitu— amtu;l.13 : Libiben
— 11 Liben ; 1.15 : laysera vostra terme. Nengun — lay sera vostra
terra. E nengun ; 1.16 : vivias — viuras ; 1.20 : comandaments —



179

comandamentz ; Hon — Non ; 1.22 : non aras — non ajas ; 1.23 : aquel
que — a qualque ; 1.26 : aparellessan de grandas d’autras —
aparelhessan de viandas e d’autras

p.154 : 1.1 : e ad — as ; 1.2 : possessios — possessions ; 1.6 : pueys —
pueis ; possessios — possessions ; 1.9 : ti mantentar — ti manten car ;

1.11 : Senhor — Senher ; 1.18 : del Filhs — dels Filhs ; 1.26 : e els —
cels ; 1.31 : vos vos aussizest — vos aussizest

p.155 : 1.1/2 : en ferezits — enferezits ; 1.7 : no — non ; 1.8 : cofermat
— ¢ affermat ; devallet — davallet ; 1.9 : Remes — Tenes ; 1.24 :
tardas — gardas ; 1.25 : Adoncas — Adoncs ; 1.27 : eysausaray —
eysausaran ; 1.28 : sapian — sapjan

p.156 : 1.1 : vengra — venra ; 1.3 : issassares — assassaras ; 1.5 :
Gregujeseus — Greguseszeus ; 1.11 : grant — gran ; 1.14 : prenian —
prenan ; 1.15 : avian — auran ; 1.18 : nuech — miech ; 1.20 : peses —
pe sec ; 1.24: facha — fach ; 1.28 : combateron — combatents ; 1.31/32
:E las — las

p.157 : 1.2 : Gilgalas — Galgalas ; 1.4 : remembransa — renembransa ;
.15 : foron — feron ; 1.18 : Enayssi — Enaysi; 1.22 : E Jozue — Jozue
; .23 : descansa — descausa ; 1.26 : pretray — metray

p.158 : 1.1 : sondres — sonares ; 1.4 : al encontre — a I’encontre ; 1.14
: donava — donaria ; .15 : el la — ella ; 1.17 : Si1 — Ar ; covihas —
tenihas ; 1.18 : escumengada — escumenegada ; 1.31 : tengron —
vengron ; 1.33 : salv — saul ; erain — eram

p.159 : 1.3 : Carmi — Carim ; cobezeret — cobezejet ; 1.4 : VI sein —
vi sein ; 1.8 : Hon — Non ; 1.9 : as .II. ho .IIlm. —» .mm. ho .mmm. ;
varigan penra — vangan penr[e] ; 1.16 : Cananieus — Cananeus ; 1.21
: 139r — ms. 129r ; La pronissi — layronissi ; 1.22 : Hon feray — Non
seray ; 1.29 : Tharmin — Tharim

p.160 : 1.1 : Athar (2x) — Achar (2x) ; 1.3 : cobezeguey — cobezegiey
; 1.6 : Achat — Achar ; quant — qant ; 1.10: a lapidet — alapidet ; 1.14
: duptat — duptar ; 1.15 : Hai — Hay; 1.17 : . XXXm. — xxm. ; 1.20 :
del enboscament — de I’enboscament ; 1.22 : Enaysi — E enaysi ; 1.24
: al eysir — a ’eysir ; 1.25 : sabran — sabian ; 1.31 : emboquament —
I’empaquament



180

p.161 : 1.8 : ausiron — aussiron ; 1.14 : tornat — tornar ; 1.18 : aura —
avia ; 1.21 : Amorieu — Amorreu ; ¢ Theu — Etheu ; e Veu — Eveu ;
1.26 : que — qui ; 1.31 : poyrem — poyram

p.162 : 1.3 : ansians — ancians ; 1.4 : plaig — playg ; 1.14 : enaysi — ¢
[142r] naysi ; 1.16 : thas — mas ; 1.18 : ayso — aysi ; 1.20: E ar — Car
; .21 : S1i nos — A nos ; 1.23 : pervezim — provezim ; 1.24 : vostres
— vostre

p.163 : 1.3 : Doam — ad Oam ; Apharam — a Pharam ; 1.4 : Debir —
Dabir ; 1.6 : a salhir — asalhir ; 1.7 : si acamperon — ms. sa
acamperon (sa = fr. ici) ; 1.20 : Estan que — Estanqui ; 1.25: cava —
cauna /cauva ? ; 1.27 : companhos — companhons

p.164 : 1.2 : Cudas — Gardas ; 1.3 : hon — Non ; 1.4 : escampiron —
escaperon ; 1.5 : deschausa — desclausa ; 1.8 : am si — am sy ; 1.14 :
seran esconduts — s’eran esconduts ; 1.15 : ys — pres ; 1.19 : sacorre
— secorre ; 1.26 : Jolpal — Johal

p.165 : 1.1 : Cananiens — E Cananiens ; ¢ Theus — e Etheus ; 1.5 :
espautar — espantar ; mas — mans ; 1.10 : el — e.l ; 1.13 : el lur hac
— el hac ; 1.19 : volc — volie ; 1.22 : enanap — ¢ Nanap

p.166 : 1.2 : Enecus — Eveus ; 1.3 : Morrues — Morreus ; 1.4 : d’Israel
— de Israel ; 1.9 : Gololam — Hodolam ; 1.12 : Massadany —
Massadam ; Thassan — Thaffan ; 1.13 : Asser — Affet ; 1.16 : reman
— tenian ; 1.20: El devezit — Al devezir ; 1.21 ; yeu no — yeu non ;
.22 : tranmettre — conquerre ; 1.23 : envelhizi — envelhezi ; 1.27 : de
Caron — d’Ecaron (?)

p.167 : 1.2 : Escalomeus — Escalonieus ; Setey — Getey ; 1.4 : aissi
— atressi ; 1.5 : Canaan — Canaam ; 1.7 : de partir — departir; 1.10 :
Lo linhage — E lo linhage ; 1.11 : Joseph — Jozeph ; 1.19 : aura —
avia ; 1.21 : conegron — corregron ; 1.23 : marqueras — marquaras

p.168 : 1.3 : E la aras — El a aras ; 1.11 : Caria-harbe — Caria-tharbe ;
1.16 : sos enfants — ¢ sos enfants ; 1.17 : espazi — espasi; 1.19 :
payres — payrons ; 1.27 : servant — serjant

p.169 : 1.2 : edyfiqueron — edifiqueron ; 1.24 : son — fon ; 1.28 : etant
— ¢ tant



181

p.170 : 1.1 : covenia — covenra ; 1.11 : accomplira — acomplira; 1.20 :
hostieys — hostiey ; 1.25 : seguiey — sequiey ; 1.26 : els. E.Is — els

p.171 : 1.1 : Pues — Pueys ; 1.7 : serias — servas ; payres — payrons ;
1.7/8 : al’oimas — alcunas ; 1.9 : partir — partit ; .10 : aquel — a qual
; 1.11 : Messapotanne — Messapotamie; 1.14 : seriam — servam ; 1.26
: E el que hac fach — E que <el> hac scrich

p.172 : 1.4 : Amor en — Amor ¢ fon en ; 1.10 : forseron — forferon;
1.12 : condurre — conduire ; 1.13 : lo Libre — Libre ; 1.14 :
deslumeneron — desliureron

p.173 : 1.25 : ausiron — aussiron

p.174 : 1.3 : ente[r]pretat — entepretat (dissimilation régressive a
distance) ; 1.9 : Jeszunave — Jheszunave

p.175 : 1.6 : ente[r]pretat — entepretat (dissimilation régressive a
distance) ; 1.17 : dautz — dantz ; 1.18 : esfassat — esfasset ; 1.20 :
appellet — apellet

p.176 : 1.4: ni a lurs — rialms

p.178 : 1.13 : ms. lurs autras — lurs aut[ar]s ; 1.14 : me vos auzir —
ms. ma vos auzir

p.179 : 1.18 : enpres — an pres
p.180 : 1.4 : solduch — sosduch ; 1.22 : la comensa — la coviensa

p.181 : 1.3 : affasessan — asfasessan ; 1.20 : Cananeus — Cananieus;
1.23 : elz crezian — e¢ls crezian ; Per so — Per <ay>so ; 1.30 : en us —
enve(s]

p.182 : 1.8 : folla fugida — ms. falla fugida ; 1.9 : Senhor — Senher;
1.10 : conceves els — conoc vas els ; 1.18 : Femim — Femini; 1.19 :
mannabla — manuabla

p.183 : 1.6 : ysits — 1ysits ; 1.12 : ou el sezia — on el sezia ; 1.15: la
fiquet — 1’afiquet ; 1.20 : vis — uis (‘huis’) ; 1.21 : ysit — 1iysit ; 1.23 :
al autre — a I’autre ; 1.28 : ap/ertament — aper/tament



182

p.184 : 1.6 : fan avironar : ms. fon avironar — corr. fan ; 1.7 : hom —
hon ; 1.8 : no — non ; 1.10 : per miech — per nuech (?, Vulg. tempore
illo) ; 1.22 : si lor — si lur

p.185 : 1.9 : ta ost — sa ost ; 1.24 : anosiat — ano[n]siat

p.186 : 1.2 : IXc. — IX.C.; 112 : en399 la — an la (la note est a
supprimer) ; 1.15 : en causant — encausant

p.187 : 1.1 : era, VI Si[szaJram si tost fugir : ms. era visit — corr. era
vist am si tost fugir ; 1.3 : Adonc — Adoncs; 1.4 : la rasonet —
I’arasonet ; 1.7 : la rasonet — [’arasonet ; la port — 1’aport; 1.14 : daus
I’autra part — dans 1’autra part

p.188 : 1.11 : perprezist — porprezist ; v.28 : del rius — dels rius
p.189 : .11 : anant — avant ; 1.21 : Barac — barat
p.190 : 1.4 : en albergats — enalbergats ; 1.12 : quant — qant

p.191 : 1.1 : aparet — aparec ; 1.12 : habitant — ms. habitant — corr.
ab tant (‘alors’) ; 1.32 : aquelle — aquella; 1.33 : antar — ancar

p.192 : 1.2 : apartenia — apertenia ; Ezu — Ezri
p.193 : 1.14 : cumplit — umplit

p.194 : 1.4 : fors — fons (?) ; 1.14 : al cant — alcant ; 1.28 : escemm —
escem

p.195 : 1.24 : Aiso — A so ; 1.29 : els — eels ; 1.31 : entrejuteron —
ms. entreurteron — corr. entre-ajusteron

p.196 : 1.1 : quanas — quavas ; 1.10 : Bethsata — Aberhsata ; 1.14:
Effraym — Esfraym ; 1.15 : somons — somous; 1.17 : Effraym —
Esfraym ; 1.19 : flum — fluvi ; 1.22 : apelada — apellada

p.197 : 1.9 : ves lo flum : ms. vos lo flum — corr. ves lo flum ; 1.11:
pogran — pogron ; 1.14 : deffalhits — desfalhits ; 1.23 : Faniel —
Famel ; 1.24 : del[s] — dels

p.199 : 1.21 : lo vos : ms. la vos — corr. lo vos

p.200 : 1.11 : contre — contra



183

p.202 : 1.14 : da veras — daveras ; 11.22-23 : Ar egardas — aregardas ;
1.23 : Abimalech : ms. Abimaleth

p.203 : 1.4 : Abimabech — Abimalech ; 1.24 : traspass et —
traspasset ; 1.25 : en sont — en son

p.204 : 1.11 : Zebub — Zebul (Vulg. Zebul)

p.205 : 1.7 : I'intrat — D’intrar ; 1.23 : entreron — intreron ; 1.26:
meyesme — mezesme ; 1.28 : Siccram — Sicoram

p.206 : 1.29 : la gujardon — lo gujardon

p.207 : 1.7 : Samt — Sanit (Vulg. Sanir) ; leves Galadites — Leres
Galadites (Vulg. lair Galaadites) ; 1.12 : Kamon: ms. Bamon; 1.17 :
Estaros : ms. Estarob

p.208 : 1.9 : permiech — per miech ; 1.10 : Senhor Dieu — Senher
Dieu ; 1.11 : Sodomans — Sadomans

p.209 : 1.21 : si fon — si son ; 1.22 : mandaron — mandaran
p.210 : 1.4 : en vos — est vos ; 1.5 : ms. fossa — corr. forsa
p.211 : 1.20 : Guastine — ms. guasture

p.212 : 1.3 : per cuy — ms. per ouy ; 1.26 : entro Amennith — entro a
Mennith (Vulg. Mennith)

p.213 : 1.9 : la rasonet — I’arasonet ; 1.22 : planhent : ms. planher ;
1.26 : sa maniera — <aquesta> maniera (<aquesta> en marge gauche) ;
1.28 : jaciayso — ms. jaorayso (?)

p.214 : 1.1 : puizellas — piuzellas
p.215 : 1.14 : e Zabulonnites — Ezabulonnites

p.216 : 1.1 : tormenteron — turmenteron (cf. I’infinitif en toutes lettres
Fol. 231v) ; 1.3 : torment — turment ; 1.4 : Manne — Manue (Vulg.
Manue) ; 1.7 : Ad aquesta pro femna — Ad aquesta femna (p est biffé
dans le ms. et ne représente pas d’abréviation ; 1.20 : Manne — Manue
; 1.23 : devrem — deurem ; as nayser — a nayser ; 1.27 : Manne —
Manue ; 1.29: Manne — Manue



184

p.217: 120 : serveyza — servoyza (la forme n’exige aucune
correction, la note 482 est a biffer) ; 1.4 : Manne — Manue ; 1.5 : avias
— aujas ; la tant — ja tant ; 1.7 : Manue — Manne; sabre — sabrie ;
1.11 : Manne — Manue ; 1.12 : el sacrifiet — en sacrifiet ; 1.14 :
Manne — Manue ; 1.15 : ententialments — entencialments ; 1.18 :
Manne — Manue ; 1.26 : Estal — Estol (Vulg. Esthaol)

p.218 : 1.1 : pueys retornet a son payre a sa mayre — pueys <que> si
tornet a son payre ¢ a sa mayre ; 1.18 : gastart — gastar ; 1.21 : He ben
enapres — Ha be ren apres ; 1.23 : brufe — brufs; 1.26 : lurs volc —
lur volc

p.219 : 1.1 : camisas e totas — camisas e cotas (Vulg. sindones
et...tunicas) ; si es deven — si esdeven ; 1.3 : aviam — aujam (Vulg.
audiamus) ; 1.14 : dona — donna ; 1.19 : layset par — layset pas

p.220 : 1.2 : li aportat — 11 a portat ; 1.3 : si deffendet — si li deffendet
; 1.18 : Thanmata — Thamnata (cf. 1.20); 1.22 : encaras — ancaras ;
1.26 : tornnat — tornat ; note 488 : Etam correspond a Vulg. Aetham

p.221 : 1.23 : polin — polhin ; 1.24 : Quant el hac encantat aquesta
paraula fenida — Quant el hac en canta[n]t aquesta paraula fenida
(Vulg. cumque haec canens verba conplesset) ; 1. 25 : enterpretat —
entepretat

p. 222 : 1.10 : atendren — atendien ; 1.15 : som — ms. son ; 1.24 :
decebeuts — decebents

p.223 : 1.2 : las escondet — los escondet ; 1.5 : recoup — receup ; 1.28
: al ments — alments ; 1.31 : Tant — Qant; 1.33 : enviat — enujat (cf.
LevyP enojar)

p.224 : 1.10 : deffalhida — desfalhida ; 1.17 : hi feron — li feron

p.225 : 1.8 : tots la mayson — tota la mayson ; 1.13 : d’intre — dintre ;
1.14 : Manne — Manue ; 1.15 : stava home — stava .i1. home ; 1.20 :
vodrey — vodiey ; 1.22 : vida .la. sieua cambra — uidar <ac> sieua
cambra; 1.24 : Teraphin — ms. tetaphin

p.226:1.7:lia—liha;1.23 : com sui — consin (‘comment’)



185

p.227 : 1.4 : avem — anem (Vulg. eamus) ; 1.8 : d’[E]staol — d’Estaol
; 1.11 : Michas — ms. Michae ; 1.23 : stat — star ; Cant — Qant ; 1.27 :
primes — ms. prunes

p.229 : 1.8 : prometre — permetre ; 1.19 : ans s’en anet — an s’en anet
; 1.24 : on Gabaa — en Gabaa

p.230 : 1.1 : gemini — Gemini (nom propre Vulg. lemini) ; 1.13 : acel
home — a cel home

p.231 : 1.23 : meriti — meritz

p.232 : 1.2 : bathalya — bathalha
p.234 : 1.11 : las autres — los autres
p.235 : 1.6 : prezats — prezants

p.236 : 1.3 : doncs lo — doncs (lo est éras€) ; 1.21 : pogron — pogran ;
1.22 : recomensseron — recommensseron

Premier livre de Samuel

p.237 : Aysi comensa lo libre dels Reys — titre annulé par un deleatur
dans la marge ; la note 515 est a compléter

p.238 : 1.1 : Gush — Sufh (Vulg. Suph) ; desrata — de Frata ; 1.3 : so
y jam — Soyiam ; pueys apellada — pueys <fon> apellada; 1.4 :
alcuna — Alcana (Vulg. Helcana) ; 1.11 : ayxausit — eyxausit ; .15 :
en genradura — engenradura ; 1.16 : meteza — neteza (‘netteté,
propreté, pureté¢’) ; 1.21 : Josue — Jozue ; com duys e guzzet —
conduys e guizet ; 1.26-27 : lo bar e lo hana — lo bar Elchana

p.239 : 1.3 : selluyy — celluy ; 1.6 : companhos — companhons ;
temament — tenrament ; 1.8 : de Sirana — desirava ; es fenena — ms.
e a fenena (corr. femena ?) ; 1.9 : e a costumadament — e
acostumadament; 1.10 : dolayros — doloyros ; deportat — deportar ;
la rasonet — 1’arasonet ; si li dis — si li dis : per que es ton cor en
tristor (saut du méme au méme) ; 1.15 : annants — anants ; 1.18 :
misericordia — misericordios ; 1.19 : baudiera — bandiera ; 1.23 :
duraria — durava ; 1.26 : la rasonet — 1’arasonet ; 1.29: filh[a] Belyal
— filh Belyal (au sens de rejeton) ; a sobras — as obras (?)



186

p.240 : 1.6 : Dieu ha — Dieu hac ; 1.7 : remembransa — renembransa ;
1.8 : enfantat — enfantar ; 1.10 : labre — libre; 1.14 : de si — de sy ;
1.17 : famena — ms. fanema (cf. p.239, 1.8) ; 1.19 ; vay — van ; 1.29 :
pueys — € pueys

p.241 : 1.5 : larc — I’arc ; 1.7 : assarats — assajats ; 1.9 : amia — Anna
(Vulg. Hanna) ; 1.11 : lume los — 'umelos (LevyP umelios) ; 1.26 :
lur oraison e.l sacrifici annual — lur oracion e lur oblation (lisible
dans le ms., la note 523 est a biffer ; la forme ‘oraison’ n’est pas
attestée dans le ms., dans ce mot, on n’y trouve qu’une fois en toutes
lettres «aci», cf. p.289, 1.26)

p.242 : 1.2 : conteman — conteniazn ; 1.6 : temament — tenrament ; 1.8
. preveyres non — ms. pren ¢ y res norn; 1.20 : perpenne — per penre ;
dissendere — deffendre ; 1.23 : desprechera — despichera ; 1.24 :
venia — venra ; 1.26 : capitan — capitavi ; 1.27 : veiran lo — veyran la
; 1.29 : de hon dautat — ms. de son dautar ; a corriger selon Vulg. ab
altar1 meo — de mon autar ; confuzron — confuzion ; 1.30 : desfalhon
— deffalhon; auts — autres ; 1.33 : aussir — aussire ; vingts — vints ;
1.35: desdurran — desduiran

p.243 : 1.1 : deslialtat — de lialtat (le texte n’est pas compréhensible
sans correction) ; 1.2/3 : com usara — conversara ; 1.6 : a[u]Jran — ajan
; 1.9 : repausarr — repausar ; 1.16 : avindat — ms. aumdat (LevyP
abondar, aondar ?) ; 1.17 : rapelley — t’apelley ; 1.18 : Setsa (2x) —
Tersa ( Vulg. tertio) ; 1.27 : la somaray — 1’asomaray; 1.31 : espiugada
— espurgada

p.244 : 1.4 : Samuel — E Samuel ; 1.7 : aparet — aparec ; 1.12 : si lo
gueron — si logueron ; 1.14 : vistoria — victoria ; 1.16 : Asset — Affet
(Vulg. Afec) ; 1.19 : autres — ayres (LevyP aire, aize ‘demeure’) ; 1.28
: Ophnin — Ophin

p.245 : 1.6 : aias vos auts — aras vos autres ; 1.10 : ni cazegron — n’i
cazegron ; 1.19 : son vengut — fon vengut; 1.21 : nompnat — nompnar
; 1.25 : mort, mort — mort ; 1.26 : emprun — emprim (‘d’abord’) ; 1.27
: avias — auras

p.246 : 1.4 : a bauzat — abauzat (LevyP abauzar ‘renverser’) ; 1.7 :
I’an Dagon — dan Dagon ; paret — parec ; 1.8 : desmembrat —



187

desnembrat ; 1.12 : el la — en la ; lurs cors — lur cors ; 1.14 : sotgiron
— sorgiron ; 1.23 : Si am — Siam ; 1.28 : destirers — destriers

p.247 : 1.10 : per responderon — responderon (ms. p biffé) ; 111 :
mala la engrans — mala la enviares ; 1.14: emendar — esmendar ; 1.16

- terra ded29 Gazdre del calona — terra de Azoet, de Gazdre,
d’Elcalona (la note est a biffer, Azoet a corriger en Azote selon Vulg.
Sam.I, 6/17 Azotus) ; 1.17 : puada de vostres cors — privada de vostre
cors ; 1.18 : rats d’aur — buts d’aur ; 1.20 : tant es — ta[n]t es ; 1.22 :
Egipte — Egypte ; 1.23 : temansa — venjansa ; 1.25 : jouh — ms. jonh
; alon — ajan

p.248 : 1.2 : sagrifian — signifian ; 1.4 : jouh — ms. jonh ; aportat — a
portar ; 1.5 : stallits — stablits ; 1.8 : desuja — desvia; adusa —
adversa ; 1.9 : fia de Dieu — terra de Dieu ; 1.13 : los primpces e los
baros — los primpces dels Felestians e los barons ; 1.16 : survelheron
— si revelheron ; 1.17 : peyra hay — peyra han ; 1.18: vaqueas —
vaquas ; hay i — han li ; 1.19: I’estranh — ms. I’estrich (Vulg.
capsellam, a corriger en estuch selon LevyP estug ‘étui’)

p.249 : 1,7 : amenassan — amenessan ; 1.8 : E albergueron — E
I’albergueron ; 1.11 : yac stat — y ac stat ; 1.14: 1’offes amonestar —
los fes amonestar ; 1.21 : com sin — consin

p.250 : 1.3 : oraison — oracion (cf. p.289, 1.26) ; 1.4 : espanantet —
espavantet (Vulg. exterruit) ; 1.7 : peyra dare Dieu — peyra dat e Dieu
; .9 : humiliar — humiliat ; 1.11/12 : deus a Charon — deus Acharon
(Vulg. Accaron) ; 1.18 : Abyamas. Els — Abya. Mas els (Vulg. Abia) ;
1.25 : oraisons — oracions (cf. 1.3) ; 1.26 : Yeu ay — Ben ay ; 1.26/27 :
de gitar — degitat

p.251 : 1.1 : avia — aura ; 1.2 : Reys — Rey ; 1.3 : auta — aura ; 1.5:
fazennas — fazendas ; 1.7 : feriar — forjar (Vulg. fabros) ; 1.10 : sers e
los — sers los ; 1.12 : covenia — covenra ; 1.22 : filh de Bethor — ms.
filh Bethor; 1.23 : Raneth — Jareth ; 1.24 : adelerg — adeleig ;
entrestos — en trestos ; 1.27 : sirvant — ms. surjant, corr. serjant (la
note 541 est a corriger)

p.252 : 1.4 : servant — serjant ; Retornnar — Retornar ; 1.7 : ses falha
— sens falha ; 1.14 : a parelhament — aparelhament ; 1.16 — vengra



188

— venga ; 1.17 : E an tant — Amtant ; 1.21 : si lonheras — si I’onheras
; .23 : Quant ost — Quan tost ; 1.27: el cor — al cor ; 1.28 : No aias —
Non aias ; mal talent — maltalent; Sieua — Tieua

p.253 : 1.4 : la setet — D’asetet ; 1.10 : servant — serjant ; 1.12 : .il
vaysel — .1. vaysel ; 1.13 : I’enquerset — 1’en verset ; 1.16 : E dedints
— E per dedints ; 1.25 : lo Sant Sperit — E lo Sant Sperit

p.254 : 1.7 : prophetas — prophetias ; 1.15 : que ay — ay ; 1.18 : So o
— So ; 1.20 : Egipcians — Egiptians ; 1.22; de gitar — degitat ; 1.23 :
trebulations — tribulations ; 1.25 : en las — e per las

p.255 : 1.4 : Anuson es — A Nuson es (nom de lieu, Vulg. absconditus
est) ; 1.5 : istec — istet ; 1.11 : ost de Dieu — ost que Dieu ; segni —
segui ; 1.12 : Belial — Belyal ; 1.16 : Mas lo rey — Naas lo rey (Vulg.
Naas) ; 1.17: gueneguet — guerreguet ; 1.18 : enterrogat ¢ servit —
entrerogar e servir (I’abréviation correspond a re et non er) ; 1.19 :
huelh — I'uelh; 1.20 : serves — seres ; 1.21 : adjusaris — adversaris ;
1.22 : huelh — T'uelh; 1.23 : huelh — 1’uelh ; 1.28 : la ort — laors
(‘labours’)

p.256 : 1.1 : contet — comtet ; 1.2 : de trenquet — detrenquet ; 1.11:
veniran —venrian ; 1.15/16 : dis mas — dis aras

Tobit

p.257 : 1.2 : Oxident — ms. axident ; 1.16 : gardat — gardet ; 1.23 :
famerants — famejants

p.258 : 1.1 : Mediencs — Medienes ; 1.6 : plaga d’Ur, de la — plaga,
din de la ; 1.7 : ayradament — yiradament; 1.11 : sos filhs — ms. sons
filhs (la note 567 est a corriger) ; 1.27 : o dels — e dels

p.259 : 1.1 : seboutouras — sebouturas ; 1.2 : adormit [e] si cazegron
— adormit si e cazegron ; 1.26 : Mas — Aras ; 1.29: o en faulas — e en
faulas

p.260 : 1.2 : avem — anem (Vulg. ambulavimus) ; 1.5 : [Me]diencs —
ms. Dienes

p.261 : 1.8 : la mieu filh — lo mieu filh ; 1.19 : alegrement —
alegrament



189

p.262 : 1.3 : [Me]diencs — ms. Dienes ; 1.8 : a sieu payre — al sieu
payre ; 1.10/11 : 1 adonar — ja d’anar (Vulg. pergatur) ; 1.13:
dementre — domentre ; 1.18 : [Me]diencs — ms. Dienes ; 1.20:
[Me]diencs — ms. Dienes ; 1.28 : vivassament — ms. vissassament
(corr. vi[v]assament) ; 1.29 : sabias — sabras ; 1.30 : [Me]diencs —
ms. Dienes

p.263 : 1.1 : linhage — ms. liurage (corr. li[nh]age selon Vulg. genus) ;
1.9 : fis — fes ; 1.14 : quant — qant ; 1.20: Tigris — ms. Tegris

p.264 : 1.10 : intrats — jutjats ; .19 : premiera — primiera ; 1.22 : sills
alegres — corr. fills alegres (Vulg. filii incolomes) ; 1.24: benediction
— benedicion ; 1.33 : baiset — bayset

p.265 : 1.17 : matrimoni — matremonti ; 1.25 : Agypte — Agipte ; 1.28
: CONOyon — conoyson

p.266 : 1.3 : doniest — e doniest ; 1.13 : lus — luts ; 1.20 : Mas, Senher
— Aras, Senher ; 1.26 : pregua — preg<a>va; 1.32 : eu donaray — en
donaray

p.267 : 1.1 : Raguel — Rag[u]el ; 1.5/6 : en Rachel — e*N Rachel ; 1.6
: recp — recep ; 1.9 : ad el — ms. ad ael; 1.17 : En Tobias — E Tobias
; 1.23 : aviam — ms. avian ; 1.32/33 : no lo — non lo

p.268 : 1.4 : suegre...suegra — suogre...suogra ; 1.5 : reprehendabla
— ms. reprehandabla ; 1.18 : regardant venir — regardant vit; venir ;
1.20 : corec — correc ; 1.21 : commencet — comencet; corre[r] —
corre (cf. LevyP) ; 1.22 : apropriet — apropjet ; 1.26: ysir — 1ysir ; 1.27
: seda — feda (Vulg. ovi)

p.269 : 1.1 : sie — sia ; 1.2 : venc — veuc (Vulg. video) ; 1.11 : poyren
— poyrem ; 1.19 : preza — prezas ; am — ms. an ; 1.25 : perdias —
per dias ; 1.30 : d’ellas del Demoni — del las del Demoni

p.270 : 1.11 : nos fossem — non fossem
Daniel

p.271 : 1.2 : oraison — oracion (cf. p.241, 1.26) ; 1.9 : Assat — Asfat;
.12 : e maystrats — e amaystrats ; 1.16 : E1 — Eel prebost;

ad Daniel — a Daniel ; 1.18 : avona — anona (Vulg.annonam)



190

p.272 : 1.3 : Mizael — ms. Miqael ; ad Azarias — Adazarias ; 1.4 : vos
donar — nos donat (ms. corrigé) ; 1.7 : aquesta maniera — d’aquesta
maniera ; 1.8/9 : non manjan — manjavan (Vulg. sans negation ;
vescebantur); 1.11 : nozer — tozet (Vulg. pueris) ; 1.12 : de ssomni —
des somni ; 1.14 : crespats — crestats (LevyP crestar (chatrer) ; 1.20 :
Persienncs — Persiennes ; 1.25 : Qualsdieus — Qualsdiens ; 1.26: ¢
steron — esteron ; 1.27 : comfondut perpensa mes connosc —
confondut per pensa mesconnosc; Qualsdieus — Qualsdiens; 1.28/29:
lo ssompni — los sompni ; 1.30 : respondet : «Dis la paraula...» —
respondent dis : «La paraula...»

p.273 : 1.3 : lo gujeredons — loguier e dons (Vulg. praemia et dona);
1.8 : comoyse — conoyse ; 1.13 : Lo[s] qual[s] dieu[s] — Lo][s]
Qual[s]dien[s] ; 1.16 : qual dieu — Qualdien ; 1.18 : estrer — estrier ;
comversacion — conversacion ; 1.29 : Mizael — Misael ; 1.31 :
companhos — companhons ; 1.33 : Adoncas — Doncas

p.274 : 1.3 : desciplina — dessiplina ; 1.5 : de nostres — dels nostres;
1.10 : «Ysac» apartient au Fol.267v, 1.13 dans le ms.; lacune dans la
transcription : la numérotation des feuillets fait un saut de 262v a 268v
; 1.11 : permezist — promezist ; 1.13: Ai! Non — Ni non ; .15 :
diminuat — ms. amtuat — corr. amenudat (Vulg. imminuti) ; an cuy
— ancuy ; 1.17 : olloqurintz — olloquantz ; 1.18 : promicias —
primicias ; 1.20: an cuey — ancuey ; 1.26 : sirvants — servents

p.275 : 1.18 :eysausas — eysausa<t>s ; 1.30 : fouzet — fouzer ; 1.32 :
eysausas — <eysause>

p.276 : 1.9 : eysause — sobre-eysause ; 1.11 : sobre-eysausas — sobre-
eys[aJusas ; 1.13 : los armas — las armas; 1.22 : eutendassion —
entendassion ; 1.26 : foc — fuoc ; 1.28 : nengun[a] — nenguna ; 1.30 :
appropiet — apropjet ; 1.31 : a Sidrac — ms. o Sidrac ; 1.32 : vencs —
venes

p.277 : 1.5 : a ssaber — assaber (cf. LevyP) ; 1.9 : trip e llenga e pobol
— tripel, lenga e pobol ; 1.18 : generations e en generations —
generacion € en generacions ; 1.24 : qual Dieu — Qualdien ; 1.29 :
vezia, ve t1 — vezia e ve ti ; 1.30 : primces — termes (Vulg. terminos)
; .31 : anjansas — corr. ani[m]ansas (Vulg. animalia)



191

p.278 : 1.2 : ihas : incompréhensible ; 1.3 : serriencs — ferriencs (Vulg.
ferreo) ; tenoels — tenchs (Vulg. tinguatur) ; 1.21 : toquat — toquant ;
1.22 : remes — termes ; 1.23 : aumansias — corr. ani[m]ansas (cf.
p.277,1.31) ; 1.25 : engradsits — engradesits ; 1.27 : cridat — cridar ;
1.29 : de ram — d’eram ; a mi — am ; .33 : gitavan — gitaran

p.279 : 1.1 : enaisi — enaysi ; 1.3 : ni conoscas — tu conoscas ; 1.5:
cocelh — concelh ; cezem — rezem (Vulg. redime) ; 1.13 : encara —
ancara ; l.14 : transpassara — trespassara ; 1.15 : habitacion —
habitation ; 1.20 : tencs — teyins ; 1.24 : sieu — sieu<a> ; 1.25 :
generation — generacion ; 1.28 : nengunes — nengun es ; 1.31 : quez
eron — quezeron (Vulg. requisierunt); fui — suy (Vulg. sum) ; 1.32 :
aias — aras ; 1.34 : jugaments — jujaments

p.280 : 1.8 : fustients — fustiencs ; 1.10 : artiole — article (Vulg.
articulos) ; 1.12 : contu[r]beron — conturberon; 1.14 : Qualsdieus —
Qualsdiens ; 1.15 : legura — legira (Vulg. legerit) ; 1.18 : escripura —
escriptura ; 1.23: fue — sie ; 1.27: Qualsdieus ; Qualsdiens ; 1.29 : de
mostrament — demostrament ; 1.32 : recontava — recontara

p.281 : 1.7 : scrivas — scuras (Vulg. obscura) ; 1.12 : escripture —
escriptura ; 1.16 : en Babilonia — e abaysava (Vulg. humiliabat) ; 1.23
: elevava — e levara (Vulg. suscitabit) ; volia — volra (Vulg. voluerit)
; .26 : las vaysels — los vaysels ; 1.31 : artiole — article

p.282 : 1.4 : comandet — comandant ; son profiquat — fon presiquat
(Vulg. praedicatum) ; 1.6/7 : quals Dieu — Qualsdien ; 1.7 : daus lo[s]
Mediencs — Daris, lo Mediencs, (Vulg. Daris) ; 1.10 : entor — en tot ;
1.18: atrobarm — atrobam ; 1.22 : ryesca — riyesca ; 1.23 : reprerensa
— requerensa (Vulg. petitionem) ; 1.24: dias — ms. dies ; 1.27 :
perpauset — prepauset

p.283 : 1.1 : aguts movat — agues trobat (Vulg. comperisset) ; 1.2 :
hubiertas — hubertas ; 1.5 : currosament — curiosament ; 1.18:
meneron — ameneron ; 1.31 : trobada — atrobada ; 1.33: acusat —
accusat

p.284 : 1.5 : fugent — fazent ; 1.6 : lac de leons — lac dels leons ; 1.7 :
Isur — Isir ; es la..capitol — es lo..capitol; 1.9 : es scrivens —
escrivens ; .11 : ve vos — e ve vos ; 1.21 : meravillhoza —



192

meravilhoza ; 1.25 : d’ellos: ms. dellor — de lor ; 1.29 : fec — sec
(Vulg. sedit)

p.285 : 1.4 : fec — sec (Vulg. sedit) ; 1.5 : aquesta — aquels ; 1.6 : cor
— cors ; 1.9 : los niols — las niols ; 1.14 : fuy set — s’irisset (Vulg.
horruit) ; 1.16 : aproprey — apropjey ; 1.19 : recebran — recebian ;
1.22 : ferviencas — ferriencas (Vulg. ferrei) ; 1.24 : azeguessan —
cazeguessan (Vulg. ceciderant); 1.28 : Ansia[n]s — Ansias (avec n
instable) ; 1.29 : tenc — venc

p.286 : 1.4 : serviscan — serviran ; 1.9 : El ters — Al ters ; aparet —
aparec ; 1.12 : la porta de luy — la porta d’Eluy (Vulg. portam Ulai) ;
1.18 : dariers e crident — davers occident (Vulg. ab occidente) ; 1.21 :
corret — correc ; 1.27 : miech dia — miechdia

p.287 : 1.4 : perfichara — profichara ; 1.7 : dona milia — doua milia
(Vulg. duo milia) ; 1.11 : regne dorment — regardament (Vulg.
conspectu meo) ; 1.12 : fuy entendre — fay entendre ; 1.13 : caser —
casic ; .15 : beneguiecy — leneguiey (Vulg. conlapsus sum, LevP
lenegar ‘glisser’) ; 1.18: lo[s] reys e la sieua fon — lo temps a la sieua
fin (Vulg. habet tempus finem suum) ; 1.23 : cura — cara ; 1.25 :
perfichara — profichara ; 1.29 : primpces — primces ; 1.31 : langruiy
— languiy

p.288 : 1.1 : intepretes — entepretes (la note 617 est a biffer) ; 1.6 :
fach — facha ; 1.8 : prega[n]t e pregar — pregar e pregar ; 1.11 : mina
— misericordia (Vulg. misericordiam) ; 1.25 : y los — per los ; 1.26 :
de correc — decorrec

p.289 : 1.1 : cregon — segon (Vulg. secundum) ; 1.4 : la nostras — las
nostras ; 1.5 : concuassem la tieua iniquitat — concirassem la tieua
veritat (Vulg. cogitaremus veritatem tuam, LeyP consirar ‘penser’) ;
1.12 : la nostre — lo nostre ; 1.15 : oraison — oracion (cf. p.241, 1.26) ;
.18 : viras — vejas (Vulg. vide); sobredicha — sobre (dicha est biffé
dans le ms.) ; 1.20 : merce[s] negansas — mercenegansas (Vulg.
miserationibus); 1.23 : conessa e com fessessa — oressa e confessessa
(Vulg. orarem et confiterer) ; 1.24 : las mieus — la mieuas ; 1.31 : ni
pausas — tu pensas (Vulg. animadverte) ; 1.33 : prevaricacion —
prevarication



193

p.290 : 1.6 : desmegua — desnegua ; 1.8 : degastant — degastans ; anat
: ms. lecon douteuse ; Vulg. vastitas)

Suzanne
p.290 : 1.17 : just[s] — just (correction superflue)

p.291 : 1.2 : totz — tots ; 1.5 : arderon — arteron ; 1.6 : ni se — ni si ;
1.7 : naffratz —naffrats ; 1.14 : jorn — jort ; convenhable —
covenhable ; 1.16: traspasser — trepasset ; 1.24 : diysseron — diyseron
; 1.25 : sias — sies

p.292 : 1.15 : cor — cors ; 1.20 : egalement — egalment

p.293 : 1.2 : Yeu fuy — Yeu suy (Vulg. ego sum) ; 1.3: est aquella —
es aquesta ; 1.5 : convers — es vers (Vulg. verum est); 1.10 :
envelheir[e] — envelheit ; 1.12 : aussiras — ausiras ; 1.14 dis i — dis
; Sotz cerlier — <Sots> .i. cerlier ; 1.17 : trastornet :— transtornet ;
1.20 : sotz — sots ; 1.22 : partira — partra ; 1.26 : los — los ¢

Bel et le dragon

p.294 : 1.1 : lo[s] Persieucs — lo Persiencs (cas sujet singulier) ; 1.3: E
certas — Acertas ; 1.4 : attrabas — artabas (Vulg. artabae); 1.5 : E
certas — Acertas ; 1.9 : a potestat — e a potestat ; Ancas — Doncas ;
1.10 : Bell — beu (Vulg. bibat) ; 1.11 : vizent — rident (Vulg.
adridens) ; 1.12: ben nenguna — beu nenguna ; 1.16 : fue — sie ; .19 :
manrais — manyjars (Vulg. escas) ; 1.20 : luys — 1'uys (Vulg. ostium) ;
1.24 : manrais — manjars (Vulg. cibos) ; 1.27 : Los preveyres — E los
preveyres

p.295 : 1.4 : las — 1’us (Vulg. ostium) ; 1.7 : estiasses — estrasses
(Vulg. vestigia) ; 1.9 : ms. veyses — corr. ueyses (Vulg. ostiola) ; 1.13
: dragon — drayx ; .16 : adori — adore ; .21 : indignats — endignats
; apisteron — ajusteron (Vulg. congregati) ; 1.22 : diysero — diyseron
; 1.24 : destruyet — destruxet ; 1.26 : an baguessan — embrivessan
(Vulg. inruerent) ; .27 : meton — meron ; 1.28 : eran degradas — eran
donadas (Vulg. dabantur) ; 1.31 : en las sat — enlassat (Vulg.
intriverat)

p.296 : 1.1 : e portes — que portes ; maysonadors — meysonadors; 1.3
: Senhor — Senher ; 1.6 : esvivament — esbrivament (Vulg. in



194

impetu) ; 1.18 : Complet — Complit ; 1.23 : Johathim — Johachim ;
1.24 : pryzon — preyzon

p.297 : no lo volo — non lo volc ; 1.3 : ti es venc — tres ves ; aysi —
ayso ; 1.4 : Judith — ms. Judich ; 1.7 : per que so — ms. E per so que ;
1.8 : estoria — istoria ; 1.9 : aquella — apella

Judith

p.297 : 1.16 : Judith — ms. Judich ; 1.17 : Arfasat — ms. presque
illisible Afasat ?)

p.298 : 1.2 : qui era — que era ; 1.4 : qui s’apella — que s’apella ; 1.8:
ergulhesi — ergulhe si ; sometida[s] — someti<r>a ; 1.11: sels qui —
sels que ; 1.24 : qui hac — que hac ; 1.29 : commandet — comandet ;
1.30: E doncs — Adoncs

p.299 : 1.4 : sont penre — sout-penre ; 1.8 : qui era — que era ; 1.9: qui
hac — que hac ; 1.10 : qui hac — que hac ; 1.12 : Tarsy — ms. Taysy ;
Messaponne — Messapomie ; 1.13 : Leban — Liban

p.300 : 1.9/10 : en agron — si n’agron ; 1.27 : victorias — ms. corrigé
vittorias que pausan;

p.301 : 1.1 : corage — coradge (d est suscrit par g) ; 1.5 : qui amb —
que amb ; 1.6 : qui pausan — que pausan; 1.9 : layssat — laysat ; 1.12 :
qui era — que era ; 1.14 : mentiray — mentray ; 1.15 : Qualdieu[s] —
Qualdien; 1.23 : Egypte — Egipte ; 1.26: penre — p[e]nre ; 1.28 :
Egypcians — Egipcians

p.302 : 1.2 : e lur — si lur ; 1.3 : aboria — adira (Vulg. odit) ; 1.8 : anta
— amta ; 1.9 : gens — gents ; 1.13 : qui aytals — que aytals ; 1.15 :
Nabuchodonosor — Nabuchodonozor ; 1.28 : si fiquaray — ti fiquaray
; 1.29: antas — amtas

p.303 : 1.7 : lui — luy ; 1.8 : Enaysi com ben — Enaysins com 1’en ; 1.9
: deyfenderon — deysenderon ; 1.15 : temporel — temporal ; 1.17 :
Achinor — AJc]hinor ; 1.27 : vuelhs — vuelhas

p.304 : 1.1 : cels —sels ; 1.4 : nostre — nostres ; 1.26 : gens — gents;
1.27 : rendian — rendran ; 1.29 : centenas — centenals



195

p.305 : 1.4 : morian — moriam ; 1.9/10 : Senher, si en — Senher Dieu ;
1.12 : Hon es — Hont es ; anant — avant; 1.13 : jorns — jors ; 1.15 :
jorns — jors ; 1.17 : Quant — Qant ; 1.19 : jorns — jors ; 1.20 :
dejunaria — dejunava ; 1.26 : e dies — incompréhensible, nom de
personne non identifi¢ Edres?) ; 1.30 : qui lo — que lo ; estranhis —
estranis

p.306 : 1.3 : qui es — que es ; 1.6 : prohas — or prohas ; venia —
venra ; 1.8 : prepausament — perpausament; 1.8 : de la — d’esta ; 1.10
: jorns — jors ; 1.12 : prepausament — perpausament ; 1.16 : hubriest
— hubrist; los defendiest — lo[s] deffendiest ; desliurest — desliuriest
; 1.24 : cameriera — camariera ; 1.29 : beautat — beutat

p.307 : 1.1 : cameriera — camariera ; 1.3 : qui — que ; 15 :
prepausament — perpausament ; 1.6 : qui — que; 1.8: comenset —
comencet ; 1.15 : homs — home ; 1.22 : qui — que ; 1.26 : Olofern —
E Olofern ; comendet: ms. comencet corrigé en comendet (Vulg.
iubente)

p.308 : 1.10 : fugada — fugida ; 1.14 : qui — que ; 1.19: manjarra —
manjaria ; 1.21 : offencio — offencion ; 1.24: complet — complit ; 1.25
: jesca — jesqua ; 1.27 : lo faray a ssaber — t’o faray assaber ; 1.29 :
tor — cor;

p.309 : 1.3 : Am — Al ; .5 : qui — que ; 1.17 : defforas — deffora;
1.22 : henvellopet : ms. holopet — corr. volopet (Vulg. evolvit) ; 1.25 :
qui — que ; 1.26 : qui — que

p.310: 1.6 : Ar — Or ; 1.8 : ti renderon — li renderon ; 1.14 : cazet —
cazec ; 1.19 : demessan — armessan (Vulg. accipiat arma); 1.20 : lor
penra — perpenra ; fuguiran — fugiran ; 1.25 : conegron — corregron
(Vulg. cucurrerunt)

p.311 : 1.8 : fugeron — fugiron ; 1.17 : la legransa — 1’alegransa ; 1.18
. tot jors — tots jors ; 1.21 : layssat et — laysat e ; 1.25 : ajusta — a
justa ; 1.31 : Egypte — Egipte

p.312 : 1.2 : adoncs — a Domas e ; morir — morit

Esther

p.312 : 1.14 : mezesmes : ms. quezesmes — COIT. mezesmes



196

p.313 : 1.1 : apelle[t] — apellet ; 1.9 : Persia — Pertia ; 1.13 : priseran
— preseran ; 1.24 : ben — I’en

p.315 : 1.4 : entrepres — entepres
p.316 : 1.31 : que els els — que el els
p.318 : 1.8 : que ell ac — que el I’ac

p.319 : 1.16 : Cia — Sia ; 1.17 : mal talent — maltalent ; senhor —
senher

p.321 : .1 : honratz — honrats
Maccabées
p.321 : 1.14 : realment — realmes ; 1.17 : tirans — tiran<t>s

p.322 : 1.3 : donem major — aurem majors ; 1.8 : alaignet — alarguet
(Vulg. paratum est) ; 1.13 : aurienc : ms. arreim — corr. aurienc ; 1.19 :
de bonairament — debonairament ; 1.20: els lo — E <e>Is lo ; 1.26 :
guerreget. Pueys moriset — guerreget pueys mot Israel ; covent —
covenc ; 1.27 : per dur — perdut ; o honor — ¢ honor; 1.21 : Temple
— Temples

p.323 : 1.4 : reys — rey ; 1.8 : fas — fes ; 1.10 : maysos — maysons; ni
hac — n’1i hac ; 1.15 : Modin — Modyn ; 1.25 : mesnet — mestier ;
1.28 : Modin — Modyn ; assat : ms. affar — corr. a far ; 1.29 : hac ni
— hacn’i

p.324 : 1.3 : en repuyra — enrequiyra (Vulg. amplificatus) ; 1.4: servis
larvat — seras honrat ; 1.6 : desamparem — desampararem ; 1.13 : aya
— aja ; 1.17 : denant — quant ; 1.19: Juzieus — Juzi[e]us ; 1.20 :
vivirian — viurian ; 1.21 : sabat — sabath ; 1.25/26 : non ho sa man
e*ls pas— non hosarian els pas ; 1.27 : aondyeron — accamperon ; 1.28
: abatiron — abateron

p.325 : 1.5 : vos a ; mas la ley — vos amas la ley (Vulg. aemulatores
estote legis) ; 1.9 : envendria : ms. enrendria — corr. en rendia; 1.12 : E
confortas — Confortas ; 1.14 : auras — aujas (Vulg. audite) ; 1.15 :
Macabeus — Macabeu ; 1.16 : mantenia — mantenra (Vulg. aget) ;
1.17 : Entendes — E atendes ; 1.26 : encontra — e contra; 1.27 : gent al



197

encontre — venc a I’encontre (Vulg. exiit obviam) ; 1.28 : lai issit —
I’aussit (Vulg. occidit)

p.326 : 1.10 : Tan greua causa — Laugiera causa (Vulg. facile est);
1.11 : Dieu — E Dieu ; 1.13 : siem encontra — irem encontra; 1.14 :
Hon aias — Non ajas ; 1.16 : desconfiron — descunfiron; 1.17 :
Felestians — Felestiens; 1.18 : rempsut — tempsut ; .21 : son — fon ;
coratge — corage ; 1.24 : soudadiers : ms saudadiers; 1.26 : diverses —
diverces ; 1.27 : laigament — largament ; a soudar : ms. lisible : a soud
— corr. asoudava ; 1.30 : soudadiers — saudadiers

p.327 : ahondante — ahondants ; 1.3 : anet — annet ; 1.5 : Ha son : ms.
la son — corr. Ha son ; 1.7 : Eufrate — Eufratre ; 1.8 : mandet —
mandes ; 1.13 : Nichanior — Nichamor ; .14 : amics — e amics ; .15
: Aquellos — Aquestos ; 1.17 : Amaus — Amam ; 1.21 : s’ajusteron —
ajusteron ; 1.23 : meravilhas — a meravilhas; 1.24: Lisias — Lisyas ;
1.26 : acampat[s] — acampar

p.328 : 1.5 : renegeron — re<vi>goreron (LevyP vigorar ‘fortifier’) ;
1.7 : de venga — devenga ; al paoros — al[s] paoros; 1.15 : e lo segon
— lo segon ; Nichanor — Nichanors ; 1.28 : Sovengra — Sovenga

p.329 : 1.1 : aura — avia ; 1.5 : sa venguet — s’arenguet (LevyP refl.
arengar ‘se mettre en rang’) ; 1.6 : ardidament — ardidaments ; 1.8 :
sels — sels que ; 1.9 : com fuguian — conseguian (Vulg. persecuti
sunt) ; 1.10 : fin — e fin ; 1.11 : dessendet — deffendet ; 1.13 : retornat
— retornar ; 1.15 : stat — star

p.330 : 1.6 : vivre — viure ; 1.7 : Antiocha — Antyocha ; 1.13 :
clasisuras — clausuras ; .15 : cazeron — cazegron; 1.25 : la donet —
I’adornet ; 1.32 : gardan — gardar

p.331 : 1.1 : mescrezens — mescrezents ; 1.5 : iror — yror ; 1.12 : en
menet — enmenet ; 1.24 : ni — n’1; 1.25: hon — non

p.332 : 1.1 : E Judas — Judas ; lur — hac ; 1.2 : gent — venc ; 1.4 :
anet — anat ; 1.10 : Alexandre — Alixandre; 1.11 : ms. aussipres —
corr. ausbercs (Vulg. lorica) ; 1.13 : com celh — concelh ; 1.14 :
dava[n]t — d’anar; 1.21: escomagut — escomogut ; freni — fremi ;
cazet — cazec ; 1.22 : mal talent — maltalent ; 1.23 : son pres — fon
pres ; 1.27 : lasetant e bulacion — las e tant grant tribulacion (Vulg. in



198

quantam tribulationem); 1.28 : pyos — joyos (Vulg. dilectus) ; 1.29
anent — a nient

p.333 : 1.1 : sus — sas ; demuron — d’environ ; hon — hom ; 1.3 : al
retornar — ¢ al retornar ; 1.9 : bayli — bayle; lo ornament —
I’aornament (la note 725 est a biffer) ; .12 : .CXLI. - .CXL. ; .14 :
Antioche — Anti[o]che; 1.16 : rendit — rendet; 1.18 : Adoncs : ms. A
Adoncs — corr. Adoncs ; 1.19 : Pidas — Judas ; 1.20: grevian —
greujan ; 1.21 : combatary — combataram ; lo cran — I’ocian ; 1.23 : a
freolar — afreolir (‘affaiblir’); 1.26 : suffriras — suffreras ; 1.28 :
Maccabieu — lo Machabieu

p.334 : 1.1 : gardan — gardar ; thiurs — thruis ; 1.2 : ariemas —
avenras ; 1.7 : que volia — qui volra ; 1.9 : soudadiers — saudadiers ;
1.11 : batalla — batalha ; 1.13 : fet — fer ; 1.16 : cocelh — concelh ;
1.19 : e encon[t]rey : ms. € en conrey — corr. en conrey ; 1.20 :
oryfants — orifants ; 1.21 : prt — per ; 1.26 : resplanh — resplandi ;
1.27 : d’armats — daurats ; lampas — lampeas ; 1.28 : d’armats —
daurats (la note 726 est a biffer); 1.31 : en denadaments —
ordenadaments

p.335:1.1 :vas — ves ; 1.3 : d’'una — dura ; 1.7 : e penset — si penset
; 1.8 : lo visan — 1’orifan ; cuberts — cubert; 1.10 : abatir — abatre ;
1.13 : escudet — escridet ; 1.16 : Bethuram — Bethuriam ; 1.17 : Si
aquel — En aquel ; 1.20 : atressius — atressins ; 1.21 : engieuhs —
engienhs ; 1.31 : entreteneron — entre-jureron (la note 727 est a biffer)
; 1.33 : s’es [mes] — fes

p.336 : 1.9 : aussis — aussit ; .10 : am dos — amdos ; 1.13 : aucissors
— ancessors ; 1.20 : tenia — venja ; Alchinus — Alchimus ; 1.22 : son
mot — fon mot ; 1.23 : adonet — adoret

p.337 : 1.2 :in — en ; 1.3 : ajudas — a Judas ; 1.5 : ni hac — n’i hac;
1.8 : can — car ; 1.23 : aguch — agach ; 1.26 : En yeu — Si yeu

p.338 : 1.1 : la batray — D’abatray (aucune référence féminine) ; 1.4:
sant — Aquest sant ; 1.14 : ¢ Judas — Judas; 1.17 : une pessa — una
pessa ; 1.20 : penser — penset; 1.21 : hufiria — hufrira; 1.22 :
senhoravan — senhorejavan ; 1.26 : amor ¢ — amor ad els e ; 1.28 :
deffendre — defendre ; 1.29 : messararia — messajaria



199

p.339 : .1 : devran — devian ; 1.5 : Nichamor — Nichamors ; 1.11: ni
— 1’1 ; 1.12 : les autres la salhian — los autres I’asalhian ; 1.25 : ni —
n’i ; 1.26 : autres s’en — autres 1 s’en ; 1.27 : proferon — preseron
(Vulg. tulerunt); 1.28 : Modin — Modyn; 1.30 : pezas — proezas
(Vulg. virtutum)

p.340 : 1.4 : diyseron : «Jonathas — diyseron a Jonathas : «... ; laysary
— laysaram ; 1.7 : maistre — maystre ; 1.14 : prenian molher a
Jonathas. E Symeon si escanderon — prenian molher. E Jonathas e
Symeon si esconderon (Vulg. absconderunt) ; 1.15 : aguch — agach ;
1.17 : falhit — salhit (Vulg. surrexerunt) ; 1.21: aparelhet — aparelhat ;
1.24 : Jonathas — e Jonathas

p.341 : 1.1 : Apres — E pres ; 1.11 : Demitre hac — Demitre e hac;
.15 : el lur hac — el hac ; 1.21 : Demitre — E [De]mitre ; pencet —
penset ; 1.22 : en sa Juda — en s’ajuda ; 1.23 : Adonc — Adoncs ; 1.26
. fort[e] torre — fort torre (adjectif épicene); 1.27 : hedyfiquet —
hedifiquet

p.342 : 1.6 : hi mandet — li mandet ; 1.12 : desamparet : ms.
desamperet ; 1.13 : hi mandet — li mandet ; 1.17: Quant — Cant ; 1.19
: anem nos esplegar — avem nos esplegat ; 1.22 : prisoniers : ms.
presoniers ; 1.24: els no — els non

p.343 : 1.12 : en talentat — entalentat ; darier — d’aver ; 1.17 : em
Acre — en Acre ; 1.22 : mal talent — maltalent; no — non ; 1.24 :
vestir — vistir ; polpia — polpra

p.344 : 1.5 : a Jamani — a Jamam ; 1.6 : disant — disent ; 1.9 : que son
— qui son ; 1.12 : covas — cavas ; 1.16 : per fin — per Sur ; 1.18/19 :
de son briu — descubrir ; 1.25 : e’ls > e lo

p.345 : 1.6 : la part — da part ; 1.7 : metesma — metia (Vulg. ponebat)
; 1.13 : no sabia — non sabia ; 1.19 : s’espenat — fes penat ; 1.20 :
prenia — queria ; 1.22 : veson eslumhar — fon eslunhat ; 1.26 : Si de el
— Sideel (Vulg. Gaddihel)

p.346 : 1.1 : Jonathas — Jonatas ; cuy presents — rix presents ; 1.7:
promessa — primcessa ; 1.8 : James — Rames (Vulg. Ramatha) ; 1.9 :
a comjadet — acumjadet (Vulg. dimisit ‘congédia’) ; 1.19 : reman —
tenian; preguar — preguant ; 1.28 : armero — armeron



200

p.347 : 1.4 : desluneron — desliureron (Vulg. liberaverunt) ; 1.7 :
Demitre — E Demitre ; hanc no — hanc nor; 1.8 : renir — tenir ; 1.9 :
Truffon — Tr[u]ffon ; 1.15 : frayre e — frayre ; 1.22 : traspassat —
trespassat ; 1.26 : ydolatres — ydolastres ; 1.29 : aman — avian ; 1.30 :
senhoreravan — senhorejavan ; luenh apres — luenh e pres ; 1.31 :
barons — b[a]rons ; 1.32 : comandament — coma[n]dament

p.348 : 1.5 : descubrit — descubert ; 1.10 : si son tornet — si s’en
tornet ; 1.11 : ydolatirans — ydolatrians ; 1.12: demandavan — devian
; 1.14 : companhos — companhons ; 1.18 : no li — non 1i; 1.20 :
Bethsuram, 1. 22: Beths[ur]Jam — a corriger en Bethsam (Vulg.
Bethasan) ; 1.26 : Jonathas — Jonatas ; 1.27 : que aves — per que aves
; 1.30 : hosdals e leges — hostals eleges

p.349 : 1.4 : companhos — companhons ; tot — tots ; 1.8 : companhos
— companhons ; 1.11 : averteron — anorteron (LevyP enortar ; la note
758 est a biffer) ; 1.15 : adoncs — adonx ; .16 : lurs gents — lur gents
; 1.19: essenham — estenham (Vulg. tollamus ; LevyP estenher) ; 1.26
. cezes — vezes ; guerr[e]jeran — guerrejan ; 1.28 : al auta — ad auta

p.350 : 1.1 : aparclhat — aparelhar ; 1.3 : Adoncs Truffon — Truffon;
1.8 : lay yeu — ’ay yeu ; 1.10 : no s’en — non s’en; 1.15/16 : aver sa e
la terra gastar, mas era sa aras la e stava la — anet sa ¢ la, la terra
gastant, aras era sa aras estava la (la note 759 est a biffer ; dans le ms.
«la» devant «estava» est biff¢); 1.20 : menat — nevat (1.19 : neu
‘neige’) ; 1.25 : fon — son

p.351 : 1.1 : frant — grant ; 1.4 : Si esforset — Si s’esforset ; 1.5 :
grandas — viandas (Vulg. alimenta) ; Demitri — Demitre ; 1.6 : que si
— e que si; 1.7 : temre — tenrie ; 1.12/13 : que que — que ; 1.13 : que
de luy — e que de luy ; 1.15 : Eel[s] .LXX. ans — Eel[s] .CLXX. ans
(Vulg. centesimo septuagesimo) ; 1.16 : fes — ses ; 1.18 : escrire —
escriure ; 1.21 : home e si — home si ; hi eran — li eran ; 1.24 : no lur
— non lur ; 1.26 : mudar — mundar ; ostar —ostet ; 1.33 : donero —
doneron

p.352 : 1.3 : sabre — sobre ; estet — e stet ; 1.5 : CLXXIIl. —
.CLXXII. (Vulg. centesimo septuagesimo secundo); 1.23 : eyxausat —



201

eyxausar ; 1.27 : Roma Niumeneu — Roma e Niumeneum (Vulg.
Numenium)

p.353:1.6 : Si[a] — A ; 1.13 : maestre — maistre ; 1.21 : com bateyres
— combateyres (Vulg. bellicas) ; 1.23 : autrejat — e autrejat ; 1.26 :
franquat[s] — franquas ; 1.27 : relacx — relacxi ; 1.29 : autrament —
autament ; portar aysi — portaray si ; fezes — seres

p.354 : 1.1 : lauzet — 1’auzet ; 1.3 Antiochius — Antiochus ; 1.4 :
Antiochius — Antiochus ; 1.10 : podet — poder; 1.13 : a ssaber —
assaber ; 1.16 : a ssaber — assaber ; 1.20 : ajuda — s’ajuda (la note 767
est a biffer); 1.21 : vay sellamenta — vaysellamenta (Vulg. vasa) ;
volo — volc ; 1.30 : aures — auras

p.355 : 1.1 : messararia — messajaria ; 1.8 : d’aumages — damnages
(Vulg. plagam) ; 1.9/10 : lo message — los messages; 1.20 : Si
Symeon — Symeon ; 1.24 : Jonathas — Jonatas

p.356 : 1.1 : espandet — espandit ; 1.2 : pot — poc ; 1.4 : genre de
Symeon, genre de Symeon — genre de Symeon ; 1.13 : sas — sos

p.357 : 1.2 : Jonathas — Jonatas ; ni — n’i ; fec — sec ; 1.4 : prezas —
proezas ; 1.6 : toqueray — toquaray ; 1.9: cenrar — venjar; 1.15 :
Aristobolus — ms. Aristobelus ; 1.16 : Aristobolus — ms. Aristobelus
; 1.18 : lur stablit sa sa mayre — hac stablit sa mayre

p.358 : 1.3 : repreman — reprenian ; 1.4 : II. filh — .I. filh ; 1.7 : avet
— anet ; 1.9 : trucar : ms. trutar — corr. tr[a]iitar ; a ssaber — assaber ;
1.19 : Gabmon — Gabinon ; 1.20 : Gabmon — Gabinon ; 1.21 : .VIL
enfants — .IIII. enfants ; 1.22 : mandet — mandat ; 1.24 : Carssny —
Carssuy ; 1.26 : cezat lo niet — Cesar ’onret; 1.27 : per curador —
procurador ; 1.31 : nompnas ay — nompnaray

p.359 : 1.2 : s’aresteron : ms. s’ajosteron?, s’acosteron? ; 1.5 : 1’0
reprema — lo reprenia ; 1.8 : am I[os] — amb; guerra.Adonc —
guerras.Adoncs ; 1.9 : Panfili — Panfile ; 1.13 : corrosets — corrosats

p.360 : 1.2 : de Olivet — declinet ; 1.3 : gracia — via era ; aner a la
bergaria — aver albergaria (la note 778 est a biffer) ; 1.6 : aparet —
aparec ; 1.8 : de Strolomia — d’estrolomia ; 1.20 : a ssaber — assaber ;



202

verays — venray ; 1.21 : aparet — aparec; 1.25 : navali — navili ; 1.26
: Doncs — Adoncs ; Joveys — Pueys

p.361 : 1.3: ni —» n’i; L.11 : portar Alexandre a la ciutat — portar [a]
Alexandrea, la ciutat ; 1.13 : Antipastrum — Antipa[s]trum; 1.18 : al
mens — alment[t]s ; ploravan — plorarian ; 1.19 : auget — cuget ; 1.24
: ronhos — ver[g]onhos; calhons — colhons ; 1.26 : Archelau — ¢
Archelau

Hans-Rudolph NUESCH



203

COMPTE RENDU

Yan GREUB, Craig BAKER, Marcello BARBATO, Mattia CAVAGNA
(éds.), L’'Ombre de Joseph Bédier. Théorie et pratique éditoriales au

XX¢ siecle, Strasbourg, ELiPhi, 2018, 380 p. (« Travaux de
Littératures Romanes — Etudes et textes romans du Moyen Age »).

Ce volume rassemble les actes du colloque qui s’est tenu a Bruxelles
en 2013, a ’occasion du centenaire de la célébre édition du Lai de
[’Ombre par Joseph Bédier (Paris, SATF, 1913). Il s’agit d’un recueil
remarquable, avec des contributions trés intéressantes et treés riches en
données, qui fera partie de la bibliographie la plus pertinente dans le
désormais long débat sur le «bédiérisme» comparé au
« lachmannisme ». Cependant, la prudence s’impose dans 1’utilisation
de ces étiquettes, comme nous le fait remarquer 1’intervention de F.
Duval (p. 181-199), méme si, comme on le dira, tout ce que Bédier a
avancé¢ dans cette édition et plus encore dans le fameux article de 1928
dans « Romania » ne doit pas étre considéré comme actuel, en partie
grace a Bédier lui-méme et en partie par sa faute.

Les communications présentées peuvent étre regroupées autour de
deux points d’intérét : la place des réflexions et des activités de Bédier
dans la pratique éditoriale de son temps et dans la théorie de la
critique textuelle, ainsi que, plus largement, dans la culture du premier

tiers du XX siécle. S’y ajoute la réception de Bédier dans les
traditions de la philologie francaise et d’autres pays. De nombreuses
contributions font ressortir la fonction certainement positive que
Bédier a exercée sur le développement de la méthode lachmannienne.
En substance, puisque le nom de Bédier a, depuis un siécle environ,
une valeur symbolique, — méme si cela tient plutét au résumé de
positions et de solutions ecdotiques souvent différentes — il est
nécessaire, comme suggére dans 1’introduction (p. 1-17), de connaitre
Bédier et le bédiérisme en tant qu’objets historiques.



204

La connaissance des modes d’édition critique dans les années
comprises entre 1872 (I’année du Saint Alexis de Gaston Paris) et
1913 est nécessaire pour évaluer l’intervention de Bédier et son
impact réel. Bédier — qui comme 1’observe G. Roques (p. 25-53)
commence pour sa part a opérer dans un domaine philologique
dominé par Paris et Paul Meyer — n’a pas développé sa réflexion
dans la période donnée « sous le signe de Lachmann », comme il
voudrait nous le faire croire a posteriori dans son article de 1928. C.
Baker et Y. Greub (p. 61-89) montrent que dans la pratique réelle de
I’édition de ces années-la, le choix en faveur de la publication selon
un seul manuscrit existait déja avant 1913. Les éditions réalisées selon
la méthode lachmannienne ¢&taient minoritaires. D’autre part, G.
Palumbo (p. 91-134) observe que la longue activit¢ éditoriale de
Bédier, principalement sur des ceuvres a tradition unique ou réduite,
est moins tranchée que ses positions théoriques: sa stemmatique
apparait oscillante, plus soignée dans I’édition du Lai de ['Ombre de
1890, moins dans d’autres essais éditoriaux, comme par exemple dans
les chansons de croisade (de 1909); concernant la constitution du
texte, sa position est parfois plus interventionniste et méme favorable
a un texte critique composite. Le rejet par Bédier de la logique
stemmatique se fonde sur la difficult¢ de passer du probable au
certain, surtout en ce qui concerne les niveaux supérieurs du stemma
codicum (méme si, comme 1’observe Palumbo, le mécanisme
stemmatique est de toute fagon opérant). Il se fonde également sur le
risque que les corrections apportées au texte puissent oblitérer des
variantes d’auteur uniquement parce qu’elles sont minoritaires ou
1solées dans la tradition. Néanmoins, Bédier conserve une vision
lachmannienne générale dans 1’édition de la Chanson de Roland et
opere une sorte de « conciliation » entre cette position (que Palumbo
déclare « lachmanno-bédiériste ») et celle prise pour le Lai de
[’Ombre. Cependant, il y a aussi une oscillation dans le Bédier
« bédiériste », entre les éditions du Lai de 1913 et de 1929 — ou dans
le passage de la premicre a la seconde ’attention se déplace du texte
original, qui est encore considéré comme accessible, a la version d’un
seul témoin —, et les trois éditions (de 1893 a 1938) de Colin Muset.



205

Sur cela, F. Zinelli (p. 227-253) propose une description intéressante
de Bédier en tant qu’éditeur de textes lyriques: des chansons de
croisade en collaboration avec Pierre Aubry, mais aussi de Colin
Muset et du Chatelain de Coucy. Dans les chansons de croisade, la
reconstruction de Bédier vise a 1’original, tandis que celle, musicale,
d’Aubry conduit a des versions différentes de la méme meélodie. Cette
situation suggere la théorie des originaux multiples de 1’édition de
1913 du Lai, puis d’un cours universitaire sur le Chatelain de Coucy
en 1926-1927, ou Bédier remarque qu’il y a plusieurs « formes »
d’une méme chanson.

G. Fiesoli (p. 157-171) part de I’observation que, tout comme
Lachmann est moins lachmannien qu’on ne le pense dans son activité
¢ditoriale réelle, Bédier est aussi un personnage beaucoup plus
complexe qu’on ne le dépeint. D’une part, des doutes sur la méthode
généalogique a partir de pratiques ecdotiques trop rigides s’étaient
déja manifestés avant Bédier, d’autre part Bédier lui-méme reste
lachmannien dans I’identification du bon manuscrit et dans le cadre
théorique général (comme on le verra aussi plus loin). Si le
développement de deux manicres de considérer I’édition — centrée
sur I’auteur ou sur le témoin, selon les possibilités offertes par la
tradition — dépend de Bédier, Fiesoli a certainement raison de le
distinguer des partisans de la « mouvance » ou de la scribal version de
I’école anglo-américaine, méme si ce n’est pas le cas de continuer a
parler d’une « révolution copernicienne » (p. 164 : I’expression est
exagérée, comme Fiesoli le reconnait lui-méme, si ce n’est qu’il
s’agirait d’une révolution plus ou moins largement rejetée). 11 faut
plutot situer I’activité de Bédier dans le débat philologique de son
temps, en vertu duquel nous pouvons tous nous définir comme
« bédiériens », mais — j’ajouterai — de méme comme disciples
d’autres savants de cette période, particuliérement riche en idées et
encore féconde en suggestions pour nous. En effet, Bédier est
désormais un classique, comme le dit R. Antonelli (p. 359-365),
surtout pour les réflexions que son intervention a suscitées et continue
de susciter. Antonelli relie trés pertinemment les opinions de Bédier
aux positions antipositivistes (mais on pourrait également dire



206

« antihumanistes » et « anti€litistes ») qui ont marqué 1’avenement de
la société de masse (prélude aux terribles tragédies que 1’Europe allait
bient6t connaitre) et qui, dans la sphére philologique, ont conduit au
renversement du rapport auteur/lecteur (donc aussi copiste) et au rejet
de la logique de I’auctor, bien avant, comme le souligne Antonelli, la
formulation des concepts d’« ceuvre ouverte » et de mouvance. Bédier
est a Dorigine des formulations de « philologie du livre » et « du
lecteur », qui ont connu un développement important ces dernicres
années. Cependant, ce développement ne doit pas se faire au détriment
de la centralité de I’auteur (comme cela est heureusement absent des
traditions philologiques les plus avisées et expérimentées), qui — ne
I’oublions pas — est inhérente a la tradition culturelle de 1’Occident.
La nécessité de considérer Bédier comme un intellectuel qui interprete
la situation de son temps et dans la complexité¢ de ses intéréts est
¢galement présente dans 1’intervention de A. Varvaro (p. 19-24), en
grande partie consacrée a la critique sévere d’une étude récente sur le
maitre francais'.

La réception de Bédier est une autre question importante, dont on peut
dire en général qu’elle a souvent €té réduite, au moins dans certaines
traditions philologiques nationales. Elle est assez riche en France,
mais finalement avec des conséquences négatives sur le progres des
¢tudes philologiques. En revanche, elle est plutdt fructueuse au sein de
I’école philologique italienne, qui est pourtant restée essentiellement
lachmannienne dans sa pratique éditoriale. Comme le remarque A.
Corbellari (p. 141-156), la premic¢re guerre mondiale a empéché la
discussion sur I’édition de 1913 du Lai de [’'Ombre, tandis que ’article
de 1928 a provoqué des réactions, positives en France, négatives ou
absentes ailleurs, tant dans la philologie romane que dans la philologie
classique (pourtant, comme le souligne Corbellari, Bédier ne pensait
pas que sa méthode pouvait s’appliquer aux textes de 1’ Antiquité). En
fait, comme il est également indiqué dans I’introduction, la position de
Bédier a eu des conséquences surtout négatives en France, réduisant
les études sur la tradition manuscrite, faisant presque disparaitre le

1 M. R. Warren, Creole Medievalism. Colonial France and Joseph Bédiers
Middle Ages, Minneapolis, University of Minnesota Press, 2010.



207

débat théorique sur la critique textuelle et enfin rendant la pratique
¢ditoriale faible et éclectique. Ph. Ménard (p. 207-223) examine assez
séverement 1’activité éditoriale de deux successeurs de Bédier, Mario
Roques et Félix Lecoy, qui se sont fait une régle de ne pas corriger le
témoin choisi pour leurs éditions de Chrétien de Troyes. 11 conclut
sagement pour une critique textuelle mesurée, loin de tout
extrémisme, adaptée au texte a publier, répondant trés justement au
refus de Bédier de 1’édition composite, en remarquant que les témoins
médiévaux sont eux aussi composites. Quoi qu’il en soit, la réception
de Bédier a été modeste et tardive en Allemagne (F. Lebsanft, p. 255-
271) comme en Espagne (P. Sanchez-Prieto Borja, p. 273-289) et
quasi absente en Belgique (M. Tyssens, p. 295-306), pour différentes
raisons : les deux guerres mondiales et les écrits antiallemands de
Bédier en ce qui concerne I’Allemagne, les caractéristiques de la
tradition de la littérature espagnole médiévale et la présence
encombrante de Ramén Menéndez Pidal en Espagne, la fidélité
substanticlle a Lachmann en Belgique. C’est paradoxalement dans
I’Italie lachmannienne, « la citadelle de la méthode stemmatique » (p.
323), que la réception de Bédier a été la plus ample. M. Barbato (p.
313-323) retrace une belle histoire de la méthode de Lachmann en
Italie, assez difficile au début du siecle, ou 1’on ne pouvait donc ni
comprendre ni accepter la position de Bédier, notamment parce qu’on
¢tait en train d’élaborer avec Michele Barbi et Giorgio Pasquali (qui
parlent peu ou pas de Bédier) sa propre position au sein du
lachmannisme. Barbato identifie a juste titre dans le caractere
fortement « autorial » et identitaire des origines littéraires italiennes
un autre ¢lément de résistance a Bédier, qui entrera dans le débat
scientifique avec le grand développement des études philologiques
apres la deuxieme guerre mondiale, grace surtout aux recherches de
Gianfranco Contini. Ce dernier, qui avait été 1’¢léve de Bédier et qui,
en 1939, au lendemain de sa mort, en fit un magnifique portrait, fut a
I’origine du néo-lachmannisme italien, plus ou moins reconstructeur
dans ses solutions éditoriales, trés engagé dans la réflexion théorique,
ou la pensée de Bédier est métabolisée en fonction dialectique. La
présence de Bédier poussera ensuite a réévaluer la perspective (définie
comme « néo-bédiérienne ») de la tradition, de la réception et du livre
médiéval, en particulier avec les recherches de d’Arco S. Avalle sur la



208

langue de la poésie italienne des origines telle qu’elle résulte des
manuscrits qui I’ont transmise 1l s’agit d’une légitimation significative
du bédiérisme, qu’Avalle, éminent spécialiste du néo-lachmannisme, a
résumé dans la formule de la « double vérité »%, celle de I’auteur et
celle des témoins. Il précise de manieére importante que la seconde
n’est jamais valable comme moyen de connaitre le texte et a des
finalités différentes de celles de 1’édition. En somme, il ne faut pas la
confondre avec la pratique éditoriale bédiériste, qui, méme en Italie,
s’est manifestée dans certains cas et pour laquelle les mémes réserves
que I’on peut avancer contre celle de Bédier lui-méme sont valables.
Une acceptation partielle du bédiérisme résulte également de la
discussion finale de A. Varvaro (p. 367-370), peut-étre le moins
lachmannien des philologues italiens de la génération précédente.
Mais ici, avec un grand pragmatisme, la possibilité de coexistence
entre édition reconstructive et édition sur un seul témoin dépend des
possibilités offertes par la tradition des auteurs a publier.

Malgré la grande richesse et I’ampleur des contributions présentes, ce
recueil est plutot pauvre en réflexions théoriques et seule
I’intervention de L. Leonardi (p. 333-354) se situe résolument de ce
coté. Leonardi commence par constater 1’existence d’un risque
d’affaiblissement de ’activité philologique di a la réduction du débat
théorique : d’ou la nécessit¢ de maintenir la philologie au sein des
sciences, contre une « fonction Bédier » qui se réfugie dans la
certitude réduite du manuscrit de base, puisque le renoncement a la
reconstruction est en méme temps un renoncement a I’interprétation.
Leonardi affirme avec une grande sagacit¢ que le nécessaire
anachronisme de 1’édition lachmannienne doit au contraire étre
assumé comme une valeur, ou le résultat, autant que possible

2 d’A. S. Avalle, I canzonieri: definizione di genere e problemi di edizione, in
La critica del testo. Problemi di metodo ed esperienze di lavoro, Atti del
Convegno di Lecce, 22-26 ottobre 1984, Roma, Salerno, 1985, p. 363-382,
ensuite dans Id., La doppia verita. Fenomenologia ecdotica e lingua letteraria
del Medioevo romanzo, Firenze, Edizioni del Galluzzo, 2002, p. 155-173 (a p.
166).



209

reconstructif, vit en relation avec un apparat critique qui illustre le
mouvement de la tradition. Vis-a-vis de ce type d’édition, que
Leonardi appelle « diachronique », les critiques de Bédier, visant une
méthode lachmannienne aujourd’hui dépassée, ne sont plus
applicables. Au terme de cette partie théorique, Leonardi est confronté
au probléme de I’édition critique du Lai de [’'Ombre, puisque la
« fonction Bédier » n’a permis de produire, apres celles de Bédier lui-
méme, que des éditions conservatrices. En partant d’une intervention
récente de Paolo Trovato® pour rediscuter les familles des témoins du
Lai, Leonardi réalise une expérience intéressante sur les 100 premiers
vers de 1’ceuvre. La classification ne permet pas une reconstruction
totale et stire, mais, en tenant compte du fait que plus des 4/5 du texte
sont assurés par le consensus de tous les témoins, 1’édition
diachronique permet de définir de maniére satisfaisante la partie
restante, en sauvegardant les exigences « bédiériennes », sauf bien siir
la fidélité au témoin unique.

L’importance des positions de Bédier pour la critique textuelle est
incontestable, méme si mon opinion est qu’clles ont été, en fait,
surestimées et que la meilleure production de ce grand savant se
trouve ailleurs : a I’éditeur du Lai de [’Ombre j’ai toujours préféré
celui, plus audacieux encore, du 7ristan (qui est pourtant « un texte a
manuscrit quasi unique » [p. 51]) ou le formidable historien des
Légendes épiques. A y regarder de plus prés, la prise de position de
Bédier, comme cela est reconnu dans 1’introduction, était surtout
contre une utilisation « simpliste » et rigide de la méthode de
Lachmann ; en outre, Bédier dans ses interventions de 1913 et encore
plus en 1928 s’est limité substantiellement a la pars destruens, sans
approfondissement théorique. Ce qui a eu des conséquences négatives
chez les érudits qui ont adhéré a ses positions. En effet, comme
I’observent Leonardi et Roques, si la position de Bédier a sans doute
contribué a 1’amélioration de la méthode lachmannienne et a une

3 . Trovato, La tradizione manoscritta del Lai de ’Ombre. Riflessioni sulle
tecniche d’edizione primonovecentesche, « Romania », 131 (2013), p. 338-
380.



210

meilleure compréhension du texte, une opération analogue en sens
inverse ne s’est pas produite dans le domaine bédiérien. Mais c¢’est
certainement une erreur et un tort fait a Bédier lui-méme que de le
placer dans une position rigide, qu’il n’a jamais eue, comme nous
I’avons vu dans les diverses contributions examinées ici, méme au
prix de différences et de quelques contradictions.

Cesare Segre* a déclaré qu’entre Lachmann et Bédier « la guerre est
finie », notamment parce que, comme il le fait remarquer, pour étre de
bons bédiériens il faut d’abord étre des lachmanniens. Et pourtant —
surtout en raison de la permanence de solutions pour ainsi dire
bédiéristes, mais qui ne sont que le produit d’une « paresse »
philologique qui déplaisait a Bédier lui-méme — il faut en tout cas
préciser que la réponse correcte a Bédier (ici citée p. 318-319) a déja
¢té donnée 1l y a quelque temps par Contini dans son souvenir du
maitre francais en 1939. En effet, comme on le sait, pour Contini
I’édition critique est une « hypothese de travail », mais une hypothése
est aussi le choix « conservateur » de Bédier : il s’agira alors d’établir
laquelle est la plus économique (une déclaration similaire a été faite a
la méme €poque par Barbi [p. 318]). Contini a encore observé en 1977
que « le reconstruit est plus vrai que le document »'*?: ¢’est une
affirmation qui s’inscrit de plein droit dans la science moderne, qui
distingue le phénomene des conditions réelles, souvent invisibles et
donc a reconstruire, qui le produisent. Un autre maitre italien de la
philologie textuelle comme Avalle® identifie ensuite (aprés des

4 C. Segre, Lachmann et Bédier. La guerre est finie, in E. Buchi, J.-P.

Chauveau, Y. Greub, J.-M. Pierrel (éds.), Actes du XXVII¢ Congres
international de linguistique et de philologie romanes (Nancy, 15-20 juillet
2013). Allocutions de bienvenue, conférences plénieres, tables rondes,
conférences grand public, I, Nancy, ATILF/SLR, 2015, p. 15-27.

152 Voir la réédition de D’article dans G. Contini, Breviario di ecdotica,
Milano - Napoli, Ricciardi, 1986, p. 22.

6 Voir Peire Vidal, Poesie, Edizione critica ¢ commento a cura di d’A. S.
Avalle, Milano - Napoli, Ricciardi, 1960 (e vol. I, p. VII-VIII); d’A. S. Avalle,
La letteratura medievale in lingua d’oc nella sua tradizione manoscritta,
Torino, Einaudi, 1961, p. 111-112 (poi I manoscritti della letteratura in lingua



211

observations similaires de Pasquali et Barbi [p. 316, 318]) la raison de
la faible fiabilit¢ de nombreuses éditions critiques dite
lachmanniennes dans 1’application inadéquate, et parfois décidément
mauvaise — en particulier dans le manque de rigueur dans la
distinction entre les erreurs significatives et les variantes non erronées
— de la méthode de Lachmann. Maurice Delbouille observait
¢galement quelques années plus tot que la critique de Bédier
concernait les éditeurs plutot que la méthode (p. 300). Encore Avalle
indiquait dans 1’application concordante de la « critique externe »
(c’est-a-dire I’analyse de la structure des témoins et de la mani¢re dont
les textes y ont été copiés) et de la « critique interne » des variantes
une bonne solution a la difficult¢ de reconstituer les niveaux
supérieurs de la tradition, difficult¢ que Bédier avait justement
relevée. Avalle a essentiellement travaillé sur la tradition de la poésie
lyrique, qui, comme il 1’observe lui-méme, se préte particuliecrement a
I’application de la méthode lachmannienne, mais 1’observation a une
valeur générale, méme en tenant compte de la différence des ceuvres et
des genres littéraires. Toujours selon Segre’, 1’école philologique
italienne a su intégrer mieux que d’autres les instances bédiériennes
dans le tronc, vivant et fertile, du lachmannisme : Avalle, comme on
I’a vu plus haut, en est un bon exemple avec sa théorie de la « double
vérité », a condition qu’il soit clair qu’elle doit servir deux intentions
scientifiques différentes®.

d’oc, Nuova edizione a cura di L. Leonardi, Torino, Einaudi, 1993, p. 89);
d’A. S. Avalle, Principi di critica testuale, Padova, Antenore, 1972, p. 47.

7 Segre, Lachmann et Bédier. La guerre est finie..., p. 21.

8 D’autres initiatives scientifiques de I’école italienne ont le manuscrit comme
objet d’étude, mais toujours au service d’une meilleure ¢édition et
interprétation des ceuvres qu’il renferme: je rappelle la collection
« INTAVULARE. Tavole di canzonieri romanzi », qui publie depuis 1998 des
¢tudes codicologiques avec tables des poemes des chansonniers de la lyrique
romane, ou le tout récent volume Il manoscritto Saibante-Hamilton 390.
Edizione critica, diretta da M. L. Meneghetti, coordinamento editoriale di R.
Tagliani, Roma, Salerno, 2019, sur 'un de plus important témoin de la
littérature italienne du Moyen Age.



212

Pour un lachmannisme conscient, les composantes positives de la
« fonction Bédier » sont épuisées, comme le soutient Leonardi, et
d’autre part, en termes de pratique éditoriale, Roques observe a juste
titre que 1’¢tat actuel de I’art n’est plus celui de 1I’époque de Bédier ni
d’il y a cinquante ou soixante ans, et nous permet de pénétrer
beaucoup mieux, avec les outils dont nous disposons, a I’intérieur du
texte (p. 53) : raison de plus pour ne pas le laisser dans le domaine
d’un seul manuscrit, aussi « bon » soit-il. A ceux qui pensent encore
qu’il vaut toujours mieux s’arréter au niveau d’une rédaction
historiquement authentique, mais dont on n’arrive pas a bien connaitre
combien et ou elle a ét¢ abimée et/ou manipulée par son copiste, on
pourrait demander ce qu’ils diraient d’un commissaire de police (dont
I’activité, si I’on y réfléchit, est assez similaire a celle du philologue
¢diteur d’un texte ancien) qui, dans I’enquéte sur événement criminel
et ayant a sa disposition plusieurs témoins, se fie complétement ou
presque a un seul d’entre eux. Aussi bien placé qu’il ait été sur la
sceéne du crime, ce témoin peut ne pas étre toujours fidele : il peut étre
confus, il peut avoir manqué des détails importants, il peut finalement
mentir. Il n’y a pas qu’un seul « bon » témoin, ni pour la police ni
pour les philologues.

Walter MELIGA



213

VIENT DE PARAITRE

Editions de textes/traductions

CERULLO Speranza (éd./trad.), Gualtiero di Chatillon Poesie
d’Amore e d’Invettiva, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020, 11-318

p.

GOUSTINE Luc de (trad.), Les Braves Heures du Moine de
Montaudon, Gardonne, Fédérop, 2020, 151 p.

MENEGHETTI Maria Luisa (éd.), TAGLIANI Roberto (coord.), /I
manoscrito Saibante-Hamilton vol. 1, Roma, Salerno Edititrice, 2020,
[2] CCXVI-622 p.

MOLK Ulrich/FRIEDE Susanne (éds), Guiraut Riquier Las cansos
Kritisher Text und Kommentar. Uberarbeitete und erginzte
Neuausgabe der Ausgabe von 1962, Heidelberg, Winter
Universitétsverlag, 2020, 208 p.

VATTERONI Sergio, La contemplazione della Passione di Christo
secondo le ore canoniche Versioni occitane di Assisi e Rodez Versione
occitano-catalana di Pavia, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2020,

VI-182 p.

Etudes

ANNUNZIATA Francesco Saverio, Federico Il e i trovatori, Roma,
Viella, 2020, 356 p.



214

BARTOLI Elisabetta, Arcadia medievale La bucolica mediolatina,
Roma, Viella, 2019, 278 p.

BEDAGUE Jean-Charles/ BUBENICEK Michelle/PONCET Olivier
(éds), L’Ecole nationale des Chartes Deux cents ans au service de

[’Histoire, Paris, Gallimard/Ecole nationale des chartes, 2020.

BELTRAMI Pietro, Amori Cortesi Scritti sui trovatori, Firenze,
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020, XXXVI-800 p.

BIGET Jean-Louis, Eglise, dissidences et société dans 1'Occitanie
médiévale Etudes reunies par Julien THERY, Paris, Boccard, CTHAM
Editions, 2020, 960 p.

BOUGARD Frangois/ZINK Michel (éds), 80 ans de [’'Institut de
Recherche et d’Histoire des Textes, Paris, Boccard, 2019, 150 p.

BOUSMANNE Bernard/SALVINI Elena (éds) The library of the
Dukes of Burgundy, Turnhout, Brepols, 2020, 205 p.

BROUQUET Sophie, Toulouse, une capitale culturelle et artistique a
la fin du Moyen Age, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2020,
352 p.

BURIDANT Claude, Grammaire du francais médiéval XI€-XIV¢
siecles, Strasbourg, Editions de Linguistique et de Philologie, 2019,
1176 p.



215

CARRAZ Damien, Un commandeur ordinaire? Bérenger Monge et le

gouvernement des hospitaliers provencaux au XIII€ siecle, Turnhout,
Brepols, 2020, 528 p.

GAMBERINI Roberto/CANETTIERI Paolo/SANTINI
Giovanna/TINABURRI Rosella (éds), La Filologia Medievale
Comparatistica, critica del testo e attualita Atti del Convegno
(Viterbo, 26-28 settembre 2018), Roma/Bristol CT, L’Erma di
Bretschneider, 2019, 270 p.

GIROLAMO Costanzo di, Filologia interpretativa /LUCA Paolo
di/SCARPATI Oriana (prés.), Roma, Edizioni di Storia ¢ Letteratura,
2019, XXVI-720 p.

GATTI Luca, Repertorio delle attribuzioni discordanti nella lirica
trovierica, Roma, Sapienza Universita Editrice, 2019, 340 p.

GRASSI Umberto, Mediterranean Crossing Sexual Transgressions in
Islam and Christianity (1 oth_j8th Centuries), Roma, Viella, 2020, 174
p.

KHALIFA Cécile, Les Lusignan, ['lle d’Aphrodite et la guerre de
defense de Chypre médiévale, Paris, L’Harmattan, 2020,
232 p.

LUG Robert, Semi-mensurale Informationen zur Liedrhythmik des 13
Jahrhunderts, Stuttgart, Ibidem Verlag, 2019, 272 p.

MARIANI Daniela/SCARTOZZI Sergio/ TARAVACCI Pietro (éds),
« Tra chiaro e oscuro » Studi offerti a Francesco Zambon per il suo



216

settantesimmo compleanno, Universita degli Studi di Trento, 2019,
694 p.

MORDEGLIA Caterina/GATTI Paolo, Animali parlanti 11
Letteratura, teatro, disegni, Micrologus Library 101, Firenze,
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020.

MOROSINI Roberta/CICCUTI Marcello (éds), Paolino Veneto
Storico, narrator e geografo, Roma/Bristol CT, L’Erma di
Bretschneider, 2020, 272 p.. LEGLU Catherine, “The Kings of Egypt
in Paolino Veneto’s Universal Chronicles”, p. 57-92.

PARAVACINI BAGLIANI Agostino, Le monde symbolique de la
papaute Corps, gestes, images d’Innocent Il a Boniface VIII, Firenze,
SISMEL Edizioni del Galluzzo, 2020, XXII-350 p.

PAREDES NUNEZ Juan Salvador, Alfonso X y otras escrituras del
trovar, Servizio de Publications e Intercambio Cientifico da
Universidade de Santiago de Compostela, 2019, 391 p.

PATERSON Linda/BARBIERI Luca/HARVEYRuth/RADAELLI
Anna (éds), Singing the Crusades French and Occitan Lyric
Responses to the Crusading Movements 1137-1336, Cambridge DS
Brewer, 2018, 352 p.

PAUL Jacques, Les croyants des hérétiques Inquisition et dissidents

en Languedoc au milieu du XIII€ siecle, Paris, De Boccard, 2019, 238
p. Collection de Fanjeaux HS3.

POTIN Yann, Trésor, écrits, pouvoirs Archives et bibliothéque d Etat
en France a la fin du Moyen Age, Paris, CNRS Editions, 2020, 272 p.



217

PUIG RODRIGUEZ-ESCALONA Merce (éd.), Projeccions de la
lexicografia llatina medieval a Catalunya, Roma, Viella, 2019, 244 p.

RHODES Hilary M. The Crown and the Cross Burgundy, France and
the Crusades 1095-1223, Turnhout, Brepols, 2020, 263 p.

RIDOUX Charles/BAHLER Ursula/CORBELLARI Alain (éds), Paul
Meyer-Gaston Paris Correspondance, Firenze, SISMEL Edizioni del
Galluzzo, 2020.

SCHEMBRI Marcello, I trovatori Musica e poesia I primi cantautori
della Storia, Varese, Zecchini, 2018, XII-324 p.

SIMO Merixtell (éd.), Los motz e.l so afinant Cantar, llegir, escriure
la lirica dels trobadors, Roma, Viella, 2020, 200 p.

VENE Magali/NADAL Emilie (éds), La bibliothéque des
Dominicains de Toulouse, Toulouse, Presses universitaires du Midi,
2020, 202 p.

WITT Ronald G., L’eccezione italiana L ‘intelluale laico nel Medioevo
e ['origine del Rinascimento (800-1300), CAROCCI Anna (trad.),
Roma Viella, 2020, 308 p.

ZINELLI Fabio/LEFEVRE Sylvie, En francais hors de France
Textes, livres, collections du Moyen Age, Strasbourg, Editions de
Linguistique et de Philologie, 2020, 1-350 p.



218

Revues

ANUARIO DE ESTUDIOS MEDIEVALES n° 50-1 2020. Publication
de I’Institution Mila y Fontanals de investigacion en Humanidades,
Barcelona.

CAHIERS DE FANJEAUX n° 55, 2020, Toulouse. Le catharisme en
question.

CRITICA DEL TESTO XXII/3, 2019, Roma. L’Antichita nel
Medioevo Testi, tradizioni, problemi.

Lecturae Tropatorum 2019, publication en ligne www.lt.unina.it

PERSPECTIVES MEDIEVALES Revue d’épistémologie des langues et
litteratures du Moyen Age, n° 41, 2020, Paris. La vie postmédievale
des artéfacts médiévaux.

QUADERNI di SEMANTICA Rivista unternazionale di semantica
teorica e applicata, Numero speciale 2020, Alessandria. MAGNI
Elisabetta/MATARI Yahis (éds), L ‘ambiguita nelle e tra lingue.

QUAESTIO, n° 19, 2019, Firenze. Stars, Kingdoms, Beliefs, and
Masses. Political Astrology in the Mediterranean Area from Middle
Ages to the Renaissance, Le stelle, i regni, le credenze e le masse.
BENEDETTO Marienza/ARFE Pasquale/PORRO Pasquale (éds),
L’astrologia politica nel Mediterraneo fra Medioevo e Rinascimento,

REVUE GERMANIQUE INTERNATIONALE n° 28, 2018, Paris. La
Kulturwissenschaftliche Bibliothek Warburg comme laboratoire.



219

SPOLIA Journal of Medieval Studies 2019, Roma. Numero speciale,
La lirica del/nel Medioevo : esperienze di filologi a confronto Atti del

V' seminario internazionale di studio (L’Aquila, 28-29 novembre
2018), SPETIA Lucilla/LEON Magdalena/NOCITA Teresa (éds).

JOURNEES D’ETUDE, COLLOQUES, CONGRES
Journées d’étude

Neuviemes journées d’études des jeunes chercheurs médiévistes de la
CUSO. Moyen Age en emoi. Université de Geneve, 4-5 mars 2019.

Dixiemes journées d’études des jeunes chercheurs médiévistes de la
CUSO. Moyen Age en féte. Université de Geneve, 2-3 mars 2020.

Colloques

Espaces maritimes, port et littoraux du Roussillon a la Provence au
Moyen Age, Montpellier, Université Paul Valéry, 12-13 juin 2020.

61€ rencontre du Centre Européen d’Etudes Bourguignonnes. Entre
reel et imaginaire : les animaux dans [ histoire, [’art et la littérature a

[’époque bourguignonne XIVe-XVI€ siecles. Enghien, 27 sept 2020.

Congreés

La trama del testo. Fuentes literarias y cultura escrita en la Edad
Media y el Rinacimento. VIII Congreso Intenacional de la Sociedad de
Estudios Medievales y Rinacentistas. Universidad de Santiago de
Compostela 2-4 septiembre de 2020.



220

TABLE DES MATIERES

Avant-propos

Viviane Cunha

Les chansons d’ami du troubadour galicien-portugais
Pero Meogo et les topoi classiques : la représentation
du cerf a la fontaine.

Viviane Cunha
Notre-Dame de Rocamadour dans les récits des
miracles et des Cantigas de Santa-Maria

Saverio Guida
Trovatori e I’Escola nel XII secolo

Sébastien Laurent
Arnaut Daniel et « L’affaire Cornilh » :
une approche historique

Hans-Rudolf Niiesch

Etude critique de 1’édition de 1’ Ancien Testament
occitan (BN fr 2426) par Cyril Hershon

dans la Revue d’Etudes d’Oc, n° 162 (2016)

Walter Meliga
Compte rendu

Vient de paraitre

Journées d’étude, colloques, congres

p. 73

p. 119

p. 167

p. 207
p. 217

p. 223



