
Nouvelle série N° 176 — 2023 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Les femmes dans le Midi médiéval 
 
  

Coordonné par Brigitte Saouma 
 
 

CENTRE D’ÉTUDES DES LANGUES, 
TERRITOIRES ET IDENTITÉS CULTURELLES 

— BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES 
 

Université Rennes 2 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche CELTIC-BLM 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
à l’attention de Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 – UFR ALC 

C.S. 24307 
35043 RENNES CEDEX 

(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 
 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance concernant 
les adhésions à l’association, la rédaction, les manuscrits et 
services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France Latine 
CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2023. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



5 
 

AVANT-PROPOS 
 

Suzanne Thiolier-Méjean avait consacré le numéro de 2008 (146) à la  
voix des femmes au Moyen Âge dans le monde méditerranéen et le 
Proche-Orient. Les poétesses y étaient mises à l’honneur. Les femmes 
qui apparaissent dans les articles présentés cette année sont restées 
dans l’ombre et même dans l’anonymat. Grâce à l’exploration 
d’archives, au réexamen des poèmes à l’aide de sources historiques, 
leurs identités, leurs responsabilités, leur statut juridique, leurs 
métiers sont mis en lumière. Les légendes antiques, les romans 
médiévaux et les arts visuels montrent la permanence de mythes 
construits autour de leurs activités. 
 
 
L’article de Marie-Rose Bonnet fondé sur l’examen de cadastres, de 
testaments, de délibérations communales, révèle que les femmes de la 
Provence médiévale exerçaient un métier, se constituaient une dot, 
assumaient la tutelle de leurs enfants mineurs à la mort de leurs maris, 
devenaient béguines ou prieures de l’hôpital. Elles étaient également 
héritières et propriétaires de biens qu’elles géraient pour elles-mêmes 
ou pour leurs enfants. Elles les louaient parfois et en payaient les 
taxes. Leurs identités sont généralement connues et leur rôle social 
défini. Marie-Rose Bonnet, comme elle l’a fort judicieusement fait à 
plusieurs reprises dans la revue, a transcrit des pièces d’archives 
inédites.  

 
Cyril Aslanov, à partir de sources hébraïques et occitanes, donne une 
analyse précise de prénoms féminins. Il s’est fondé sur la 
prosopographie occitane, connue en partie grâce aux registres 



6 
 

communautaires en hébreu et aux documents judiciaires en latin et en 
occitan. Cependant, le sirventès joglaresc de l’un des plus célèbres 
poètes juifs occitans, Isaac Ha-Gorni et le premier commentaire sur le 
livre des Proverbes du philosophe Joseph Kaspi fournissent aussi des 
indications sur les femmes et les aléas de leur vie dans des 
communautés qui ont subi des expulsions à partir de la fin du XIIIe 
siècle. Si beaucoup de femmes sont anonymes dans les textes 
mentionnés, leur descendance porte des noms de famille issus des 
toponymes languedociens ou provençaux dans les carriero 
comtadines ou les généalogies italiennes.  

 
Viviane Cunha rappelle fort oportunément les traditions littéraires 
antiques des fileuses et des tisseuses qui se sont perpétuées au Moyen 
Âge. Le topos est récurrent : Pénélope attendant Ulysse, Hélène à 
Troie, la nymphe Calypso, Nausicaa la fille du roi Alcinoos, Arachnée 
et la déesse Athéna. Il est aussi présent chez la poétesse grecque 
Érinna. La légende de Philomène et de Progné est reprise au Moyen 
Âge dans le poème Philomena attribué à Chrétien de Troyes. La 
version du roman d’Adenet le Roi Berte as Grans Piés perpétue le 
mythe de la fileuse. Il en est de même pour les représentations 
visuelles médiévales, dont celles de la Genèse. Les interprétations de 
ce topos restent d’actualité, qu’elles évoquent l’image de femmes 
solitaires ou regroupées dans un gynécée, condamnées au silence ou 
résistant à la loi masculine  
 
La dame célébrée par Peire Vidal bien que noble et mariée, n’est 
connue que par un prénom. Saverio Guida a mené une enquête à la 
fois philologique, onomastique et historique sur son identité. Il 
rappelle l’interprétation de Rita Lejeune, tour à tour reprise et 



7 
 

contestée. Les hypothèses successives sont soigneusement examinées 
puis recoupées avec les informations extraites de diverses sources 
historiques. Il ressort de cette étude que la dame n’a pas existé dans 
la seule imagination du poète. Cet article a, en outre, le mérite de 
poser le problème des présupposés et des préjugés à l’origine de 
commentaires sur la sublimation d’une dame dont la réalité 
transparaît pourtant dans les poèmes à travers quantité d’indices.  
 
Naohiko Seto propose une nouvelle interprétation de la pastourelle 
PC 248, 15 de Guiraut Riquier, après une minutieuse étude critique 
des éditions du poème. Ce texte du chansonnier C, s’insère dans un 
compilation due au troubadour lui-même. Les poèmes qui évoquent 
les relations entre Guiraut Riquier et une bergère forte et indépendante 
dévoilent une rareté dans la poésie des troubadours : l’évolution d’une 
jeune femme au cours de sa vie d’adulte. Après avoir refusé de céder 
aux avances du troubadour, elle s’est mariée, est devenue mère et tient 
une auberge en compagnie de sa fille. Profondément croyante, 
« intelligente et pleine d’esprit », elle tente de convaincre son ancien 
soupirant de se tourner vers Dieu. Ce portrait fictif rappelle les 
femmes réelles mises en lumière par Marie Rose Bonnet.  
 
Wendy Pfeffer présente le roman anonyme de Blandin de 
Cornouailles, qu’elle vient d’éditer. Il est traduit en anglais par 
Margaret Burell. Souhaitons que cette parution suscite un regain 
d’intérêt pour ce texte. Si les érudits se sont penchés sur la langue du 
roman, la qualité de sa narration, sa place dans dans la tradition 
littéraire, ils ont omis d’analyser le rôle des femmes. Or, elles sont les 
instigatrices de la majorité des développements.  



8 
 

L’appendice d’Étienne Gilson traitant de l’influence bernardine sur 
l’amour courtois, méritait une mise au point. Gilson reconnaît lui-
même qu’il n’est pas un spécialiste de la poésie courtoise. Ce que 
confirme tout à fait la suite du texte. L’historien de la philosophie 
réduit les poèmes à « l’expression poétique de la concupiscence » et 
à une suite de lamentations sans intérêt. L’amour courtois représente 
« le culte de la sensualité, l’apothéose de la cupidité ». En outre, 
Gilson méconnaît une évidence : les poètes n’ont pu échapper à 
l’influence d’un christianisme prédominant et omniprésent dans des 
écoles où ils ont appris à lire, à écrire et à versifier.   
 

Brigitte Saouma 
 



9 
 

La veuve et son patronyme dans les documents 
médiévaux provençaux. Un nom, quel statut ? 

 
 

Souvent ignorée par les historiens, la femme – non l’aristocrate 
ou celle qui a connu un destin particulier, mais la femme du peuple, 
la bourgeoise, la travailleuse, pauvre ou moins pauvre –, a été 
reléguée, lorsqu’ils en ont parlé, dans des états apparemment 
préétablis, celle de la fille, de l’épouse, de la mère, de la veuve, ou de 
la religieuse, leur déniant ensuite un rôle actif à jouer dans la société. 
La maxime aristotélicienne « diis et parentibus non potest 
aequivalens reddi » (Ethica ad Nicomachum, IX, 1) fut en outre fort 
pratique pour expliquer la place que lui ont assignée les Pères de 
l’Église. Mais quelle réalité se cache derrière ces 
catalogages anonymes ? Lorsque nous consultons certains documents 
médiévaux, qu’il s’agisse des cadastres arlésiens du XVe siècle, 
rédigés en général dans ce provençal rhodanien en usage dans la cité 
rhodanienne ainsi que dans la région, dans des testaments, des 
délibérations communales, issus des Archives Communales d’Arles, 
des Archives Départementales des Bouches-du-Rhône, de celles 
d’Aix, etc., nous nous rendons compte que la femme est très présente, 
même si, parfois, seule une désignation patronymique apparaît. Elle 
est toujours désignée par son prénom suivi d’un patronyme féminisé, 
qui n’est pas toujours celui de son mari, et cela va durer pendant tout 
l’Ancien Régime pratiquement. Parfois, elle est qualifiée de 
« veuve », parfois non, ce qui ne signifie d’ailleurs pas qu’elle ne l’est 
pas.  

Mais ces nominations patronymiques entraînent quelquefois une 
confusion, car si certains documents sont riches en noms derrière 



10 
 

lesquels se cachent la présence féminine, ils ne révèlent bien souvent 
que très peu quant au statut de celles qui les portent ! D’après C. 
Casagrande (Casagrande1990) : 

 
« Dans le même temps elles continuaient à être présentes dans la société, 
intervenant de diverses manières dans la vie économique, politique et 
familiale : nombre d’entre elles participaient au labeur des champs, à la 
production et à la vente de biens ; certaines se trouvèrent projetées au 
centre des jeux de la politique et du pouvoir ; toutes assumaient dans les 
familles les rôles d’épouses, de mères ou de filles. » 
 

Ce nonobstant, les documents d’archives leur restituent souvent leur 
identité. En effet, nombreuses par exemple sont les propriétaires 
signalées dans les cadastres arlésiens du XVe siècle et dans d’autres 
documents. Elles sont alors parfaitement identifiées au même titre que 
leurs homologues masculins. L’épouse (la molher) de Bertran 
Boysset s’appelle Catharina Boysseta, celle de Miquel Pinhan 
Pinhana. Le patronyme marital, comme le paternel, prend toujours la 
marque du féminin. 
 

Archives Communales d’Arles, CC4 f°10r° :« De Anthoneta Alhauda. Et 
permierament un hostal e cort en la carriera de port anhel que confronta 
anbe l’ostal de Guilhem Raynart e anbe lo vergier de dona Malfiena e fa 
de sensa a monsen Johan Loyzon dos gros e dotze deniers, es taxat a des 
florins. Item una quart d’ermas en Crau luoch dich en la costa, confron 
an la vinha de dona Tharascona e an la vinha de Johan Seguin brassier 
e saumolier ( ?), e es franc. » 
 

Parfois, elles sont présentées avec deux patronymes : 
 



11 
 

« Par testament du 4 septembre 1389 reçu par Jean de Lerissie notaire 
d’Arles, dame Philippine Raulesse veuve de noble Berenguier Monache 
fait élection de sépulture dans l’église des Baux1. » 
« Blanquete Baurete épouse de noble Jean de Villamus citoyen d’Arles 
fait élection de sépulture à son corps dans l’église Saint-Trophime et dans 
le tombeau de Pierre Moteti son premier mari2. » 
« Marie Rassie veuve de Simon Capuci autrefois cordonnier d’Arles3. » 

 « Lucie Bonhomme épouse de Louis Barrati d’Arles4 » 
 « Jeanne Reynaud épouse d’Antoine Reynaud travailleur d’Arles5. » 
 

Archives Communales d’Arles, CC4 f°103r° : « De Catherina Garniera 
molher de Johan Rayda : … en lo Plan del Borc set sestayradas e mieia 
de terra pausada al claus de Nadalponta.  
Archives Communales d’Arles, CC4 f°225r° : « De Johan Rayda per sa 
molher Catharina Garniera » 
 

Dans les deux derniers documents cités, il s’agit de la même 
propriétaire, et, chaque fois, seul son patronyme paternel apparaît. La 
femme a donc, comme l’homme, un prénom plus un nom. Tant 
qu’elle n’est pas mariée, elle a le patronyme de son père, féminisé 
grâce au -a. Après son mariage, elle prend le nom de son mari, 
féminisé aussi, mais la règle de se présenter sous le nom de son époux 
n’est pas toujours obligatoire.  
Le procédé est systématique. Selon J. Heers (Heers 1981 p. 271),  
 

 
1 Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 782, Annales de la ville 
d’Arles, Véran, tome II, p. 66. 
2 Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 782, p. 91, 1397. 
3 Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 782, p. 91, 1397. 
4 Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 782, p. 97, 1398. 
5 Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 782, p. 153, 1416. 



12 
 

« … La tradition des sociétés italiennes, provençales ou catalanes […] 
veut que presque toujours la femme soit désignée par son nom de 
baptême, puis, ensuite, par le nom entier de son père, enfin, par celui de 
son mari, que ceux-ci soient encore en vie ou non. La femme est donc 
fille, épouse ou veuve. »  
 

Ce nom informe-t-il alors sur sa position sociale, ou renvoie-t-il 
uniquement à une reconnaissance individuelle ? Avec lui apparaît sa 
place dans une société structurée autour d’une vie collective 
hiérarchisée. D’après M. Guenette (Guenette 1987 p. 36), « la femme 
doit en principe présenter une caution masculine ». Cela dit, cette 
féminisation du patronyme représente-t-elle vraiment une « mise sous 
tutelle », une perte de statut, ou n’est-elle pas au contraire la preuve 
que la femme est un être à part entière au point de vue de la loi 
occitane, différente de son mari ou de son père, avec une existence 
légale – et grammaticale – séparée ? Le procédé est identique aussi 
bien pour les chrétiennes que pour les juives. Cela est bien connu des 
historiens, la femme est en général présentée par rapport à un élément 
masculin, père, mari, fils. Assez nombreuses cependant sont celles qui 
apparaissent de manière isolée dans les documents, sans référent 
masculin apparent. 
 

« Épouse » est rendu par molher, « fille » par filha. Certains 
textes signalent ce fait : 

 
 Archives Communales d’Arles, CC18, f° 24r° : « Rostanha Agrena, 
molher de Jaumes Jaumes. » 
 Archives Communales d’Arles, CC4, f° 205° : « Rostanh Arquimbaut et 
sa molher Alayssona. » 



13 
 

 Archives Communales d’Arles, II E 37 : « Guimona Lueyssega, molher 
de Johannon Benezech. » 
 Archives Communales d’Arles, CC4, f° 88r° : « Guima Brueyesa molher 
de P. Brueys. » 
 
Remarquons que dans ces quatre exemples, deux proposent le nom de 
la femme autre que celui de son mari, mais ajoute molher de. Lorsque 
cette mention n’est pas précisée, le prénom est suivi du nom marital 
féminisé. Comme à Arles, la plupart des femmes rencontrées dans 
d’autres villes ont un nom différent de celui du mari, dona Moneta 
Guigonessa molher de Serrato Bachelier, Guilheta Barala molher e 
heres saentras de Raymon Dufort, Bermona Rossa molher de Bernat 
Jacme, etc. Il s’agit alors d’une reconnaissance sociale et non 
individuelle d’une intégration dans une société structurée et 
hiérarchisée. Lorsque le patronyme marital est précédé de la particule 
« de », la femme conserve le tout intact, ou bien le nom est féminisé, 
avec perte du « de » : 
 
 « Magdalena de Montredon vs Magdalena Monredona. » 
 
Mais les documents posent aussi quelques questions auxquelles il 
peut être difficile de répondre. En effet, ainsi que cela vient d’être dit, 
prénom et patronyme marital sont fréquents. Cependant le prénom de 
quelques femmes n’est pas toujours mentionné, elle n’est signalée que 
sous la forme « molher de ».  
D’autres sont indiquées seules, sans aucun référent masculin. Sont-
elles veuves ? Célibataires ? Divorcées (même si ce terme n’existe 
pas encore, la réalité de cette situation est indéniable) ? Parfois, donna 
précède le prénom, signifiant que la propriétaire appartient soit à 
l’aristocratie soit à une famille aisée ayant une position importante 



14 
 

dans la cité. Rarement par contre rencontre-t-on l’abréviation Na, ou 
N’ devant un prénom commençant par une voyelle, comme c’est le 
cas dans l’exemple suivant. Or, si nous tenons compte du métier, elle 
appartient à la catégorie des travailleuses : 
 

Archives Départementales Bouches-du-Rhône, 1HDE12, f°15r° : 
« dimecres a IIII de iulhet aguem de n’Alegreta la cordeliera I gardaqos 
vert proensall am pena de qabritz e mandell ses pena e gardaqos an pena 
de cabritz vermell la qall rauba fon de Mabilia la qall fon portada morta 
a Sant Esperit e vendem la dicha rauba a z Abram de Lunell e z a Mira 
Blanqa. N’aguem l. VIIII s. X de que paguem a-la dicha n’Alegreta que 
avia prestat a la dicha morta l. II s. XIII. » 
Archives Communales d’Arles, CC11 f°11v° : « Manifest de me Johan 
Vali fustier el present. Item, I autra hostal en ladicha parrroquia 
confronta en lostal de Alyssona Guinada e en lostal de mess. Jaco Grilho 
fa de censa V. florins so es II florins a Villanova e a Sant Sille tres florins 
au net, X fl. » 
 

Qui se cache derrière les propriétaires dont seuls les prénoms et noms 
apparaissent ? 
 

Archives Communales d’Arles, CC4 f°127r° : « De Catherina molher 
layssada de Poncet Gaffel. Un hostalet en que s’es bastit de nou pausat 
en ladicha paroquia franc que confronta ambe un autre hostal sieu et an 
l’ostal de Laureta Senassa e an l’ostal de Aycelena Trichauda e an la 
carriera de Gracian Nicholau / un autre hostal en la carriera de sant 
Paul que confronta an l’autre sobredich hostal e an l’ostal de Peyre 
Seguin e an l’ostal de Laureta Senassa e an ladicha carriera, servis a 
Johan Alba dex deniers corrent, son taxatz losdichs dos hostals a 
sinquanta florins. » 
 



15 
 

L’Église, pendant des siècles, a tenté d’imposer la monogamie et le 
mariage grâce notamment à l’indissolubilité du lien marital. M. 
Pacaut (Pacaut 1992 p. 33) remarque que, « Pierre Lombard […] le 
premier, fait du mariage un sacrement (1160). » Or les laïcs n’ont pas 
accepté cela facilement. La réalité est plus compliquée, même si cela 
est difficile à percevoir dans les documents, encore moins à chiffrer. 
À Arles, selon L. Stouff (Stouff 2008 p. 266.), « dès la fin du XIIe 
siècle, la publication des bans et la présence du prêtre sont des usages 
respectés. » B. Boysset (Dalché 2018 p. 126) retrace le mariage de 
son fils : 
 

« L’an quatre sens e tres lo jorn XX de may esposet Gaufeon Boysset 
Jaumelona Fabresa filha de Guilhem Fabre pescador d’Arle en santa 
mayre gleysa. E Gaufreon Boysset ac ad aquel jorn XV ans I mes e XXIII 
jorns aysins con apar en aquest libre en lo fuelh XVIII, a IIII d’avost, e 
Jaumelona ac XVIII ans e fonc facha bela festa ». 
 

Combien ne respectent pas toujours les directives cléricales ?  L. 
Stouff le rappelle quelques lignes plus loin :  
 

« Mais il y a des gens qui ne demandent pas la bénédiction nuptiale ou 
qui ne respectent pas l’obligation des trois bans. Ils concluent ce qu’on 
appelle un ‘mariage clandestin’. Cette pratique est considérée comme un 
abus par les conciles du XIVe siècle, mais ce mariage est pleinement 
valable. Il suffit à ceux qui ont contracté une telle union de demander 
pardon à l’official et de réclamer une bénédiction solennelle qu’on leur 
accorde moyennant une pénitence. On a conservé pour quelques années 
du XVe siècle des comptes de l’archevêché d’Arles. Ceux des années 
1424, 1429, 1430 et 1432 renferment une rubrique consacrée aux 
mariages clandestins et aux dispenses de bans. Y sont inscrits les noms 
des couples ayant enfreint les règles. Ces derniers sont condamnés à 



16 
 

verser au clavaire de l’archevêque des sommes allant de quatre gros à 
trois florins. » 

 
Miquel Pinhan quant à lui est représentatif de l’homme médiéval 

aisé qui épouse une jeune fille dont il a des enfants ; cette dernière 
meurt assez tôt. Veuf, il se remarie avec une veuve (sa seconde 
épouse, veuve elle-même et qui a déjà un fils auquel il ne veut rien 
léguer), dont il aura d’autres enfants. Cela crée un groupe familial 
assez important auquel s’adjoignent les commères, compères, 
serviteurs et amis, (cf. Annexes). Il se préoccupe de l’avenir de son 
épouse après sa mort, conformément d’ailleurs à à la tradition 
testamentaire. La veuve a des droits, qu’elle perd en cas de remariage. 
Si elle récupère la dot qu’elle a reçue de ses parents, à laquelle peut 
s’ajouter un augment de dot, elle a aussi le vivre et le couvert assurés 
par l’époux défunt afin qu’elle continue à vivre décemment tant 
qu’elle ne se remarie pas. 
Quelques détails sont dévoilés dans les copies des testaments de 
Pinhan, certains touchant plus directement à la vie quotidienne, 
témoignage du fait que la paix ne règne pas toujours dans ces familles 
recomposées. Le fils né du premier mariage de Delphine n’héritera 
pas de Pinhan. De plus, à travers une clause d’insupport se révèlent 
aussi les sentiments qui pouvaient exister entre une belle-mère et son 
beau-fils. Fréquente dans les testaments, elle anticipe sur d’éventuels 
conflits pouvant survenir entre les membres de ces familles 
recomposées afin de les prévenir. Dona Pinhana n’est pas usufruitière 
ni légataire universelle, puisque Miquel Pinhan a choisi son fils aîné 
pour cela. Elle est néanmoins mise à l’abri du besoin au cas où elle ne 
se remarie pas. Cela permet ainsi aux veuves, surtout les plus âgées et 
ayant une certaine aisance, qui ne subissent plus les pressions de la 



17 
 

société, de rester seules et de ne pas se remarier si elles ne le désirent 
pas, leur existence étant garantie. 
 

Archives Communales d’Arles, II E 37, f°58r° : « Permierament dis aver 
paguat per tres comandamens fachs a Bileta Rodelha layssada e heretiera a sa 
vida de Johan Gantel que non auzessa vendre ren de la hereditat deldich Johan 
Gantel pertenent aprop la mort de ladicha Bileta au hospital del Borc e als 
Carmes delsquals ja si era entramessa de vendre tant al notari quant al servent 
al tot VII s. IIII d.  
 F°66v° : Item ay pagat a maystre Peyre de Lansacs notari per lo instrument 
del deute de IIIIc flor. degutz a l’hospital e als Carmes per Bileta Rodelha del 
aver lanut de Johan Gantel son permier marit 1 f. VIII s. » 
 

La veuve peut résider dans la maison de son époux décédé, et donc, 
éventuellement, de l’héritier de ce dernier même s’il n’est pas son propre 
fils ; elle peut vivre aussi avec l’un de ses enfants majeurs, fille ou garçon, 
afin de rester dans ce domicile. Lorsque ses enfants ne sont pas majeurs, 
elle en est la tutrice :  
 

Archives Communales d’Arles, CC6 f°171r° : « lo jorn XIII d’ahost ay 
fach pati e concenvion ambe Bietris molher de Monnet Maurel per la 
tutela e per l’inventari dels bens ; p. 122, 6v° : ay pres a loguier de ma 
comaire Bietris molher de Raymon Maurel sa enreyre aysins con tuayris 
de Urbanet filh sieu »  
 

Elle peut aussi devenir béguine, Anthoneta la beguina, mère de frère 
Jean Maître, est par exemple signalée par Jean de Barbentane dans 
son livre de compte. D’autres propriétaires ne sont pas Arlésiennes : 
 

Archives Communales d’Arles, CC6 f°171r° : « Anthoneta l’espanhola 
demorant a Bezes : un hostal en la paroquia de Sant Martin confronta an 
la torre dicha del vallat e an l’ostal de Frances Ynart per sa molher. » 



18 
 

Au folio 207 du même cadastre, le rédacteur rappelle « que es de 
Bezes ». Voilà donc une propriétaire habitant une autre ville, Béziers, 
et qui paie un impôt probablement pour une maison qu’elle possède 
dans la cité rhodanienne. 
Certaines peuvent ainsi ne pas travailler. Mais, parfois, elles sont 
obligées de reprendre le travail de leur mari, lorsqu’elles en ont les 
compétences et l’autorisation des organisations professionnelles. 
Elles continuent donc seules, ou s’associent à un collaborateur, 
subvenant ainsi aux besoins de leur famille.  
Elle peut être associée à des membres de la famille dans la 
présentation des propriétés.  
 

Archives Communales d’Arles, CC6 f°136r° : « Item plus la mietat de 
dos hortz que son a Sancta Clara losquals tenon dona Catherina Roharda 
e son gendre losquals son endevis entre el e sen Alzias Porcellet, per 
losquals dos hortz lur fan lodsichs dona Catherina Roharda e son gendre 
cascun an setze florins so es asaber as el huech florins e aldich sen Alzias 
Porcellet autres huech florins es taxat la part toquant aldich Thonon a 
XXX florins. Item mais mi fa Johanna la pastressa molher que era de 
Ynart lo panart per un hostal que ten en la paroquia de la Maior huech 
sols de coronatz es taxat a VI florins III gros. Item mais mi fa cascun an 
de censa Johanna Arquilbauda suogra de Johan Vales per un hostal 
pausat a la truelha vint torne d’argent. » 
 

Elle conserve la propriété d’un bien au même titre qu’un homme, 
conformément d’ailleurs à la loi occitane qui lui confère plus de 
possibilités que la loi française. « Aux IXe-XIe siècles, dans les 
comtés catalans, rappelle L. To Figueras (Figueras 1995 p.51-65), les 
femmes pouvaient posséder des biens et des terres hérités de leurs 
parents. La loi wisigothique accordait aux filles les mêmes droits à la 
succession paternelle qu’au reste des fils. » Il semble que cela 



19 
 

s’applique aussi dans l’Arles du XVe siècle. Ces possessions sont 
parfois en indivis : 
 

Archives Communales d’Arles, CC5 f°119r° : « De Dona Clareta molher 
layssada de Bernart Romieu : la tersa part per endevis entre ella et la 
nobla dona Johanna molher layssada del noble Peyre de Sant Martin et 
los enfantz de Gauchier Quiqueran … » 
 

Nous retrouvons ces mêmes personnes dans un autre cadastre : 
 

Archives Communales d’Arles, CC6 f°88r° : « De dona Johanneta 
Raynauda molher layssada del noble Peyre de Sant Martin e mayre de 
los nobles Nycholau e Reforsat de Sant Martin frayres sobrenonats. Et 
permierament a son ters per endevis entre ella e la nobla dona Clareta 
Romena e an los enfans de Gauchier Quiqueran, an tres cossors pausatz 
en Crau del terrador d’Arle so es asaber frayches, l’olevier e colobrion 
que foron de sen Johan Raynaut, e si vent l’erba cascun an trenta e quatrz 
florins de que ni a hun que fa sensa a Jaumet Aymes quinze florins e dex 
sols …, son taxatz losdichs frayches e l’olevier tot a plen a sinc centz 
florins, e lodich colobrion tot a plen a cent cinquanta florins, soma tot 
sieys cent e sinquanta florins monta la part de dona Johanneta CCXVI 
florins e VIII grosses » 

 
Cela étant, le terme de layssada, ou relayssada, peut être relativement 
ambigu. Les dictionnaires le traduisent par « veuve », et parfois, mais 
rarement, cela est confirmé par le document lui-même, le terme véuse 
n’apparaissant pas encore, seule la viduitat pouvant être attestée.  
 

Archives Départementales Bouches-du-Rhône, manuscrit 60H54, f° 
116v° : Grassona Dieulofes filha et heyretiera deld. Peyron Dieulofes. 
Girorma de Lenon molher de Miquel Girart brassier, felena de mestre 
Peyre Audibert alias del conhet fustier. 



20 
 

, f°117r° : Baudeta Peyra felena et coheyretiera de Miquel Robert 
alias vergier et de Berthomyena Baudeta molher deld. Miquel Vergier et 
molher de Johan Villatella… 

, f° 117v° : Magdalena Chabera molher layssada et heyretiera de 
Guilhem Dardins pastre et apres molher leyssada de Ymbert Monier alias 
cros blancha. 

, f°120v° : Jerorma de Lenon molher de Miquel Girart brassier … ; 
Thoneta Audiberta filha et heyretiera deldit me (Peyre Audibert alias del 
conhet fustier) mayre de ladicha Jerorma. 

, f° 301v° : Guilhem Brici alias Filoza heyretier universal de Jaumeta 
Brissia alias Filoza filha et heyretiera deld. Guilhem Brici alias Filoza. » 

Archives Communales d’Arles, CC4 f°28r° : « De Anthoneta filha de 
Rostanh Clement e Catharina filha de Jordan Clement molher de Peyret 
Trichaut de Sant Romiech sorres e felenas layssadas de Raymon 
Clement » 

 
Certains de ces exemples prouvent à nouveau qu’elle se remarie très 
souvent après un premier veuvage. Mais quelle différence y a-t-il 
entre « que fonc molher de » et « layssada » ? 
 

Archives Départementales Bouches-du-Rhône, manuscrit 60H54, f° 
116r° : Magdalena releyssada de Peyron Dieulofes et pueys molher que 
fonc de maystre Peyre Note notary… Au f° 116v°, elle est dite et pueys 
molher leyssada de mestre peyre Note notary. »  
Archives Communales d’Arles, CC7 f°171r° : « la cort de Thoneta la 
menudiera molher que fon de Guillens Leguilhos » 
Archives Communales d’Arles, CC4 f°73r° : « De dona Boriana molher 
layssada de Jaume Liura (un hostal pausat en la paroquia de Sant Julian, 
e an la cariera dicha de la pellesseria loqual es endevis entre ella et Steve 
Guitard mass… § cancelé ; dans la marge : es de Steve Guitart en la 
paroquia de Sant Johan a cart. XXXX). » 
Archives Communales d’Arles, CC4 f°277r° : « Anthoneta Pocella 
molher que fon de Jaume Pocel : dos ostaletz en la parroquia de la Maior 



21 
 

confronta an l’ostal de Johanna la peyriera e an l’ostal dels heres de 
Jaume Bochier et an la traversa et an la carriera publica son taxats XX 
fl. » 
Archives Communales d’Arles, CC6 f°27v° : « Berthomiena molher de 
maystre Peyron Petit forbeyre saentras. (dans la marge : Berthomiena 
molher layssada de maystre Peyre Petit) » 
Archives Communales d’Arles, CC4 f°24r° : « (Maystre Tropheme 
Grasset notari paie pour) un hostal que fonc de me Bernart de Pomareda 
pausat en la paroquia de la Principal confronta an l’ostal de Marota que 
solia esser molher de me Guilhem de Rochs lo mege e an l’ostal dotal de 
Steve lo sartre e an la carriera de la calada. » 
 

Les deux expressions semblent synonymes. Cela renvoie à un fait 
sociétal, celui de la place de la femme au sein d’une communauté 
« masculine ». Circonscrite par l’historien à un homme (père ou 
mari), dans la réalité, elle s’intègre parfaitement dans les rouages de 
la société dans laquelle elle vit. Mais une femme sans lien apparaît 
parfois.  
Chez les juifs, lorsque l’un des deux époux se convertit au 
christianisme, le divorce est automatique. Et, dans la plupart des cas, 
ce sont les femmes qui se convertissent, et même s’il ne faut pas voir 
là un prétexte pour la séparation, il n’en demeure pas moins que la 
conversion est suivie de facto du divorce. 
Une fois veuve, elle peut reprendre les affaires de son mari, gérer son 
patrimoine.  
 

«L’an mil CCCCXXXVIII et lo IX jorn d’octobre ont fach pati entre 
Katharine Ginhoze et Johan Mote que lodich Mote la doy servir pour 
pastre d’aqui a la feste de saint Miquel prochenement venant… 6». 

 
6 Archives Départementales Bouches-du-Rhône, III E 118. Livre de comptes 
contenant des actes divers reçus par Jean Daffio, des cédules signées Gérard 



22 
 

 
Elle peut avoir des responsabilités au sein d’un groupe, devenir 
prieure de l’hôpital : 
 

Archives Communales d’Arles, II E 37 f°78r° : « Item a pagat a Guimona 
Lueyssega molher de Johannon Benezech prioressa que fonc de l’an 
passat per so car la quista de las toalhas non abastet a una toalha nova 
per ella facha III s. IIII d. » 
 

ou sous-prieure, 
  

Archives Communales d’Arles, II E 35 f°66 : « Item ay pagat a Hugona 
molher de Johannon Alaman sosprioressa per la buguada de las toalhas 
de la almorna per sendres per la bugadiera e per lenha V.s.d. VI. ». 
 

L. Stouff (1987 p. 508) rappelle, à propos de la famille juive des 
Nathan : 
 

« Leur place est si considérable qu'Esther de Caylar, petite-fille de 
Bonjues Nathan, est autorisée à siéger dans l’assemblée générale des 
chefs de famille qui, en 1407, se préoccupe de la désignation d'un maître 
d'école, aux côtés d'une autre femme, Regina, veuve du médecin 
Abraham Avicdor7. Elle est vraisemblablement la seule à pouvoir 
représenter le lignage Nathan (Isaac est encore enfant) et les Nathan ne 
peuvent être absents d'une réunion importante des membres de la 
juiverie ». Il évoque aussi le cas de Venguessona qui « lègue à deux de 
ses petits-fils, Astruc et Salomon, sa boutique « botigia mercantiarum » ; 
elle est rangée sous la rubrique des « draperiorum et telerorium ». Bien 
que dans son testament A.C.A., CC6 f°ent, elle ait relevé son fils de 

 
Boutillier, bayle et clavaire du lieu, etc. se rapportant à Catherine Ginous, 
veuve de Guillaume de Châteaurenard, 1438-1464. 
7 cf. Fonds Patrimoniaux Médiathèque Arles, manuscrit 225, pp. 338-341. 



23 
 

l’obligation d’inventaire, un inventaire de ses marchandises est dressé : 
apparemment elle vend des pièces de vaisselles en bois, en terre ou en 
verre. Venguessona et Isaac ne sont pas seulement des prêteurs, ils sont 
aussi des marchands, tout au moins des revendeurs. » 
 

La veuve est aussi tutrice de ses enfants encore mineurs, 
 

Archives Communales d’Arles, II E 37 f°93r° : « Item, ay receuput de 
Laureta, tuayris dels enfans de Anthoni Huanna alias Guigonet, per la fin 
del dich Antoni son filh, que pres quant intret en la present almorna, e per 
las mans de maystre Nicholau Roart VIII s. »  
 

Jean Durant (Bonnet 1995 p. 50) rappelle qu’il a conclu le 22 avril 1415 
un accord avec « donna Hugueta molher de sen P. Blanc saentras de 
Rocafort » à propos de la charte de transaction et de la quittance que Pierre 
Blanc lui a faite, charte par laquelle elle doit aussi donner avant la saint 
Jean deux florins. Elle aussi est veuve, ce que confirme le terme qui 
qualifie son mari « saentras », décédé. 
La femme apparaît quelquefois comme une femme d’affaires, 
capable de gérer ses biens pour son propre compte ainsi que celui de 
ses enfants. Bien souvent, elle n’a pas de comptes à rendre de cette 
tutelle, la mère restant alors usufruitière et gestionnaire des biens 
légués par son mari, confiant dans les capacités de son épouse de 
conserver, voire d’augmenter, la fortune familiale. On rencontre bien 
souvent ces dispositions testamentaires chez les artisans. D’autres 
exemples peuvent être relevés, y compris pour des femmes 
n’appartenant pas à l’aristocratie. 

Un autre mot apparaît parfois, « desemparada », séparée. Dans 
l’un de ses testaments, M. Pinhan évoque la maison de madame 
Annette séparée (deremparada) de maître Pierre de Lansac. Or, si le 



24 
 

veuvage apparaît clairement dans nos documents, le « divorce », en 
revanche, n’est pas mentionné, sauf lorsqu’on a affaire à des 
testaments, celui de Catherine Abram par exemple. En effet, même si 
les termes ne recouvrent pas toujours la réalité, le « divorce » (que 
l’on n’appelait pas encore ainsi) existe, cf. par exemple le cas de 
Régine Abram, veuve, divorcée (plusieurs fois), cinq fois mariée plus 
une union libre. Le droit canonique n’admet le divorce qu’en cas 
d’adultère féminin, lorsque les époux sont parents à un degré prohibé, 
ou s’il y a impuissance ou stérilité. Cela étant, les notaires 
enregistrent au XVe siècle un nombre assez important de 
« séparations amiables » pouvant entraîner une excommunication 
rarement prononcée. Le premier mari de Régine Abram, devenue 
Catherine Sicolesse après sa conversion, le médecin Bonet de Lattes 
épouse en secondes noces Stella, fille de maître Comprat Mosse 
d’Arles. 
 

Plusieurs remariages sont possibles, l’écart d’âge étant variable, 
confer par exemple la seconde épouse de M. Pinhan. L’âge légal pour 
les filles était de douze ans, et leur futur mari était la plupart du temps 
beaucoup plus âgé. Elles avaient bien souvent leur premier enfant aux 
alentours de quinze ans. Cela dit, les filles pauvres se mariaient plus 
tard. Elles étaient d’abord placées assez jeunes (10 ans environ) 
comme domestiques, et attendaient plusieurs années avant de se 
marier afin de se constituer une – maigre – dot. En outre, pratiquement 
toutes travaillaient pour aider à subvenir aux frais du ménage. Cela 
induit que toutes ne meurent pas jeunes, loin de là, et nombreuses, 
finalement, sont propriétaires de biens, leur nom apparaissant alors en 



25 
 

tant que tel dans les compoix. Si nous nous référons à celui8 de 
Beaucaire commencé en 1390, entre 22 et 23% des propriétaires sont 
des femmes (82 sur 363) environ. Ceux d’Arles du XVe siècle 
proposent eux aussi de nombreuses femmes propriétaires, ainsi qu’en 
témoigne par exemple le f° 154 du CC14, Archives Communales 
d’Arles, (cadastre de la Major) : 

 
« Jaumeta Ravossa molher layssada de Jaume Domergue de la Major 
Et premieramens un hostalet e cort que era de Loys Sac pausat en la 
paroquia de la Major pres de Mosties confronta an la cort de Alaysseta 
Valina e an lo vergier de Toneta Bacella e an l'ostalet de Guigo Lua 
brassier e an la carreria dicha de Mosties fa cascun an de censa lo jorn 
de Carementran a la Caritat sieys deniers coronatz, es taxat a dos 
florins. » 
 

La mère de Boysset (confer le manuscrit de Gênes) possédait elle-
aussi des biens : 
 

« L’an MIIIcLXXXXV lo jorn XV de jonoier fon plantat lo noguier que es 
justa la poaraqua de l’ort de Bertrana Boysseta vers solhel levant per mi 
Bertran Boysset. L’ort si confronta an l’ort de Johana la roenguasa et an 
l’ort de Marino et an lo quayrayron vezinal et an lo quamin plubic ‘es de 
ladicha Bertrana Boysseta von lo noguier es plantat … » 
 

Boysset préfère par ailleurs donner le prénom et le nom plutôt que le 
lien de parenté. 
D’autres documents témoignent du fait qu’elles peuvent louer une ou 
plusieurs maisons dont elles assurent la gestion, le loyer leur étant 
directement réglé. De même paient-elles directement des taxes pour 

 
8 Archives Communales de Beaucaire, CC 1. 



26 
 

leurs biens. B. Boysset signale qu’une femme fait partie de ceux qui 
font construire une martellière (manuscrit de Gênes). 
  
 « Quant si basti la marteliera de Mayrana. 

L’an MIIIcLXXX lo jorn X de jul fon acomensada de bastir la marteliera 
de Mayrana per G. Portal peyrier e fes la bastir B. Boysset, R. Selesti e 
sos nebotz, Jo. Jeusclam, Guilhem Jordan, Sansa Jordana, Laurens 
Andrieu e son frayre Jo.  
Item, costet V sens e XXVII flor. III g. e IIII d.  
Item, fon tesaurier d’aquela moneda e governador d’aquesta obra 
desusdicha B. Boysset. Rendet conte e fon quitat. E fes la quitansa Bernat 
del Puey not. l’an MIIIcLXXX lo jorn redier de novembre. » 

 
Les cadastres ainsi que les autres documents en langue 

vernaculaire présentent les patronymes féminins au même titre que 
les masculins. Les femmes sont nommées, prennent corps. Il n’y a 
apparemment aucune différence entre les propriétaires masculins et 
féminins, leur présentation – prénom, nom, surnom, métier lorsqu’il 
y a lieu pour les deux derniers – étant identique. La femme, dans ces 
textes, possède un avoir immobilier, qu’elle peut louer, et dont elle 
paie les taxes. La veuve semble avoir une certaine autonomie. 
Lorsque ses enfants sont encore mineurs, elle en est la tutrice, comme 
peut l’être aussi la grand-mère d’ailleurs, parfois. Le choix du 
patronyme sous lequel elle apparaît dans ces documents, paternel ou 
marital, lui est-il personnel, ou est-ce celui du rédacteur de l’acte ? Ce 
choix l’inscrit dans un lignage, une famille, une fidélité tout en 
brouillant les pistes sur son rôle, et surtout sur sa personnalité. 
Nombreuses sont les femmes, veuves ou non, riches ou pauvres, dans 
ces documents ; elles ne sont pas anonymes mais ont au contraire une 
existence bien réelle, et bien signalée. Ce ne sont pas celles présentées 



27 
 

par les historiens, extraordinaires, exceptionnelles, ayant accompli 
des exploits et pouvant alors servir d’exemple. Elles appartiennent 
plutôt à la réalité quotidienne, inclues dans des réseaux sociaux, 
gérant leurs biens quand elles en ont, responsables, au même titre que 
les hommes dans les mentions cadastrales en particulier. Cela dit, leur 
vie quotidienne n’est pas mentionnée ici, même si des métiers sont 
cités, ainsi que des rapports sociaux. Il faut chercher dans d’autres 
documents – notariés, voire littéraires – une réalité attestée par 
l’administration provençale du XVe siècle. Mais cette dernière permet 
de constater que les documents d’archives ont encore des secrets à 
révéler. 
 

Bibliographie 
 

BONNET Marie Rose, « Livre de raison du notaire marseillais Jean 
Durant, 1418-1426, ADBdR, III 4 4 », Livres de raison et de comptes 
en Provence, fin du XIVe siècle-début du XVIe siècle, Aix-en-
Provence, Publication de l’Université de Provence, 1995. 
- « Les testaments de Michel Pinhan, marchand arlésien » ; 
Rencontres Italo- Provençales, (II) ; Provence Historique ; tome LIII, 
fascicule 214, octobre-novembre-décembre 2003, p. 529-560 
 
CASAGRANDE Carla, « La femme gardée », Histoire des femmes en 
Occident. Le Moyen Âge, sous la direction de Christiane KLAPISCH-
ZUBER, Plon, 1990, p. 83-116. 
 
FIGUERAS Lluis To, « Les femmes dans la société catalane des IXe-
XIe siècles », La femme dans l’histoire et la société méridionale (IXe-
XIXe s.), Actes du 66e congrès de la Fédération historique du 



28 
 

Languedoc méditerranéen et du Roussillon (Narbonne, 15 et 16 
octobre 1994, Montpellier, 1995. 
 
GAUTIER DALCHÉ Patrick / BONNET Marie Rose / RIGAUD 
Philippe, Bertrand Boysset. Chronique, Turnhout, Brepols, 2018. 
 
GUENETTE M., « Errances et solitudes féminines à Manosque 
(1314-1358 »), Vie privée et ordre public à la fin du Moyen-Âge, 
études sur Manosque, la Provence et le Piémont, 1250-1450, sous la 
direction de Michel Hébert, Aix-en-Provence, Université de 
Provence, 1987. 
 
HEERS Jacques, Esclaves et domestiques au moyen âge dans le 
monde méditerranées, Paris, Fayard, 1981. 
 
PACAUT Marcel, « Sur quelques données du droit matrimonial dans 
la seconde moitié du XIIe siècle », Histoire et société, Mélanges 
offerts à Georges DUBY, Volume I, Le couple, l’ami et le prochain, 
Aix-en-Provence, Presses Universitaires de Provence, 1992. 
 
STOUFF Louis, « Isaac Nathan et les siens. Une famille juive d’Arles 
des XIVe et XVe siècles », Provence Historique, fasc. 150, 1987. 

- « Le mariage dans la société arlésienne du bas Moyen Âge », 
Les Cahiers de Fanjeaux n° 43, Famille et parenté dans la vie 
religieuse du Midi (XIIe-XVe siècle), 2008. 

 
 
 
 



29 
 

Annexes 
 

(Les abréviations dans les textes sont rétablies en italique) 
 

Testaments de Michel Pinhan, manuscrit 22 H 48, Archives 
Départementales Bouches-du-Rhône, 1446 … (confer Marie-Rose 
Bonnet : « Les testaments de Michel Pinhan, marchand arlésien » ; 
Rencontres Italo- Provençales, (II) ; Provence Historique ; tome LIII, 
fascicule 214, octobre-novembre-décembre 2003, p. 529-560.) 
 
F°6 r° : Item laysse a ma sore dona Aleysa Pinana de Bernis C flor. 
losquaus sent florins vol que ela los puoscha prendre per la sieva arma o 
se n’avie nesesitat de desprendre en la persona que los poges despendre, 
may non vol que son eretie puoscha soseri ren en losdist C florins [f°6v°] 
e vol que losdist C florins li sien pagat XXV florins per an, e en aquo la 
fant ereteyra partiqula. 
Item may layse a la sobrediha sore mieva, dona Alaysya, la estasion en lo 
ostau de mon eretie aytan quan li plarera de y esta, e vol e ordene que sie 
proverida de manga e de beure, de vestir, e de quausa, e tene sana e 
malauta segon la figantat de sa presona al despens de mon eretie. 
Item reconoyse a Daufina mole mieva, LII florins loquau sinquanta dos 
florin ay reseuput de sos bens quoma esta notas reseupuda per la man de 
maytre Peyre de Lansas, e vol que li s’en pagat en aytans pagas quan ieu 
o ay reseuput. 
F°7r° : Item layse a Daufina moler mieva de mos bens la soma de C 
florins, et totas sas raubas e vetimenta e yuels que ela a aras o aurie al 
tems de ma mort, e vol e ordene que losdist sent florins li sien pagat XXV 
florins per an, e aquo li layse per amor de Dieu e per lo serviri que ela 
m’a fast e non sena de fa. 



30 
 

Item may laysse a ladiha Daufina moler mieva la estasion de sa presona 
en mon ostau aytan quan en mon nom estara e vol e ordene que mon eretie 
sie tengut de proveri la de manga e de beure, de vesti, e sausa e tene sana 
o malaute, e proveri la de las sauras que li seran nesesarias segon la 
figontat de sa presona a son despens daudist eretie. 
F°7v° : Item layse a ladicha Daufina sa estasion en la quambra on ieu ella 
avem quostumat de dormi, que vol e ordene que mon eretie non la 
conviete de ladicha quambra ni la fassa convita otra sa volontat, e se lodist 
eretie farie lo quontrari, layse a ladicha Daufina per amor de Dieu sus tost 
mos bens C florins otra totas las laysas que ieu li ay fachas, e vol que 
lodist sent florins li sin pagast a sa permieyra reresta. 
Item layse a Antonia fila mieva quomuna my Bertrana permiera moler 
mieva X florins de mos bens otra IIcL florins que ieu li a donas quan l’ay 
a ynstada en mariage an Iaume Liautaut de Taraschon, los X florins vol 
que li sien pagast a sa permeyra reresta, e an aquo la fanst ereteyra 
partiqula, e vol que en aquo se tenga per quontenta e que non puoscha per 
ren demande sus mos bens. 
F°8r° : Item may layse a ladiha Toneta fila mieva, moler que es aras de 
Iaume Liautaut de Taraschon que se ladicha Toneta fila mieva venie en 
veduytat, laquau quaura plasa a Dieu que non y venga, si los quas avenie, 
vol e ordene que ladiha Toneta puoscha veni esta en l’ostau de mon eretie 
aytan quan a ladiha Toneta li plarera de esta, e que mon eretie sie tengut 
de proveri la de manga, de beure, de vesti e de quausa, e tene la sana e 
malauta e proveri la de totas las quauras que li seran nesesarias segon la 
figentat de sa presona al despens de mondist eretie. 
Item layse a Quatarina fila mieva quomuna an Daufina moler mieva a son 
maridage IIcL florins e sas raubas e sos yuels que aurie [f°8v°] al tems de 
son maridage en qureysimen de verqueyra, vol e ordone que los dos sens 
sinquanta florins li sien pagast en la maneyra que se enses. E 



31 
 

permeyramen a l’ion de son maridage, li sien deliuras L flor. e deldist ion 
en un an, XXV flor., e quada an XXV florins entro que ladiha soma del 
IIcL florins se pagada. En ayso fanst ladiha Quatarina ereteyra partichula. 
Item vol e ordene que se ladiha Quatarina morie en estamen de pepilla o 
autrames quoras que fos sensa eres de son quos e de son liau matrimoni 
provengut, aquel quas avenen vol que la laysa de desus que ieu ay facha 
a ladicha Quatarina venga e veni dega a mon eretie enfra escrist Antoni 
Pinhan. 
F°9r° : Item vol e ordene que mon eretie enfra escrist sie tengut a son 
despens de noyri ladiha Quatarina de manga, de beure, de vesti e de 
quausa, teni li sana e malauta e proveri la de totas las quauras que li seras 
nesesarias sengon la figentat de sa presona entro lo ion que ladiha 
Quatarina se quolloquada en matrimoni. 
Item vol e ordene que se ladicha Quatarina fila miena venie en stamen de 
veduytat, que ela puoscha veni esta ayran quan li plarera en l’ostau de 
mon eretie e que mon eretie le se tengut de proveri la e en forma e en la 
maneira que ieu ay ordenat que el es tengut de proveri Antonia fila mieva, 
mole que es aras de Iaume Liautaut de Tarascon. 
F°9v° : Item layse a Douseta fila mieva quomuna an Daufina moler mieva 
IicL florins a l’ion de son mariage, e vol e ordene que los dos sens 
sinquanta florins sien pagast e deliuras a ladicha Douseta fila mieva en la 
forma e en la maneyre que ieu ay ordenat que sien pagast a Quatarina fila 
mieva enfra escrhiha e en aquo la fanst ereteyra partiqula ladihe Douseta. 
(Les autres § sont identiques à ceux de Catherine.) 
F°10v° : Item vol e ordene que se a l’ion de ma morst ieu avie autra fila 
o filas quomunas de me e de Daufina moler mieva o se ladiha Daufina 
demorava grosa al tems de ma mort et aprop ma morst enfantava fila o 
filas a quada una de aquestas filas endevenidoyras layse a l’ion de lus 
mariage dos sens sinquanta florins ; vol que sien pagat en la semblans 



32 
 

pagas que ieu ay ordenat que se pagon las laysa de Quatarina e Douseta 
filas mievas enfra escrihas e lus layse totas las raubas e iuel que aurie a 
l’ion de lus mariage en creysimen de verquiera, e en aquo las fanst quad 
auna de aquestas fila o filas endevenidoyras ereteyras particula. 
F°11r° : Item vol e ordene que mon eretie sie tengut de noyri lasdichas 
fila o filas ytan quan en veduytat esteran a son despens deldist eretie, e 
que aytant quan elas estaran en marit, mon ereti non sie tengut de noyri 
las senon a sa volontat deldist eretie. 
F°15r° : Item layse a Gasens nora mieva moler de Antoni Pinhan fil mien 
X florins, e ayso per los serviris que ela me a fast e non sesa de far. 
Item layse a Alixsia e a Sileta felerenas mievas filas de Antoni Pinhan a 
l’ion de lus maridage C florins A quada una, en aquo las fanst ereteyras 
partiqulas 
F°16r° : Item vol e ordene que se Antoni Pinhan fil e eretie mien morie 
sensa ereties de son quos e de son liau matremoni provengut, e Gabriel 
Pinhan ni los enfans mascles endevenidos no eron vis, en aquel tens 
sututuyse en tost mos bens Toneta e Quatarina e Douseta filas mievas 
enfra escrihas e las autras filas endevenidoyras per esgaus partidas. 
 

Testament de 1442 
 

Les mêmes legs sont faits aux mêmes personnes. 
F°32v° : Item may layse a ladicha Daufina la estasion de la quambra en 
que ela e ieu avem quostumat de dormi que es al quap de l’eschalie de 
l’aytrada de l’ostau, que mon eretie non la guiete de la quambra ni l’an 
fasa guita per dormi en autra part, e se el o farie o o farie fayre, ieu li 
layse sus tost los bens que Dieu me a fast amenistrado C florins per amor 
de Dieu otra totas laysas que li ay fachas losquaus C florins vol que li 
sien pagat a sa permeyra requesta. 



33 
 

F°34r° : Item layse a Douseta e a Ioneta filas mievas quomunas an 
Daufina molie mieva a l’ion de lus mariage … Permeyramen a l’ion 
que elas seran quollocadas en matrimoni … 
F°34v° : Item vol e ordene que se Douseta o Ioneta o totas dos venyen 
en estamen de veduetat … 
 

Testament de 1454 
 

F°60r° : Item may layse aldist Ghabriel quan el venra en Arle sa 
estasion de una chambra que es en mon ostau e que ieu ay verat de 
[f°60r°] dormi, lacau quambra font de maystre Esteve Iohan e se 
quonfronta en la quariera de Trisa mota e en l’ostau de dona Anneta 
deremparada de maystre Peyre de Lansast … 
F°69 Manifesta causa sye a tos presens he endyvidos que yeu, Miquel 
Pinhan, ay donat ha Johana Mathyeva VI florins he VI gros en ajutori 
de son mariage quant a pres Miquel Rey … 
F°70v° : Sapian tos presens endevenidors que aquesta poxia veyran et 
legiran que ung home que s’apelava Bonordi quant era Jusieu et aras 
se es fach crestian et mon compayre Guillem Rogier l’a fach baptisar 
et s’apele Guillem Rogier, yeu, Miquel Pinhan, ay dat III florins per 
amor de Dieu et deliorat de mas mans propias losquals IIII florins 
veulh que se degut del legat de XXV florins que se devian donar a 
pauras filhas a maridar et per mays de fremesa yeu Miqual Pinhan ay 
fach escrieure aquesta poduxa a Matheiu Gerbon, cappelan, l’an mil 
IIIIc LIX et a IX del mes de abrieu. Ita est Matheus Gibordi. 
 
Fonds Particuliers Médiathèque d'Arles, msanuscrit 883, Procuration de 
Catherine Posselete, 1429. 



34 
 

p. 92 Sapias tous que aquesta podixa lygiran que yeu Catharine Posselete 
confesse d’aver agut et ressouput de Anthoni Giraut alias de la coste 
fustier d’Arlle so es asaber per la man de monsen Guilhen Boet 
procurador myeu et per la man de Aurion procurador myeu et per la man 
doudich Anthoni9 tan per oubrages, tota cause concluse, la sompme de 
carante florins dalscaus caranto florins my tene per content et l’en quite, 
et yeu per mais de fermeso ay fach scrieure aquesta podixa per la man de 
mosen Johan de Rosies, capelan l’an mil et quatre cens et XXVIIII et a 
trege dou mes de may. Ita est Rozeri. 
 
306 E 1053 f°14, Dépot Annexe des Archives Départementales d’Aix, 
Procès à propos de barils d’anchois, Baptestina Escalha contre André 
Argentier : Per dona Baptestina Escalha contra Andrieu Argentier lo 
mulatier, civitatis Aquensis. Refferis Johannes de Alba Petra, servent, 
aver citat personalment Andrieu Argentiera a deman a VIII horas. 
(Transcription de madame Maud Payan). 
Die VIIIa Marsii 
Comparet la honesta fema dona Baptestinia Escalha de la cieutat de 
Marselha et demanda a Andrieu Argentiera, mulatier d’Aix, quatre 
barriellas de anchoisas de Cadaquier, las qualas li ha bailat a Marselha 
per venir vendre a s Aix en companhia de plus grant quantitat de barrillas, 
lasqualas avia aduch aissi a s Aix per vendre en non ladicha Baptestina, 
et las qualas el ha darrier si, et per aquo faire demanda el esser compellit. 
Respond lod. Argentiera que es veritat que lad. Baptestina li avia bailat 
X barrillas d’anchoias a port, las qualas descarguet a son hostal deld. 
Argentiera et en apres lad. Baptestina las venguet querir et las ha agudas, 
so es per las mestre mestre Benech lo fornier, alqual el las ha donadas per 

 
9 Il s'agit d'un « i » long. 



35 
 

conmandament de ladicha Baptestina, exceptada una barrilla, la quala li 
a vendut mestre Benech per pres de XXII gros, et aquo en diminution tant 
del port como de sal que lodich Argentier ha donat per far faire de 
salmueira a lasdichas X barrillas. 
Ladicha Baptestina nega so que el dis non estre ansins, acceptant la 
confession deldich Argentiera en aquo que fa per el.  
Lodich Argentiera si somet de provar, et demanda terme.  
Ladicha Baptestina protesta de tos sos daumages et interesse los quals li 
poirian venir.  
Lo noble Jaumet de la Roca, juge, ordena que lodich Argentiera prove 
per tout lo jourt de huey, admectent la protestation de ladicha Baptestina 
en quant pot. 
F°14v° : a VIII de Mars 
En ladicha causa. Referis Juhan de Albapetra, servent de la villa, aver 
citat mestre Bent Pochet, fornier, per garentier davant los juges dels 
merchans al jort d’uey, a doas horas apres miech jort en ladicha causa a 
l’istansa de Andrieu Argentier.  
En la causa de dona Baptestina contra Andrieu Argentiera. 
Deposition de mestre Benet Pichon, fornier. 
L’an et lo jourt susdichs constituant lodich mestre Benet, fornier, 
testimony per la part de ladicha Andrieua10 produch et citat, et aissi 
interrogat megensant son jurament, et de dex lieuras de coronat, de dire 
la veritat de las causas que sera interrogat ; local a respondut sus los 
enterrogatoris que li son stas fachs, so es : si el sap que lo sobredich 
Andrieu Argentiera ayo rendut et restituit a ladicha dona Bastiana, so es 
a saber las dex barrillas d’anchoyes, respont lodich mestre Benet que es 
veritat, que de conmandament de ladicha dona Batestina et de son marit 

 
10 Dans ce §, le scribe va commettre un maximum d’erreurs : ici, un féminin 
pour un homme ; plus bas, Batestine s’appelle « Bastiana », etc. 



36 
 

lodich mestre Benet anet prendre a la mayzon deldich Andrieu Argentiera 
tres barrillas d’anchoyas, lascallas fes portar al marit de ladicha dona 
Batistina a Prat Battalhies,  per so que non podien intrar a s Aix. Item et una 
autra fes, syeis barrillas de ladicha anchoya, lascallas portet a ladicha 
dona Batistina et son marit al portal de Sant Johan, per so que non podien 
intrar, lasquals barrillas losdichs marit et molher aneron ressebre et ansins 
en an agut nou barrillas. Aultra causa dis non saber. 
Interrogat que es devenguda la deseme barilla, respont lodich mestre 
Benet que l’a venduda aldicha Argentiera per pres de vint et dos gros. 
Aultra causa dis non saber et pertant non es stat plus interrogat. 
 
Archives Communales d’Arles, CC 522, lettre 27, 1493-1497. 
D’autre part vous avise comme ma commayre dona Maria Aycardo 
m’a mandat per son magister me pregant que luy voguesse mandar 
qualque argent que luy pode dever a causa de mes ayguas que esteron 
ung pauc de temps en yvernage ambe las sionas per so qu’ella a 
baillgar alcun argent qu’elle deou a la villa car on luy a fach de 
clamors et tous los jours on la vol far convenir per talla facon qu’elle 
n’en sa qu’elle deou far per que vous voldrie pregar carament que s’el 
vous est possible que pour l’amor de my, la veilhas ung pauc suportar 
car si Dieu nous donie grace que l’on puisse recuilhir los blas, elle e 
you aurain miels de quoy pour bien contentar la ville car a l’ajude de 
Diou elle non perdra rien. Pregant Nostre Senhor que vous tengue en 
sa saincta et vous donie ce que desiraz.  
Escript a las vignes de Crau pres de la justice aquest diluns XVIe de 
juing. 
Lo tout vostre Gauchier de ...  
 



37 
 

306 E 1053, Dépot Annexe des Archives Départ. d’Aix, f°47r°, 
Procès d’achat d’enclume, Johan Garin contre Johan Jordan, (trnscrit 
par madame Maud Payan) : 
Examination de Thomas lo Boyre 
L’an et lo jort sobredich, constituit personalment davant lo sobred. 
juge dels merchans, Thomas lo Boyre, laborador d’Aix, testimoni 
ayssi appellat et interrogat, meianssant son jurament, si em sap ren del 
debat que mestre Johan Garin et mestre Johan Jordan an ha occasion 
de ung engluge loqual respond et dis estre veray que aquestos jors 
passas, el si trobant a la botigua de mestre Johan Garin per ferrar, 
lodich Boyre entendet que ellos disien en la botigua sobredich que 
lodich mestre Johan Jordan avio vendut son enclume, dont lodich 
Boyre en fon mal content per so car lodich mestre Johan Jordan li deu 
pron d’argent, e adoncquas, lodich Boyre va interrogar lodich mestre 
Johan Garin qui avia comprat lodich enclume al qual va responde 
lodich mestre Johan Garin : “verament, ieu l’ay comprat per pres de 
quaranta florins, et n’a agut vinct florins contans”. E adoncquos, 
lodich Boyre, mal content, li va respondre : “vos aves fach grant folia, 
car lodich enclume es obligat et hypothecat per la verquiera de sa 
molher et vos assegure que ella lo vos fara plaideiar tant que non en 
veyres lo bot, et despendres so que aves, et non aves”. Loqual mestre 
Johan Garin li respondet : “Ieu non ay poynt besonh de plaideiar et 
mays amaria d’aver mon argent que plaideiar”. E adoncquos, lodich 
Boyre li va respondre : “Si vos voles, mestre Johan, ieu vos faray 
rendre vostre argent et lo vos anaray querre mantenent”. Cui respondit 
dictus magister Johannes : “Ieu vos pregui, anas lo mi querir, car mays 
ami mon argent que plaideiar et digas li que lo vos done, e aduses mi 
losdichs vinct florins”. Et lodich Boyre encontinent los anet querir (f° 
47 v°) et los presentet aldich Mestre Johan Garin, loqual mestre Johan 



38 
 

Garin li respondet : “Ieu non los voli poynt pendre, car mi suc avisat, 
et voli parlar davant a mestre Johan Jordan”. E ansins lod. Boyre 
retenguet losdichs vinct florins. Autra causa dis non saber et per aquo 
non es estat interrogat. 
 
Manuscrit 35 I E 249, 1438, Archives Départementales Bouches-du-
Rhône, (transcription de Pierre Paul) : 
Item vituperan la molher et lo filh deldich Peyre Blanc, en tal guisa 
que lo meton a desesperacion que li dis dison venent li al liech : 
« vilan, coras morres nos volriam esser escanne negatz per la ciera e 
armas sus d’appart lo diable si voles venir maniar, car vostra arma es 
tota del demoni », devidant a la molher del remolar e a Anthoneta la 
sarda que non li donessan a maniar sinon que si levessa. Et el non 
podia per lo mal que avia e non durant plus d’el que d’un jusieu. … 
Item plus li a dich ladicha molher que jamay non sera servit per ella, 
que mais amaria servir 1 jusieu e el dubta que sia trobat mort 1 jort 
que non sia vist morir. … 
Los testimonis losquals an ausit las causas susdichas. 
Primo Gassenona Oliviera molher del remolar, comayre deldich 
Peyre. 
Item Almeran e sa molher. 
Item Anthoneta la sarda e sa filha. 
Item monsen Bellugan e sa serventa. 
Item Martinet de Mosties e tota sa gent. 
Item Peyre Mayn e sa molher e tota sa vesinansa. 
Item la molher de sen Johan Fabre, pescador. 
Item en presencia d’Ugona Peyriera li dis : « plagues a Dieu que la 
luega d’aquel que fosses vos que ... sa poguesses... ». 
 



39 
 

Fonds Patrimoniaux Médiathèque d’Arles, manuscrit 883, lettre 182, 
1519, f°1r° : 
Coma sie ensins que fossa moguda question et plus granda se 
esperesse a l’avenir entre las honestas femas Raymunda, Anneta et 
Catharina Robina, filhas de mestre Micheau Robin, mercier, et 
Mathona Ginella que Dieus perdon d’una part et Janon et Glaudon 
Robin ses frayres filz desdits Micheau Robin et Marthona Ginelle et 
heretiers d’aquella fa deffendent de l’autra part et so es a causa que 
lasdictas Raymunda, Anneta et Catharina Robina disien non estre 
estadas dotadas segont la capacitat des bens desd. Micheau Robin et 
Martona leur mayre, mes disien que devien aver leur legitima ou 
supplement d’aquella tant des bens paternalz et maternals et alitivo. 
Et plus desien que losdits frayres devien estre tengus a donar a ladita 
Raymunda florins saysante per roleguat fach a ladicha Raymunda per 
le donar a Catharina Ginella tanta de ladita Marthona es dona gran 
desd. enfans11 deffalcat so que legitimament appareyserie ne aver 
ressauput. Et a ladita Anneta florins sequante et a ladita Catharina 
florins sequante per los legas anse a ellas fachs e.l darrier testiment 
de ladita dona Catharina Gynella deffalcat coma dessus so que 
appareycerie ellas n’avie legitimament ressauput. Et velent entre plus 
grand proces que s’e porrie ensergir ajon lasditas partidas compromes 
en nons Piero Bellet per la part de lasditas sorres et Johan Camaret lo 
vielh per la part desdits frayres et Guilhen Merguet per tercier coma 
costa delz compromes nota ressaupuda per la mans de mestre 
Johannes Fancherii notary et mestre Durant Rives notaris d’Arles sus 
l’an et jort en aquellos contengus. Et nous susdis comprimissaris /f1v/ 
arbitres, arbitradors et amicables composidors tractadors pas et 

 
11 Mots barrés sur l’original. 



40 
 

concordia desiderant metre pas prosertin entre frayres et sorres entre 
losqualz non esta ben question ny plach, aven ben et degudament 
entendut lo drech d’una partida et d’autra a valuat los bens tant 
paternalz, maternalz, fraternalz et avenir desdits enfantz et aven 
dediech las chausas desdits bens. Et tout ben calculat segons Dieus et 
nostras consencias non declinant plus a una partida que l’autra laudan, 
sentencian et ordenan en la forma que s’en sec. 
Et prima vistas las quictansas fachas asdits frayres per ladita 
Raymunda et las somas lasquallas ja a ressauput desdits frayres 
ordenen, sentencian et declaran que losdits frayres sien tengus et dejen 
donar a ladita Raymunda per tous et chascuns drechs losqualz de 
present competisson ou per lo temps avenir [...] competir en que sie 
tant per drech de succession legitima particular que per cange et que 
autre drech que sie reservat sintessan per intestate tant sus los bens 
paternalz, maternals, fraternalz et avenirs onte que sien ny poyrien 
estre se es florins quarante moneda corrent en en Provensa pagadors 
en la forma que s’en sec. So es a la festa de Calenas prochanament 
venent florins vint et de lasditas calenas en ung an prochanament 
venent florins des et deldit an en ung autre an prochanament venent 
lous restans florins des. 
Item [...] avers vist so que ladita Anneta n’a ressauput desdits drechs, 
ordenam que losdichs frayres per tous lous drechs que dessus dejon 
donar a ladita Anneta so es florins saysanta en la forma que s’en sec. 
So es /f° 2r/ encontenent publicada aquesto present nostra sentencia 
florins sieys grosses VIII et des se a la festa de Pasquas prochanament 
venent florins des et de lasditas Pasques en ung an prochan florins 
vinct et ung grosses VIII et lous autres restans florins XXV12 XXI 

 
12 Barré sur l’original. 



41 
 

gros VIII de lasditas Pasques en ung autre an [...] prochanament 
venent. 
Item [...] aver vist so que ja a ressauput ladita Catharina per losdits 
drechs ordenan et sentencian que losdits frayres sien tengus de donar 
et ben [...] a ladita Catharina outra so que ja n’a ressauput so es la 
soma de florins saysanta moneda corrent pagadors en la forma que 
s’ensec. So es a la festa de calenas prochanament venent florins des 
et de lasditas calenas en ung an prochanament venent florins XXV et 
deldit an en ung an prochanament venent lous restans florins XXV. 
Item ordenam que moyenent lasdictas somes et aquellas a lasdictas 
filhas ben salvas et seguons sien tengudas et dejan lasdictas 
Raymunda, Anneta et Catharina et chascunas d’elas en sont en quant 
que a chascuna expecta ambe licensa de leurs maris quictar, redre, 
remetre et desamparar asdits frayres tous lous drechs et actions realas 
et personalas et toutas quantas et quallas an ny per lo temps advenir 
porrien aver tant en lous bens paternalz, maternalz, fraternalz et avenir 
desdits frayres tant per drech de partage que per drech de successopn 
et legitima particular et per que autre drech que sie et a qui en bona 
forma. 
Item nous reservam la declaration de tous los doptes que porrien sortir 
de ladita present nostra sentencia. Et aquesta es nostra sentencia et 
laus arbitral laqual [...] aven fach et present justa Dieus et nostras 
consencias nous retenent per nostros esportulas ung escut sie per 
chascun de nous laqual sentencia avec fach escrieure per man 
d’autruy et aquella sota senhada de nostras mans proprias l’an mil Vc 
et XIX et lo X de dezembre. 
Item ordenam que lasditas partidas de las ratifficar la present nostra 
sentencia denfre tres jors prochans sus la pena contenguda en lodit 
compromes. 



42 
 

Ita est Guylhem Morguet. 
Archives Communales Marseille, GG60, 1456-1604, (transcrit par Pierre 
Paul) 
 
p. 48 Et en lur bon avis a ssemblat que serio bon per aquestar mais de ben 
a Nostro Damo, an ajont 13 V donos de ben, devotos a Nostro Damo que 
an fat prioressos so es assaber :  
Dono Guassen Coullodeto  
Donno Juanno Alaudo mouller de mestre Jhanon lou fornier  
Donno (Do) Doussonno de la Planco  
Donno Doussonno Pascalo  
Donno Coulleto Violeto  
Et chascuno de aquestos a enporta son siro 14 et lou devon restituir au 
bout de l’an. 
 

Marie-Rose BONNET 
 

 
13 “quatre” barré. 
14 “e toh” barré. 



43 
 

Femmes juives d’Occitanie au Moyen Âge : quelques 
indices onomastiques sur fond d’anonymat 

 
 

Depuis 759, date à laquelle Makhir de Narbonne aurait reçu de 
Pépin le Bref des privilèges en récompense de sa participation à la 
guerre contre les Sarrasins, jusqu’à l’expulsion des Juifs de Provence 
en 1500-1501, des communautés juives ont fleuri dans l’espace 
médiéval occitan. La production de textes hébreux médiévaux dans 
cette région du monde juif est tellement importante que jusqu’à 
présent la mémoire des Ḥakhmei Provans « sages de Provence » 
(Provence entendue au sens large d’Occitanie) inspire des recherches 
érudites aux spécialistes d’histoire juive, de philosophie juive 
médiévale, de grammaire et de lexicographie hébraïques (l’un des 
plus grands grammairiens et lexicographes de l’hébreu, David Qimḥi 
[1160-1235], vivait à Narbonne) et de mystique juive1. Or, comme il 
arrive souvent au Moyen Âge, il n’y a guère que les hommes qui aient 
laissé un nom dans le patrimoine juif occitan. Dans cet horizon 
culturel les femmes juives ont été le plus souvent reléguées dans 
l’anonymat. L’objet de cette étude est de corriger partiellement cette 
occultation en tentant de retrouver quelques noms de femmes juives 
dans l’espace occitan médiéval afin de réfléchir sur les pratiques 
onomastiques chez les Juifs de ces régions. 

Bien entendu, ces quelques noms sauvés de l’oubli ne sont rien 
comparés aux cas où des textes produits en Occitanie médiévale se 

 
1 Voir Benjamin Zeev Benedikt, « Caractères particuliers de la science 
rabbinique en Languedoc », dans : Marie-Humbert Vicaire et Bernhard 
Blumenkranz (dir.), Juifs et judaïsme en Languedoc : XIIIe siècle-début XIV 
siècle, Toulouse, Édouard Privat, 1977, p. 159-172. 



44 
 

réfèrent aux femmes juives en général ou à des femmes précises dont 
le prénom n’est pas mentionné. Cette présence implicite mérite d’être 
étudiée pour elle-même car elle permet de recoller les deux morceaux 
du puzzle : d’une part, des prénoms portés par des femmes dont nous 
ne connaissons qu'assez peu de chose d’un point de vue référentiel et  
d’autre part, des femmes anonymes qui ont laissé une trace 
généralement fugitive dans le souvenir que les textes ont conservé des 
Juifs occitans au Moyen Âge. 

Nous entreprendrons donc d’entrecroiser les témoignages 
documentaires avec les traces littéraires afin de mieux comprendre 
qui étaient les femmes juives d’Occitanie entre le XIIe siècle, début 
de l’âge d’or du judaïsme languedocien, et le XVe siècle qui marque 
la fin de la présence juive en Provence (à l’exception de l’enclave 
pontificale du Comtat Venaissin dont l’histoire dépasse le cadre 
médiéval). Cette étude au carrefour entre les textes et les contextes se 
place en outre dans une perspective qui cherche à combiner les études 
occitanes avec l’investigation des sources littéraires hébraïques 
médiévales. 

 
1. Prénoms féminins occitans dans les communautés juives du 

Midi 
La prosopographie juive occitane nous est partiellement connue à 
travers des sources internes (registres communautaires rédigés en 
hébreu) et des sources externes (contrats et documents judiciaires 
écrits en latin ou en occitan). Ces documents mentionnent assez 
rarement les noms des épouses et des filles. Toutefois on voit 
apparaître çà et là des prénoms féminins qui méritent d'être analysés. 



45 
 

 Au XIIIe siècle on trouve en Languedoc (Sommières; 
Montpellier) le prénom Astruga2, pendant féminin d'Astruc 
« chanceux », prénom qui devint par la suite un nom de famille 
typiquement juif occitan et catalan et dont le patronyme juif tunisien 
Sitruk est un avatar arabisé. Plus à l'est, en Provence stricto sensu, et 
à une époque plus tardive (fin du XVe siècle) le même prénom 
Astruga est attesté tel quel (Carpentras, 1400)3 ou bien sous la forme 
Astrugia4. Dans cette graphie l'emploi du <i> après <g> pourrait noter 
la palatalisation de [g] en [dʒ]. Dans la même région et à la même 
époque on trouve les diminutifs Astruguete (Astrugueto)/Astrugueta5 
et Astrugelle (Astrugello)/Astrugella ainsi que l'augmentatif 
Astrugone (Astrugouno)/Astrugona6. À cette époque relativement 
tardive, le -a atone du féminin s'était sans doute déjà réduit en -o, 
souvent noté au moyen de <-e>. 

Si Astruc représente la provençalisation du prénom hébreu 
Asher qui n'existe qu'au masculin, sa contrepartie féminine est sans 
doute l'équivalent de Mazal « astre ». Bien entendu, ni Asher ni Mazal 
ne figurent dans les documents non juifs faisant état d'une transaction 

 
2 Henri Gross, Gallia Judaica: dictionnaire géographique de la France d'après 
les sources rabbiniques, trad. Moïse Bloch, Paris, Librairie Léopold Cerf, 1897, 
p. 647; Carol Iancu, « Le destin millénaire du judaïsme montpelliérain », dans: 
Carol Iancu (dir.), Les Juifs à Montpellier et dans le Languedoc à travers 
l'histoire du Moyen Âge à nos jours (Actes du Colloque International du Centre 
Régional d'Histoire des Mentalités et du Centre de Recherches et d'Études 
juives et hébraïques, 22-23 octobre 1985), Montpellier, Université Paul Valéry, 
1988, p. 13-71, spécialement p. 14. 
3 Gross, Gallia Judaica, p. 574. 
4 Danièle Iancu, Les Juifs en Provence (1475-1501) de l'insertion à l'expulsion, 
Marseille, Institut historique de Provence, 1981, p. 84 ; 86; 123. 
5 Ibid., p. 87. 
6 Monique Wernham, La communauté juive de Salon-de-Provence, Toronto, 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1987, p. 26-28 ; 33.  



46 
 

entre les Juifs et les Gentils car la pratique consistant à réinterpréter 
les anthroponymes hébreux dans la langue usuelle du pays est 
enracinée depuis la nuit des temps comme il ressort de livre tardifs de 
la Bible: Daniel 1:7 à propos des noms babyloniens de Daniel et de 
ses compagnons Ḥananiah, Mishael et ‘Azariah; Esther 2:7 à propos 
de la double nomination de Hadassah connue sous le nom d'Esther 
aux yeux des autorités perses. 
 Montpellier a produit un document notarial datant de 1301-1302 
où figurent les prénoms Regina (forme latinisante employée au lieu 
de la forme vernaculaire Reïna) et Blanche, francisation de Blanca 
dans ce document déjà rédigé en français près d'un siècle après la 
Croisade des Albigeois7. On retrouve le prénom Blanca sous la même 
forme francisée Blanche à Nîmes quelques années plus tard (1306) au 
moment de la première des expulsions qui frappèrent les Juifs du 
royaume durant le XIVe siècle8. 

À la toute fin du Moyen Âge le prénom Regina continue à être 
porté par les Juives de Provence9 à une époque où de nombreux Juifs 
languedociens avaient trouvé asile en Terre d'Empire après les 
expulsions dont furent victimes les Juifs du Languedoc, terre de 
royaume. Le prénom Regina apparaît fréquemment à Salon à la fin du 
XIVe et tout au long du XVe siècle10. Il est également implicite dans 
le diminutif Regniete (Renhieto)11. Quant au prénom Blanca/Blanche, 
il est fréquemment attesté chez les Juives provençales de la fin du 

 
7 Carol Iancu, « Le destin millénaire du judaïsme montpelliérain », p. 17. 
8 Gross, Gallia Judaica, p. 397. 
9 Danièle Iancu, Les Juifs en Provence, p. 83 ; 86 ; 108. 
10 Monique Wernham, La communauté juive de Salon-de-Provence, p. 30 ; 32-
33 ; 134 ; 136 ; 144 ; 174. 
11 Ibid., 35 ; 78; 81. 



47 
 

Moyen Âge. Il apparaît sous sa forme hypocoristique Blanquete 
(Blanqueta)12. 

À la différence d'Astruga qui est manifestement la 
provençalisation d'un prénom propitiatoire hébreu (Mazal), Regina et 
Blanca ne sauraient être traitée à la même aune sauf à considérer 
Regina comme un équivalent de Malka ou Sultana et Blanca comme 
une adaptation de Levana. Or c'est peu vraisemblable car 
Malka/Malke «reine » est un prénom qui n'est guère usité que dans la 
tradition onomastique des Juifs d'Europe orientale cependant que 
Sultana, nom de la reine en arabe maghrébin (sulṭāna), n'apparaît que 
dans les communautés juives arabophones. Pourtant force est de 
considérer ce prénom Regina comme un équivalent fonctionnel de 
Malka/Malke et de Sultana. De plus, l'apparition tardive de ce prénom 
en milieu chrétien (si l'on excepte le nom de la martyre Regina/Reine 
qui a donné son nom à Alise-Sainte-Reine) peut faire considérer 
Regina comme spécifiquement juif comme il ressort des pièces d'un 
procès intenté à Manosque en 1264. Dans ce document une rature 
permet de deviner que l'ancien prénom d'une Juive convertie au 
catholicisme semble avoir été Regina avant qu'elle ne reçût son nom 
chrétien de Raymbauda13. Le même genre de changement de prénom 
à l'occasion d'une apostasie se retrouve dans un autre document 
manosquin datant de 1284. On y parle d'une Juive convertie au 
catholicisme dont le nom de baptême est Agnes mais qui se nommait 
Rosa avant son apostasie14. Du reste, cette femme n'était peut-être pas 
d'origine provençale comme il ressort de certains faits biographiques 

 
12 Danièle Iancu, Les Juifs en Provence, p. 86-87 ; 106 ; 108 ; 120 ; 230-231. 
13 Joseph Shatzmiller, Recherches sur la communauté juive de Manosque au 
Moyen Âge 1241-1329, Paris-La Haye, Mouton, 1973, p. 57. 
14 Ibid., p. 58. 



48 
 

qui la rattachent plutôt à Lausanne et à Genève. Pour en revenir à 
Manosque, les archives examinées par Joseph Shatzmiller sur une 
période assez courte (74 ans) font apparaître pas moins de 16 Regina 
différentes. 

Quant à Blanca/Blanche, il y a peu de chances qu'il constitue la 
transposition de Levana car s'il est vrai que ce prénom signifie 
étymologiquement « blanche », il doit être entendu comme un 
synonyme de « lune ». Comme le terme principal pour désigner la 
lune est un masculin (yareaḥ), seul son synonyme pouvait fonctionner 
comme un prénom féminin. Or cette pratique onomastique est tardive 
et n'est en tout cas pas attestée au Moyen Âge. Force est donc de 
considérer Blanca/Blanche comme un prénom commun aux Juives et 
aux chrétiennes, un prénom que les Juifs pouvaient utiliser du fait 
même qu'il est absolument exempt de toute connotation chrétienne. 
 Cette perméabilité occasionnelle qui brouille les frontières entre 
les onomastiques chrétienne et juive explique la présence du prénom 
si clairement provençal Floreta dans un autre document manosquin 
daté du 3 septembre 130915. Ces noms de Regina, Blanca, Rosa et 
Floreta ne sont ni spécialement juifs ni véritablement chrétiens et c'est 
justement en raison de leur neutralité sémantique qu'ils se prêtaient 
bien à la nomination de nouveau-nées juives, d'autant plus que dans 
de nombreuses communautés du monde juif les prénoms bibliques 
étaient moins fréquents chez les femmes que chez les hommes.  

L'onomasticon juif occitan au Moyen Âge fait néanmoins 
apparaître un emploi fréquent de Sara/Sarra, de son diminutif Sarete 
(Sareto)/Sareta et de son augmentatif Sarona16, ainsi que de Ster, 

 
15 Ibid., p. 28. 
16 Monique Wernham, La communauté juive de Salon-de-Provence, p. 31. 



49 
 

c'est-à-dire Esther et de son hypocoristique Sterete (Stereto)/Stereta17. 
Parfois Ster/Stereta est réinterprété en Stella, Stelleta (diminutif) et 
Stellona (augmentatif). 
 Ce nom biblique d’Esther a donné lieu à la formation du 
diminutif Esterela qui est attesté dans une œuvre littéraire à caractère 
parodique, Le Roman d’Esther, paraphrase du livre d’Esther en vers 
octosyllabes provençaux écrits vers 1327 en lettres hébraïques par le 
médecin juif Crescas del Caylar et retranscrits par les bons soins de 
Paul Meyer18 : 
 
En Susan, denfre las filhas  
De las juzieuas, i ac una orfanela 
Qe era paura e mesquenela, 
Mot condela e irnela, 
C’on apelava Esterela; (v. 402-406) 
 
« À Suse, parmi les filles 
Des Juives, il y eut une orpheline 
Qui était pauvre et indigente, 
Très gracieuse et svelte, 
Qu’on appelait Estérelle ; » 
 
Par une coïncidence frappante, ce diminutif juif provençal du nom 
biblique Esther est homophone sinon homographe du nom de la Fado 

 
17 Ibid., p. 26 ; 28-29 ; 31-33 ; 36 ; 78-81 ; 180; 192. Voir aussi Daniel Iancu, 
Les Juifs en Provence, p. 87. 
18 Sur ce texte, voir Adolf Neubauer et Paul Meyer, « Le roman provençal 
d’Esther par Crescas du Caylar », Romania 21, 1892, p. 194-227 ; Susan L. 
Einbinder, No Place of Rest : Jewish Literature, Expulsion, and the Memory of 
Medieval France, Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 2009, p. 84-
111. 



50 
 

Esterello à laquelle le poème Calendau de Frédéric Mistral a conféré 
la notoriété que l’on sait. L’origine de cette figure féérique est 
probablement à rechercher dans le folklore varois et le nom de la fée 
est sans doute lié au nom du Massif de l’Esterel (Esterèu), toponyme 
pour lequel toutes sortes d’étymologies plus ou moins farfelues ont 
été proposées. Quelles que soient ces étymologies, elles n’ont bien 
entendu rien à voir avec le nom de la reine Esther sauf à considérer le 
nom Estēr et le toponyme Esterּèu/Esterel comme indirectement reliés 
l’un à l’autre du fait qu’ils continuent chacun à sa façon l’étymon 
indo-européen *H₂stḗr : Estēr par le biais du vieux-perse star- (à 
moins qu’il ne s’agisse d’un avatar de la déesse babylonienne Ištar, 
équivalant à ‘Aštoret/Astarté) et Esterel comme un dérivé de 
stella/estella. 
 
2. Entre anonymat et abstraction : la juzeva, figure de l’autreté ? 
Dans la cançon « Quan lo rius de la fontana », Jaufre Rudel exalte la 
dédicataire de ses vers en affirmant qu’on ne pourrait en trouver de 
plus noble parmi toutes les femmes, qu’elles soient chrétiennes, juives 
ou sarrasines : 
 
Car anc genser Crestiana  
Non fo, ni Dieus non la vol,  
Juzeva ni sarrazina ; 
 
« car jamais de plus noble chrétienne 
ne fut, ni qu’à Dieu ne plaise, 
de plus noble juive ou sarrasine ; »19 
 

 
19 Qan lo rius de la fontana, v. 17-19. Voir Rupert T. Pickens (ed.), The Songs 
of Jaufre Rudel, Toronto, Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1978, p. 104. 



51 
 

 En embrassant les trois groupes religieux de son horizon cognitif 
Jaufre Rudel considère les Juives ou les Juifs comme un pendant 
symétrique des chrétiens et des Sarrasins en vertu d’une logique de 
complémentarité ternaire qui fait davantage penser à l’Espagne 
médiévale qu’à l’espace occitan. Dans les régions de la Péninsule 
ibérique reconquise par les chrétiens il subsistait des aljamias maures 
qui permettaient de considérer les musulmans d’Espagne comme 
partie intégrante de l’écologie culturelle des royaumes chrétiens 
d’outre-Pyrénées. Une autre hypothèse de lecture rattache cette 
mention des femmes des trois religions au contexte de l’Outre-mer 
(Comté de Tripoli, notamment) qui joue un si grand rôle dans 
l’imaginaire spatial des poésies de Jaufré Rudel20. 

Une telle coexistence des trois religions fait défaut dans 
l’Aquitaine ou plus généralement dans l’espace occitan de la première 
moitié du XIIe siècle. Le seul contact que le prince de Blaye ait pu 
entretenir avec les musulmans est celui de la belligérance dans le 
contexte de la Deuxième Croisade à laquelle il participa. 

Cela amène à considérer le signifiant juzeva des vers cités plus 
haut comme une catégorie théorique dont la présence dans le texte 
vise seulement à créer l’impression d’une totalité du sein de laquelle 
la domna se démarque de façon absolue. Cette perception très 
générale et théorique de trois groupes ethnico-religieux constituant 
ensemble la totalité de la gent féminine contraste fortement avec la 
réalité occitane où comme nous l’avons montré ci-dessus, des femmes 
juives portant un nom et même parfois plusieurs noms (un nom 

 
20 Bernhard Teuber, « Pèlerinage imaginaire en Orient : Le comté de Tripoli et 
le troubadour Jaufré Rudel », dans : Dominique de Courcelles (dir.), Parcourir 
le monde. Voyages d’Orient, Paris, Publications de l’École nationale des 
Chartes, 2013, p. 51-71. 



52 
 

endonymique et un autre exonymique ou bien un nom juif et un 
nouveau nom chrétien en cas d’apostasie) figurent dans des 
documents non-littéraires. 
 Dans le contexte de la cançon de Jaufre Rudel, la juzeva ne 
représente pas le pôle de l’autreté mais celui de la complémentarité 
dans une visée de totalisation hyperbolique qui relève de l’adynaton. 
 

3. La figure de la femme dans le sirventès hébreu 
L’espace occitan médiéval a généré sporadiquement une poésie 

satirique hébraïque qui est peut-être inspirée du Gattungssystem de la 
poésie des troubadours21. Le plus célèbre des poètes juifs occitans qui 
aient cultivé ce genre particulier du sirventès  joglaresc adapté aux 
lettres hébraïques est Isaac Ha-Gorni qui fleurit à la fin du XIIIe siècle. 
Émule juif de Marcabru, ce poète truculent vilipende la gent féminine 
en général, incluant dans son rejet des femmes les Juives susceptibles 
d’être épousées en justes noces et les courtisanes, qu’elles soient 
juives ou non. Le motif des relations sordides avec des courtisanes 
réapparaît dans d’autres poèmes du même poète, notamment dans un 
quatrain lapidaire sans équivalent dans le Gattungssystem occitan 
médiéval et qui correspond en revanche à la forme du rubāʿiy, bien 
connu du patrimoine poétique arabe et persan22. Dans cette 
épigramme Ha-Gorni s’adresse à quelqu’un (lui-même ?) pour lui 

 
21 Poème accessible dans l’original avec traduction anglaise en regard dans 
l’anthologie de Ted Carmi, The Penguin Book of Hebrew Verse, Londres, 
Penguin Books, 1981, p. 399-400. Sur l’influence probable de la poésie occitane 
sur la poésie hébraïque d’Isaac Ha-Gorni, voir Hayyim Shirman, « Yitsḥaq Ha-
Gorni mešorer ‘ivri mi-Provans », dans : Shirman, Le-toldot ha-širah ve-ha-
dramah ha-‘ivrit, Jérusalem, The Bialik Institute, 1979, I, p. 421-438. 
22 Ce quatrain est disponible dans l’original hébreu sur le site du Ben-Yehuda 
Project : https://benyehuda.org/read/34458 



53 
 

enjoindre ou pour s’enjoindre de ne pas désirer des « jeunes filles 
tambourineuses » (ne‘arot tofafot) ni de prétendre posséder des 
gevirot (équivalent hébreu de domnas) puisqu’il n’est bon que pour 
une femme « usagée » (balah) et « fornicatrice » (ešet na’afufim). 

Le sirventès hébreu où le poète se met en scène dans le rôle du 
haïsseur des femmes doit bien entendu être lu au second degré. Cette 
profession de foi misogyne est une réplique hyperbolique et 
fanfaronne aux autorités d’Arles qui semblent avoir accusé Ha-Gorni 
d’avoir manifesté sa concupiscence à l’égard de « femmes délicates » 
ou « voluptueuses » (‘adinot). Il est difficile de comprendre les 
circonstances qui ont inspiré ce plaidoyer au ton excessif. Les 
dirigeants dont il est question au vers 7 (qeṣineiah « ses chefs ») sont 
peut-être des notables de la communauté juive d’Arles comme semble 
l’indiquer l’expression ‘ir em be-Yiśra’el « métropole en Israël » qui 
est employée traditionnellement pour suggérer qu’une ville de la 
diaspora abrite une importante population juive23. À moins qu’il ne 
s’agisse des fonctionnaires que les comtes de Provence mirent en 
place en 1251 pour contrecarrer l’influence des grandes familles 
arlésiennes. 
 Curieusement cette rancœur que Ha-Gorni exprime à l’égard 
d’Arles est partagée par un quasi-contemporain du poète, le 
philosophe et commentateur Joseph Kaspi (vers 1280- vers 1347). À 
la différence de Ha-Gorni qui était originaire d’Aire-sur-l’Adour, 
Kaspi est probablement né en Arles ou à Tarascon. Pourtant il 
considère que Dieu a maudit son pays natal ainsi qu’il ressort 
explicitement des propos qu’il adresse en 1330 à son fils aîné David 

 
23 Cyril Aslanov, « Jérusalem, nom métaphorique de grands centres juifs de la 
Diaspora », dans : Michel Gad Wolkowicz et Michaël Bar Zvi (dir.), Si c'était 
Jérusalem, Paris, Éditions In Press, 2018, p. 177-189, spécialement p. 184-186. 



54 
 

à la fin de son premier commentaire sur le livre des Proverbes. Kaspi 
se félicite d’avoir marié son fils à la fille d’un notable juif de 
Barcelone, le soustrayant par là-même à l’atmosphère nocive qu’il dit 
régner dans la région d’Arles et Tarascon24. 
 Cette remarque désobligeante n’est du reste pas sans rapport 
avec le thème des femmes et de la misogynie. En effet, on a pu 
supposer que le Wanderlust de Joseph Kaspi qui s’est traduit par un 
premier voyage en Égypte avant 1314 et par un départ définitif de la 
région d’Arles et Tarascon vers les pays de la couronne d’Aragon 
(Perpignan ; Valence ; Majorque) en 1330, l’année où il félicite son 
fils de ne plus se trouver dans cette contrée maudite, serait dû à sa 
volonté de s’éloigner de cette épouse mal aimée ou peu aimante (elle 
était beaucoup plus jeune que Kaspi et mourut en 1357, dix ans 
environ après son époux vieillissant). Telle est la supposition que 
Basil Herring déduit d’une allusion de Joseph Kaspi dans son 
commentaire Shulḥan Kesef25. Cette hypothèse pourrait expliquer son 
second grand voyage de 1330 à sa mort vers 1347 vers les pays de la 
couronne d’Aragon mais elle ne saurait rendre compte du premier 
voyage qui précéda vraisemblablement le mariage de Joseph Kaspi 
aux environs de 131426. De plus, la femme de Kaspi semble l’avoir 
accompagné au moins jusqu’à Perpignan où on retrouve sa trace dans 
les registres de la communauté juive locale27. 

 
24 Joseph Kaspi, ‘Asarah Kelei Kesef, éd. Isaac Last, Pressburg, Alkalai, 1903, 
I, p. 132. 
25 Voir Basil Herring, Joseph Ibn Kaspi’s ‘Gevia Kesef’, New York, Ktav 
Publishing House, 1982, p. 10. 
26 Moshe Kahan, « Joseph Kaspi – New Biographical Data », Pe‘amim, 145, 
2016, p. 143-166, spécialement p. 148 [en hébreu]. 
27 Richard Emery, « Documents Concerning Jewish Scholars in Perpignan in 
the 14th and 15th Centuries », Michael, 4, 1976, p. 27-48, spécialement p. 29-



55 
 

Grâce à ces documents on connaît d’ailleurs le nom de la femme 
de Kaspi : Vengas (et non Vengues comme le suppose Moshe 
Kahan)28. Pour revenir au propos initial de cette article il semble 
opportun de dire quelque mot de cet anthroponyme féminin. Ce 
pronom Vengas est manifestement la forme de 2e personne du 
singulier du présent du subjonctif de venir et il signifie donc « que tu 
viennes », ce qui en fait un équivalent de Benvengut/Benveguda. 
L’habitude onomastique qui consiste à nommer un enfant au moyen 
d’une forme verbale au subjonctif se retrouve dans le prénom Crescas 
« que tu croisses », équivalent sémantique approximatif du prénom 
hébreu Israel. Ce nom de Crescas était souvent porté par des hommes 
juifs d’Occitanie et de Catalogne, notamment par l’auteur de la 
parodie du Livre d’Esther mentionnée ci-dessus. 

 
Conclusion 

 Bien que les femmes juives de l’espace occitan médiéval nous 
soient parfois connues nommément, il est difficile de les imaginer tant 
leur présence est évasive et évanescente. Cela est dû en partie aux 
vicissitudes historiques qui ont mis fin à la présence juive dans la plus 
grande partie de l’Occitanie. Les expulsions qui ont frappé les 
communautés juives occitanes d’Aquitaine en 1287 (avant même 
l’expulsion des Juifs d’Angleterre en 1290), du Languedoc à partir de 
1306 et de Provence en 1500-1501 n’ont laissé subsister qu’une petite 
communauté juive dans l’enclave pontificale du Comtat Venaissin. 
Peut-on imaginer la vie des femmes juives médiévales dans un espace 
allant des Pyrénées aux Alpes et de l’Atlantique à la Méditerranée sur 
la base des documents concernant les Juifs des carriero au début des 

 
32. 
28 Kahan, « Joseph Kaspi », p. 166. 



56 
 

temps modernes ? Cela n’est pas certain car le ghetto dans lequel 
étaient confinés les Juifs du Pape (au point d’avoir donné lieu à 
l’émergence d’une variété spécifiquement juive de provençal, l’argot 
hébraïco-provençal improprement appelé shuadit) est bien différent 
des horizons médiévaux29. Dans ce contexte précédant les vagues 
d’expulsion qui ont frappé les Juifs de l’espace occitan depuis la fin 
du XIIIe siècle, les Juifs habitaient certes des jutarias (jutarié à la fin 
de la période) mais ils jouissaient d’une grande liberté de circulation 
dans les régions qui leur étaient accessibles. 
 Une fois de plus l’onomastique permet de faire le lien 
généalogique entre les Juifs et les Juives de l’espace occitan médiéval 
et leur descendance dans les carriero comtadines ou dans les 
communautés juives de l’Italie voisine, notamment dans le Piémont, 
plus rarement à Rome ou à Livourne. Dans ces communautés juives 
italiennes on trouve des noms de famille dérivés de toponymes 
languedociens (Lattes ; Foà) ou provençaux (Cavaglione ; Bedarrida). 
Or même dans l’Italie d’avant le Risorgimento l’existence juive était 
en grande partie ghettoïsée (sauf au Piémont et à Livourne). Il est donc 
difficile de projeter sur l’Occitanie médiévale des schémas 
d’interaction sociale qui caractérisaient la vie dans les carriero 
comtadines ou les ghetti italiens. 

On peut supposer qu’avant l’instauration de ces barrières, les 
Juives et les Juifs d’Occitanie différaient assez peu de leurs voisines 
et de leurs voisins chrétiens comme on a pu le constater à travers les 
cas d’aller et retour entre la foi ancestrale et le christianisme (voir ci-
dessus l’histoire de Regina/Raimbauda étudiée dans le contexte 

 
29 Cyril Aslanov, « Judéo-provençal médiéval et chuadit: essai de 
délimitation », La France latine (Revue d’Études d’Oc), 134, 2002, p. 103-122. 
 



57 
 

manosquin par Joseph Shatzmiller). Et comme nous l’avons remarqué 
ci-dessus, le brouillage des pistes permis par le ton galéjeur d’Isaac 
Ha-Gorni ne permet pas de savoir s’il a eu maille à partir avec les 
autorités juives arlésiennes ou l’instance des fonctionnaires comtaux 
installés en Arles et si ses débauches vraies ou fantasmées faisaient 
intervenir des courtisanes juives ou gentilles. Force est donc 
d’imaginer les femmes juives d’Occitanie comme assez semblables 
aux bourgeoises chrétiennes des villes et bourgades de l’espace 
occitan. Les unes et les autres devaient être assez pieuses dans leurs 
religions respectives comme en témoigne l’existence de traductions 
des prières hébraïques en provençal graphié au moyen de lettres 
hébraïques30. Ces traductions ainsi que la paraphrase ci-dessus 
mentionnée du livre d’Esther étaient destinées à des Juives ignorant 
l’hébreu mais capables de lire les lettres hébraïques qui servaient 
occasionnellement à noter l’occitan médiéval. C’est peut-être en cela 
que la femme juive occitane se distinguait de sa voisine chrétienne : 
même si la fin du Moyen Âge est caractérisée par l’extension de la 
pratique de la lecture et de l’écriture à des citadins de condition 
modeste31, il n’est pas certain que cette alphabétisation ait profité aux 
bourgeoises chrétiennes. 

 
Cyril ASLANOV 

  
 

30 George Jochnowitz, «... Who Made Me a Woman», Commentary 71/4. 1981, 
p. 63-64; Cyril Aslanov, «Judeo-Provençal», dans: Lutz Edzard et Ofra Tirosh-
Becker (dir.), Jewish Languages: Text specimens, grammatical, lexical and 
cultural sketches, Wiesbaden, Harrassowitz, 2021, p. 614-626, spécialement p. 
621-622. 
31 Alain Derville, « L’alphabétisation du peuple à la fin du Moyen Âge », Revue 
du Nord, 261-262, 1984, p. 761-776. 



58 
 

  



59 
 

Les activités des femmes dans les littératures ancienne et 
médiévale 

 
 Cet article présente une étude du topos de la tisseuse et de la 
fileuse dans l'univers des arts visuels et dans la littérature, en la 
rapprochant surtout à celui de la poésie grecque et à celui du lyrisme 
médiéval.  
 Le corpus d'analyse est constitué de l'Odyssée en ce qui 
concerne l'univers classique, du roman Philomena (Chrétien de 
Troyes) et de l'épopée Berte as Grans Piés (Adenet Le Roi), en ce qui 
concerne les textes médiévaux. On cherche ainsi à présenter ces 
figures emblématiques à travers l'histoire et dans une perspective 
interdisciplinaire.  
  Les arts visuels égyptiens et grecs présentent des images de la 
tisseuse et de la fileuse dès la période. En ce qui concerne les arts de 
céramique et de porcelaine, ainsi que dans les peintures murales 
égyptiennes et grecques les femmes sont habituellement représentées 
avec leurs instruments de travail ou en train de faire un travail manuel. 
La littérature aussi nous a légué un patrimoine significatif de ces 
figures emblématiques, qui sont devenues un topos littéraire 
important.  
 Effectivement, les femmes aux travaux d’aiguille furent 
chantées par les poètes de toutes les époques, en passant par les aèdes 
grecs et les jongleurs médiévaux, devenant ainsi une sorte de symbole 
de l’éternel féminin.  

La très connue statue de la Vénus de Milo, au Musée du 
Louvre, par exemple, semble se préparer à tisser, selon l’observation 
de l’archéologue américaine Elizabeth W. Barber. Cette chercheuse, 
qui travaille sur la préhistoire des textiles, dans son ouvrage Women’s 



60 
 

Work : The 20,000 Years, publié en 1994, présente une reconstruction 
hypothétique, en se basant sur la forme de la statue, et conclut que la 
Vénus se trouve dans la même position que les femmes grecques 
anciennes, lorsqu’elles préparaient le fuseau pour commencer à filer. 

En réalité, le topos des tisserandes et des fileuses est fréquent 
dans la littérature grecque ancienne, dont l’Odyssée en est un 
paradigme. Pénélope, en tissant pendant qu’elle attend Ulysse, 
devient le symbole des femmes de toutes les époques. Elle est 
l’administratice de la maison par excellence, puisqu’en tant que 
gardienne de la maison d’Ulysse, elle se refuse à donner à ses 
prétendants tout ce que son époux lui a confié, mais en même temps 
elle continue à être la gardienne responsable des biens gardés dans 
l’oikos. Comme Hélène, elle passe ses jours à filer la laine, à tisser 
des étoffes, en utilisant ces activités, qui sont des prérogatives des 
femmes de tous les temps, pour tromper ses prétendants, défaisant la 
nuit le travail qu’elle avait fait le jour. (cf. Mossé, 1998, pp. 28-29) 

La femme tisseuse ou fileuse chez Homère est un topos courant, 
qu’on ne trouve pas seulement à travers la mise en scène de Pénélope 
tisseuse, comme signifiant narratif essentiel, mais aussi dans l’image 
d’Hélène à Troie, qui tisse une large pièce, un manteau de pourpre où 
elle retrace les épreuves des Troyens (Iliade, III, 125 sq.) ; et dans 
celle d’Andromaque à qui son époux ordonne de rentrer au logis et 
d’y reprendre les travaux à la quenouille (Iliade, III, 465 sqq.). 

Les poèmes homériques nous offrent « une image assez précise 
de ce qui fut la condition de la femme grecque à l’aube du premier 
millénaire. » C’est le cas de Pénélope : « maîtresse de l’oikos, épouse 
et reine, elle gouvernait les servantes et partageait avec son époux le 
soin de veiller à la sauvegarde de ses biens ». Si la femme pouvait 
assister aux banquets, en revanche, c’est fréquemment dans sa 



61 
 

chambre, entourée de ses servantes, qu’on la trouve à filer la laine, à 
tisser des étoffes. (d’après Mossé, 1998, p. 33) 

On peut remarquer la productivité des topoi de la fileuse et de 
la tisseuse dans l’Odyssée : la nymphe Calypso chante en tissant sa 
toile avec une navette d’or ; elle apporte une toile pour faire les voiles 
de l’embarcation d’Ulysse, au moment de son départ. Une déesse de 
la mer remet à Ulysse une toile magique dont il doit s'envelopper la 
poitrine pour se protéger (V). Nausicaa, fille du roi Alcinoos et 
tisseuse elle-même, exhorte Ulysse à rencontrer sa mère qui tourne la 
quenouille et file, assise à côté de son père qui se trouve sur le trône. 
Les servantes du palais du roi Alcinoos elles aussi tissent des étoffes 
ou tournent la quenouille (VII). La déesse des tisserandes Athéna – 
elle-même déguisée en de nombreux personnages – conduit 
minutieusement la trame du récit, et retrace tous les événements en y 
tissant le destin des héros. 

Les images de la tisseuse et de la fileuse sont évoquées aussi 
chez les poétesses grecques du VIe siècle siècle av. J.- C., même si 
elles nous ont légué un patrimoine assez fragmentaire. De l’œuvre de 
la poétesse Érinna, seuls deux fragments nous sont parvenus – 27 vers 
au total – dont le titre Le fuseau, évoque le topos de la fileuse. De ce 
poème nous ne connaissons que trois fragments, 5 ou 6 vers au total, 
mais comme l’écrit Johnny J. Mafra (1989, p. 24, ma trad. du 
portugais) : « On peut imaginer Érinna, obligée de filer la laine contre 
sa volonté, par peur de sa mère, avec le fuseau comme confident. » 

L’autre poème de la plume d’Érinna, intitulé Nous n’irons plus 
au bois, nous est parvenu plus ou moins complet : 22 vers. La poétesse 
y évoque son enfance en s’adressant à une amie. Dans ce poème une 
strophe explicite le topos de la fileuse ; je la cite d’après la traduction 
d’Yves Battistini (1998, p. 171) 



62 
 

Nos poupées occupaient tous nos soins, fillettes dans nos 
chambres, mimant des épousées insouciantes : avant le point du 
jour la mère, qui avait distribué la laine aux servantes fileuses, 
arrivait et demandait ton aide pour saupoudrer la viande. 
 

Érinna n’avait que dix-neuf ans quand elle décéda, mais les 
vers qu’elle avait écrits « La quenouille » ou plus exactement « Le 
fuseau » (Alakata), 300 hexamètres en dialecte dorien (cf. Battistini, 
1998, p.163) ont fait sa réputation comme poétesse de premier rang, 
d’après le témoignage de ses contemporains.  

Si d’un côté la figure de la tisseuse et/ou celle de la fileuse 
étaient un topos courant dans la littérature ancienne, au Moyen Âge, 
il deviendra aussi fréquent dans les arts visuels. D’après Riou, (1992, 
p. 46), quand ils représentaient la Genèse, les artistes anonymes du 
Moyen Âge avaient l’habitude de représenter Ève se livrant au labeur 
féminin par excellence : le filage. Les fresques du berceau de la nef 
centrale de l’église abbatiale de Saint Savin-sur-Gartempe, dans la 
région de la Vienne (en France), exposent parmi d’autres, les épisodes 
de l’Ancien Testament, où l'on peut trouver aussi une représentation 
d’Ève fileuse, portant sa quenouille. 

Chiara Frugoni, dans un article sur l’iconographie de la femme 
au Moyen Âge, a remarqué qu’il y manque les représentations des 
métiers et de tout travail en général : « La seule occupation qui lui soit 
assignée, c’est le filage : un travail, mécanique, passif, solitaire, qui 
l’enferme dans les limites de sa famille et de sa maison. » (1977, p. 
178). Encore, selon la médiéviste italienne : 

 
Dans le livre de la Genèse de Vienne (VIe síècle), (...) il y a une scène 
de genre : un groupe de femmes qui filent auprès de leurs enfants. 
[Une miniature du XVe siècle.] montre Ève occupée à allaiter et à filer 



63 
 

dans le même ínstant ; une íconographíe byzantíne de l'Annonciation 
(à Prague) représente la Vierge à filer seule à l'intérieur du temple, [et 
à Chartres,] parmi les sculptures du portail nord de la cathédrale, la 
Vie Active est représentée par sept femmes qui accomplissent le cycle 
du travail de la laine. (Frugoni, ibid.) 

 
Les rapports entre les mythes et les tapisseries nous sont bien 

connus, soit à travers la légende de Philomèle et Progné, soit à travers 
la dispute d’Athéna et Arachné ; et ces légendes sont devenues des 
paradigmes pour la littérature et les arts visuels.  

De la première légende citée ci-dessous, nous avons une 
version médiévale, à savoir Philomena – récit d’environ 1470 vers 
octosyllabes, tiré d’une fable d’Ovide (VIe siècle, du livre des 
Métamorphoses) et inséré dans l’Ovide moralisé – qui raconte 
l’histoire des deux sœurs, Philomèle et Progné, filles du roi d’Athènes 
(Pandion), victimes de Térée. Celui-ci, époux de Progné, tombe 
amoureux de Philomèle, la prie d’amour ; et devant ses résistances la 
viole ; ensuite il lui coupe la langue, pour que son crime reste à jamais 
ignoré. Philomèle brode une tapisserie, où elle raconte sa malheureuse 
histoire et la fait parvenir à sa sœur. Celle-ci se venge alors de son 
mari, en lui faisant manger au cours d’un banquet, le corps décapité 
de son fils. Tandis que Térée cherche désespérément son fils Itys, 
Philomèle apparaît soudain et lui jette au visage la tête sanglante de 
son fils. Térée sera métamorphosé en huppe, Progné en hirondelle et 
Philomèle en rossignol. Ce conte cruel, qu’on attribue à Chrétien de 
Troyes (bien que ce soit discutable) précise bien l’image de l’héroïne, 
contrairement à Ovide, qui la cite seulement en passant.  

De la deuxième légende, à savoir, celle d’Athéna et d’Arachné, 
l’une des représentations les plus connues dans le domaine de la 
peinture, on le sait, est le tableau Las Hilanderas, de Diego Velázquez 



64 
 

(1599-1660), conservé au musée du Prado, à Madrid, qui expose la 
compétition entre les deux femmes mythiques, concernant leur 
habileté comme tisseuses.  

On peut penser que les femmes chantaient leurs histoires 
d’amour et leurs sentiments, pendant le tissage ou le filage, comme le 
montrent les œuvres grecques anciennes et les récits du Moyen Âge, 
mais nous n’avons que le témoignage de la littérature pour cela. Tant 
à l’époque gréco-romaine qu’au Moyen Âge, les images exprimées 
dans les poèmes ou dans les chansons, montrent que le travail 
d’aiguille n’était pas solitaire et que les tisseuses ou fileuses se 
trouvaient réunies dans une sorte de gynécée.  

Une étude importante de cet espace interne occupé par les 
groupes de femmes s’adonnant à des travaux d’aiguille a été bien 
exposé par Danielle Regnier-Bohler, à partir d’un corpus qui 
assemble des ouvrages du XIIIe siècle au XVe siècle : La Chanson du 
Chevalier au Cygne et de Godefroid de Bouillon, le roman de 
Guillaume de Dole, le Roman de la Violette, le Roman du Comte 
d’Anjou et les Évangiles des Quenouilles. L’auteure y met « en relief 
cet objet de nature anthropologique que sont les groupements de 
femmes, leur structure et leur fonction au sein de la société 
domestique. » 

 
Divergents selon les genres, les groupements de femmes mettent en 
œuvre des constantes révélatrices : du XIIIe siècle au XVe siècle, le 
parcours diachronique permet de dégager non seulement le 
déploiement d’un espace, explicite ou tacite, propre aux femmes, mais 
aussi l’investissement de lois internes de fonctionnement, des jeux de 
signaux, un réseau de variantes et d’invariants. Investi dans des œuvres 
aussi diverses que les chansons de toile, des narrations ou des veillées, 
ce réseau témoigne d’un recours à une permanence structurelle qui 



65 
 

confère au gynécée l’aspect d’un module domestique qui pourra, selon 
les œuvres, être affecté d’un statut variable, voire inversé (Regnier-
Bohler, 1977, p. 393). 

 
Dans le roman du XIIIe siècle Berte as Grans Piés (version 

d’Adenet le Roi), l’héroïne y représente une tisseuse de premier rang ; 
et c’est pour son talent à faire des travaux d’aiguille que les filles de 
Constance et Symon (qui ont accueilli Berte lorsqu’elle était 
abandonnée dans la forêt) s’enthousiasment pour elle ; les trois 
femmes : Aiglante, Ysabiaus et Berte, deviennent de bonnes amies, 
ce qui aura une certaine importance dans le développement de la 
geste. On doit remarquer que les deux sœurs tissent dans une chambre 
et qu’elles portent les mêmes noms que les Belles des chansons de 
toile.  

Voici le passage où Constance et sa fille Aiglante découvrent 
Berte occupée à de fines broderies en or : 

 
Constance entre en la chambre, qu’ele plus n’i delaie,  
Et Aiglente sa fille, qui molt fu lie et gaie ;  
Bertain truevent ouvrant oevre tres fine et vraie,  
D’ouvrer bien et a droit molt petitet s’esmaie.  
Quant Constance le voit, tout li cuers l’en apaie.  
‘Berte’, ce dist Constance, “or n’est il riens que j’aie  
Ne soit a vo conmant, n’ai talent qu’en retraie;  
Or vos metez dou tout en la moie manaie,  
Et je soie honnie se je bien ne vous paie.  (vv. 1409-1417, d’après 
l’ouvrage d’Adenet le Roi, éd. Albert Henry, 1992, p. 101) 

 
Le topos de Berte tisseuse – dans le récit attribué à Adenet le 

Roi – la rapproche des héroïnes des épopées perdues des chansons de 
toile et également des mythes, elle-même symbolisant, à cause de ses 



66 
 

pieds, un personnage mythique, comme par exemple : la reine de 
Saba. 

On sait que l’art du tissage ou du filage est l’un de ces arts qui 
se transmettent à travers la tradition, de génération en génération, et 
que ce sont habituellement les grands-mères et les mères qui 
apprennent les travaux d’aiguille à leurs petites-filles et à leurs filles. 
Dans les chansons de toile, c’est la mère qui apparaît occupée à des 
travaux d’aiguille en compagnie de sa fille, parfois compréhensive et 
tolérante, parfois sévère et intolérante, lorsque la fille n’est pas 
concentrée sur sa tâche. En réalité cette tradition garde une valeur 
symbolique : celui d’un fil qui attache une génération à l’autre, c’est 
donc le cycle de la vie. Chez Homère, le destin d’un homme se tisse 
autour de lui comme un fil, d’où l’idée des Parques, des Moires, 
fileuses divines, au nombre de trois chez Hésiode.  

En effet, les Moires comme les appellent les Grecs, ou les 
Parques, selon les Romains, sont représentées par trois vieilles 
femmes occupées à filer, et chacune avait différents rapports avec le 
filage : Klotho tenait le rouet, Lachésis tirait le fil et Atropos le coupait 
au plus court. Selon Howatson (1998, Dict.) : 

 
On peut se représenter leur travail de filage comme achevé au 
moment de la naissance ou se poursuivant pendant toute la vie 
jusqu’au moment où tout le fil a été déroulé du rouet. Elles pouvaient 
aussi tisser.  
 

En cherchant la place qu’occupe dans les mythes ou à travers 
l’histoire de la littérature la femme tisseuse, fileuse ou celle qui fait 
du travail d'aiguille et son rapport avec l’univers symbolique, on 
trouve des types très différents. Dans l’Odyssée, l’exemple de 
Pénélope – qui tisse pendant la journée et défait la nuit ce qu’elle avait 



67 
 

tissé, pour tromper ses prétendants – montre que le travail de tissage 
n’est pas seulement un élément important de la narration ; il est aussi 
une sorte de métonymie de l’attente d’Ulysse. L’attente de Pénélope 
symbolise plutôt une attente métaphysique, elle représente celle des 
femmes de toutes les époques : la femme qui reste chez elle pendant 
que son mari travaille, ou que ses enfants sont à l’école ; la femme qui 
attend la maternité, et qui en attendant fait des travaux d’aiguille ou 
d’autres tâches à la maison.  

Les mythes présentent aussi le travail de tissage comme un 
outil du langage, surtout un langage de dénonciation : Arachné dans 
une compétition avec Athéna – pour savoir qui était la meilleure 
tisseuse – créa une tapisserie pour montrer les erreurs des hommes ; 
Philomèle décrit dans la tapisserie qu’elle envoie à sa sœur Progné, la 
malheureuse histoire de son ravissement et du viol, que lui a été 
imposé par son beau frère Térée. 

Indubitablement, les mythes se présentent plus au moins, les 
mêmes partout, et la distinction se trouve dans la façon de les 
représenter, comme l’a remarqué René Nelli (1963, p. 3) :  

 
Les contes populaires de nombreux pays offrent souvent dans leurs 
fictions et leurs mythes de base, des similitudes qui les rendent 
presque identiques. Mais, par leurs traits stylistiques – et bien qu’ils 
aient en commun une sorte de tonalité ‘populaire’ – ils demeurent 
aussi divers que les langages, les époques et les régions.  

 
À titre de conclusion, on pourrait dire que la figure de la tisserande 
est plus qu'un topos littéraire, puisqu'elle est également chère aux 
artistes des arts visuels tels que la sculpture et la peinture. On peut 
penser à la statue de la Vénus de Milo comme symbole de la fileuse, 
sans doute, mais il ne faut pas oublier qu'elle est devenue aussi un 



68 
 

paradigme pour les arts plastiques postérieurs. La figure mythique 
des tisserandes a séduit aussi bien le peintre anonyme des églises 
romanes du Moyen Âge que le grand maître de la Renaissance : 
Diego Vélazquez. Les chansons de femmes de différentes époques 
ont aussi mis en scène les tisseuses et les fileuses, ce qui montre la 
popularité de celles-ci dans plusieurs formes et genres d'art. 
          C'est surtout l'Odyssée d’Homère qui nous présente la 
productivité du topos des femmes aux travaux d'aiguille, car comme 
on l'a vu, il devient une sorte de fil conducteur de la narration. Les 
textes grecs et les textes médiévaux ont montré les fileuses et les 
tisseuses dans les aspects les plus divers : seules comme la reine 
Pénélope ou groupées dans une sorte de gynécée, comme dans 
certains passages de l'Odyssée ; ou encore dans un passage de 
l'épopée médiévale Berte as grans pies, qui présente pour la première 
fois un personnage féminin au premier plan. L'épopée classique et 
l'épopée médiévale ont popularisé ainsi la figure de la tisseuse et celle 
de la fileuse. Le roman de Chrétien de Troyes – Philomena – présente 
par ailleurs le mythe de Philomèle et Progné sous forme de 
personnages et le grand poète du Moyen Âge a montré ainsi qu'elles 
deviennent un symbole de la femme obligée de se taire à travers 
l'histoire. Il nous semble que tout cela dépasse la simple question 
intertextuelle et montre surtout la popularité des mythes des tisseuses 
et des fileuses. 
 

 
 
 
 
 



69 
 

Bibliographie 
 

 ADENET LE ROI. Berte as Grans Piés. Éd. Albert Henry. 
Genève, Droz, 1982. 
 
BARBER, E. W. Women’s Work The First 20,000 Years. Women, 
Cloth and Society in Early Times. New York & London: W.W. 
Norton & Company, 1994. 
 
BATTISTINI, Y. Poétesses Grecques. Paris, Imprim. Nationale, 
1997. 
 
FRUGONI, C. L’iconographie de la femme au cours des XIe - XIIe 
siècles. Cahiers de Civilisation Médiévale. XXe Année, n. 2-3, 1977, 
pp. 177-188. 
 
HOMÈRE. Odyssée. Paris, Hachette, 1996. 
 
HOWATSON, M. C. Dictionnaire de l’Antiquité. Paris, Ed. Robert 
Lafont, 1989. (Trad. de l’angl. par CARLIER, J. et alii). 
 
MAFRA, Johnny J. A Mulher Escritora na literatura greco-latina e 
outros estudos. Belo Horizonte, Editora Dimensão, 1989. 
 
MOSSÉ, Claude. La femme dans la Grèce antique. Paris, Albin 
Michel, 1983. 
 
NELLI, René. L’érotique des troubadours. Toulouse, Edouard Privat, 
1963. 



70 
 

REGNIER-BOHLER, D. Geste, Parole et Clôture : Les 
représentations du gynécée dans la littérature médiévale du XIIIe au 
XVe siècle. Mélanges de langue et de littérature médiévales offerts à 
Alice Planche. Annales de la Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines de Nice, n° 48, 1984, p. 393-414. 
 
RIOU, Yves-jean et alli, L'Abbaye de Saint-Savin-Vienne. Images  
du Patrimoine, Edité par C.P.P.P.c., 1992. 
 

Viviane CUNHA 
 

  



71 
 

Campi di ricerca e cantieri di lavoro nell’ambito della 
poesia trobadorica: 

Peire Vidal e Na Vierna 
 

Résumé 
 

On ne peut plus différer le travail nécessaire consistant à tirer de 
l’ombre dans laquelle ont été trop longtemps et injustement reléguées 
les femmes qui ont agi en inspiratrices, dédicataires et/ou 
protagonistes de la « lyrique courtoise » et qui ont, plus ou moins 
directement, contribué aux XII et XIII siècles à la laïcisation de la 
culture, à la sécularisation des thèmes littéraires, à l’affirmation de la 
parole et de l’écrit en langue « vulgaire ». J’ai considéré opportun de 
me consacrer à l’une des figures féminines les plus célèbres du gotha 
seigneurial et poétique provençal, mais en même temps controversée 
et évanescente : Dompna Vierna, ouvertement célébrée dans quatorze 
compositions conservées de Peire Vidal, qui lui manifesta des 
sentiments profonds et tenaces de dévotion pendant presque dix ans. 
Grâce à de nouveaux approfondissements dans la recherche historique 
et à l’exploration critique d’éléments externes et internes des poésies 
du troubadour toulousain, j’ai la conviction de disposer d’indices 
suffisants pour proposer l’identification de la gente dame : attestée en 
vie en 1197, elle appartenait à une grande famille arlésienne qui, dans 
la deuxième moitié du siècle, se distingua sur la scène politique, 
économique et mondaine provençale par la puissance, le prestige, les 
capacités entrepreneuriales, stratégiques et diplomatiques de ses 
membres, ainsi que par son intérêt pour une vie raffinée, les 
manifestations artistiques et les dimensions ludiques de l’écriture 
littéraire. 

 
 
Gli ultimi trenta/quaranta anni sono stati segnati da una grave e 
diffusa crisi epistemologica – in gran parte dovuta, com’è noto, al 
declino e al disfacimento dei paradigmi marxisti, strutturalisti, 
decostruttivi, semiotici, referenziali, estetici prima trionfanti – e 



72 
 

dall’emergere, in assenza di certezze procedurali e di indiscussi 
maîtres à penser, di nuove, ma conflittuali, metodiche euristico-
interpretative e pratiche di storiografia letteraria. Anche grazie 
all’accesso facilitato ai reperti archivistici e bibliotecari mediante 
tecniche informatiche e riproduzioni fotografiche e telematiche di 
continuo arricchite quantitativamente e migliorate qualitativamente, 
la scritturalità medievale ha costituito oggetto di intensificate indagini 
tese ad una sua valutazione all’interno di un sistema di relazioni 
umane e di una rete di comunicazione in grado di spiegarne la natura, 
la logica, il significato ed i legami con la realtà ed attente non più e 
non soltanto ai singoli documenti o testi, come avvenuto nel corso del 
diciannovesimo e dei primi due terzi del ventesimo secolo, bensì 
includenti aree di applicazione disciplinare un tempo definite 
marginali, le scienze una volta considerate di supporto e ancillari, ma 
rivelatesi sempre più fondamentali. L’antropologia culturale, la 
sociologia, la codicologia, la paleografia, la diplomatica, la statistica, 
gli studi sulle sedi di maturazione della vita civile e sulle officine di 
elaborazione e divulgazione di forme discorsive avanzate, sui modi di 
apprendimento e appropriazione dei segni grafici, miniaturistici, 
pittorici, sugli impieghi concreti dell’alfabetizzazione, sulle funzioni 
e sulle ricadute politiche, economiche, giuridiche, della circolazione 
dei manufatti librari, sono balzati al centro della speculazione sulle 
vestigia del passato, sulle tracce ontologiche e sulle eredità 
fenomeniche di mondi e civiltà che le vicende della storia hanno reso 
molto diversi, spesso snaturato e assai tramutato. 
 
 Si sono moltiplicati gli sforzi esplicativi della literacy, della 
testualità, dell’affermarsi delle lingue volgari e dell’importanza 
acquisita dalla parola, dalla comprensione, dalle forme compositive 



73 
 

scritte ed orali nella sfera tanto pubblica quanto privata, nella 
dimensione sia laica che religiosa, e ci si è sempre più persuasi della 
necessità dell’inter e transdisciplinarietà, della convenienza di mettere 
in comune esperienze difformi e parallele – provenienti da vari ed 
eterocliti settori del sapere umanistico – e di provare a farle confluire 
in un solo campo di tensione, secondo la bella definizione di M. 
Corti1, ripresa dalle scienze fisiche2.  

 
Oggi si rileva urgente e non più differibile l’esigenza di ulteriori 

escussioni e verifiche, di rinnovare le griglie di lettura, di trasformare 
i testi scritti pervenuti da semplici e a tratti triviali sources, come 
finora si è per lo più registrato, in resources per afferrare un passato 
che non è passato ed ottenere una valida e buona penetrazione 
dell’universo mentale, intellettuale, didascalico, immaginativo, 
emotivo, affettivo, letterario delle donne e degli uomini dell’età di 
mezzo. Bisogna soprattutto ricucire gli strappi nella tela di 
connessione al mondo circostante di orditi scampati a secolari 
intemperie, smetterla con l’assurdo feticismo del testo, adottare una 
nuova ed efficiente strategia conoscitiva del retroterra socioculturale, 

 
1 Vd. in particolare M. CORTI, Il viaggio testuale. Le ideologie e le strutture 
semiotiche, Torino, Einaudi, 1978. 
2 Occupandosi di medioevo non bisogna però dimenticare che sono inapplicabili 
le metodologie matematiche e galileiane, che non sono ammissibili asserzioni 
perentorie e definitive come nelle scienze sperimentali, che si ha a che fare, 
spesso, solo con piste poco discernibili o addirittura da scoprire, con indizi, 
sintomi, segnali vaghi ed imprecisi, che si rendono pertinenti più dati rispetto a 
quelli richiesti per la comprensione di un testo moderno, che si pretendono 
capacità divinatorie, congetturali, propositive, di captazione e di cattura del 
senso dei reperti a disposizione, che occorre possedere una ricca cassetta di 
strumenti e attrezzi idonei a orientare in quel labirinto di nessi che è proprio di 
ogni opera d’arte e di ogni documento proveniente dalla media tempestas. 



74 
 

delle finalità estetiche ed extraestetiche, degli intrighi e delle 
convenienze che hanno pesato sull’elaborazione delle opere a noi 
arrivate, precisare i luoghi, gli stimoli e le occasioni di produzione di 
organismi scritturali di cui ci giungono solo bagliori lontani e confusi, 
rendere il “non presente” presente e comprensibile3. Non si possono 
più dematerializzare, despazializzare, destoricizzare, 
decontestualizzare le fonti superstiti, è doveroso cambiare lo statuto 
dei testi rimasti, abbandonando il manicheismo orale/scritto, le 
differenze di analisi tra prodotti di high culture e popular culture (in 
verità intricati più di quanto generalmente creduto), investigando ab 
imis le dinamiche e i processi di trasmissione-ricezione di documenti-
monumenti a lungo e ingiustamente ridotti al silenzio, ponderando e 
perscrutando non solo le intramature prese in considerazione ma pure 
ciò che c’era fuori e al di là di esse, ricordando che le opere d’arte 
sono macchine in grado di aprire varchi nel panorama delle idee, della 
psicologia collettiva, delle Weltanschauungen, dell’intellectual 
history cui con ogni sforzo è profittevole e inderogabile tendere. 
Occultare informazioni preziose, destinate ad essere perdute se non 

 
3 Tanto più se si condivide l’idea espressa circa quaranta anni or sono da Jacques 
Le Goff (la prima volta nell’articolo Pour un long Moyen Âge, «Europe», 654 
(1983), pp.19-24, ma ribadita e sviluppata in numerosi saggi successivi, tra cui 
merita particolare menzione quello steso in collaborazione con Jean-Claude 
Schmitt, L’histoire médiévale, «Cahiers de Civilisation Médiévale», 39, 1996, 
pp. 9-25) d’un lungo ed espanso medioevo, d’un periodo storico-socio-culturale 
non conclusosi nel XV secolo, come convenzionalmente suole registrarsi, ma 
protrattosi ben oltre il cosiddetto Rinascimento ed esteso fino almeno alla 
rivoluzione francese e all’avvento dell’era industriale. Un arco di tempo di cui 
è possibile seguire per grandi linee la formazione e la costante evoluzione e che 
nell’insieme, nelle sue varie sfaccettature, costituisce un laboratorio euristico 
unico e formidabile per comprendere le trasformazioni che hanno portato al 
sistema politico, economico, sociale, istituzionale, mentale, comportamentale 
d’oggigiorno. 



75 
 

divulgate e intese, rinunciare ad abbracciare la totalità del campo 
letterario, equivale a sottrarre materiali importanti all’impalcatura su 
cui si basa la prospettiva culturale, a precludere ascosti ed interessanti 
insights, a comprimere le possibilità di giudizio. È invece necessario 
non desistere dal ricercare, repertoriare, classificare, interpretare i dati 
fossilizzati giacenti nei fondi di depositi e/o di memorabilia poco e 
male esplorati, approfondire la conoscenza dei media superstiti4, che 
non presentano ma rap-presentano il consorzio umano d’un tempo 
andato, spesse volte concepiti e forgiati in maniera tutt’altro che 
ingenua e candida e di cui vale la pena indagare con spirito nuovo, 
più scaltrito e smaliziato che nei decenni scorsi, le ragioni, il senso e 
l’immanenza idiomatica. 

 
E nel cantiere di lavoro in cui sono chiamati a cooperare 

specialisti di branche eterogenee non possono mancare i filologi, 
abituati ad effettuare letture rallentate, alla ‘moviola’, dei testi 
costituenti il loro pane quotidiano e a segmentare e ‘ruminare’ gli 
enunciati reperibili (per eliminare le scorie e depurarli dalle 
superfetazioni, oltre che per fugare qualsiasi ambiguità od oscurità 
esistente sub velamine figmentorum), con vaglio finalizzato non solo 
all’edizione e alla critica stricto sensu, ma anche all’affidabilità di 

 
4 Fra l’altro tenendo presente che lo scritto veniva utilizzato per confortare e 
rinforzare l’orale, che l’alfabetizzazione, la capacità di leggere e di scrivere 
accresceva nel medioevo il prestigio e il potere di chi riusciva a provarla, 
infondeva un rispetto e una forza autoritaria a chi la sapeva sfoggiare, costituiva 
un mezzo d’affermazione e d’azione, che il binomio litteratus/illitteratus 
equivaleva a quello superiore/inferiore, dominatore/dominato, che chi 
fabbricava i testi fabbricava la storia, creava i presupposti e le giustificazioni 
dell’operato da intraprendere o intrapreso, formava le basi delle conoscenze, 
delle scelte, delle decisioni, delle manipolazioni dell’opinione pubblica. 



76 
 

ogni passaggio, alla decifrazione e allo scioglimento – senza forzature 
ideologiche – di ciascuna problematica connessa o ruotante attorno 
alle opere pubblicate, con vigili e scrupolose proiezioni sugli scenari 
situazionali, storici, geografici d’origine e con riguardo speciale alle 
logiche di gradimento e successo degli artefatti sopravanzati, alle 
relazioni sistemiche intrattenute, alla funzione educativa e sociale 
svolta, alle potenzialità veicolari e propulsive di cultura detenute. 
Soltanto porgendosi come renovatores dell’approccio «to written 
records»5, non come semplici antiquari, ma come scrutatori-
indagatori-decrittatori (attraverso l’esame microscopico delle 
multiple e complesse sostanze di cui sono portatori i testi) di 
organismi ancora vivi e di aggregazioni sociali che sono servite da 
matrice per non pochi elementi-chiave del nostro ordinamento 
istituzionale, come esplicatori-ricostruttori-resuscitatori (mediante 
‘rimanenze’ esemplari e tipiche, non isolate dal loro contesto di 
produzione-conservazione-consumo) dell’Urkundenlandschaft 
sotteso alla massa di pergamene e di carte lasciate con evidente scopo 
memoriale, ponendosi instancabilmente il quesito del perché si è 
scritto e si è dettato o stilato in un determinato modo, gli odierni 
veneratori della dea Mnemosine (madre delle nove muse) possono 
pensare di ristabilire il legame consustanziale, organico, tra storia e 
scrittura, tra strutture materiali e forme discorsive, di recuperare 
almeno i ‘sintomi’6 della vita d’autrefois, d’assolvere il compito di 

 
5 Riprendo di proposito la stringa finale del fondativo saggio di M.T. CLANCHY, 
From Memory to Written Record. England, 1066-1307, Cambridge, Harvard 
University Press, 1979. 
6 Aderisco senza difficoltà alla definizione che del sintomo ha dato J. MORSEL: 
« la part invisible mais décisive de la chose visible» e mi trovo totalmente 
d’accordo con lui quando sostiene che «le symptôme est efficace moins par ce 
qu’il nous dit que parce qu’il nous rappelle que nous ne savons pas» (Traces? 



77 
 

chiarire la trama degli intellectual objects rimasti, di contribuire così 
a preservare dall’oblio e dall’estinzione gli strumenti primari di 
conoscenza della civiltà medievale. 

 
L’homo medievisticus litterarius7 del XXI secolo non deve, a 

differenza del collega modernista o contemporaneista, immergersi 
nelle profondità abissali dell’ispirazione dello scrittore o poeta 
studiato per scoprire il rovello da cui è scaturito l’impulso narrativo o 
versificatorio, né calarsi tra le pieghe dell’interiorità soggettiva 
dell’ideatore-realizzatore del testo analizzato per descrivere il 
«paesaggio dell’anima» e mettere a nudo i processi mentali e 
sentimentali, le inquietudini e le emozioni che hanno portato allo 
sviluppo di determinate immagini nella camera oscura della  fantasia 
e della riflessione intima e alla loro colorazione con le parole, non può 
accontentarsi di frantumare in minuscole schegge il significato d’una 
data scrittura e di accertare i riverberi su di essa dell’io primo 
maneggiante la penna; è conveniente che si occupi del congegno da 
altri lucubrato non unicamente come  logos, vale a dire come oggetto 
linguistico, letterario, estetico o giuridico-amministrativo richiedente 
un’appropriata e specifica analisi, che nutra fiducia nelle capacità del 
dettato rimasto di concettualizzare e aprire spiragli sulla realtà da cui 
emana e a cui si dirige, di stabilire ed esprimere le relazioni 

 
Quelles traces? Réflexions pour une histoire non passéiste, « Revue 
Historique », 680, 2016/4, pp. 813-868 : 855). 
7 Mi piace ripetere l’originale qualifica appioppata da R. TRACHSLER, De l’objet 
au texte et vice versa. Le statut du recueil manuscrit dans les études de la 
littérature du Moyen Âge, in Le Moyen Âge dans le texte. Cinq ans d’histoire 
textuelle au Laboratoire de médiévistique occidentale de Paris (éd. B. Grévin-
A. Mairey), Paris, Publications de la Sorbonne, 2016, pp. 45-58. 



78 
 

dinamiche, instabili e reciproche tra res e verba, tra strutture sociali e 
pratiche idiomatiche. 

Perfino i componimenti più frustri e i documenti interlineati in 
maniera apparentemente sbrigativa e facilona danno spesso 
l’opportunità di penetrare le circostanze fattuali, di comprendere gli 
interessi, gli obiettivi, le aspirazioni, le intenzioni e le tentazioni, le 
ansie, i sogni, le competenze di chi li ha elaborati. 

 
Da quest’angolo prospettico merita d’essere altresì rilevato che 

le opere d’arte del medioevo non presuppongono affatto come 
destinatario un lettore solitario e silenzioso in cerca del loro senso; 
esse erano recepite secondo categorie e strategie decodificatorie 
completamente divergenti da quelle in uso oggi, venivano 
ordinariamente recitate o lette ad alta voce in adunanze collettive 
(formate, in genere, da piccole cerchie dagli orizzonti piuttosto 
limitati, ancorché ben edotte a proposito delle persone, delle 
situazioni, degli eventi portati alla ribalta), risentivano dell’intervento 
della musica o della voce umana nella loro diffusione, dovevano nei 
piani di produzione-trasmissione-circolazione provocare degli effetti 
ben precisi, obbedivano alle regole proprie d’ogni performance e 
comportavano quindi partizioni in unità testuali brevi, estensioni 
discorsive ristrette, intrighi non troppo complessi, riprese, ripetizioni, 
digressioni e moltiplicazioni di episodi autonomi, interpelli, dediche, 
avvisi ai riceventi. La fruizione della letteratura costituiva un fatto 
comunitario, implicava una comunicazione di tipo circolare, interna a 
membri di gruppi socialmente e ideologicamente solidali e coesi, 
dotati a partire dal XII secolo almeno di vernacular literacy e di 
competenze culturali soddisfacenti, per lo più materialmente e 
mentalmente vicini agli estensori/espositori degli orditi proposti alla 



79 
 

loro attenzione o curiosità. Era nel giusto P. Zumthor quando, già 
cinquant’anni fa, avvertiva che «lungo tutto il medioevo i testi 
sembrano essere stati tutti, salvo eccezioni, destinati a funzionare in 
condizioni teatrali»8, scorgeva forti somiglianze coi nostri happenings 
e sosteneva che le compilazioni in prosa o in rima provenienti dal 
millennio compreso tra il VI e il XV secolo portano tutte le stimmate 
delle situazioni in cui vennero concepite ed elaborate, degli schemi 
percettivi e valutativi, dei desideri, dei gusti, degli orizzonti d’attesa 
dell’udienza cui erano riservate, mostrano d’avere «una parte da 
recitare sulla scena»9, vanno interpretate secondo parametri 
‘architettonici’, emblematici, figurativi, semiotici, morali, politici, 
metaforici, non molto diversi da – e anzi simmetrici a – quelli che 
normalmente animano i moderni mass-media. 

 
In particolare la lirica trobadorica era votata ad una 

consumazione allargata e condivisa (quantunque sempre in ambienti 
raffinati), si presentava «less as an individual creation, than as a 
mimetic activity, derived from a need for collective participation»10, 
tendeva a riempire un’attesa, a colmare un vacuum, a soddisfare un 
voler sentire, dipendeva in misura non trascurabile dagli autori che la 
coltivavano e che impiegavano i patterns trasmessi dagli attori 
(signorili) che si compiacevano di favorirne l’attecchimento e la 
maturazione, si appoggiava apertamente alla sonorità, alla varietà dei 
sensi fonici e uditivi, risultava investita d’una funzione aggregativa e 

 
8 P. ZUMTHOR, Semiologia e poetica medievale (trad. dalla versione francese, 
apparsa nel 1972, di M. Liborio), Milano, Feltrinelli, 1973, p. 38. 
9 Ibidem. 
10 P. ZUMTHOR, From the Universal to the Particular in Medieval Poetry, 
«Modern Language Notes», 85 (1970), pp. 815-823:816. 
 



80 
 

quasi rituale (soprattutto a livello emotivo e immaginativo), 
conteneva più significati di quelli sulle prime esibiti, si situava in uno 
spazio al confine tra il privato e il pubblico, tra il personale e 
l’impersonale, tra il concreto e il rappresentativo-stilizzato. Era 
espressione di cultura elitaria, concorreva a distinguere uno stile di 
vita – e anzi giocava un ruolo di tutto rilievo nel far ravvisare e 
contrassegnare le demarcazioni identitarie del ceto magnatizio ed 
altolocato –, costituiva divertissement rivolto precipuamente ai 
proceres, ai meliores terrae abituati ad occupare i piani superiori 
dell’edificio gentilizio e inclini a ricoprire un ruolo primaziale pure in 
ambito estetico, corporativo, letterario, lieti di poter trarre profitto da 
un mezzo di allocuzione e comunicazione volto a persuadere («per se 
ducere») la platea di astanti che faceva da cornice alla performance, 
di trovare a portata di mano apprezzamenti, omaggi, encomi, ausilî e 
fonti di piacevole intrattenimento e di efficace propaganda politica  o 
di classe. 

 
Sui protagonisti, sugli animatori e sui frequentatori delle 

intriganti riunioni che hanno determinato e condizionato gli 
svolgimenti della poesia medievale in lingua d’oc, sui focolai di 
creatività artistica e sulle cellule di una socialità esercitata a dare 
senso ad organismi da essa inseparabili e altrimenti incomprensibili, 
è indispensabile, ora che quasi tutto il legato lirico trobadorico è stato 
più o meno bene editato, compiere nuove, approfondite e decisive 
investigazioni che consentano di pervenire ad una definizione 
migliore di quella finora disponibile della scena in cui si produssero 
tante concrezioni stichiche rimaste, di proiettare con la maggiore 
precisione possibile i reperti raccolti ed esaminati con lente di 
ingrandimento nel quadro ‘naturale’, storico-culturale, che fece da 



81 
 

epicentro e sfondo alla loro formazione, di redigere una puntuale e 
soddisfacente mappa descrittiva ed esplanativa della letteratura 
superstite e delle sue complesse inflessioni psicologiche, semiotiche 
e simboliche, di recuperare ed associare inestricabilmente i testi 
sopravanzati al contesto che ne favorì l’invenzione e la diffusione11. 

 
E nell’auspicabilmente rinnovato modo di conoscere e fare 

esperienza del passato, nell’apprestamento di più agguerriti e 
affidabili strumenti di rilevazione, di analisi e di misurazione dei dati 
storici raggranellati, nell’ineludibile allargamento dei campi di ricerca 
e delucidazione, nel tentativo di restituire corretta fisionomia, 
trasparenza e risalto alle figure attanziali che hanno ideato, propiziato 
o influenzato i pezzi poetici giuntici da un’età lontana otto-novecento 
anni dalla nostra, non si può fare a meno di trarre fuori dall’ombra e 
dal dimenticatoio in cui sono state a lungo ingiustamente relegate le 
donne che hanno agito da ispiratrici, dedicatarie e/o protagoniste, vuoi 
dirette vuoi indirette, del «grande canto cortese» e della vita 
relazionale esplicatasi, specialmente nei cosiddetti secoli di svolta 
dell’era premoderna, durante le assemblee associative, mondane, 
ricreative, culturali che si succedevano, in gran parte dell’Europa 
occidentale e segnatamente nel Sud della Francia, con una cadenza e 
una frequenza molto maggiori di quanto generalmente s’immagina. 

 
 

11 Mentre si indagano i percorsi dei differenti e variegati congegni 
rappresentativi, giova ricordare che quanto riportato o intravisto sulla pagina 
non è accaduto in tempi vicini al momento in cui si sta leggendo, ma si riferisce 
a stagioni, circostanze e luoghi distanti che bisogna afferrare chiaramente e 
pienamente, far riemergere, riabitare, ravvivare secondo gli schemi moretici in 
uso presso le curie baronali, ecclesiastiche, cancelleresche o gli ambienti 
cavallereschi urbani per altre vie affigurati e ricostruiti. 



82 
 

In coincidenza con la trasformazione nel mondo contemporaneo 
dei rapporti uomo-donna, anche sulla spinta trasversale (e di 
provenienza soprattutto transatlantica) degli women’s studies, negli 
ultimi decenni si è, invero, cercato di por fine a secolari 
discriminazioni, pregiudizi, manipolazioni, damnationes memoriae, 
di abbattere il muro che ha circondato l’Altro femminile per effetto di 
una bieca e stereotipata visione androcentrica della società, di 
intercettare e salvare dall’incuranza e dall’oblio tante nostre antenate 
lasciate senza identità e senza voce, di rinvenire e rivalutare le tracce 
della loro attività, delle loro fatiche, delle loro pene, delle loro gioie. 
Si è accertato, passo dopo passo e al di là d’ogni dubbio o riserva, che 
nel periodo della “rinascita” medievale il grado di istruzione delle 
donne aristocratiche era più che rispettabile, per nulla inferiore a 
quello degli uomini di pari prosapia, e che anzi «it was more likely 
for a noblewoman to be literate than a nobleman»12. Mentre, infatti, i 
giovani patrizi erano addestrati soprattutto all’uso delle armi, alla 
caccia, alle competizioni atletiche, ai tornei, le fanciulle di buona 
famiglia venivano ordinariamente avviate – perfino nei ridotti dei più 
piccoli feudatari – ad un’educazione libresca ampia e prolungata, così 
da metterle al riparo, secondo l’insegnamento dei principali padri 
della Chiesa, dai pericoli e dalle tentazioni del secolo e da aiutarle a 

 
12 A.F. LIVINGSTONE, Powerful Allies and Dangerous Adversaries. Noblewomen 
in Medieval Society, in Women in Medieval Western European Culture, ed. L.E. 
Mitchel, New York-London, Garland, 1999, pp. 7-30:12; ed è il caso di 
richiamare pure alla mente quanto in precedenza scritto da S. GROAG BELL: 
«from the ninth to the fifteenth century there is solid evidence that individual 
European laywomen of the upper classes read and owned books» (Medieval 
Women Book Owners: Arbiters of Lay Piety and Ambassadors of Culture, 
«Signs. Journal of Women in Culture and Society», VII (1982) pp. 742-768, poi 
in Women and Power in the Middle Ages, ed. M. Erler-M. Kowaleski, Athens 
and London 1988, pp. 149-173:152 da cui si cita). 



83 
 

tenere sgombra la mente da vanità e frivolezze e a crescere virtuose e 
caste. Si è scoperto che nel corredo d’ogni ragazza da marito «ben 
nata» quasi mai mancavano manuali, compendi e testi introduttivi alla 
scientia litterarum; del resto, se non ci fosse stato un vivo interesse 
da parte delle nobildonne dell’epoca per gli svariati prodotti della 
creatività letteraria e in genere per i messaggi e le sollecitazioni 
provenienti dai libri, se esse non fossero state, come ci informano a 
più riprese le biografie trobadoriche, dotate di engenh, enseignadas e 
disposte a solatz revelhar, non si spiegherebbero le dediche e le 
allusioni ad altolocati personaggi femminili che così 
abbondantemente possiamo raccogliere in opere didattiche o di svago 
dei secoli XII e XIII13. 

 
Gli scavi condotti sulla condizione femminile nella seconda età 

feudale hanno permesso di documentare non solo l’incremento dei 
diritti, del coinvolgimento negli affari economici e politici, del potere, 
del prestigio delle donne dell’epoca, ma altresì, statisticamente, la 
circostanza – non adeguatamente accepita e registrata dal prisma 

 
13 Significativa al riguardo la spigolatura dai romanzi anticofrancesi del periodo 
1150-1300 effettuata da R. L. KRUEGER, Women Readers and the Ideology of 
Gender in Old French Verse Romance, Cambridge University Press, 1993, pp. 
253-258. Non trascurabile risulta altresì, in questo contesto, la testimonianza 
iconografica a noi pervenuta: non si contano i disegni e le miniature reperibili 
in manoscritti medievali raffiguranti donne nell’atto di leggere; nei testi 
devozionali perfino la Vergine è ritratta circondata da libri o applicata alla 
lettura. Questo simbolismo non può certo considerarsi casuale e trova senz’altro 
il suo pendant nel gradimento e nell’interesse delle donne del tempo per i 
manufatti scrittorî. Come dimenticare poi il sarcofago di Eleonora d’Aquitania 
con le sembianze della regina tenente fra le mani un volume aperto o le effigi 
nella sezione occidentale del coro della cattedrale di Naumburg riproducenti le 
contesse Gerburga e Gepa con il salterio in mano? 



84 
 

rifrangente maschilista tradizionale – che una porzione notevole della 
letteratura tanto in latino che in volgare a noi giunta dal millecento e 
dal milleduecento vide la luce «under the sign of a woman»14. Torna 
tuttavia opportuno rammentare che le appartenenti a stirpe titolata non 
si limitavano a ricevere quanto era loro offerto in omaggio, ma il più 
delle volte erano esse stesse a commissionare (e non di rado ad 
abbozzare) i lavori dell’intelletto che servivano da base e 
provocazione delle conversazioni, delle recite, delle giostre 
dialettiche e poetiche che tanto attiravano la comunità curtense. 

 
La svolta comunque più importante che le organizzatrici e registe 

delle feste, degli intrattenimenti mondano-culturali, degli spettacoli 
che andavano in scena nelle dimore signorili hanno impresso al corso 
della storia della letteratura è da scorgere nel loro cosciente, deciso, 
progressivo rifiuto del latino e nella parallela, convinta, lucida e 
irrefrenabile opzione per la lingua materna15. Come determinante fu 

 
14 Va considerato che senza la partecipazione attiva e feconda delle domnas al 
«théâtre mondain» che animava le aule dei castelli nobiliari non ci sarebbe stato 
l’amore cortese, non avrebbe avuto modo d’esistere e d’esplicarsi il triangolo 
cavalier-dompna-senhor, sarebbero stati inconcepibili le performances 
letterarie nelle quali molto spesso il principale oggetto dei sospiri, delle 
impetrazioni, delle apostrofi del poeta di turno era proprio una donna d’alta 
classe interagente con lui e che mostrava d’essere non un mito o un simbolo, 
bensì «a voice, an actor with a role to play» (R.C. HOFFMAN, The Lady in the 
Poem: a Shadow Voice, in Poetics of Love in the Middle Ages. Texts and 
Contexts, ed. M. Lazar-N. Lacy, Fairfax (Virginia) 1989, pp. 227-235:234).   
15 Dopo il Mille il latino aveva finito con l’identificarsi sempre più con l’idioma 
dei chierici, dei governanti, dei maestri, degli studia episcopali e conventuali, 
dei tribunali, dell’amministrazione, di ciò insomma che ricadeva sotto il 
dominio degli uomini: naturale quindi lo sforzo delle donne (alle quali era 
impedito l’accesso a quelle scuole urbane immensurabilmente e 
celerissimamente proliferate in tutto il continente europeo a partire dalla fine 



85 
 

il contributo delle castellane alla laicizzazione della cultura e alla 
secolarizzazione dei temi letterari, così, carica delle conseguenze che 
tutti conosciamo, fu la loro valutazione che «Latin was no longer 
essential to education and communication»16. Aveva senz’altro 
ragione Matilda Tomaryn Bruckner a scrivere che «women’s prise de 
parole signifies an act of power, a self-empowerment that announces 
their entry into language and the public spheres of social interaction, 
whether in oral or written exchanges»17. C’è solo da aggiungere e 
specificare che l’autoriabilitazione della domna nel XII secolo segnò 
una vera e propria rivoluzione moretica e culturale: non solo impose 
un nuovo stile di vita nei rapporti tra appartenenti a sesso diverso, ma 
modificò radicalmente la mentalità e i valori, promosse spinte etiche 
e tensioni ideali prima inimmaginate, diffuse una rinnovata modalità 
del sentire e del condursi, fece riacquistare pretz non tanto, come si 
usa dire, alle specie femminile, quanto – e in misura enormemente 
maggiore – all’uomo, a tutto il genere maschile, dopo secoli di cecità 
e di ottuse concezioni fallocratiche. 

 
Se è vero, però, che si sono compiuti passi giganteschi nella 

percezione di quell’universo femminile del medioevo che ancora nel 
 

dell’undicesimo secolo) di imporre un veicolo espressivo che riducesse o 
addirittura eliminasse il divario che oggettivamente esisteva fra il disadorno 
strumento linguistico da loro appreso tra le mura domestiche e l’elegante e 
curato idioma con cui i privilegiati esponenti del genere maschile avevano la 
possibilità di impratichirsi nelle scuole cittadine. 
16 J.W. THOMPSON, The Literacy of the Laity in the Middle Ages, New York, 
Franklin Classics, 19632, p. 142. Sul tema è successivamente intervenuto con 
più circostanziate argomentazioni J.H. McCASH, The Cultural Patronage of 
Medieval Women, Athens (Georgia) 1996 (specialmente nelle pagine 1-49). 
17 M.T. BRUCKNER, Fictions of the Female Voice: the Women Troubadours, 
«Speculum», LXVIII (1992), pp. 865-891:867. 



86 
 

1984 G. Duby dichiarava «presque complètement clos…terre 
vierge»18 in cui appariva impellente aprire nuove piste d’indagine e 
procedere con dispositivi di segnalazione a luce costante, e se è 
indubbio che in linea generale si è smesso di considerare le donne 
fonti di depravazione e di corruzione dell’ordine morale e sociale, 
semplici “ornamenti” o oggetti di desiderio virile, ridando loro un 
posto non secondario e dignitoso nel mondo della scrittura e della 
cultura, delle emozioni e degli affetti, pure è inoppugnabile che a 
tutt’oggi manchino adeguate, soddisfacenti e sistematiche 
esplorazioni d’archivio per assegnare una giusta collocazione nella 
vita privata e pubblica a tante rappresentanti del sesso a lungo ed 
erroneamente giudicato debole19, per ricostruire in maniera corretta la 
loro identità ed il loro status, per introdurle fondatamente negli annali 
della letteratura, non tanto come miti, ma come figure veraci e 
concrete, restituendo loro connotati autentici e capacità di 
testimoniare, di contribuire alla stesura di una storia finalmente à part 
entière, di favorire il superamento di tante gabbie ideologiche, di 
svelare e far penetrare appieno «the humanity of the Middle Ages», 
obiettivo fino a ieri invocato da un esperto della civiltà occitana quale 
W.D. Paden20, consapevole della necessità di ‘ripescare’ e riproporre 
all’attenzione le donne cantate dai trovatori (torreggianti da 
dominatrici irraggiungibili sui loro ‘satelliti’), di spiegare il perché 

 
18 G. DUBY, Les femmes et la révolution féodale, « La Pensée : revue du 
rationalisme moderne», n° 238 (mars-avril 1984), pp. 5-15:5-6. 
19 Esplorazioni che sono ben lungi dal raggiungere la parità con quelle effettuate 
per soggetti maschili. 
20 W.D. PADEN, The Troubadour canso in the Context of Social Reality, «Tenso», 
36 (2021), pp. 47-61:47; lo studioso americano ha ritenuto pertinente osservare 
altresì che «in general, we do not know who the lady is, despite our best efforts 
to penetrate the secrecy of the poets» (p. 50). 



87 
 

della loro nomination e di chiarire le ragioni di fondo, i disegni, le 
modalità che hanno portato alla costruzione dei canoni poetici a noi 
arrivati. 

 
Essendo ormai diventato dato gnoseologico pacifico ed 

incontrovertibile che letteratura e vita non possono essere scisse se 
non artificiosamente ed essendosi dimostrato valido tale principio più 
che mai a proposito della media tempestas, riportandosi alla quale 
risulta veramente impossibile disgiungere la creazione testuale dalla 
pratica sociale, si comprenderà il motivo per cui abbia aderito di buon 
grado al programma di ricerca internazionale coordinato da M. Simó, 
avente come scopo precipuo lo studio, con approccio interdisciplinare 
e metodologie scientifiche, «of the role of women in medieval 
European lyric poetry and its artistic, historical, and social 
projections»21, e mi sia assunto il compito specifico di togliere dagli 
angoli bui e morti del quadro letterario superstite un certo numero di 
figure femminili che diedero un contributo decisivo all’affermazione 
del dire e dello scrivere in volgare, di frugare tra la merce invenduta 
del passato e tra i reperti documentari rimasti per recuperare e 
reinterpretare le tracce della presenza muliebre nelle occasioni 
associative e nel sistema di relazioni sviluppatosi nell’Occitania dei 
secoli XII e XIII, di discernere ed accertare il peso delle circostanze e 
delle spinte esterne, dei legami ideologici e dei rapporti gerarchici che 
hanno gravato sui nuclei e sugli organismi propulsori di cultura, 
influenzando e condizionando la sostanza, la qualità e lo svolgimento 
di tanti recitativi destinati all’intrattenimento e al diletto di brigate 

 
21 Cfr. M. SIMÓ, Women’s Song and Medieval Lyric Poetry: Women’s Voices and 
Figures, Mental Representations and Social Change, «Summa», 17 (2021), pp. 
116-119:116. 



88 
 

competenti nell’arte mediatica del tempo e strette assieme da vincoli 
di solidarietà e di interesse che attendono ancora d’essere 
compiutamente precisati e chiariti. 

 
Al presente mi occuperò di uno dei personaggi più famosi, ma 

per noi più controversi ed evanescenti, del gotha signorile e letterario 
provenzale: della dompna Vierna apertamente celebrata in ben 
quattordici componimenti22 rimasti di Peire Vidal, che a lei manifestò 
profondi e tenaci sentimenti d’amore e devozione per circa dieci anni. 

 
L’oggetto dell’insistito attaccamento affettivo del trovatore 

tolosano ha richiamato, anche per via dell’originalità e dell’eccellenza 
del tessuto lirico che fa da contorno, l’applicazione investigativa 
d’una nutrita schiera di studiosi e amateurs di poesia in lingua d’oc. 
L’antico ‘biografo’ di Peire era convinto che la donna di cui questi 
s’era innamorato fosse da identificare con «Azalais de Rocamartina, 
q’era moilliers d’En Baraill, seignor de Marseilla, con lo qal 
s’apelava Peire Vidals ‘Rainer’»23 e la sua opinione venne 
passivamente accettata fino agli inizi del Novecento, quando S. 
Stroński dimostrò che la notizia ammannita era priva di fondamenti 
storici, «une pure invention, au surplus fort maladroite», e propose di 

 
22  Sono quelli segnati coi numeri II, III, IV, VII, VIII, XXIII, XXVIII, XXIX, 
XXX, XXXII, XXXVII, XXXIX, XLI, XLIII, nell’edizione curata da D. S. 
AVALLE, Peire Vidal. Poesie, Milano-Napoli 1960, dalla quale sono estrapolati 
i versi del trovatore che più avanti saranno citati. 
23 Il dato informativo ora riportato si trova, invero, non nella vida, ma nella 
lunga e dettagliata razo che accompagna nella versione tramandata dal ms. H 
(e edita da J. BOUTIÈRE e A.H. SCHUTZ, Biographies des troubadours. Textes 
provençaux des XIIIe et XIVe siècles, Paris, Nizet, 19642, pp. 356-358) le 
canzoni registrate nella BdT sotto i numeri 364, 2, 36, 37, 48, e che uscì con 
tutta probabilità dalla stessa penna che stese il profilo ‘biografico’. 



89 
 

scorgere nella nobildonna cantata dal trovatore piuttosto «la femme 
d’un autre personnage que P. Vidal appelle Castiat»24. 

 
Tutte le precedenti ipotesi vennero messe in discussione e 

rigettate da R. Lejeune, per la quale la dama che fece al trovatore 
«l’honneur de le retenir comme serviteur et qu’il assure, 
inlassablement, de sa fervente admiration» avrebbe dovuto essere 
omologata con una parente lontana di Raimondo V di Tolosa, 
precisamente con la baronessa «Vierna de Ganges (Ganges, dans 
l’Hérault, chef-lieu de canton de l’arrondissement de Montpellier)»25, 
moglie di Raimondo I, esponente del ricco ed autorevole casato 
nobiliare dei «de Pierre», vassalli diretti del conte di Saint-Gilles. Ma 
le argomentazioni dell’erudita belga lasciarono molto perplesso E. 
Hoepffner che, appoggiandosi alle ricostruzioni dinastiche di S. 
Stroński e constatando che «une demi-soeur de la première femme de 
Barral de Marseille [vale a dire di Azalais Porcelet] portait le nom de 
Vierna» e apparteneva alla grande famiglia arelatense che per tutto il 
Cento aveva esercitato un consistente dominio nella regione del delta 
del Rodano, distinguendosi per costumi di vita raffinati, senso 

 
24 S. STROŃSKI, Le troubadour Folquet de Marseille, Cracovie, Académie des 
Sciences, 1910, p. 65*. La tesi dello studioso polacco risulta ignorata da J. 
ANGLADE nella sua edizione Les poésies de Peire Vidal, Paris 1913, ove si ripete 
– a p. IV e nell’indice dei nomi propri – l’erronea identificazione tradizionale, 
mentre si rivela tenuta in debito conto da E. HOEPFFNER, che non si perita di 
concludere che «il faut définitivement renoncer à identifier na Vierna, la dame 
du poète, avec Azalais, la femme du vicomte de Marseille» (Le Castiat du 
troubadour Peire Vidal, in Mélanges de philologie et d’histoire offerts à M. 
Antoine Thomas par ses élèves et ses amis, Paris 1927, pp. 211-220:217). 
25 R. LEJEUNE, Les personnages de Castiat et de Na Vierna, « Annales du Midi», 
55 (1943), pp. 337-368:337 e 347. 



90 
 

estetico, interesse per la lirica e i risvolti ludici delle litterae, si chiese: 
«Ne serait-ce pas elle la grande amie de Peire?»26.  

 
Il punto della questione alla data del 1960 venne fatto nella 

monumentale edizione delle poesie di Peire Vidal procurata dal 
massimo conoscitore dell’opera del poeta, D.S. Avalle27, che, pur 
palesando rispetto per gli sforzi raffigurativi della Lejeune, ritenne 
ammissibili i sospetti e condivisibili i suggerimenti formulati da E. 
Hoepffner circa i lineamenti storici di dompna Vierna. Le incertezze 
e i dubbi, tuttavia, sull’autentica identità della nobildonna cantata dal 
trovatore tolosano permasero irrisolti, tant’è che F. M. Chambers nel 
suo prontuario scelse di apporre accanto al nome di Vierna 
l’indicazione «An unidentified lady»28 e M. de Riquer si limitò a 
prospettare le opinioni e le supposizioni della Lejeune e 
dell’Hoepffner, guardandosi bene dal prendere posizione a favore 
dell’una o dell’altro29. Ondivaghi si sono rivelati negli ultimi decenni 
quanti hanno avuto modo d’occuparsi, sia pure di striscio, della 
sicuramente aristocratica esponente del gentil sesso omaggiata e 
sublimata da Peire Vidal; così L. Macé ha senza esitazioni abbracciato 
la proposta agnitiva della Lejeune, reputando «très probable» che il 
trovatore «ait rencontré cette dame, intime du comte de Toulouse, à 

 
26 E. HOEPFFNER, Les troubadours dans leur vie et dans leurs oeuvres, Paris, A. 
Colin, 1955, p. 126. 
27 Peire Vidal Poesie, Milano-Napoli, Ricciardi, 1960.Vd. l’imponente lavoro 
citato nella nota 22 e in particolare le pagine 20-21. 
28 F.M. CHAMBERS, Proper Names in the Lyrics of the Troubadours, Chapell 
Hill, University of North Carolina Press, 1971, p. 268. 
29 M. de RIQUER, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, Planeta, 
1975, p. 861. 



91 
 

la cour de Mauguio»30, V. Fraser si è mostrata, al contrario, risoluta 
nel sostenere che dietro l’affascinante silhouette delineata debba 
intravedersi «Vierna de Porcellet, belle-soeur de Raimon Jaufré 
Barral, vicomte de Marseille,  ami et protecteur de Peire»31, mentre P. 
Hutchinson si è dichiarato propenso a credere che «Na Vierna» sia 
stato un senhal per mascherare la vera identità della responsabile delle 
disavventure amorose del poeta e, nutrendo sfiducia circa le 
potenzialità della ricerca storica, ha pronosticato che qualsiasi 
tentativo di ravvisamento è destinato a concludersi in maniera 
improduttiva, aleatoria, contestabile32. 

 
Una densa caligine, dunque, avvolge ancora la figura della 

dedicataria principale – per più di dieci anni – dei canti del trovatore, 
si è lungi dal conseguimento di una consonanza di idee tra gli studiosi 
circa l’identificazione della donna tanto magnificata, si rendono 
indispensabili e indilazionabili nuovi scandagli e ricognizioni 
critiche, anche al fine di un più completo recupero delle virtualità 
significative dei messaggi pervenuti. 

 

 
30 L. MACÉ, Les comtes de Toulouse et leur entourage. XIIe-XIIIe siècles, 
Toulouse, Privat, 2000, p. 119. 
31 V. FRASER, Les pérégrinations de Peire Vidal: ses séjours en Italie et 
l’évolution de son œuvre  poétique, in Scène, évolution, sort de la langue et de 
la littérature d’oc. Actes du Septième Congrès International de l’AIEO (Reggio 
Calabria-Messina, 7-13 juillet 2002), publ. par R. Castano-S. Guida-F. Latella, 
Roma, Viella, 2003, pp. 315-323 :315. 
32 P. HUTCHINSON, Peire Vidal, géographe amoureux et/ou producteur 
d’espaces de propagande politique, in Comunicazione e propaganda nei secoli 
XII e XIII. Atti del convegno internazionale (Messina, 24-26 maggio 2007), a c. 
di R. Castano-F. Latella-T. Sorrenti, Roma, Viella, 2007, pp. 369-395: 393. 



92 
 

Conviene, anzi tutto, affrontare e sciogliere il problema relativo 
al supposto pseudonimo adoperato da Peire per occultare le vere 
generalità della nobildonna di cui s’era poeticamente invaghito. Il 
nome proprio, trisillabo, Vierna (che Avalle, in polemica col Meyer, 
faceva derivare33 per aferesi da Audierna > Dierna, con scambio nella 
consonante iniziale di d e v, secondo prassi diffusa) era in effetti, se 
non molto comune, certo non raro nell’onomastica femminile 
occitana del XII secolo e pertanto costituiva non un signum astratto, 
un appellativo ‘allegorico’ o simbolico, una rielaborazione letteraria 
dell’autentico denominativo della signora cantata, un senhal giocoso 
alternativo al referente reale, bisognoso, per essere compreso ed 
apprezzato, di un’adeguata interpretatio, di una dimestichezza con la 
scienza dei nomi, bensì un distintivo personale ben preciso, un 
marchio onomastico, un ginonimo, indubbiamente noto e trasparente 
all’interno della cerchia elitaria cui erano diretti i componimenti che 
lo contenevano. In base ai criteri e ai riti trobadorici del celar, il 
«nome che nasconde», il corrispettivo poetico dell’identificativo 
verace avrebbe dovuto comportare una certa enigmaticità, giacchè – 
come ha giustamente osservato A.P. Fuksas – esso «implicava la 
presenza occulta di un ‘nascosto’, cioè del personaggio storico che il 
compositore voleva celare dietro una maschera di comodo», avrebbe 
dovuto obbedire alla stessa disciplina e al medesimo procedimento di 
un’equazione matematica avente «l’obiettivo finale di sostituire 
all’incognita il nome di un personaggio storicamente esistito»34. Nei 
testi vidaliani in cui si accenna a na Vierna non si ha mai 
l’impressione di trovarsi di fronte a meccanismi di trasferimento o di 

 
33 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 32. 
34 A.P. FUKSAS, La pragmatica del senhal trobadorico e la sémiothique des 
passions, «Critica del testo», VIII/1 (2005), pp. 253-279:262. 



93 
 

imprestito espressivo, ad un Versteckname, ad un allocutivo fittizio 
riservato alla comprensione di pochi iniziati, ad un sintagma dotato di 
un senso secondo, riposto e coperto, permeabile dall’esperienza 
media di un ricevente alfabetizzato e in possesso di chiavi estetico-
semantiche conformi alla dottrina dell’amor cortese, non si percepisce 
mai un desiderio di segretezza e di dissimulazione da parte 
dell’autore. Del resto, è risaputo che dagli ideatori-artefici della lirica 
medievale in lingua d’oc «il senhal era sentito come un nome 
condiviso, segno e sigillo di un rapporto di amicizia che poteva e 
doveva essere noto a tutti», tant’è che «i primi ‘commentatori’ dei 
trovatori non fanno cenno alcuno a un uso del senhal per segni di 
segretezza e discrezione»35. Lo pseudonimo serviva, comunque, a 
illustrare più che a celare, era un denominativo poetico sostitutivo di 
quello reale nella cornice di una dimensione ludica, aveva la funzione 
primaria di rendere riconoscibile la persona che ne era investita, di 
innescare un processo di condivisione e complicità tra l’inventore e il 
fruitore del congegno locutivo, di calare le articolazioni del discorso 
in uno specifico circostanziale e referenziale. Nelle occorrenze del 
nome Vierna nell’opera superstite di Peire Vidal è chiarissima la 
mancanza delle condizioni minime autorizzanti la congettura che esso 
sia un open secret, un sobriquet, un sofisticato strumento istrionesco 
di estrinsecazione affettiva e/o emotiva; bisogna prendere atto una 
volta per tutte e per sempre che il designativo onomastico 
ripetutamente utilizzato dal trovatore non è un orpello segnaletico, un 
ginonimo déguisé, rimanda invece ad una persona reale e concreta 
dotata di un siffatto – non insolito nell’Occitania del XII secolo – 

 
35 E. VALLET, Il  senhal nella lirica trobadorica (con alcune note su Bel/Bon 
Esper in Gaucelm Faidit (2a parte), «Rivista di Studi testuali», VI-VII (2004-
2005), pp. 281-322:290. 



94 
 

nome di battesimo ed è necessario, doveroso, imprescindibile ai fini 
d’una corretta penetrazione e valutazione del legato lirico a noi 
pervenuto, tentare di addivenire ad un’attendibile e convincente 
raffigurazione storica della nobildonna con tanto ardore celebrata.  

 
Dell’errata informazione fornita dal redattore della razo 

premessa ai componimenti BdT 364, 2, 36, 37 e 48, secondo cui la 
prima destinataria dei sospiri amorosi del trovatore tolosano sarebbe 
stata Azalais de Rocamartina, moglie di Barral di Marsiglia, fece 
inappellabile giustizia, come indietro s’è accennato, S. Stroński. Ma 
anche l’ipotesi identificativa avanzata a rimpiazzo della precedente 
dallo studioso polacco, che aveva proposto di immedesimare Vierna 
con la consorte del personaggio provvisto nel canzoniere di Peire del 
nomignolo «Castiat», non ha trovato positiva accoglienza, 
specialmente dopo che sul suggerimento inizialmente affacciato da C. 
Chabaneau36 di ravvisare il conte Raimondo V di Tolosa nel potente 
signore sotto la cui egida si sarebbe sviluppata la relazione del poeta 
con Vierna si sono progressivamente riversate le conferme di 
provenzalisti del calibro di A. Kolsen37, di E. Hoepffner38 e di V. 
Crescini39, i quali hanno avuto buon gioco nel dimostrare che nessuna 
delle donne sposate dal titolato gentiluomo del casato tolosano 
portava il denominativo battesimale Vierna. 

 
36 C. CHABANEAU, Une chanson inédite de Peire Vidal, « Revue des langues 
romanes », XXXII (1888), pp. 93-97. 
37 A. KOLSEN, Eine noch ungedruckte Tornada von Peire Vidal, «Zeitschrift für 
romanische Philologie», XXXVIII (1914), pp. 584-585. 
38 HOEPFFNER, Le Castiat cit. n. 24, pp. 211-220. 
39 V. CRESCINI, Canzone-sirventese di Peire Vidal, «Studi Medievali», n.s., I 
(1928), pp. 310-335. 



95 
 

Con l’assenza di altre valide e persuasive congetture si spiega la 
presa per lungo tempo ottenuta fra gli addetti ai lavori dalla 
supposizione di R. Lejeune che nell’ispiratrice del Vidal individuava 
la «domina Vierna de Agantico», appartenente da nubile all’illustre 
dinastia degli Anduza e maritata col barone di Ganges, citata, assieme 
ai suoi due fratelli, in una convenzione feudale, riguardante i diritti 
dominicali sul castello di Brissac, stilata nel 1189 alla presenza e sotto 
la garanzia di Raimondo V di Tolosa, e documentatamente ancora in 
vita nel 120440. È vero che E. Hoepffner non tardò a manifestare i suoi 
dubbi e le sue perplessità a proposito dei requisiti di ammissibilità 
delle conclusioni cui era giunta la studiosa belga e cercò di 
soppiantarle prospettando altre possibili soluzioni agnitive41, ma il 
professore nell’Università di Strasburgo non si soffermò ad esaminare 
e commentare analiticamente i singoli punti ritenuti deboli nelle 
argomentazioni della collega di Liegi e, omettendo una loro 
dettagliata contestazione, ha permesso il perdurare dei motivi di 
confusione e fuorviamento e dato adito a nuovi ‘ricami’ sullo sciamito 
apprestato dalla Lejeune, quali quelli prodotti in tempi recenti da uno 
studioso di vaglia come L. Macé42. Vale perciò la pena addentrarsi 
criticamente nel castello di carta costruito dalla pur brava ed esperta 
maestra vallone. La quale non ha tenuto in conto che il Vidal, pur 
linguadociano di nascita, elogia nel suo canzoniere ripetutamente ed 
insistentemente la Provenza43, la dolce terra che si stende «entre Arle 

 
40 LEJEUNE, Les personnages cit. n. 25, pp. 347-348. 
41 Vd. il lavoro citato nella nota 26. 
 
42 Vd. il saggio citato nella nota 30. 
43 E. HOEPPFNER è arrivato a scrivere che « rarement troubadour a chanté la 
Provence avec plus d’amour que ne le fait Peire » (Le troubadour Peire Vidal. 
Sa vie et son œuvre, Paris, Les Belles Lettres, 1961, p. 19). 



96 
 

e Tolo» (III, 80), che «va dal Rodano a Venza», compresa «tra il mare 
e la Duranza» (XX, 9-10), dalla quale si ripromette di non partire 
«sinchè Dio gli permetterà di restarvi»44, che evoca sempre con 
speciale tenerezza proprio in quanto vi risiede la donna «migliore e 
più gentile che nel mondo possa ammirarsi» (XX, 20-21). Alla 
Lejeune è probabilmente sfuggito che la baronia di Ganges si trovava 
nella Linguadoca, poco distante da Montpellier e parecchio lontano 
dalla Provenza, da cui era separata dall’attuale dipartimento del Gard, 
all’interno dell’area d’attrazione del Vigan, che costituiva passaggio 
obbligato per dirigersi verso (o arrivare da) il piedemonte cevenicolo 
occidentale e il Massiccio Centrale. Mal si conciliano, perciò, le 
iterate, inequivoche, rettamente delineate e delimitate sul piano 
geografico, laudazioni da parte del trovatore, della Provenza – patria 
manifesta della dama amata – con le contrade d’origine e gli scenari 
operativi dell’illustre signora portata alle luci della ribalta dall’esimia 
docente liegese e presentata come autentica e storica incarnazione 
della dompna Vierna liricamente decantata. 

 
È innegabile che, specialmente dopo il 1172, anno in cui 

Raimondo V di Tolosa fu proclamato conte di Mauguio ed ivi stabilì 
una corte di giustizia e una curia mondana, i rapporti che legavano la 
baronessa di Ganges al pluriblasonato dinasta alla guida della casa di 
Saint-Gilles siano stati di sicura conoscenza, di presumibile 
frequentazione, di leale dipendenza vassallatica, ma ciò non comporta 
automaticamente che proprio in lei si debba ravvisare la nobildonna, 
provvista del suo stesso nome di battesimo, celebrata dal Vidal e che 
sia d’uopo accettare l’ipotesi avanzata dalla studiosa belga che il 

 
44 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 437. 



97 
 

trovatore l’appellasse confidenzialmente e la invocasse col sintagma 
«Merce de Monpeslier»45: Avalle ha dimostrato l’erroneità 
dell’interpretazione della Lejeune e chiarito come l’espressione 
impiegata da Peire nella tornata della canzone-sirventese Drogoman 
senher non costituisca affatto una denominazione alternativa al 
contrassegno onomastico normale ed usuale della donna prediletta, 
ma vada intesa «in grazia di, grazie al (signore di) Montpellier, 
Guglielmo VIII»46, cui è richiesto il dono di un bon destrier che 
consenta al poeta di presentarsi alla sua adorata nelle vesti di 
cavallier. 

 
L’elemento, tuttavia, che più si oppone all’accoglimento della 

tesi parificativa della Lejeune è di natura cronologica. Non si piò 
infatti fare a meno di rammemorare e segnalare che della baronessa 
di Ganges, oltre che nei documenti del 1189 e del 1204 indietro citati, 
rimane traccia scritta in uno strumento di vendita del marzo 1162 in 
cui compare, accanto al marito e dietro compenso di 6.200 soldi 
melgoriensi, alienatrice a favore della abbazia cistercense di 
Franquevaux dei diritti vantati nel territorio di Villenouette47 e  in due 
carte del 1170, nella prima delle quali si manifesta, al fianco del 
coniuge Raimondo de Peyre e del figlio Ponzio, benefattrice della 
chiesa di Gignac e dell’abbazia di San Salvatore di Aniane cui cede 
le decime percepite, mentre nella seconda figura, in compagnia del 

 
45 LEJEUNE, Les personnages cit. n. 25, p. 347, che in nota (30) si preoccupava 
d’aggiungere che la locuzione « se justifie dès que l’on sait que Ganges se 
trouve près de Montpellier (à une quarantaine de kilomètres) ». 
46 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 222. Stesso significato attribuito al passo da 
HOEPFFNER, Le troubadour, cit. n. 43, p. 50. 
47 Cfr. M. GUY, Les seigneurs de Ganges (1096-1340), Nîmes, Lacour, 1998, p. 
60. 



98 
 

solo figlio Ponzio, largire una donazione e prestare omaggio a 
Bernardo, abbate di Gellona48. Di Vierna si trova ancora menzione 
nel testamento dettato nel marzo 1172 da Raimondo di Ganges che 
decise di devolvere i suoi beni a lei nella qualità di moglie e ai due 
figli Ponzio e Guglielmo49 e nell’atto di trasferimento dei diritti 
dominicali sulla città di Molières rilasciato nel 1175 da Bernardo 
d’Anduza a vantaggio della consanguinea Vierna e del di lei figlio 
Ponzio50. È lecito presumere che la nobildonna oggetto del nostro 
interesse, risultando nel 1172 madre di due figli, il maggiore dei quali 
nel 1170 godeva già di facoltà potestative, abbia contratto matrimonio 
intorno al 115051. Sappiamo però che l’amore di Peire Vidal per na 
Vierna si esplicò negli anni ottanta – e probabilmente anche ad avvio 
del decennio successivo, fino al 1192 circa (al 1194, ad avviso della 
Lejeune)52 – del Cento, in un arco di tempo in cui colei di cui il poeta 
subiva tormentosamente il fascino si sarebbe trovata, prendendo per 
buona la proposta di identificazione della studiosa belga, in età 
avanzata (soprattutto secondo la scala di misurazione dell’epoca), 
avrebbe superato la cinquantina e raggiunto le sessanta primavere, 
quando invece egli era, per sua esplicita dichiarazione, fresco d’anni, 
tanto da promettere che «en mon joven / e poi longamen / servirai lo 
sieu cors bell, / gai et adreg e novell, / a lei de fin amador» (XXVIII, 
vv. 31-35) e da aggiungere nella stessa canzone: «servirai·l e mon 
joven, / pueis vielhs, si viu longamen» (vv. 59-60). 

 
48 Ibidem, p. 43. 
49 Ibidem, p. 66. 
50 Ibidem, p. 79. 
51 Così riteneva pure GUY, Les seigneurs cit. n. 47, p. 41 e p. 51. 
52 R. LEJEUNE, Pour la chronologie de quelques chansons de Peire Vidal,  
« Annales du Midi », 55 (1943), pp. 512-520:519. 



99 
 

Va notato e rimarcato, anzi tutto, che nel brano riferito il trovatore 
apertamente confessa d’essere attratto dal cors bell…e novell della 
dama bramata (la quale, se non si fosse in effetti trovata nella fase 
ascendente della sua parabola esistenziale, non si sarebbe di certo 
visto attribuire da un verseggiatore abituato a adoperare un lessico 
costantemente preciso ed appropriato all’idea da esprimere il 
qualificativo in rima nel v. 34), ma nasce poi irrefrenabile, dinanzi 
all’omologazione suggerita dalla Lejeune, la domanda: se Peire si 
augurava di vivere a lungo e di poter anche da «vecchio» esternare 
ammirazione e devozione nei confronti di Vierna, costei non si 
sarebbe configurata agli occhi suoi e di chi la conosceva, nella 
prospettiva di così numerose stagioni a venire, più che decrepita e non 
avrebbe il trovatore peccato di poco buon gusto richiamando, seppur 
indirettamente, l’inevitabilmente irrancidito, presagibile, stato del suo 
idolo? 

 
Si rivela necessario e conveniente rivolgere verso altra direzione 

il periscopio esplorativo-individualizzante e sottoporre nuovamente a 
scrutinio l’ipotesi affacciata in forma dubitativa per primo da E. 
Hoepffner e intorno alla quale si sono registrati pareri disparati, 
alcune volte discordanti, altre sommariamente e genericamente 
consenzienti. 

 
Il legato di Peire Vidal abbonda, come si sa, di evocazioni 

geografiche e toponomastiche (al punto che egli è stato a giusto titolo 
definito «producteur d’espaces de propagande»53), le quali, ora 
concrete e realistiche, ora fantasiose e pirotecniche, risultano non di 

 
53 HUTCHINSON, Peire Vidal cit. n. 32, p. 369. 
 



100 
 

rado costituenti fondamentali dei suoi recitativi; anche le allusioni a 
na Vierna sono largamente proiettate su un fondo cartografico dai 
limiti ben precisi e inequivoci e si rivelano ricche di riferimenti a 
specifiche località più o meno richiamanti la scena (invariabilmente 
allettante e deliziosa) entro cui si muoveva la dama vagheggiata. In 
diversa, ma comunque flagrante, misura correlate alla figura della 
desiata e omaggiata si presentano nei componimenti a noi pervenuti 
almeno quindici locomimi, tutti ricadenti nella cara e benedetta terra 
de Proensa. Quando si scopre, in insistita e coerente infilzata, 
l’accenno ad Albanha (X, 36), castello nei pressi di Marsiglia, alla 
città di Arles (III, 80), ad Autaves (XXIX, 30), località ad est di 
Tarascona, a Crau (XXIX, 30), pianura ghiaiosa a oriente di Arles, 
alla Durensa (X, 39 e XX, 10), affluente di sinistra del Rodano, a 
Forcalquier (XXX, 55), fiorente contea stendentesi dalle sorgenti 
della Duranza fin quasi a Cavaillon, nella parte occidentale delle 
odierne Alpes-de-Haute-Provence, a Marseilla (II, 37), capitale delle 
Bouches-du-Rhône, a Mornas (XXX, 48), fortezza nella Valchiusa, a 
Opida (XXX, 58), vasto comprensorio nel circondario di Apt, a 
Orgon (X, 35), centro abitato a nord di Salon e non lontano da 
Avignone, al fiume Rozer (VIII, 71 e XX, 9), a Sain Felitz (XX, 48), 
piazzaforte della Valchiusa a lungo contesa dai marchesi di Provenza 
e dai vescovi di Carpentras, a Tarascon (XLVI, 38), cittadina a pochi 
chilometri di distanza da Arles, a Tolon (III, 80), il famoso porto 
naturale affacciantesi sul Mediterraneo, a Vensa (XX, 9), paese delle 
Alpi Marittime, in contesti che immancabilmente si rapportano alla 
gentildonna agognata, non si può esitare a inferire che il polo 
d’attrazione dei sospiri amorosi del trovatore, «le pays préféré de 



101 
 

nôtre poète»54, l’area che fungeva al tempo stesso da background e da 
ribalta della passione liricamente rappresentata, era compresa entro i 
confini storici della Provenza, coincideva con la regione ad est del 
Rodano55. Volendo restringere di più lo spazio all’interno del quale 
concentrare la ricerca del verosimile teatro d’azione di dompna 
Vierna e del satellite affocato d’amore attorno a lei orbitante, appare 
legittimo appoggiarsi alla traccia fornita dalla canzone Si saupesson 
mei oill parlar, nella cui quarta strofe Peire esplicitamente dichiara di 
non riuscire ad allontanarsi dalla Provenza e distintamente, 
specificatamente, raccomanda alla benedizione di Dio l’aggregato 
urbano di Tarascon (v. 38),  situato all’estremità occidentale 
dell’odierno dipartimento delle Bouches-du-Rhône. Nulla osta alla 
supposizione che proprio nella cittadina posta dirimpetto a Beaucaire 
(da cui la separava il Rodano), a 15 chilometri a nord di Arles e a 20 
chilometri a sud di Avignone, vicino alla catena montuosa delle 
Alpilles, abitata sin da epoca remota (colonia di Marsiglia fino al 49 
a.C., anno della conquista romana) e divenuta più tardi residenza 
preferita di Renato d’Angiò che la dotò di uno dei più possenti castelli 
della Francia bassomedievale, possa aver avuto primaria dimora negli 
ultimi decenni del Cento la nobildonna tanto magnificata dal Nostro. 

 
Quel che deve essere considerato certo e che costituisce pista non 

trascurabile per arrivare all’identificazione di Na Vierna è che ella 
intrattenne frequenti e amicali rapporti con un eminente personaggio 

 
54 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 19. 
55 Sulla scia di AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, pp. XXXVII-XXXVIII, conviene 
porre attenzione al fatto che già nella primitiva raccolta di canzoni, messa 
presumibilmente assieme dal Vidal fra il 1201 ed il 1202, risultino preminenti i 
componimenti dedicati a Na Vierna e di sicura ambientazione provenzale. 



102 
 

chiamato nel canzoniere del trovatore tolosano «Castiat» e che a 
quest’ultimo indubbiamente sottostava, con legami di obbedienza, 
rispetto e fedeltà, il Vidal, che, peraltro, quantunque in posizione 
ossequente, faceva probabilmente parte dell’entourage 
dell’autorevole signore e godeva d’uno statuto speciale e d’una stretta 
dimestichezza con lui. Tutte le volte che nel legato di Peire s’incontra 
il senhal «Castiat» si rinviene in costante e prossima attaccatura 
logico-strutturale-espressiva la menzione di dompna Vierna: prova 
evidente che la concatenazione triangolare era ferma e ineludibile. Si 
è però da tempo appurato e risulta ormai dato pacifico che sotto lo 
pseudonimo Castiat56 – quasi sempre accompagnato nelle liriche 
rimaste da allocutivi deferenti ed affettuosi (Mos Castiatz, Bels 
Castiatz, Mos bels Castiatz, Bel senher Castiatz, Castiatz mon senhor, 
Bels Castiatz senher) – sia da ravvisare il conte Raimondo V di Tolosa 
(1148-1194), illustre e naturale sire – secondo le regole giurisdizionali 
e potestative feudali – dell’artista nativo della città attraversata dalla 
Garonna. Da vari passaggi ‘narrativi’ reperibili nella raccolta poetica 
pervenuta si evincono le relazioni intercorse fra i componenti del trio, 

 
56 Nel suo significato letterale il senhal, derivato dal latino castigare, equivale 
a «castigato, emendato, messo in guardia, raddrizzato, disciplinato, riportato 
sulla buona strada, mondato, purificato, morigerato», ma nella fattispecie non è 
da escludere un voluto ripercotimento, un ricercato avvicinamento fonico-
semantico al participio passato del latino castificare = rendere casto, puro, 
temperante, allontanare dalla lussuria e da ciò che offende il pudore. Il 
nomignolo presenta impressionanti (e finora non rilevate) analogie con 
l’appellativo «il Casto» comunemente affibbiato al contemporaneo 
amico/nemico Alfonso, re d’Aragona e, conoscendo le abitudini 
comportamentali (tutt’altro che irreprensibili) di Raimondo V e tenuto conto 
della qualità dei rapporti (confidenziali e camerateschi) che lo legavano al Vidal 
all’epoca dell’escogitazione e dell’adozione dell’epiteto, non mi pare da 
rigettare l’ipotesi di un impiego ironico e antifrastico del senhal. 
Sull’argomento mi riprometto di tornare in altra sede. 



103 
 

ricostruite e descritte come meglio non si potrebbe da E. Hoepffner, 
alla cui sapiente penna conviene rimettersi: «Peire fit sans doute ses 
débuts comme poète à la cour de Raymond. En tout cas il est déjà en 
rapprts amicaux avec Castiat et Vierna dans la chanson Molt m’es bon 
e bell [esercizio rimico giovanile]. Les relations avec Castiat durèrent 
jusqu’à la mort de Raymond, en passant par des phases diverses. Il y 
eut d’abord une période d’amitié entre les deux hommes. Castiat y 
apparaît comme l’ami à qui le poète confie ses chagrins et ses joies. 
Il s’entretien avec lui de Vierna, leur amie commune, source de joie 
pour l’un et pour l’autre»57. Ad una data indeterminata, tuttavia, 
l’amicizia improntata a confidenza ed intimità entrò in crisi, 
producendo disastrosi effetti sugli svolgimenti esistenziali del 
trovatore «privé de la vue de na Vierna, parce que quelque ennemi 
avait réussi à exciter contre lui la colère de son maître»58 e costretto 
ad allontanarsi dall’ambiente – a lui interdetto – in cui viveva la donna 
amata e ad andare ramingo per il mondo, fino a rendersi pellegrino in 
Palestina. Il perdono da parte del magnanimo aristocratico e la 
riconciliazione con il colto e brillante  suddito a più riprese favorito 
non tardarono ad arrivare, ma i moti dell’animo dei due uomini non 
tornarono quelli di prima, subirono le conseguenze 
dell’incomprensione insorta e «un certain froid semble avoir subsisté 
entre eux»59 fino all’imprevista scomparsa del conte nel 1194. Da quel 
momento, ma forse anche da qualche anno prima, si assiste alla quasi 
contemporanea e «pour toujours» sparizione dall’opera del Vidal sia 
di Vierna, sia di Castiat. 

 
57 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 108. 
58 HOEPFFNER, Le Castiat cit. n. 24, p. 214. 
59 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 111. 



104 
 

I legami particolari stringenti per lunga pezza assieme Raimondo 
V e il suo cortigiano-cliente-cantore specializzato in tecniche 
compositive si spiegano, oltre che con la solidarietà e l’affinità nello 
spirito, nella mentalità, nella visione della vita e delle dinamiche 
sociali e comportamentali, nel sistema valorativo generale, nella 
coscienza dell’esistente storico e del «quantitativo culturale»60, negli 
interessi, nei gusti, nelle pulsioni sentimentali e ideali, nelle attitudini 
latenti dei due individui, con la ben nota simpatia ed apertura del conte 
di Tolosa nei confronti dei borghesi più illuminati che popolavano i 
suoi dominî, dei membri delle élites urbane che bussavano alle sue 
porte attratti dal potere che si esercitava e dall’atmosfera brillante, 
sontuosa ed elegante, che si respirava nelle sue dimore e che egli 
accoglieva di buon grado fra i suoi consiglieri, collaboratori, 
‘familiari’, secondo un disegno di «domestication» e di 
«curialisation», d’adesione totale e incondizionata alle sue 
concezioni, ai suoi propositi, ai suoi progetti, che richiedeva 
un’assoluta devozione e abnegazione. Il dinasta timoniere della 
navicella patrizia traente il suo albero principale da Saint-Gilles 
amava circondarsi di ‘gente di qualità’ di varia provenienza, 
competenza ed esperienza, che puntava a compattare nel segno 
dell’autorità legittima e maestra, compiacendosi di (far) organizzare 
frequenti curiae solatii et leticiae, in occasione delle quali si 
incontravano, si mescolavano, si integravano nella stessa rete di 
privilegi, benefici ed appoggi quanti manifestavano il medesimo 
senso di appartenenza e, nel rispetto dei codici gerarchici e delle 
regole di preminenza, si impegnavano a far decantare le inquietudini, 

 
60 Per la valenza del sintagma in riferimento all’età medievale vd. O. CAPITANI, 
Il Medioevo: una mentalità del molteplice, «Intersezioni. Rivista di storia delle 
idee», III (1983), pp. 21-33. 



105 
 

le asprezze, le frustrazioni della vita quotidiana. Raimondo V nutriva 
un irresistibile trasporto per i giochi di società che ‘truccavano’ e 
mimetizzavano le magagne e le insufficienze dell’hic et nunc, era 
convinto che con la festa e la poesia si potessero lanciare messaggi di 
controllo e rafforzamento ideologico tesi ad accrescere la coesione fra 
gli ammessi alla sua corte, fucina dei movimenti d’opinione che 
intendeva propagare, luogo di gestione politica, amministrativa, 
burocratica e allo stesso tempo di diletto, di piacere, di ludicità, ove 
si concretizzavano «toutes les osmoses, les influences et les synergies 
de la culture aristocratique»61. 

 
Alla guida dell’orientamento dottrinale, etico e moretico che 

ambiva di impartire a destinatari di estrazione soprattutto 
cavalleresca, con compiti educativi prima ancora che diversivo-
ricreativi, il principe volle porre non degli uomini di Chiesa, dei 
chierici di formazione religiosa, bensì i trovatori, che considerava 
degli intellettuali laici organici al regime, dei curiales, dei fideles (non 
a caso in gran parte arruolati all’interno dei suoi stati), dei subalterni 
alle sue strette dipendenze che dovevano sviluppare «une pédagogie 
de l’obéissance et de la soumission à travers le thème de la fidélité 
absolue»62, foraggiati con munificenza (segno tangibile della sua 
ricchezza e della sua potestà) per diffondere la fama del vanitoso 
signore e svolgere azione di propaganda a favore della sua persona e 
del suo modo di governare. È risaputo d’altronde che nelle aule 
raimondine «littératie pragmatique» e «belles lettres» coabitavano, si 
incrociavano, si combinavano, si fondevano, che la presenza 

 
61 M. AURELL, Le chevalier lettré. Savoir et conduite de l’aristocratie aux XIIe 
et XIIIe siècles, Paris, Fayard, 2011, p. 162. 
62 MACÉ, Les comtes cit. n. 30, p. 160. 



106 
 

femminile trovava ragione in forme di socialità che non potevano fare 
a meno delle dompnas, che al «centre des regards et des rencontres»63 
stavano in realtà non queste ma i loro rispettivi domini, che perfino 
nelle canzoni d’amore gli autori di intramature discorsive e rimiche 
in lingua d’oc speravano d’ottenere non tanto la benevolenza della 
dama pregata di concedere il suo favore, la sua merce, il suo 
bel’acolhimen, quanto l’apprezzamento e la ricompensa del patron 
che li aveva invitati e li ospitava apprestando il teatro delle 
performances liriche. 

 
Quando un trovatore come Peire Vidal dichiarava di voler 

cantare, di voler esprimersi in musica e in parole, doveva 
necessariamente e preventivamente caparrarsi la connivenza e la 
complicità del mecenate che si mostrava disposto a voler ascoltare, 
sapeva che la componente personale e privata era meglio che fosse 
camuffata e restasse secondaria (o accidentale) essendo la sua pièce 
destinata ad un consumo collettivo, aveva sicura consapevolezza che 
il figmentum realizzato era accepito come una rappresentazione, «a 
play», in cui fondamentali ed imprescindibili dovevano risultare la 
sottomissione, la deferenza, il riguardo, la stima e l’ammirazione nei 
confronti del protettore-sovventore. 

 
In questa cornice si comprende perché il grande feudatario, 

allorquando si avvide o venne avvisato che Peire Vidal aveva 
sgarrato, aveva compiuto un affronto alla sua persona non esitò a 
ritirare la sua benevolenza e la sua tutela64, a congedarlo bruscamente 

 
63 S. NIIRANEN, “Miroir de mérite”. Valeurs sociales, rôles et images de la 
femme dans les textes médiévaux des trobairitz, Jyväskylä, 2009, p. 65. 
64 Secondo HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 69, la rottura del rapporto 



107 
 

(addirittura aggredendolo o facendolo aggredire fisicamente65), a 
privarlo dei doni che aveva ricevuto da lui e dalla nobildonna 
poeticamente immortalata, ad allontanarlo, indignato, dalla sua corte 
proibendogli la permanenza nei suoi dominî. Come ha giustamente 
osservato L. Macé, «la colère du prince», conseguente alla violazione 
di uno dei principali «engagements vassaliques, celui de ne pas nuire 
à son seigneur», non poteva non comportare «la fin de son affection 
et de sa protection» e la rottura del legame feudale che l’univa «à ses 
fidèles ou aux membres de son entourage»66. Secondo il diritto 
autoritario di origine franca, infatti, ogni gesto irriguardoso nei 
confronti del superiore, ogni scarto dal codice d’onore, ogni 
insubordinazione (per non parlare di ribellione), valeva come un atto 
di slealtà e di perfidia, come un tradimento, ed implicava la punizione 
del colpevole di inosservanza e/o trasgressione delle leggi; 
l’applicazione del castigo e dell’ammenda, consistente, nella pratica 
più diffusa, proprio nell’esclusione del disobbediente o reo (anche 
presunto) dalla comunità, nel suo bando ed esilio, per evitare qualsiasi 
possibilità di contatto, di infezione, di ammorbamento. In caso di 

 
amicale sarebbe avvenuta intorno al 1185. 
65 La denunzia d’essere stato malmenato si trova esplicitamente formulata dal 
trovatore stesso nella canzone-sirventese che porta il numero XXX 
nell’edizione di Avalle («enquer par als costatz / con ieu fui laig menatz» (vv. 
17-19), ma sembra indirettamente confermata dal contemporaneo Monge de 
Montaudon che nella sua satira Pos Peire d’Alvernh’a cantat, prendendo di mira 
il Nostro, beffardamente informa che il compagno d’arte «non a sos membres 
entiers» (v. 86) e dall’anonimo continuatore della  burlesca carrellata letteraria 
di Peire d’Alvernhe che con riferimento al Vidal prova gusto a ricordare 
causticamente che «a pres cen colps de pals». 
66 MACÉ, Les comtes cit. n. 30, p. 268. Lo studioso non ha mancato di cogliere 
altresì, nella drastica reazione del conte all’offesa subita, « la restauration d’une 
autorité publique qui se veut plus forte et qui se donne les moyens juridiques de 
se faire respecter » (ibidem). 



108 
 

condanna di un pericoloso malfattore costituiva nel XII secolo 
strumento di attenuazione del rigore della pena inflitta l’iter 
ultramarinum, il passagium in terram sanctam, la partecipazione al 
negotium crucis, alla crociata, sfruttata il più delle volte per l’appunto 
come espediente per muovere a compassione e sperare d’ottenere 
l’indulgenza e il perdono, anche perché «l’un des devoirs du seigneur 
était de faire preuve d’une sage mansuétude à l’égard du fidèle qui 
s’était mal comporté»67. Non sorprende perciò che nei componimenti 
superstiti di Peire si scoprano, quali fattori sostanziali e altamente 
funzionali, ripetuti riferimenti all’(ingiusta) ira di Castiat, insistenti e 
tormentate allusioni al viaggio penitenziale intrapreso, che doveva 
configurarsi come non differente dai riti di purificazione e di 
rigenerazione diretti a procurare la salvezza e tanto incoraggiati da 
Santa Madre Chiesa. Con il richiamo alla meritoria impresa 
transmarina (per quanto emerga chiaro dai versi del trovatore che il 
suo intervento fosse da disarmato), la cui idea era nella communis 
opinio strettamente associata a quella della lotta contro la 
prevaricazione, il Vidal provava ingegnosamente ad insinuare il 
concetto della propria contrizione e del proprio ravvedimento, ad 
agire su una mentalità, su una sensibilità, su un’emotività largamente 
e profondamente impiantate nella coscienza di ogni cristiano 
dell’epoca e quindi anche sulla pietas del grande e potente signore 
involontariamente offeso, a trasporre e relare il principio della 
remissio peccatorum concessa ai pellegrini ad loca sancta alla propria 
richiesta di clemenza, di rilascio di un lasciapassare per il ritorno. 

 
67 Ibidem, p. 280. Ma sull’argomento vd. pure G. KOZIOL, Begging pardon and 
favor: ritual and political order in early medieval France, New York-London, 
Cornell University Press, 1992 e S. FRANCHI, Las dimensiones del perdón, 
«Revista de Psicología», 1/2 (2005), pp. 75-88. 



109 
 

Ritorno che, si badi bene, avrebbe dovuto avere quale meta agognata 
non Tolosa, come supposto da Avalle e Hoepffner68,  bensì il 
complesso territoriale sottoposto a Raimondo V e più precisamente il 
comprensorio in cui risiedeva la donna amata, vale a dire – lo si è 
chiarito e addimostrato indietro – la Provenza. 

 
La casa di Saint-Gilles stendeva, invero, il proprio dominio su un 

ampio, benché non unitario, tratto della Francia meridionale, che 
andava dall’Atlantico alle Alpi e dal Massiccio Centrale ai Pirenei e 
alle coste del Mediterraneo, abbracciando nella seconda metà del XII 
secolo gran parte della Linguadoca fino alle vallate dell’Ariège e 
dell’Alta Garonna, l’Albigese, il Quercy, l’Agenais, larghe porzioni 
dell’Armagnac, dell’Astarac, della Lomagna, del Rouergue, del 
Vivarese, del Diois e del Valentinois, il marchesato di Provenza, il 
ducato di Narbona, la contea di Maguelonne, la terra d’Argence (nei 
pressi di Beaucaire), i viscontati di Nîmes e d’Uzès, un’estesa 
costellazione di più o meno importanti signorie feudali ricadenti in 
misura non trascurabile nella regione compresa tra l’Isère, la Duranza 
e il Rodano, specialmente nelle diocesi di Agde, Apt, Arles, 
Avignone, Carpentras, Cavaillon, Lodève, Orange, Saint-Paul-Trois-
Châteaux, Vaison. I capi della dinastia, nella sua linea discendente 
principale, quantunque considerassero Tolosa sede primaria della loro 
azione politica e amministrativa, in concreto prediligevano però 
soggiornare nella zona rodaniana e in particolare nell’ancestrale 
capoluogo di Saint-Gilles, snodo strategico sotto molteplici aspetti, 
«véritable tête de pont à la frontière de la Provence»69, da cui 

 
68 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 238 e HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, 
p. 51. 
69 E. MAGNANI, Réseaux monastiques et réseaux de pouvoir. Saint-Gilles-du-



110 
 

progettavano d’espandersi verso nord-est, portando prima sotto la 
loro mouvance e quindi annettendo in un unico blocco sotto la loro 
egemonia ed autorità i vari e deboli tenimenti baronali disseminati 
fino al versante occidentale delle Alpi. Se si passano in rassegna gli 
Atti di Raimondo V repertoriati da Macé70, si constata in maniera 
inconfutabile che la sua presenza a Tolosa è, per durata, di gran lunga 
inferiore a quella che dello stesso è dato registrare in Provenza e nelle 
aree orientali del suo dominium.  Soprattutto negli anni 1181-1189 
(coincidenti – guarda caso – con la frazione di tempo in cui per lo più 
si sviluppò e si esplicò la poeticamente rappresentata storia amorosa 
del Vidal e di na Vierna), che videro la Linguadoca travagliata dalla 
coda del conflitto che per quasi cent’anni oppose il ceppo aristocratico 
tolosano a quello catalano-aragonese e la capitale percorsa da 
sommovimenti e divisioni intestine che posero addirittura in 
discussione la sovranità dei conti, costretti ad accordare importanti 
privilegi alla civitas, la stirpe imperante si tenne lontana dalla città 
bagnata dalla Garonna e prese dimora, con il complesso seguito e 
apparato che solitamente l’accompagnava, nella parte orientale delle 
terre su cui aveva supremazia. L’abitudine e la propensione dei 
responsabili della domus patrizia a risiedere in prevalenza nel Gard e 
nella Provenza erano del resto vastamente consapute dalla 
popolazione meridionale più informata ed interessata ad avere chiari 
gli spostamenti e gli orizzonti dei grandi signori. Indicative in 
proposito e di notevole valore per le conclusioni che senza sforzo ne 
derivano sono le deposizioni rimaste dei trovatori. Già nella prima 

 
Gard : du Languedoc à la Hongrie (IXe - début XIIIe siècle), « Provence 
Historique », LIV (2004), pp. 3-26:3. 
70 L. MACÉ, Catalogues raimondins (1112-1229). Actes des comtes de Toulouse, 
ducs de Narbonne et marquis de Provence, Toulouse, 2008. 



111 
 

metà del Cento Marcabru affermava, con patente riferimento ad 
Alfonso Giordano e con tono compiaciuto, che questi «lai Avinhon, 
Proensa e Belcaire / te meils per sieu no fes Tolzan son paire»71 e 
qualche decennio più tardi Peire d’Alvernhe, alludendo proprio a 
Raimondo V ed evidentemente persuaso che la sua dichiarazione 
fosse a tutti perspicua, confessava d’essere stato «…enriquitz, / 
essaussatz et enantiz / pel senhor de Belcaire»72. Alla seconda metà 
del XII secolo sono da ricondurre pure i ripetuti accenni da parte di 
Bernart de Ventadorn – che fu a lungo ospite apprezzato e 
generosamente ricompensato del «conte, duca, marchese» e che 
stando al suo fianco si innamorò, celebrandola liricamente, d’una 
dama provenzale designata col senhal «Bel Vezer», probabilmente 
conosciuta nel castello comitale di Belcaire – a Raimondo V, nascosto 
dietro lo pseudonimo «Alvernhatz». La cui significanza, torna utile 
precisarlo, corrispondeva non a quella facilior, fino ad oggi 
comunemente ritenuta dagli editori e commentatori dei suoi 
componimenti73, «Alverniate», con errato riferimento alla contea 
dell’Alvergna, di fatto mai entrata nel possesso di esponenti della casa 
di Saint-Gilles e proprio negli ultimi decenni d’esistenza del 
nobiluomo preso in considerazione diventata terra di forte richiamo 
politico, mondano e culturale in quanto nelle mani (bucate) di «uns 

 
71 S. GAUNT-R. HARVEY-L. PATERSON, Marcabru. A Critical Edition, 
Cambridge, D. S. Brewer, 2000, IX, vv. 27-28. 
72 Peire d’Alvernhe, Poesie, a c. di A. Fratta, Manziana (Roma) 1996, XV, vv. 
54-56. 
73 Con l’unica eccezione, a quanto mi risulta, di L. Macé che, palesemente 
imbarazzato dinanzi all’incongruenza storico-geografica, ha cercato di 
spiegare, in maniera originale, sì, ma troppo cervellotica e irricevibile, l’epiteto 
adottato dal trovatore limosimo con «l’Envierné, celui qui est attaché à Na 
Vierna… celui qui est soumis et qui appartient à Na Vierna» (Les comtes cit. n. 
30, p. 269 e p. 140). 



112 
 

dels plus savis cavalliers, e dels plus cortes del mon, e dels larcs, e·l 
meiller d’armas, e que plus saup d’amor e de domnei e de guerra e 
de totz faitz avinenz, e·l plus conoissenz e·l plus entendens»74, bensì, 
con relazione al Mons Alvernicus nei pressi di Cavaillon e quindi in 
pieno marchesato di Provenza, a «il possessore, il signore di monte 
Alverne». Suppergiù coevo alle canzoni del famoso poeta limosino 
dell’amore e databile intorno alla metà degli anni settanta è l’unico 
componimento pervenuto della trobairitz Azalais de Porcaraigues, nel 
quale risulta raccomandato alla bontà divina un «seignor de 
Proenza»75 inoppugnabilmente da immedesimare con Raimondo V, e 
all’estate del 1183 rimonta, secondo la critica più avveduta, il 
sirventese Ges no mi desconort di Bertran de Born in cui lo stesso 
ottimate, qualificato in maniera assai conferente per noi, come 
«Raimons d’Avigno», è citato fra i perjurat venuti meno al patto con 
il trovatore e con il «re giovane»76. Non meno interessante e carico di 
conseguenze sillogistiche si presenta il gruppo di liriche77 di Gaucelm 
Faidit dedicate al «sobeiran d’Argensa» da identificare, senza 
esitazioni o perplessità, con Raimondo V che, in quanto marchese di 
Provenza e conte di Saint-Gilles, si configurava agli occhi 
dell’estensore dei versi – in realtà ricevuto alla sua corte e per niente 
imbarazzato ad impiegare e mettere in mostra un linguaggio feudale 
e vassallatico – come il vero e proprio «sovrano» delle regioni 

 
74 Così nella vida di Dalfi d’Alvergne edita da BOUTIÈRE-SCHUTZ, Biographies 
cit. n. 23, p. 284. 
75 Cfr. A. RIEGER, Trobairitz. Der Beitrag der Frau in der altokzitanischen 
höfischen Lyrik. Edition des Gesamtkorpus, Tübingen, Niemeyer, 1991, p. 482. 
76 G. GOUIRAN, L’amour et la guerre. L’œuvre de Bertran de Born (édition 
critique, traduction et notes), Aix-en-Provence – Marseille 1985, pp. 319-341. 
77 Elencate in J. MOUZAT, Les poèmes de Gaucelm Faidit, troubadour du XIIe 
siècle, Paris, Nizet, 1965, p. 180. 



113 
 

orientali del Midi. Anche Raimbaut de Vaqueiras nel suo celebre 
garlambey incluse, sullo scorcio del XII secolo, Raimondo V fra i più 
insigni nobiluomini della Provenza, riferendo d’aver visto (con 
l’immaginazione) «desus un destrier vaire / lo coms cuy fon 
Belcaire»78 e facendo ricorso a formula designativa che a 
quell’altezza cronologica era divenuta ormai convenzionale e 
cristallizzata. Non databile con esattezza, sebbene con buona 
approssimazione assegnabile a qualche anno prima dell’intramatura 
del componimento del trovatore nominato cavaliere da Bonifacio di 
Monferrato, si rivela l’elogio di colui «cuy es Tolzas e Argensa» che 
si trova nei vv.40-44 del pezzo rimico di dubbia attribuzione S’ieu anc 
per fol’entendensa, forse da assegnare a Joan Aguila, che nel suo 
unico testo sopravanzato79 si mostra, con ricadute informative non 
secondarie e anzi degne di grande attenzione, molto edotto circa gli 
effettivi poli della potenza raimondina. Il richiamo, infatti, congiunto 
delle due aree sulle quali in prevalenza si esercitava l’autorità del 
principe coniugato con la sorella del re di Francia sta ancora una volta 
a dimostrare come nella mente e nella geognostica delle genti del XII 
secolo fosse diffuso e ben attecchito il convincimento che i conti di 
Tolosa avessero legittima giurisdizione, legami ben solidi, notorie 
abitudini e propensioni di residenza nella regione rodaniana, tanto da 
indurre la pubblica opinione a ritenere che il marchesato di Provenza 
e la contigua contea di Saint-Gilles rappresentassero dinasticamente 
e politicamente zone di particolare cura e interesse, per niente 
secondarie e anzi privilegiate, del dominium raimondino. 

 
78 J. LINSKILL, The Poems of the Troubadour Raimbaut de Vaqueiras, The 
Hague, Mouton, 1964, pp. 79-82. 
79 Leggibile in Berenguer de Palol. Edizione critica, a c. di M. Beretta-
Spampinato, Modena, Mucchi, 1978, III a, pp. 189-195. 



114 
 

I vari estatges, castelli o palazzi, in cui i plurititolati signori si 
degnavano di soggiornare e che spesso erano non di loro proprietà, 
ma dei magnati che godevano dei loro favori e della loro familiarità e 
che reputavano un grande onore accogliere e dare alloggio ai patrizi 
più altolocati nella scala vassallatica e ai loro sequaces e collaboratori, 
inconfondibilmente si stagliavano come centri d’attrazione di un 
consorzio eteroclita e multiforme che ambiva a distinguersi e a 
caratterizzarsi come ‘eminente’, finivano con l’imporsi come sedi di 
incontro e confronto di quanti avevano il diritto, la fortuna e l’abilità 
di praticarli, come cellule di socialità, di elaborazione e maturazione 
di stili e modelli di vita calamitanti e che si volevano divulgare ed 
estendere anche fuori delle aule gentilizie. Nei siti di temporanea 
stanzialità e dislocazione del perno relazionale e decisionale, nei 
luoghi di presenza, di ‘parata’ e di convivialità volta per volta 
frequentati da persone di ‘buona nascita’ e ‘buona educazione’, si 
adunava una curia istruita, raffinata, elegante, controllata anche nei 
passatempi e nei divertimenti, si registrava negli ultimi decenni del 
XII secolo un notevole incremento, rispetto al passato, degli interessi 
artistici e latamente culturali, un vivo desiderio di godimento mentale, 
di distrazione, di giostre dialettiche, canore e musicali, di ‘giochi’ 
collettivi e selettivi che coinvolgessero la parte più onorata della 
comunità. Da qui l’affermarsi di un’«aristocrazia del sapere e della 
penna», di un’élite consapevolmente proiettata verso la recita e la 
rappresentazione ‘teatrale’, di mythomoteurs esperti nella sfera 
cerimoniale e cortese, nelle ‘messe in scena’, negli svaghi mondani 
paraletterari, nell’allestimento di feste, intese come occasione «de 
partecipação lata…subversão da rotina diária…triunfo dos poderos e 
glorificação do poder…esteriorização de emoções contidas, 
extravasar de alegria e de comunicação interactiva entre grupos 



115 
 

sociais diferentes», che servivano a diffondere «a ideologia de un 
grupo, mesmo quando se presumia igualitária e integradora»80. Riesce 
difficile credere che un trovatore come Peire Vidal, nativo di Tolosa 
e comprovatamente legato al conte, sempre pronto a mettersi in 
viaggio, non abbia seguito nei suoi spostamenti e soggiorni nei 
territori ultralinguadociani, durante le più o meno prolungate soste 
nelle vallate rodaniane, il suo naturale signore, il quale, tra l’altro, 
teneva ad ergersi «parmi les protecteurs les plus zélés de la poésie 
courtoise»81, apprezzava quanti si mostravano versati e destri nel «far 
giulleria», era solito gratificare munificamente gli animatori 
socioculturali che cercavano d’inserirsi nel suo entourage e si 
ponevano alla sua dipendenza. Ed altrettanto erroneo e inattendibile 
sarebbe l’assumere che una volta introdotto nei nuclei propulsori di 
creatività artistica, nei circoli dei privilegiati, dei cavaers del basso 
Rodano, i quali per ottenere benefici e successo erano soliti recarsi 
alla corte del toparca e offrirgli i propri servigi e facevano a gara per 
partecipare alle brillanti riunioni, agli eventi musicali e canori 
propiziati dal principe, un talentoso e bisognoso d’appoggi esperto 
dell’arte musaica di legare parole e ritmi, un individuo estroverso 
come il Nostro, per vocazione e professione portato a relazionarsi con 
gli altri, abituato ad intrattenere e coinvolgere il pubblico che faceva 
da corona ai suoi recitals, impegnato a procurare la ‘gioia della corte’, 
non abbia cercato in tutti i modi di stabilire proficui contatti con i 
proceres dell’area bassoprovenzale e di conquistarsi le simpatie dei 
componenti delle grandi famiglie locali, dei curiales e dei clientes, 

 
80 M.J. FERRO TAVARES, A festa, uma ruptura no quotidiano do homen medieval, 
«Revista Portuguesa de Historia», XXXI (1996), pp. 131-155. 
81 A. JEANROY, Anthologie des troubadours, Paris, Renaissance du livre, 1927, 
p. 5. 



116 
 

d’estrazione sia feudale-cavalleresca sia borghese-mercantile, 
ammessi nei templi del culto del carismatico leader regolatore dei 
comportamenti, degli istinti e degli appetiti dei sottoposti. 

 
Nelle molteplici, complesse e tumultuose palestre di 

competizione sul piano politico, amministrativo, sociale, censuario, 
capitalistico, aperte ed operanti nello scacchiere rodaniano allato alla 
figura del principe della casa di Saint-Gilles, tra i meliores terrae 
protesi a consolidare negli ultimi decenni del XII secolo il proprio 
potere dominicale e plutocratico e adusi a frequentare gli spazi 
riservati all’estrinsecazione dei valori e dei canoni che si voleva 
prevalessero nella comunità dei ‘cortesi’, fra i più agiati ed 
intraprendenti ministeriales e optimates attratti degli stili di vita che 
allignavano e si sviluppavano nei siti e nelle dimore in cui alloggiava 
Raimondo V, brillava per intensità ed incremento della propria luce 
in tutto il corso del Cento la stella della domus dei Porcelet, avente 
sede principale di irraggiamento ad Arles (distante solo pochi 
chilometri da Saint-Gilles, culla della dinastia raimondina). Nella 
capitale dell’antico regno di Borgogna-Provenza, assestatasi in 
prossimità (dirimpetto, per via dello stacco provocato dal passaggio 
del Rodano) di Belcaire, città d’elezione dei conti di Tolosa, il 
lignaggio dei Porcelet (rics homes di recente nobiltà, agli inizi dell’XI 
secolo semplici proprietari allodieri, velocemente saliti nella scala 
sociale, presto diventati seniores et milites e postisi alla testa del 
patriziato borghese) si era reso protagonista di una folgorante ed 
irresistibile ascesa politica ed economica che l’aveva condotto «au fil 
des années» al possesso di un patrimonio fondiario imponente, di una 
buona parte del capoluogo (di quasi tutto il Vecchio Borgo) e di una 
larga fetta di Aix, di vasti terreni agricoli nella Camargue, di estesi 



117 
 

pascoli nel Crau, di sterminate saline lungo le coste del Mediterraneo, 
di una notevole quantità di villae, pagi, castelli, mansi, di redditizi 
diritti di attraversamento, approdo, sosta, pesca nel delta del fiume più 
importante della Provenza, di abbondanti masse finanziarie liquide 
investite in prestiti a tassi elevati. Da Jaufre Porcelet (1101-1149) a 
Guillem (1143-1158) e Rostanh (1147-1167) Porcelet, suoi figli, da 
Porcel (1150-1184), che ai tempi di Alfonso II d’Aragona (1166-
1196) si assicurò un posto fisso nel consiglio ristretto (di quattro 
membri) che dettava le linee guida della politica governativa nella 
regione, ai suoi fratelli Bertran (1159-1191) e Uc (1154-1196) 
Porcelet, e ai loro rispettivi eredi e continuatori, è tutto un susseguirsi 
nella schiatta di personaggi di grande caratura che parteciparono per 
più di un secolo in maniera determinante alla ristrutturazione e alla 
gestione della cosa pubblica ed esercitarono ad Arles un’egemonia 
concreta, distinguendosi oltre che per capacità strategiche, 
diplomatiche, militari, imprenditoriali, per la pervicace aspirazione ad 
affermare la dignitas, il prestigio e la preminenza della famiglia, per 
il bel captenement di tutti i componenti del casato, per l’attenzione e 
la considerazione riservata alle belle arti, alle emozioni ‘pure’, agli 
intrattenimenti mondani, alle effusioni del cuore e della mente, per 
l’interesse prestato alle implementazioni gnoseologiche e alle 
‘invenzioni’ letterarie vernacolari. 

 
È certamente nel giusto M. Aurell quando scrive che nel XII 

secolo «les goûts des Porcelet coïncident avec ceux de la haute 
aristocratie qu’ils rejoignent au sommet de la hiérarchie sociale»82, 
ma accanto all’assunzione di un ethos omogeneo a quello dei grandi 

 
82 M. AURELL i CARDONA, Une famille de la noblesse provençale au moyen 
âge : les Porcelet, Avignon, Aubanel, 1986, p. 85. 



118 
 

baroni d’estrazione castrale meritano d’essere rilevati e segnalati 
degli altri tratti peculiari del parentado dei Porcelet: la grande 
coesione di tutti i componenti all’interno del clan, lo spirito di corpo 
e l’affiatamento esistenti fra il nucleo principale (che stabiliva di volta 
in volta la tattica dinanzi agli eventi da affrontare) e i vari rami (la 
qual cosa contrastava coi comportamenti individualistici tradizionali 
dei gruppi aristocratici), la solidarietà delle diverse branche che si 
materializzava nel possesso congiunto – spesso inestricabile e 
indivisibile – di alcuni diritti e settori del patrimonio familiare, in tutti 
i modi e ad ogni costo da preservare ed accrescere, la mentalità 
ispirata ad una forte e persistente coscienza genealogica che portava 
a strategie matrimoniali concertate e perseguite sotto l’insegna del 
superiore interesse comune e della melioratio della fortuna collettiva. 
Senza contare un’ulteriore tendenza-costumanza tipica dei Porcelet, 
quella di vivere e operare vicino ai centri dei loro guadagni materiali, 
per lo più dentro le mura cittadine, il che comportava un’ineludibile e 
proficua prossimità alla sede del potere ecclesiastico, 
all’arcivescovado metropolitano, da cui emanavano continui 
provvedimenti d’ordine temporale che gli esponenti della dinastia dei 
Porcelet riuscivano a condizionare e indirizzare nel senso a loro più 
conveniente anche per via delle influenze esercitate sui membri della 
curia episcopale e dell’ascendente goduto presso la popolazione 
urbana. Da non trascurare poi, dalla nostra specola, il fatto che 
Raimondo V soggiornò più volte ad Arles negli ultimi decenni del XII 
secolo e che i Porcelet furono tra i principali, discreti e sotterranei, 
artefici del riavvicinamento tra la casa regnante d’Aragona ed il 
lignaggio raimondino, che pose fine ad una guerra quasi centenaria, 
con un accomodamento, grazie ai loro buoni uffici, delle vertenze sul 
tappeto ed un trattato tombale di conciliazione sottoscritto il 26 



119 
 

gennaio 1190 nell’isolotto di Jarnègues, nei pressi di Tarascon, 
appartenente alla domus arlesiana. 

 
Del tutto lecito e ragionevole supporre che nel torno di tempo in 

cui si andava viepiù stringendo il rapporto di solidarietà, sintonia, 
intesa e complicità personale tra i Porcelet e il conte di Tolosa, un 
intrattenitore-testimone ben introdotto nelle stanze del potere, 
avveduto ed informato dei tentativi di pacificazione messi in campo e 
della rete di interdipendenze ed alleanze esistente, provvisto di 
capacità e versatilità a congegnare sequenze rimico-melodiche, abbia 
voluto pubblicamente incensare , nel teatro mondano della poesia 
cantata, la stirpe che si stava prodigando a favore del suo patron, 
decantando e insistentemente rappresentando – con un designativo 
onomastico, non dissimulatorio, fittizio o celante, bensì autentico e 
reale, immediatamente individualizzante e ben noto all’uditorio 
gentilizio cui erano destinate le sue composizioni – le qualità esteriori 
e interiori di una giovane dompna che godeva di così alti pregi da 
suscitare le fiamme del desiderio non solo in lui, ma pure nel suo 
prestigioso mecenate, componente di quella schiatta provenzale, per 
nulla defilata, che stava giocando un ruolo di grande influenza dentro 
e fuori le aule aristocratiche e che si mostrava sensibile al richiamo 
dei passatempi culturali, alla dimensione ludica delle litterae, alle 
pratiche di vita raffinata. 

 
Di fatto, nel ramo principale della famiglia Porcelet è 

documentalmente attestata l’esistenza, sullo scorcio del XII secolo, di 
una gentildonna di nome Vierna, figlia di quell’Uc che per più di 
quarant’anni (dal 1154 al 1196) tenne le redini del casato, sorella di 
Guilhelma, prima cugina della Galborga unica donna nata dal 



120 
 

matrimonio di Porcelet con Enguilrada, in ravvicinato grado di 
consanguineità con il capo della branca collaterale e complementare 
della schiatta: Uc Sacrestan (1186-1212). Ci è pervenuto, in originale 
pergamenaceo, un atto notarile di vendita del 19 gennaio 1197, a 
favore dei frati templari di Saint-Gilles, da parte di «Galburgis 
Porcelleta» e di sua figlia «Adalaicis», di alcune proprietà terriere a 
loro lasciate in eredità dallo zio Uc e sulle quali non potevano vantare 
verun diritto «Vierna et Guillelma, filie quondam Hugonis 
Porcelleti»; al rogito intervenne il congiunto «Hugo Sacristanus» che 
non si peritò a dichiarare per iscritto e a garanzia dei compratori che 
«si quod jus in predictis rebus venditis habeo, illi in perpetuum 
renuncio et predictam vendicionem concedo et confirmo et me nulla 
racione contraventurum, tactis sacrosanctis Evangeliis, juro»83.    

 
Importa rilevare che l’unica discendente femminile di Porcel I, 

sorella di Porcel II (1184-1195), di Guilhem (1184-1216) e di Bertran 
(1198-1230), della quale rimangono tracce documentarie che vanno 
dal 1189 al 120684,  risulta personalmente omaggiata dal signore-
trovatore Gui de Cavaillon nella prima cobbola della tenzone fittizia 
Ai, mantel vil (in cui si scopre esaltata come «plasen, dousana, 
bella»85) e al di là d’ogni dubbio emerge legata al mondo delle feste 
e delle performances liriche, ben esperta degli svaghi e delle 
propensioni della leisured class del tempo. La di lei figlia Azalais fu 

 
83 Il documento è integralmente edito da M. AURELL, Actes de la famille 
Porcelet d’Arles (972-1320), Paris, CTHS, 2001, pp. 124-126. 
84 Sulla figura storica e sull’ascendenza di Galborga sia consentito il rinvio al 
mio saggio Gentildonne del XII e XIII secolo celebrate da trovatori, «Summa», 
19 (2023), in corso di stampa. 
85 Versi 12-13 nell’edizione curata da A. KOLSEN, Dichtungen der Trobadors 
auf Grund altprovenzalischer Handschriften, Halle, Niemeyer, 1916, pp. 81-82. 



121 
 

maritata a Raimondo Goffredo, detto Barral, visconte di Marsiglia, 
con un’unione durata fino al maggio 1191 e, secondo la tradizione, fu 
la nobildonna amata e celebrata da Folquet de Marselha in una 
cospicua serie di canzoni e si conquistò fama di competente in plaitz 
d’amor, tanto da essere apertamente interpellata (intorno al 1190) da 
Raimondo VI di Tolosa, figlio dell’ormai anziano Raimondo V, su 
una questione di casuistica cortese dibattuta col trovatore Guiraudo lo 
Ros86. Alla corte marsigliese, nella nona decade del Cento assurta a 
centro di richiamo dei divites nati e d’una nutrita schiera di 
intramatori di pezzi rimico-melodici (tra cui meritano d’essere 
ricordati accanto a Peire Vidal, Bertran de Born, Gaucelm Faidit, 
Raimbaut de Vaqueiras), la moglie del signore che agli occhi dei 
contemporanei si configurava come «un des plus puissants barons du 
Midi»87 svolse un ruolo attivo nel dispiegarsi delle vicende 
(semi)pubbliche nell’area provenzale e nel rafforzamento dei rapporti 
intercorrenti all’interno della brigata di amici, clienti e companhons 
del gentiluomo sposato, abituati ad ascoltare, interpretare e discutere 
i prodotti melici loro ammanniti, consapevoli dell’efficacia della 
lirica come medium di comunicazione, di aggregazione, di 
trasmissione di conoscenze, di eccitamento intellettuale. 

 
Probabile marito di Galborga e quindi padre di Azalais fu 

quell’Uc Sacrestan sopra più volte evocato, dominus di Sénas, nella 
regione delle Alpilles, consaputamente appassionato di giochi di 
società e di giostre poetiche, documentatamente alleato, sodale e 

 
86 Sull’argomento vd. S. GUIDA, Note a margine di Guiraudo lo Ros nel grande 
libro della poesia trobadorica, «Cultura Neolatina», LXXXI (2021), pp. 263-
331:313-314. 
87 STROŃSKI, Le troubadour cit. n. 24, p. 15*. 



122 
 

complice di Gui de Cavaillon nei primi passi del suo lungo cammino 
politico, diplomatico, letterario, bersaglio degli strali polemici di 
Guilhem de Bautz nel sirventese BdT 209,2. 

 
Quasi tutti i componenti della famiglia Porcelet menzionati 

nell’atto del 1197 risultano, dunque, in contatto ravvicinato con 
creatori-divulgatori di prodotti artistici ‘socializzanti’ e volti a 
rilassare, svagare, divertire, educare, più o meno direttamente 
invischiati in ‘affari’ letterari e ben introdotti negli ovattati e 
sofisticati ambienti della più alta aristocrazia della bassa Provenza, 
engagés in esperienze spettacolari rispondenti agli scopi di 
sfruttamento e di vantaggioso ‘ritorno’ propri dei potentiores; non 
sorprende – ed appare anzi naturale e lineare –, soprattutto sapendo 
che nel sistema e nel consorzio feudale e nobiliare del XII secolo a 
contare non erano tanto gli individui quanto i lignaggi, che pure la 
figlia del molto facoltoso ed autorevole Uc Porcelet citata 
nell’istrumento notarile reperito e rammemorato, la gentildonna 
dotata del per noi così significativo e cattivante distintivo onomastico 
Vierna, presumibilmente primogenita, abbia potuto destare l’interesse 
di un trovatore di passaggio nella regione rodaniana, colpito (per non 
dire attratto) dalla potenza politica ed economica della famiglia88 alla 
quale apparteneva, certamente avvezza al «vivere gentile», 
costituzionalmente portata ad accogliere con favore i trapunti lirici, i 
canti di propaganda e di rinforzata pressione dossica attraverso il 
sermo modernus, verosimilmente e notoriamente preparata e pronta a 

 
88 A giudizio di M. AURELL, la « puissance de la famille des Porcelet atteint son 
apogée autour de 1190 » (Le monastère cistercien de Mollégès et la famille 
Porcelet au XIIIe siècle, « Provence Historique », 133 (1983), pp. 267-283 : 
271). 



123 
 

compensare in maniera generosa i realizzatori di testi laudativi ed 
encomiastici delle ‘virtù’ dei membri del casato. 

 
La relazione che è lecito immaginare Peire Vidal riuscì ad 

instaurare con Vierna Porcelet doveva con ogni probabilità essere 
improntata a grande ossequio, profondo rispetto, viva ammirazione 
dell’inope (ancorché vanitoso) cantautore nei confronti della dama 
d’alto rango; l’amore a lei rivolto e per lei esaltato non era 
verosimilmente altro che un puro e devoto omaggio letterario e 
musicale, un processo essenzialmente fantasmatico regolato da 
dispositivi emozionali e ‘narrativi’ conformi all’episteme, ai modi di 
pensare e di sentire vigenti nell’ambiente nel quale operava. Manca 
nei componimenti rimasti un’intensa, autentica, interiorità affettiva; 
anche se il poeta dichiara che la nobildonna è una tentazione e una 
sfida permanente, che l’innamoramento che lo divora è l’alfa e 
l’omega del suo mondo e gli procura continua inquietudine, 
insicurezza, tribolazione, si avverte che in realtà la sua rappresentata 
fin’amor non è altro che un gioco sottile, si risolve in una riflessione 
sugli effetti prodotti dall’invaghimento, in un’esperienza di 
sublimazione ludica coinvolgente non solo lui, ma pure il selezionato 
pubblico destinatario-fruitore dei suoi artefatti. Come in gran parte 
dei canti cortesi sopravanzati, nei testi di Peire il sentimento amoroso 
risulta legato all’idea di distanza, di ostacolo, di sofferenza, di 
separazione (più o meno forzata), l’eros è completamente assente e 
l’unico atteggiamento ammissibile in rapporto all’oggetto della 
passione, nell’itinerarium ad dominam, si rivela quello del servizio 
assoluto, dell’attesa, della speranza, della devozione; poggiati su una 
lunga tradizione di concettualità e di estrinsecazione melica i 
recitativi del Vidal appaiono fortemente condizionati sull’asse 



124 
 

ispirativo-nozionale-espressivo dai precedenti svolgimenti 
discorsivo-musicali in materia, mirati non tanto alla comunicazione 
di uno stato d’animo personale, bensì al tentativo di far accogliere 
come acconcio e condivisibile l’enunciato – il più delle volte 
mistificatorio – proferito, imbastiti nella consapevolezza 
dell’irrimediabile unilateralità dei trasporti del cuore, di un desiderio 
votato a restare struggente, inesaudito, frustrato. Perfino il motivo 
dell’exitus-reditus, della peregrinatio, dell’angoscia per la lontananza 
riesce topico e si scopre ricorrente nella poesia antica, pagana, 
giudaico-cristiana e medievale, tanto latina che volgare, ma – lo 
notava e segnalava E. Hoepffner – il Nostro fu capace di far brillare 
ed apprezzare le sue canzoni «par le nombre, par l’ampleur et souvent 
aussi par l’originalité des images, des comparaisons, des 
métaphores»89, «par la grâce et l’élégance de ses vers et par 
l’impression qu’ils donnent de sentiments réels et sincères»90. Non è, 
comunque, più accettabile l’opinione di S. Battaglia, per il quale 
«Peire Vidal non si abbandona mai a una trepidazione 
sentimentale…non ha continuità lirica né pazienza descrittiva… con 
lui la finzione trovatorica è svelata quasi brutalmente, senza 
possibilità d’illusione…  non è possibile cogliere i rapporti di questo 
lirismo con il mondo esterno, perché di solito essi non esistono… ed 
appare assurdo ogni tentativo di identificazione, come non è 
consentito tracciare una qualsiasi storia cronologica»91. Si potrebbe 
rispondere all’insigne critico del secolo passato ricordando che la 

 
89 HOEPFFNER, Les troubadours cit. n. 26, p. 140. 
90 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 25. 
91 S. BATTAGLIA, La poesia di Peire Vidal, «Studi Romanzi», XXIII (1933), pp. 
137-164, poi in La coscienza letteraria del medioevo, Napoli, Liguori, 1965, 
pp. 285-307 (da cui si cita). 



125 
 

lirica trobadorica non voleva essere un grido d’amore indirizzato ad 
una dame sans merci, ma intendeva presentarsi ed essere accepita 
come un’aspirazione insesausta al soddisfacimento del desiderio, al 
raggiungimento di quel joi, di «quel dolce pome che per tanti rami / 
cercando va la cura de’ mortali», secondo le parole di Dante (Purg., 
XXVII, 115-116). Nel caso del Tolosano, dopo l’edizione delle 
poesie, con magistrali note, di Avalle, non si può più sostenere che sia 
assente un ciclico complesso di fondate peripezie amorose personali, 
che Na Vierna sia esistita solo «dans l’imagination du poète»92, che 
facciano difetto nella sua opera riferimenti specifici e concreti a 
persone,  situazioni, contingenze storiche e reali. Spetta a noi decifrare 
accenni, allusioni, adombramenti rimasti oscuri ed inspiegati per 
insufficiente forza penetrativa. 

 
Così, ad esempio, dopo che la Lejeune ha tolto il velo sulla 

particolare risonanza e sullo speciale senso che nel canzoniere di Peire 
ricopre la locuzione «gaugz entiers», avente a tutta prima le 
sembianze d’un’ingenua e piatta immagine, ma dietro la quale si cela 
un’originale e preziosa definizione onomastica applicabile e applicata 
alla gentildonna prediletta dal trovatore, non si può più passare oltre, 
come finora avvenuto, nell’esame del ritratto schizzato e con le parole 
illeggiadrito della dama presa di mira dal Vidal e poeticamente 
idolatrata, sul colorito pseudosenhal che s’incontra per circa una 
dozzina di volte in alternativa al designativo battesimale Vierna 
(impiegato in diciassette occasioni). Basta leggere con un minimo 
d’attenzione i passi e i contesti in cui capita di rinvenire il sintagma 
formato da sostantivo più aggettivo qualificativo per rendersi conto 

 
92 HOEPFFNER, Les troubadours cit. n. 26, p. 140. 



126 
 

«sans trop de peine»93 che ci si trova di fronte ad un’icona espressiva, 
ad un’ingegnosa costruzione idiomatica enunciativa degli effetti 
prodotti dall’amore sull’orafo del discorso in versi, ad un’ 
‘invenzione’ linguisticoretorica volta a dimostrare la gioia senza 
limiti provocata su di lui (e su bel Castiat) dalla vista e dalla presenza 
della fascinosa donzella. Valga a fugare ogni dubbio o riserva in 
proposito la pur ridotta e selezionata esemplificazione che segue, 
principiante dalla prima delle canzoni edite da Avalle, nella cui ultima 
strofe è lampante l’invocazione ad un essere umano che altri non può 
essere che Vierna: «Fis Gaugz entiers plazen et amoros, / ab vos es 
gaugz per que totz bes reviu, / e non a gaug el mon tan agradiu, / que·l 
vostre gaugz fa·l segle tot joios. / Ab vos nais gaugz e creis devas totz 
latz, / per qu’ieu n’ai gaug e mos bels Chastiatz» (vv. 41-46), passante 
per i senari 72-73 della canzone contrassegnata col numero III, ove si 
trova l’affermazione «Gaugz entiers mi somo / qu’eu deia far 
chanso», nella quale il soggetto logico e grammaticale si rivela con 
tutt’evidenza essere un’entità animata di cui volutamente non si fa il 
nome (ma il cui appellativo è fin troppo perspicuo), non trascurante 
la deposizione del decasillabo 20 del vers Ges pel temps fer e brau in 
cui è dichiarato «Gaugz entiers me toll trebalh e lanha», né quella del 
v.40 di BdT 364,4 «ni de ren als Gaug entier non aten», 
doverosamente inclusiva del dettato degli ottonari 23-24 della 
canzone Nulhs hom non pot d’amor gandir: «don morrai d’ir’e de 
dolor, / si Gaugz entiers no m’en socor», in cui, come nelle 
estrapolazioni precedenti, l’agente indirettamente pregato d’aver 
merce non può non identificarsi con la stessa dama menzionata nel 
verso conclusivo con la sua genuina denominazione, ponente in 

 
93 LEJEUNE, Les personnages cit. n. 25, p. 360. 



127 
 

bilancia i decenari 32-34 di S’ieu fos en cort: «Apoderatz fui quan ma 
don’aic vista, / quar negun’autr’ab lieis no s’aparelha / de Gaug 
entier ab proeza complida» e approdante all’inequivoca confessione 
dei vv. 41-42 «mas era sui d’amor e de joi blos, / s’ap Gaug entier no 
m’en fai acordansa» della canzone Quant hom honoratz, tra le ultime 
composte dal Vidal a celebrazione del suo idolo provenzale, perché 
cesellata, a giudizio di Avalle94, nel 1192. Merita considerazione 
altresì, a rinforzo della legittimità dell’equazione istituita tra Vienna 
e «Gaugz entiers», la circostanza che i testi in cui si scopre cenno al 
personaggio designato con il gradevole e giocoso pseudonimo si 
mostrino tutti riportabili con certezza a «la période des pièces 
inspirées par l’amour de Vierna»95 e che il quasi senhal scompaia 
dall’opera del Tolosano contemporaneamente alla cessazione dei 
canti dedicati a Na Vierna. Si è autorizzati a supporre che nel ristretto 
milieu elitario entro il cui perimetro si esplicava la grande finzione 
dell’amore cortese, tra spettatori addentro alle situazioni e agli eventi 
accennati o brachilogicamente rappresentati, nella Zielgruppe 
composta di persone legate fra loro da rapporti di stretta conoscenza 
e animate dall’intento di partecipare ai jocs che mascheravano la 
realtà, non costituisse problema, anzi fosse motivo-occasione di 
dimostrare idonea competence, afferrare e decifrare i procedimenti 
allusivi adottati da sagaci procuratori di iocunditatem che si 
compiacevano di riparare e schermare la nomenclatura che contava 
dietro distintivi di comodo, epiteti qualificanti, ‘duplicazioni’ 
onomastiche capaci di provocare, far nascere e diffondere una 
seconda identità, letteraria, alternativa a quella usuale e normale.     

 
94 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 390. 
95 LEJEUNE, Les personnages cit. n. 25, p. 366. 



128 
 

Ben riconoscibili e distinguibili l’uno dall’altro, nel lungo arco 
della carriera e nell’abbondante produzione poetica del Vidal, sono i 
componimenti giovanili (in cui fra l’altro si percepisce una spiccata 
inclinazione per il trobar ric), quelli dell’attesa amorosa e della 
ricerca dei favori di una donna che sembra dividere le sue grazie fra 
il trovatore e Castiat, le canzoni stese nel  periodo della rottura 
dell’amistat con il potente signore diventato ostile e avverso 
all’ulteriore corteggiamento di na Vierna, le liriche legate 
all’avventura del bacio involato e quelle dell’esilio e del viaggio in 
Terrasanta (in gran parte risalenti al «codice antico»), i carmi in lode 
della Spagna e dei suoi re e intessuti specialmente per compiacere il 
sovrano d’Aragona Alfonso II, i pezzi successivi al perdono di 
Castiat, quelli realizzati durante il conflitto armato tra Raimondo V e 
il re d’Aragona, le sequenze elaborate per flagellare la malvestat del 
papa e dei principi, i versi e ritmi congegnati nel corso delle tournées 
nel Carcassese e in Italia, le sortite rimiche della vecchiaia, gli esercizi 
ispirati al canone ideale dello stile geometrico. 

 
È sicuro ed incontroverso che altri componimenti dovettero 

precedere, accompagnare, seguire quelli rimasti, che a noi è pervenuta 
solo una parte – o per meglio dire delle parti – dell’opera di Peire, che, 
con riferimento a Vierna, la canzone La lauzet’ e·l rossinhol posta da 
Anglade ad apertura della sua raccolta o quella Be m’agrada la 
covinens sazos, quale che sia stata l’epoca di orditura di ciascuna, 
collocata da Avalle ad avvio della sua edizione, in realtà non costituì 
il primo anello della catena di liriche a lei dedicate. Per quanto BdT 
364,25 possa prestarsi a «servir de prologue à tout le cycle des 



129 
 

chansons pour Vierna»96 e BdT 364,10 ci immetta convenientemente 
nella struttura mentale, affettiva, sociale e culturale su cui s’incardina 
e s’innerva il mondo del Tolosano, non si può fare a meno d’osservare 
che è presumibile, rispetto al plot, alla situazione rappresentata nei 
due recitativi ritenuti dai filologi del secolo scorso indicativi ed 
emblematici del sistema ideologico, immaginativo, psicologico, 
valorativo del Nostro e del gruppo nobiliare in mezzo a cui e per cui 
egli lavorava, un abbastanza lungo, antecedente, servizio per 
guadagnare credito e poter aspirare alla concessione d’una tollerante 
pazienza e d’un’indulgente ricompensa, nonché un adeguato 
pregresso tirocinio artistico e retorico giustificativo di 
«quell’impronta di estrema stilizzazione»97 che si riscontra nelle 
ipotizzate prime intramature meliche vidaliane. 

 
Appare nel complesso condivisibile – e preconizzatrice in base 

alla disamina in questa sede compiuta e ai dati emersi circa la 
scaturigine borghese e il recente accesso alla classe patrizia della 
famiglia Porcelet – l’impressione esternata e propalata da E. 
Hoepffner che nel canzoniere sopravanzato «Peire ne peint pas Vierna 
sous les traits d’un grande dame, hautaine et inaccessible, fière de sa 
noblesse», con la conseguente deduzione che ella dovesse far «partie 
de la petite noblesse du pays, plutôt que de la grande»98. Per spiegare 
tuttavia il forte e speciale attaccamento del trovatore alla Provenza e 
alla dama che ai suoi occhi si configurava quale vessillo e simbolo 
dell’intera regione si rende necessaria un’ulteriore chiosa. 

 
96 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 24. 
97 AVALLE, Peire Vidal cit. n. 22, p. 17. 
98 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 22. 



130 
 

Non si è finora parlato dell’accogliente e generosa ospitalità che 
il Nostro trovò negli anni della sua cotta per Vierna – e soprattutto nel 
periodo successivo al forzato allontanamento da Castiat, quando era 
alla ricerca di patrocinatori che lo aiutassero e intercedessero in suo 
favore – presso la corte di Marsiglia, ove il gusto e l’apprezzamento 
per la rimeria in volgare erano ben radicati e tenuti accesi da un 
reggente, Raimondo Goffredo, detto Barral, personalmente toccato da 
interessi letterari e ben entendens del mondo del gai saber. Il visconte 
di Marsiglia non lesinò gratifiche e sostegni al Vidal già al tempo in 
cui questi era in buoni rapporti con il suo naturale signore99, ma gli 
appoggi e gli atti di liberalità e di incoraggiamento si intensificarono 
nella difficile fase della caduta in disgrazia del poeta tolosano, il quale 
«d’aucun de ses protecteurs princiers n’a parlé avec autant de chaleur 
et de tendresse»100. È prova della stima e dell’affetto che legava Peire 
al maggiorente della città foceese il fatto che nei loci del canzoniere 
in cui se ne trovi accenno il titolato barone venga per tre volte evocato 
col suo autentico appellativo, mentre in sei occasioni risulti 
magnificato e celebrato col carezzevole nomignolo di «(mon bel) 
Rainier (de Marcelha)»101. L’insieme dei testi pervenuti di Peire non 
lascia margine a incertezze o esitazioni a proposito della splendida 

 
99 Secondo C. SCHOPF il Nostro avrebbe addirittura iniziato la sua carriera 
poetica a Marsiglia e si sarebbe esibito nel Tolosano solo più tardi, dopo essersi 
recato in Spagna (Beiträge zur Biographie und zur Chronologie der Lieder des 
Troubadours Peire Vidal, Breslau, W. Koebner, 1887). 
100 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 36. 
101 Torna utile, a testimonianza della devozione e della venerazione nutrite da 
Peire nei confronti del visconte, riportare la strofe-dedica finale di BdT 364,37: 
«Bel Rainier, per ma crezensa, / no·us sai par ni companho, / quar tug li valen 
baro / valon sotz vostra valensa. / E pos Dieus vos fetz ses par / e·us det mi per 
servidor, / servirai vos de lauzor / e d’als, quant o poirai far, / bel Rainier qui.·us 
etz!, si·us par» (vv. 55-63). 



131 
 

protezione accordatagli ognora dal figlio cadetto di quell’Ugo 
Goffredo catturato dal re d’Aragona e per anni tenuto prigioniero a 
Maiorca, diventato negli ultimi lustri del XII secolo «le premier 
personnage du pays»102, amico personale e alleato politico di 
Raimondo V di Tolosa, regista principale della riappacificazione tra 
il sovrano iberico e il capo del casato di Saint-Gilles, non troppo 
segreto anfitrione del poeta dopo il clandestino rientro in Provenza 
dalla Palestina, intercessore autorevole presso la dama che aveva 
provocato l’ostracismo dell’intrattenitore melico e presso colui che 
l’aveva decretato, tanto da riuscire ad ottenere il perdono sia dell’una, 
sia dell’altro. Ma dalla nostra torre d’osservazione la  cosa più 
interessante da registrare e segnalare è che Raimondo Goffredo sposò, 
non si sa in quale data, Adelaide Porcelet, ereditiera dei due rami 
principali della famiglia, cugina in secondo grado della Vierna figlia 
del potentissimo Ugo durato in vita fino al 1196. Marsiglia distava 
poche miglia da Arles e da Tarascon, probabile luogo abituale di 
residenza103 della parente acquisita del visconte e non è temerario 
illazionare che nelle periodiche riunioni festive della feudalità della 
bassa Provenza (organizzate ora nella città foceese e nei suoi dintorni, 
ora nelle varie dimore signorili sparse nel delta del Rodano di 
proprietà della schiatta che teneva a dimostrare, pure attraverso 
l’adesione alle forme di pensiero, ai riti e ai modelli esistenziali tipici 

 
102 S. STROŃSKI, Le troubadour cit. n. 24, p. 17*. 
103 Costituisce spia significativa in tal senso la canzone Si saupesson mei oill 
plorar nella quale il trovatore dichiara (vv. 38-42) di sentirsi “tarasconese”, 
ricorrendo a felice formula metaforica perché evidentemente nella città posta di 
fronte a Belcaire soleva abitare la sua amata. Proprio tale estremamente 
indiziario asserto dovrebbe servire a fugare i dubbi espressi circa la paternità 
del componimento (peraltro risalente all’archetipo, che sicuramente l’attribuiva 
al Vidal). 



132 
 

della civiltà ‘cortese’, la propria piena appartenenza alla casta 
aristocratica) i membri dei lignaggi congiunti da vincoli di sangue per 
più di dieci anni104 si siano più volte incontrati, propiziando altresì la 
conoscenza dei componenti del loro seguito. Raimondo Goffredo 
poteva vantare tra i propri clienti e collaboratori nell’animazione 
culturale delle assemblee che si compiaceva di convocare o a cui si 
degnava d’intervenire un versificatore benestante e d’estrazione 
borghese che s’era conquistata vasta e positiva fama, Folquet, col 
quale il trovatore giunto alla sua corte da Tolosa e membro 
dell’entourage di Raimondo V, non tardò a intrecciare rapporti di 
amicizia105, di frequentazione e di discussione letteraria, di proficuo e 
costruttivo scambio di esperienze tecniche, nozionali, introspettive, 
elucubrative. 

 
Se il più rinomato poeta di lontane origini genovesi aveva scelto 

di cantare e glorificare la moglie del toparca marsigliese, esponente 
di rilievo del casato dei Porcelet, non può riuscire sorprendente e/o 
inammissibile che il verosimilmente più giovane compagno d’arte, 
satellite del conte di Tolosa, abbia deciso di estollere e celebrare 
liricamente una rappresentante della stessa domus da cui proveniva 
Adelaide e che gli appariva, giustamente, in ascesa e assai influente 
nello scenario gentilizio e consortile provenzale degli ultimi decenni 
del Cento. È conferente constatare la vicinanza e il simultaneo 
coinvolgimento nell’intramatura dei componimenti del Nostro 

 
104 Adelaide fu dal marito ripudiata nel 1191 per aver messo al mondo soltanto 
una creatura di genere femminile e rimandata nella domus d’origine con la 
restituzione della dote ricevuta. 
105 Depongono decisamente e palesemente a favore di questa tesi i versi 91-94 
della canzone Ajostar e lassar nei quali si legge: «A mon amic Folco / tramet 
lai ma chanso / que la chant en bon loc per me, / al tenen on joi vai e ve». 



133 
 

assegnabili al periodo dell’avventura amorosa con Na Vierna  dei 
personaggi che giocarono un ruolo importante e fondamentale negli 
svolgimenti della sua stagione esistenziale in Provenza; 
particolarmente significativa in tal senso si rivela la canzone BdT 
364,42 nella quale si trovano nominati quasi tutti i protettori che il 
trovatore riuscì a conquistarsi nella regione: Raimondo Goffredo di 
Marsiglia, la regina Sancia d’Aragona e suo marito il re Alfonso II, il 
conte di Tolosa Raimondo V e, last but not least, Vierna, tutti (tranne 
Sancia) nuovamente ed esplicitamente ricordati assieme, pressoché 
nello stesso ordine di successione, in BdT 364,39; ma non meno 
indicativi e interessanti si mostrano i pezzi segnati nell’edizione di 
Avalle coi numeri IV e XLII, in cui si scoprono in palese e funzionale 
connessione il visconte Barral e Na Vierna, nonché (senza contare i 
dieci recitativi in cui quest’ultima risulta nella menzione associata al 
sommo mecenate, evocato in forma cifrata, Raimondo di Tolosa) la 
lunga sequenza di 102 versi mandata dalla Terrasanta al collega-
amico Folchetto di Marsiglia perché la presentasse, cantandola, a 
colei da cui gli proveniva joi. 

 
Nella rete di relazioni parentali e amicali fin qui prospettata il 

punto d’unione e aggregazione su cui conviene concentrare 
l’attenzione è senz’altro quello costituito dal connubio felicemente 
protrattosi per tutta la nona decade del XII secolo fra Raimondo 
Goffredo, tête d’acteur della casa viscontile di Marsiglia, e Adelaide 
Porcelet, ovvero di Rocamartina secondo il comunicato dell’estensore 
della razo106 premessa alle canzoni 364, 2, 36, 37 e 48. Come 

 
106 Nella quale si legge, nella versione a pubblicata da BOUTIÈRE-SCHUTZ, 
Biographies cit. n. 23, p. 356, che « Peire Vidal… s’enamoret de una dompna, 
Alasais de Rocamartina, q’era moilliers d’en Baraill, seignor de Marseilla». 



134 
 

acutamente notò S. Stroński, il feudo di Roque Martine (nei pressi di 
Arles) all’altezza cronologica che a noi interessa era nel possesso de 
«la famille de Porcellet et notamment de la branche à laquelle 
appartenait Azalais»107; giusta e corretta quindi l’informazione 
ammannita dall’antico commentatore riguardo all’identità, alla 
qualificazione e ai beni dotali della consorte del visconte marsigliese; 
corriva ed errata invece l’equazione stabilita fra Vierna (appellativo 
evidentemente reputato da lui, così come dai seriori studiosi della 
poesia di Peire, fino agli inizi del ’900, un senhal) e la prima moglie 
di Raimondo Goffredo Barral e completamente destituita di 
fondamento la ‘storia’ dell’amore per lei del Vidal, calcata forse 
sull’analoga (ma parimenti inventata) vicenda sentimentale di Folquet 
per spinta ideativa e coniativa determinata presumibilmente dalla 
conoscenza dello stretto rapporto di amicizia e collaborazione 
artistica – a doppio senso – esistente fra i due rinomati creatori di 
trapunti rimico-musicali. Lo scambio di persona nella razo che 
accompagna i componimenti di Peire si spiega come faute à faire in 
ragione sia del legame di parentela intercorrente fra le due nobildonne 
componenti dello stesso casato arelatense, entrambe, quantunque a 
diverso livello e con differenti lacci, relate alle eminenti figure di 
«Barral» e di «Castiat», sia del fatto che, essendo risaputo che 
ambedue i trovatori conferenti lustro alla corte del signore marsigliese 
si intendevano bene con questi e con la sua vasta familia, ricevendo 
omologo apprezzamento e pari onori e sfoggiando fra loro 
cameratesche relazioni, si mostrava plausibile cantassero e 
sublimassero la stessa dompna. 

 
107 STROŃSKI, Le troubadour cit. n. 24, p. 168. 
 



135 
 

Tirando le somme del fin troppo lungo discorso fin qui portato 
avanti, credo non si cada in fallo condividendo e ripetendo il posato e 
lucido (ma ai tempi della sua formulazione disturbatore e perturbatore 
degli schemi e dei convincimenti critici imperanti) parere di E. 
Hoepffner: «la poésie de Peire est fondée sur la réalité, un bel exemple 
de la manière dont le troubadour peut cacher, au moins dans certaines 
de ses chansons, des faits réels et personnels sous les lieux communs 
de la chanson d’amour»108.  

 
Il presente lavoro è frutto del progetto internazionale di ricerca “Los trovadores 
y la canción de mujer: voces y figuras femeninas, represantaciones mentales y 
cambio social”, coordinato da Meritxell Simó Torres e finanziato dal Ministero 
della Cultura spagnolo (PID 2019-108910GB-C 21). 

 
                                                                            Saverio GUIDA 

 

 
108 HOEPFFNER, Le troubadour cit. n. 43, p. 69. 



136 
 

  



137 
 

La relecture de la dernière pastourelle de Guiraut 
Riquier (PC 248, 15) : une ambiguïté volontaire 

 
 
Les six pastourelles du libre de Guiraut Riquier (av.1254 - ap. 1292) 
ont fait l’objet d’études remarquables, entre autres par Michel-André 
Bossy et Valeria Bertolucci-Pizzorusso. Se concentrant sur la vie et 
l’œuvre de ce troubadour, ils ont publié bien des contributions 
essentielles sur la constitution du libre « transcrit et (…) ordonné » 
(selon la rubrique du manuscrit du chansonnier C (Paris, Bnf. Fr. 
856)) par le troubadour lui-même ainsi que sur ses six pastourelles. 
Les textes de Guiraut ne sont conservés que dans les manuscrits 
relevant de la « tradition languedocienne occidentale » (Zufferey) C 
et R (Paris, Bnf. fr. 22543). Ces pièces sont recueillies dans le seul 
manuscrit C, l’une après l’autre dans un ordre chronologique allant 
des années 1260 à 1282 : feuilles 307v (b) - 310 r (b)1.   

 
Michel Zink les a finement analysées dans ses cours du Collège de 

France (1996 -1997). Selon lui, elles constituent dans le libre 
l’ensemble le plus représentatif du rôle joué par la datation des 
poèmes et leur enchaînement comme reflet de la vie de Guiraut, de 
son écoulement et de son sens, mais aussi comme figure de sa création 
poétique. Je cite sa belle observation. La bergère est « la conscience 
du poète et elle est sa mémoire (...) qui lui dit le temps qui passe. Une 
mémoire qui le rappelle à son devoir et à ses amours, à l’amour de la 
cruelle Belh Deport (senhal de sa Dame) et à l’amour de la bergère, 

 
1 Les feuilles 306 et 307 sont reliées à l’envers. Cf. Anna Radaelli (2005), p. 
232, n. 293. 



138 
 

qui en est un sans l’être et qui n’aura été que le rêve d’une vie. Une 
mémoire qui l’invite à se souvenir de Dieu2. »  
Chaque pastourelle certes se lit (se joue ?) séparément. Néanmoins, 
elles forment une composition unique divisée en six parties. Dans les 
trois premières la persévérance de Guiraut ne réussit pas à ébranler la 
vertu de la bergère. Elle évoque l’attachement à Belh Deport, moyen 
habile d’éteindre les coupables ardeurs de Guiraut. Jusqu’à la 
quatrième pièce, l’héroïne ne cède pas aux intentions concupiscentes 
du narrateur. Entre temps elle s’est mariée à l’église, est devenue mère 
d’une enfant. Cependant il existe une rupture manifeste après la 
quatrième pièce : dans la cinquième, la bergère, intelligente et pleine 
d’esprit, commence à réprimander Guiraut : dans cette pièce presque 
insolite qui possède le caractère d’un sermon, l’héroïne revenue de 
Saint-Jacques de Compostelle, recommande à Guiraut, poète 
incorrigible, de renoncer à ses folâtres chansons et lui demande 
(indirectement) de chanter la gloire de Dieu3. Dans la sixième, sans 
doute devenue veuve, elle tient une hôtellerie. Le poète y est venu se 
réfugier par hasard, surpris par un orage. Il l’a reconnue. Elle lui a 
relaté sa situation : elle vient d’être demandée en mariage par un 
voisin, père de sept enfants en bas âge. Cela n’empêche pas 
l’inamendable galant de la courtiser, ainsi que sa fille.  

 
Les six pastourelles de Guiraut de son « libre » forment ainsi une 

évolution : de la vie humaine profane jusqu’au stade spirituel atteint 
par l’héroïne, face à un Guiraut toujours sceptique et hédoniste. 

 

 
2 Zink (1998), p. 864-865. 
3 Cf. GRLMA, p. 438. 



139 
 

Dans cet article, sur un texte nouvellement établi, je me propose de 
relire attentivement cette dernière pastourelle singulière dans l’œuvre. 
Il est à remarquer qu’elle présente bien des ambiguïtés à interpréter. 
L’obscurité est produite d’une part par la versification compliquée, 
d’autre part par le dessein du poète, du moins à mon avis4. J’espère 
en dégager l’histoire de la vie indépendante et active d’une femme 
forte, dotée d’un sens de l’humour, bien qu’il ne s’agisse que de la 
création d’un personnage poétique et fictif. Cette évocation de la 
condition féminine, sauf dans les fabliaux, est extrêmement rare à la 
littérature des XIIe-XIIIe siècles, époque où l’on ne rencontre guère 
que des portraits d’héroïnes certes courageuses mais simplement 
dévouées à leur amoureux. 
 

I. Le texte et les commentaires 
 
PC 248, 15 
1 manuscrit : C 309v (b) - 310r (b) 
Éditions et anthologies consultées : Rochegude, Parnasse occitanien 
(1819), p. 341-344 ; Mahn, Werke, IV (1853), p. 92-94 ; Appel, 
Chrestomathie6 (1930), no. 65, p. 103-104 ; Anglade, Le troubadour 
Guiraut Riquier (1905) p. 227-229 (trad. seule) ; Audiau, Pastourelle 
(1923), p. 73-79 (p. 148-149, 166-167) ; Hill & Bergin, Anthology 
(1941, 19732), t. 1, p. 251-254, t. 2, p. 82 ; Hamlin, Ricketts et 
Hathaway, Introduction (1967, 19852), p. 233-236 ; Lafont, Trobar 
(1972), p. 301-305 ; de Riquer, Los Trovadores (1975), no. 352, p. 
1642-1646 ; Paden, Medieval Pastourelle (1987), p. 360-365 ; Di 

 
4 Anglade estime que la nécessité de concentrer demandes et réponses de petits 
vers engendre par endroits l’obscurité (1905, p. 231). 



140 
 

Girolamo e Lee, Avviamento (1996), p. 181-184 ; Franchi, Pastorelle 
(2006), p. 288-297. 
Frank, Répertoire métrique : 771 : 1 6’a5’b6c 6’a5’b6c 6’b6’b6c 
6’b6’b6c 6’d6c6’d6c (a : eiras, elha, oza, ada, enda, ire b : ia, eira, 
aire, orta, assa, ensa c : atz, at, ans, an, ars, ar  d : ensa, ina, ida, 
ilha, eza, iatz ) 
Rubrique : La vja pastorella d’En Guiraut Riquier, l’an .M. CC. lxxxij.  
 
I   1   A Sant Pos de Tomeiras  
     2   vengui l’autre dia, 
     3   de plueja totz mullatz, 
     4   en poder d’ostaleyras 
     5   qu’ieu no conoyssia ; 
     6   ans fuy meravelhatz, 
     7   per que˙l viella rizia,  
     8   qu’a la jove dizia 
     9   suau calque solatz ;    
   10   mas quasquna˙m fazia 
    11   los plazers que sabia, 
    12   tro fuy gent albergatz, 
    13   que agui sovinensa 
    14   del temps que n’es passatz 
    15   e cobrey conoyssensa 
    16   del vielha, de quėm platz. 

 
II 17   E dissı̇˙l : « Vos etz selha  
    18   que ja fos bergeira 
    19   e m’avetz tant trufat ». 
    20   Elha˙m dis, non pas felha : 
    21   « Senher, mais guerreira 
    22   no˙us serai, per mon grat ». 



141 
 

    23   « Pro Femna, de maneira 
    24   tal vos vey segon teyra 
    25 qu’esser deu chastiat ».  
    26    « Senher, s’ieu fos leugeira, 
    27    non a trop qu’en carreira 
    28    fuy de trobar mercat ». 
    29     « Pro femna, per aizina 
     30     fon dich d’ome cochat ? » 
     31     « Senher, ans suy vezina 
     32     d’est amic non amat ». 
 
III 33   « Pros femna, d’aital toza 
     34   cum vos deu amaire 
     35   fort esser dezirans ». 
     36   « Senher, Dieus per espoza / fol. 310r (a)  
   37   mi vol, mas del faire 

     38   no suy ges acordans ». 
     39   « Pros femna, de mal traire 
     40   vos es ben temps d’estraire, 
     41   si es hom benanans ». 
     42   « Senher, assatz ad aire  
     43   pogram viure, mas paire 
     44   lo sai de .vij. efans ». 
     45   « Pros femna, gent servida 
     46   seretz per sos fils grans ». 
     47   « Senher, ja˙n suy marrida 
     48   q’un no n’a de .x. ans ». 
         
IV 49 « Na femna descenada, 
     50   de mal etz estorta 
     51   e peitz anatz sercan ». 



142 
 

     52   « Senher, ans suy membrada 
     53   que˙l cor no m’i porta 
     54   si qu’en fassa mon dan ». 
     55   « Pros femna, via torta  
     56   queretz, don seretz morta, 
     57   so˙m pes, enans d’un an ». 
     58   « Senher, ve˙us quı̇˙m conforta,  
       59   quar de mon gaug es porta 
       60   selha que˙ns es denan ». 
       61   « Pros femna, vostra filha 
       62   es, segon mo semblan ». 
       63   « Senher, pres de la Ylha 
       64   nos trobes vos antan ». 
 
V    65   « Pros femna, doncx emenda 
       66   covenra que˙m fassa  
       67   per vos de motz pezars ». 
       68   « Senher, tant o atenda 
       69   qu’a so marit plassa ;  
       70   pueys faitz vostres afars ». 
       71    « Pros femna, no˙us espassa 
       72    enquers, e dura˙us massa 
       73    mais huey vostre trufars ». 
       74    « En Guiraut Riquier, lassa 
       75    suy, quar tant seguetz trassa 
       76    d’aquestz leugiers chantars ? » 
       77    « Pros femna, quar Vilheza 
       78    vos a faitz chans amars ». 
       79    « Senher, de vos se deza 
       80    tant, qu’als vielhs non etz pars ? ». 
 



143 
 

VI   81   « Pros femna, de mal dire 
       82      no˙m feratz temensa 
       83      mas aisso solatz par ». 
       84      « Senher, ges no m’albire 
       85      que ma malsabensa 
       86      vos saubessetz pessar ». 
       87      « Pus en vostra / tenensa      fol. 310r (b) 
       88      suy, ben devetz sufrensa 
       89      de tot ab mi trobar ».  
       90      « Senher, ges no m’agensa 
       91      qu’ie˙us diga ren per tensa 
       92      nı̇˙us fassa mal estar ». 
       93      « Dona, ja no poiriatz, 
       94      quar no·us puesc desamar ». 
       95      « Senher, quant o fariatz,  
       96      ye˙us vuelh totz temps honrar ». 
 
VII 97      « Al pro comte agensa 
       98      d’Astarac nostra tensa, 
       99      dona, qu’om deu lauzar ». 
      100      « Senher, sa grans valensa 
      101      lo fai ab bevolensa 
      102      a totas gens nomnar ». 
      103      « Dona, sı̇˙l sa veziatz, 
      104      saubessetz l’amparar ? » 
      105      « Senher, ben auziriatz 
      106      que n’ay en cor afar ». 
 

Leçons rejetées du ms. C 
 

69. Quasso – 77. Pros fem – 87. e uostra 



144 
 

 
Dans ce qui suit, je proposerai des commentaires du texte assez 

détaillés. Les dialogues pleins d’ironie et d’esprit étant bien loin d’être 
faciles, il se peut que les notes ci-dessous ne s’imposent pas toujours. 
Sans doute paraissent-elles inutilement compliquer l’interprétation. À 
ma connaissance, sur cette pièce seules l’analyse et l’interprétation de 
Claudio Franchi (2006a) sont sérieuses : il a suivi le texte d’Audiau 
avec une modification5.   
 
1. Sant Pos de Tomeiras    Pourquoi Saint-Pons de Tomières ? 
C’est une petite ville située au nord-ouest de Béziers, non loin de 
Narbonne sur la route des pèlerins passant par Saint-Gilles. Dans la 
pastourelle 5 (PC 248, 22), Guiraut est passé d’Astarac vers l’Est, à 
L’Isle-Jourdain (Ylla) et a rencontré la bergeira mia qui avait fait le 
pèlerinage à Saint-Jacques de Compostelle (v. 7). Il a alors suivi la 
route contraire à la direction de Saint-Jacques, route susceptible d’y 
voir son appartenance au monde. Dans notre pastourelle elle dira plus 
tard : pres de la Ylha / nos trobes vos antan ( « près de l’Isle vous 
nous avez rencontrées antan toutes deux » v. 63-64).  
 

4.   en poder d'ostaleyras     À la traduction « dans [le] domaine des 
hôtesses » (le pluriel peut s’expliquer par elle et sa fille), Hamlin, 
Ricketts et Hathaway ajoutent que Guiraut se présente comme un 
jongleur qui va chanter pour la compagnie à l'auberge, interprétation 
saugrenue, me paraît-il. 
 

 
5 Quant à la difficulté de l’interprétation produite par les dialogues très serrés 
(entre autres, v. 23-32), voir l’observation de Franchi (2006a), p. 288-289.  



145 
 

6.   ans fuy meravelhatz     Pourquoi le narrateur Guiraut fut-il 
émerveillé ? Car, dans l’ordre des vers, la plus âgée des hôtelières riait 
en contant à la plus jeune quelque agréable histoire. Martín de Riquer 
et Paden n’ont pas mis de virgule après meravelhatz. Est-ce pour 
signifier l’étonnement du poète ? Il est possible que le fait de deux 
femmes seules entretenant l’auberge était peut-être rare même à cette 
époque : il fut épaté qu’elles se livrent joyeusement à ce travail plutôt 
masculin (du reste il se peut que le mari ou le fiancé (éventuel, cf. v. 
69) de la jeune femme les aide ). Les auteurs Hamlin, Ricketts et 
Hathaway ont mis les v. 7-12 entre parenthèses peut-être pour signaler 
que son étonnement est provoqué par le souvenir relaté par les v. 13-
16. Appel, qui sans virgule après meravelhatz, a mis entre parenthèses 
les v. 8-12, les interprète par le fait que Guiraut est émerveillé 
simplement par le rire de la femme âgée. 
 
12-13.   Appel a modifié les leçons : e fuy gent albergatz, / tro qu’aguj 
sovinensa : retouche qui n’était pas indispensable. 
 
14.      qu·en es passatz (Appel) / que n’es passatz (Audiau, de Riquer, 
Franchi) 
Dans l’édition de texte, il vaudrait mieux préférer l’élision à 
l’enclitique désigné par un point en haut. Jean Mélander, constatant 
qu’Appel suit dans ses publications, notamment dans sa 
Chrestomathie, un usage très varié, se demande sur quoi ce philologue 
allemand fonde les varitations orthographiques (tantôt enclise, tantôt 
élision) 6.    
 

 
6 Voir Jean Mélander (1928), p. 10 et p. 30-38. 



146 
 

24.     segon teyra      Audiau fait de cette leçon une locution 
adverbiale, synonyme de per tiera (LvP (=PL) : « à la file, 
entièrement, d’un bout à l’autre » . cf. Lv (=SW) 7, 517 b ; 5, 103 b : 
maniera) ; FEW 17, 325a-327b : *têrī (anfrk.) « geordeneter 
Zustand » : Guiraut tient à dire que la bergère âgée n’avait jamais été 
tendre à son égard. De Riquer le suit : « constantemente ». 
Interprétation passable. Appel, l’ayant pris au mot pour « folgsam, 
fefügig, entgegenkommend ? oder lies segon teyra ? », ajoute au 
glossaire de la sixième édition l’avis de son collègue Schultz-Gora qui 
renvoie à l’ancien français soignantiere « buhlerisch » (cf. soignantier 
« celui qui a une concubine » Mts). Leçon attirante. Si on l’adopte ce 
sens, Guiraut le dit ironiquement : « Vous étiez coquette (tu 
m’aguichais) tellement que cela doit être reproché ». Franchi, ayant 
confirmé que chastiat ne réfère ni à maneira (v. 23) ni à teyara (v. 24) 
(tous les deux sont féminins), a traduit : « vi vedo ancora in tale 
atteggiamento punitore » (selon lui, « probabilmente l’oggetto del 
chastiar è Guiraut » ; cf. « in tale atteggiamento » (Di Girolamo / 
Lee). Et pourtant le sujet de deu esser chastiat n’est-il pas tal 
cataphorique ?  
  
26-28.   s’ieu fos leugeira,  

non a trop qu’en carreira 
fuy de trobar mercat 
 

Audiau (1923) traduit : « si j’eusse été légère, il n’y a pas longtemps 
que je fus en passe de trouver acquéreur ». La protase de cette 
proposition se prendra comme une concession « même si ... » ou le 
subjonctif de souhait : « si seulement..., mais » ( cf. Jensen, Syntaxe, 



147 
 

§ 809 ; Henrichsen, Les Phrases hypothétiques, p. 147). Elle insiste 
ici sur sa chasteté.  
 
29-30.       (…)  per aizina 
        fon dich d’ome cochat 
 
Cette réponse du poète est difficile à interpréter. Il s’agit d’un verbe 
impersonnel passif (Jensen, Syntaxe, § 460 (parlar)). Anglade : 
«  Cela fut dit à la légère par un homme tourmenté ? ». Audiau : « Ce 
sont là des paroles que la nécessité fait dire à un homme qui cherche 
un gîte » (ome cochat n’est qu’un homme en détresse (sans abri, tout 
mouillé de pluie)). De Riquer : « fue dicho como pretexto de hombre 
apurado ». Paden: « was that said by a man hard-pressed for shelter». 
Audiau a rapproché aizina de la forme aizin « abri, logement, gîte ». 
Appel : « Unterschlupf [abri] ? ». Le DOM aisina (A 411-412) ne 
retient pas cette occurrence signalant qu’avec le sens local de base 
« demeure, résidence », le mot se retrouve en latin médiéval (FEW 
24, 156 a, n. 27). Plutôt, ne peut-on pas y voir aizina « occasion, 
facilité » (au milieu du XIIIe siècle : Guillaume de la Barre v. 3071 
« facilité, occasion » ; v. 4932, 5144, 5173 « résidence » (…) ; 
Aimeric de Beleoni « occasion, aise, possibilité » (PC 9,9, v. 57 ; PC 
9, 21, v. 26) ; Flamenca v. 6482 (FEW 24, 150 b), ou aisina « 
tranquillité, repos, loisir » (Flamenca v. 1832, 5107) (FEW 24, 150 
b) ? Je le comprends ainsi : « Cela fut dit pour le réconfort d’un 
homme en détresse (tout mouillé par les torrents de pluie) ? » (Vous 
avez raconté cette histoire sur la proposition d’un autre pour me 
consoler). Voir Hamlin, Ricketts et Hathaway : « Noble femme, [ce] 
fut dit (vous avez dit cela) pour le confort d’[un] homme tourmenté 
» ; per aizina « commodità » (Di Girolamo / Lee). Lafont explique 



148 
 

ces vers par une façon de parler proverbiale : « Ça a été dit par un 
homme pressé (de trouver un gîte) (aisina) », c’est-à-dire « on dit ça 
pour y croire ». Cette observation (il s’agit d’une prévision 
optimiste ?) est-elle convaincante ? D’ailleurs est amic non amat (v. 
32) peut être pris d’une autre manière. Franchi traduit : « per pretesto 
fu detto da un uomo sotto l’urgenza del desiderio ». Guiraut, ne faisant 
pas grand cas de cette proposition (avec jalousie ?), a minimisé ce 
qu’elle disait.   
 
31-32.   « Je suis plutôt voisine de cet amoureux rejeté » (Audiau : 
« Je suis la voisine de cet ami non aimé » ). S’agit-il d’un homme 
(veuf) qui habite près de l’ auberge ? Devenue veuve, elle tient une 
auberge avec sa fille. Un voisin lui a demandé sa main. Le troubadour 
lui conseille de l’accepter, parce que les fils du veuf – il a sept enfants 
(v. 44) – se chargeront de son soutien, quand elle sera trop vieille pour 
gagner sa vie. Hogetoorn paraphrase ces vers ainsi7. J’interprète 
plutôt : « Bien au contraire, ce que je dis ainsi, c’est à votre égard, 
Seigneur Guiraut, qui êtes tout près de moi (devant moi), celui que je 
n’ai jamais accepté ». Cet homme rejeté ne serait-il donc pas le poète 
lui-même ? L’ancienne bergère, toujours connaisseuse d’œuvres de 
Guiraut, sait bien que Belh Deport est morte (remplacée par la Vierge 
Marie) et qu’il est devenu pour ainsi dire veuf (on ne sait jamais si 
Guiraut a eu sept enfants)8. Franchi est du même avis : « Signore, 
anzi, sono vicina a questo amico non amato (n. Cioè lo stesso 

 
7 Hogetoorn (1994), p. 142-143. 
8 Bossy (1994, p. 158 et 173, n.7) a insisté sur la mort de Belh Deport 
mentionnée assez vaguement par deux Vers de Guiraut datés en 1283 (Per proar 
si pro privatz (PC 248, 62, v. 41 : éd. Langobardi (1982), p. 91)) et Mentaugutz 
(PC 248, 55, v. 66-72 : éd. Langobardi (1982), p. 97, cf. p. 101(note)).  



149 
 

Guiraut)». J’estime que le poète a rendu ambiguës à dessein ces 
répliques.  
 
33-34.   Le sujet de l’affirmation amaire étant sans démonstratif, 
Guiraut recourt ici au propos général : tous les hommes s’éprennent 
d’une femme aussi gracieuse que vous. 
 
36-37.   Senher, Dieus per espoza 

Mi vol, (…) 
Le vers 36 est susceptible d’être édité au moins de trois manières : 
 

1) Senher, Dieus per espoza 
2) Senher Dieus per espoza 
3) Senher Dieus, per espoza 

 
Presque tous les éditeurs ont pris la troisième proposition : Senher 
Dieus pour une interjection (appel à Guiraut) . Hill / Bergin, Di 
Girolamo / Lee et Franchi les suivent : Senher Dieus ! Per espoza  
« Signore Iddio ! Mi vuole in sposa ». Anglade, ayant cité le texte 
d’Appel : Senher, dieus per espoza Mi vol, a interprété ces vers par  
« Seigneur Dieu, il ne veut (...) » avec une remarque : «  Il semble que 
senher dieus soit une exclamation ou plutôt qu’il faille corriger dieus 
en dis : il dit qu’il me veux pour épouse (Chabaneau) »9. La correction 
en dis n’est qu’une banalisation. À ce que je crois, le cas-sujet Dieus 
doit être le sujet de vol (voler) : comme la vie religieuse l’attire 
maintenant, elle veut être au service de Dieu. Sinon, en tant que sujet 
de vol, on doit prendre, soit amaire indéterminé, soit un homme non 

 
9 Anglade (1905), p. 228, n. 2. 



150 
 

exprimé avec lequel elle se trouverait « marchée, liée » (à celui qui 
l’a courtisée). Ce ne serait pas impossible, mais, compte tenu du fait 
que dans la pastourelle précédente, au retour du pèlerinage, l’héroïne 
s’est déjà convertie10 (elle a même amené Guiraut à la vie dévote), il 
vaudrait mieux prendre Dieus comme cas-sujet de vol. Je cite les v. 
68-73 de la cinquième pièce :  
  68  « Senher, ai dezire, 
  69  tencssetz per amara 
  70  via temporal ». 
  71  « Per ren no m’albire 
  72  qu’om veya la clara 
  73  per sermon aital ».   
 
Elle lui déclare aux v. 68-70 : « Seigneur, je souhaite que vous teniez 
la voie temporelle pour amère (pénible) ». Le poète, mécontent de sa 
suggestion, lui a répliqué : « Je ne pense pas du tout qu’avec tel 
sermon on admire le couvent (qu’on veuille devenir religieux) » . La 
clara (v. 72), difficile à interpréter, a cependant été bien éclaircie par 
Alfred Jeanroy  relevant une occurrence (1358) qu’il venait d’éditer : 
« grille de couvent »11. L'épouse de Dieu représente en effet une 
religieuse dans « l'Eglise »12 (Anglade a proposé de changer l’ordre 

 
10 Aux v. 20-21 : Senher, tan senhada / suy, de Compostella « Je suis tellement 
‘signée’ (marquée) par Compostelle ». Au retour de Compostelle, elle porte bien 
les insignes de pèlerinage (voir D’Heur (1989)).  
11 C.-r. d’Audiau, in Romania, t. 50, 1924, p. 611-613. Audiau et Lavaud, 
Nouvelle anthologie des troubadours, Paris, Delagrave, 1926 ont suivi cet avis 
(pp. 306, 377). 
12 Cf. Rn (=LR) 3, 185a espoza ; FEW 12, 212, apr. espoza de Dieu (ca. 1280) ; 
TL 3, 1243, 45 (espos, espose).  



151 
 

des mots :  ... om la ( = via tempral v. 70) veya clara 13, tandis 
qu’Audiau interprète clara par « gai, joyeux, riant » d’où « avec un 
tel sermon on la voie sous des couleurs riantes » ). De Riquer : qu’om 
veya la clara « No imagino que en nada se pueda ver [la vida] (sic) 
clara » ; Paden : Qu’om veya la clara « Anyone would think it 
merry » ; Franchi : « la si veda chiara ».   
Autant que je sache, Rochegude, Appel et Hamlin (, Ricketts et 
Hathaway), ont pris la première en imprimant Senher, Dieus per 
espoza (Appel : dieus)14. On pourrait considérer Senher Dieus comme 
sujet de voler (à la deuxième manière ci-dessus), mais étant donné que 
toutes les autres réponses de l’héroïne (sauf au v. 74) commencent par 
Senher (15 fois), il vaudrait mieux séparer les deux termes ici. En 
effet, parmi les 16 répliques de l’ancienne bergère, si cette partie seule 
commence par l’invocation à Dieu (non à Guiraut), cela semble mal 
équilibré et inacceptable. À cela s’ajoute un exemple (Rn 3, 185a l'a 
relevé) très significatif dans la Vaquiera (vachère) de Johan Estève de 
Béziers, poète contemporain et peut-être ami de Guiraut15. Il s'agit 
d'une « pastourelle religieuse » dans laquelle un chevalier (narrateur) 
courtise ainsi la vachère :  
 
      « Vos m’en guerretz leu, Na Toza, 

 
13 Anglade (1905), p. 227, n. 3. 
14 Si Appel a commencé à écrire dieus avec une minuscule, il avait une raison ; 
dans l’apparat critique de la 6e édition de sa Chrestomathie (en bas de page) , il 
a ajouté : « dieus ] s. S. XXXIa ». Ce renvoi à son « Abriss der Formenlehre » 
de sa Chrestomathie m’a permis de comprendre dieus = divos, c’est-à-dire « Je 
vous dis », interprétation qui n’est suivie par personne (cf. notre n. 9). Comme 
ce renvoi ne se trouve pas dans la première édition (Slatkine Reprint), je 
considère vivement qu’il faut recourir à la dernière édition (Georg Olms 
Reprint) dans le cas du philologue si méticuleux.  
15 Cf. Cyril Hershon, (1992), p. 391-416. 



152 
 

      Si m’autreyatz vostr’amor » 
 
Et la fille de lui rétorquer : 
 
      « Senher, de Dieu suy espoza, 
       Q’ieu no vuelh autre senhor »16 
« Seigneur, je suis l’épouse de Dieu et ne veux pas d’autre seigneur ».  
 
Cette pièce est datée de 1288 par la rubrique du chansonnier C 
(unicum).  
           
37.            (…) mas del faire 

 No suy ges acordans     
 

Elle n’est pas encore entièrement prête à la vie religieuse. Et 
cependant vu l’expression lo faire, il s’agit d’une vie conjugale avec 
un autre dans le contexte profane. 
 
39.    de mal traire   « de la misère » : s’agit-il du veuvage terrestre 
esseulé (via temporal amara) ou bien de la difficulté qu’elle rencontre 
à entretenir l’auberge avec sa fille ? 
 
42-43.     (...) assatz ad aire 

pogram viure, (…)  
 

« assez à l’aise, nous pourrions vivre ensemble » : à qui renvoie 
exactement le sujet « nous » ? À l’héroïne, sa fille ou le prétendant ? 

 
16 PC 266, 9, v. 43-46 (éd. Vatteroni (1986), p. 75, cf. p.79 note). C’est moi qui 
souligne. 



153 
 

Ce soupirant est-il celui qui est vaguement évoqué aux v. 26-28, 
auquel serait assimilé le sujet de voler aux v. 36-37 ? Ou bien s’agit-
il plutôt de Guiraut lui-même ? Il voulait depuis vingt-deux ans avoir 
des rapports intimes avec elle. Mais l’héroïne, informée depuis 
longtemps de la situation du poète, révèle sa vie privée : il a sept 
enfants dont aucun ne dépasse l’âge de dix ans. C’est de cette 
révélation inattendue qu’il s’irrite, et même s’exaspère aux v. 49-51. 
S’il s’agit d’un autre homme, il sera difficile d’expliquer sa colère 
soudaine qui éclate entre les v. 49-51.    
 
55-57.   Guiraut avertit qu’elle cherche une voie tortueuse pour en 
finir avant un an. Mais pourquoi décèdera-t-elle avant un an, si elle 
renonce à la joie terrestre ? Goldin : « Good woman, you’re talking 
the wrong road, it’ll kill you in a year, and that makes me sad » [pes 
= pez’ ?]. Je traduirai plutôt ainsi : « Si vous n’acceptez pas ma 
proposition, vous aurez bientôt quitté cette vallée de larmes, je le 
crains » (cf. A l’autr’an cuh qu’en fares massa En sospeisso que la˙us 
arbe « l’an prochain, je crois que vous la [la queue de cheval] serrerez 
en chignon, de peur que je ne vous l’arrache », Flamenca, v. 1126-
1127 (éd. Zufferey-Fasseur)). 
 
68-69.       (...) tant o atenda 
                qu’a so marit plassa ; 
 
D’après Bossy17, l’héroïne souhaite ici que sa fille se marie dans les 
temps à venir. Dans ce cas, elle (la jeune fille) accepterait la 
proposition éhontée de Guiraut à condition que son futur mari lui 

 
17 Bossy (1994), p. 165. 



154 
 

accorde une infidélité éventuelle. Ne serait-il pas plus raisonnable 
qu’elle soit déjà mariée ? 
 
74.       En Gauiraut Riquier, lassa 
          Suy, (…) 
 
Seul vocatif employé par l’héroïne au lieu de Senher. Cela laisse 
percer son agacement18.  
 
79-80.         Senher, de vos se deza 

tant, qu’als vielhs non etz pars ?  
 

« [la vieillesse] se tient si loin de vous que vous n’êtes point semblable 
aux [autres] vieillards ! » (Audiau), interprétation qui ne tient pas bien 
compte de Vilheza (v. 77) sans déterminatif. Il vaudrait mieux y voir 
l’allégorie (personnification) (se dezanar « s’en aller, disparaître »). 
Appel a ajouté le point d’interrogation à la fin ; Aux v. 77-79, Guiraut 
a effleuré l’idée d’une vieillesse de l’héroïne. Appel a ainsi mis au 
point sa riposte vigoureuse. Franchi le suit. J’opine en leur faveur : 
elle félicite ironiquement sa vieillesse verte : « vous voulez dire 
vraiment que la Vieillesse vous quitte au point que vous n’êtes pas  
compagnon des vieillards ? ». 
 
105-106.   Senher, ben auziriatz 
                 quėn ay en cor afar 
 

 
18 Cf. Franchi (2006a), p. 289. 



155 
 

« Seigneur, vous entendriez ce que j’ai l’intention de faire ». Ou bien 
« dans mon coeur j’ai bien la raison de l’accueillir ». Dans la pièce 
précédente, elle avait déjà exhorté le roi de Castille qui marchait vers 
Grenade pour combattre les musulmans (v. 26-28) en lui suggérant de 
s’engager politiquement et militairement. Dans les derniers vers de 
notre tornada, elle se montre aussi active et zélée : elle accueillera 
chaleureusement le comte d’Astarac, Bernart IV (1249-1291). Il nous 
reste une tenson entre Guiraut et Bernart (PC 248, 20 = 179, 1 : Coms 
d’Astarac, ab gensor)19 ; Anglade signale que dans leur petite sphère, 
ce Bernart ainsi que Bertrand de l’Isle-Jourdain (voir v. 2 de la 
pastourelle 5 et v. 63 de notre pièce ) ont soutenu de leur mieux la 
poésie occitane, qui se mourait20. 
 

II. Le contexte « métafictionnel » 
 

S’il existe des ambiguïtés dans cette pièce, j’estime que Guiraut 
le fait intentionnellement. Si le prétendant veuf de l’héroïne pourrait 
être assimilé au narrateur lui-même, on peut considérer que Guiraut, 
chevalier séducteur, protagoniste du dialogue, se présente aussi en 
arrière-plan de cette pastourelle. 

 
On sait bien que le chansonnier C est constitué de bout en bout 

d’une façon on ne peut plus systématique21 par un copiste 
(compilateur ou commanditaire) qui a organisé et arrangé les 1206 

 
19 Éd. Harvey et Paterson (2010), t. 2, p. 745-751. 
20 Anglade (1905), p. 185-186. 
21 Voir d’abord Jacques Monfrin, (1955), II, p. 292-312 ; Anna Radaelli, op. cit. 
Cf. Naohiko Seto, « Le chansonnier C et le troubadour Folquet de Marseille », 
in La France Latine, 121, 1995, p. 7-38. 



156 
 

pièces des troubadours dont 150 sont uniques (unica). Qu’il s’agisse 
des leçons des vers ou de l’organisation des textes, son intervention 
se manifeste partout dans le texte ; ce qui rend le manuscrit le plus 
« hyper-correct » des chansonniers conservés. 

 
Mais on peut y discerner un autre organisateur : Guiraut Riquier 

lui-même. Dans le chansonnier C, il y a donc deux rédacteurs : celui 
de l’ensemble et celui de la partie de Guiraut Riquier (fol 288-311). 
Au début du libre le copiste note : « Ainsi commencent les chants de 
seigneur Guiraut Riquier de Narbonne, par exemple, les chansons, les 
vers, les pastourelles, les retroenchas, les descortz, les aubes et 
d’autres diverses pièces. Ces pièces sont disposées de la même 
manière que dans son livre. Dans ce livre écrit de sa propre main fut 
ainsi transcrite toute cette partie et ordonnée comme on l’a dit ci-
dessus » (fol. 288 b).  

 
C’est une information d’autant plus précieuse qu’excepté Guillot, 

scribe de Chrétien de Troyes, sans doute originaire de Provins (dans 
le domaine d’Oïl), les copistes ne se nomment presque jamais. Ils 
n’explicitent pas les raisons de leur compilation. Guiraut, à la fois 
auteur et compilateur, en collaboration avec le copiste du C, a poussé 
le souci de l’exactitude jusqu’à noter les noms de « genres » ainsi que 
le mois, le jour et le moment (matin ou soir) de sa composition. Ce 
souci se retrouve dans les pièces des deux poètes bittérois : Joan 
Estève (11 pièces) et Raimon Gaucelm (8 pièces). 

 
Les rubriques parsemées parmi les œuvres de Guiraut sont ainsi 

en mesure d’être appelées des informations relevant du « métatexte ». 
Les indices hors-textes, comme l’ordre des poètes (et des pièces) 



157 
 

arrangés et classés, ont été recherchés et répertoriés par Gustav 
Gröber, par D’Arco Silvio Avalle et par les chercheurs s’occupant de 
la série « INTAVULARE ».  
Or, dans le texte des troubadours, quelles sortes de métatextes peut-
on relever ? Outre les rubriques, on peut discerner encore : la vida et 
la razo, absentes des mss. C et R. Ces biographies et éclaircissements 
peuvent s’interpréter comme des informationsrexternes, rajoutées par 
d’autres.  
 

On peut d’ailleurs y reconnaître les indices « méta-contextuels », 
ceux qui, à l’intérieur du texte, n’ont aucun rapport avec le fil du 
récit : ce sont des tornada (l’envoi), mises à la fin de la pièce (soit par 
l’auteur, soit par le remanieur), destinées au jongleur chargé de 
transmettre la pièce ou qui servent d’apostrophe directe à la Dame et 
aux employeurs. Elles forment un ou plusieurs couplets finals. Parmi 
les six pièces des pastourelles de Guiraut, la première et la sixième 
possèdent une tornada. Elles sont adaptées ingénieusement aux 
dialogues entre les deux protagonistes. L’une est adressée à Bertran 
d’Opian, l’autre au comte d’Astarac22.  

 
Le chansonnier C commence son anthologie par Folquet de 

Marseille (d’où les « Folquetsammulungen » ainsi appelées par 
Gröber) (fol. 1-6). Puis se présentent les anciens troubadours  
classiques ». Ces grands maîtres sont classés dans l’ordre du nombre 
de pièces recueillies (fol. 6-272). Ils sont suivis par les trois grands 
troubadours contemporains (fin du XIIIe siècle) avec des rubriques 
détaillées : Peire Cardenal (54), Guiraut Riquier (68) et Serveri de 

 
22 La 3e pastourelle possède aussi une tornada, dépourvue du caractère de 
l’envoi (cf. Anglade (1905), p. 239, n. 1 ; Franchi (2006b), p. 255). 



158 
 

Girona (16) (fol. 272-316), eux-mêmes suivis par des poètes 
relativement mineurs anciens ou contemporains : Gavaudan, Johan 
Esteve, Raimon Gaucelm et tant d’autres (fol. 316-387). Le manuscrit 
se termine par des pièces anonymes (fol. 387-396).  

 
J’avais proposé une hypothèse selon laquelle le copiste de C, non 

content de placer au début l’évêque toulousain malgré le nombre 
relativement restreint des pièces recueillies (17), par rapport aux 
poètes suivants (Guiraut de Bornelh : 55, Peire Vidal : 48, Bernat (sic) 
de Ventedorn (40), etc.), a arrangé ses œuvres pour mettre en relief la 
vie de Folquet dans son passage du profane au sacré. Guiraut Riquier 
l’a fait d’une manière beaucoup plus claire dans son libre. Il a arrangé 
ses œuvres (cansos et vers) selon sa propre « biographie » : depuis 
1254 jusqu’à l’année 129223. Un rôle joué par les vidas dans d’autres 
manuscrits se profile. 

 
Les pastourelles de Guiraut de son « libre » (fol. 288-311) 

constituent donc son récit de vie : du stade profane au stade spirituel. 
La dévotion à Dieu est pratiquée par l’héroïne, au détriment de 
Guiraut, personnage courtois qui ne renonce pas encore à la vie 
terrestre. On assiste ici à une « métafiction » qui nous permet de 
parcourir le récit de sa vie en même temps que celui de la bergère. Lui 
reste dans la galanterie, alors qu’elle est devenue dévote. En effet, elle 
a déjà subi la « conversion » de l’état de mariage et de la maternité à 
la dévotion à Dieu ; dès la cinquième pastourelle, elle cherche à  
convertir » le poète24. Nous pourrions tenter de les comparer au 
tandem Perceval (héros du Bildungsroman (roman d’apprentissage)) 

 
23 Cf. DBT, p. 291-296. 
24 Zink (2003), p. 63. 



159 
 

et Gauvain (galant de bout en bout) dans le dernier roman inachevé 
de Chrétien de Troyes. 

 
Bossy a parfaitement raison de signaler que « cet individu 

[Guiraut] énergique rédige la version définitive de l’œuvre. Soucieux 
de son legs littéraire, il rassemble et organise le recueil de cansos et 
de vers – del qual libre escrig per la sua man aissi tot translatat, nous 
dit la rubrique »25. S’il en est ainsi, il n’en va pas autrement pour les 
six pastourelles (on peut repérer encore deux « cycles de 
pastourelles » de bien moins grande échelle : celui de Gavaudan (PC 
174, 4 ; 6 : mss. CR) et de Cerveri de Girona (PC 434, 7b ; 7c : ms. 
Sg) 26.  

 
Chaque pièce s’entend (se lit) indépendamment, mais la lecture 

des toutes les pièces permet de se représenter la vie tumultueuse d’un 
poète. C’est l’intention d’un poète vieilli qui joue le rôle de 
compilateur. Le compilateur du chansonnier C, sans doute tout proche 
de Guiraut, travaille dans la même perspective : constituer un libre ou 
une anthologie d’une façon délibérée, en ménageant une édification 

 
25 Bossy (1996), p. 75-76. Il avance en outre qu’en façonnant le recueil de 
cansos et vers, Guiraut jette une voile sur les conflits entre les vicomtes de 
Narbonne et leurs suzerains capétiens (note 21). Le spécialiste de Guiraut 
Riquier avait précisé que la lucidité de la bergère constitue une prévoyance qui 
conduit le cycle des pastourelles vers un apprentissage poétique et « a testing 
ground » pour les thèmes et formes développés dans la série ultérieure de canso-
vers (Bossy, 1994, p. 159-160). Zink précise que, du premier vers au dernier 
vers, « la manière propre à Guiraut Riquier s’affirme, avec l’importance 
conjointe d’une tonalité religieuse et d’un discours méta poétique constituant 
un commentaire du poème et imposant la figure distanciée du poète à l’intérieur 
de celui-ci » (Zink (2002), p. 511-523 ; (2003), p. 66). 
26 Cf. Franchi (2006b), p. 239-247. 



160 
 

« métafictionnelle ». Claudio Franchi avance qu’à travers les six 
pastourelles de Guiraut, l’identité des deux protagonistes et le 
continuum narratif sont toujours les mêmes, ajoutant qu’il existe trois 
niveaux sur lesquels se présente Guiraut : niveau de la réalité externe 
au texte, niveau de la réalité interne au texte et enfin niveau 
« metaletterario » qui franchit facilement les deux premiers27. 

 
La pastourelle est en mesure d’être définie comme pièce de théâtre 

qui se déroule dans un cadre de l’Otium de la vie quotidienne 
(Negotium). Le chevalier galant qui commence la scène par une 
intrusion dans le monde de l’Arcadie finit par se voir refusé (rarement 
reçu) et banni par la bergère avant de sortir de la scène. Mais il est à 
noter que, dans notre sixième pastourelle, la scène se joue dans 
l’auberge, milieu réaliste. On y voit une atmosphère fréquente à la 
littérature postérieure aux trouvères arrageois. Guiraut Riquier 
n’exprime-t-il pas ici, tout en montrant la gloire poétique acquise au 
prix de la soffrance amoureuse, la résistance d’un poète de la cour ?  

 
Ayant constaté que le « miniroman » brillant (il brillante 

miniromanzo) est devenu enfin un conte moral qui entraîne les 
louanges à Dieu et à la Vierge, Bertolucci-Pizzorusso affirme que 
Guiraut Riquier a ainsi fourni à son libre et pour la postérité une sorte 
de « valore aggiunto » à ses pastourelles ; lors de la compilation du 
libre, il les aurait remaniées afin de composer son petit autoportrait28. 
Ne s’agit-il pas aussi d’un soin métafictionnel ? En érudit impassible 
Alfred Jeanroy a baptisé les six pastourelles de « fade roman », tandis 
que Anglade et Jean Salvat les ont qualifiées de « petit roman 

 
27 Franchi (2006b), p. 247-249. 
28 Bertolucci-Pizzolusso (2009), p. 148-149. 



161 
 

gracieux »29. On est d’accord avec les derniers ; elles sont bien loin 
d’être fades, mais quel roman, certes édifiant et curieux ! 
 

Bibliographie 
 

Éditions et traductions 
 

ANGLADE, Joseph, Le troubadour Guiraut Riquier, étude sur la 
décadence de l'ancienne poésie provençale, Bordeaux, Féret & fils / 
Paris, Albert Fontemoing, 1905.  
 
APPEL, Carl, Provenzalische Chrestomathie, mit Abriss der 
formenlehre und Glossar, Leipzig, O. R. Reisland, 1895, 19306. 
 
AUDIAU, Jean, La Pastourelle, dans la poésie occitane du moyen 
âge, Paris, Boccard, 1923. 
 
FRANCHI, Claudio, Pastorelle occitane, Alessandria, Edizioni 
dell'Orso, 2006. 
 
DI GIROLAMO, Costanzo / LEE Charmaine, Avviamento alla 
filologia provenzale, Roma, La Nuova Italia Scientifica, 1996.  
 
GAUNT Simon / R. HARVEY Ruth / PATERSON Linda, Marcabru. 
A Critical Edition, Cambridge, D. S. Brewer, 2000. 
 

 
29 Jeanroy (1935), II, p. 288 ; Anglade (1905), p. 230 ; DLF2, p. 655 b. 



162 
 

GOLDIN, Frederick, Lyrics of the Troubadours and Trouvères, 
Anthology and History, New York, Anchor, 1973. 
 
HAMLIN, Frank R. / RICKETTS, Peter T. / HATHAWAY, John, 
Introduction à l’étude de l’ancien provençal Textes d’étude, Genève, 
Droz, 1967, 19852. 
 
HARVEY Ruth / PATERSON Linda / RADAELLI Anna (éds), The 
Troubadours Tensos and Partimens A critical Edition, Cambridge D. 
S. Brewer, 2010, 3 vols.  
 
HILL, Raymond T./ BERGIN Thomas G., Anthology of the 
Provençal Troubadours, New Haven / London, Yale University 
Press, 1941, 19732, 2 vols. 
 
LAFONT, Robert, Trobar, XIIe - XIIIe siècles, Montpellier, Centre 
d’Études Occitanes, 1972.  
 
PADEN,William D., The Medieval Pastourelle, NY/London, 
Garland, 1987, 2 vols. 
 
PFAFF, S. L. H., Die Werke der Troubadours in Provenzalischen 
Sprache nach den Handschriften der Pariser Nationalbibliothek  
herausgegeben von Carl August Friedrich MAHN, Vierter Band, 
Berlin, Ferd. Duemmler / Paris, Klincksieck, 1853. 
 
RIQUER, Martín de, Los Trovadores, Historia litteraria y textos, 
Barcelona, Planeta, 1975, 3 vols. 
 



163 
 

ROCHEGUDE, Henri-Pascal, Le Parnasse occitanien ou choix de 
poésies originales des troubadours, Toulouse, Benichet Cadet, 1819. 
 
VATTERONI, Sergio, Le poesie del trovatore Johan Esteve, Pisa, 
Pacini, 1986. 

 
Études 

 
BERTOLUCCI PIZZORUSSO, Valeria, « Guiraut Riquier e il 
"genere" della pastorella », in Trobadors a la Península ibèrica, 
Homenatge al Dr. Martí de Riquer, Abadia de Montserrat, 2006, p. 
121-133 [repris dans Studi trobadorici, p. 139-149].  
 
Ead., « Strategie testuali per una morte lirica : Belh Deport » in 
Convergences médiévales, Épopées, lyrique, roman. Mélanges offerts 
à Madeleine Tyssens, Bruxelles, 2001, p. 89-102 [repris dans Studi 
trobadorici , p. 127-138]. 
 
Ead., Studi trobadorici, Pisa, Paccini, 2009. 
 
BOSSY, Michel-André, « Cyclical Composition in Guiraut Riquier’s 
Book of Poems », in Speculum, t. 66, 1991, p. 277-293. 
 
Id., « Twin Flocks : Guiraut Riquier’s Pastorelas and his Book of 
Songs », in Tenso, t. 9-2, 1994, p. 149-171. 
 
Id., « Cours méditerranéennes et politique d’empire dans le 
chansonnier de Guiraut Riquier», in Studi Mediolatini e Volgari, t. 42, 
1996, p. 67-78.  



164 
 

  
D’HEUR, Jean-Marie, « Un mot dans une pastourelle. Senhada chez 
Guiraud Riquier », in Miscellanea di studi in onore di Aurelio 
Roncaglia, 1989, t. 2, p. 507-513. 
 
FRANCHI, Claudio, Trobei pastora, studio sulle pastorelle occitane, 
Alessandria, Edizioni dell'Orso, 2006 (b). 
 
HERSHON, Cyril, « Johan Estève de Béziers : Solutions », in Revue 
des Langues Romanes, t. 96, 1992, p. 391-416. 
 
HOGETOORN, C., « Une vie de femme au XIIIe siècle : la bergeira 
de Guiraut Riquier », in Actes du IV Congrès International de l’AIEO, 
Vitoria-Gasteiz, 22-28 août 1993, Vitoria 1994, p. 139-146. 
 
JEANROY, Alfred, La poésie lyrique des troubadours, Toulouse, 
Privat/Paris, Didier, 1934, 2 vols. [t. I, p. 290-297 ; t. II, 283-291]. 
 
MÉLANDER, Jean, Étude sur l’ancienne abréviation des pronoms 
personnels régimes dans les langues romanes, Uppsala, Almqvist & 
Wiksell, 1928. 
 
MONFRIN, Jacques, « Notes sur le chansonnier provençal C 
(Bibliothèque nationale, ms. fr. 856) », in Recueil de travaux offerts 
à M. Clovis Brunel, 1955, II, p. 292-312. 
 
RADAELLI, Anna, «INTAVULARE » Tavole di canzonieri romanzi, I. 
canzoniere provenzali, 7. Paris, Bibliothèque nationale de France, C 
(fr. 856), Modena, Mucchi, 2005. 



165 
 

 
SETO, Naohiko, « Le chansonnier C et le troubadour Folquet de 
Marseille », in La France Latine, n° 121, 1995, p. 7-38. 
 
ZINK, Michel, [Résumé du cours «La mémoire des troubadours » et 
du séminaire « Guiraut Riquier et Matfre Ermengaud : à l’école des 
troubadours », donnés au Collège de France en 1997]. Annuaire du 
Collège de France 1996-1997, Paris, 1998, p. 855-879. 
 
Id., « Guiraut Riquier, du premier au dernier vers », in Devis d’amitié, 
Mélanges en l’honneur de Nicole Cazauran, Paris, Champion, 2002, 
p. 511-523. 
 
Id., Poésie et conversion au Moyen Âge, Paris, P. U. F., 2003. 
 

Abréviations d’ouvrages de référence 
 

DBT : GUIDA, Saverio et LARGHI, Gerardo, Dizionario biografico 
dei trovadori, Modena, Mucchi, 2014. 
DLF2 : Dictionnaire des lettres françaises, Le Moyen Âge, Paris, 
Fayard, 1964, 19922. 
GRLMA : Grundriss der Romanischen Literaturen des Mittelalters, 
volume II, tome 1, fascicule 7, Heidelberg, Carl Winter, 1990.  

 
Naohiko SETO 

  



166 
 

  



167 
 

The Women of Blandin de Cornoalha 
 

 
The medieval romance of Blandin de Cornoalha has a long 

scholarly history, starting with sixteenth-century scholar Jean de 
Nostredame and continuing to this day (see Pfeffer and Burrell). 
Scholars have pondered the language of the author, the quality of the 
story telling, the place of this story in the medieval literary tradition 
of southern France. No one has examined the activities of the women 
in the story. 

 
In many respects, the plot of Blandin de Cornoalha is typical of 

medieval romances. Two knights, Blandin of Cornwall and Guilhot 
Ardit of Miramar, set off on adventures. A dog leads them to a cave 
which leads to two young women, prisoners of a giant. Guilhot stays 
outside of the cave in which Blandin kills the monster and frees the 
ladies. The three of them rejoin Guilhot and find a castle where two 
other giants are holding the ladies’s family prisoner. Guilhot kills two 
lions guarding the castle, but is taken prisoner by the giants. Blandin 
then enters the fray and kills another giant. Having escaped from his 
prison, Guilhot helps Blandin kill one more giant.  
  

The two knights leave the ladies and their family. A talking bird 
tells them to take different routes when they come to a pine tree. At 
the pine, they separate, agreeing to meet the day after Saint Martin’s 
Day (November 11). Guilhot kills the Black Knight and his brother, 
who sought to avenge the death. However, he cannot defeat a group 
of knights from the family of the Black Knight and is taken prisoner 
by them. Meanwhile, Blandin has found a lady leading a white horse. 



168 
 

After sharing a meal together, Blandin falls asleep, and the lady steals 
his mount, leaving him hers. Riding the white horse, Blandin meets a 
squire who bemoans the death of his lord, killed by ten knights 
guarding a castle housing an enchanted damsel. With the squire 
Peitavin, Blandin arrives at the castle, where he defeats the ten 
knights. 

 
 The sleeping damsel’s young brother tells Blandin what he must 
do to free her: capture a white hawk guarded by a serpent, a dragon, 
and a Saracen, this in order to break the spell. Blandin succeeds in 
these tasks, and the damsel, Brianda, awakes from her sleep. She and 
Blandin fall in love, but Blandin must leave her to find Guilhot. 
Guilhot is not at the rendez-vous point on the agreed date, so Blandin 
seeks the castle in which his friend has been imprisoned. Blandin 
defeats the lord of the castle, freeing Guilhot. The two knights return 
to Brianda’s castle for a double wedding: Blandin and Brianda, 
Guilhot with Brianda’s sister, Yrlanda.  
 

While the tale revolves around the adventures of two knights, 
the eponymous hero and his bosom buddy, women are the instigators 
of almost every adventure recounted.  

 
The first adventure involves the cave, to which the knights are 

lead by a hunting dog. Sadly for my thesis, this dog seems to have no 
explicit relationship to the two ladies on the other side of the cave.  

 
Though the two ladies rescued from giants did not invite 

Blandin and Guilhot to find them, they incite the next adventure in the 
story. Having saved the damsels from their giant captors, the group’s 



169 
 

next adventure involves capturing a castle which had been the 
property of the women’s family, a family imprisoned inside it now. 
One of the women explains to the men how their family lost the castle 
(ll. 261-266); Blandin offers immediately to fight this next set of 
mescreants forthwith, against her counsel (ll. 271-274). While these 
women do not push Blandin and Guilhot to do battle, it is on their 
behalf that they engage this adversary. The giant’s wife is as engaged 
in the battle as her menfolk—she unleashes two lions during the fight 
(ll. 315-318). More significantly, we have the donzella d’oltra mar. 
This woman appears to lure Blandin with the sound of her singing (ll. 
997-998); her theft of his horse pushes the hero initially to seek his 
horse and then to find the Sleeping Beauty, Brianda. Once awake, 
Brianda confesses to having sent the donzella d’oltra mar to find help 
(ll. 1775-1782). Both these women demonstrate a remarkable degree 
of agency and independence; truly their moves push the knights into 
action.  

 
Lastly, the story ends with two betrothals and a double wedding. 

But the engagement process starts by Blandin asking Brianda, first, if 
Guilhot might marry her sister (ll. 2223-2326). Only after Brianda has 
approved the marriage of her sister and accepted the proposal that she 
marry Blandin, is her brother, who should be the dominant figure in 
this household, brought into the conversation (ll. 2349-2350). It is 
Brianda, asleep or awake, who rules this clan. 

 
In conclusion, the women in Blandin de Cornolha demonstrate 

repeatedly the power of women to move men. While this statement 
may not be remarkable in the twenty-first century, in the male-
dominated medieval world, it speaks volumes.  



170 
 

 
Works Cited : Pfeffer Wendy, ed. and Margaret Burrell, 
trans. Blandin de Cornoalha: A Comic Occitan Romance. 
Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications, Western Michigan 
University, 2022.  

Wendy PFEFFER 
 

 



171 
 

Note sur l’appendice IV « Saint Bernard et l’amour 
courtois », de la Théologie mystique de saint Bernard par 

Étienne Gilson 
 

Étienne Gilson (1884-1978) historien de la philosophie, est l’auteur 
d’études sur Augustin, Thomas d’Aquin, Bonaventure, Duns Scot, 
Dante, René Descartes et d’une histoire de la philosophie médiévale. 
Sa Théologie mystique de saint Bernard n’est donc pas l’œuvre d’une 
vie. Le grand spécialiste des textes bernardins est Jean Leclercq 
(1911-1993) qui, avec Charles Talbot et Henri Rochais, en a établi 
l’édition1. Il a également laissé de nombreux commentaires, toujours 
précieux.  
 
Gilson écrivit cet appendice de vingt-deux pages2, en réponse à la 
question d’une influence de Bernard sur l’amour courtois. Il 
commence par déclarer qu’il n’a pas la compétence requise pour 
traiter un tel sujet ex professo, manquant d’une « connaissance 
approfondie de la littérature courtoise » p. 193. Ce qui ne l’empêche 
pas d’affirmer dès la troisième page, que l’amour courtois « s’il était 
vrai qu’il fût une divinisation de la femme, il serait aux yeux d’un 
Cistercien une caricature de l’amour divin, la plus horrible 
déformation de l’amour sacré, bref un sacrilège ». En effet cet amour 
est « le culte de la sensualité, l’apothéose de la cupidité » p. 199. C’est 
« l’expression poétique de la concupiscence » p. 200, et un mal car 
« il peut ne pas être récompensé » p. 202. En effet, ajoute-t-il, p. 204, 

 
1 Sancti Bernardi Opera, Roma, Editiones Cistercienses, 1957-1972.  
2 La théologie mystique de saint Bernard, Paris, Vrin, 1969, p. 193-215, 3ème  
Édition. 1re édition 1934. 



172 
 

« Comme il se confond avec le désir, l’amour courtois peut se donner 
l’illusion d’être désintéressé, parce qu’il a la force de durer jusqu’à ce 
que la récompense ou la lassitude le conduisent à son terme. » Puis il 
conclut ainsi :  
 

« C’est pourquoi le Cistercien peut lire en toute tranquillité les chansons 
de Thibaut de Champagne ; elles ne lui prouvent qu’une chose qu’il savait 
déjà ; du poète ou de lui, c’est lui seul qui sait aimer ; il a choisi la meilleure 
part. » p. 204.  

 
D’après ces propos, les poètes et plus généralement les laïcs, ne savent  
pas aimer. Or Jean Leclercq donne une tout autre interprétation de 
l’amour entre les êtres humains en se fondant sur les lettres de l’abbé 
de Clairvaux à la comtesse Ermengarde : 
 

« En révélant son cœur à Ermengarde, en l’instruisant, sous une forme 
courtoise, et presque badine, de ce que doit être le sien, Bernard a laissé 
entrevoir, sans y insister comme il sait le faire ailleurs, la possibilité d’un 
amour qui, entre des personnes humaines, entre elles et Dieu, soit, de part 
et d’autre, sans limites, et dont le nom chrétien est charité3. »  

 
Par ailleurs, Bernard de Clairvaux reconnaît le rôle fondamental des 
femmes dans la transmission de la foi à leurs enfants (Sermones super 
Cantica Canticorum II, 66, IV, 10).   
  
Pour Gilson, « l’amour est de l’ordre de l’amitié et l’amitié implique 
par essence bienveillance mutuelle » p. 203. La première affirmation 
est pour le moins contestable. Quant à la seconde, elle ne s’applique 

 
3 La femme et les femmes dans l’œuvre de saint Bernard, Paris, Téqui, 1990, p. 
43-44. 



173 
 

pas à l’amour courtois. La dame aimée n’apparaît qu’en filigranne à 
travers l’évocation de la concupiscence, de la frustration et de la 
douleur qu’elle provoque. L’historien de la philosophie disserte donc 
sur l’amour courtois en écartant ses inspiratrices, « des créatures »4 
désirées par le poète p. 205, et en ignorant complètement ses 
poétesses.  
 
Enfin, Gilson examine les positions respectives du poète et du moine 
chacune du point de vue de l’autre, pour conclure que « les deux 
systèmes sont exclusifs l’un de l’autre » p. 205. Or, les expressions de 
l’amour qu’il soit courtois ou mystique, ne sont pas réductibles à des 
systèmes d’idées organisés selon une logique préétablie et 
imperméables à toute influence extérieure. La thèse de l’historien de 
la philosophie n’est, du reste, étayée que par quelques strophes de 
Thibaut de Champagne, un fragment de vers de Jaufré Rudel et un 
nombre restreint de commentaires. Aucun poème n’est étudié en 
entier au motif que « les lamentations des poètes courtois sur leurs 
amours non payés de retour sont chez eux trop continuelles, pour qu’il 
vaille la peine de citer des textes sur ce point » p. 202.  
 
Ses références se trouvent essentiellement dans les ouvrages de 
Wechssler Das Kulturproblem des Minnesangs et d’Anglade Les 
troubadours, leurs vies, leurs œuvres, leur influence. En note (p. 196-
198), il se contente de signaler l’édition par Jeanroy des poèmes de 
Guillaume IX, « sorte de Rabelais », celle de Jausbert de Puycibot par 
Shepard, puis celle de Peire Vidal « beau parleur, vantard et un peu 
toqué » p. 198 par Anglade. Il y ajoute les éditions faites par Jeanroy 

 
4 Ce mot qui qualifie, entre autres, une femme légère ou vénale a 
aussi le sens de prostituée. .  



174 
 

des œuvres de « l’éthéré » Jaufré Rudel, et de Cercamon « sans pitié 
pour les maris ». Dans le texte, il mentionne la référence de Wechssler 
à la division tripartite de Guiraut de Calanson critiquée par Guiraut 
Riquier. Puis, il évoque la grossièreté de Marcabru et la crudité de 
certains poèmes, constamment présente dans la poésie, selon lui. Elles 
justifieraient sa thèse. Gilson se targue de définir l’amour courtois 
chez les trouvères et les troubadours en quelques pages puis tente de 
« montrer l’opposition fondamentale qui sépare la mystique 
cistercienne de l’amour courtois » p. 206. Il souhaitait pourtant qu’on 
procède par « monographies d’écoles et même de poètes » pour 
dégager les idées de chacun d’eux et refaire une définition de l’amour 
courtois au terme de cette enquête » p. 194. Manifestement, il ignore 
les études déjà parues à son époque. La deuxième partie expédiée en 
neuf pages, conteste l’idée d’une influence de la mystique bernardine 
sur l’amour courtois.  
 
En règle générale, l’arrogance dont fait preuve Gilson dans cet 
appendice, recouvre un manque d’intérêt, non seulement pour la 
poésie elle-même, mais aussi pour la société dans laquelle vivaient les 
poètes. Le polythéisme ayant été définitivement interdit après la mort 
de l’empereur Théodose 1er en 395, les communautés religieuses 
chrétiennes se sont implantées dans toute l’Europe. Aux XIIe et XIIIe 
siècles, elles avaient organisé l’éducation des enfants et des adultes 
tant religieux que laïcs. Les pères conciliaires n’ont cessé de rappeler 
l’obligation pour les églises cathédrales d’avoir un maître qui 
instruise gratuitement les clercs et les écoliers pauvres. Sans les écoles 
catholiques, beaucoup de trouvères et de troubadours n’auraient pu 
apprendre à lire, à écrire et à versifier. Même si Virgile, Stace, Lucain, 
Ovide et Perse figuraient au programme des études médiévales, ils 



175 
 

étaient enseignés dans une perspective religieuse et par des clercs. Les 
œuvres poétiques ne pouvaient donc être soustraites à l’influence d’un 
christianisme millénaire, prédominant et omniprésent en Europe. En 
outre, la renommée de Bernard de Clairvaux, déjà à son époque, eut 
pour conséquence la multitude de copies et d’imitations de son œuvre, 
au moins jusqu’au XVIIe siècle. Il a fallu le patient et minutieux 
travail des bénédictins de la congrégation de Saint-Maur, sous la 
direction de Jean Mabillon (1632-1707) pour répertorier les originaux 
et réaliser la première édition d’envergure qui sera reprise par Jacques 
Paul Migne dans sa Patrologie latine (182-183).  
 
De nombreuses études ont révélé la richesse, les subtilités et les 
complexités des poèmes médiévaux. Il n’est donc pas possible de les 
réduire à l’expression de la concupiscence et à des lamentations sans 
intérêt. En outre, les chansons religieuses, la dévotion à la Vierge, les 
planhs, les sirventès, les appels à la croisade, à la guerre, les 
engagements politiques des troubadours montrent qu’ils ne 
versifiaient pas dans des bulles protégées du monde extérieur, mais 
s’y trouvaient de plain-pied. Par conséquent, la critique datée, 
lapidaire et caricaturale de Gilson n’est plus recevable.   
 

Brigitte SAOUMA  
 



176 
 

  



177 
 

Vient de paraître 
 

Éditions de textes et traductions 

 

BARICCI Erika (éd.), The Ma’asé Ester A Judeo-Provençal poem 
about Queen Esther A critical Edition with Commentary, Leiden, 
Brill, 2022, 292 p.  

 

COLLURA Alessio (éd.), “Apres que Adam fon gitatz de Paradis” 
Una legenda occitana sul legno della croce, Alessandria, Edizioni 
dell’Orso, 2022, VI-106 p.  

 

LACHET Claude (éd./trad.), Les Enfants-Cygnes suivi de de La 
chanson du chevalier au cygne (d’après le ms. Paris Bnf fr. 12558), 
Paris, Champion, 2023, 800 p. 

 

LARGHI Gerardo, Paraulas de vertat e profiech Edizione de 
canzionere di Guilhem de l’Olivier d’Arles, Turnhout, Brepols, 2021, 
367 p. 

 

LE VOT Gérard (trad.), Chansons d’amour des troubadours Une 
anthologie texte et musique, Paris, Minerve, 2022, 264 p.   

 



178 
 

PFEFFER Wendy (ed.)/BURRELL Margaret (trad.), Blandin de 
Cornoalha A Comic Occitan Romance A New Critical Edition and 
Translation, Kalamazoo, MI: Medieval Institute Publications, 
Western Michigan University, 2022, 302 p.  
 
 

Études 
 

ABDELA Sophie/CARTRON Maxime/DION Nicholas, Histoire de 
l’édition Enjeux et usages des partages disciplinaires (XVIe-XVIIIe 
siècle), Paris, Classiques Garnier, 2023, 442 p. 
 
AURELL Martin, Dix idées reçues sur le Moyen Âge, Paris, Lattès, 
2023, 216 p. 
 
AURELL Martin/BAURY Ghislain/CORRIOL Vincent/MAILLET 
Laurent (dir.), Les Plantagenêts et le Maine, Rennes, Presses 
Universitaires de Rennes, 2022, 318 p. 
 
BALOSSINO Simone/GUYONNET François, Cavaillon au Moyen 
Âge, Éditions universitaires d’Avignon, 2022, 380 p. 
 
BARTON Thomas/KELLEHER Marie A./ZALDIVAR Antonio M. 
(éds) Constructing Iberian Identities, 1000-1700, Turnhout, Brepols, 
2022, 244 p. 
 
BOLLE Pierre, Saint Roch L’évêque, le chevalier, le pèlerin (VIIe-
XVe siècle), Turnhout, Brepols, 2022, 953 p.  
 



179 
 

BOLÒS Jordi, The Historic Landscape of Catalonia Landscape 
History of a Mediterranean Country in the Middle Ages, Turnhout, 
Brepols, 2023, 469 p. 
 
COUROUAU Jean-François/LACROIX Daniel (éds), La réception 
des troubadours au XIXe siècle, Paris, Classiques Garnier, 2023, 
437p. 
 
DOUCHET Sébastien, Une réception du Moyen Âge au XVIIe siècle 
Lectures et usages des textes médiévaux par les Gallaup de Chasteuil 
(1575-1719), Paris, Champion, 2022, 762 p. 
 
FONBONNE Alexis, Introduction à la sociologie médiévale, Paris, 
Éditions du CNRS, 2023, 360 p.  
 
KATSUTANI Yuko, Les peintures murales de Saint-Bonnet-le-
Château Le programme dévotionnel et dynastique (fin XIVe-début 
XVes.), Turnhout, Brepols, 2023, 360 p. 
 
LACHIN Giosuè/ZAMBON Francesco (éd.), Bels amics ben 
ensenhatz Studi in memoria di Luigi Milone, Modena, Mucchi, 2022, 
219 p. 
 
LARGHI Gerardo/MELIGA Walter/VATTERONI Sergio (éds), 
Miscellanea di studi trobadorici e provenzali in onore di Saverio 
Guida, Modena, Mucchi, 2022, 556 p.  
 



180 
 

LE BIHAN Hervé/ARCOCHA Hervé (éds), Territoires, Langues, 
Littératures et cultures : confrontations, lectures, translations, 
Rennes, TIR (Travaux d’investigation et de recherche), 2022, 598 p. 

 
MARCENARO Simone, La società dei poeti Per una nuova 
sociologia dei trovatori, Milano/Udine, Mimesis, 2023, 276 p. 
 
MASSOURE Jean-Louis, Dictionnaire gascon de la Haute Bigorre, 
Strasbourg, Éditions de Linguistique et de Philologie, 2022, 600 p. 
 
PELLEGRIN Nicole/Winn Colette H., Veufs, veuves et veuvages 
dans la France d’Ancien Régime, Paris, Classiques Garnier, 2023, 
347 p. 1ère impression 2003. 
 
PELOUX Fernand, Les premiers évêques du Languedoc Une 
mémoire hagiographique médiévale, Paris, De Boccard, 2022, 616 p. 
 
PONCET Olivier/DESACHY Sylvie/GUYOTJEANIN Olivier (éds), 
Figures du notaire dans la France méridionale (XIIe-XVIe siècle) 
Institutions, clientèles et actes, Paris, École des Chartes, 2022, 336 p. 
 
SCHØSLER Lene/HÄRMÄ Juhani/LINDSCHOUW Jan (éds), Actes 
du XXIXe congrès international linguistique et de philologie romanes 
(Copenhague 1-6 juillet 2019), Strasbourg, Éditions de Linguistique 
et de Philologie, 2021, 2 vols, 1628 p. 
 
ZIMMERMANN Michel (éd.), Le catalan médiéval, Turnhout, 
Brepols, 2023, 705 p.  



181 
 

Revues 
 

Bibliothèque de l’École des chartes, t. 176-1, 2021, PONCET Olivier 
(dir.) Un portrait intellectuel (XXe-XXIe siècles). 
 
Cahiers d’études hispaniques médiévales, n°45, 2022, Le pouvoir de 
l’historiographie dans le projet d’Alphonse X.  
 
Cahiers de Fanjeaux, n°56, 2022, Conformisme et transgression dans 
l’Église méridionale.  
 
Chroniques BnF, n° 93, Janvier-mars 2022, L’intelligence artificielle 
à la BnF. 
 
Médiévales, n° 82, 2022, Vieillesse et pouvoir.  
 
Micrologus n° XXX, 2022, Les gestes à la cour. 



182 
 

Colloques, congrès, journées d’études 
 
Journée d’étude ; Centre d’Études Supérieures de Civilisation 
Médiévale, Université de Poitiers, 27 février 2023, Écrire avec le 
cœur : spiritualité, savoir et autorité des femmes mystiques au Moyen 
Âge.  
 
Journée d’étude : 12 mai 2023 [en ligne] La scuplture romane entre 
Loire et Méditerrannée Actualités de la recherche. 
 
Colloque de la Société de Linguistique Romane  : Libera Universita 
di Bolzano, 15-16 mai 2023, Scriptae e spazio La rapprentazione 
geografica di dati linguistici medievali.  
 
Colloque de Fanjeaux : 24 mai 2023, Chapitres et chanoines du Midi 
58e colloque de Fanjeaux.  
 
Journée d’étude : Université Paris-Cité, 1er juin 2023, Les maisons 
médiévales et le genre, nouvelles approches historiques (XIe-XVIe 
siècles). 
 
Journée d’étude : Université de Nice Côte d’Azur, 9 juin 2023, La 
couronne d’Aragon Chaînes d’information et agencement des 
pouvoirs au sein d’une monarchie impériale : agents, légations et 
médiations de la Couronne d’Aragon à la cour d’Espagne. 
 
International Medieval Congress : University of Leeds, 3-6 juillet 
2023. 



183 
 

Table des matières 
 
 

Avant-propos                                                                               p. 5 
 
Marie-Rose BONNET 
La veuve et son patronyme dans les documents médiévaux 
provençaux. Un nom, quel statut ?                                               p. 9 
Cyril ASLANOV 
Femmes juives d’Occitanie au Moyen Âge : quelques indices 
onomastiques sur fond d’anonymat                                              p. 43 
Viviane CUNHA 
Les activités des femmes dans les littératures ancienne  
et médiévale                                                                                  p. 59 
Saverio GUIDA  
Campi di ricerca e cantieri di lavoro nell’ambito della poesia 
trobadorica: Peire Vidal e Na Vierna                                             p. 71 
Naohiko SETO 
La relecture de la dernière pastourelle de Guiraut Riquier (PC 248, 
15) : une ambiguïté volontaire                                                      p. 137 
Wendy PFEFFER 
The Women of Blandin de Cornoalha                                        p. 167 
Brigitte SAOUMA 
Note sur l’appendice IV « Saint Bernard et l’amour courtois », de la 
Théologie mystique de saint Bernard par Étienne Gilson           p. 171 
Vient de paraître                                                                       p. 177 
Colloque, congrès, journées d’études                                       p. 182 



Direction de la Publication 
Philippe Blanchet (domaine moderne, n° d’hiver) 

Brigitte Saouma (domaine médiéval, n° d’été) 
 

Secrétaire de rédaction 
Nolwenn Troël-Sauton 
revue.flreo@gmail.com 

 
Comité de Rédaction 

 Blanchet, Ph.    Thiolier, S. 
 Courty, M.   Thiolier, J.C. 
 Guimbard, C.   Venture, R. 
 Saouma, Br.   Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

Yann BEVANT (université Rennes 2) 
Philippe BLANCHET (université Rennes 2) 
Pilar BLANCO (université Complutense, Madrid) 
Cédric CHOPLIN (université Rennes 2) 
Maria A. CIPRÉS PALACÍN (université Complutense, Madrid) 
Pierre ESCUDÉ (INSPÉ d’Aquitaine / Université de Bordeaux) 
Catherine GUIMBARD (université de Paris IV-Sorbonne) 
Erwan HUPEL (université Rennes 2) 
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Catherine LÉGLU (université de Reading) 
Claude MAURON (université d’Aix-Marseille) 
Roy ROSENSTEIN (université américaine de Paris) 
Élisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie) 
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo) 
Tullio TELMON (université de Turin) 
Suzanne THIOLIER-MÉJEAN (université de Paris IV-Sorbonne) 
 
Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo  

 
 

Reprographie Université Rennes 2 
Dépôt légal : 2e trimestre 2023 - ISSN 2429-4748 


