
Nouvelle série  N° 169                                                2019 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Études de langues et littératures d’Oc 
modernes 

 
  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 
 
 
 
 

N° 169 
 
 
 
 
 
 
 

2019 
 
 
 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2019. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



	 5 

 

 

Présentation 
 

Comme nous en avons pris l’habitude désormais, nos deux numéros 
annuels alternent des volumes thématiques et des volumes 
regroupant des études variées, ce qui permet de rassembler au mieux 
une partie des résultats des recherches portant sur le domaine d’oc. 

Nous maintenons la répartition entre un volume d’été consacré à 
l’époque médiévale, très riche dans notre domaine, piloté par 
Brigitte Saouma, et un volume d’hiver consacré à la période 
moderne et contemproaine, du XVIe siècle à nos jours, dont je 
m’occupe plus particulièrement. 

Ce numéro 169 de notre revue, dont nous avons fêté les soixante-dix 
ans avec des contributions spécifiques dans notre livraison 
précédente, regroupe ainsi une synthèse globale de la catégorisation 
sociolinguistique du domaine dit « d’oc » ou « occitan » (par moi-
même), une synthèse sur la place de l’occitan (au sens global) à 
l’école (par Pierre Escudé, que je remercie de rejoindre notre comité 
scientifique), une étude sur les usages linguistiques graphiques au 
contact du français dans trois documents provençaux aux XVIe et 
XVIIe siècles (par M.-R. Bonnet), une étude de la Comédie à sept 
personnage de Claude Brueys, écrivain aixopis de langue provençale 
au XVIIe s. (par E. Desiles). Une fois n’est pas coutume : nous 
publions une création littéraire en provençal, de M. Courty. Le 
volume se clôt par un hommage au sociolinguiste corse Jean-
Baptiste Marcellesi, décédé en Provence en octobre dernier, etqui a 
joué un grand rôle dans l’étude scientifique et la promotion politique 
des langues dites « régionales », à commencer par sa langue corse. 



	 6 

Des informations, parutions, recensions sont ensuite proposées. Sa 
parution, prévue en décembre, a été retardée par le mouvement 
social que connait la France en cette fin 2019. 

Il nous semble que, pour entamer les 70 prochaines années de notre 
revue, ce numéro constitue un bon exemple de ce que nous sommes 
en mesure de proposer à la communauté de nos lecteurs et lectrices.  

La confiance de nos abonné.e.s, dont de nombreuses bibliothèques 
universitaires et municipales, nous aide à envisager cet avenir. 

Je saisis l’occasion pour remercier à nouveau notre unité de 
recherche, le PREFICS de l’université Rennes 2, qui accueille, porte 
et fait imprimer notre revue depuis quinze années, avec l’appui 
essentiel de nos secrétaires de rédactions successives. 

A l’an que vèn, e se sian pas mai, que siguen pas mens !1 

 

Philippe Blanchet 

Université Rennes 2 

  

																																																													
1 « A l’année qui vient, et si nous ne sommes pas plus, que nous ne soyons pas 
moins », formule rituelle des salutations provençales autour de Noël et du 
Nouvel An. 



	 7 

 

 
 

 
 

 
 

Études linguistiques et littéraires 
	 	



	 8 

	
	
	

  



	 9 

L’espace (socio)linguistique d’oc : 
une représentation en mosaïque1 

 
 
Au centre approximatif du monde roman, entre les espaces italo-
roman à l’est, gallo-roman au nord et ibéro-roman au sud-ouest, se 
sont développées, depuis le haut moyen-âge et jusqu’à nos jours, des 
variétés romanes connues sous le nom de variétés d’oc ou occitanes, 
noms sur lesquels je reviendrai plus loin. D’un point de vue 
strictement linguistique, elles partagent plus ou moins des 
caractéristiques intermédiaires entre ces trois grands groupes ainsi 
que quelques traits plutôt spécifiques. Elles restent, pour la plupart, 
plus proches de variétés romanes du sud (castillan, portugais, 
catalan, corse, génois, italien) que du français au nord2

. 
 
On peut dans un premier temps les représenter géographiquement de 
la façon suivante : 

																																																													
1 Une première version de ce texte est parue sous le titre « La mosaïque d’oc : 
un espace pluriel en question au cœur du monde roman », dans Les Langues 
néo-Latines, n°385, 2018, p. 99-115. 
2  Les variétés septentrionales du nord de l’espace dit « d’oc » sont 
typologiquement plus proches du français. 



	 10 

 
 

Variétés dites occitanes ou d’oc (en dégradés rouges et roses) 
d’après http://www.axl.cefan.ulaval.ca/monde/langues_de_France.htm 

 
 
1. Une mosaïque de classifications linguistiques 
 
La tradition romanistiquea établi, depuis Ronjat (1930) inspiré par 
Bourciez (1910) et toujours repris (Bec, 1963 ; Sibille, 2003), une 
liste de dix-neuf traits surtout phonétiques dont aucun n’est partagé 
par la totalité des variétés en question et dont la plupart est partagée 
par d’autres variétés voisines (selon les cas : d’Italie, de la péninsule 
ibérique, voire des variétés gallo-romanes septentrionales dites 
« franco-provençales » ou « d’oïl ». Cela rend problématique 
l’identification typologique d’une unité que certains ont appelé 
occitano-romane en y incluant parfois le catalan ou, à l’inverse, en 
en excluant le gascon et le béarnais (panorama complet des sources 
dans Lafitte, 2006). 



	 11 

 
L’ensemble central de l’espace roman, entre Adriatique, Manche et 
Atlantique, est en effet constitué d’un continuum géolinguistique 
renforcé par des contacts de proximité entre les langues, les sociétés 
et les humains. Il n’y a par conséquent pas là de limites nettes entre 
des langues ou variétés romanes (mêmes insulaires, par exemple 
entre le corse, le sarde et le toscan). Il existe parfois des zones de 
changement géolinguistique plus rapide entre variétés plutôt 
distinctes (comme entre le provençal et le piémontais -mais pas le 
génois, entre le gascon et le castillan mais pas entre le languedocien 
et le catalan, par exemple). Les variétés n’apparaissent relativement 
distinctes sur le plan typologique que dans des polarisations 
éloignées les unes des autres et rarement en situations de proximité. 
Les distances linguistiques sont souvent relativement 
proportionnelles aux distances géographiques dans cet espace. Ces 
différences empêchent d’ailleurs rarement une intercompréhension à 
des degrés divers et souvent plutôt facile pour les locuteurs de ces 
variétés1 : « tots parlem llatí » disait un jour un collègue catalan à un 
francophone unilingue qui s’étonnait de nous voir converser de 
façon fluide, l’un parlant catalan, l’autre portugais du Brésil et moi-
même provençal. 
 
2. Un regard sociolinguistique sur la mosaïque des langues 
 
Il n’est pas étonnant, dès lors, que l’identification des variétés 
romanes, surtout sous la forme de langues distinctes, ait 
généralement été problématique. La construction de variétés 
normatives a pu donner l’illusion de langues clairement distinctes 
(français, espagnol, italien, portugais...) mais ce serait ignorer les 
variétés romanes historiques effectivement pratiquées sur le terrain 
																																																													
1 C’est beaucoup moins le cas avec ces deux ensembles « éloignés » que sont 
le roumain (fortes influences slaves) et les langues dites « d’oïl » dont le 
français (fortes influences celtiques et germaniques). 



	 12 

dans les régions ou États où les langues standardisées semblent 
« recouvrir » des langues locales (et entre les deux les formes locales 
des langues standardisées prises aux contact des langues locales, 
comme les français régionaux, italiens régionaux, etc.). Quand on 
examine de près ces langues locales, tout devient plus flou : 
comment regrouper et « frontiériser » quelque chose comme le 
galicien, le mirandais, l’asturien, le léonais, l’aragonais, le 
valencien, le gascon, le béarnais, l’auvergnat, l’occitan, le picard, le 
wallon, le savoyard, le niçois, le piémontais, le romagnol, l’ombrien, 
le corse, le bonifacien, le napolitain, etc. sur la base des seules 
différences linguistiques ?  
 
Il n’est par conséquent pas étonnant non plus que ce soit à partir de 
terrain corse qu’ait été conceptualisée une analyse sociohistorique et 
non typologique, sociolinguistique et non linguistique, du processus 
d’émergence de langues distinctes, surtout en l’absence de variété 
standard masquant artificiellement ou englobant artificiellement la 
variation. Il s’agit de la théorie bien connue de Jean-Baptiste 
Marcellesi1, dont la première version remonte à 1983 en ce qui 
concerne les langues sans norme standard, dites « langues 
polynomiques » (Marcellesi, 1984), et qui a été affinée depuis 
(Marcellesi et coll., 2003) puis étendue à l’ensemble des langues 
comme unités sociohistoriques et non linguistiques (Blanchet, 2004 ; 
2012 a et b ; 2018) : 
 

« Langues dont l'unité est abstraite et résulte d'un mouvement dialectique 
et non de la simple ossification d'une norme unique, et dont l'existence 
est fondée sur la décision massive de ceux qui la parlent de lui donner un 
nom particulier et de la déclarer autonome des autres langues 
reconnues » (Marcellesi, 1984, 314). 

 
Il plaide ainsi pour une approche sociolinguistique de la définition 
des langues : 
																																																													
1 Voir l’hommage qui lui est rendu en fin de ce volume. 



	 13 

 
« Le sociolinguiste prend en compte une situation globale et notamment 
l’attitude que la communauté concernée observe vis-à-vis des autres 
communautés sociolinguistiques (…) l’acceptation ou non de leurs 
instances normalisatrices (…) Dès lors que la communauté manifeste 
avec persévérance la volonté d’être autre, de nommer sa langue d’un 
nom particulier qui ne soit pas un sous-ensemble d’une autre langue, 
qu’elle établit sa propre stratégie (…), il ne sert à rien à ce moment là 
d’opposer à ce sentiment les proximités structurelles ou 
l’intercompréhension (…), la reconnaissance-naissance de la langue est 
un trait qui dépend d’autres facteurs : d’une certaine manière on peut 
ainsi dire qu’il n’y a pas un peuple corse parce qu’il y a une langue 
corse mais qu’il y a une langue corse parce qu’il y a une formation 
socio-historique spécifique. Dans ce cas l’identité linguistique, même si 
elle devient surdéterminante, est sans doute un trait tardif ». (Marcellesi 
1986 repris dans Marcellesi et coll.. 2003, 170). 

 
Or, il se trouve que l’ensemble linguistique qui nous occupe ici n’a 
existé que sous la forme de variations et parfois de variétés 
identifiées, sans élaboration historique d’une norme standard de 
recouvrement et de regroupement1. Qui plus est, il n’a jamais pu être 
appuyé non plus sur une unité politique, ni culturelle : États divers 
aux configurations changeantes et aux histoires séparées, sans 
relations stables entre eux, constituant aujourd’hui une bonne partie 
du tiers sud de la France, de franges italiennes et espagnoles, situés 
pour certains dans le monde méditerranéen, d’autres dans le monde 
atlantique. L’appareil conceptuel de Marcellesi apparait tout à fait 
																																																													
1 Il y a bien eu élaboration tardive et tentative de diffusion d’un « occitan 
standard » dans les années 1980-90, mais cette variété, limitée à certains 
milieux militants, n’a eu à peu près aucun écho dans les populations 
concernées. Il y a eu aussi un certain temps l’idée de l’existence d’une koinè 
médiévale d’oc, à travers les textes des troubadours, mais on sait depuis les 
travaux de Zufferey (1987) qu’il s’agissait d’une illusion d’optique due au fait 
que ces textes nous sont parvenus à travers des recopiages multiples par des 
scribes, souvent italiens, qui ignoraient les détails de ces variétés linguistiques 
et les ont mélangées. 



	 14 

adapté pour envisager les dynamiques de convergence ou de 
divergence de cette mosaïque ne constitue jamais vraiment un tout. 
C’est dans une perspective sociolinguistique que je poursuivrai ici 
l’examen et la présentation de cet espace linguistique d’oc, dont la 
notion de mosaïque permet de rendre compte et dont l’unité même 
est sujette à discussions. 
 
3. Une mosaïque de dénominations 
 
On peut d’ailleurs s’interroger sur les dénominations de cet 
ensemble. Là aussi, la diversité et les absences d’usage commun 
sont significatives d’une problématique d’unité / de diversité. 
Pendant la première moitié du Moyen-Âge, comme ailleurs, les 
formes locales prises par les variétés du latin parlé au contact 
d’autres langues étaient appelées langue vulgaire (au sens de 
« populaire ») ou langue romane. Dans ce qui deviendra la 
Provence, issue de la Provincia Romana, l’ancienneté mémorable du 
rattachement à l’espace romain permet assez tôt, à coup sûr dès le 
XIIIe siècle en Provence, une dénomination liée au nom du 
territoire : provençal. L’usage de ce nom est ensuite étendu à 
plusieurs variétés apparentées, dans l’ancienne narbonnaise puis à 
propos des textes littéraires des troubadours qui sont largement 
diffusés grâce à leur succès. Un certains nombre de troubadours 
prestigieux étant originaires du Limousin, au nord de l’espace d’oc, 
le terme limousin (dans les textes sous la forme lemosi) a pu être un 
temps utilisé dans certains textes pour en désigner « la langue » 
(mais le singulier est dû à une vision partielle de la littérature 
troubadouresque).  
 
A part provençal, qui va conserver jusqu’au milieu du XXe siècle 
son double sens de « langue romane spécifique de la Provence » 
(Ronjat, 1930) et de « ensemble des variétés romanes du sud de la 
France » bien au delà de la Provence, le seul autre terme qui se soit 
installé est celui de langue d’oc (et ses dérivés dans des contextes 



	 15 

particuliers, occitan d’abord comme adjectif puis comme substantif, 
cf. ci-dessous). On observe un cas particulier cependant, le gascon, 
qui est très tôt nommé de façon distincte et considéré comme une 
langue distincte. Il est connu que c’est le poète italien Dante 
Alighieri qui, dans son ouvrage De vulgari eloquentia écrit en latin 
entre 1304 et 1308, imprimé en 1577, qui a proposé de rendre 
compte des grandes zones linguistiques d’Europe occidentale en 
nommant les langues à partir du mot qui signifie « oui »1. De là, les 
dénominations langue de si (des « Latins » = d’Italie), d’oc (des 
Provençaux = de Provence, Languedoc méditerranéen, Catalogne, 
voire Espagne...), d’oïl2 (des Français = la France actuelle sauf la 
côte méditerranéenne et incluant tout le sud-ouest non 
méditerranéen), et enfin de jo (prononcé yo, des Allemands = 
peuples germanique). On se représentera mieux l’étonnante 
géographie linguistique de Dante avec la carte suivante : 
 
 

 
Source : http://www.axl.cefan.ulaval.ca/monde/Dante-oil-oc-si.htm  

																																																													
1 Il avait déjà utilisé le nom lingua d’oco dans La Vita Nuova (1293). 
2 D’où est issue la forme moderne oui. 



	 16 

 
Malgré les erreurs grossières sur lesquelles se fondaient ces 
dénominations, informées seulement par les biographies de quelques 
poètes appréciés de Dante, les dénominations langue d’oïl et langue 
d’oc sont restées en usage. La première plutôt chez les linguistes, la 
deuxième plus largement parce qu’elle a été reprise, d’abord en 
latin, pour désigner les terres prises au Comté de Toulouse par le 
Royaume de France lors de la croisade contre les Albigeois, qui se 
termine en 1244 : lingua occitanae « de langue occitane » avec 
création d’un adjectif dérive de oc est attesté à partir du XIVe siècle. 
On en tire le substantif Occitania, sur le modèle de Aquitania, qui 
désigne les terres comprises de Montpellier à Toulouse et qu’on 
désignera plus tard par une traduction en français : (de) langue d’oc 
d’où le Languedoc. Des mouvements de revendications reprennent 
au XXe siècle le terme latin et diffusent largement les noms 
Occitanie (devenue nom officiel de l’ancien Languedoc) et occitan 
pour en désigner la langue, avec succès. Beaucoup de linguistes s’en 
emparent également pour pallier le vide terminologique concernant 
cette langue / cet ensemble de variétés romanes. 
 
Il va demeurer une ambigüité : le terme est employé à la fois avec un 
réel succès de diffusion pour désigner les variétés romanes d’entre 
Montpellier, Toulouse, Albi (aussi appelées languedocien) et pour 
désigner l’ensemble des variétés romanes de Nice à Bordeaux et 
Clermont-Ferrand, avec, sur ce point, beaucoup moins de succès car 
il fait face à d’autres dénominations dont certaines appuyées sur des 
identifications sociohistoriques très fortes : gascon, béarnais, 
provençal, niçois... ainsi que d’autres moins fortes mais résistantes 
néanmoins : cévenol, limousin, auvergnat... Des projets militants 
différents voire antagonistes sous-tendent les attachements publics à 
ces dénominations, qu’il s’agisse de reconnaissance institutionnelle, 
d’enseignement, de choix graphiques, de choix de normes, de 
stratégies politiques, etc. 
 



	 17 

On se retrouve donc dans une situation où, aussi bien en français que 
dans les langues et variétés concernées : 
• Il existe ou a existé deux dénominations englobantes mais 

ambigües, connotées, contestées, et peu adoptée voire ignorées 
ou refusées par les populations concernées : provençal au sens 
ancien aujourd’hui abandonné, puis occitan, langue(s) d’oc ou 
langue(s) occitane(s) au singulier ou au pluriel (la forme au 
pluriel apparaissant dès la réactivation du nom occitan au 
début du XXe siècle) ; 

• il existe des dénominations de variétés bien identifiées à 
l’échelle de provinces historiques et/ou de régions 
contemporaines, les plus solides étant gascon, béarnais, 
provençal, niçois, ainsi que occitan au sens plus limité de 
langue romane de l’actuelle région Occitanie (le catalan est 
désormais considéré comme une langue différente) ; 

• il existe une multitude de dénominations beaucoup plus 
locales, liées à des petits « pays », à des départements, à des 
villes ou des villages : ardéchois, cévenol, gavot, varois, 
rouergat, ariégeois, landais, périgourdin, marseillais, 
peillasque, etc. ; 

• le terme générique à connotation plus ou moins fortement 
dépréciative patois a été largement répandu à partir du XIXe 
siècle par la politique linguistique et éducative française visant 
l’éradication des langues autres que le français, conduisant 
dans de nombreuses zones à désigner la langue locale sous le 
seul terme patois, voire patois + nom du lieu / adjectif dérivé 
du nom du lieu, du pays ou de la région (patois de Tulle, patois 
risoulin, patois de l’Aubrac, patois limousin, patois provençal, 
patois occitan, etc.). Les seules zones où un glossonyme a 
vraiment résisté — sans jamais empêcher l’intrusion partielle 
du mot patois — car soutenu par une conscience linguistique 
plus forte, sont la Provence (provençal), le Béarn (béarnais), 
Nice (niçois ou, en niçois, nissart) et, récemment, certaines 



	 18 

partie de la région Occitanie où occitan est devenu un 
concurrent sérieux à patois. 

 
Il ne faut pas oublier (cf. point 5 ci-dessous) que dans tous les cas, 
une langue officielle d’État, romane mais nettement distincte, a été 
imposée par dessus ces variétés / langues selon des politiques 
linguistiques souvent offensives et exclusives : le français sur la plus 
grande partie de cet espace de façon qu’on peut qualifier de 
coloniale (Lagarde, 2012), l’italien et le piémontais de façon moins 
coercitive 1  pour les vallées du Piémont méridional italien, le 
castillan et le catalan de façon beaucoup plus respectueuse2 pour le 
Val d’Aran, de langue gasconne. 
 
Cette mosaïque de dénominations témoigne de la complexité de la 
situation linguistique et sociohistorique de ces territoires et de ces 
populations de langue(s) romane(s), au point que même des 
linguistes partisans de l’identification d’une seule et même langue 
d’oc ou occitane, décrivent cette langue éventuelle comme 
« déchirée (…) mal visible » (Boyer et Gardy, 2001, 7) et 
admettent : « il faut se rendre à l’évidence que le fait même de 
préconiser l’existence d’une langue occitane repose sur un a priori 
idéologique » (Kremnitz, 2001, 22). Cela remet en question la vision 
d’un espace défini par une unité linguistique (même déclinée sous la 
forme de « dialectes »). On peut tout aussi bien considérer, il y a des 
arguments sociolinguistiques solides pour cela, que le gascon, le 
provençal, le niçois, voire le béarnais3, constituent des langues 
distinctes (Lafitte, 2005 ; Blanchet, 1992) aux côtés d’un occitan 
couvrant le centre de l’espace linguistique en question et dont les 
relations avec les ensembles septentrionaux limousin et auvergnat4 
																																																													
1 Sauf pendant la période fasciste. 
2 Sauf pendant la période franquiste. 
3 Sa situation par rapport au gascon est discutée. 
4 Voir Bonnaud, 1992 et Soupel, 2004, pour la question auvergnate. 



	 19 

restent à clarifier. Cela n’empêche pas, d’ailleurs, d’indiquer les 
proximités typologiques relatives entre ces langues en les incluant 
dans un ensemble qu’on peut continuer à appeler d’oc1 ou occitano-
roman 2 sur un plan linguistique mais pas sur un plan 
sociolinguistique.  
 
4. Quelques motifs de la mosaïque 
 
J’ai dirigé en 2003 un numéro de notre Revue d’Études d’oc centré 
sur la CAPES intitulé « Occitan-Langue d’Oc »3 et notamment sur 
l’épreuve de traduction (Blanchet, 2003). J’avais demandé à des 
universitaires et enseignant·e·s spécialistes de ces langues et pour 
qui elles constituaient une langue première ou usuelle, de réaliser le 

																																																													
1 La dénomination occitan pose davantage de problème parce qu’elle a été 
aussi utilisée, et du coup connotée, par des mouvements militants pour tenter 
d’imposer pour cet ensemble une unification, voire une centralisation, avec 
construction d’une norme linguistique et graphique à base languedocienne. Ce 
projet a suscité de forts conflits sociolinguistiques, politiques, médiatiques et 
institutionnels (mobilisant jusqu’à l’Assemblée nationale française ou 
plusieurs ministères). C’est désormais un terme qui fait l’objet de réactions 
immédiates et majoritaires de rejets dans certaines régions, notamment en 
Provence. 
2  L’ancienne catégorisation des romanistes français en gallo-roman 
méridional (Bourciez, 1910), est beaucoup moins pertinente : elle était liée à 
l’impossibilité idéologique de remettre en cause à cette époque l’unité 
linguistique de la France et le mythe fondateur gaulois de l’identité nationale, 
alors que l’influence linguistique gauloise a été faible et indirecte (à travers la 
circulation d’emprunts en latin populaire) dans la formation du provençal et 
du niçois. L’idée même d’une « bipartition linguistique de la France » 
(expression biaisée, anachronique) a longtemps fait l’objet de débats (Bec, 
1963) : en 1888, le romaniste influent Gaston Paris avait nié l’existence d’une 
langue distincte dans le Midi de la France, considérant que toutes les formes 
locales romanes constituaient en France une seule et même langue gallo-
romane. 
3 Nom officiel, pour éviter le seul nom occitan, contesté. 



	 20 

thème donné à l’épreuve de 2003. En voici une par grande variété. 
J’ai bien sûr laissé toute liberté graphique et, de fait, les auteurs ont 
adopté la graphie majoritaire dans leur région : on pourra donc y 
observer également cette diversité, les graphies moins unifiantes et 
plus phonétiques (je les signale en note) permettant de mieux se 
figurer la matérialité sonore. 
 
4.1. Extrait du texte à traduire extrait de Marguerite Duras, Écrire, Paris, 
Gallimard, 1993. 

C’était une ferme, d’abord, avec l’étang, et puis ça a été la maison de 
campagne d’un notaire, le grand notariat parisien. Quand on m’a ouvert 
la porte d’entrée, j’ai vu le parc. Ça a duré quelques secondes. J’ai dit 
oui, que j’achetais la maison dès l’entrée franchie. Je l’ai achetée séance 
tenante. J’ai payé de même, en espèce. Maintenant elle est devenue une 
maison de toutes les saisons. Et je l’ai aussi donnée à mon fils. Elle est à 
nous deux. Il est aussi attaché à elle qu’à moi, maintenant je le crois. Il a 
tout gardé de moi dans cette maison. Je peux encore y être seule. J’ai ma 
table, mon lit, mon téléphone, mes tableaux, et mes livres. Et des scenarii 
de mes films. Et quand je vais dans cette maison, mon fils en est très 
heureux. Ce bonheur-là, de mon fils, c’est celui de ma vie maintenant. 

 
4.2. Traduction en gascon 1 , par Philippe Lartigues, professeur certifié 
d’occitan-langue d’oc (graphie occitane dite « classique » avec adaptation 
gasconne dite « Ligam-Digam ») 

Qu’èra un bordiu, prumèr, dab l’estanh, puix qu’es estat l’ostau de 
campanha d’un notari, lo grand notariat de París. Qüand m’ann aubèrt le 
porta d’entrada, qu’èi vist lo portuir. Qu’a durat quauques segondas. 
Qu’èi dit quiò, de que crompèvi talèu passat lo solar. Que l’èi crompat 
suu pit. Qu’èi pagat atau tabé, suu truc de l’ungla. Adara qu’es vadut un 
ostaui de totas les sasons. E que l’èi tabé balhat au mon hilh. Qu’es nòste 
a tot dus. Qu’es autant estacat ad eth com a jo, adara qu’ic crei. Que s’a 
tot saubat de jo hentz aqueth ostau. Qu’i puix uncoèra estar sola. Qu’èi le 
mia taula, lo mon leit, lo mon trefòne, los mons tablèus, e los mons 
líbers. E scenarii deus mons films. E qüand vau hentz aqueth ostau, lo 

																																																													
1 Cantons de Parentis-en-Born, Pissos, Sabres, et Mimizan ; graphie peu 
phonétique. 



	 21 

mon hilh que n’es hòrt urós. Aqueth bonure aquí, deu mon hilh, qu’es lo 
de la mia vita adara. 

 
4.3.1. Traduction en béarnais, par Jean Lafitte, linguiste (graphie occitane 
dite « classique » avec adaptation gasconne dite « Ligam-Digam ») 

Qu'èra ua bòrda, purmèr, dab lo clòt, puish qu'estó la maison de 
campanha d'un notari, lo grand notariat de París. Quand m'obrín lo 
portau, que vedoi lo parc. Que durè quauques segondas. Que digoi que 
quiò, que crompavi la maison talèu passada la portalada. Que la crompèi 
suu pic. Que paguèi tot parièr, dab moneda. Adara, qu'ei vaduda ua 
maison de totas las sesons. E que l'èi balhat tabé au men hilh. Qu'ei de 
nosautes dus. Qu'i ei autant estacat com a jo, adara qu'at crei. Qu'a 
goardat tot çò de men hentz aquesta maison. Qu'i poish encoèra estar 
soleta. Qu'èi la mia taula, lo men lheit, lo men telefòne, los mens tablèths, 
e los mens líbers. E los escenàrios deus mens filmes. E quand vau hentz 
aquera maison, lo hilh que n'ei plan urós. Aqueth bonur, deu hilh, que 
m'ei adara lo de la vita. 

 
 4.3.2. Même traduction en béarnais, par Jean Lafitte (graphie dite 
« moderne DiGaM »1) 

Qu’ère ue borde, purmè, dab lou clot, pux qu’estou la maysoûn de 
campagne d’ûn noutàri, lou gran noutariat de Paris. Quoan m’oubrin lou 
pourtau, que vedouy lou parc. Que durè quauquës segoundes. Que digouy 
que quio, que croumpàvi la maysoûn talèu passade la pourtalade. Que la 
croumpèy sou pic. Que paguèy tout pariè, dab mounéde. Adare, qu’éy 
vadude ue maysoûn de toutes las sesoûns. E que l’èy balhat tabé au mên 
hilh. Qu’éy de nousautës dus. Qu’y éy autan estacat coum a you, adare 
qu’at créy. Qu’a goardat tout ço de mên hens aquéste maysoûn. Qu’y 
poux encoère esta souléte. Qu’èy la mie taule, lou mên lhéyt, lou mên 
telefonë, lous mêns tablèths, e lous mêns libës. E lous escenàrios dous 
mêns filmes. E quoan vau hens aquéste maysoûn, lou hilh que n’éy plân 
urous. Aquéth bounur, dou hilh, que m’éy adare lou de la vite. 

 

																																																													
1 Graphie normalisée en 1900/1905 par l’Escole Gastoû Febus du Félibrige 
béarnais, légèrement retouchée par J. Lafitte, dans sa thèse de 2005, par 
correction de quelques défauts et adoption de quelques choix de la graphie 
occitane ; graphie phonétique. 



	 22 

4.4. Traduction en languedocien central1, par Francis Manzano, linguiste, 
universitaire (graphie occitane dite « classique ») 

Èra una bòrda, antan, amb l’estanh, e puèi foguèt la campanha d’un 
notari, lo grand notariat parisenc. Quand òm a dobèrt la pòrta, ai vist lo 
parc. Aquò a durat qualques segondas. Ai dit de òc, que compravi l’ostal 
ara meteis, sul lendal. L’ai comprat sul còp. Ai pagat meteis, al comptant. 
Ara a devingut un ostal de totas las sasons. E l’ai tanben donat a mon 
filh. Es lo nòstre, als dos. I es ligat, ara o cresi.  A tot gardat de ieu dins 
aqueste ostal. E pòdi encara èstre sola. Teni ma taula, mon telefòn, mos 
cadres e mos libres. E los scenaris de mos films. E quand i vau, dins 
aqueste ostal, mon filh n’es plan urós. Aqueste bonaür, de mon filh, ara 
es lo bonur de ma vida. 

 
4.5. Traduction en provençal maritime 2 , par Philippe Blanchet, 
universitaire spécialiste du provençal, écrivain (graphie provençale moderne 
dite « mistralienne ») 

Èro proumié ‘no bastido, mé l’estagnòu ; e puèi siguè la campagno d’un 
noutàri, dóu gros noutariat parisen. Quouro m’an dorbi la grando pouarto, 
ai vist lou pargue. Tirè pas mai qu’un plega d’uei. Zóu, diguèri de vouei, 
que croumpàvi l’oustau, tre la pouarto passado. Em’oucò, l’ai croumpa 
tout d’uno. Ai paga tin-tin encamai. Aro, li anan ivèr-estiéu. E l’ai 
tambèn douna à moun enfant, aquel oustau. Es de nàutrei dous. Aro mi 
va crèsi : li tèn tant coumo à iéu. A tout garda d’acò miéu dedins 
l’oustau. Aqui li pouàdi enca resta souleto. Ai moun taulié, moun lié, 
moun telefone, mei gravaduro e mei libre. E de scenariò de mei filme. E 
quouro m’entóurni dins aquel oustau, moun fiéu n’es urous qu’es pas de 
dire. Aquéu bounur, de moun enfant, es, à l’ouro d’aro, aquéu de ma 
vido. 

 
4.6. Traduction en provençal alpin 3 , par Emile Reynier, enseignant, 
association culturelle « Le Pays Gavot » (graphie provençale moderne dite 
« mistralienne ») 

D'en premier èro uno fermo, me soun estang. Piei fouguèc la campagno 
d'un noutàri, dóu groi noutariat de Paris. Quand me durbèron lou pourtau, 

																																																													
1 Région de Carcassonne, graphie peu phonétique. 
2 Région Marseille-Toulon, graphie phonétique. 
3 Région de Gap, graphie phonétique. 



	 23 

veguèrou lou vergier. Aqui fouguèc coumo un eilùci. Peinèu intra 
dissèrou ouè, qu'achatavou meisou. Tout à-de-reng l'ai achata e ai paia 
dóu cop en mouniéo. Avuro ei devenguo l'outau de touta sasou. L'ai 
douna à moun garçou. L'aven de miéio. L'ama eitant  vélo coumo m'amo 
iéu, avuro n'en siéu seguro. A garda aqui tout ço qu'èro miéu. Li pouòiou 
enca restar souléto. Li ai ma taulo, ma couijo, moun telefone, mes 
pinturos e mei libres. E de scenàris eme de filmes. Quand vau de iages 
dinc aquélo meisou, moun garçou n'ei soubre urous. Aquéu bouonur aqui 
de moun garçou, avuro ei lou bouonur de ma vito. 

 
4.7. Traduction en niçois ou nissart1, par Adolphe Viani, universitaire 
spécialiste du niçois (graphie provençale moderne dite « mistralienne » 
adaptée) 

Era en premié una ferma, mé lou lagarot, e pi es devenguda la maioun 
de campagna d’un noutari parisian, dei gran noutari parisian. Quoura 
m’an dubert la pouorta d’intrada, ai vist lou parc. Acò a durat quauque 
segounda. Ai dich ahì, que croumpavi la maioun quoura ai passat 
l’intrada.  L’ai croumpada sus lou còu. Ai pagat finda de man a man. 
Ahura es devenguda la maioun de cada sesoun. E l’ai finda dounada au 
mieu enfant. Es à tout’ai doui. Ten finda tant à ela qu’à ieu, ahura lou 
cresi. A tout gardat dóu mieu dintre aquela maioun. Li pouodi encara 
estaire souleta. Ai lou mieu taulié, lou mieu liech, lou mieu telefone, lu 
mieu cadre, e lu mieu libre. E lu scenari dei mieu filme. E quouro vau 
dins aquela maioun, lou mieu enfant es touplen urous. Aqueu bouonur, 
dóu mieu enfant, es ahura aqueu de la mieu vida. 

 
4.8. Traduction en limousin2, par Robert Joudoux, Majoral du Félibrige, 
professeur de Lettres et Directeur de la revue « Lemouzi » (graphie occitane 
dite « classique » adaptée) 

Quò èra una bòria d’en primier, ambe l’estanh, e puei quò es estat la 

																																																													
1 Nice-ville, graphie phonétique. 
2 Région de Brives, graphie peu phonétique. Pour avoir une idée de la 
prononciation voici le début de la traduction en haut limousin (région de 
Chirac, Corrèze), par André Lanly, linguiste, universitaire, dans une graphie 
très phonétique (å = a tendant vers o, ö = [œ], la barre oblique indique une 
diphtongue,  ) : Cou’éra enå boryå d’åbor, bèy l’estan, et åpré cou’èy estå lå 
mèyjou « de campanhå » d’en noutari, le gran noutåryå pårijien. 



	 24 

maison de campanha d’un notari, lo grand notariat parisenc. Quand m’an 
drubit la pòrta d’intrada, ai vist lo parc. Quò a durat quauquas segondas. 
Ai dich « òc-be » que chaptavi la maison, tanleu lo bassoelh sautat. L’ai 
chaptada còp sec. Ai paiat de mesma, en argent. Anuech es devenguda 
una maison de totas las sasons. L’ai tanben donada a mon filh. Es a nos 
dos. Es tant estachat ad ela coma ieu, aura zo cresi. A tot gardat de ieu 
dins questa maison. Pòdi enquera i demorar sola. Ai ma taula, mon liech, 
mon telefòne, mos tableus, e mos libres. E daus « scenarii » de mos 
films. E quand vau dins questa maison, mon filh n’es plan uros. Quel 
bonur-lai, de mon filh, quò es quel de ma vita dins anuech. 

 
4.9. Traduction en auvergnat 1 , par Marie-France Bonnet-Gouguet, 
enseignante d’auvergnat (graphie ALEP : Auvergnat Littéraire Et 
Pédagogique) 

Cou érà nà borià, en proumeir, mi nà servà, èpré se troubê ître là 
campanhà d’én noutare,  én de quelu grand noutari d’é Parî. Cand me 
badèton l’estau, i veguète mâ le jardï . Co dürê pa. Dïguète que oei,  i 
chatave là moézou, re mâ de passâ là portà. I là chatète de suità. I boélète 
de meimà lu seù pà là païâ. Ourà, se troubà itre nà moézou pà touta la 
sazou.  E moé, lai boélàdà embi moun drole.  O lï balhà tan 
d’empourtansà coumà me, ourà, i crèze be. Pode enquérà lai itre  toutà 
soulà. Lai tènhe mà taulà, moun lei, moun téléfuone, ma pïntura, mu 
libri, moétout. Moé cauqui canavâ de mu filmi. E cand  i voéde dïn quelà 
moézou, moun drole nen n-i fran beneize.Que bouneu, qué tï de moun 
drole, cou i qué de mà vïdà, ourà. 

 
 
5. Situations sociolinguistiques 
 
Pour terminer, il reste à faire un rapide bilan de l’évolution des 
places de ces langues et variétés dans les sociétés concernées. 
 
 
 
																																																													
1 Région de Thiers ; Graphie phonétique ; â =  a tonique, à = a atone tendant 
vers o, sur ï et ü, le tréma indique la palatalisation de la consonne précédente 
type dï = dji. 



	 25 

5.1. Parcours historiques 
 
L’histoire en est variable, surtout jusqu’à la Révolution française, 
mais aussi après. Selon les dates de rattachement à la France ou 
d’annexion par la France, Il y a des décalages dans les francisations 
progressives (d’abord à l’écrit puis à l’oral), sauf bien sûr au Val 
d’Aran (en Espagne), dans les vallées dites « provençales » ou 
« occitanes » du Piémont (en Italie), à Nice qui relève de la sphère 
italienne jusqu’en 1860. Le français a globalement remplacé le latin 
et les variétés d’oc à l’écrit entre le XVe et le XVIIe siècle, avec des 
régions plus résistantes pour des raisons contextuelles (la Provence 
où le provençal résiste partiellement jusqu’à la fin du XVIe, le Béarn 
où le béarnais reste langue officielle jusqu’en 1620). A l’oral, la 
pénétration du français est beaucoup plus tardive. Elle ne débute 
réellement qu’au cours du XIXe siècle avec la politique 
d’unification linguistique et d’extermination des « patois » menée et 
progressivement accentuée à partir de 1793, très agressive de 1880 à 
la seconde moitié du XXe siècle.  En gros et sauf exception locale, 
le français commence à être parlé par les classes dominantes et dans 
les villes au cours du XIXe, et n’atteint de façon significative les 
classes populaires (très majoritaires) qu’à partir de la première 
guerre mondiale d’abord dans les villes1, entre 20 et 40 ans plus tard 
dans les campagnes. Jusqu’aux alentours des années 1930 dans les 
villes et 1950 dans les campagnes, les enfants sont élevé en langue 
locale, avec le français comme langue seconde apprise à l’école. De 
ce contact de langues vont naitre les « français régionaux » marqués 
par des transferts de prononciations (« accents »), vocabulaires et 
tournures. Ce n’est qu’à partir des années 1960 qu’on va voir grandir 
des générations parlant surtout ou exclusivement français, avec une 
capacité de compréhension de la langue locale qui va résister un 
temps, avant de se réduire drastiquement depuis les années 1990 par 
																																																													
1 Sauf à Nice où le nissart est resté présent au centre ville jusqu’à nos jours, 
quoique de moins en moins. 



	 26 

manque de contact avec des locuteurs (notamment les grands-
parents). Les immigré·e·s temporaires (saisonniers) ou définitifs 
apprennent les langues locales comme langues de travail ouvrier et 
surtout rural jusque dans les années 1930-50 selon les zones et les 
activités. L’effondrement de la transmission et de la pratique est 
alors rapide : en 3 ou 4 générations on passe d’une pratique 
fréquente à générale à une pratique rare et très délimitée. 
 
5.2. Enquêtes récentes 
 
Un certain nombre d’enquêtes démolinguistiques ou 
sociolinguistiques ont été réalisées, les plus récentes entre les années 
1990 et 2010, et pas dans toutes les zones concernées. Plusieurs de 
ces enquêtes, notamment les plus quantitatives et les moins précises 
de type sondage, ont fait l’objet de critiques méthodologiques assez 
fortes — et donc leurs résultats aussi (Moreux 2012, Blanchet et 
coll. 2005). Les estimations quantitatives sur les usages sont donc 
très variables, en général du simple au double, et souvent sans 
préciser les types d’usages. On peut bien sûr en corriger les biais 
pour redresser les chiffres, mais le résultat reste de l’ordre de 
l’hypothèse. Si l’on met de côté l’enquête nationale INED/INSEE de 
1999 (Héran et coll., 2001 ; Clanché, 2002) et ses exploitations 
régionales (Deguillaume et Amrane, 2002 ; Blanchet et coll., 2005) 
qui incluait dans la partie « histoire familiale » du recensement trois 
questions floues et biaisées sur les transmissions de langues autres 
que le français, on a soit des enquêtes régionales (Hamel et Gardy, 
1994 ; Dubarry et Dupouts, 1995 ; Institut Téléperformances, 2009 ; 
Région Midi-Pyrénées, 2010), soit des micro-enquêtes 
sociolinguistiques très locales, nombreuses, probablement les plus 
fiables, mais aux résultats non généralisables.  
 
En Aquitaine (Gascogne, Béarn, Périgord) et dans l’actuelle région 
Occitanie, on peut considérer qu’environ 10% à 15% (300.000 en 



	 27 

Aquitaine, 500.000 en Occitanie) de la population parle la langue et 
30 à 50% (un bon million en Aquitaine ; 1,5 millions en Occitanie) 
la comprennent, à des degrés divers et avec de fortes variations 
locales (chiffres faibles dans les très grandes villes, plus forts dans le 
Périgord, le Béarn ou le Tarn). En Provence (Haute Provence 
comprise) et pays niçois, qui ont connu depuis les années 1960 une 
explosion démographique (population passée de 2 à 5 millions) due 
à l’arrivée massive de Français d’ailleurs (surtout d’Algérie et de 
France septentrionale), une estimation moyenne donne environ 5% 
qui parlent provençal (250.000) et 10 qui comprennent (500.000). 
Sur Auvergne et Limousin, respectivement 1, 3 millions et 800.000 
habitants, on ne trouve aucune enquête de ce type mais on peut 
supposer, à partir de témoignages y compris d’acteurs de la 
promotion de la langue régionale1, que la proportion d’usagers en est 
au mieux comparable à celle de la Provence, car la langue y suscite 
une valorisation et un attachement moins développés que dans les 
trois grandes région du sud du domaine. Les locuteurs et locutrices 
sont tendanciellement plutôt des personnes de plus de 60 ans de 
milieux populaires et ruraux, là aussi avec des différences locales 
assez fortes. Les usages spontanés sont tendanciellement plutôt 
réservés aux relations familières. 

En Italie, où les langues dites régionales (dont l’occitan ou 
provençal alpin) sont protégées, on estime à 60.000 le nombre de 
locuteurs. Au Val d’Aran, où le gascon aranais est langue co-
officielle protégée par la Generalitat de Catalogne, les recensements 
donnent environ 50% de personnes qui le parlent et 80% qui le 
comprennent. 

5.3. Les actions de promotion et leurs effets 

En réaction à la politique d’éradication menée par la France au XIXe 
siècle, des mouvements de résistances linguistiques et culturelles 
																																																													
1 Par exemple fiche « auvergnat » sur le site sorosoro.org. 



	 28 

régionales sont nées, les premiers presque simultanément en 
Bretagne et en Provence avec le Felibrige, fondé en 1854 autour de 
Frédéric Mistral, étendu plus tard à l’ensemble du Midi. Cette action 
s’est poursuivie jusqu’à nos jours sous des formes et mouvements 
très divers, soit locaux (nombreux), soit à l’échelle de régions 
historiques, soit de l’ensemble du domaine d’oc (notamment 
l’ensemble du mouvement occitaniste à partir des années 1950 
surtout), le tout non sans divergences. L’ensemble de ces 
mouvements, partie émergée de demandes sociales marquées par un 
fort attachement à ces langues pour des raisons diverses, a freiné le 
déclin des usages, revalorisé le statut social, obtenu des politiques 
locales ou nationales, insuffisantes mais notables, de promotion 
linguistique (enseignement, affichage public, médias locaux, 
créations culturelles) après les années 1970. La réussite a été plus 
forte dans les 3 grandes aires méridionales (Gascogne-Béarn-
Périgord, Occitanie, Provence) où le statut de la langue régionale 
était moins diminué qu’en Limousin ou en Auvergne. L’expression 
littéraire, issue d’une tradition forte et ininterrompue depuis le 
Moyen-Âge, a joué un rôle clé dans ce renouveau : on pense bien sûr 
à la littérature provençale et au Prix Nobel de F. Mistral. 

Mais il ne faut pas se leurrer : en France, ces langues n’ont aucun 
véritable statut officiel à l’exception d’une reconnaissance dans la 
Constitution comme faisant partie du patrimoine national en tant que 
langue régionale. L’enseignement est minimal, la présence publique 
discrète. L’Atlas mondial des langues en danger de l’UNESCO1 
classe les langues d’oc (distinctes les unes des autres) comme 
« sérieusement en danger » sauf le provençal alpin (en Italie) et le 
gascon (en Espagne) qui ne sont que « en danger ».  

																																																													
1  http://www.unesco.org/new/fr/communication-and-information/access-to-
knowledge/linguistic-diversity-and-multilingualism-on-internet/atlas-of-
languages-in-danger/  



	 29 

La mosaïque des variétés romanes du sud de la France n’est pas 
condamnée à devenir objet de musée. Tout comme son unité et sa 
diversité font l’objet de mise en question, les politiques linguistiques 
qui pourraient les protéger sont variées et discutées : entre projet 
unitaire et projets de proximité, chacun pense que l’autre fait fausse 
route. Mon analyse est qu’une politique unitaire est erronée, en tout 
cas prématurée, face aux fortes individuations de ces variétés qui 
fonctionnent effectivement, dans les pratiques sociales, comme des 
langues distinctes, dans des contextes très différents, qu’on le 
regrette ou non (Blanchet, 2009). L’avenir lui-même des variétés 
d’oc est en question, de plus en plus incertain, tant que la politique 
linguistique française continuera à les frapper d’une ostracisation 
puissante, dont quelques mesures-alibis ne parviennent pas à 
masquer le caractère glottophobe profondément attentatoires aux 
droits linguistiques fondamentaux. 
 

Philippe Blanchet 
Centre de Recherches Sociolinguistiques sur les Francophonies 

(EA 7469 PREFICS) 
Université Rennes 2 

 

Bibliographie 
 
BEC  P., 1963, La langue occitane, Paris, PUF. 
BLANCHET, Ph. et SCHIFFMAN, H. (eds), 2004, The 

Sociolinguistics of Southern « Occitan » France, Revisited,  
International Journal of the Sociology of Language n° 169, 
Berlin/New-York, Mouton de Gruyter. 

BLANCHET, Ph., 1992, Le provençal, essai de description 
sociolinguistique et différentielle, Institut de Linguistique de 
Louvain, Louvain, Peeters, [en ligne sur : 
https://archive.org/details/provencal_blanchet] 



	 30 

BLANCHET, Ph. (Dir.), 2001, Diversité et vitalité des langues 
régionales du Sud de la France, La France latine, revue d'études 
d'oc, n° 133. 

BLANCHET, Ph., 2003, « Le Capes d'occitan-langue d'oc 2003-
2004 », dans La France Latine - revue d'études d'oc n°137, p. 
217-238. 

BLANCHET, Ph., 2004, « L’identification sociolinguistique des 
langues et des variétés linguistiques : pour une analyse complexe 
du processus de catégorisation fonctionnelle », dans Actes du 
colloque Identification des langues et des variétés dialectales par 
les humains et par les machines, Paris, École Nationale 
Supérieure des Télécommunications / CNRS, p. 31-36 
(https://hal.archives-ouvertes.fr/halshs-00003875/document). 

BLANCHET, Ph., 2004, « Quelle politique linguistique prioritaire 
pour l’avenir des langues d’oc en France ? » dans La France 
latine, Revue d’études d’oc n° 149, 2009, p. 19-36. 

BLANCHET, Ph., 2012a, Linguistique de terrain, méthode et 
théorie. Une approche ethno-sociolinguistique de la complexité, 
édition revue et complétée, Presses Universitaires de Rennes. 

BLANCHET, Ph., 2012b, « L’identification des langues : une 
question clé pour une politique scientifique et linguistique 
efficiente. L’exemple des catégories ‘béarnais, gascon, occitan’ » 
dans Modèles Linguistiques n°66, p. 17-25. 

BLANCHET, Ph., 2018, Éléments de sociolinguistique générale, 
Limoges, Lambert-Lucas, 296 p. 

BLANCHET, Ph., CALVET, L.-J., HILLÉREAU, D et WilcZyk, 
E., 2005, « Le volet linguistique du recensement français de 1999 
résultats et analyse appliqués à la Provence plurilingue et au 
provençal », dans Marges Linguistiques n° 10 (revue en ligne : 
http://www.revue-texto.net/Parutions/Marges/00_ml102005.pdf), 
23 p. 

BONNAUD, P., 1992, Grammaire générale de l’auvergnat, 
Chamalières, Cercle Terre d’Auvergne. 



	 31 

BOURCIEZ  E., 1910, Éléments de linguistique romane, Paris, 
Klincksiek. 

BOYER, H., et GARDY, Ph. (Dir.), 2001, Dix siècles d’usages et 
d’images de l’occitan. Des troubadours à l’Internet, Paris, 
L’Harmattan, 469 p. 

BRUN  A., 1923, Recherches historiques sur l'introduction du 
français dans les provinces du Midi , Paris, Champion 

CLANCHÉ, F. (2002) Langues régionales, langues étrangères : de 
l’héritage à la pratique, Bulletin de l’INSEE n° 830, Paris, 
INSEE. 

DEGUILLAUME, C. et AMRANE, E., 2002, Langues parlées en 
Aquitaine : la pratique héritée, Le Quatre Pages n° 110, 
Bordeaux, INSEE-Aquitaine. 

DUBARRY, B. et DUPOUTS, D. (éd.), 1995, Pratique, présence et 
représentations de l’Occitan dans les Hautes-Pyrénées. Enquête 
sociolinguistique, Tarbes, Conseil Général des Hautes-Pyrénées. 

HAMEL, E. et GARDY, Ph., 1994, L'occitan en Languedoc-
Roussillon. 1991, Perpignan, El Trabucaire. 

HÉRAN, F., FILHON, A. et DEPREZ Ch., 2001, La dynamique des 
langues en France au fil du XXe siècle, Paris, INED. 

Institut Téléperformances, 2009, « Résultats de l’étude 
sociolinguistique : « présence, pratiques et représentations de la 
langue occitane en Aquitaine », en ligne sur http://portal-
lem.com/images/fr/occitan/08_Enquete_sociolinguistique_occitan
_en_Aquitaine_2009.pdf  

LAFITTE, J.,  2006,  Langues d’oc, langues de France, Pau, 
éditions Princi Negue. 

LAFITTE, J., et PÉPIN, G., 2008,  La langue d'oc ou les langues 
d'oc ? : idées reçues, mythes et fantasmes face à l'histoire, Pau, 
éditions Princi Negue. 

LAGARDE, C., 2012, Le « colonialisme intérieur » : d’une manière 
de dire la domination à l’émergence d’une ‘sociolinguistique 
périphérique’ occitane », Glottopol 20, en ligne sur: 



	 32 

http://glottopol.univ-
rouen.fr/telecharger/numero_20/gpl20_03lagarde.pdf  

MARCELLESI, J. B. 1984. « La définition des langues en domaine 
roman; les enseignements à tirer de la situation corse ». Actes du 
XVIIème Congrès de Linguistique et Philologie Romanes, Aix-en-
Provence, vol. 5. 307-314. 

MARCELLESI, J. B. 1986, « Actualité́ du processus de naissance de 
langues en domaine roman », Cahiers de Linguistique Sociale 9, 
p. 21-29. 

MARCELLESI, J. B., Bulot, T. et Blanchet, Ph., 2003. 
Sociolinguistique (épistémologie, langues régionales, polynomie). 
Textes choisis de Jean-Baptiste Marcellesi précédés d'un 
entretien, Paris: L'Harmattan. 

MOREUX, B., 2012, « Les langues d’oc d’Aquitaine : compétences, 
dénominations. Une lecture non occitaniste de l’enquête 
sociolinguistique du Conseil régional d’Aquitaine », dans Modèles 
Linguistiques n°66, p. 139-162. 

PARIS, G., 1888, « Les parlers de France », Revue des patois gallo-
romans 1888-2, pp. 171-175. 

Région Midi-Pyrénées, 2010, « Résultats synthétiques de l’étude 
sociolinguistique : Présence, pratiques et perceptions de la langue 
occitane en région Midi-Pyrénées », en ligne sur 
http://www.observatori-
occitan.org/documents/2010_Midi_Pyrenees_etude_sociolinguisti
que.pdf  

RONJAT  J., 1930, Grammaire Istorique (sic) des Parlers 
Provençaux Modernes, Montpellier, Société des Langues 
Romanes. 

SIBILLE, J., « L’occitan ou langue d’oc » dans B. Cerquiglini 
(Dir.), Les langues de France, Paris, PUF, p. 173-190. 

SOUPEL, S., 2004, « The special position of Auvergnat », in 
Blanchet Ph. & Schiffman, H. (eds), The Sociolinguistics of 
Southern “ Occitan ” France, Revisited, International Journal of 



	 33 

the Sociology of Language 169, p. 91-106. 
ZUFFEREY  F., 1987, Recherches linguistiques sur les 

chansonniers provençaux, Genève, Droz. 
 
 
 
 
	
	

  



	 34 

  



	 35 

 
 
 

La langue occitane, entre société et école 
 
 
La France est un pays historiquement multilingue. A l’est, des 
langues germaniques (le mosellan, l’alsacien, le flamand) ; à l’ouest, 
le breton (seule langue celtique continentale) ; au sud enfin se 
prolonge l’immense domaine des langues romanes, avec l’occitan 
(dont l’espace historique recouvre 32 des 95 départements de 
métropole), le catalan, le corse, le franco-provençal. A l’extrême 
sud-ouest, sur la moitié d’un département, le basque, rare langue « 
pré-indoeuropéenne » de notre continent1. Soit. Mais que reste-t-il 
de ce multilinguisme dans les pratiques des locuteurs des régions 
concernées ? Quelles représentations les Français ont-ils des langues 
de leur territoire ? Pourquoi les Français ne sont-ils pas plurilingues2 

dans leurs langues ? 
 
L’école a été l’agent d’éradication majeur des « langues régionales » 
auprès des jeunes élèves, pendant environ un siècle. Comme l’huile 
sur l’eau, l’unique langue française s’imprime sur toute la 
géographie de l’espace politique de France, jusque dans les 
comportements et les réflexes mentaux de ses locuteurs, recouvrant 
de manière à peu près étanche ou rejetant sur les marges les autres 
langues. Assez nettement, l’école a rompu la transmission de 
langues entre les générations de locuteurs et leur espace historique. 
																																																													
1 Nous ne décrivons ici que la réalité linguistique de la métropole française. 
2 On conserve la distinction apportée par le Cadre Européen Commun de 
Référence des Langues (Conseil de l’Europe, 2001) entre « multilinguisme », 
qui traite d’une société ou d’un État où coexistent plusieurs langues, et « 
plurilinguisme » qui fait référence à un individu ayant la compétence de 
plusieurs langues, souvent à des degrés divers. 



	 36 

Langue au territoire historique et culturel immense (un tiers de la 
France), rare langue (avec le breton) à ne pas s’adosser à une langue 
transfrontalière 1 , l’occitan est un révélateur important de cette 
problématique scolaire, sociétale et politique : aujourd’hui, quel est 
son statut, sa pratique, sa présence ? Bref : de quoi l’occitan est-il le 
nom dans l’école et la société française ? 
 
1. Les langues du peuple et l’école du peuple avant 1970 : les 
fondements du paradoxe français. 
 
Le travail de « l’école de la République » est facilité par le fait que 
la République épouse le schéma administratif de centralisation et 
d’expansionnisme qui est celui, pluricentenaire, de la monarchie 
absolue puis de l’Empire napoléonien. D’essence « ethnocidaire2 », 
l’État est d’autant plus fort qu’il est plein de promesse. Il troque les 
oripeaux tribaux et provinciaux (unités non normalisées de poids et 
mesure ; langues qui ne seraient que « patois », sous-langues 
localistes et incompréhensibles ; etc.) pour des valeurs universelles : 
le kilo, le mètre, la langue française. Contre la réaction, il promeut le 
progrès. Il apporte dans les marges du grand corps national, ses 
zones d’ombres et de ténèbres, les lumières de la Capitale. En fait, 
l’État assimile les « nations » constitutives du domaine politique en 
unique Nation, indivisible, universelle. L’État-Nation n’a de cesse 
de promouvoir une mystique de l’unité des cœurs et des pensées : la 
langue en est le vecteur, l’école en sera l’église. Cette solide matrice 
conceptuelle est déployée durablement, redéfinie par Régis Debray 
en 1998, au plus chaud du débat en France sur la non-ratification de 
la Charte Européenne des langues minoritaires et régionales : 

																																																													
1 Même si l’occitan est langue co-officielle dans le petit Val d’Aran (7000 
habitants) relevant de la Generalitat de Catalunya, dans l’État espagnol, ainsi 
que langue reconnue par la constitution italienne depuis 1999, et présente dans 
douze vallées alpines. 
2 Pierre Clastres, La société contre l’État, Paris : Éditions de Minuit, 1974. 



	 37 

 
« Diversité des couleurs locales, oui, mais dans l’intérêt supérieur d’une 
nation, d’une langue, d’un même Code civil et pénal. La République 
connaît mais ne reconnaît pas tout ce qui tend à morceler, séparer, 
démanteler la communauté civique – religion, race ou intérêts. Elle 
respecte les folklores et les cultures, mais elle soumet à la loi commune 
ce qu’on appelle ailleurs les « minorités ». Il y a des Corses, des 
homosexuels ou des protestants dans nos assemblées, mais ils n’y 
siègent pas ès qualités, ni au prorata de leur importance numérique dans 
le pays. (...) Le système métrique. On va de l’homme en général à 
l’individu en particulier. De l’idée au fait. Du tout aux parties. C’est le 
réflexe jacobin1. » 
 

L’école en France est le lieu de transmission d’un savoir linguistique 
et d’un usage langagier déconnectés de la réalité pragmatique des 
élèves, en en vérité opposés à elle. Pour légitimer ce fait central, il 
faudra inventer un savoir érudit et savant, reposant lui-même sur le 
préjugé idéologique que la langue française vaut mieux que toutes 
les autres ; que les autres langues du domaine politique n’ayant pas 
de réalité et ne devant pas avoir de destin politique indépendant, ne 
sont pas des langues mais des patois. Ce que la sociolinguistique 
découvre peu à peu tout au long du 20e siècle, va être appliqué avec 
méthode. Une langue autre que le français-langue-universelle ne 
peut pas avoir de valeur : donc elle ne peut pas être enseignée ni 
tolérée dans aucun lieu scolaire ; elle est exclue du marché de 
l’éducation comme de la considération et de l’élévation sociale, en 
un mot de toute sphère sociale et de toute représentation. Perdant ses 
fonctions sociales, elle se réduit à quitter la sphère « citoyenne » 
																																																													
1 Régis Debray, La République expliquée à ma fille, Paris : Seuil, 1998, p. 7. 
L’argumentation pédagogique de R. Debray reprend les principaux points de 
la fameuse conférence d’Ernest Renan en 1882 « Qu’est-ce qu’une nation ? ». 
Les fondements de race, religion, langue, intérêts (Zollverein), sont 
impuissants à définir l’esprit de la nation : « Je me résume, Messieurs. 
L’homme n’est esclave ni de sa race, ni de sa langue, ni de sa religion, ni du 
cours des fleuves ni de la direction des chaînes de montagne ». 



	 38 

pour n’investir plus que celle de « l’individu », de son affect, de ses 
passions : l’individu n’a alors plus conscience d’une langue 
commune. On lui dit qu’il ne parle qu’un patois, et il ne peut que le 
croire : puisque la langue qu’il parle n’a ni norme, ni réalité poétique, 
historique, politique1. Le patois, comme une branche morte, est 
destiné à tomber du corps de son locuteur. Le français est bien la 
seule langue du domaine français. 
 
En France, les élites possèdent déjà un système de pensée qui 
légitime le seul usage de la langue haute, marginalisant toute autre 
langue. Institué au cours des siècles, ce système se nourrit de 
monolinguisme administratif depuis le 16e siècle ; de l’institution 
littéraire – à partir du 17e siècle – ; d’un arsenal scientifique – au 
premier rang desquels dictionnaires et académies – assurant 
ensemble un corps de doctrine érigé en savoir savant. L’une des 
missions principales de l’école est donc d’assurer à l’échelle de la 
massification la diffusion de ces représentations et de cette pratique 
linguistique nouvelle dans le corps du peuple. Celles-ci sont 
diffusées souvent par des moyens répressifs2, du moins dans une 
																																																													
1 Voici pourquoi le choix du jury Nobel de donner en 1904 (le choix initial 
date de 1901) le prix de littérature à Mistral, écrivain français d’une œuvre 
écrite strictement en provençal langue d’oc, est considéré à l’égal d’une 
agression politique. C’est donc reconnaître, hors les frontières, ce que l’on 
veut étouffer en dedans : la présence de deux langues en un seul État. La 
réception administrative officielle de l’œuvre de Mistral peut se résumer par 
cette citation « Mireille souffre d’un vice radical (...). Ce que je crois 
fermement, c’est que la grande poésie est défendue à ces idiomes imparfaits 
ou dégénérés qu’on appelle avec grande raison des patois ». Gaston Paris, 
Penseurs et poètes. James Darmesteter. Frédéric Mistral. Sully Prudhomme. 
Alexandre Bida. Ernest Renan. Albert Sorel. Paris : Calmann Lévy, 1896, 
p.107.  
2 Cf. Pierre Jakez-Hélias, Mémoires d’un Breton du pays bigouden, Le Cheval 
d’orgueil, Paris : Plon, 1975, et l’analyse que nous donnons à ce phénomène, 
cf. P. Escudé, « Histoire de l’éducation, imposition du français, résistance et 
emploi des langues régionales en milieu scolaire », chapitre Le symbole, le 



	 39 

contrainte qui pour être libératrice, est tout autant normalisante. 
 
Le grand souci scolaire est que la langue du peuple n’est jamais la 
langue de l’État. Le français populaire est un patois paysan, un argot. 
L’enquête du ministre Victor Duruy1 fait apparaître que sur une 
bonne partie du territoire – en fait, sa moitié -, la langue native des 
petits Français est (aussi) une autre langue – une langue étrangère. 
Aussi, l’école primaire est envisagée, dès avant sa dissémination sur 
l’ensemble du territoire comme un lieu de pénétration offensif de 
l’esprit français et de ses pouvoirs : « [que] chaque école soit une 
colonie de langue française en pays conquis », souhaite le ministre 
de l’Instruction Publique dès 18372. L’école a évidemment une 
fonction correctrice, mais également éradicatrice de comportements 
langagiers estimés déviants, étrangers à la sphère française, ainsi que 
le confie Victor Duruy dans ses Mémoires : 
 

« Au pourtour subsistaient des dialectes qui rappelaient des nationalités 
étrangères (Bretons, Basques, Flamands, Alsace-Lorraine – sic). 
J’imprimai sur toute cette zone la plus grande activité à l’enseignement 
primaire3. » 

 
On retrouve dans la liste de ces « nationalités étrangères » les 
mêmes langues que dans le plaidoyer que fait Barère à l’époque 
																																																																																																																																																																																										
senhal, le vilain : éléments de répression linguistique, in Histoire sociale des 
langues de France, sous la direction de G. Kremnitz, Presses Universitaires de 
Rennes, 2013, 339-352. 
1 Cf. Michel de Certeau, Dominique Julia, Jacques Revel, Une Politique de la 
langue, Paris : Gallimard, 1975, pp. 271-2 et Eugen Weber, La Fin des 
terroirs, la modernisation de la France rurale 1870-1914, Paris : Fayard, 
1983. 
2 François Guizot, ministre de l’instruction publique, 1837, in. H. Terral, « 
l’occitan devant l’école : du déni à la tolérance », Politique linguistique et 
enseignement des « langues de France », P. Sauzet et F. Pic éditeurs, 
l’Harmattan, 2009, p. 90. 
3 Victor Duruy, Notes et souvenirs, Paris : Hachette, 1903, t.1, p. 236. 



	 40 

révolutionnaire – à la différence de « l’italien », devenu 
géopolitiquement moins menaçant que les langues de la frontière 
germanique. Nous remarquons enfin que l’occitan est toujours 
absent. Non qu’il ne soit pas considéré – il apparaît souvent comme 
la seconde langue littéraire prestigieuse de l’ensemble français -, 
mais sans doute du fait de son ampleur géographique, de la relative 
proximité linguistique qu’il entretient avec sa langue-sœur romane, 
le français, et donc de la facilité qu’il y a à passer de l’une à l’autre 
en intercompréhension1, bref de son caractère tout à la fois d’étrange 
proximité et de facile invisibilité. A l’école, l’unité nationale ne peut 
se concevoir sans une véritable et définitive éradication de toute 
présence linguistique exogène. Cette matrice de pensée est durable, 
et dans certains cas, définitive. 
 
2. La génération 1970-2002 : reconquête et normalisation 
 
La fin de la seconde guerre mondiale marque le début d’une ère 
nouvelle. Les nationalismes européens se dissipent ; la France 
découvre au même moment deux échelons naturels que sont les 
structures supranationales – l’Europe – et infranationales – les 
Régions. La première loi en faveur des « parlers locaux2 » date de 

																																																													
1 Ce terme, fondamental en didactique des langues et en politique linguistique, 
est utilisé pour la première fois par Jules Ronjat dans son ouvrage de 1913, 
Essai de syntaxe des parlers provençaux modernes, Mâcon : Protat frères, cf. P. 
Escudé, « Origine et contexte d’apparition du terme d’intercompréhension 
dans sa première attestation (1913) chez le linguiste Jules Ronjat (1864-1925) 
», Redinter, Revista da Rede Europea sobre Intercompreensão, n°1, décembre 
2010, coordinateurs C. Ferrão Tavares et Ch. Ollivier, 103-124. 
2 Sous l’État Français, nom du régime de Vichy qui met entre parenthèses la 
République de 1940 à 1944, quelques initiatives de politique scolaire sont 
prises en faveur des « patois » : davantage pour défaire l’emprise républicaine 
sur les esprits et souffler sur les braises d’une nostalgie des « petites patries » 
(on rappelle souvent que Maurras, concepteur du mouvement royaliste et 
antiparlementaire qu’est l’Action française a été félibre et admirateur de 



	 41 

janvier 1951 et porte le nom de son rapporteur, un député SFIO du 
Tarn, département occitan. La même année où la première 
communauté supranationale d'Europe voit le jour, avec le traité de 
Paris (avril 1951), la loi Deixonne permet pour la première fois « de 
favoriser l’étude des langues et dialectes locaux dans les régions où 
ils sont en usage ». Quatre « parlers locaux » sont cités alors : 
« basque, breton, catalan, occitan ». On remarque l’absence du corse, 
du flamand, de l’alsacien notamment – trop proches selon certains 
députés des « langues ennemies » : allemand, néerlandais, italien. 
Allemand – le standard écrit de l’alsacien - et corse intègreront la loi 
en 1952 et 1974. Malgré son aspect révolutionnaire, la loi Deixonne 
reste remarquablement vide dans ses objectifs et ne propose avant 
tout que l’étude du « parler local » sous ses aspects « d’ethnographie 
folklorique ». En l’absence de circulaires d’application, la loi de 
1951 reste d’ailleurs quasiment lettre morte, si ce n’est par l’action 
de maîtres « militants » à défaut d’être savants, puisqu’on ne compte 
pas ou que peu de formation en langue dans les Écoles Normales, les 
Universités, et évidemment les Écoles Normales Supérieures. 
 
Il faut attendre une génération d’élèves qui n’aura pas connu de 
censure linguistique, sinon une coupure dans la transmission sociale 
dans le contexte de régénération culturelle et économique que l’on 
connaît dans un après-guerre qui s’ouvre à ce nous nommons 
mondialisation. C’est autour des années 1968 que vont se cristalliser 
autour des langues régionales les notions de peuple, d’état, de nation, 
de pouvoir, d’autonomie, d’histoire alternative, etc.... Cette 
fermentation est nourrie tout à la fois d’événements sociaux et 
politiques – on retiendra comme emblématique le lieu de résistance 
populaire et paysanne du camp militaire du Larzac, où la langue 
occitane est revendiquée - et de rénovation intellectuelle – à 
																																																																																																																																																																																										
Mistral...) que pour développer l’usage des langues dans la société. Ces 
quelques initiatives ne sont qu’éminemment folkloriques, et ne traitent les 
langues que sous l’angle du patois local.  



	 42 

commencer par la sociologie, la sociolinguistique, l’histoire des 
idées et la redécouverte de pans entiers d’une culture ostracisée1. 
C’est à cette époque que les deux « circulaires d’application » de la 
Loi Deixonne vont paraître, contemporaines du référendum sur le « 
projet de loi relatif à la création des régions et à la rénovation du 
Sénat » que lance le général de Gaulle en avril 1969 : on parle alors 
désormais en France de « langues régionales ». Un certain personnel 
politique conçoit l’utilité civile des langues historiques dans la 
construction de nouvelles entités administratives. 
 
Les années 1960 voient donc frémir une prise de conscience « 
militante ». Sur l’ensemble des 32 départements de langue occitane, 
l’Institut d’Estudis Occitans (né à Toulouse en 1945) ne compte que 
30 enseignants en 1963, mais 45 en 1966 – soit 50% de plus en 3 ans 
- pour un peu plus de 2000 élèves2. Les enseignants sont tous 
bénévoles, créent des « ateliers » de langue – remisés très souvent à 
la marge des emplois du temps. On lit une semblable inflexion en 
nombre de candidats à l’épreuve facultative au baccalauréat, « 
option » créée pour les seules « langues régionales » par l’article 9 
de la loi : 236 en 1952 ; 342 en 1962 ; 977 en 19673. Ainsi, les 
années 1950 voient une augmentation de près de 7% d’élèves par an, 
tandis que les années 1960 connaissent une hausse proche de 60% : 
une véritable « demande » sociale se fait jour. Il faut l’organiser 
dans le système éducatif. En 1969 se crée à Toulouse une première 
association des professeurs d’occitan, le CREO4, qui va peu à peu, 
																																																													
1 Les travaux de Robert Lafont font figure de référence tant dans le domaine 
occitan qu’au plan national et européen. 
2 J. B. Seguy, « Enquête sur l’enseignement de la langue d’oc, année scolaire 
1965-1967 », Annales de l’Institut d’Estudis Occitans, 4e série, n°3, printemps 
1968, 447-457. 
3  Georg Kremnitz, « La participation à l’épreuve facultative d’occitan au 
baccalauréat », Annales de l’IEO, Montpellier, 3, 1978, 139-146. 
4 Le Centre Régional pour l’Enseignement de l’Occitan dont le premier 
président est André Lagarde, instituteur, et le secrétaire Abel Escudé, 



	 43 

en négociation avec les différents rectorats des académies 
concernées, obtenir des postes spécifiques de conseillers 
pédagogiques, de chargés de mission pour le développement 
académique de l’occitan, des heures de formation, avant de devenir 
l’organe de consultation auprès des ministères pour les principales 
avancées de la génération suivante – en relai avec l’organisation 
panoccitane de la FELCO, qui unit tous les CREO régionaux1. Les 
mouvements associatifs éclosent à leur tour et créent des écoles 
répondant à ces demandes nouvelles : ainsi, les premières 
Calandretas naissent en 1979 à Pau et Béziers, écoles immersives 
qui suivent une pédagogie de type Freinet 2 . Les Instructions 
officielles de 1923 sont remplacées en 1972, précédant la refonte par 
la loi Haby de l’enseignement scolaire (1975) et dont l’article 12 
donne une place pour un « enseignement des langues et cultures 
régionales [qui] peut être dispensé tout au long de la scolarité ». 
 
Mais la véritable normalisation des langues régionales dans le milieu 
scolaire n’a lieu en France qu’à partir des lois de décentralisation 
(lois Defferre, circulaires Savary) de 1982-1983, suivie par la 
nouvelle loi d’orientation (Jospin, 1989) qui permet la création des 
CAPES de langues vivantes régionales (LVR), puis de la circulaire 
Bayrou-Darcos (1995) qui encadre le bilinguisme paritaire français-
LVR, et enfin le bouquet de circulaires dites Lang (2001-2002) 
signées par le DGESCO Jean-Paul de Gaudemar - qui fut recteur en 
																																																																																																																																																																																										
professeur agrégé d’espagnol. 
1 Fédération des Enseignants de Langue et Culture Occitane, dont le siège est 
à Montpellier, du fait de sa « centralité » dans la chaîne panoccitane (de Nice à 
Pau) et de l’influence intellectuelle qu’y exerce la filière occitane de 
l’Université Paul Valéry, cf. http://www.felco-creo.org/ (15 septembre 2012). 
2 Ces Calandretas suivent l’éclosion des Ikastolas basques (1969), Bressoles 
catalanes (1976), Diwan bretonnes (1977) et seront suivies par les ABCM 
alsaciennes en 1991. La langue corse ne connaît pas d’écoles associatives. Les 
seules classes associatives occitanes sont laïques, contrairement à la Bretagne 
ou au Pays Basque. 



	 44 

Alsace et dans l’académie de Toulouse - qui mèneront à la création 
du Concours de Recrutement des Professeurs d’Écoles spécial 
« bilingue français-langue régionale ». La circulaire 2001-167 
définit le bilinguisme français-LVR enfin reconnu comme « un outil 
de développement des capacités intellectuelles, linguistiques et 
culturelles des élèves ». En vingt ans, des ministères (composés 
d’élus en grande partie socialistes, et tous occitans à part Jack 
Lang1) apportent une sorte d’égalité républicaine aux langues de 
France. Les deux conquêtes les plus importantes sont sans aucun 
doute l’ouverture de concours spécifiques de la fonction publique 
que sont le CAPES (pour les professeurs de collège et lycée) et 
surtout le CRPE spécial bilingue (pour des écoles publiques 
bilingues à parité, ouvertes dès 1989 dans l’académie de Toulouse). 
Des filières universitaires sont créées, des politiques linguistiques 
voient le jour en accord entre académies et conseils régionaux, 
l’occitan et les autres langues régionales intègrent peu à peu la 
respectabilité et la légitimité professionnelle de textes 
réglementaires – dans le cadre de programmes scolaires du primaire 
au lycée inscrits au Bulletin Officiel de l’Éducation Nationale, 
notamment. 
 
Cette « reconquête », fragile mais réelle, fait passer la langue 
occitane de l’ère de la répression à celle de la promotion – là où les 
textes officiels sont reconnus et appliqués. Mais si les 
représentations sociales ont évolué, plus lentement chez les cadres 
scolaires que dans l’ensemble de la société, la pratique réelle de la 
langue continue à décroître dramatiquement, en dépit des textes en 
vigueur. Comment analyser ce nouveau paradoxe ? 
 
																																																													
1 Alain Savary et Lionel Jospin sont députés de Haute-Garonne ; Gaston 
Defferre est député-maire de Marseille ; François Bayrou est alors député des 
Pyrénées Atlantiques et Xavier Darcos maire de Périgueux – ces deux derniers 
étant ministres centristes du gouvernement de cohabitation Chirac. 



	 45 

3. La réalité pédagogique et la réalité administrative en 2012 : le 
verre à moitié vide, le verre à moitié plein. 
 
Si l’occitan est autorisé à l’école, il n’est bien sûr jamais obligatoire. 
Dans la réalité, il est très souvent absent et ne peut mener à des 
pratiques sociales accomplies. Les langues régionales sont toujours 
minorées par rapport aux autres langues. Le CAPES de Langues 
Vivantes Régionales est le seul à être bivalent (sauf pour la « langue 
corse ») ; il n’y a pas d’agrégation de LVR – celle-ci sera créée en 
2017 - ; il n’y a pas de véritable fonction d’Inspecteur Pédagogique 
Régional pour les LVR. Par ailleurs, la politique linguistique 
nationale en faveur des LVR est peu souvent respectée dans 
l’ensemble de la chaine de décision. Tel recteur reste imperméable 
aux textes nationaux en vigueur ; tel inspecteur d’académie refuse 
d’appliquer les directives nationales ou académiques en faveur de 
l’occitan ; tel inspecteur de circonscription dévie les textes en faveur 
d’autres objectifs ou les ignore ; tel proviseur de lycée, principal de 
collège, directeur d’école, reste sourd à la mise en place d’une offre 
de formation à la langue. Les plus fortes appréhensions sont 
évidemment envers la création des écoles bilingues à parité horaire. 
Les textes en faveur de l’occitan heurtent de plein fouet la mémoire 
reptilienne d’une institution longtemps monolithique et verticale et 
sa matrice de représentation politique et linguistique. De plus, à la 
dévaluation en patois, se rajoute l’argument moderne de la 
rentabilité. 
 
Ainsi, après la vague d’avancée politique déjà décrite (1989-2002), 
les langues de France connaissent une décennie d’oubli et de dédain 
politique (2002-2012), nourrie de l’ensemble de préjugés – 
économiques, intellectuels – défavorables à la reconnaissance et au 
maintien des LVR. Ainsi, les postes au CAPES d’occitan passent-ils 
d’une moyenne originelle de 15 (1991-2002) à 4 par an pendant dix 
ans, puis à 5 de 2013 à 2019, ce qui a pour conséquence de tarir les 



	 46 

filières universitaires1 ; de contrarier les politiques académiques et 
parfois de les annuler ; de réduire toujours plus la présence sociale et 
bien évidemment scolaire de l’occitan2 ; d’interdire la montée au 
collège des premières cohortes bilingues, bref de déstructurer la 
jeune et fragile dynamique scolaire. Depuis 2003 et chaque année 
jusqu’en 2012, l’ouverture même du CAPES est menacée et absorbe 
une grande part de l’énergie des associations professionnelles. Ce 
désengagement de l’État sur l’un de ses espaces régaliens produit 
également un accroissement de l’inégalité républicaine en défaveur 
de telle ou telle langue. Dans nombre d’académies occitanes, le 
CRPE bilingue n’est pas ouvert. Ainsi, durant la période 2002-2012, 
voit-on le différentiel en termes de postes créés par langue et 
couverture départementale aller de 1 (pour l’occitan, langue la moins 
dotée) à 12 (pour le corse) : 
 

Langue 

 
Nombre 
de 
postes 
en dix 
ans 

Nombre de 
départements 
/ 
d’académies 
concernées 

Nombre de 
postes créés 
par 
département 

Différentiel 

Corse  
30 2/1 15 12 

Basque  
10 1/1 10 8 

																																																													
1 Un temps ouverte à Bordeaux, Pau, Toulouse, Montpellier, Aix, Nice, cette 
formation au CAPES n’est en 2012-2013 uniquement ouverte à Toulouse. 
2 Les 4 postes par an sur l’ensemble des 32 départements historiques (en 
réalité, sur les 4 académies ayant une politique linguistique que sont par ordre 
d’importance Toulouse, Montpellier, Bordeaux, Aix) ne sont pas suffisants 
pour remplacer les départs à la retraite d’un seul des huit départements de 
l’académie de Toulouse. 



	 47 

Catalan  
10 1/1 10 8 

Créole 
 
40 
 

4/4 10 8 

Breton 20 4/2 5 4 

Occitan 40 32/8 1,25 1 

Total 1501 42/152 3,5  

 
Ce résultat est lui-même à pondérer en fonction du nombre global 
d’élèves inscrits dans le secondaire (collège et lycée) dans les 
académies concernées par un enseignement de LVR. Ce calcul fait 
apparaître un ratio encore plus inégalitaire entre les LVR, avec un 
différentiel de l’ordre de 1 (pour l’occitan, langue la moins dotée) à 
38,8 (pour le corse) : 
 

Langue 
Nombre 
d’enseignants du 
secondaire en 2012 

 
Ratio 
nombre d’élèves 
pour un professeur 

 
Différentiel 

																																																													
1 150 postes en dix ans pour l’ensemble des langues régionales (il y a eu en 
français pour l’année 2011, considérée comme très basse, 800 postes au 
concours). Les postes de LVR sont bivalents (sauf pour le corse) : c'est-à-dire 
que dans la réalité, le « certifié » enseigne plusieurs valences (pour l’occitan : 
lettres, anglais, espagnol, histoire et géographie). Dans certaines académies 
occitanes, un certifié d’occitan n’enseigne que très minoritairement sa langue. 
2 Sur certains départements coexistent plusieurs langues régionales : occitan et 
catalan, occitan et basque. 



	 48 

Corse 141  
148 

 
38,8 

Basque 39 480 12 

Catalan 41  
856 

 
6,7 

Breton 96  
2640 

 
2,2 

Créole 49  
4060 

 
1,4 

Occitan1 202 5747 1 

Total 568 
 
2971 
 

 
1,9 
 

 
La nouvelle loi d’orientation de 2005, dans son article 20, revient à 
la rédaction de 1975 : « un enseignement de langues et cultures 

																																																													
1 Pour un ordre d’idée : il y a moins de 20 000 élèves inscrits dans le 
secondaire en Corse, tandis qu’il y en a 84 000 dans les Alpes Maritimes 
(Nice), 86 000 en Héraut (Montpellier), 100 000 en Haute-Garonne 
(Toulouse), 117 000 en Gironde (Bordeaux), 167 000 dans les Bouches-du-
Rhône (Marseille). 



	 49 

régionales peut être dispensé tout au long de la scolarité ». Ce saut 
en arrière d’une génération est doublement politique. Il souhaite 
effacer la « génération 1981-2002 ». Il rajoute également un 
addenda : « selon des modalités définies par voie de convention 
entre l'État et les collectivités territoriales où ces langues sont en 
usage. » On lit ici une volonté inédite de défaire la responsabilité de 
l’État au profit des Régions. Cette prise en charge est-elle-même 
inégalitaire et n’existe que pour un petit nombre de langues 
régionales (les plus denses, donc les plus réduites 
géographiquement) ou un (très) petit nombre de régions occitanes, 
sur l’ensemble historique (en fait, deux ou trois des neuf régions 
historiquement concernées). De plus, elle menace de faire reposer 
toute politique linguistique sur l’arbitraire de choix électoraux de 
circonstance, notamment dans les régions où la conscience de la 
langue s’est diluée, et non sur une responsabilité historique fondée et 
reconnue. Cette politique de total désengagement se fait au même 
moment que les LVR entrent dans la Constitution française, en 2008 
et dans l’article 75-1 du chapitre XII définissant les prérogatives des 
« collectivités territoriales » : « Les langues régionales appartiennent 
au patrimoine de la France » - mention inerte et patrimoniale à 
l’instar de la loi Deixonne. 
 
Mais d’un autre côté, force est de reconnaître de spectaculaires 
avancées dans le domaine de la reconnaissance sociale et des 
bénéfices pédagogiques et scolaires. Pour tout dire, lorsqu’une 
politique linguistique académique – en France, toujours initiée par le 
ministère - est portée par les deux tutelles que sont les pouvoirs 
académiques (notamment le recteur, représentant du ministre de 
l’Éducation Nationale) et le pouvoir territorial (le Conseil Régional), 
celle-ci porte toujours ses fruits et développe une dynamique 
vertueuse. Dans un ensemble occitan fortement sinistré, l’académie 
de Toulouse et la région Midi-Pyrénées semblent pourtant jouer ce 
rôle doublement vertueux, en dépit de l’ensemble des problèmes 



	 50 

administratifs rencontrés. 
 
En 1999, une première circulaire rectorale encadre et promeut la 
politique académique en faveur du développement de 
l’enseignement de l’occitan. Celui-ci peut être « extensif » 
(sensibilisation, initiation à la langue et à la culture, de l’école 
primaire au lycée) ou « intensif » (bilinguisme à parité horaire). 
D’autres circulaires promeuvent cette politique, notamment un 
Programme de référence (2009-2015) qui, en relation avec une 
Convention cadre de partenariat (2009-2015) signée entre la Région 
et l’Académie, précisent un encadrement structurel général et pour la 
première fois des objectifs chiffrés et évalués. La sensibilisation doit 
toucher l’ensemble des élèves de l’académie ; l’essor du bilinguisme 
est aidé par des bourses « ensenhar » (enseigner) que délivre la 
Région à des étudiants, plus nombreux, qui viennent étudier dans le 
master qu’ouvre l’Université de Toulouse. 
On observe que la politique académique est freinée lorsque la 
politique nationale la contrarie fortement, par la chute durable de 
80% de postes au CAPES et le déni de légitimité dans les espaces 
d’enseignement : 
 

Années 2000-
2001 

2003-
2004 

2006-
2007 

2009-
2010 

2011-
2012 

Progression 
en dix ans 

Effectif 8763 10512 11829 11724 11912 + 3149 



	 51 

Progression - 
 
+19,9
% 
 

 
+12,5
% 
 

-0,9% +1,6% 
 
+35,9% 
 

Nombre 
d’établissem
ents 

165 181 178 173 170 +5 

Progression -  
+9,7 

 
-1,7% 

 
-2,8% 

 
-1,7% 

 
+0,6% 

Ratio   58 66 68 70 +20,6% 

 
Lorsque la politique académique est autonome, encadrée par les 
textes nationaux en faveur du bilinguisme mais non impactée par des 
décisions restrictives externes (le CRPE bilingue étant un concours 
académique), on observe que cette politique est d’autant plus 
développée et efficace : 
 

Années 
 
2000-
2001 

 
2003-
2004 

 
2006-
2007 

 
2009-
2010 

 
2011-
2012 

 
Progression 
en dix ans 

Elèves 
 
840 
 

1167 1686 1897 2352 +1512 

Progression 
Progression - +38,9% +44,5% +12,5% +24% +180% 

 
De 2006 à 2012, tandis que l’on note une baisse systématique des 



	 52 

moyens pédagogiques affectés par le ministère pour le second degré 
et en conséquence une stagnation de l’enseignement de l’occitan, on 
note au contraire une hausse importante dans le premier degré, qui 
relève en grande partie d’une autonomie de décision académique : 
 

Années 2005-
2006 

2007-
2008 

2009-
2010 

2011-
2012 

 
Progression 
en 6 ans 

1er degré : bilingue 
Education Nationale 

 
1482 
 

 
1767 
 

1897 
 
2352 
 

+58,7% 

1er degré : bilingue 
associatif  
(Calandretas) 

500 599 669 744 +48,8% 

1er degré : 
enseignement extensif 

 
29876 

 
28278 36290  

40310 +34,9% 

2e degré : 
enseignement (public 
et privé) 

 
11391 

 
11764 

 
11724 

 
11912 

 
+4,6% 

Total 43249 42407 50580 553181 +27,9% 
 
Certes, le bilinguisme paritaire reste encore négligeable en nombre 
absolu, puisque représentant 1,3% de la population scolaire en 2011-
2012 dans l’ensemble de l’académie de Toulouse2. A politique 
linguistique stable et volontaire, avec une augmentation possible de 
25% par an, on estime que le pourcentage d’élèves bilingues 
arriverait dans 5 ans à 4% de l’effectif général, soit près de 10 000 
élèves scolarisés3. Le bilinguisme bénéficierait alors d’une visibilité 
scolaire plus importante, et produirait un impact généralisé sur 
l’ensemble de la société de l’espace concerné. 
 
																																																													
1 Ce qui représente 16,2% de la population scolaire totale. 
2 Contre 0,3% dans les académies de Bordeaux et Montpellier. 
3 Ce pourcentage réduit correspond à 50% de l’effectif du premier degré des 
deux départements corses. 



	 53 

En retour, on observe un accueil toujours plus important de 
l’ensemble de la société en faveur de la langue et de la culture 
occitane. Une importante enquête menée sur la Région Midi-
Pyrénées en 2010 permet pour la première fois d’analyser la 
présence, les pratiques et les perceptions de la langue occitane. Les 
représentations sur la langue et les pratiques de la langue évoluent 
toujours ensemble : la langue n’existe pas en dehors de sa 
représentation. On observe que les personnes interrogées nées avant 
1951 (loi Deixonne marquant la fin officielle de l’éradication) ont 
des représentations et des pratiques opposées aux personnes plus 
jeunes, notamment nées après 1981 (début des lois de 
décentralisation). 
 

 
 
Nées 
avant 
1951 

Nés entre 
1951 et 
1966 

Nés entre 
1966 et 
1981 

 
Nés 
après 
1981 

Mes enfants parlent 
occitan 

 
18% 
 

21% 16% 8% 

Je regrette que mes 
enfants ne parlent pas 
occitan 

30% 27% 44% 42% 

L’occitan est un signe 
d’ouverture 

 
67% 
 

74% 74% 75% 

 
En fait, c’est autour des années 1970 que les lignes entre pratique de 
langue et représentation sociale et individuelle positive de la langue 
se croisent. Tandis que la courbe de pratique langagière chute et que 
la société dans son ensemble devient minoritairement occitanophone, 
la courbe des représentations positives et de l’estime de ce que 
véhicule la langue occitane se redresse, pour rester en 2010 à un 
niveau très élevé. Ceux qui ont subi de plein fouet la censure 
scolaire (personnes nées avant 1951) sont les plus nombreuses à 



	 54 

estimer que l’occitan n’est pas un signe d’ouverture. Le regret de 
l’absence de transmission devient important autour des années de « 
reconquête sociale » (1966-1981). Seulement, pour l’occitan, l’école 
a été plus tardive à intégrer cette nouvelle donnée sociale, plus lente 
à mettre en œuvre le changement de politique scolaire nationale. 
 
A partir des années 2000, et malgré la coupure nette de la décennie 
2002-2012, la politique scolaire académique a pu mettre en 
cohérence la demande sociale avec l’offre scolaire. A la question : 
souhaitez-vous que les pouvoirs publics interviennent en faveur de 
l’enseignement de l’occitan, 10% seulement des personnes 
répondent non1. Nous avons pu voir les effets positifs et vertueux de 
cette conjonction, notamment avec la progression de l’enseignement 
bilingue à parité horaire. Celui-ci développe à la fois les 
compétences scolaires, notamment en termes d’acquisition des 
langues (le français, l’occitan, l’ouverture facilitée au 
plurilinguisme), les compétences d’acquisition des disciplines 
scolaires enseignées dans le contexte bilingue, les compétences 
d’ouverture à l’altérité qui est une donnée du monde actuel dont on 
peut difficilement nier la réalité. En un mot, le bilinguisme français-
occitan didactise une façon d’être individuelle et collective, en 
donnant tout à fois les clefs d’intégration dans un univers historique 
fortement imprégné de culture occitane et dans une société française 
désormais ouverte aux langues d’Europe et de la migration. 
 

Pierre Escudé 
INSPÉ d’Aquitaine / Université de Bordeaux 

  

																																																													
1 Ce changement de mentalité, que l’on peut lire comme une libération des 
mentalités face à la contrainte du monolinguisme, est d’autant plus forte que la 
région toulousaine se construit dans la conscience d’une Euro-région 
Pyrénées-Méditerranée qui l’unit avec la région Languedoc-Roussillon et la 
Generalitat de Catalunya. 



	 55 

 
 
 

Provençal ou français : choix politique ou choix personnel à 
Arles aux XVIe et XVIIe siècles ? 

 
 

Il est des évidences indéniables, des évolutions (probablement) 
irréversibles en ce qui concerne l’histoire des langues. L’emploi de 
systèmes différents dans la ville d’Arles, cadre géographique de 
cette présentation, a fait l’objet de plusieurs approches étendues aux 
régions de langue d’oc, moins restrictives donc. A. Brun1, entre 
autres, dans les Recherches historiques sur l’introduction du 
français dans les provinces du Midi, a étudié l’apparition du français 
dans le domaine méridional. À l’inverse, la présentation qui suit sera 
plutôt axée sur la permanence du provençal dans la cité rhodanienne 
aux XVIe et XVIIe siècles, essentiellement dans les documents 
écrits. Si le français est de plus en plus présent, voire omniprésent, 
dans les délibérations communales entre autres, à partir de la 
deuxième partie du XVIe siècle, les documents ci-dessous montrent 
que la langue vernaculaire, la langue maternelle, résiste même à 
l’écrit, y compris dans l’apprentissage scolaire. Le BB18 par 
exemple, qui couvre la période 1589-1596, correspondant aux 
troubles de la Ligue, est intégralement en français, alors que ceux 
cotés BB5 (la seconde moitié) à 17 sont en provençal où se mêle, 
pour les derniers, un peu de français. Mais la langue locale résiste, 
malgré la progression inexorable de la langue nationale. D’après Ph. 
Blanchet2, « Le langage est l’un des éléments premiers qui entrent 
dans la construction et la définition de l’identité individuelle et 
																																																													
1 Auguste BRUN, Recherches historiques sur l’introduction du français dans 
les provinces du Midi, Slatkine Reprints, Genève, 1973. 
2  Philippe BLANCHET, Le provençal, essai de description de 
sociolinguistique et différentielle, Institut de linguistique de Louvain, Louvain 
Peeters, 1992, p. 13. 



	 56 

sociale. C’est par lui que passe la socialisation de l’individu, 
l’élaboration de son rapport à lui-même et à l’univers. » Étudier la 
langue utilisée par un individu à l’écrit, c’est donc, aussi, tenter de 
mieux le comprendre dans sa structuration identitaire, consciente ou 
inconsciente. Ce nonobstant, cette étude se limitera à des extraits de 
trois documents : un texte issu de la Cour du Parlement d’Aix 
concernant une affaire criminelle arlésienne du XVIe siècle, et deux 
livres de raison d’Arlésiens aussi, l’un de la fin du XVIe siècle, 
l’autre du XVIIe. 

 
Un texte du parlement d’Aix 
 
Le premier est un inventaire des meubles de Robert et Gaucher de 
Quiqueran de Beaujeu quand leurs biens furent saisis après le 
meurtre de Jean Baptiste de Castellane, avec plusieurs autres pièces 
de procédure très curieuses. Ce document appartient à toute une 
série concernant le meurtre commis le 21 février 1563 dans l’église 
de Saint-Trophime par Gauchier de Quiqueran contre Jean-Baptiste 
de Castellane, événement qui s’inscrit dans une longue vendetta 
entre les deux familles qui perdure depuis un premier assassinat. 
Gaucher de Quiqueran ainsi que d’autres nobles arlésiens ont 
participé à cet acte brutal et interdit par la loi et vont donc être 
sanctionnés en fonction de leur implication, de la gravité et de 
l’importance de leur participation. Les membres du Parlement aixois 
se rendent chez certains des protagonistes afin d’évaluer leurs biens.  

 
Malgré quelques notations en provençal éparses jusqu’au début du 
XVIIe siècle, les registres du Parlement sont en français depuis 1531 
(peut-être l’étaient-ils aussi avant, mais ils n’ont pas été conservés, 
ainsi que le signale A. Brun1). À travers ces documents se pose à 
																																																													
1 Auguste BRUN, ibid., p. 84 : « En 1501, le Conseil de Provence est érigé en 
Parlement siégeant à Aix : malheureusement, ses registres, qui sont aussi en 
français, ne sont conservés que depuis 1531 ». 



	 57 

nouveau le problème du passage d’un système linguistique à un 
autre. Le premier texte est ainsi intéressant à cause de sa 
provenance. En effet, il émane d’une institution officielle française. 
Ph. Martel1  note que « La Chancellerie royale ne commence à 
utiliser parcimonieusement le français dans ses chartes qu’après 
1254 ». Mais dès les changements politiques de 1481-1486, le roi de 
France étant désormais souverain de Provence, et Arles signalée 
dans les documents comme « terres adjacentes », l’usage évolue et la 
langue du roi s’impose lentement dans ces administrations. Grand 
corps provincial, certes, le Parlement n’en demeure pas moins 
directement rattaché à la cour, et participe ainsi à la vulgarisation 
unificatrice de la langue du roi. Tout doit être rédigé « en langage 
françois ». Dès le début du XVIe siècle, le français se généralise de 
plus en plus chez les professionnels de l’écriture, notaires, membres 
de l’administration. Ph. Martel explique 2  que « c’est parfois 
l’occitan qui fait les frais de l’opération [du changement de langue] : 
c’est le cas dans la plupart des consulats de la Provence 
rhodanienne, qui, passés antérieurement à l’occitan, l’abandonnent 
pour le français dès 1540 ».  

 
Dans plusieurs régions du Midi, le français est utilisé dès 1491, ce 
qui n’est pas le cas à Arles où le provençal perdure dans les 
documents officiels et administratifs pendant encore une ou deux 
décennies. Or dans l’inventaire, nous observons l’emploi du 
français, certes, mais dans lequel subsiste des formes provençales, 
voire des termes précis concernant des objets que l’auteur n’a pas 
jugé bon de traduire, probablement parce qu’il ne connaissait pas 
leur équivalent français :  
 
																																																													
1 Ph. MARTEL, « Occitan, français et construction de l’État de France », 
Études de langue et d’histoire occitanes, textes réunis et présentés par Marie-
Jean Verny et Yann Lespoux, p. 93. 
2 Ph. MARTEL, ibid., p. 100. 



	 58 

« Premierement a l’entree de lad. maison appelle le bardat - Dans la 
cuisine de lad. maison. […] Item deux landiers de fer./Item ung 
cumascle. […] Item une grosse olle de fer. Item ung pigrol. [12v°] […] 
Item une gerle a tenir eaue. Dans la pastiere pres lad. cuisine. […] Item 
une mastre de bois blanc./ […] Item deux cornudes ferrees avec leur 
sarrure./ Deux lictz de noier garnis de bassache. Item deux cadieres 
basses de noier. Item ung cumascle. Deux caisses, une de noier bonne et 
rien dedans, l’autre peu de valleur sans curbesseau. Item deux petites 
cornudes de boys. Item ung grand peyrol./Item une sartan./ […] Item 
deux escauffaires peu de valleur. Item une grasilhe. » 
 

La plupart de ces termes ont une orthographe francisée. Or, selon 
Ph. Blanchet 1 , « lorsque le français complète ou remplace le 
provençal dans l’expression des Provençaux, c’est au prix d’une 
provençalisation importante, et donc de l’instauration d’une 
grégarité qui prolonge celle manifestée par le provençal. » Cela 
étant, nous pouvons remarquer une résurgence, unique dans cet 
inventaire, du digraphe -lh- au lieu de -ill- dans le dernier mot. C’est 
un procédé bien connu par ailleurs, mais qui peut paraître curieux 
par rapport à la provenance du document émanant d’une institution 
proche du pouvoir royal et chargée quelque peu de respecter la 
diffusion de la langue de ce pouvoir. De plus, c’est un professionnel 
de l’écrit administratif qui rédige, ce qui n’implique aucun affect 
particulier, et qui, logiquement, devrait mieux connaître le français 
que le provençal, du moins à l’écrit. Prend-il des notes sous la 
dictée, ne connaît-il l’objet que sous son terme provençal (ce qui 
impliquerait peut-être une origine provençale du personnage qui 
aurait alors appris le français à l’école, les Provençaux ayant été 
employés d’abord dans les administrations selon un accord avec le 
roi de France, même s’il ne fut pas longtemps observé) ? Autant de 
questions sans réponse ! Nous ne pouvons cependant pas évoquer le 
polymorphisme dans ce cas, puisque seul le vocabulaire est affecté, 
non la graphie ou la syntaxe. Mais, somme toute, il ne s’agit là que 
																																																													
1 Ph. BLANCHET, ibid., p. 14. 



	 59 

de traces, de réminiscences dues au côté pratique du contexte, le 
scripteur transcrivant le nom d’un objet particulier. 
 
Le livre de raison d’Antoine Peint 

 
Par contre, les deux autres sont beaucoup plus complexes. S’agissant 
de livres de raison, ils sont plus intimes, destinés, au mieux, à la 
famille (enfants, petits-enfants, etc.), au pire au rédacteur lui-même. 
Antoine Peint est probablement le plus intéressant des deux. Dans 
quelle langue s’exprimait-il ? Lorsqu’il écrivait, pensait-il en 
provençal ou en français ? Si sa langue première était le provençal, 
comme pour la majorité des Provençaux, traduisait-il de manière 
« instantanée » ? Et si nous poussons à l’extrême, ne pourrions-nous 
parler de langage « macaronique » ?  

 
Le livre de raison présente de multiples intérêts, même si son 
contenu et le public visé semblent plus ou moins restreints. Il permet 
d’abord d’observer un ou plusieurs individus, des familles au sens 
étroit ou large du terme. Mais, au-delà des chiffres, des modes de 
vie, des comportements ou des conceptions quelquefois 
idéologiques, religieuses, et/ou politiques, se dessine un autre enjeu 
bien souvent passé inaperçu, ou considéré comme peu important1, 
celui de l’emploi de la langue, voire des langues, parlée(s), ou plutôt 
écrite(s), par celui qui tient son journal. En effet, le système 
obligatoirement écrit, et donc appris, proposé peut être traversé par 
des réminiscences dialectales en lien avec le patrimoine mémoriel et 
langagier des ancêtres et des devanciers du rédacteur. Ce n’est pas le 
lieu ici de définir ce qu’est réellement ce type d’écrit, mais 

																																																													
1 Dans sa revue Le Musée, parue à la fin du XIXe siècle, Émile FASSIN a 
édité plusieurs livres de raison rédigés par des Arlésiens. Il les a tous transcrit 
en français, signalant cependant, mais rarement, qu’il avait « francisé » 
lorsque cela était nécessaire. Cf. par exemple le livre de raison de Louis 
Ramette. 



	 60 

d’appréhender non les biens de la famille, voire son ascension 
sociale et son implication dans la vie de la cité, mais son rapport au 
parler local ou à la langue du roi. 

 
Antoine Peint, qui vécut au XVIe siècle, a rédigé à la fin de ce siècle 
les cinquante premiers folios d’un livre de raison continué par la 
suite par l’un de ses arrière petits-fils et le fils de ce dernier. Selon P. 
Payn-Échallier1, « Commencé par Antoine Peint, à la fin du XVIe 
siècle auquel on peut attribuer les 50 premiers folios, il est poursuivi 
par ses descendants, un arrière-petit-fils, Jacques (1639-1703) qui 
écrit les 53 folios suivants, puis par un fils de ce dernier Jean (1672-
 1756), auteur des 147 derniers. Ce livre a fait l’objet d’une étude 
par Achille Gautier-Descottes2 parue en 1880 dans la revue le 
Musée dirigée par Emile Fassin ». Antoine Peint témoigne grâce à 
ses récits et renseignements sur ses activités du développement de la 
bourgeoisie urbaine survenu à cette époque. Cette dernière va 
utiliser l’écrit pour un usage intime, puisqu’assez nombreux sont les 
livres de raison rédigés par des bourgeois destinés à leurs 
descendants. Mais elle a aussi besoin de cet outil indispensable pour 
ses échanges, notamment professionnels. Le rédacteur a donc appris 
à lire et à écrire. Il utilise en outre la langue alors de plus en plus 
dominante, tout en n’ignorant pas la langue de plus en plus dominée.  
 

Le livre de raison d’Antoine Peint propose plusieurs types de 
réminiscences provençales. La première, la plus courante dans les 
documents d’Ancien Régime, est l’emploi de termes locaux que le 
scripteur utilise parfois en les habillant d’une orthographe française, 
parfois en leur conservant leur forme originelle.  

																																																													
1 Ms 365, FPMA. Cf. P. PAYN-ÉCHALLIER, « Un bourgeois arlésien de la 
fin du XVIe siècle : Antoine Peint », à paraître. 
2 Achille GAUTIER-DESCOTTES, « Le livre de raison d’Antoine Peint 
(XVIe-XVIIIe siècles », in Le Musée, Revue arlésienne historique et littéraire, 
1880, p. 60-64, 67-69, 84-87, 99-102, publié par A. Gautier-Descottes.  



	 61 

 
Noms : « Gippier ; fustier ; muralhe ; juilhet (mais huille) ; filhe ; 
balher ; calhoux ; pierre de talhe ; tuilisse ; a fleur du solve ; 
perrin ; merrine Joumette Vachier ; lods » 
 
Plus manifeste, la forme « dono Catherine Chene vefve a feu 
Laurent Vendran pour dame, ay mis Gaucher Peint en bailo avec 
une nommee Esperite Thomete au pris de 6 florins le mois, la 
nourrice, carriero nove, la rue neuve, costo basso, côte basse, une 
terro », etc. Peint conserve ici la forme du féminin -o, comme dans 
les termes précédents, apparue dès la fin du XVe siècle dans les 
documents arlésiens, en concurrence alors avec -a, -e, et qui 
perdurera jusqu’à nos jours. 
 
Syntaxe : S’il emploie fréquemment le passé composé « ay paye », il 
affectionne aussi des formes plus mixtes :  
 

« L’an mil cinq cens huictante et le sixieme juilhet a este ne et baptize 
en la vile de Beaucaire Claude Peinct. » 

« La graphie traditionnelle est oubliée et c’est avec une graphie 
copiée sur celle du français que les terminals writers rédigent leurs 
documents », note Ph. Martel 1 . Cette remarque trouve bien 
confirmation dans l’exemple précédent. 

 
En ce qui concerne la syntaxe, quelques formes originales dans un 
texte français, mais traditionnelles pour le provençal, émaillent le 
document : 
 

 « ay prestat, ay vendut, ay donat »,  
 

mais aussi suis este paye etc. Antoine Peint a conservé les 
désinences des participes passés des formes verbales faibles -at, -ut. 
																																																													
1 Ph. MARTEL, ibid., p. 100. 



	 62 

Outre l’absence, fréquente, du pronom personnel sujet de la 
première personne « je », quel que soit le temps, ces formes de la 
conjugaison autochtone témoignent d’un usage orthographique du 
passé composé qui s’inscrit dans une rupture avec le système 
linguistique choisi par notre rédacteur. Il continue à utiliser une 
graphie rhodanienne traditionnelle mêlée à la graphie française, 
passant aisément de l’une à l’autre, changeant de modèle sans 
problème apparent. D’après E. Agulhon1,  
 

« Mais il n’en reste pas moins pour les provençalistes […] un 
remarquable exemple de provençal qui fonctionne débordant de vitalité, 
et à cent lieues des problèmes orthographiques : lo bestiari (bestios, aver, 
adver, adraiges) est menut, petit, pichon, ou brau et gros ; les arbres sont 
coupas ou talhas au pie ou à la cambo, et les peines encourues par les 
malfactos voleurs de fruchs (frucs, fruchos, effruictz) sont appliquées 
avec moderation aussi bien que mitigation ; le tout soto signat par le 
secrectaire qui se dit aussi graffier, scrivan, escripvant ou encore 
scriptor de la villo. Outre leur intérêt historique et anecdotique certain 
[…] ces chroniques de la vie communale nous révèlent dans le détail un 
véritable combat linguistique mot à mot, lettre à lettre. » 

 
Enfin, le son mouillé -ll- est en général transcrit comme en 
rhodanien, -lh-, et non -ill-. Le digraphe note donc encore ici le 
phénomène palatal.  

 
La langue écrite d’Antoine Peint est le français, cela est indubitable, 
mais mâtinée de provençal rhodanien, probablement sa langue 
maternelle. La « circulation transdialectale », au niveau de l’écrit, 
s’entend, dont parle Ph. Martel2 joue ici entre le provençal et le 
français, langue du roi, et, désormais, de la Provence, puisque ce 
																																																													
1 E. AGULHON, « ‘Dins le present pais de Provenso …’  et France vers 
1550 », La langue indicible (Construction diglossique, langue et littérature 
occitanes au XVIe siècle en Provence), Cahiers critiques du patrimoine n° 4, 
1989, 99. 
2. Ph. MARTEL, ibid, p. 82. 



	 63 

livre de raison débute en 1569. Peint, à travers sa langue écrite, porte 
un double témoignage : ancré dans une communauté qui parle 
encore le provençal, son désir, conscient ou non, de s’élever dans la 
société arlésienne l’oblige à connaître l’autre langue, celle de la 
communication désormais officielle. Mais là aussi se pose à nouveau 
la question de ce que nous appelons aujourd’hui l’apprentissage 
scolaire de l’orthographe, même s’il ne s’agit que de transcrire des 
sons. En effet, conserver des phonèmes provençaux dans un système 
français signifie que le scripteur les connaît, et sait les transcrire. Il 
est assez habituel que le digraphe -lh-se retrouve dans la toponymie 
et l’anthroponymie, essentiellement dans la partie occidentale du 
Midi. Remarquons cependant que si le digraphe -nh- a disparu en 
même temps au profit de -gn-, il est rare qu’il soit à nouveau 
employé par la suite, ce que confirment nos documents.  
 
Le livre de raison d’Honoré Nicolay1, écuyer arlésien. 
 
Jean Boyer a analysé ce livre de raison rédigé en français, comme la 
plupart de ceux qui sont conservés au FPMA. Cela étant, grâce aux 
nombreux exemples présentés, nous pouvons nous rendre compte 
que le rédacteur, s’il connaît bien le français, introduit assez 
fréquemment des termes provençaux francisés, ou des formes 
provençales bien conservées. 

 
Il y a d’abord les termes eux-mêmes, désignant des objets 
notamment, des fruits ou des légumes : des « pommiers petits dicts 
																																																													
1. J. BOYER, « Le livre de raison d’Honoré Nicolay, ‘écuyer d’Arles’ (1610-
1635) », Provence historique, fasc. 127, 1982. Registre in 4° de 162 folios, 
Ms. 344, Fonds Patrimoniaux de la Médiathèque d’Arles, « Livre de l’estat de 
mes plus importantes affaires quy me sont survenues et que j’ay rangées 
suivant l’ordre qu’il m’est peu ressouvenir les avoir effectuées ayant 
commencé seulement ce livre au mois de décembre mil six cens dix et me suis 
soubsigné. Nicolay. 
 



	 64 

nanets », des pruniers « perdigrons », des « pallgots », etc. Les 
verbes traduisant des gestes agricoles particuliers nécessitant un 
vocabulaire technique sont aussi en provençal : « remondar, poudar, 
resclaure », etc. Quelquefois, ils peuvent être francisés, 
contrairement à Antoine Peint, même si leur orthographe est souvent 
fantaisiste. Mais celle des verbes est plutôt conservée, ainsi qu’en 
témoignent les exemples précédents. Cela étant, quelques formes 
traditionnelles resurgissent : « muralhes, qu’il ailhe mieulx, olhets » 
par exemple, où la mouillure est encore rendue par -lh-, même si 
Honoré Nicolay connaît la forme -ill-. Nous trouvons en effet aussi 
bien balher que bailher, bailler par exemple. Par contre, les finales 
du féminin sont désormais en -e. Cela est d’ailleurs contradictoire 
avec la conservation des désinences verbales du premier groupe, 
encore en -ar lorsqu’il s’agit de termes locaux, poudar, etc., en -er 
pour les autres formes, enlever, etc. Que dire aussi des formes 
artichalx, où la vocalisation de -l- n’est pas réalisée dans la graphie. 
Voici quelques passages : 
 
Remondar (= remoundar, émonder) Remarquons cependant, comme 
cela se produit dans ce livre de raison, qu’Honoré Nicolay privilégie 
plutôt la forme ancienne, médiévale, celle encore en vigueur à la fin 
du XVe siècle, au détriment de celle qui sera utilisée par la suite. 
 

« Plus pour une autre douzenne de prusi de peyron bas (prov. perus de 
peirounbas : poirier à tige basse). 
« Plus pour faire poudar (prov. pouda, tailler) cy septante trois 
journées a raison de 15 s. par jour 2 l. 2 s. » 
« Plus pour faire foire et resclaure (prov. fouire, bêcher, reclaure, 
biner) a monté au tout 21 l. » 
« 1613, premierement pour 5600 palligots (prov. palligot, échalas) a 
trois sous le cens montent 8 l. 8 s., plus fere porter tous les palligots 12 
s., plus 650 rosiers a raison de 12 s. le cent et 12 s. pour deux olhets 
monte 4 l. 10 s. ». 
« Plus pour fere planter lesd. rosiers et pourter les condorces (prov. 
coundorso, traverse) 1 livre 4 s., plus pour les condorces et paulx au’il 



	 65 

a falleu mettre ausd. rosiers 2 l., plus pour faire cabussar prov. 
cabussa), provigner) y estant trente six journées a raison de 12 s. cy 6 
l. » 
« pour deschausser et poudar les souches a monté 4 l. 10 s., pour faire 
lier les gaveaux (prov. gavéu : javelle de sarments de vigne) 1 livre, 
plus pour le foire ay payé pour 25 journées a raison de 14 s. monte 17 l. 
10 s., plus pour enlever les herbes et arroser les rousiers et autres fleurs 
2 l., plus pour faire reclaure ay payé 8 l. plus au mois de sept. 1613 
pour fere oster un peu de la feuilhe affin de mieux faire murir le fruict et 
oster quelques herbes 21 l. 8  s., pour faire vendanger le fruict ay 
despansé en tout 36 l., au plesir du tout puissant j’ay heu cens et deux 
barrayx vin cler ou du pressoir lequel j’ay vandu a raison de 26 s. le 
barral … » 
le tiers osté au préalable sur le moulon (prov. mouloun : tas) commung. 
lequel j’ay faict respousar (prov. respoussa : passer au crible) affin de 
le rendre plus net. 
« Solene trante cestiers, 30 c (prov. soulen : blé mélangé de terre). 
« Poumoulhe quinze cestiers, 15 c (prov. paumolo ou poumoulo : 

paumelle). 
« y a heu environ deux cestiers des respausadures que fault metre en 

compte cy 2 c. » 
« cens quatre brebis y compris quatre arets (prov. aret : bélier). » 
« vingt un anouges (prov. anouge : agneau) ». 
« deux asnesses deux asnes et un poutre (prov. poutre : ânon). » 
« plus la rabaste (prov. rabasto : attirail) y ayant trois cappes dont il y 
en a une presque toute neufve deux couvertes pour mettre sur les basts 
quatre basts deux eissaries (prov. eissari, ensarri : cabas de sparterie 
placé sur le bâte) les cordes pour lier un barral (prov. barrau : barril) 
un pau (pieu) fer une trenque (prov. trenco : pioche) et autres petites 
menuiseries (prov. menusarié : menuiserie) estimés en tout 40 l. 4 s. » 
« plus led. Martin a achepté quatre cens gaveaux de sagne (prov. 
sagno : roseau) pour fourrer le pargue (prov. pargue : parc, enclos) 
desquels en a payé a raison de 30 s. le sens 2 l. plus pour deux eymines 
de sel a esté payé 32 s. » 
« Le 3 novembre 1614 j’ay bailhé 75 l. aud. chais pour achepter du 
bestail a layne vassieu (prov. vaciéu : partie du trouoeau qui ne produit 
ni agneaux ni lait) ou autre a son choix a quoy il entre pour la moytié et 
c’est obligé en ma faveur d’employer lad. somme a la foyre St-Martin 



	 66 

de Sallon et me rendre 112 l. 10 s. pour sa part et moytié au mois de 
may prochain ». 
« ledit jour led. chais a achepté une douzaine d’eouffes (prov. aufo : 
sparterie) qu’il a payé de l’argent des peaux, plus deux pousaires (prov. 
pousaire : seauc) et ung banaston (prov.banaston : corbeille) 15 s. » 
« un mouton un anouge et une estrasse (prov. estrasso : restes d’un 

animal mort). 
« le louage des cledes (prov. cledo : claie) 2 s., a la fame quy a lié les 
aux (prov. aus : toison) 20 s. … aux deymiers (prov. deimié : dîmier) 
pour le prix des agneaux 28 l. 49 s. » 
« plus quatre sacs a mettre le sel, pour de sengles, senglons et un 
cabudeau fil et pouloumar (prov. cenglo : sangle, cengloun : petite 
sangle, cabedèu : écheveau, pouloumar : gros fil, ficelle) 14 s. » 
« pour une eyssarie (ensarri), deux cargadoire (prov. cargadouiro : 
corde servant à fixer la charge sur le bât) et un cabudeau fil pouloupar 
42 s … ; pour la despance des lougadiers (prov. lougadié : journalier) 
necessaires jusques au despart du bestail pour aller a la montagne y en 
ayant seize semaines au tout ». 
« pour avoir couvert led. jas d’un affré (prov. frest ou afrest : poutre 
faitière) doublis (prov. doublis : solive). » 
 

Les deux langues semblent étroitement imbriquées dans ce texte, les 
deux graphies aussi, l’auteur passant de l’une à l’autre sans, 
apparemment, de difficulté. 
 
Même si nos deux rédacteurs ne sont pas des professionnels de 
l’écriture, ils ont appris à lire et à écrire, et probablement dans une 
école. Mais laquelle ? Il est intéressant en effet de voir qu’à Arles, 
au XVIIe siècle, existent des écoles religieuses permettant d’accéder 
à différents niveaux de l’apprentissage scolaire, mais aussi une école 
que l’on pourrait qualifier de communale. Quels programmes leur a-
t-on enseigné ? Et dans quelle langue ? Ils sont bilingues oralement, 
du moins pouvons-nous le supposer à partir de leurs écrits. Leur 
rapport à la langue est donc assez complexe. Antoine Peint a bien 
intégré l’orthographe française à laquelle il adapte la plupart du 
temps, sauf exceptions, sa langue maternelle apparemment sans trop 



	 67 

d’hésitation. Mais il utilise aussi le provençal tel qu’il était encore 
écrit, donnant l’impression d’un bilinguisme assumé. Pour Honoré 
Nicolay, l’adaptation semble plus difficile ; il ne choisit pas toujours 
le système dans lequel il rédige (ou pense ?), et les deux lui viennent 
spontanément. Or certains avaient tout à fait conscience de la réalité 
de ces deux langues. Dans ses Mémoires de notre maison et de 
menues affaires1, rédigés en 1643, Pierre de Quiqueran Beaujeu 
raconte une dispute entre sa belle-mère et d’autres personnes :  

 
« Je feus trouver un iour mon père, et luy dis : « ie suis trop ieune, et ay 
trop peu de sens pour me mesler de vos affaires, mais i’ay une chose à 
vous dire ; monsieur de Graveson redit creuemant tout, il vous metra à 
coupe gorge ; vous aves un negotiateur dangereus quoyquil soit home de 
conscience ». Cepandant toute la ville est abreuvéë de ceste 
mesintelligences ; l’arrantemant ne se lache pas ; gens d’eglise, 
confesseurs et autres sont emploiés par Honoré pour avoir 
l’administration de son bien ; enfin ils s’en trevoient ches mon père à la 
semonce du chevalier de Graveson et du R.P.P. Tribore recolé, 
confesseur ; ceste entreveuë ne produisit que nouveles aigreurs Honore 
reproche ces bienfaits, Isabeau de Tiloy ma marastre respond en 
provençal : « Ales, ales, nous le vous randrons, vostre bien ». Cepandant 
ils salument, se menassent de s’estrangler, on les separe, et voila 
l’entreveue. » 

 
Pierre de Quiqueran, apparemment, traduit en français les termes 
prononcés. Mais l’intérêt de cet exemple réside dans la remarque 
linguistique : sa belle-mère utilise probablement ici sa langue 
maternelle, qui lui vient spontanément sous l’influence de ses 
sentiments, et c’est suffisamment incongru pour que l’auteur du livre 
le constate ; ce type de remarque n’apparaît d’ailleurs plus dans le 
reste du document. 

 
L’étape de contact, cet entre-deux lors duquel il peut encore y avoir 
hésitation dans le choix, n’est apparemment pas terminée. L’Édit de 
																																																													
1. Conservé au Musée Réattu, Arles. 



	 68 

Villers-Cotterêts, en 1539, s’il a bien entériné un état de fait, n’a 
cependant pas clos complètement le débat. Le français s’est imposé, 
certes, mais il reste encore des espaces, aussi infimes soient-ils, dans 
lesquels peut se déployer ce rhodanien rencontré dès les XIIIe-XIVe 
siècles dans les écrits de la cité d’Arles. Les guerres de religion ont 
pu favoriser l’un ou l’autre système, selon que l’on était du côté du 
roi ou non. Mais la création de l’Académie d’Arles, en 1666, 
première académie provinciale, sous l’égide de Louis XIV, semble 
confirmer la prégnance du français. Si elle connaît dès sa genèse des 
moqueries de la part des Arlésiens, cette Compagnie aura cependant 
une certaine importance auprès de l’Académie française ou des 
nobles qui fréquentent la cour, et ses travaux porteront 
essentiellement sur la primauté de la langue française. Cela étant, 
elle ne survivra pas au roi-soleil. Et les trois documents très 
rapidement étudiés prouvent bien, à nouveau, que si l’Arlésien écrit 
plutôt en français, il parle, et pense ?, probablement en provençal.  
 
Rien n’est « standard » dans ces trois documents d’époques et de 
rédacteurs différents, même si le terme ne peut convenir à l’époque. 
Ou plutôt chacun semble s’être approprié des éléments de chaque 
système, pour les fondre en une seule langue. Les trois auteurs sont 
alphabétisés, maîtrisent assez bien l’écrit. Le rhodanien est 
omniprésent, comme si les scripteurs transgressaient -
involontairement- la règle en train de s’imposer. Cela étant, les 
interférences entre les deux langues semblent importantes. De plus, 
ce sont apparemment les mêmes formes qui se retrouvent dans 
chaque cas : vocabulaire spécifique, mais aussi orthographe, ou 
graphie, résurgente. La cohabitation, quelle que soit la manière dont 
elle se pratique, traduit peut-être des manifestations d’apprentissage 
scolaire mixtes, les deux langues ayant été apprises, 
puisqu’employées à l’écrit. Et quelle identité les deux auteurs des 
livres de raison revendiquent-ils ? la française, ou la provençale ? Ils 
n’écrivent pas pour obéir à la loi, puisque leur texte est à usage 



	 69 

privé. Leur embarras est cependant manifeste. Cela en dit peut-être 
long sur l’intégration d’une ville, d’une région, dans une entité plus 
large et plus globalisante. Les rédacteurs hésitent encore entre écrire 
dans la langue d’un passé qui se voudrait révolu, et celle d’un 
présent dont l’avenir n’est pas encore ressenti comme définitif. Ils 
choisissent le mélange, ne voulant apparemment - volontairement ?- 
renoncer ni à l’un, ni à l’autre. 
 

Marie Rose BONNET 
 

  



	 70 

  



	 71 

 
 
 

La comédie à sept personnages  de Claude Brueys : 
Analyse linéaire et anthologique 

 
 
Claude Brueys n'est plus un inconnu dans la critique littéraire 
provençale. L'a-t-il d'ailleurs vraiment été ? Brueys fait partie de ces 
auteurs qui, sans avoir tenu le haut du pavé, s'est maintenu, bon gré 
mal gré, au sein des références faites ici et là à la littérature 
provençale du XVIIème siècle. Mistral l'a lu, le cite fréquemment 
dans son Tresor dóu Felibrige ; Camille Moirenc, avant le Tresor, y 
avait fait référence également1 ; Anselme Mortreuil, en 1843, avait 
réédité ses œuvres2. 
 
Pourtant, il n'a jamais été considéré comme un écrivain majeur. Il a 
fallu que de belles initiatives universitaires le mettent à l'honneur 
assez récemment, à l'instar de la revue Prouvènço 2000 qui lui avait 
consacré un numéro entier de sa collection3. Les études de Claude 
Mauron, Roland Costa, Henri Moucadel et d'autres spécialistes4 ont 
montré l'intérêt non seulement linguistique mais également littéraire 
de sa poésie. Nous nous étions autorisé, en 2005, à publier, traduire 
et commenter ses chansons d'amour5.  

																																																													
1. Camille Moirenc le cite 53 fois dans son Dictionnaire (Voir Jean-Michel 
Jausseran, Dictionnaire de mots, expressions, proverbes provençal-français, 
avec lexique français-provençal, de Camille Moirenc, Equinoxe, Saint-Rémy-
de-Provence, 2009, p.532.) 
2. Cette dernière édition marseillaise de 1843 a été réimprimée sous les 
presses de l'éditeur Slatkine, à Genève, en 1971. 
3. Prouvènço 2000, n°5, décembre 1987. 
4. Ces articles sont inclus dans la revue précitée. 
5. Les Cansons provensalos de Claude Brueys, Lou Prouvençau à l'Escolo, 



	 72 

 
Il faut dire que l'on entre dans la production poétique de Brueys 
comme dans une forêt en friche. Son Jardin deys Musos provensalos 
est une œuvre est bigarrée : divisée en deux volumes, mais 
présentant au total 4 parties, elle offre tout d'abord trois pièces de 
théâtre, des poésies centrées autour du carnaval, des vers de 
circonstances, des dédicaces, des références à l'actualité aixoise ou 
française, pour se terminer par 66 chansons - d'inspiration 
« libertine » comme nous avons tenté de le démontrer.  
 
Pour faire découvrir Brueys et vulgariser son œuvre il faut donc 
d'abord trier, compartimenter, sélectionner et offrir au lectorat actuel 
des « tranches » de sa poésie, au moins dans une optique 
anthologique.  
 
Son théâtre en est une belle invitation. Comme son successeur 
aixois, Gaspard Zerbin, c'est par la scène que Brueys s'est fait 
connaître, autant par le public de l'époque que par les lecteurs du 
XIXème et du XXème siècles. Pourtant, à l'heure actuelle, aucune 
réédition de son théâtre n'a paru, et encore moins en version traduite. 
Aussi la langue de Brueys est-elle un peu ardue à quiconque 
souhaite le découvrir aujourd'hui. 
 
Relevons la gageure et essayons de proposer un tour d'horizon 
anthologique mais également analytique de l'une de ses trois 
comédies - la deuxième - intitulée Comedie à sept personnagis, 
divisée en 5 actes. Gageons qu'elle donnera le goût et l'envie d'aller 
plus loin dans la découverte de cet auteur passionnant à bien des 
égards. 
 
 
 
																																																																																																																																																																																										
Maillane, 2005. 



	 73 

Quels sont les personnages et que s'y passe-t-il ?  
 
Personnages : 
 

Paulino  
Nicletto, chambrière de Paulino  
Carlin  
Pelegrin, valet de Carlin  
Cassandrin, ami de Carlin 
Saumiero, maquerelle  
Brigadèu, charretier de Paulino 

 
ACTE I  
 
CARLIN  
Carlin, en monologue, se plaint du mal d'amour. Nous apprenons 
finalement qu'il aime Paulino et qu'il compte sur son valet, Pelegrin, 
pour obtenir récompense à son amour, notamment par l'entremise 
d'un billet doux.  
 
CARLIN/PELEGRIN  
Carlin révèle sa passion à Pelegrin, et lui décrit Paulino en termes 
enchanteurs. Voici un extrait de cette tirade enflammée :  
 

Premierament son beou visagi  
Ez la neissenço de l'amour,  
Et deis Caritos lou sejour ;  
Aquo si ten per veritable,  
Car non l'ya ren de plus amable :  
Sous peous lusens comm'vn ducat,  
Tenon quu ly plas estacat :  
Son beou front ressemblo l'yuori ;  
V'onte millo Amours sont en glori :  
De regardar ben vivament  
Sous hueils, non si pou vrayament  
Car son plens de fuecs, et de mechos,  



	 74 

Et Cupidon l'y ten seys flechos :  
Non cresi qu'en tous leys nou Ceous  
Si vegue gés d'Astres plus beous :  
Sou nas és tout fach de Pourphyre  
Plus beou que l'on non sauprié dire :  
Lou vray et parfet incarnat  
Subre seys gaut'és semenat :  
Lou fin Courau pren sa racino  
Dessubre sa bouco poupino,  
Qu'en le dubren fa veire auprés  
Dous rengs de Perlos senso prés :  
Son halen'és suauo et douceto,  
Commo lou musc et la ciueto :  
Vn menton que fa lou crousset,  
Per tout ben fourmat et grasset :  
Pueis descendent à la valado  
Vesés sa gorgeo delicado,  
Vn piés releuat qu'és plus beou,  
Que lou lach caillat, ny la neou.  
Vn valon entre doues coulinos  
Que semblon doües pommos marbrinos :  
Per ço qu'és cubert das habis  
Son doües escaillos de rubis  
Que rés n'és pas digne de veire  
Me semblo qu'ansin va fau creire :  
Cadun admiro seis façons,  
Tous seis prepaus son de liçons,  
Sa contenenci d'vno Deesso,  
Lou caminar d'vno Princesso.  

 
Premièrement, son beau visage est la naissance de l'amour et le séjour des 
trois Grâces ; on tient cela pour véritable, car il n'y a rien de plus aimable. 
Ses cheveux brillants comme un ducat séduisent qui bon lui plaît. Son beau 
front ressemble à de l'ivoire où mille amours sont en gloire. On ne peut 
observer véritablement ses yeux, car ils sont pleins de feux et de mèches, et 
Cupidon y tient ses flèches. Je ne crois pas que dans les neufs Cieux on voie 
d'astres plus beaux. Son nez est entièrement fait de Porphyre, plus beau que 
l'on ne saurait le dire. Le vrai et parfait incarnat sur ses joues est semé. Le fin 



	 75 

corail prend sa racine sur sa bouche charnue qui, quand elle l'ouvre, fait voir, 
les unes après les autres, deux rangs de perles sans prix. Son haleine est suave 
et douce, comme le musc et la civette. (Elle a) un menton avec une fossette, 
bien en chair et partout bien formé. Puis, descendant plus bas, vous voyez sa 
gorge délicate, une poitrine tendue qui est plus belle que le lait caillé ou la 
neige. (Elle a) un vallon entre deux collines qui ressemblent à deux pommes 
de marbre, mais parce qu'il est couvert par les habits, celles-ci sont deux 
écailles de rubis que nul n'est digne de voir ; il faut le croire ainsi, me semble-
t-il. Chacun admire ses manières ; tous ses propos sont des enseignements, sa 
contenance est celle d'une déesse, sa démarche celle d'une princesse.  
 
Nous avons ici un type de description, élément par élément, connu 
dans la littérature du temps, en oïl comme en oc. Pierre Goudouli, à 
la même époque et à Toulouse, se plaît à écrire une description de 
beauté, qu'il complétera par une description de laideur, renouant 
avec la tradition du blason et du contre-blason, dans laquelle 
Clément Marot, au siècle précédent, s'était illustré avec son célèbre 
Beau Tétin suivi du Laid Tétin. 
 
C'est exactement ce que nous découvrons dans la pièce de Brueys. 
Après l'éloge de la beauté féminine, formulé par Carlin, Pelegrin, 
son valet, propose un  morceau de bravoure au sujet de la laideur 
féminine. À titre de prolepse Pelegrin, sans le savoir, prépare 
l'avanie et la dé-valorisation - au sens strict - qui attendent Paulino à 
l'acte V. 
 
À y regarder de près, cet extrait élogieux (pour le moment !) est une 
suite de descriptions où défilent les constituant du visage, laissant 
place à la poitrine, puis aux vêtements et se termine par une 
remarque générale sur l'attitude et le port de l'héroïne. La conclusion 
est sans appel : c'est sur le visage que se focalise Carlin, et Brueys 
avec lui, limitant ainsi – malgré ce qui a pu être dit de la 
« vulgarité » de l'auteur aixois – l'érotisme de la description. 
Goudouli, lui, ne s'en était pas privé... 
 



	 76 

Néanmoins, et malgré sa spécificité, ce « portrait » respecte les 
règles du genre, légitime l'état sentimental du personnage central et, 
conséquemment, le moteur narratif de la pièce. Sur ce point nous 
noterons l'ambiguïté de l'expression « la neissenço de l'amour » : 
c'est à la fois la naissance de la passion de Carlin pour Paulino et la 
naissance de la pièce elle-même, justement axée et motivée par le 
sentiment de Carlin. Point de beauté de Paulino point d'amour de 
Carlin, et point de pièce. 
 
Il est donc nécessaire de marquer très fortement l'impression que le 
physique de Paulino engendre dans l'âme du personnage masculin, 
puisqu'il est premier et originel. On ne s'étonnera pas, ainsi, que le 
ton soit volontairement outrancier, fidèle à une tradition baroque de 
l'exagération. Les métaphores de Circé et du paon, chères à Jean 
Rousset1, sont tout à fait justifiées dans cet extrait. La vision de 
Carlin, quittant son aspect individuel, devient universelle, soutenue 
par un jeu tropologique relevant de la convention baroque : les 
parties du corps féminin deviennent matières précieuses (ivoire, 
marbre, porphyre, rubis, perles), la femme devient étoile (on sait ce 
que Victor Hugo en fera, deux siècles plus tard, dans la lettre de Ruy 
Blas à la reine), Cupidon en personne y a laissé ses attributs (arc et 
flèches). 
 
On traiterait volontiers Brueys de conventionnel si l'on ne 
considérait ce passage précisément inclus dans le cadre d'une 
comédie, d'inspiration sciemment burlesque. Certains tropes flirtent 
avec le respect des normes (des cheveux qui brillent comme un 
ducat !) ; le ton est d'emblée hyperbolique voire adynatonique (tout 
le corail du monde tire son origine des lèvres de Paulino !). Bref, 
cette mise au pinacle de la femme, située quasiment au rang de 
déesse (tradition inspirée des troubadours, amplifiée par Dante et 
																																																													
1. Voir Jean Rousset, La littérature de l'âge baroque en France. Circé et le 
paon, Corti, Paris, 1953. 



	 77 

Pétrarque, reprise par les auteurs français du XVIème siècle, et avec 
laquelle Charles Sorel veut absolument rompre), Brueys s'en amuse 
et en joue - au sens dramaturgique. 
 
Notons au passage que les qualités morales et intellectuelles ne 
prennent que deux vers ! Paulino ne serait-elle, comme dans bien 
des textes du temps, qu'une beauté plastique ? À en croire les affres 
charnelles que l'héroïne ressent – et auxquelles elle succombera – 
nous sommes porté à le croire. Nous sommes encore et surtout dans 
cette époque, s'éloignant là de la tradition troubadouresque, où les 
Quinze joies de mariage et, plus récemment, Les Caquets de 
l'accouchée, cultivent une image de la femme presque 
exclusivement charnelle et objet. 
 
On ne s'étonnera donc point que Pelegrin, comme nous l'avons dit, 
pour se moquer de son maître et après cette tirade, reprend 
parodiquement la description de Carlin  – sur le mode du contre-
blason. Le valet décide tout de même d'aider l'affaire amoureuse de 
Carlin et s'en va chez Paulino, le billet doux à la main. 
 
 
 
ACTE II  
 
PELEGRIN/NICLETTO  
Pelegrin annonce à Nicletto la passion de Carlin pour Paulino, mais 
Nicletto révèle une maîtresse rigoureuse et fermée à l'amour.  
 
PELEGRIN/NICLETTO/PAULINO  
Pelegrin dévoile l'amour de Carlin à l'intéressée, mais celle-ci réagit 
vivement et refuse cette passion. Elle accepte quand même le billet. 
Pelegrin la traite de meurtrière.  
 
NICLETTO/PAULINO  



	 78 

Paulino lit le billet, mais elle maintient son refus alors que Nicletto 
tente, en vain, d'adoucir sa maîtresse.  
 
PELEGRIN  
Pelegrin s'apitoie sur le sort de son maître, à l'exemple de ces 
quelques vers :  
 

Que deuendras paure Carlin,  
Poüedes ben faire lou Poulin,  
Cresent que la bello Paulino  
De ton mau sie la medecino :  
Quintou malheur ressentiras,  
Las! en que penno tu seras  
Quand t'auray dich, que ta Mestresso  
N'a ren per tu que de rudesso :  
Carlin amo fidelament,  
Paulin'hais parfetament.  
Lou trait'animau qu'és la fremo  
Dins son coüor tout malheur s'estremo  
Per donnar à l'home chagrin.  
 

Que deviendras-tu, pauvre Carlin ? Tu peux bien faire le galant, en croyant 
que la belle Paulino sera le remède à ton mal ! Quel malheur ressentiras-tu, 
hélas ! en quelle peine seras-tu quand je t'aurai dit que ta maîtresse n'a pour 
toi que rudesse ; Carlin l'aime fidèlement, Paulino le déteste parfaitement. Le 
traître animal qu'est la femme ! dans son cœur tout malheur est enfermé pour 
donner du chagrin à l'homme.  
 
Nous y sommes ! Un poncif misogyne vient enfin d'être formulé et 
illustré. Il s'agit presque d'un CQFD pour l'esprit du temps, 
perpétuant le topos de la femme-tortionnaire et de l'homme-victime. 
Qu'un sauveur vienne rejoindre le duo et le triangle de Karpman sera 
complet ! 
 
L'image de la femme mal aimante et insensible est soutenue par le 
thème conventionnel du « mal d'amour » et, par voie de 



	 79 

conséquence, de sa « médecine » - celle-ci n'étant autre que 
l'affection que la même femme est en mesure d'octroyer. Ainsi le 
sexe faible passe au rang de sexe fort, puisqu'il possède tout à la fois 
les causes de la souffrance masculine et son remède – d'où cet 
agacement perpétuel de Brueys, dans son théâtre comme dans ses 
chansons d'amour, envers la gent féminine. Une situation masculine 
de vulnérabilité est toujours implicite et les invectives envers elle 
(tournant parfois à l'injure pure et simple) ne sont probablement et 
inconsciemment qu'une volonté de « renversement de pouvoir ». 
Que Paulino, de belle et puissante au début de la pièce devienne 
souillée et soumise à la vindicte de Carlin – ce qui arrivera –, et 
voilà qui satisfait l'âme du héros (et peut-être derrière lui une 
génération de mâles se sentant peut-être frustrés et castrés). Nous ne 
sommes pas loin, ici, de la théorie d'Alfred Adler suggérant que 
l'oppression des hommes envers les femmes est peut-être un 
renversement du matriarcat par le patriarcat, à une époque reculée de 
l'histoire humaine1 . Pourquoi pas... et, en tout cas, Pelegrin – 
devançant son maître – ne s'en prive pas. 
 
Retenons que, au-delà de l'aspect « généralisant » de la tirade de 
Carlin, cet extrait a le mérite de résumer la situation dramatique (a 
priori bloquée), de procéder à des reprises culturelles contextuelles 
(précieuses pour le chercheur d'aujourd'hui), et de préparer le 
dénouement par un jeu subtil de prolepse – sorte de cause finale de 
la pièce, pour reprendre une expression aristotélicienne. 
 
PELEGRIN/CARLIN  
Carlin se désole aux nouvelles de Pelegrin. Celui-ci décide alors de faire 
entrer en scène une maquerelle : Dono Saumiero. Après quelques réticences, 
le maître s'en remet au valet.  
																																																													
1. « Il semble que le matriarcat ait préludé à toute autre forme d'organisation 
sociale : selon certains indices, dès la nuit des temps, le rôle important aurait 
été dévolu aux femmes ». Catherine Rager, Introduction à la psychologie 
d'Adler, Chronique sociale, Lyon, 2005, p.75. 



	 80 

 
ACTE III  
 
PELEGRIN/SAUMIERO  
Saumiero, une amie de la mère de Pelegrin, se voit proposer par le 
valet le travail d'entremetteuse en faveur de Carlin. Saumiero, 
assurée, rappelle toute son expérience et sa réussite en la matière.  
 
PELEGRIN/CARLIN/SAUMIERO  
Carlin explique précisément la chose à Saumiero, et se montre très 
libéral.  
 
SAUMIERO/PAULINO  
Saumiero, en marchande, aborde Paulino et commence à jouer son 
rôle d'entremetteuse, mais Paulino, qui a compris les intentions de 
Saumiero, reste implacable et affirme tout haut son dédain de tous 
les hommes.  
 
SAUMIERO/PELECRIN/CARLIN  
Carlin se désole aux nouvelles de Saumiero. Pelegrin exhorte son 
maître à oublier cette cruelle maîtresse, mais Carlin ne l'en aime que 
davantage. 
 
SAUMIERO/PELEGRIN  
Saumiero réclame un paiement, mais Pelegrin refuse. Saumiero 
insulte Pelegrin.  
 
ACTE IV  
 
PAULINO  
En un long monologue, le lecteur découvre le dilemme de Paulino. 
D'un côté elle n'aime personne, ne veut se marier avec personne, 
d'autant qu'elle est veuve et veut conserver sa réputation de femme 
chaste ; d'un autre côté le désir de la chair la tourmente trop fort et 



	 81 

elle ne peut plus vivre sans l'assouvir. Voici un extrait de cette 
confession psychologique :  
 

Apres m'estre pron deffendudo,  
Comm'vno fremo resoludo  
Que ren n'a pougut estacar,  
Serie poussible que la car,  
Me fesso gastar mon oubragi !  
Auer agut tant d'auantagi  
Sus touto sorto de passions,  
Et mantengut mas intenssions,  
Tousiours ben nettos et ben sanos ;  
Senso que leys febres cartanos,  
Que pouuenon de Cupidon,  
M'ayon ren més à l'abandon :  
Auer reputation au monde,  
Que non l'ya ren que me seconde  
Per ço qu'és de la castitat ?  
Helas en que necessitat  
Lou trop ben estre m'a remesso !  
Ha que ben souuent la richesso  
Fa perdre lou sens et l'honnour ;  
You n'ay per degun gés d'amour  
Enterin la car me coutigo  
Qu'a tout prepaus ay l'enterigo ;  
Quintou remedi per garir ?  
Fau plus leou songear de mourir,  
Que de commettre gés d'orduro,  
Contro l'honnour, qués la parure  
Que m'a facho tant renommar,  
Et deys gens de ben estimar  
Mays qu'és aquo que pourray faire,  
Que puesque jour et nuech soubstraire  
La continenci dou pecat ?  

 
Après m'être bien défendue, en femme résolue que rien n'a pu ébranler, serait-
il possible que la chair me fasse gâter mon ouvrage ? Avoir pris si souvent 
l'avantage sur toutes sortes de passions et avoir toujours conservé mes 



	 82 

intentions nettes et saines, sans que les fièvres quartes qui proviennent de 
Cupidon m'aient du tout réduit au déshonneur, avoir de la réputation dans le 
monde, et n'être aidée en rien du tout pour ce qui concerne la chasteté ? 
Hélas, en quelle nécessité ne m'a pas mise le bien (et trop bien) être ! Ah ! 
Que bien souvent la richesse fait perdre le sens et l'honneur. Je n'ai d'amour 
pour personne, cependant la chair m'aiguillonne tant que j'en suis sans cesse 
agacée : quel remède pour guérir ? Il faut plutôt songer à mourir que de 
commettre une ordure contre l'honneur qui est la parure qui m'a rendue si 
renommée et estimée des gens de bien. Mais que pourrai-je faire qui puisse 
supprimer la continence du péché ?  
 
 
Nous avons là la scène la plus psychologique de la pièce. Mais 
s'agit-il vraiment de psychologie ? 
 
Paulino en est pour l'instant à l'heure du bilan. Passant du passé 
composé au conditionnel présent, elle observe ce qui a été et ce qu'il 
faudrait. Mais les arguments avancés, à y regarder de près, ne sont 
pas des arguments sentimentaux. Son absence de sensibilité 
amoureuse est revendiquée : elle n'a d'affection pour personne. Seuls 
la chair, le corps au sens réduit du terme, son soma comme disent les 
Grecs, posent problème – et du coup relancent la pièce. Encore une 
fois la psyché et l'intellect de la femme sont mis hors circuit. Seule 
sa pulsion sexuelle est à l’œuvre. Sa libido est bien réduite : ce n'est 
qu'une pulsion génitale. Réduisant son sentiment d'attirance envers 
l'autre sexe à un instinct primitif, Paulino se fait la synecdoque d'un  
poncif du temps : la femme lubrique et pécheresse. 
 
Certes, il y a bien quelque tentative de lutte interne pour endiguer 
cette invasion charnelle, mais il ne faudrait pas assimiler notre 
Paulino à la Chimène de Rodrigue. Le dilemme ici n'est pas de 
l'ordre de l'amour et du devoir, comme dans le Cid, mais de l'ordre 
de la pulsion érotique et des conventions sociales. Nous sommes 
moins chez Corneille que dans la deuxième topique freudienne, 
considérablement simplifiée anachroniquement par Brueys, où le ça 



	 83 

pulsionnel de Paulino lutte désespérément avec son surmoi social. À 
la rigueur, plus que de la Chimène cornélienne Paulino relève-t-elle 
de la Phèdre racinienne. Les allusions aux « fièvres de Cupidon » 
pourraient nous autoriser à le penser. Une force physique se joue de 
la femme (et voilà comment, doucement, le pouvoir, reconnu 
implicitement à la femme – comme nous l'avons vu - est en train de 
l'abandonner). Là encore nous sommes dans la prolepse : c'est 
l'homme qui va recouvrer la puissance sur la femme (puisqu'elle-
même a perdu la sienne sur son propre soma). Étouffée - comme de 
nombreux personnages dramatiques du XVIIème siècle - entre deux 
aspirations incompatibles, Paulino oscille, elle, entre corps et 
convention sociale. 
 
La psychologie a suffisamment montré comment l'âme humaine 
trouve des parades, des tricheries parfois, un modus vivendi dans le 
meilleur des cas, pour faire coexister deux exigences contraires. 
C'est précisément ce que fait Paulino en trouvant in fine une solution 
: se dégoter un roturier, sur lequel elle a tout pouvoir (et surtout le 
pouvoir de le réduire au silence), pour satisfaire ses désirs charnels. 
Son choix se porte sur son charretier : Brigadèu.  
 
CASSANDRIN/CARLIN/PELEGRIN  
Cassandrin, un ami de Carlin, narre sa déconvenue amoureuse. 
Amoureux d'une soi-disant chaste Armande, il la surprend dans les 
bras d'un palefrenier dans une étable. Cassandrin et Pelegrin 
entament alors tout un discours misogyne, mais Carlin s'insurge et 
défend l'honneur de Paulino.  
 
CARLIN/PELEGRIN  
Carlin maintient son intention d'aimer Paulino.  
 
PAULINO  
Paulino attend celui (Brigadèu) qui doit la soulager.  



	 84 

 
PAULINO/BRIGADEU  
Après tout un jeu de paroles à double sens, Paulino dévoile ses 
volontés à Brigadèu, sous la menace pour qu'il garde le secret. 
Brigadèu, après avoir exposé ses craintes quant à ce rôle, assure 
néanmoins de la contenter.  
 
NICLETTO  
Nicletto qui a assisté, cachée, à cette dernière scène, est outrée de 
découvrir la vérité. Elle décide de révéler tout cela à Carlin et 
d'espionner encore Paulino et Brigadèu. 
 
PAULINO/BRIGADEU/NICLETTO (cachée)  
Cette fois-ci les paroles sont sans équivoque quant à la nature des 
relations Paulino-Brigadèu.  
 
NICLETTO  
Puisqu'elle est désormais sûre de la vérité, Nicletto décide de faire 
assister Carlin au petit jeu de Paulino et Brigadèu.  
 
NICLETTO/CARLIN/PELEGRIN  
Nicletto révèle tout aux deux hommes et les invite à surprendre 
Paulino et Brigadèu.  
 
CARLIN/PELEGRIN  
Carlin est, on l'imagine, stupéfait, mais Pelegrin, lui, fait l'analogie 
avec ce que Cassandrin a raconté.  
 
ACTE V  
 
CARLIN/PELEGRIN  
Carlin peste contre la gent féminine. Les deux hommes se cachent.  
 



	 85 

PAULINO/BRIGADEU/CARLIN et PELEGRIN (cachés)  
Paulino se fait désireuse, Brigadèu est quelque peu réticent (il a fait, 
cette nuit, un rêve de mauvais augure).  
 
CARLIN/PELEGRIN  
Colère de Carlin. 
 
PAULINO/BRIGADEU/CARLIN/PELEGRIN/NICLETTO  
Carlin surprend Paulino en pleins ébats et lui promet la réputation 
qu'elle mérite en ces termes :  
 

Ordro putan, senso reson  
Que m'as tengut tant en preson,  
V'ont'as l'honnour abandonnado ?  
Traïto, vileno, tirassado,  
Vrayament soubro d'vn pet plat,  
Ton coüor haut s'és ben reuallat  
Fin qu'à l'extrenitat plus basso ?  
Non dies plus ren ? parlo bagasso,  
Per ten miés leuar lou tallen,  
Quitar per vn rougnous vilen,  
Vn Compagnon vaillent et noble ?  
Siou ben resoulut que lou poble,  
Non s'entretengue tous leys iours ;  
Que de las vilenos amours  
De Paulino desvargougnado :  
L'histori sera ben contado  
Eys millous Compagnies dou luec,  
Paulino sera mess'en ieuc  
Per faire rire tout lou monde.  

 
Sale putain, qui sans raison m'a retenu si longtemps en prison, où as-tu 
abandonné ton honneur ? Traître, vilaine, traînée, le rebut d'un gueux, ton 
cœur si hautain est-il descendu jusqu'à l'extrémité la plus basse ? Tu ne dis 
plus rien ? Parle, catin ; (as-tu préféré), pour mieux en satisfaire le désir, 
quitter un compagnon vaillant et noble pour un vilain galeux ? Je suis bien 
décidé à ce que le peuple ne s'entretienne tous les jours que des vilaines 



	 86 

amours de Paulino la dévergondée. L'histoire sera bien racontée dans les 
mille compagnies du lieu ; Paulino sera mise en scène pour faire rire tout le 
monde.  
 
Nous avons là un morceau de bravoure d'invectives grossières et 
violentes envers la femme. Les contrastes jouent à plein : de déesse 
intouchable qu'elle était au début de la pièce (et dans le cœur de 
Carlin), voilà Paulino la dernière des dépravées. 
 
Ce contraste n'a rien de surprenant, au fond. Il représente non 
seulement une « culture des extrêmes » caractéristique de la passion 
amoureuse (on relira Le diable au corps de Radiguet qui l'illustre 
parfaitement), mais également une pointe de syndrome d'abandon - 
présente au moins dans l'âme de Carlin. En effet, les travaux de 
Donald Winnicott1 , de Germaine Guex2 , ou encore de Daniel 
Dufour3 plus récemment, ont mis en relief les attitudes du sujet dit 
« abandonnique ». Après avoir ressenti l'abandon, dans un premier 
temps, le sujet est capable de verser dans un second temps dans 
l'excès de la colère la plus noire4. C'est, de loin en loin, le processus 
psychologique de Carlin : après avoir subi la distance de Paulino sa 
colère se déchaîne dans ce dénouement, d'autant plus que l'abandon 
initial de Paulino n'était nullement dû à un manque de désir, 
puisqu'elle lui a préféré un « rougnous vilen » ! 
 
Passion et haine ne sont donc séparées que par une mince paroi et 
Carlin la crève avec fracas. Observons la véhémence de la scène : un 

																																																													
1. Notamment grâce à son concept de « mère suffisamment bonne ». 
2 . Germaine Guex a publié, en 1950, un ouvrage intitulé La névrose 
d'abandon réédité, en 1973 aux Presses Universitaires de France, sous le titre 
Le syndrome d'abandon. 
3. Daniel Dufour, La blessure d'abandon, Les éditions de l'homme, Montréal, 
2007. 
4 . « Les manifestations agressives sont en effet un des visages de 
l'abandonnique ». Idem, p.67. 



	 87 

champ lexical ordurier (« putan », «tirassado », « bagasso »...), une 
ponctuation saccadée, un ton enflammé, une femme réduite à un 
animal sexuellement affamé (le terme de tallen est à relever : il s'agit 
bien de la faim, comme le confesse également l'Agathe de Sorel, 
jeune prostituée, qui avoue devoir prendre également ses repas avec 
« sa bouche secrète »1). 
Le public devra-t-il tout prendre au premier degré, sans recul 
aucun ? Certes non. Toute la pièce, en bonne comédie qu'elle est, 
requiert de son spectateur ou de son lecteur une distanciation (avant 
même celle de Brecht) en remobilisant autant de topoi et de poncifs 
éculés dans l'esprit du temps. Là Brueys n'est pas Racine. Racine 
plaindra la condition humaine et le ravage des passions ; Brueys met 
en scène des personnages stéréotypés : l'homme-amoureux, la 
femme-lubrique, le valet-fidèle et malin... Nous sommes presque 
dans la Commedia dell'Arte. 
 
La femme lubrique, hypocrite, Tartuffe avant l'heure ? Il s'agit avant 
tout, puisque le poncif n'est pas remis en cause, de la « mettre en 
scène », de la « mettre en jeu » (n'oublions pas que le terme de jeu 
est synonyme, depuis le Moyen Age, de théâtre)... et d'en rire ! 
Brueys agence subtilement une mise en abîme dans cet acte V et 
dernier. Comment ne pas voir dans ces deux vers 
 

Paulino sera mess'en ieuc  
Per faire rire tout lou monde 

																																																													
1. « Alors je sceus ce que c'est que de coucher avec les hommes, et ne me 
faschois que de ce que je n'avois pas plus tost commencé à en gouster ; je m'y 
estois tellement accoustumée, que je ne m'en pouvois non plus passer que de 
manger et de boire. De sorte qu'il falloit que je prisse tous les jours mes 
ordinaires repas, aussi bien par la bouche secrette, que par celle qui se monstre 
à tout le monde. » Charles Sorel, Histoire comique de Francion, édition 
d'Yves Giraud, Garnier-Flammarion, Paris, 1979, p.102. Rappelons que cette 
première édition de Francion date de 1623 ; le Jardin de Brueys a été publié, 
lui, en 1628. Nous sommes dans une même contemporanéité de textes. 



	 88 

 
un clin d'œil, une allusion, de Claude Brueys à son propre travail 
dramaturgique ? Qui d'autre que Brueys lui-même peut « mettre en 
jeu » cette Pauline dévergondée ?  Au-delà de la simple mise en 
abîme,  notre poète aixois insiste sur le recul, la distanciation 
auxquels invite son théâtre. Il n'a d'ailleurs pas choisi la comédie 
sans raison. Ainsi que l'a très bien démontré Charles Mauron, dans 
sa Psychocritique du genre comique, la comédie, à la différence de 
la tragédie (dans laquelle, comme le voulait Aristote, le lecteur doit 
s'immerger), engage à une prise de distance intellectuelle, nécessaire 
et inhérente au genre. 
 
On ne sera point surpris, dès lors, si la comédie de Brueys se termine 
de façon burlesque (et improbable : Charles Mauron affirmait que la 
comédie « conserve jalousement son droit à l'absurde »1). 
 
Ainsi découverte, Paulino n'aspire alors qu'à la mort, que personne, 
bien sûr, ne veut lui donner. Carlin propose alors un marché : son 
silence contre l'exécution de tout ce qu'il ordonnera, c'est-à-dire : le 
mariage de Paulino avec Pelegrin, autant pour punir l'infidèle que 
pour récompenser son valet fidèle, ainsi que le mariage de Nicletto 
avec lui-même, pour récompenser, cette fois-ci,la fidèle chambrière.  
 
Les mêmes plus SAUMIERO  
Brigadèu, qui avait, malgré ses réticences, participé à la tromperie 
de Paulino, se voit joint à la très vieille Saumiero qui vient juste 
d'arriver - qu'il le veuille ou non. 
 

Ansin cadun a prés partit,  
Et l'affaire s'és convertit  
A la fin tout en matrimonis.  

 
																																																													
1. Charles Mauron, Psychocritique du genre comique, Corti, Paris, 1964, p. 
28. 



	 89 

Ainsi, chacun a pris un partenaire, et l'affaire, finalement, s'est toute changée 
en mariages.  
 
La fin de la pièce de Brueys mélange ainsi happy end et burlesque. 
Mais, une fois encore, l'air du temps, les marqueurs culturels, les 
topoi, les stéréotypes (surtout dans le genre comique - ici proche de 
la farce), sont à l’œuvre. 
 
Comme nous l'avions affirmé à propos de ses chansons, notre poète 
aixois se moule parfaitement dans son époque1. Libertin Brueys ? 
Oui, par bien des aspects. Comique Brueys ? Assurément, mais dans 
cet esprit comique qui, en ce XVIIème siècle qui allait ouvrir la voie 
à Molière et Scarron, signifie tout autant humoristique, burlesque, 
réaliste et « dramaturgique ». 
 
Voilà une raison de plus, dans cette perspective historico-littéraire, 
de s'intéresser à Claude Brueys, auteur de moins en moins oublié et 
qui mérite tout notre intérêt. 
 

Emmanuel DESILES 
Aix-Marseille Université	

 
  

																																																													
1 : « Les intentions, les projets d'écriture, sont chez Brueys et bon nombre 
de ces écrivains, les mêmes ». Les cansons provensalos de Claude Brueys, op. 
cit., p.127. 



	 90 

  



	 91 

 

 

 

 

 

 

Création littéraire en langue provençale 
  



	 92 

  



	 93 

 
 
 

Lou Chèfe 
 
 

Quand li càrri dóu capitàni Potiest aguèron enciéucla lou palais dóu 
Presidènt em’aquéu di deputa, lou proumié d’abord, lis autre pièi, 
n’en sourtiguèron, sènso resistènci, li man sus la tèsto. I’aguè de 
crid, de bramadisso, de rounflado de kalashnikov, e res sachè rèn 
d’éli. D’aiours, quau se sarié soucita d’aquélis arlèri qu’avien tant 
abeissa lou païs ? 
 
Postiest estrifè la Coustitucioun e se prouclamè Chèfe. A la tèsto di 
despartamen e di coumuno, liogo di prefèt e di conse, i’aguè 
desenant que de chèfe. Se noutara que soulet Potiest aguè uno 
majusculo : Chèfe, pèr lis autre, uno minusculo bastavo. Potiest 
noumè pèr chèfe di despartamen de sóudat coume éu, que lis avié 
couneigu sus li prat-bataié. Es éli que noumèron li chèfe di 
coumuno, sourti de l’armado e qu’èron pas couneigu pèr de 
mouligas. 
 
Lou noum di coumuno despareiguè, tres letro li designavon 
desenant, lou mai souvènt de counsono. Aquelo que nous interèsso 
èro NMS ; fuguè fisado à Baumard, un sarjant d’un trentenau d’an. 
Lou mentoun carra, adourna de quatre péu, lis iue negre souto 
d’usso bouscasso, avié pèr soucit proumié lou siuen de si soulié. Ero 
soun biais à-n-éu de coumença si journado emé la pato, la brosso, 
lou cirage. Soun óudour l’enchusclavo. 
 
Baumard travaiè lèu-lèu de tèsto pèr ourganisa sa vilo. Lis emplega 
de la coumuno fuguèron, pèr la maje part, nouma « ispeitour de la 
vido journadiero ». D’efèt, survihavon lou mounde : aquéu que 



	 94 

jitavo un moucadou o qu’escupissié sus lou trepadou èro autant-lèu 
coundana à-n-uno journado d’escoubage di carriero o de rastelage di 
jardin publi, o encaro d’acampage dis escoubiho… 
 

* 
* *  

 
Quouro vanegavo dins la vilo, dins sa vilo, li man dins l’esquino, 
Baumard tiravo li plan li mai vergougnous. 
 

* 
* *  

 
Au couchant de l’endré, un riéusset abéuravo uno palun. Baumard la 
faguè enclaure d’uno muraio courounado de grasiho bèn pounchudo. 
Un pourtissèu di lóurdi barro metalico n’en tapavo la souleto 
intrado. Ié faguè dispausa de lauso. Enfin, un camiounas aduguè 
quatre lòngui caisso que n’en sourtiguèron de croucoudile einorme 
que segnourejèron lèu dins soun endré. Lou mounde fuguèron 
counvida à veni bada aquéli moustras. Ié jitavon sa mangiho 
dempièi uno passarello. 
 
Quàuqui jour après, empeguèron dins touto la vilo un arrestat de 
Baumard : lis autour de crime abouminable sarien desenant jita viéu 
i croucoudile. I’èron designa li sagataire d’enfant, o de vièi, e peréu 
li crime contro li chèfe. Abourrissien Baumard, mai d’aqui à 
l’escana… La vilo s’enfounsè un pau mai dins lou silènci. 
 

* 
* *  

 
A NMS i’avié un anfiteatre, eiretage d’ùni liuenchènqui 
poupulacioun, restaura noun-sai quant de cop pièi de-bon 



	 95 

abandouna. Baumard lou faguè rebasti à la modo dis areno que ié 
baion de courso à l’espagnolo. Sièis milo persouno ié poudien teni. 
 
Soucitous de la bono santa di carnavello de si counciéutadan, 
Baumard carculè pèr éli un divertimen coume éu lis entendié : dous 
cop lou mes, li proumié e tresen dissate, ié semoundié « la courso o 
la mort ». 
 
Se tiravo li noum di sièis milo badaire. Mèfi à-n-aquéli que vendrien 
pas ! Malaut que malaut, avien de se ié trinassa. Se tiravo peréu li 
noum di douge courrèire, vièi de mai de vint an, pèr « la courso o la 
mort ». 
 
A l’ouro dicho, lou proumié di courrèire se presentavo. Devié 
travessa l’areno dins soun long, en seguissènt uno rego traçado à la 
caus, avans de se recata darrié la barriero. Au proumié cop de 
cleiroun, èro la debuto de la courso. Vint segoundo plus tard, un 
segound cop coumandavo la duberturo d’uno porto d’ounte 
boumbissié un brau sóuvage. 
 
Quand lou courrèire èro jouine, anavo plan-planet en esperant la 
sourtido de la bèsti avans de s’enfugi e de sauta aquelo barriero que 
l’animau la butavo emé grand brut. Baumard brandavo pas. Quand 
lou courrèire èro di vièi o endeca, èro manda en l’èr pèr lou biòu, 
chaucha, embana, espeia… Alor, Baumard risié, se picavo sus li 
cueisso, picavo di man ‘mé di pèd… Li badaire avien de l’imita, 
aquéu qu’istarié silencious o bleimaire sarié tout-d’un-tèms 
bravamen tabassa pèr li gardian de l’ordre. 
 
Ero à boumi. Li mai fréule de la ciéuta s’estransinavon, se 
coumpren. 
 
Un jour, lou tresen dissate de jun just e just, li dous proumié 



	 96 

courrèire, de gènt jouine, s’èro mes em’abilesso à la sousto di bano. 
Quand restountiguè lou cleiroun, pareiguè uno femo forto, dóu còu 
espés, lou mentoun arredouni coume uno poumo de porto. Lou 
tignoun bèn aut sus la tèsto, vestido d’uno raubo coulour safran 
semenado de luno jauno, èro Martoun. Tóuti li badaire la 
couneissien : chabissié de fartaio au marcat. Sèmpre arrougantasso, 
sounavo de sa voues rauco li pratico : 
 

— Ah ! Dequé vòu, vuei, la vièio ? 
— Tè, siés deja vengudo de-matin, sai-qu’auriés plus de tèsto ? 
— Hòu ! lou couguiéu, vènes au marcat dóu tèms que ta 
bourgeso caligno lou vesin ? 

  
Martoun anavo sus la pisto d’à passet. N’èro quàsi au cèntre quand 
lou cleiroun deliéurè un bèu brau d’un negre lusènt, di lòngui bano 
pounchudo. L’on veguè alor Martoun èstre en chancello, trantaia e 
s’espalanca sus la sablo. 
 

— Lou cor  a peta ! 
— Es morto dóu gros esfrai ! 
— Aquelo empego ! 

 
Chascun riscavo soun coumentàri. 
 
Lou brau venguè ras d’aquéu mouloun, l’espousquè d’uno bavasso 
grasso, mourrejè proun, sóulevè uno cambo… pièi s’aliuenchè. 
 
A bèus iue vesènt deçaupu, Baumard aubourè la man : la porto 
crenihè e lou brau boumbiguè vers l’escur courredou que menavo à 
l’estable. 
 
Alor, dóu tèms que l’on s’entanchavo em’un brancan pèr empourta 
Martoun, li badaire se creseguèron de vèire un fremin : aquéu 



	 97 

cadabras boulegarié-ti ? 
 

— Noun, digo-me que pantaie… 
— Vèses ço que vese ? 

 
Noun, èro pas ‘n pantai, li mèmbre à cha un se revihavon, pièi, 
subran, Martoun s’aubourè, espóussè la sablo, se giblè pèr uno 
reverènci, dreissè vers lou cèu soun bras dre, lou poung bèn sarra. 
Fuguè uno bramado, uno erso de cridadisso, un chafaret… Quàuqui 
courajous, turtant li gardian de l’ordre, davalèron, agantèron 
Martoun, la quihèron sus sis espalo pèr un tour d’ounour 
espetaclous. Baumard avié pas boulega, mai lou lóugié plegadis de 
sis iue parlavo soulet. 
 
Baumard ourdounè : faguèron propre lou round e menèron Martoun 
dins un recatadou toucant la lojo dóu chèfe. 
 
A la fin de ço que ié disien « lou divertimen », Baumard remandè 
lou desenau de nèrvi que de-longo i’anavon de coutrìo e s’embarrè 
emé Martoun pèr un fàci-à-fàci de quàuqui minuto. 
 

* 
* *  

  
L’endeman, Martoun fasié sant-miquèu. Leissavo soun estré 
loujamen au darrier estànci d’un oustalas de la vièio vilo e intravo 
dins un apartamen ras d’aquéu dóu chèfe, dins ço qu’a passa tèms 
èro la coumuno. Autant-lèu, la groussiero marchando jougavo li 
proumiéri mesuro de la particioun dóu despoto perfèt. 
 
Quand rintravo dins uno boutigo, avien de s’entacha pèr la servi. Lis 
àutri pratico esperavon sènso se plagne.  
 



	 98 

Sus lou trepadou, lou mounde se levavon de davans. Aquéu que 
l’aurié turtado sarié esta tout-d’un-tèms pica pèr li dous gabian que 
la tenien d’à ment. 
 
Avié l’iue e l’auriho d’en pertout. O, pulèu, èro l’iue e l’auriho de 
Baumard en quau disié tout, aguènt pas crento, tant, de faire bono 
mesuro pèr regla si comte. Se souvenguè d’aquelo mestresso 
d’escolo que l’avié couifado dóu bounet d’ase ; la mesquino fuguè 
requisiciounado pèr l’entre-tenènço di cagadou publi. Martoun, li 
labro en quiéu de galino, menavo elo-memo l’ispeicioun semaniero, 
aguènt sèmpre pèr soucit d’umelia la vièio femo. Un cop anè, la 
garço ! enjusqu’à desvissa un boutoun eleitri pèr moustra dóu bout 
de soun guignaire uno idèio de póusso ! 
 
Dins l’anfiteatre, sèmpre vestido de la raubo safran di luno jauno, es 
elo desenant que segnourejavo. Boumbissié de la gau quand l’un di 
courrèire se fasié chaucha : « Bèn fa pèr aquéu galavard ! Ié rèsto 
plus qu’à coumta sis os ! » E de quant trefoulissié quand vesié aquéu 
paure mounde trevira de l’angouisso, aquéli bouièu saunous, aquéli 
mouribound brandussa à la pouncho di bano… 
Tóuti li badaire devien faire de cachiero. Mai, un cop à l’oustau, lou 
cor trevira, ié mancavon li mot pèr espremi soun ahiranço. 
 

* 
* *  

 
Un matin, Marcelino, la chato qu’adusié à Martoun lou tuio-verme 
dins soun lié, troubè lou chambroun vuege. Quente bonur ! Aurié 
pas, pèr un cop, sa letanìo de remoustranço, d’escorno ! 
 
L’esclargido fuguè bèn courteto. A dès ouro, èro counvidado pèr 
Baumard furious : 
 



	 99 

— Ounte a passa Martoun ? Que n’en sabes ? 
— Rèn. N’en sabe rèn. 
— Laido cougourdo ! Niaiso ! 
— Belèu qu’es anado à GNR, vers si cousin… 
— Lou poudiés pas dire avans ? 

 
Baumard acoumpagnè sa questioun de quàuqui bacèu. 
 
Lou chèfe mandè un emissàri proche li cousin de Martoun. Faguè 
fougasso. 
 
Baumard, viro que viraras dins soun burèu, mandavo de cop de pèd 
au dabas di moble, au gourbinet, e enjusco dins li long ridèu que 
penjavon davans li fenèstro. 
 
La vilo fuguè fourfouiado, rastelado ‘mé grand siuen. Li mandadou 
èron espera à sièis ouro de vèspre pèr soun raport. Rèn, mai alor rèn 
de rèn. 
 
Uno semano debanè, uno semano longo, peniblo, l’atmousfèro èro 
cargado coume un cèu d’aurige. 
 
I proumiéris ouro dóu jour vuechen, Ipoulite, espeloufi, intrè coume 
un lamp dins lou burèu de Baumard : 
 

— Dequé i’a ? 
— Venès, chèfe, venès… 
— Mai, couquin, parlaras… Venès ! Ounte ? Perdequé ? 

 
Ipoulite èro forço entrepacha. Agantant lou bras de Baumard, lou 
faguè mounta dins la veituro di jardin publi, e lou menè enjusco 
l’enclaus di croucoudile : « Es eici ! » 
 



	 100 

Sus uno lauso, au souleiant, un croucoudile. Au jougne de si maisso, 
Baumard destriè un tros d’uno estofo que proun bèn la couneissié, 
coulour safran semenado de luno jauno. I’avié ges de doutanço : 
Martoun avié fini souto li dènt d’aquéu moustre. 
 
Baumard, enrabia, piquè soun front contro li grasiho. Lou sang rajè. 
Fuguè pièi uno longo cridadisso, terriblo, animalo : 
 

— Lou pagaran ! Lou pagaran ! 
 
Poudié pas èstre l’obro d’un soulet, s’èron groupa, aquéli pourcatas. 
Quant èron ? Baumard sarravo si poung, fasié peta si det. 
 
La novo fuguè lèu espandido dins la vilo. Res lou poudié sourti 
aquel « enfin ! » qu’aurié fa tant de bèn. Baumard anounciè un 
castigamen eisemplàri. L’on se souvenguè que demié li criminau 
coundana i croucoudile i’avié aquéli « que pourtarien la man contro 
l’autourita ». Un silènci lourd toumbè sus NMS, lou mounde avien 
d’èstre prudènt, de pas leissa escapa un mot que sarié tout-d’un-tèms 
rapourta pèr un judas apetega pèr la recoumpènso proumesso. Es à 
peno se l’on aujavo respira. 
 
Touto la vilo soumesso à Baumard, soumesso, mudo, glaçado. 
Quente bèl eisèmple d’amenistracioun ! 
 
 

* 
* *  

 
Se sachè dins la capitalo. N’en parlavon enjusco dins lou burèu dóu 
Chèfe. Un dilun, qu’èro lou jour de l’acamp semanié di counseié, un 
d’éli prepausè que Baumard fuguèsse recoumpensa coume se 
l’ameritavo. Chascun aduguè soun grum de sau. Pau Bertoule anè 



	 101 

jusqu’à dire que, tant, l’on déurié ié fisa lou mena d’uno vilo mai 
impourtanto que NMS. Estrambourda, tóuti troubèron l’idèio di 
bono. Lou Chèfe escoutavo, mut. Subran, desboundè : 
 

— Favasso ! D’ounte sort aquelo colo de couioun ? 
— … 
— Pasto-merdo ! Dequ’es qu’avès dins la closco ? Sounjas, 
sarié qu’un quart de segoundo… Es trop vous demanda ? 
Dounas-ié uno vilo mai impourtanto, la mestrejara, i’impausara 
silènci… N’i’en dounarés alor uno autro, enca mai impourtanto, 
e ansin, d’un escaloun l’autre, aura la capitalo. Alor, es vous, 
fulobro de merdo ! es vous qu’anarés apastura si croucoudile !... 
Lou fau recoumpensa, de-segur ; ai moun idèio aqui subre. 
Tenès : counvidas-lou pèr dissate, lou reçauprai dilun venènt à 
vounge ouro… E aro, deforo, que vous vègue plus ! 

 
Baumard, arriba à l’ouro dicho, fuguè istala dins un apartamen dóu 
palais. Ié faguèron aprecia li plesi li mai requist que la capitalo 
poudié semoundre à-n-un oste dóu pessu. 
 
Dous jour plus tard, Baumard fuguè mena dins lou burèu dóu Chèfe. 
Li counseié i’èron tóuti, bèn arrengueira. Potiest prenguè li dos man 
de Baumard e li quichè loungamen, lou counvidè s’asseta e ié 
demandè un raport detaia sus sa gestioun de NMS. Baumard i’anè, 
sènso rèn óublida. Acò durè tres bon quart d’ouro. 
 

— Baumard, siés un eisèmple, t’amerites uno recoumpènso 
eisemplàri. Te n’en dise pas mai pèr lou moumen, nous 
retroubaren tóuti à miejour e demié, au plan-pèd. 

 
Baumard sourtiguè, segui di counseié. Lou Chèfe tenguè Zidoro 
Potiest, capo d’estat-majour dis Armado, soun fraire cadet, s’assetè 
davans soun burèu, agantè dins un tiradou uno fueio adournado d’un 



	 102 

poulit en-tèsto, e i’escriguè dos rego. Pourgiguè pièi lou doucumen à 
Zidoro. 
 

— As legi ? Adounc, as quàuquis ordre à douna. Comte sus tu. 
 Lou Chèfe reprenguè la fueio, la pleguè e l’esquihè dins uno 
envelopo que sagelè. 
— Veici, Zidoro, acò, lou baiaras deman de matin à Avertiz, à 
vuech ouro picanto. As bèn coumprés ? Tout coumprés ? 
— Tout bèn coumprés. Fugues tranquile. 
— Siéu tranquile, e meme tranquilas. Davale. Vole pas que 
m’espèron. 

 
Au plan-pèd, avien sourti la terraio e l’argentarié d’autre tèms. 
Quand Potiest intrè, tóuti se croumpèron un chut. 
 
Lou Chèfe counvidè Baumard sus lou pountin. Ié remeteguè lou 
grand courdoun de l’Ordre de la Patrìo, decouracioun qu’avié 
creado, supremissènt lis anciano. Entamenè pièi uno dicho que 
semblavo improuvisado mai que l’avié preparado e que se l’èro 
apresso. Baumard escoundeguè sa souspresso quand aprenguè 
qu’èro recoumpensa de soun obro remirablo em’uno nouminacioun 
d’embassadour en Novo-Datousìo. Ié representarié dignamen soun 
païs. 
 
Uno trounadisso de picamen de man saludè aquelo proumoucioun. 
Mai lou tèms butavo, avien de s’entancha qu’un avioun s’envoularié 
à vuech ouro à niue emé lou nouvèl embassadour e dous estaca 
d’embassado. 
 
Lou Chèfe éu-meme e soun capo d’estat-majour dis Armado 
acoumpagnèron Baumard à l’aerouport. Au pèd de la passarello, 
Potiest renouvelè sa fisanço à l’embassadour, ié dounè uno masclo 
quichado de man e ié souvetè bono chanço. Avans d’intra dins 



	 103 

l’avioun, Baumard se revirè pèr un darrié salut. 
 
Quand la porto fuguè barrado, Potiest venguè à Zidoro : 
 

— Tout vai charmant ? 
— Tout vai charmant, o, frairet, tout vai charmant. 
 

* 
* *  

 
L’endeman, à vuech ouro picanto, Zidoro Potiest baiavo à Avertiz, 
la souleto agènci de prèisso autourisado, lou doucumen fisa pèr soun 
fraire. Dos minuto plus tard, Avertiz largavo uno novo brèvo : 
« L’avioun que menavo noste nouvèl embassadour en Novo-
Datousìo a espeta, aquesto niue, à quatre ouro, au-dessus de 
l’oucean. » 
 
A dès ouro, lou Chèfe intravo dins soun burèu. Faguè lou tour di 
counseié ; tóuti menavon grand dòu. A bèus iue vesènt nafra, 
maucoura, Potiest multiplicavo li prepaus vuege : « E o… Ah ! 
Sabès… La teinico… L’on se crèi à la sousto de tout… E pièi, un 
grum de sablo… O, acò’s acò, un grum de sablo que vèn 
s’entrauca… Un grum de sablo… » 
 
Aurié faugu èstre bèn finocho pèr sousprene sus la caro de Zidoro 
Potiest, capo d’estat-majour dis Armado, un riset : « Un grum de 
sablo… Ah ! se i’entènd pèr lis image, moun fraire ! » 
 

Michèu COURTY 
 

 
  
  



	 104 

  



	 105 

 
 
 
 
 

Hommage 
  



	 106 

  



	 107 

 
 
 

Hommage à Jean-Baptiste Marcellesi (1930-2019) 
 
 
Jean-Baptiste Marcellesi nous a quittés le 1er octobre 2019, à l’âge 
de 89 ans.  
 
Né en 1930, originaire d’un petit village de l’extrême sud de la 
Corse, il était fils d’enseignant·e·s et a grandi en deux langues, le 
corse et le français. Sa réussite scolaire brillante l’a conduit à l’ENS 
de St Cloud. Passionné par les langues de la Méditerranée ancienne, 
il réussit l’agrégation de grammaire en 1956. Il est nommé au lycée 
d’Ajaccio puis à Paris où il entreprend une thèse de doctorat à 
l’université de Nanterre sous la direction de Jean Dubois. Elle est 
consacrée à une analyse sociodiscursive du Congrès de Tours de 
1920, avec — déjà — une approche sociolinguistique, congrès au 
cours duquel a eu lieu la scission de la SFIO en deux entités qui 
deviendront le Parti Communiste Français et le Parti Socialiste. 
Jean-Baptiste Marcellesi était membre du PCF et l’est resté toute sa 
vie, y compris en travaillant de l’intérieur à le faire adopter des 
positions décentralisatrices et autogestionnaires. L’une des réussites 
dont il était le plus fier était d’avoir convaincu la section corse du 
PCF de soutenir une politique en faveur de la langue corse. Lors 
d’une de mes dernières visites à Jean-Baptiste Marcellesi, à Nans en 
Provence où il s’était retiré pour la santé de son épouse Christiane, il 
m’en a encore parlé et il est allé chercher dans son bureau le petit 
livret publié à ce sujet par le PC corse dont il était l’auteur (Pour une 
politique démocratique de la langue, 1985), dont il m’a offert un 
exemplaire original que je conserve précieusement. 
 
Jean-Baptiste Marcellesi a épousé Christiane Hocques en 1954. 



	 108 

Picarde, spécialiste d’un enseignement sociolinguistique du français 
(par une « didactique plurinormaliste »), Christiane était 
universitaire comme son époux, en poste à Rouen également, et 
Jean-Baptiste soulignait souvent avec raison l’importance des 
travaux de Christiane, trop souvent dans l’ombre portée de son 
célèbre sociolinguiste de mari. 
 
Jean-Baptiste Marcellesi a donc été maitre-assistant, puis nommé 
professeur à l’université de Rouen. Il y a été un artisan majeur de la 
création d’une équipe de recherche en sociolinguistique et en 
analyse de discours, rapidement labellisée par le CNRS, dont la 
réputation est aussi rapidement devenue nationale et internationale. 
De nombreux et nombreuses collègues y ont développé des travaux 
de grande qualité et de grande renommée : pour ne citer que des 
exemples dans la génération des fondateurs, Bernard Gardin, Louis 
Guespin, Christiane Marcellesi... et de nombreux et nombreuses 
universitaires y ont été formé·e·s dont les travaux, importants, sont 
renommés, que je ne citerai pas pour éviter une longue liste et 
d’éventuels oublis. L’équipe de Rouen a publié de 1976 à 1996 une 
revue de référence, les Cahiers de Linguistique Sociale, dont le 1er 
numéro portait un titre significatif « La Norme ». Travail énorme, 
très riche, offert à la diffusion sociale des connaissances et à la 
communauté scientifique. 
 
Jean-Baptiste Marcellesi est considéré par beaucoup, par moi y 
compris, comme l’un des « pères fondateurs » de la 
sociolinguistique en France. La publication avec B. Gardin de la 
célèbre Introduction à la sociolinguistique : la linguistique sociale 
en 1974, puis l’organisation du premier grand colloque de 
sociolinguistique à Rouen en 1980 (dont les actes sont publiés en 
1981), en constituent les fondations. Dès le départ, d’ailleurs, il avait 
pour la sociolinguistique une ambition vaste et transversale, 
puisqu’il n’a jamais séparé la sociolinguistique comme cadre 



	 109 

théorique de beaucoup de questions linguistiques et apparentées, ce 
dont témoignent ses nombreuses publications, souvent cosignées : 
analyse de discours notamment politiques (dite « à entrée 
lexicale »), didactique du français, lexicologie, néologie...  
 
A partir des années 1980, la centration non exclusive de ses travaux 
sur les langues dites « régionales » et notamment sur le corse a pu 
laisser penser que son travail d’élaboration théorique (toujours 
collectif) y était étroitement limité. Je pense que c’est une erreur de 
perspective. Bien sûr les grandes enquêtes menées avec ses 
collègues de Corte, l’élaboration d’une reconnaissance du corse 
comme langue et non comme variété(s) de l’italien (du toscan, au 
nord) ou du sarde (au sud), la mise en place d’une glottopolitique 
polynomique, ont eu comme ancrage principal le terrain corse. Et ce 
n’est pas la moindre des réussites que d’avoir été l’un des acteurs 
principaux qui a donné son énergie et son savoir au riacquistu de la 
langue populaire de son ile, au point dont on observe les nombreux 
résultats, positifs à mon sens, aujourd’hui. Mais les concepts qu’il 
élabore à partir de ce terrain, en bon sociolinguistique, s’organisent 
en un cadre théorique global qui est radicalement sociolinguistique. 
Il s’agit d’intégrer l’ensemble du champ linguistique dans une 
théorie sociale et non de proposer un complément social à une 
linguistique structurale ou interne. Sa sociolinguistique n’est pas 
complémentaire à une linguistique ; elle s’inscrit grandement en 
contradiction d’une linguistique non sociale (comme l’est aussi la 
sociolinguistique de L.-J. Calvet, autre « père fondateur »). En ce 
sens, ce cadre théorique est à la fois global et transversal1. D’autres 
ont pu se l’approprier et en bénéficier tout en l’adaptant à d’autres 
situations (socio)linguistiques, souvent de langues « minoritaires » 
mais pas exclusivement, car Jean-Baptiste Marcellesi était un 
homme ouvert et généreux, toujours intéressé par d’autres terrains, 
																																																													
1 J’en ai fait une synthèse dans le premier chapitre de mon livre Éléments de 
sociolinguistique générale, Limoges, Lambert-Lucas, 2018, 296 p. 



	 110 

d’autres combats, toujours prêt à partager ses savoirs avec d’autres, 
avec de jeunes chercheur·e·s.  
 
C’est sous l’inspiration de la théorie sociolinguistique générale et 
d’un certain nombre de ses concepts que j’ai proposé le statut de 
langue polynomique pour le provençal, en revisitant, après d’autres, 
l’analyse de l’espace (socio)linguistique dit « d’oc »1. 
 
Jean-Baptiste Marcellesi était aussi italophone, suivant de près le 
développement de la sociolinguistique en Italie, notamment autour 
de T. de Mauro. Il a très tôt introduit dans sa sociolinguistique un 
certain nombre de concepts empruntés à la philosophie politique 
d’A. Gramsci, notamment celui d’hégémonie, dont le pouvoir 
explicatif s’est révélé puissant. Mais aussi celui de locuteur collectif, 
inspiré de l’intellectuel collectif de Gramsci. Car Jean-Baptiste 
Marcellesi a toujours puisé dans une inspiration marxiste, 
hétérodoxe au sens où, comme Gramsci et Bourdieu, il accorde une 
importance fondamentale aux éléments linguistiques, culturels, 
symboliques, dans la construction des rapports sociaux, notamment 
aux rapports de domination qu’il n’ a eu de cesse de mettre à jour, 
de dénoncer et de combattre, et pas seulement en Corse (son travail 
en Normandie, en Kabylie, au Vietnam, en ex-RDA, en témoigne). 
 
Mais Jean-Baptiste Marcellesi était un homme trop modeste, 
quoique déterminé dans ses convictions et dans les moyens d’actions 
scientifiques, institutionnels, syndicaux et politiques. Il n’a jamais 
réuni l’ensemble de sa pensée ni l’ensemble de ses travaux les plus 
significatifs en un volume monographique ou même collectif qui 
aurait fait date, par exemple en fin de carrière. Il aura fallu que T. 
Bulot, formé à Rouen et moi-même, lecteur assidu des travaux 
corso-rouennais pour ma thèse soutenue en 1986, qui considérons 
																																																													
1 Le provençal, essai de description sociolinguistique et différentielle, Institut 
de Linguistique de Louvain, Louvain, Peeters, 1992, 224 p. 



	 111 

Jean-Baptiste Marcellesi comme un maitre à penser, nous les 
réunissions en un volume paru en 20031. La préparation de ce 
volume est passée par un long entretien filmé à Rennes, disponible 
sur la webTV de l’université Rennes 2 et transcrit dans ce même 
volume, qui constitue je crois une archive essentielle pour 
comprendre l’œuvre globale de Jean-Baptiste Marcellesi. Il nous a 
fait l’honneur de ce partage après nous avoir fait celui de son amitié. 
 
Plusieurs des héritiers de sa pensée et de son action travaillent 
désormais, en Corse et ailleurs, à faire mieux connaitre l’importance 
de cette pensée, celle d’un grand esprit et d’un grand homme. 
Plusieurs volumes d’hommage viendront bientôt s’ajouter à ceux 
déjà publiés dont celui que certain·e·s de ses collègues lui ont 
consacré pour son départ en éméritat (Covariations pour un 
sociolinguiste, 1998). Un volume, en préparation bien avant son 
décès, paraitra au printemps 2020 sous l’égide de la principale revue 
anglophone de sociolinguistique, l’International Journal of the 
Sociology of Language.  
 
Il nous reste à faire vivre la pensée scientifique de haut vol, 
l’engagement sociolinguistique et les qualités humaines de Jean-
Baptiste Marcellesi. Avec le pétillant de son regard bleu ciel, son 
petit sourire et son débit majestueux  marqué par sa langue corse, il 
n’a pas fini d’habiter nos souvenirs et nos pensées. 
 

Philippe Blanchet 
PREFICS - université Rennes 2 

	
	
 

																																																													
1  Jean-Baptiste Marcellesi, avec la collaboration de Philippe Blanchet et 
Thierry Bulot, Sociolinguistique (épistémologie, langues régionales, 
polynomie). Textes choisis de Jean-Baptiste Marcellesi précédés d'un 
entretien, Paris, L'Harmattan, 2003, 308 p. 



	 112 

  



	 113 

Informations 
 
1. Journées d’études 
 
Appel à communications - journée d’étude : Les structures 
narratives et anthropologiques du conte occitan en diachronie 
Université Paul Valéry-Montpellier 3, 24 avril 2020 

 
Pourquoi une structure narrative parle–t-elle encore à travers les 
siècles et parfois les millénaires, quand tellement a changé (pour ne 
pas dire disparu) du cadre culturel, linguistique et des références 
idéologiques et spirituelles où cette structure est née? Pourquoi 
certaines structures narratives survivent dans les textes médiévaux 
ou les contes oraux collectés sans réelles réappropriations, alors que 
le contexte idéologique et/ou esthétique apparaît incompatible ? 
Pourquoi d’autres, au contraire, sont totalement réinvesties et 
deviennent support à un nouveau message ?  
 
La mise en relation d’une certaine dimension « folklorique » de la 
littérature narrative médiévale en langue occitane avec le riche 
corpus oral collecté depuis le XIXème siècle dans (ou à partir de) la 
même langue n’a été pour l’heure que ponctuelle, et concernant 
souvent davantage les éléments de folklore plutôt que les structures.   
 
Cette journée d’étude s’organisera donc autour d’une idée simple : 
creuser  la lecture diachronique de systèmes narratifs d'un certain 
nombre d'oeuvres médiévales (Jaufré, Blandin de Cornuailles, 
Girart de Roussillon, les Roland occitans, Daurel et Beton, Fraire 
de Joy e Sor de Plaser, certaines Vidas…) et des narrations issus des 
collectages (Arnaudin, Blader, Pourrat, Perbosc, Fabre et Lacroix, 
mais aussi ceux réalisés par Al canton ou Cordae La Talvera) et 
conclure la journée par des analyses synoptiques pertinentes entre 
des œuvres tirées de ces deux corpus bien distincts. 



	 114 

Pour qu’une telle journée soit féconde, on privilégiera les approches 
ne se limitant pas aux schémas de Vladimir Propp mais proposant ou 
croisant différentes grilles de lectures comme celles issues des 
travaux de G. Dumézil, C. Levi-Strauss, E. Meletinski, M. Bakhtine, 
M. Eliade, R. Girard - et nous ajouterions volontiers à ces noms 
prestigieux celui de Xavier Ravier, dont la méthodologie utilisée 
dans Le Récit mythologique en Haute-Bigorre, (Edisud, CNRS, 
1986) est particulièrement pertinente dans la visée comparative et 
diachronique de cette journée. Les travaux plus récents mais 
extrêmement novateurs de Julien d’Huy et Jean-Loïc Le Quellec 
seraient aussi d’utiles sources d’inspiration. 
 
La journée d’étude s’adresse autant aux modernistes tournés vers les 
problématiques du folklore et des diégèses issu du collectage 
occitanophone qu’aux médiévistes intéressés par les questions que 
posent les structures de la littérature médiévale occitane. L’ajout du 
terme « structures anthropologiques » à l’intitulé de cette journée 
vient souligner qu’il est possible et souhaitable de ne pas limiter les 
études à une approche strictement « littéraires » dans l’approche de 
ces structures. 
 
La journée s’organisera en trois temps dont la finalité, malgré la 
répartition par « spécialités », n’est pas de cloisonner les approches : 
chacune des communications des deux première parties de la 
journée devrait être conçues en invitant à « l’écho diachronique ». 

 
I. Archéologie du conte oral collecté 
Les communications réunies ici prendront pour point de départ ce 
qu’on a coutume d’appeler la « littérature orale », à travers des 
corpus où la dimension archaïque est patente.  Elle mettront en 
valeur, à l’aide de toutes les grilles et méthodologies pertinentes, ce 
qui dans le conte demeure de squelettes narratifs bien plus anciens 
tout en s’attachant à soulever les différents facteurs des évolutions et 



	 115 

des mutations structurelles notables.  
 
Il sera ici fondamental de prendre suffisamment en considération les 
différents types de collectages – ceux-ci allant du traitement 
scientifique strict (Fabre et Lacroix) aux phénomènes de réécritures 
(Boudou ou Lagarde) en passant par des traductions ou collectages 
en français (Arnaudin, Bladé, Pourrat…). Les collectages plus 
récents, (Al canton et Cordae La Talvera notamment) doivent être 
également appréhendés dans leurs spécificités (l’utilisation des 
supports audio et vidéo, et le caractère tardif des collectes). 
 
II. Sur les épaule de géants : héritages « folkloriques » dans la 

littérature médiévale occitane 
Dans cette partie, les communications devront, à partir de textes 
médiévaux, étudier des structures à l’œuvre en montrant à la fois 
comment le texte médiéval se réapproprie, réinvestit des systèmes 
structurels plus anciens, issus de la culture orale (cela peut-être par 
l’intermédiaire de la culture classique) et pourquoi ces structures ont 
survécu en lui malgré des cadres culturels, historiques et spatiaux 
distincts. 
 
Ces questions interrogent en filigrane le statut de l'auteur médiéval, 
la conception qu'il a de son propre travail, et il sera nécessaire de 
prendre en compte l’attitude de celui-ci vis-à-vis de la « matière » 
qu’il utilise pour créer son texte. Comment gère-t-il les 
contradictions idéologiques, spirituelles ou esthétiques entre cette 
matière (souvent ces matières) et les valeurs de son temps ? Le rôle 
des copistes ne doit pas être négligé : font-ils ou non infléchir le sens 
de tel ou tel motif archaïque, altérant ainsi la structure qui le porte ?   

 
III. Collectages et textes médiévaux : lectures synoptiques 

 
Ce troisième et dernier temps de la journée mettra en scène la 



	 116 

comparaison directe de « squelettes diégétiques » comparables se 
trouvant dans des contes collectés en Occitanie au XIXème et 
XXème siècles et des œuvres médiévales de langue d’oc. Plus les 
squelettes diégétiques communs seront complexes, plus la 
comparaison soulèvera de questions.  
 
Ce troisième temps peut être envisagé en premier lieu comme une 
synthèse empirique des deux première parties de la journée, mais il 
devra dans la mesure du possible s’atteler à ouvrir l’horizon en 
théorisant ses observations. 
 
Bibliographie sommaire 

Certains numéros de la revue Folklore que dirigea R. Nelli, 
pourraient servir comme un stimulateur de questionnement 
profitable à cette journée d’étude. C’est aussi le cas d’un certain 
nombre d’ouvrages et articles que nous mettrons ici à titre indicatif, 
généralement comme des exemples de méthodologie dont on 
pourrait d’une manière ou d’une autre s’inspirer afin de rendre 
fructueuse cette journée d’étude. 

 
- L. Alibert, Le Roman de Jaufré et les Narty Kaddžytæ. 

Modalités du merveilleux et structures indo-européennes, Honoré 
Champion, Paris, 2015.  

- L. Alibert, « Des épées et des âmes : les stratégies pour 
transcender les contradictions idéologiques dans les poèmes 
rolandiens occitans » (à paraître dans les Actes du XIIè Congrès de 
l'AIEO). 

- Jean Arrouye editor : Jean -François Bladé (1827-1900). 
Actes du colloque de Lectoure, Béziers, CIDO, 1985 

- Jean-Claude Bouvier (ed.) : Tradition orale et identité 
culturelle. Problèmes et méthodes, Paris, CNRS, 1980 

- Josianne Bru : « Le repérage et la typologie des contes 
populaires. Pourquoi ? Comment ? », Bulletin de liaison des 



	 117 

adhérents de l’AFAS [Association française d’archives sonores] n° 
14, 1999 

- Francis Dubost, Aspects fantastiques de la littérature 
narrative médiévale, Editions Slatkine 1991.  

- Georges Dumézil, Mythe et épopée, Paris, Gallimard, 1968 
- Georges Dumézil, Du Mythe au roman, Presses 

Universitaires de France, coll. Hier, 1970, réed., coll. Quadrige, 
1997.  

- Julien d’Huy et Jean-LoÏc Le Quellec, « Comment 
reconstruire la préhistoire des mythes ? Applications d’outils 
phylogénétiques à une tradition orale », in Apparenter la 
pensée, vers une phylogénie des concepts savants, p. 145-185, 
Editions matériologiques, Sciences et philosophie, 2014 
- Mircea Eliade, Images et symboles. Essais sur le symbolisme 

magico-religieux, Paris, Gallimard, « Les Essais », 1952 ; rééd. avec 
une nouvelle préface, « Tel », 1979 

- Daniel Fabre et Jacques Lacroix : La Tradition orale du conte 
occitan : les Pyrénées audoises, Paris, Presses universitaires de 
France 2 vol., 1973-1974 

- Pierre Gallais, L’imaginaire d’un romancier de la fin du XIIe 
siècle. Description raisonnée, comparée, et commentée de la 
Continuation-Gauvain (Première suite du Conte du Graal de 
Chrétien de Troyes), Amsterdam, Rodopi, 1989 (thèse d’État).  

-  J. H., Grisward,  L’archéologie de l’épopée médiévale, 
Payot, 1981, pp. 289-328.  

- J. H., Grisward,  « Le motif de l’épée jetée au lac : la mort 
d’Artur et la mort de Batradz », in Romania, 90 (1969), p. 289-340 
et 473-514.  

- Eleazar Meletinski, Proiskhozhdenie geroicheskogo éposa. 
Rannie formy i arkhaicheskie pamiatniki ("The origins of the heroic 
epic: early forms and archaic monuments"). Moscow, IVL, 1964. 

- Poetika mifa, Moscou, NAUKA, 1976 (The Poetics of 
Myth (translated by Guy Lanoue and Alexandre Sadetsky), 



	 118 

Routledge, 2000). 
- Vladimir Propp, Morphologie du conte, Paris, le Seuil, 1970  
- Xavier Ravier, Le Récit mythologique en Haute-Bigorre, Ais 

de Provença, Édisud ; Paris, CNRS, 1986 
- Claire Torreilles et Marie-Jeann Verny editors : Contes e 

cants. Les recueils de littérature orale en pays d'oc, XIXe et XXe 
siècles, Montpellier, CEO-Gat Negre, 2004 

- Michel Zink et Xavier Ravier (eds) : Réception et 
identification du conte depuis le Moyen Âge, Tolosa, Université de 
Toulouse-Le Mirail, 1987. 

 
Les propositions d'intervention sont à adresser 
à laurent.alibert@univ-montp3.fr avant le 15 janvier 2020. 

	

  



	 119 

Publications 
 
 
1. Comptes rendus de lectures, par Ph. Blanchet 
 
Le Banquet provençal et nissart. Célébrations en vers des plats de 
tradition par les Félibres et les auteurs de langue d’Oc. Réunies, 
annotées et commentées par Albert Giraud, Aix-en-Provence, 
Académie des Sciences, Arts et Belles Lettres, 2019, 309 pages, 
19€. 
 
Sous un intitulé plaisant, ce volume présente un contenu des plus 
sérieux. A. Giraud a réuni un corpus de plus de 200 poèmes (une 
vingtaine, identifiés, n’ont pas pu être retrouvés), dus à plus d’une 
centaine d’auteurs, traitant de 48 plats emblématiques des cuisines 
traditionnelles provençales et niçoises. L’auteur justifie cette 
focalisation sur ces deux régions, malgré son titre parlant de 
« langue d’oc » en général, par le fait que ce phénomène de 
célébration culinaire littéraire a connu un très fort développement 
dans celles-ci uniquement. 
Dans une présentation substantielle de 18 pages, A. Giraud montre 
que le phénomène a connu son apogée autour de 1890-1900, au 
cœur d’une période d’environ 50 ans où il s’est développé de façon 
exponentielle. Pour A. Giraud, ce phénomène est à corréler à la fois 
aux forts développements de la littérature en provençal (almanachs 
populaires compris) et de la revendication dite « régionaliste » à la 
même époque. Le contenu anthropologique, contribuant à 
l’affirmation d’identités culturelles résistantes à la francisation, 
confirme le fondement de cette concomitance. L’auteur note 
d’ailleurs que, malgré une reprise plus modeste mais notable entre 
1918 et 1940, cette thématique poétique va se tarir. Elle va être 
remplacée par des textes plus techniques centrés sur les recettes, 
dans la continuité de La Cuisinière provençale de J.-.B. Reboul paru 



	 120 

dès 1897 (30 éditions et plus d’un million d’exemplaires vendus à ce 
jour -seuls les noms des plats y sont en provençal) ou des Vièii 
receto de cousino prouvençalo de Chano-Bullier paru en 1977 
(bilingue français-provençal). Des écrivains de langue provençale 
ont, d’ailleurs contribué, à ces ouvrages, comme  R. Jouveau ou... 
votre serviteur ! 
Nos lecteurs et lectrices connaissant la question  ne seront pas 
étonné.e.s que les deux mets ayant suscité le plus de textes sont 
l’aiòli et lou boui-abaisso, dont les symboliques emblématiques sont 
attestées depuis des siècles en Provence et bien vivantes encore 
aujourd’hui. 
Chaque plat est présenté par son histoire, sa recette, ses usages et 
quelques conseils techniques pour le réussir (pamens !), puis illustré 
par les textes recueillis, tous des XIXe et XXe siècles. 
Bref, cet ouvrage est, sur plus d’un plan, un véritable régal. 
 
 
Le breton, langue des mères, langue des frères, de Legendre, M.-
T., Fouesnant, Yoran Embaner, 2019, 143 p., 13€. 
 
L’arrêt de la transmission familiale des langues dites « régionales » 
en France dite « métropolitaine » au cours du XXe siècle est une 
chose bien connue. C’est aussi une chose beaucoup étudiée. Toutes 
les enquêtes, qualitatives comme quantitatives, l’ont montré. La 
courbe plongeante est connue. En Bretagne comme ailleurs, on s’est 
mis à élever les enfants en français, souvent entre les années 1930 et 
1960, avec des décalages locaux ou sociaux, selon les villes ou les 
villages, selon les régions, et même selon les familles. M.-T. 
Legendre le rappelle au début de ce livre en s’appuyant sur quelques 
uns des travaux qui ont recueilli des témoignages, qui les ont 
analysés, qui ont également cherché à comprendre pourquoi et 
comment des parents peuvent être amenés à parler à leurs enfants 
dans une langue qui n’est pas la leur, qu’ils ont apprise à l’école, 



	 121 

voire qui entravera la relation entre ces enfants francophones et leurs 
grands-parents qui ne parlent pas ou ne comprennent même pas le 
français. 
 
Ces travaux ont définitivement détruit le mythe de l’adhésion 
volontaire, librement consentie, à la langue française par les 
populations concernées qui se seraient inclinées devant la supériorité 
du français, comme le prophétisait en 1889 Irénée Carré, inspecteur 
très primaire et de sinistre mémoire en Bretagne, devenu inspecteur 
général de l’instruction publique pour ses bons et loyaux services 
rendus à la glottophobie française : « Nous amènerons 
insensiblement les populations soumises à notre domination à 
s’incliner devant la force des choses et à accepter notre langue et 
notre civilisation » . On sait maintenant qu’il y a eu oppression et 
pression linguistiques (et pas seulement linguistique, éducative, 
culturelle, politique, nationaliste, économique...). Qu’elles ont été 
mises en œuvre dans une grande partie de la société, notamment sur 
les enfants à l’école, par de l’humiliation, de la déconsidération, des 
discriminations, des interdits, par le fait de conditionner la 
promotion sociale à l’adoption du français. Il ne s’agissait pas 
uniquement de faire apprendre le français mais aussi d’éradiquer les 
autres langues et d’empêcher le bilinguisme pour empêcher toute 
autre loyauté que celle imposée à et par la nation dominante. On sait 
que tout cela a conduit à la honte de soi et de sa langue, à un 
complexe d’infériorité, au projet d’aider ses enfants à se soumettre 
pour les éviter. Cela a conduit aussi aux souffrances chroniques du 
deuil linguistique.  
 
On sait aussi que les femmes en général, et les mères en particulier, 
ont été les premières victimes de cette domination, pour deux 
raisons bien étudiées notamment par P. Bourdieu, que cite M.-T. 
Legendre. D’une part, la répartition traditionnelle des tâches a 
assigné aux femmes la plus grosse part de la fonction de soin et 



	 122 

d’éducation des enfants. Même dans les sociétés dites 
« matriarcales » où elles étaient moins soumises aux hommes, 
comme, dit-on, en Bretagne. Du coup, leur mission d’éducation a 
d’autant plus intégré l’incitation puissante au changement de langue. 
D’autre part, les filles, puis les femmes qu’elles deviennent, sont 
éduquées à être davantage « dociles » que les garçons. Bourdieu a 
rappelé à juste titre que « docile », à l’origine, veut dire « facile à 
éduquer ». La construction sociale de la féminité a fait peser sur les 
filles une injonction plus puissante que sur les garçons de 
soumission aux normes sociales dominantes. Une fille « doit être 
soignée, polie, jolie, bien habillée ; elle doit obéir aux hommes et 
bien parler ». Une fille « ne peut pas dire de gros mots ; c’est 
vulgaire ». Un garçon, si : « c’est viril ». Une garçon, donc, peut 
davantage parler breton, cette langue « vulgaire »... Une fille doit 
parler français, c’est plus poli, plus joli, plus délicat, plus distingué. 
Surtout que l’une des images les plus répandues du français est que 
c’est une langue féminine. 
 
Mais il y a eu des gens qui ont résisté. Pas forcément par militance. 
Juste par conviction ou même parce qu’ils ou elles étaient tout 
simplement bien ancré·e·s dans leur mode de vie. On lit et on entend 
souvent que la transmission parentale ou plus largement familiale du 
breton est totalement interrompue depuis 2 ou 3 générations. C’est 
faux. J’ai plusieurs fois rencontré des gens, pas militants, qui me 
rapportaient que « dans la famille de mon mari, ils se parlent tous en 
breton, jeunes et vieux ». Dans ce petit coin du pays bigouden que 
j’aime bien, j’entends parler breton au bar du village par des 
personne nées après 1960. Je l’entends suffisamment pour 
l’apprendre un peu. Il y a donc bien des gens qui n’ont pas cédé à 
cette pression énorme, qui ont continué à parler et à transmettre leur 
langue. 
 
Il était grand temps de s’intéresser à eux et à elles. Surtout quand il 



	 123 

s’agit de femmes. C’est ce qu’a fait M.-T. Legendre. Elle a cherché 
à comprendre comment cela a été possible face au rouleau 
compresseur de l’uniformisation linguistique de l’État français. Et 
elle est tombée... sur des femmes, qui, quand elles n’ont pas lâché, 
ont permis de traverser la période la plus forte de la perte de la 
langue, dans les années 1950-60. Et de maintenir l’élan une fois le 
raz-de-marée passé. Je n’en dirai pas plus pour ne pas dévoiler ici 
tout l’intérêt  qu’il y a à lire ces entretiens précieux, si bien collectés 
et si évocateurs. On apprend beaucoup et on comprend mieux à la 
fois ce qui s’est passé chez celles et ceux qui ont abandonné leur 
langue et chez celles et ceux qui l’ont gardée. 
 
Une telle étude est évidemment transposable à toutes les situations 
sociolinguistiques dites « régionales » de France métropolitaine, à 
commencer par les langues du domaine d’oc qui nous intéressent au 
premier chef dans notre revue. Elle ouvre des pistes de recherche et 
d’action utiles. 
 
Méthode d’apprentissage rapide de la langue provençale et 
Culture et littérature provençales, par Emmanuel Desiles, Lou 
Prouvençau à L’Escolo, 2019, 2 volumes format A4 de 64 et 143 
pages, 12€ chacun. 
 
E. Desiles est Maitre de Conférences de langue et littérature 
provençale à l’université d’Aix-Marseille, où il est désormais le seul 
enseignant-chercheur titulaire dans ce domaine.  
Il publie, sur la base de ses cours, cet ensemble de deux volumes 
pratiques qui rendront de grands services et viennent s’ajouter aux 
diverses ressources existantes à cet effet. Plutôt traditionnel dans son 
approche, le volume langue fournit des bases, surtout du lexique, de 
la conjugaison, de la syntaxe, organisés selon 24 thèmes de la vie 
quotidienne et de la pratique de la langue. Le but est d’être, selon les 
mots de l’auteur, un « pense-bête » destiné à être mis en situation 



	 124 

(de parler) et à se faire oublier. Le second volume est un recueil de 
textes commentés, nécessairement sélectif, en neuf chapitres, soit 
historiques (la Provence de l’antiquité, la Révolution en Provence), 
soit ethnographiques (Noël en Provence, Merveilleux et sacré en 
Provence), soit littéraires (les troubadours, la poésie aixoise au 
XVIIe siècle, Mistral). Il se conclut sur un intéressant « Bilan 
littéraire et linguistique du provençal ». 
Ce second volume peut être complété par le visionnage des 
interventions vidéos de l’auteur, sur chaque chapitre, que l’on trouve 
sur sa chaine You Tube1. 
 
D’aquéu Jouve ! Que d’ome ansin se n’en vèi plus ! Temouniage 
sus la vido e l’obro de Francés Jouve, pèr Jan-Pèire Monier, 2019, 
chez l’auteur2, 323 pages format A4, 25€. 
 
Ce livre original est le fruit d’une admiration, dite dans le titre : celle 
de Jean-Pierre Monier pour l’auteur, le conteur, l’homme public et 
pourtant modeste, dédié à sa langue provençale, qu’a été François 
Jouve, dit « Lou Fournié » (le boulanger) du fait de son premier 
métier. Très richement illustré de nombreuses photos y compris en 
couleur, ce livre grand format tient de la biographie, du livre d’or et 
de l’album photos. Il est organisé en deux parties (1. Li sèt vido de 
Francés Jouve, 2. Li tres fàci de F.J.), préfacé par le chanteur et 
conteur provençal Jan-Bernat Plantevin, refermé sur un « quicho-
clau » à la tonalité personnelle où l’auteur exprime trois souhaits 
d’hommages à rendre à F. Jouve. Ils auront été un peu exaucés par 
un commencement d’hommage lors de l’exposition du 
cinquantenaire de la disparition de cette personnalité trop méconnue 
de l’histoire littéraire provençale : Sèmpre Jouve à la bibliothèque 
Inguimbertine de Carpentras en 2018 (à l’occasion de laquelle les 
éditions A l’Azard Bautezar ! ont réédité deux très bons recueils de 
																																																													
1 https://www.youtube.com/channel/UCsbBa6kHjdqmqCWDiGZeTDw  
2 M. J.-P. Monier, 100 impasse des Chasselas, 30900 Nimes. 



	 125 

nouvelles de F. Jouve1). Il reste à inventorier, publier, apprécier, 
saluer l’œuvre complète de F. Jouve et l’auteur lui-même, bien sûr. 
J.-P. Monier nous y invite à juste titre et de façon très plaisante. 
 
2. Parutions à signaler 
 
Contes d’Aubrac, recueillis par Marie-Louise Tenèze et Alain 
Rudelle, édités par Josiane Bru et Jean Eygun. Édition bilingue 
occitan-français, Toulouse, Letras d'oc, 363 pages 27 € 
(https://www.letrasdoc.org/fr/catalogue/contes-daubrac-2/) 
 
Après plus de 50 ans d’oubli, les contes enregistrés en Aubrac lors 
de la grande enquête du CNRS menée dans les années 1960, et 
demeurés inédits jusqu’à maintenant, voient le jour dans la langue 
dans laquelle ils ont été recueillis, l’occitan de l’Aubrac. Plus de 50 
contes de ces hautes terres de l’Aubrac, entre Aveyron, Cantal et 
Lozère sont ici publiés, délivrant la parole des conteurs et conteuses 
de ce terroir singulier. Enregistrés par Marie-Louise Tenèze et Alain 
Rudelle, ils sont aujourd’hui édités par Josiane Bru, spécialiste des 
contes populaires et co-auteur du Catalogue du conte populaire 
français. On y retrouve des contes merveilleux, des légendes, des 
contes pour rire, des histoires de dracs ou de loups, des contes 
d’animaux : tout un trésor d’histoires et de paroles populaires. 
L’ouvrage contient le texte original des contes, transcrits dans une 
graphie occitane adaptée, avec la traduction française en regard. Une 
présentation des narrateurs et de leurs récits, ainsi que des notes 
complètent le livre. 
 
Les Macariennes, traduction française de l’œuvre originale en 
gascon de Bernard Manciet, texte établi et présenté par Guy Latry, 
St Quentin de Baron, Les éditions de l'entre-deux-mers, 72 p., 15€ 
(https://www.editions-entre2mers.com/ouvrage/les-macariennes/) 
																																																													
1 Voir notre n° 167. 



	 126 

 
Les Macarienes sont un long poème écrit en gascon et publié en 
1763, à la suite de l’expulsion des Jésuites de Saint-Macaire. Texte 
d’inspiration janséniste, il donne tour à tour la parole à un homme et 
une femme du peuple : un matelot et une marchande de Saint-
Macaire qui n’ont ni l’un ni l’autre la langue dans leur poche et qui 
s’opposent à propos des Jésuites, mais aussi au sujet des relations 
entre les sexes – ce qui donne à ce texte, comme le souligne Guy 
Latry dans sa préface, une saveur intemporelle. 
Bernard Manciet est un poète, originaire des Landes, région qui est 
au cœur de son œuvre littéraire, écrite pour la plus grande part en 
gascon. Sa traduction en français était jusqu’alors inédite. 
 
Gaspard de Besso, par André Degioanni, n° 171 de la revue de 
l’Association Varoise pour l’Enseignement du Provençal1, 48 pages 
format A4, 6€. Biographie littéraire en provençal, par un grand 
écrivain provençal. 
 
Bizà Neirà / Bizo Neiro, revue auvergnate bilingue, publiée par le 
cercle Tarà d’Euvarnhà2 (étude, défense et promotion du patrimoine 
immatériel et de la culture auvergnates). Le cercle et sa revue se 
reconnaissent plutôt « à la charnière » des espaces d’oc et d’oïl, dans 
un espace « médio-roman ». Des ses trois livraisons de 2019, la 
revue poursuit son travail sur les langue et culture auvergnates, avec 
notamment des études linguistiques de P. Bonnaud et K.-H. Reichel, 
des textes en auvergnat, des études littéraires, historiques, 
ethnographiques. 
 
Calendau / Calendal, par Frédéric Mistral, nouvelle édition suivie 
de « Esquisse pour un album » par Clément Serguier, de « Les 
																																																													
1 http://avep83.canalblog.com  
2  https://fr.wikipedia.org/wiki/Cercle_Terre_d%27Auvergne. 11 rue des 
Saulées 63400 Chamalières. 



	 127 

voyages de Calendal » par Claude Mauron et d’une bibliographie 
complète sur Calendau (éditions, traductions, études...). 
Montfaucon, 2019, 622 pages, 32€. Une magnifique présentation et 
une édition de haute qualité, comme toujours chez cet éditeur dont il 
faut souligner le travail de publication qui met en valeur de grandes 
œuvres de la littérature provençale depuis plusieurs décennies. 
 
Acò’s nosto Istòri, L’Astrado, revue bilingue de Provence, n° 54, 
2019. L’Astrado Prouvençalo1 poursuit avec constance depuis 1965 
la publication d’œuvres littéraires de qualité en langue provençale, 
prose, poésie, théâtre, essais, ainsi que d’ouvrages pédagogiques et 
qu'une revue annuelle thématique renommée. La livraison 2019 a été 
consacrée à des personnages et évènements de l’Histoire de la 
Provence. L’Astrado, dirigée par l’écrivain Michel Courty, publie 
également un bulletin trimestriel d’information et de création 
littéraires, Li fascicle de l'Astrado prouvençalo. 

 
  

																																																													
1 5 bd. Du Roi René, 13100 Aix-en-Provence. 



	 128 

  



	 129 

Sommaire / Ensignadou 
 
 
Présentation (Ph. Blanchet) p. 5 
 
Études linguistiques et littéraires 
 
L’espace (socio)linguistique d’oc : 
une représentation en mosaïque (Ph. Blanchet) p. 9 
 
La langue occitane, entre société et école (P. Escudé) p. 35 
 
Provençal ou français : choix politique ou choix 
personnel à Arles aux XVIe et XVIIe siècles ? 
(M.-R. Bonnet) p. 55 
 
La comédie à sept personnages  de Claude Brueys : 
Analyse linéaire et anthologique (E. Desiles) p. 71 
 
Création littéraire en langue provençale 
 
Lou Chèfe (M. Courty) p. 93 
 
Hommage 
 
Hommage à Jean-Baptiste Marcellesi (1930-2019) 
(Ph. Blanchet) p. 107 
 
Informations  
 
Journée d’étude : Les structures narratives et 
 anthropologiques du conte occitan en diachronie p. 113 
 



	 130 

 
Publications 
 
Comptes rendus de lectures (Ph. Blanchet) p. 119 
 
Parutions à signaler  p. 125 
 
Sommaire p. 129 
 


