
Nouvelle série N° 174 — 2022 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Patronymes et toponymes 
dans des textes médiévaux 

 
  

Coordonné par Brigitte Saouma 
 
 
 

CENTRE D’ÉTUDES DES LANGUES, 
TERRITOIRES ET IDENTITÉS CULTURELLES 

— BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES 
 

UNIVERSITÉ RENNES 2 
 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche CELTIC-BLM 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S. 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance concernant 
les adhésions à l’association, la rédaction, les manuscrits et 
services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France Latine 
CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2022. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



 

 

5 

AVANT-PROPOS 
 

Le roi Denis, Dom Dinis, fondateur de l’université de Coimbra, 
petit-fils d’Alphonse X, fut « l’un des plus grands et l’un des plus 
féconds troubadours de son temps » écrit Viviane Cunha. Son 
répertoire contient « presque toutes les formes métriques, 
rhétoriques et presque tous les thèmes utilisés dans la poésie 
médiévale ». Accompagné de son épouse, la reine Isabel, il a 
parcouru le chemin portugais de Saint-Jacques, en pèlerin. Les 
toponymes anciens y sont légion, attribués en fonction de faits 
marquants ou de la présence de personnages célèbres : la pierre à 
laquelle fut amarré le bateau transportant la dépouille de saint 
Jacques, la route parcourue par l’empereur Vespasien, fondateur de 
la dynastie des Flaviens… Viviane Cunha, dans un article riche 
d’informations, montre l’importance de l’action de ce roi en faveur 
de la langue portugaise, devenue langue officielle sous son règne.  

 
L’un des défis de la recherche sur les troubadours, malgré le 

considérable travail d’élucidation de leurs poésies, se situe dans les 
patronymes et les toponymes, restés énigmatiques. Saverio Guida, 
en se fondant sur le nom de la destinataire de la chanson de Bertran 
de Born BdT 80,12, Faidida, reprend le problème en proposant une 
approche pluridisciplinaire et renouvelée du texte. La dame aimée, 
est considérée dans l’histoire de sa lignée, avec son entourage 
proche, notamment masculin, dans la société dans laquelle elle 
évolue, avec sa foi qui peut aussi avoir des aspects polythéistes. 
Connaître la destinataire de la chanson, signifie non seulement 
saisir les allusions, les indices présents dans les jeux poétiques du 
troubadour, mais aussi étendre l’enquête à d’autres domaines, 
moins attendus. Cet article a le grand mérite de nous amener à nous 



 

 

6 

interroger sur un art poétique qui masque si habilement la 
châtelaine sous la dame devenue iconique. 

 
Jean-Pierre Chambon et Colette Vialle examinent dans le Roman 

de Flamenca, le nom de Castillon, désignant « la localité où 
Guillaume de Nevers fait recruter en secret les ouvriers chargés de 
creuser le passage dérobé qui lui permettra de retrouver sa dame 
dans les bains de Bourbon. ». Localité qui est celle des baillos des 
domaines du grand seigneur tonsuré. Son nom, Châtillon, 
Castillon, est celui de nombreux lieux. Grâce au recoupement 
subtil de données littéraires, linguistiques et géographiques, les 
auteurs ont situé avec précision cette localité, et éclairé les 
interactions entre les personnages.  

 
Les cathares ont fait exception à la tradition de dénomination des 

hérésies, apparue dès le IIe siècle de notre ère et encore vivante de 
nos jours. Héritée de la philosophie antique, elle est généralement 
fondée sur le patronyme d’un maître à penser, d’adeptes célèbres, 
de personnages bibliques ou sur un concept. Les noms des 
différents groupes cathares ne s’ y inscrivent pas alors qu’ils sont, 
comme leurs adversaires, tributaires de la pensée antique.   

 
Brigitte SAOUMA  

 
NB : Ce numéro de notre revue inaugure son rattachement à une 

nouvelle unité de recherche créé au 1er janvier 2022 à l’université 
Rennes 2, le Centre d’Études des Langues, Territoires et Identités 
Culturelles - Bretagne et Langues Minoritaires (CELTIC-BLM). 

 
  



 

 

7 

LE ROI DENIS DE PORTUGAL : LE TROUBADOUR 

PÈLERIN    

 

Un refrain populaire dit que tous les chemins mènent à 

Rome ; dans ce sens on peut dire qu’il a aussi plusieurs chemins 

qui mènent à Saint-Jacques-de-Compostelle, en y arrivant soit par 

terre soit par mer. Comme l’a bien remarqué un habitué du chemin 

de Saint-Jacques : 
 

Un sentier se sculpte pas à pas, et parfois, avec le temps et de la constance, 

on fait chemin. Ainsi est né dans la péninsule occidentale un chemin qui, 

connu aujourd’hui sous le nom de Via de la Plata, a été le résultat d’un 

passage continu au cours des millénaires. (Moraes, 2013, p.1, ma trad. du 

portugais) 

 
 C’est ainsi que le "Guia del Camino Mozárabe de Santiago 

- Via de la Plata" commence l’histoire de cet affluent du Camino-

rio (chemin-rivière), qui nous conduit à Saint-Jacques-de-

Compostelle. Selon Moraes, c’est sans doute une option qui 

enchante les pèlerins qui parcourent l’Espagne du sud vers le nord, 

que ce soit en sortant de Grenade, de Cordoue ou de Séville. Cette 

région, à savoir le sud-est de la Péninsule Ibérique, conserve des 

trésors culturels et historiques, générés par la coexistence de plus 

de huit siècles entre chrétiens, arabes et juifs (ibid). En effet, cela 

remonte à l’époque de la Reconquista, ou mieux, au moment de 



 

 

8 

luttes des peuples ibéro-romans chrétiens contre les Maures, avec 

l’intention de récupérer leurs terres. 

 
L’islamisation progressive d'Al-Andalus a homogénéisé la population, de 

sorte qu'au Xe siècle l'identité musulmane s'était déjà consolidée sur ce 

territoire, également unie par l'usage de la langue arabe. De plus, les groupes 

de juifs et de chrétiens qui vivent avec cette population musulmane sont de 

plus en plus minoritaires. (Páramo de Vega, s/d, p.165, ma trad. de 

l’espagnol) 

  
	 Parmi d’autres chemins, soit en Espagne ou ailleurs, il y en 

a deux, bien connus par la tradition, qui ont un rapport avec la 

littérature médiévale : le chemin français et le chemin portugais.  

	 Le chemin portugais, l’objet de cette étude, aussi connu 

sous le nom de Chemin des Troubadours, fut rétabli il y a quelques 

décades, sous les auspices de la Xunta de Galicia. Dans le Prólogo 

du guide Caminho Central Português, publié par l’AGACS 

(l’Association Galicienne des Amis du Chemin de Saint-Jacques), 

en 2006, José Antonio de la Riera signale bien les différences entre 

les deux chemins déjà cités : 
 

Si le chemin français est le chemin de l’épique, le chemin portugais est le 

chemin de la lyrique. Le pèlerin ne trouvera pas ici les plateaux désolés du 

chemin français, ni touchera le ciel avec les mains dans les altissimes 

montagnes. À son passage aucun Roland, aucun Charlemagne, aucun Mio 

Cid ne sortira ; mais dans la profondeur des rochers, dans le silence des 

carrefours, près des croix millénaires sortiront à leur passage les ombres 



 

 

9 

aimables des troubadours : Bernal de Bonaval, Martín Codax, Meendiño, le 

roi Denys, en chantant des chansons d’ami au coucher du soleil de l’ancienne 

mer de l’Occident. (Riera, 2006, p. 6, ma trad. à partir du prologue du guide, 

publié par l’AGACS)  

 

Ce passage du texte de Riera est bien significatif en ce sens 

qu’il synthétise dans un paragraphe l’essentiel de l’histoire des 

chemins menant à Saint-Jacques-de-Compostelle, d’un point de 

vue littéraire. En effet, ce qu’on appelle le « chemin de l’épique » 

incorpore les quatre chemins provenant de la France.  

Dans la Via Podiensis, considérée le plus ancien des quatre 

chemins français, se situe le sanctuaire de la Vierge-Noire, où 

s’assemblent à Puy-en-Velay les pèlerins provenant du nord-est de 

l’Europe.  

La Via Tolosana, provenant d’Italie, passe par Toulouse, ville 

où plusieurs miracles de saint Jacques ont eu lieu. La basilique de 

Saint-Sernin était un locus important sur la route des pèlerins.   

La Via Turonensis – dont le nom fait référence à Tours et à 

sa cathédrale qui conserve le corps de saint Martin, l’un des saints 

patrons de la France –, commence en réalité dans la basilique 

médiévale de Saint-Denis, située au nord de Paris. Sanctuaire où se 

réunissent les pèlerins provenant d’autres lieux du nord d’Europe.  

Il faut rappeler aussi la Via Lemovicencis, qui part du 

Limousin dont le sanctuaire de Saint-Léonard-de-Noblat est un 

centre religieux. Les pèlerins qui partent des chemins français 



 

 

10 

s’assemblent à partir de Puente la Reina, au nord de l’Espagne, et 

par quelques bifurcations font le parcours jusqu’à Saint-Jacques-

de-Compostelle.  

Le « chemin français » considéré comme celui de l’épique, 

est le décor de la plus ancienne épopée en langue romane, la 

Chanson de Roland (fin du XIe siècle), qui s’est déroulée dans le 

village de Roncevaux – l’entrée du chemin français en Espagne – 

situé dans les Pyrénées. C’est l’un des lieux les plus connus du 

pèlerinage, car s’y est déroulée la « bataille de Roncesvalles » et 

des « Douze Pairs de Charlemagne », contre les Maures qui avaient 

conquis presque toute la Péninsule Ibérique, à partir de 711 ; 

bataille commandée par Roland, le neveu de l’empereur. À partir 

de cette geste, la lutte entre des musulmans et des chrétiens devient 

le thème de plusieurs récits poétiques médiévaux. En effet, ce 

thème sera bien exploité par la littérature médiévale dans des récits 

tels que El cantar de Mio Cid, par exemple, épopée espagnole du 

XIIe siècle, ainsi que plusieurs d’autres. 

Rodrigo Diaz de Vivar, le héros national de l’Espagne, plus 

connu sous le nom d’El Cid, est né dans les environs de Burgos – 

cité qui fait partie du chemin septentrional de la Péninsule Ibérique 

et qui va jusqu’en Galice, faisant partie ainsi du chemin français. 

Le tombeau du Cid se trouve dans la cathédrale Santa Maria de 

Burgos. El Cid (nom donné par les Maures, en signe de respect 

pour son courage, ‘cid’ signifiant ‘mon seigneur’, en arabe) a lutté 



 

 

11 

contre les Maures et a vécu, dans différentes régions de la 

Péninsule Ibérique. Il commença ses conquêtes à partir du nord de 

la région de Castille et prit la direction vers le sud-ouest de la 

péninsule. Sa vie et ses luttes pour reconquérir les terres au pouvoir 

des Maures sont relatées dans l’épopée Cantar de Mio Cid. Elle est 

considérée comme l’épopée de fondation de la nation espagnole 

alors que son histoire commence dans le chemin français, comme 

on l’a remarqué ci-dessus. Ainsi, en raison de ces deux épopées, le 

chemin du nord de l’Espagne – qui va de Roncevaux jusqu’en 

Galice, où se trouve la tombe de saint Jacques l’apôtre – fut 

considéré comme le Chemin de l’épique. 

En suivant la direction allant du sud jusqu’au nord de la côte 

occidentale de la Péninsule Ibérique, plus précisément au Portugal, 

on trouve le chemin portugais, poétiquement appelé le chemin des 

troubadours. Le plus important des poètes du lyrisme galicien 

portugais, le roi Denis, ainsi que sa femme, la reine Isabel, ont 

parcouru ce chemin en tant que pèlerins, à partir de Coimbra, 

jusqu’au tombeau de l’apôtre, en Galice.  

Comme l’a bien démontré Giulia Rossi Vairo, les historiens 

ne prirent pas en considération  « l’image pieuse » du roi Denis ; 

au contraire, ils ont toujours privilégié l’image du roi fort, impliqué 

dans la culture et dans les questions d’État. Les historiens 

s’occupèrent surtout de montrer l’image du « roi laboureur », ainsi 

nommé en raison de l’énorme aide qu’il a apportée à l’agriculture ; 



 

 

12 

et aussi pour avoir ordonné la plantation de la vaste pinède de 

Leiria (Rossi Vairo, 2010, p. 10).  

Cette dernière action a un rapport avec les «Grandes 

Navigations Portugaises», puisque on a construit les bateaux qui 

ont circulé vers le Nouveau Monde avec ce bois. Vers la fin du 

XIIIe siècle, Lisbonne devient un important centre de culture. En 

déplaçant la cour royale vers le sud de la Péninsule Ibérique, d’une 

façon stratégique et prudente, en la distanciant encore davantage 

de la Galice, le roi Denis institue le portugais comme langue 

officielle du royaume. Il anticipe ainsi avec la pratique généralisée 

de l’enseignement, l’instauration d’un instrument décisif pour 

renforcer, indépendamment de la classe sociale dont chacun fait 

partie, l’unité politique, religieuse et culturelle entre tous les 

membres de la communauté lusophone.  
Dom Dinis, son nom le plus connu, né à Lisbonne en 1261, 

est le fils d’Alphonse III et de Béatrice de Castille. Outre le fait 

d’avoir été un roi troubadour comme son grand-père Alphonse X, 

(roi de León et Castille), l’un de ses actes les plus remarquables fut 

l’adoption de la langue portugaise dans les documents officiels en 

la substituant ainsi au latin. Denis a été le premier roi portugais à 

signer ses documents avec son nom complet. On présume donc 

qu’il fut le premier roi portugais non analphabète. Son père, le 

cinquième roi de Portugal, qui a vécu en France, s'était efforcé de 



 

 

13 

lui donner une éducation supérieure, lui procurant de bons 

précepteurs et des maîtres qualifiés.  
Poète et protecteur des troubadours, Denis fut aussi 

surnommé le « Roi-Poète » ou le « Roi-Troubadour » par les 

chansons qu'il composa et par le développement de la poésie 

courtoise qu'il vit pendant son règne. Il resta au pouvoir jusqu’à sa 

mort à Santarém, en 1325 et fut inhumé au couvent de Saint- Denis, 

à Odivelas. Les dernières années de son règne furent marquées par 

des conflits internes.  

À la fin du XIe et au début du XIIe siècle, à l'époque de la 

réorganisation ecclésiastique de la Péninsule Ibérique, plusieurs 

sièges épiscopaux furent occupés au Portugal par des clercs 

originaires de la France méridionale.  

En effet, les clercs quercynois entretenaient depuis le XIe 

siècle des rapports plus ou moins étroits avec le Portugal, et 

occupèrent de manière intermittente les sièges épiscopaux. Le plus 

ancien de ces prélats est Géraud, moine de Moissac, puis de Sainte-

Marie de la Daurade à Toulouse, qui devient archevêque de Braga, 

où il meurt en 1108. Son ancien biographe, Bernard, bénédictin de 

Moissac, devint, lui aussi, évêque de Coimbra. (Bourdon, 1948, p. 

182) 

À la fin du XIIIe siècle et au cours du XIVe siècle, un nombre 

considérable de Français du Midi vinrent s'installer, comme 

archevêques, évêques, dignitaires de chapitres ou simples 



 

 

14 

chanoines et prébendiers, dans plusieurs évêchés portugais. Ce fait 

aura une importance cruciale dans la réunion de la Couronne 

portugaise à Rome et à la papauté.  

Un autre facteur qui pourrait expliquer les liens qui unissent 

le Portugal et le Quercy, c’est le pèlerinage à Notre-Dame de 

Rocamadour. Dès la fin du XIIe siècle des pèlerins lusitaniens 

fréquentaient la cité quercynoise. Le roi Sanche Ier, le deuxième de 

la dynastie portugaise, donne au sanctuaire marial le 15 octobre 

1193 le village de Soza, situé entre Coimbra et Porto. Au siècle 

suivant, un hôpital et une confrérie dédiés à Notre-Dame de 

Rocamadour existent à Soza et à Coimbra, fondés peut-être vers 

1250, sûrement sous l'épiscopat d'Aymeric d’Ébrard. Une riche 

bourgeoise de Coimbra, Boa Peres, lègue à sa fille Teresa en 

novembre 1286 une statue de Sainte-Marie de Rocamadour. Le 

pèlerinage a donc créé des liens durables entre ces deux régions, 

qui en outre possèdent des langues proches. (Bourdon, 1948, p. 

180). Dans le domaine de la culture, Sanche Ier qui était lui-même 

poète envoya de nombreux boursiers portugais dans des universités 

étrangères en Europe. 

Toutefois, ce n'est qu'à la fin du XIIIe siècle qu’intervient une 

nomination épiscopale qui va entraîner des conséquences 

importantes pour le Quercy dans ses rapports avec le royaume 

lusitanien. En effet, en 1279, Aymeric d’Ébrard, issu d'une noble 

famille de Cajarc, dans le diocèse de Cahors, archidiacre de 



 

 

15 

Palencia, en Castille, est choisi par le pape Nicolas III, en vertu de 

son droit de réserve, pour succéder à l'évêque Mathieu sur le siège 

de Coimbra. Ce choix ne doit rien au hasard : en plus de ses qualités 

personnelles, Aymeric connaît le milieu ibérique grâce à la chaire 

épiscopale qu'il occupe en Espagne ; en outre, il n'est pas lié à la 

monarchie ou à l’Église portugaise, alors en proie à un conflit qui 

dure depuis 1266. Il sera même l’un des acteurs de l'accord passé 

en 1289 entre le roi et la papauté, traité qui entraîne l'année suivante 

la levée de l'interdit sur le royaume.  

L'abbé Pierre David (apud Bourdon) qui, depuis plusieurs 

années, enseigne l'histoire du Moyen Âge à Coimbra, a dressé une 

liste impressionnante des clercs venus du Quercy. ( Bourdon, 1948, 

p. 181) 

Le premier en date de ces clercs du Midi de la France 

transplantés au Portugal, est Aymeric d’Ébrard. On a supposé qu’il 

fut le précepteur de Denis, et par conséquent, qu’il apprit à ce roi-

poète à composer des chansons en manière de proençal. C’est faux, 

comme l’affirment tous les historiens. L’abbé Pierre 

David (Bourdon, 1948, p.181) montre qu'il ne s'agit que d'une 

« tenace légende » dont il faut rechercher les origines dans une 

hypothèse émise au XVIIe siècle, par Frère Francisco Brandão, 

dans l’œuvre Monarquia Lusitana.  

Il s’agit d’un ensemble de huit volumes, commencé en 1597 

par le chroniqueur Frère Bernardo de Brito, qui a écrit les deux 



 

 

16 

premiers volumes. Plus tard, d'autres chroniqueurs ont poursuivi 

l’œuvre : António Brandão a écrit le troisième et le quatrième 

volume ; Francisco Brandão a écrit le cinquième et le sixième 

volume, portant sur le roi Denis.  

Les relations entre le Saint-Siège et la Couronne portugaise 

étaient rompues depuis un peu plus de treize ans. Aymeric 

d’Ébrard fut l’un de ceux qui s'employèrent le plus activement à les 

renouer. La rupture prit fin vers 1289-1290.  Son nom demeure 

attaché, comme le rappelle la notice du Livro das Kalendas, du 

Chapitre de Coimbra, à l'introduction au Portugal de la fête du 

Corpus Christi, instituée par Urbain IV dès 1264. Toutefois, 

Aymeric d’Ébrard avait aussi placé dans le Chapitre 

de Coimbra plus d'un de ses parents ou de ses voisins, pratiquant 

ainsi une forme de népotisme.  

Un autre clerc qui fut important dans l’éducation du 

roi Denis, est Domingos Anes Jardo. Dès son plus jeune âge, il 

reçut une éducation approfondie, ayant étudié à l'Université de 

Paris. De retour dans le royaume portugais, il est invité par 

Alphonse III à être son aumônier en chef et membre de son 

conseil. Son fils, le roi Denis, le fit chancelier du royaume, et 

contribua à son élévation à la chaire épiscopale, à Évora (1283), où 

il resta jusqu'au 7 octobre 1289, date à laquelle le pape Nicolas IVe 

la transféra au diocèse de Lisbonne. Domingos Jardo a pris en 

charge la construction de l’hôpital Saint-Paul (aujourd'hui couvent 



 

 

17 

de saint Elói, à Lisbonne), destiné non seulement à l'office divin, 

mais aussi à la promotion des Lettres, dont le royaume manquait 

tant. (cf. Armando José Gomes do Norte, dans : Letrados e Cultura 

Letrada (séculos XII - XIII), Faculdade de Letras da Universidade 

de Lisboa, 2013, p. 314, (c’est moi qui traduis et souligne). 

Outre le fait d’encourager la traduction de diverses œuvres 

religieuses et laïques dans la langue vernaculaire, tant dans un 

environnement courtois que monastique, le dénommé roi Labrador 

hérite la veine poétique et l’érudition de son grand-père Alphonse 

X, surnommé le Sage, et poursuit l’impulsion de la littérature 

portugaise. 

Coimbra est une ville connue surtout grâce à son université, 

l’une des plus anciennes d’Europe et des plus grandes du 

Portugal. En effet, l’Université de Coimbra fut fondée en 1290 

comme centre d’Études Générales Portugaises par le roi Denis à 

partir de Lisbonne ; centre qui fut ensuite installé plusieurs fois 

dans les deux villes, pour être définitivement fixé dans la ville de 

la rivière Mondego en 1537.  

Dans l’histoire récente, la population étudiante de l’université 

de Coimbra a joué un rôle important en défendant activement les 

valeurs de liberté et de démocratie face à la dictature de l’État 

Nouveau. Coimbra, l’une des villes les plus anciennes du pays, fut 

la capitale du Portugal avant Lisbonne, jusqu’en 1255. Le premier 



 

 

18 

Panthéon National : le monastère de Santa Cruz (Sainte-Croix) s’y 

trouve. 

Le roi Denis a institué la langue portugaise comme langue 

officielle du royaume du Portugal, comme on l’a déjà dit. De la 

même façon que son grand-père Alphonse X, il ordonna de traduire 

plusieurs ouvrages du scriptorium de Tolède, en langue 

portugaise. En effet, le scriptorium de Tolède, sous la direction 

d’Alphonse X, a traduit des ouvrages de l’arabe, de l’hébreu, du 

grec et du latin, et cette tradition continuera au Portugal, à partir du 

royaume de Denis. Cela montre les bonnes relations entre les 

différentes communautés : arabe, juive et romane ; relations qui 

débutèrent avec le roi Alphonse III, son père. 

Les sept siècles de présence musulmane en Espagne, de 711 

à 1492, ont profondément marqué la réalité historique et culturelle 

de la Péninsule Ibérique, en rendant possible l'émergence d'une 

civilisation, celle d'al-Andalus – terme utilisé par les auteurs arabes 

du Moyen Âge, pour désigner l'Espagne musulmane. Les grandes 

réalisations architecturales, comme la mosquée de Cordoue et 

l'Alhambra de Grenade, mais aussi l'art mudéjar, ainsi que les écrits 

d'Averroès et de Maïmonide, constituent des ouvrages essentiels 

de l'héritage d'al-Andalus.  

À la cour d’Alphonse X travaillaient plusieurs musiciens 

arabes et juifs qui ont influencé la poésie : la forme poétique 

des Cantigas de Santa Maria, le zegel est d’origine arabe. 



 

 

19 

Las jarchas son el mejor ejemplo de la arabizacion que experimentaron los 

cristianos de al-Andalus. Son los versos finales que se anaden a un tipo de 

poemas cultos (muwashahah o moaxaja) compuestos en árabe o hebreo. La 

peculiaridad de las jarchas es que estan escritas en mozarabe, es decir en una 

variedad del latin surgida en al-Andalus pero muy influenciada por la lengua 

arabe. Esta variedad poetica se origina en el siglo XI y es la muestra mas 

antigua de poesia lirica redactada en lengua romance. Las jarchas presentan 

ademas de arabismos palabras hebreas, pues no hay que olvidar que en la 

sociedad andalusi convivian las tres lenguas. (Páramo de Vega, s/d, p.165). 

 
(Les jarchas sont le meilleur exemple de l'arabisation qu'ont vécu les 

chrétiens d'al-Andalus. Ce sont les derniers versets qui sont ajoutés à un type 

de poèmes cultivés (muwashahah ou moaxaja) composés en arabe ou en 

hébreu. La particularité des jarchas est qu'elles sont écrites en mozarabe, 

c'est-à-dire dans une variété de latin qui a émergé en al-Andalus, mais a été 

fortement influencée par la langue arabe. Cette variété poétique est née au 

XIe siècle et constitue le plus ancien échantillon de poésie lyrique écrite en 

langue romane. Les jarchas contiennent également des mots hébraïques, car 

il ne faut pas oublier que dans la société andalouse les trois langues 

coexistent. (Ma trad. de l’espagnol) 

 
C’est le père de Denis (Alphonse III du Portugal) qui avait 

apporté de France les nouveaux courants littéraires, de sorte que 

Denis a pu assister à la floraison de cet art, qui accompagnait les 

autres cours péninsulaires et européennes. Le roi Denis assistait et 

contribuait à cette floraison : il fut l’un des plus grands et l’un des 

plus féconds troubadours de son temps.   



 

 

20 

L’écrivain portugais Nuno Júdice a fait une bonne édition, 

mais non critique, de l’œuvre littéraire du roi troubadour, dont il 

présente la totalité des 137 chansons, ainsi réparties : 71 chansons 

d’amour, 52 chansons d’ami, 3 pastourelles et 11 chansons 

satiriques. (Júdice, 1997, Préface, p. 7-15) 

De nos jours, la musique originale de sept de ces chansons 

d’amour fut découverte fortuitement en 1990, par Harvey 

L. Sharrer, professeur à l’université de Berkeley. Elle se trouvait 

dans les archives de la Tour du Tombo, à Lisbonne, sur un 

parchemin qui servait de couverture à un registre notarié du XVIe 

siècle, plus connu aujourd’hui comme « parchemin Sharrer ».  

Le répertoire de Denis représente un recueil de toute la 

production des troubadours de la Péninsule Ibérique et d’ailleurs, 

car on y trouve presque toutes les formes métriques, rhétoriques et 

presque tous les thèmes utilisés dans la poésie médiévale. C’est au 

roi-troubadour qu’on doit l’utilisation des termes : dobre, 

mordobre, palavra rima, etc.  

L’influence de l’autre côté des Pyrénées se révèle dans les 

exordes des chansons de la lyrique du roi Denis :“Quer’eu em 

maneira de proençal” (25,99) ou “Proençaes soen mui bem 

trovar” (25,86) ; l’utilisation de genres comme la pastourelle et 

celui de la chanson de mal mariée (incluse dans le corpus des 

chansons d’ami) ; ou même les citations des couples, plus 



 

 

21 

caractéristiques du genre narratif : Tristam et Iseu ; Flores et 

Brancafrol, (cf. chanson d’amour 35).   

Comme le signale Rossi Vairo, le « roi laboureur », dans les 

années suivantes fut remplacé par le roi « civilisateur » et par « le 

roi poète et lettré ».  
 
Todavia, ainda não foi verdadeiramente investigado o rei D. Dinis, “filho 

obediente da Santa Igreja de Deos”, como ele próprio se proclama, muito 

oportunamente, no testamento de 1323, mas também como ele é definido 

pelo Papa João XXII em diversas cartas dirigidas a ele e aos seus familiares, 

antes e depois do seu falecimento. (Rossi Vairo : 2009, p. 10, ma trad. ci-

dessous) 

 

(Cependant, le roi D. Denis, « fils obéissant de la Sainte Église de Dieu », 

n’a pas encore fait l’objet d’une véritable enquête, comme il l’a lui-même 

proclamé très opportunément dans son testament de 1323, mais aussi comme 

l’écrit le pape Jean XXII dans diverses lettres adressées à lui-même et à ses 

proches, avant et après son décès). 

 
Après l’analyse de plusieurs documents (correspondances entre 

le roi et le pape), Rossi Vairo conclut que le roi Denis serait allé en 

pèlerinage à Compostelle du 12 janvier au 22 février 1318, soit un 

total de 41 jours. La confirmation en est la lettre apostolique de 

Jean XXII (encore inédite), datée du 14 mars 1318, dans laquelle 

« le pape donne au roi Denis la possibilité de lui accorder la 

rémission totale des péchés in articulo mortis, précédée d’une 

confession préalable sincère et contrite » ; lettre envoyée comme 



 

 

22 

« réponse à une supplication du souverain », qui devait remonter à 

un certain temps avant que le voyage n’ait été entrepris. (Rossi 

Vairo : 2010, p. 11, ma trad.) 

Selon Rossi Vairo, on pourrait affirmer que 1318 se présente 

pour le royaume portugais comme une année de trêve, une année 

« suspendue » entre les premières et les plus concrètes 

manifestations du conflit de 1317 et l’éclatement violent et définitif 

de la guerre civile (1319-1324). Plusieurs initiatives entreprises par 

le roi Denis en 1318, au cours des mois qui ont suivi le pèlerinage 

à Compostelle, suggèrent une pacification familiale et une 

diminution des tensions, qui peuvent être attribuées à l’expérience 

spirituelle vécue en personne par le souverain. (Rossi Vairo : 2009, 

p. 15) La décision de partir en pèlerinage 

 
« semble naître d’une urgence intérieure du monarque : il a 57 ans, un âge 

déjà assez avancé pour faire face à un tel voyage, physiquement très fatigant 

(...) ; cependant, ces derniers temps, à plus [d’] une occasion il doit s’être 

arrêté pour méditer sur le passage éphémère sur terre de l’être humain et la 

vanité des choses terrestres, avec une attitude qui se reflète bien dans la 

demande adressée au Pape, remontant à cette même période. Certes, les 

frictions familiales, qui avaient commencé à se manifester de manière plus 

évidente l’année précédente, ont pu peser sur la décision de D. Denis 

d’accomplir un acte aussi émouvant et engagé spirituellement. Le désir du 

souverain de recommander au saint l’âme [de son] père D. Alphonse III, dont 

la mémoire est omniprésente dans chaque décision ou action du roi, peut 



 

 

23 

également avoir influencé sa résolution. » (Rossi Vairo, 2009, p. 15, ma 

trad.) 

 
Outre des motivations spirituelles et de dévotion, une 

motivation concrète qui aurait poussé le souverain à entreprendre 

le pèlerinage au nord de la péninsule en période d’hiver rigoureux, 

aurait été la mort prématurée de son petit-fils, dans sa première 

année de vie, comme l’observe Rossi Vairo, sur la base du 

chroniqueur Rui de Pina : 
 
L’enfant Denis conclut sa brève existence probablement à la fin de la 

première année, laissant le grand-père [le roi Denis] déconcerté, comme en 

témoignent les paroles du chroniqueur Rui de Pina "el rey foy tam anoxado 

e triste que no sabia nem podia com nenhuma cousa ser ledo nem 

consollado". [le roi fut tellement ennuyé et triste qu’il ne savait ni pouvait 

pas être joyeux ni consolé]. Telle était la souffrance manifestée par le 

souverain qui a retenu l’attention du pontife qui, quelques mois plus tard, le 

10 juin 1318, [adressa] au roi, et non aux parents de l’enfant, une lettre de 

condoléances affectueuse et sincère, d’une affection paternelle, pour la mort 

non d’un parent quelconque, mais de l’infante bone memorie Dionisii 

nepotis. (Rossi Vairo : 2009, p. 16, ma trad.) 
 

Au Moyen Âge, il était courant qu’une personne en 

pèlerinage cherche le salut de son âme ou d’un parent ; cela même 

par procuration. Beaucoup de nobles déléguaient à des personnes 

de confiance le fait de parcourir la via peregrinalis, parce qu’ils ne 

pouvaient pas, pour diverses raisons, faire eux-mêmes faire le 



 

 

24 

pèlerinage. Le cas de Blanche de Castille en est un exemple assez 

singulier : après s’être préparée rituellement à suivre le chemin 

jusqu’au tombeau de l’apôtre Jacques, en Galice, elle a fini par 

accomplir son vœu à Paris même, là où il y avait une église 

consacrée au saint, sur l’instruction de l’évêque de ce diocèse. 

À l’époque médiévale, le pèlerinage comportait plusieurs 

règles et obligations, comme on le verra ci-dessous : 

 
(...) Il était de règle non écrite de se rendre en pèlerinage à Compostelle 

pour le salut de l’âme du défunt, au cours de la première année de la mort du 

parent : ainsi fit la reine Isabel lorsque, son époux décéda le 7 janvier 1325. 

Au mois de juillet de la même année, elle alla prier sur le tombeau de l’apôtre 

pour l’âme de son mari et la recommander à Dieu. De même, il est possible 

que le roi Denis ait décidé d’aller en pèlerinage peu après la mort de son 

petit-fils, presque avant le premier anniversaire de la naissance de l’enfant 

(12 février), dans lequel il avait placé de grands espoirs, pour lui-même et 

pour le royaume. (Rossi Vairo, 2009, p. 16, ma trad.) 

 
La préparation pour le pèlerinage impliquait plusieurs étapes 

et plusieurs rituels au Moyen Âge. En général, certains rites ou 

devoirs devaient être accomplis à la veille du départ des pèlerins, 

tels que la confession, l’assistance à la messe et la récitation du 

chapelet. Ces obligations peuvent être aperçues dans les chansons 

pieuses que chantaient les pèlerins pendant qu’ils parcouraient le 

chemin de Saint-Jacques. Il fallait aussi une lettre d’autorisation ou 

une présentation de l’abbé ou de l’évêque du lieu d’où partait soit 



 

 

25 

le pèlerin soit un groupe de pèlerins. Ceux-ci devaient être en paix 

avec leurs parents, leurs voisins et leurs amis. Ils devaient régler 

leurs dettes car il fallait avoir la conscience tranquille. Les pèlerins 

devaient aussi être en paix avec eux-mêmes. Le chemin de 

Compostelle devint ainsi la voie pénitentielle par excellence. Par la 

médiation de saint Jacques, les pèlerins recevaient le pardon de 

leurs péchés et les moyens d’obtenir leur salut. 

 
Au XIVe siècle, le pèlerinage à Compostelle devint [pour le roi Denis] 

l’expression d’une dévotion personnelle envers le saint, de la préoccupation 

du salut de son âme, de celui de ses défunts, ou d’un défunt en particulier. En 

outre, cela pouvait être le fruit d’un vote ou d’un acte de pénitence imposé 

par le confesseur à accomplir personnellement ou à défaut, par une personne 

interposée. (Rossi Vairo : 2009, p. 15, ma trad.). 
 

Les liens du chemin portugais avec saint Jacques le Majeur 

commencent par la prédication de l’apôtre dans la Péninsule 

Ibérique. Plusieurs historiens réfléchissent sur la tradition qui situe 

saint Jacques comme l’évangélisateur de Tui, point d’entrée de 

cette route jacobéenne en Galice.  

Cependant c’est Padrón, situé sur ce même itinéraire, que se 

joue le scénario principal de la prédication de l’apôtre dans le nord-

ouest péninsulaire. Cela se manifeste principalement sur le 

promontoire de Santiaguinho do Monte, lieu où le pèlerin peut 

trouver des traces, qui, selon la tradition, rappelle ses miracles et 



 

 

26 

ses passages. Le plus important est que sur ces terres, saint Jacques 

a accompli son voyage après sa mort, considéré par la tradition 

comme la Translatio, d’après ce qui est rapporté dans le Livre III, 

Chapitre 1, du Codex Calixtinus ainsi que dans le gros volume de 

l’Histoire de Compostelle. Selon ces sources, le corps de Jacques 

fut amené de Jérusalem (lieu où il fut décapité, en l’an 44), dans la 

Péninsule Ibérique, sur une péniche en pierre, guidée par des anges, 

accompagnée de ses deux disciples les plus proches :  Athanase et 

Théodore. Ils traversent la mer Méditerranée, puis la Côte 

Atlantique, suivant par voie fluviale, à travers la rivière Ulla, 

jusqu’à Iria Flavia, où l’apôtre prêcha pour la première fois.   

Selon Riera (2006 p. 5-6), sur le chemin portugais récemment 

restauré « les anciens noms [ont] résonné dans les oreilles des 

pèlerins », comme par exemple, le Pont des Fièvres, lieu où est 

mort saint Elme, en 1251, victime d’une maladie, pendant le trajet 

à Saint-Jacques-de-Compostelle.  

Les toponymes anciens se poursuivent dans la relation de 

Riera (ibid) et c’est à partir de sa description, dont les noms sont 

en italique, que je cite certains d’entre eux, suivis de mes 

commentaires. Il s’agit de : Rua dos Cavaleiros ; A Vrea Velha da 

Canicouba ; Santa María de Alba, cette dernière située dans la 

province de Pontevedra, où la reine sainte Isabel de Portugal s’est 

installée en 1325, alors qu’elle se dirigeait vers le sanctuaire de 

Compostelle, après la mort de son mari, le roi Denis, avec 



 

 

27 

l’intention de prier pour son âme.   

Il semblerait que la reine pieuse ait fait deux pèlerinages en 

Galice, l’un officiel, dont on a de nombreuses attestations, et l’autre 

à pied ; cependant, comme l’assure Maria L. Cidraes, on n’en a pas 

de trace historique. Selon cette chercheuse, lorsque le roi Denis 

tombe malade à Santarém, la reine l’accompagne, le soignant de 

ses mains. Le jour de la mort de son mari, en signe de douleur et de 

deuil, Isabel porte l’habit des Clarisses. (Cidraes, conférence 

prononcée à l’Associação das Antigas Alunas do instituto de 

Odivelas - AAAiO)  

Après les obsèques de son mari qui ont eu lieu dans l’église 

de l’ancien monastère d’Odivelas, la reine veuve, est allée en 

pèlerinage à Saint-Jacques-de-Compostelle. De sa visite au 

sanctuaire de l’apôtre il resta le souvenir de la magnificence des 

cadeaux qu’elle emporta. De l’archevêque de Saint-Jacques-de-

Compostelle elle a reçu un bâton de pèlerin. Certains biographes 

rapportent un deuxième pèlerinage que la reine aurait fait à pied. 

Cependant, il ne figure ni dans la première biographie ni dans 

d’autres documents cohérents et n’a pas de fondement historique. 

(Cidraes, ibid.)  

En parcourant le chemin portugais, on arrive à Iria Flavia, un 

locus très important, lié à l’histoire de saint Jacques. Selon la 

tradition, c'est en Iria Flavia (toponyme d’après le nom de 

l'empereur romain Flavio Vespasien), que l'apôtre Jacques a prêché 



 

 

28 

pour la première fois lors de son séjour en Hispania. Le corps et la 

tête de l’apôtre seraient restés, peu de temps à Jérusalem, ses 

dépouilles mortelles furent amenées ensuite par ses disciples 

Théodore et Athanase, dans un bateau, qui a traversé la mer 

Méditerranée, et ensuite l’océan Atlantique, puis, en arrivant à la 

côte de Galice, en suivant la rivière Ulla, il s’arrêta à Padrón où le 

bateau fut attaché à une pierre (pedron en galicien). Cette pierre, 

un ancien ara dédié à Neptune, se trouve actuellement dans l'église 

de Saint-Jacques, à Padrón. C’est une belle église bâtie en pierre de 

la région, accessible par un escalier. Une image de la Vierge se 

trouve dans l’entrée, ornée par quelques croix. Cette église 

s'appelle São Tiaguinho (Petit Saint-Jacques).  

Après avoir enterré le corps de l'apôtre, les deux disciples ont 

continué à prêcher en Iria Flavia. Cette ville possède aussi la belle 

Colegiata Santa Maria de Adina, des XIIe et XIIIe siècles, ainsi 

qu’un cimetière annexe, où Rosalia de Castro a été enterrée en 

1885.  

Aujourd’hui, la poétesse galicienne est enterrée au Panthéon 

des Galiciens illustres, dans l’église Saint-Domingue, dans la ville 

de Saint-Jacques-de-Compostelle, où elle fut transférée en 1895, 

pour demeurer dans la terre où elle naquit. Dans le même cimetière 

d’Iria Flavia, est enterré sous un olivier, l’écrivain galicien, qui a 

reçu le prix Nobel de littérature, José Camilo Cela. À proximité du 

cimetière se trouve le musée dédié à cet écrivain.  



 

 

29 

Selon Riera, d’autres lieux font partie du chemin portugais : 

Ruga, Rueiro, Anteportas, villages situés dans la paroisse d’Iria 

Flavia. (Riera : 2006, p. 5-6). Situé sur cette voie du chemin 

portugais, on remarque le sanctuaire de Nosa Señora da 

Escravitude (Notre-Dame de l’Esclavage), ainsi appelé par le fait 

qu’un agriculteur, sur le chemin de Saint-Jacques, s’y est arrêté 

pour boire de l’eau de sa fontaine, située au pied de l’église.  Il fut 

délivré des contraintes de son mal.  

Le chemin des Francs (Rua dos Francos) qui cache un trottoir 

romain dans sa forêt, conserve également l’ermitage de Saint-

Martin, et possède l’une des plus belles croix de style gothique, qui 

serait datée du XIVe siècle ou du XVe siècle. Des inscriptions 

indiquent que les enfants qui n’avaient pas été baptisés y étaient 

enterrés.  

Les sites jusqu’à Saint-Jacques-de-Compostelle apparaissent 

dans l’énumération de Riera (2006, p. 5-8), mais je crois avoir 

présenté une synthèse des merveilles et de l’importance historique 

de ces lieux, qui entourent le chemin portugais.  

L’historien de l’Université du Porto, Humberto Baquero 

Moreno, dans son article intitulé « Voies portugaises de pèlerinage 

à Saint-Jacques-de-Compostelle au Moyen-Âge », nous informe 

que, depuis le sud du Portugal, il y avait un chemin de pèlerinage 

par la terre ; cependant dans la région de l’Algarve, les rares 

pèlerins préféraient opter pour la voie maritime jusqu’en Galice. 



 

 

30 

Toutefois, au nord du Portugal se trouvent au Moyen Âge au 

moins trois voies d’accès à la Galice : l’une se dirigeant vers Braga, 

Ponte de Lima, Valença et Tui ; l’autre quittant Porto en direction 

de Barcelos, Ponte de Lima et Tui ; et une troisième en provenance 

de Porto, en passant par Guimarães, puis Braga, pour ne citer que 

les villes les plus connues. (cf. Baquero Moreno, s.d., p. 82). 

L’étude de Baquero Moreno qui nous sert de base est très 

importante du point de vue documentaire, puisqu’elle est fondée 

sur des documents portugais, qui appartiennent aux archives 

nationales de la Tour de Tombo, et de la Bibliothèque municipale 

de Viana do Castelo, reproduits en annexe de son étude.  

Le travail du professeur Baquero Moreno s’appuie sur deux 

sujets intéressants qu’il développe : il mentionne les auberges, qui 

se trouvent dans tous les chemins qui partent du Portugal, jusqu’en 

Galice ; et rapporte un épisode réel, qui s’est produit sur le chemin, 

impliquant un couple d’Allemands : Pedro et Jacomina. Voici le 

récit : trois cow-boys sont apparus soudainement devant les 

pèlerins allemands, alors qu’ils parcouraient le « chemin », plus 

précisément à Nisa. L’un des hommes a fini par « dormir avec la 

jeune fille », c’est-à-dire la violer. Les Allemands se sont plaints 

au juge Alvaro Diaz, qui a fait arrêter Gonçalo Borrinho, le 

présumé agresseur. Bien que le couple ait affirmé que Borrinho 

n’était pas l’agresseur, il fut emprisonné. En repartant en 

pèlerinage, le couple voulait avoir la conscience tranquille, avant 



 

 

31 

d’arriver aux pieds de l’Apôtre. Cependant, malgré leur 

témoignage, le pauvre homme restait en prison. Après avoir payé 

une caution il fut libéré. (Baquero Moreno, s/d, p. 83)  

Le chemin portugais actuel, récupéré en tant que patrimoine, 

ces dernières années, commence au centre de Lisbonne, en 

continuant vers le nord, avec deux possibilités jusqu’à Coimbra : 

l’une est proche de la côte atlantique : Sintra, Batalha, Porto, Viana 

do Castelo, arrivant en Galice par Pontevedra, Padrón, Saint-

Jacques-de-Compostelle, pour ne citer que les endroits les plus 

connus. L’autre, proche de l’Espagne, commence à Faro, et 

continue par Évora, Nisa, Castelo Branco, Guarda, Bragança, 

Ourense, Saint-Jacques-de-Compostelle.  

Il reste à rappeler que les villages, où passaient les pèlerins 

jusqu’à un endroit qui possédait un logement, comme les grands 

hôpitaux construits sur les différents chemins, sont également 

importants pour mieux connaître les symboles religieux, éparpillés 

dans les lieux les plus insolites : les calvaires, de petits ermitages, 

qui gardent une iconographie parfois naïve ; des anciens vœux ; 

enfin l’architecture elle-même, dont la simplicité contraste avec les 

églises des sanctuaires les plus réputés. Dans ces villages, les 

pèlerins médiévaux ont également laissé les traces profondes de 

leur religiosité. Qui étaient ces pèlerins ? Le célèbre historien de 

l'art Émile Mâle, dans un ouvrage sur les saints compagnons de 

Jésus, dit que « les riches, les hommes de pouvoir et ceux qui 



 

 

32 

n'avaient que leur âme à sauver » étaient sur les chemins de 

pèlerinage (Mâle, 1958, p. 101), synthétisant ainsi de manière 

poétique les groupes sociaux qui fréquentaient les chemins de la 

foi.  

La signification symbolique du chemin de Saint-Jacques-de-

Compostelle peut enfin se résumer dans les mots de Diaz y Diaz : 
 

Il ne s'agit pas d'un simple chemin dévotionnel, mais d'une possibilité 

exceptionnelle pour une vraie et véritable conversion ; car celle-ci restera 

toujours attachée pour les pèlerins aux souvenirs et aux vœux et résultats du 

pèlerinage. Le sens caché des actes et des symboles de l'authentique et 

profonde dévotion à ce grand apôtre nous apparaît donc sous une nouvelle 

lumière d'après les interprétations allégoriques de l'époque. Et les 

conséquences spirituelles du pèlerinage deviennent encore pour les fidèles 

du Xlle siècle plus claires, vu qu'on leur présente le chemin de Saint-Jacques 

comme le moyen le plus exigeant mais aussi le plus fructueux pour leur 

conversion et leur salut. (Diaz y Diaz, 1989, p. 6) 

 
Bibliographie  

 
BAQUERO MORENO, Humberto, “Vias portuguesas de 

peregrinação a Santiago de Compostela na Idade Média”, Revista 
da Faculdade de Letras [ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/2042. 
Pdf 

 
BOURDON L. I. « Français du Midi dans les évêchés portugais 

(1279-1390). À propos d'un ouvrage récent » in Annales du Midi : 
revue archéologique, historique et philologique de la France 
méridionale, T. 61, N° 3-4, 1948. pp.180-183; doi : 
https://doi.org/10.3406/anami.1948.5655 



 

 

33 

https://www.persee.fr/doc/anami_00034398_1948_num_61_3_56
55 

 
CIDRAES, M. Lourdes, “Isabel de Aragão, Rainha Santa: da 

História ao Mito”, conférence prononcée à l’Associação das 
Antigas Alunas do instituto de Odivelas (A.A.A.i.O.) No. 
XXX/19XX. [sic] 

 
DIAZ y DIAZ, M. C. « Interprétations du pèlerinage jacobéen », 
in Les traces du pèlerinage à Saint-Jacques-de-Compostelle dans 
la culture européenne. Colloque organisé par le centre italien 
d’études compostellanes et par l’université de la Tuscia à Viterbe, 
en collaboration avec le Conseil de l’Europe, Viterbe (Italie) 28/09 
- 01/10/1989. Patrimoine Culturel, n° 20, p. 3-7 ; Strasbourg, Les 
Editions du Conseil de l’Europe, 1992. 
 
JUDICE, Nuno. D. Dinis Cancioneiro. Lisboa, Editorial Teorema, 
1997. 
 
MÂLE, Emile. Les saints compagnons du Christ. Paris, Hartmann, 
1958. 
 
MORAES, José Claudio F. de, ACACSC / Caminho de Santiago  
de Compostela pela Via de La Plata / Caminho Sanabrés, in : 
www.amigosdocaminho.com.br 

 
PARAMO de VEGA, Laura, “La España de las tres culturas : la 
convivencia entre judíos, musulmanes y cristianos en la edad 
media” Alcalibe: Revista Centro Asociado a la UNED Ciudad de 
la Cerámica, pp. 157-188 (165). 

 
RIERA, José Antonio de la, Caminho Central Português, AGACS, 
Xunta de Galicia, 2006. 

 



 

 

34 

ROSSI VAIRO, Giulia, “Pro Salute Animae : a peregrinação do rei 
D. Dinis a Compostela ”, Incipit 1. Workshop de Estudos 
Medievais da Universidade do Porto, 2009–10, Coordenadores: 
Flávio Miranda, Joana Sequeira, Universidade do Porto, Faculdade 
de Letras, Biblioteca Digital, Porto, 2012, pp. 9-21. 

 
Viviane CUNHA  

  



 

 

35 

ALLA RICERCA DELLA NA FAIDIDA 
CELEBRATA DA BERTRAN DE BORN*  

 
Résumé 

 
Nel quadro di una più vasta e complessa indagine volta a far 

emergere dagli ‘angoli morti’ in cui spesso giacciono tanti 
ispiratori e dedicatari di componimenti trobadorici, ho in questa 
sede prestato attenzione ad una figura femminile che svolse un 
ruolo di primo piano tra la comunità curtense del XII secolo, 
cantata ed incensata da Bertran de Born, di nome – Faidida – non 
molto diffuso nell’Occitania medievale, finora sfuggita ad un 
preciso e sicuro ravvisamento e rimasta un’ombra evanescente ed 
enigmatica. Ho cercato di ripristinare la funzione-destinatario nella 
canzone BdT 80,12 (nota come quella della domna soiseubuda) del 
signore- trovatore d’Altaforte, proponendo di riconoscere nella 
nobildonna celebrata per le sue eccelse qualità la sorella di 
Raimondo V, conte di Tolosa, autorevole ed influente amico di 
Bertran.  

 
Dans le cadre d’une enquête plus large et plus complexe visant à 

faire sortir des « angles morts » dans lesquels se trouvent souvent 
de nombreux instigateurs et dédieurs de compositions 
troubadouresques, j’ai ici focalisé mon attention sur une figure 
féminine qui a joué un rôle de premier plan au sein de la 
communauté courtoise du XIIe siècle. Chantée et encensée par 
Bertran de Born, Faidida, – nom peu répandu dans l’Occitanie 
médiévale – a jusqu’à présent échappé à un examen précis et sûr. 
Elle est restée une ombre évanescente et énigmatique. J’ai cherché 
à rétablir l’identité de la destinataire de la chanson BdT 80,12 
(connue sous le nom de domna soiseubuda) du seigneur-
troubadour de Hautefort, en proposant de reconnaître dans la noble 
femme célébrée pour ses excellentes qualités la sœur de Raymond 
V, comte de Toulouse, ami important et influent de Bertran. 

 



 

 

36 

È arrivato il momento, ora che sono stati recuperati e messi a 

profitto dati documentari e informativi sufficienti a schizzare 

accettabili identikit per gran parte dei responsabili delle 

intramature strofiche e versali in lingua d’oc rimaste, di spostare i 

fari dagli ierofanti, dalle eminenze letterarie, dai ‘primattori’ delle 

performances liriche, e di puntarli sulle figure di contorno, sui 

personaggi solitamente ristretti ai margini del quadro ammannito, 

sulla realtà ambientale, scolorita e alterata dal tempo, sottesa ai 

recitativi superstiti, di sottoporre a più serrate indagini i nuclei 

propulsori attorno a cui si sviluppò e si affinò l’arte della parola e 

della comunicazione poetica, di situare adeguatamente i testi 

pervenuti e spiegarne la genesi e la progettualità, senza il cui 

accertamento i prodotti rimicomelodici sopravanzati rimangono – 

bisogna ammetterlo – accepiti e interpretati solo in maniera assai 

parziale. Non si può fare ulteriormente a meno di ricomporre le 

liaisons finora sfuggite all’attenzione1, di procedere a nuove 

 
1 Il presente lavoro è stato realizzato nell’ambito del progetto internazionale 
di ricerca “Los trovadores y la canción de mujer: voces y figuras femeninas, 
representationes mentales y cambio social”, coordinato da Meritxell Simó 
Torres, avente base principale presso l’Università di Barcellona e finanziato 
dal Ministero della Cultura spagnolo (PID 2019-108910GB-G21).  
 Aveva ragione A. Asor Rosa a scrivere che «la storia della letteratura non è 
nient’altro che una descrizione accurata delle inter-relazioni che corrono fra 
tutti i punti del sistema, anzi, dei sistemi interessati. E la grandezza dello 
storico della letteratura coincide con la sua capacità di abbracciare, nel suo 
colpo d’occhio, il maggior numero possibile di queste inter-relazioni, 
soprattutto le più sottili, le più nascoste, le meno ovvie» (La storiografia 



 

 

37 

applicazioni critiche che diano conto dei materiali di cui sono 

impastati gli organismi scritturali scampati a secolari intemperie, 

di considerare – specialmente tenendo presenti la vocazione e la 

funzione relazionale, mediatica, sociale del grande canto cortese – 

le attitudini mentali, l’ethos, i gusti, le esperienze, le simpatie 

dell’audience che faceva da cornice agli spettacoli che andavano in 

scena. 

Quello praticato dai trovatori era un mondo abituato a discutere 

i messaggi lanciati, a modificarli, a completarli, a perfezionarli, a 

“pensare in accolta” e a “immaginare insieme”, che amava 

rappresentarsi e rappresentare, che si compiaceva di decifrare le 

allusioni a persone, luoghi o avvenimenti adombrati nei testi, 

consapevole che le prove attive di abilità artistica offerte si 

ponevano fuori degli schemi ordinari, si porgevano come 

manifestazioni ludiche, giochi ‘divertenti’ eppure impegnativi in 

quanto mitopoietici e mitomimetici, comportavano una percentuale 

notevole di finzione, di menzogna, di mistificazione. Si spiega così 

perché occorra spingersi viepiù dentro i meccanismi della 

produzione del senso nei componimenti superstiti, per captare ed 

afferrare le virtualità semiche di un codice espressivo tutt’altro che 

perspicuo, richiedente un bagaglio formativo e informativo, di 

 
letteraria come operazione di conoscenza, in AA.VV., La scrittura e la 
storia. Problemi di storiografia letteraria, a c. di A. Asor Rosa, Scandicci, 
La Nuova Italia Editrice, 1995, pp. 1-14: 10). 



 

 

38 

entendensa e di competenza non indifferente, fondamentale ed 

imprescindibile per penetrare le circostanze – ancora per ampi tratti 

oscure, sfuggenti, controverse – dell’invenzione poetica, per 

immettere all’interno del sistema di valori, di concezioni, di ideali, 

di norme, di simboli costruito allo scopo preordinato di attirare, 

aggregare, integrare esponenti socialmente e culturalmente 

eterocliti, desiderosi ed ansiosi di aprirsi (o allargarsi) l’accesso in 

consorzi umani ritenuti capaci di determinare e dettare i paradigmi 

moretici, di ispirare, promuovere, influenzare le opinioni, i 

sentimenti, le disposizioni psicologiche e i rapporti interpersonali 

della più vasta comunità. 

Da qui l’esigenza e l’urgenza di un tenace, caparbio, oculato 

utilizzo delle fonti conoscitive del XII e XIII secolo, d’uno sforzo 

senza precedenti d’appropriazione dell’interezza del quadro 

studiato e delle linee di interconnessione allora esistenti tra vita e 

letteratura, tra ciò che era e ciò che avrebbe dovuto essere, di un 

programma, condiviso da ricercatori operanti in comparti 

disciplinari e specialistici oggi purtroppo separati, di restituzione 

del tessuto che sostiene e circonda gli artefatti provenienti da un’età 

e da una realtà lontane e diverse dalla nostra. 

Soprattutto si impone un immediato lavoro di depurazione dalle 

interferenze di varia natura che hanno intorbidato e assottigliato la 

portata dei pezzi rimici originari e subito dopo si rende necessario 

ristabilire il Sitz im Leben, far uscire dagli “angoli morti” in cui si 



 

 

39 

trovano gli ispiratori e i dedicatari di componimenti pesantemente 

condizionati dalle loro aspettative nei contenuti, nel taglio e nei 

modi del dire adottati, ripristinando quella «funzione-destinatario» 

su cui ha efficacemente insistito a più riprese C. Giunta2. E una 

cura particolare e indilazionabile va riservata alla raccolta e alla 

delucidazione delle tracce della presenza muliebre nella vita 

pubblica, privata e letteraria del tempo, all’abbattimento del muro 

che ha ingiustamente e a lungo Hidden from History3 tante figure 

femminili che svolsero un ruolo primario, segnatamente quando 

appartenevano a stirpe titolata, nelle relazioni intersoggettive e 

nelle attività che si sviluppavano nelle aule dei castelli (e non solo), 

fecondando e animando le conversazioni colte, improntando gli 

esercizi compositivi dei trovatori che a loro si rivolgevano, 

giudicando le giostre dialettiche, intervenendo personalmente 

nell’ideazione ed elaborazione di creazioni meliche cesellate con il 

loro nome. Si devono colmare al più presto le lacune nella mappa 

delle nostre conoscenze sulle donne medievali, trasformando 

ombre evanescenti in corpi reali, in concrete e veraci protagoniste 

 
2 Vd. specialmente C. Giunta, Versi a un destinatario. Saggio sulla poesia 
italiana del Medioevo, Bologna, Società editrice Il Mulino, 2002 e Id., Sulla 
ricezione e sull’interpretazione della poesia delle origini, in Comunicazione 
e propaganda nei secoli XII e XIII. Atti del convegno internazionale 
(Messina, 24-26 maggio 2007), a c. di R. Castano-F. Latella-T. Sorrenti, 
Roma, Viella libreria editrice, 2007, pp. 31-48. 
3 Questo l’azzeccato titolo del rivoluzionario libro di S. Rowbotham 
stampato a Londra nel 1973 presso Pluto Press. 



 

 

40 

degli intrattenimenti cortesi, che spesso ruotavano proprio attorno 

a loro e che le vedevano governare le leve del sapere, dell’eloquio 

elegante, delle forme comunicative ed artistiche. 

Bisogna finalmente prendere atto che le donne sono state la base 

e il motore della ripresa culturale del XII secolo, le protettrici e le 

ispiratrici degli ideatori-elaboratori di sequenze liriche (e non di 

rado le produttrici in prima persona di poesia), accordare loro 

l’autentico, effettivo, giusto ed appropriato ruolo nella società 

dell’epoca, rinfrescando e rinverdendo i colori a torto obliati della 

loro presenza, ridando fiato alle loro voci arbitrariamente ed 

illegittimamente soffocate o trascurate perché ritenute afasiche, 

fuori norma, sine ratione, e riscrivendo, nella prospettiva che si sta 

(in)seguendo da qualche decennio, una storia della civiltà 

medievale da posizione non più androcentrica, bensì, una volta per 

tutte, di natura e costituzione mista, pluralista e paritaria. 

Negli ultimi anni mi sono arrogato il compito di setacciare in 

maniera speciale, sul versante letterario4, quella regione limosina 

che già A. Jeanroy definiva «berceau de la poésie courtoise»5; mi 

 
4 Con risultati reperibili in S. Guida, All’escola  di Giraut de Bornelh: 
Bernart de la Fon, «Cultura Neolatina», LXXX, 2020, pp. 35-74;  Id., Per 
l’agnizione di Giraut del Luc, «Tenso», 36, 2021, pp. 1-33; Id., Il legato 
lirico di Peire de Boussignac, «Studi Mediolatini e Volgari», LXVII, 2021, 
pp. 00-00. 
5 A. Jeanroy, La Poésie lyrique des Troubadours, Toulouse-Paris, Privat-
Didier, 1934, I, p. 150, il quale annotava altresì che «jusqu’à la fin du XIIe 
siècle, la poésie provençale pouvait vraiment ȇtre appelée poésie limousine». 



 

 

41 

è parso utile e conveniente mantenere concentrati i procedimenti 

ispettivi sullo stesso ambito spaziale, soffermando il periscopio 

sugli orizzonti antropici e ginecratici di un trovatore di prima 

grandezza quale era Bertran de Born, che si sentiva e si proclamava 

Limosino6, che poneva per abitudine e senza cessa al centro dei 

suoi canti la «francha terra cortesa» di cui era originario, che si 

compiaceva di procacciare passatempi sollazzevoli soprattutto ai 

suoi “vicini”, ai suoi companhons, ai joint groups perfettamente 

informati, malgrado l’ellitticità degli enunciati, circa le situazioni, 

gli eventi, i retroscena cui le orditure rimicomusicali facevano 

riferimento. 

Secondo una prospettiva prevalentemente locale, pittavino-

aquitana, se non proprio limosino-perigordina, il signore-trovatore 

di Altaforte era solito guardare non solo alla storia politico-

diplomatico-militare che si andava determinando e registrando 

attorno a lui, ma pure alla realtà socio-mondano-culturale-

letificante che si estrinsecava nell’area per diritto e in actu 

 
L’opinione dell’illustre studioso del secolo passato è stata in tempi recenti 
condivisa da S.-A. Laurent, Troubadours et société en Aquitaine au XIIe 
siècle (1071-1199). Thèse de doctorat. Université de Poitiers. Centre 
d’Etudes Supérieures de Civilisation Médiévale, 2017, p. 452. 
6 In proposito: J.-P. Thuillat, Le sentiment d’appartenance au Limousin chez 
le troubadour périgourdin Bertran de Born, in Le Limousin, pays et 
identités. Enquȇtes d’histoire (de l’Antiquité au XXIe siècle), a c. di J. 
Tricard/Ph. Grandcoing/R. Chanaud, Limoges, Presses universitaires, 2006, 
pp. 437-450 e Id., Bertrand de Born. Histoire et légende, Périgueux, Éditions 
Fanlac, 2009, con rimandi alla bibliografia precedente. 



 

 

42 

dominata dai Plantageneti, potenti “signori del Nord”, membri di 

un casato ‘colonialista’ avvertito estraneo alle tradizioni e ai 

costumi meridionali, controllanti con violenze e intimidazioni un 

comprensorio geografico che si estendeva a finibus Angliae usque 

ad Garonnam flumen, componenti di una famiglia endemicamente 

percorsa da contrasti, tensioni, intrighi, insurbodinazioni, conflitti 

intestini, figli-fratelli l’uno contro l’altro armati, coltivanti 

ciascuno propri disegni, ambizioni, ideali, e singolarmente muniti 

d’una propria corte, di una propria masnada, di fidati sequaces, di 

prezzolati cospiratori, di interessati adulatori e prestatori d’omaggi. 

Altrettanto – e forse ancor di più – limitata la superficie di 

sporgenza e di incidenza diretta delle liriche amorose, carezzevoli, 

celebrative, di Bertran, polarizzate tutte su nobildonne che aveva 

avuto modo di conoscere personalmente durante le frequentazioni 

curialesche compiute o per via degli spostamenti dettati da ragioni 

di giurisdizione/amministrazione feudale e di opportunismo 

clientelare. Sono note – e identificate almeno per grandi linee – le 

rappresentanti del gentil sesso da lui di volta in volta 

specificamente cantate ed incensate, ma è rimasta una pièce, «tra 

le più singolari dell’intera lirica medievale»7, nella quale risulta 

espresso un elogio collettivo (formulato in parte mediante nomi 

veridici, in parte attraverso la copertura di senhals) di apprezzate 

 
7 C. Di Girolamo, I trovatori, Torino, Bollati Boringhieri editore, 1989, p. 
202. 



 

 

43 

ed emancipate esponenti del mondo aristocratico del tempo, ancor 

oggi solo per una modesta quota e ipoteticamente ravvisate, 

tratteggiate con vaghe ed approssimative connotazioni e 

problematicamente proposte all’analisi critica. 

C’è quindi bisogno d’un idoneo inquadramento cronotopico, 

d’un’accorta dissezione dei vari elementi costituivi il blocco 

testuale pervenuto, d’un’energica spolveratura (con rimozione 

delle tante macchie prodottesi e sovrappostesi in oltre ottocento 

anni di sconquassati viaggi) delle mirifiche, sfuggenti ed 

enigmatiche silhouettes cui si scoprono distribuite le lodi 

dell’ingegnoso versificatore e che sicuramente occuparono un 

seggio centrale tra la comunità curtense del XII secolo. 

Il componimento d’occasione, ludico-encomiastico, che 

reclama nuove applicazioni e ricognizioni è quello che comincia 

col settenario Dompna, puois de mi no·us cal (BdT 80,12) e che gli 

studiosi di letteratura trobadorica in genere indicano come la 

canzone della domna soiseubuda, immaginata, artefatta, 

idealmente assembrata, fantasiosamente creata e plasmata traendo 

e accordando qualità esterne e virtù interiori delle gentildonne più 

pregiate e famose del circondario. 

In un tornante storico, quale quello della seconda metà del 

Cento, segnato dall’ascesa e dalla partecipazione attiva, nella 

dimensione relazionale e culturale delle compagini laiche, di donne 

d’alto ceto in possesso d’un grado di istruzione per nulla inferiore 



 

 

44 

a quello degli uomini di pari prosapia, che assolvevano spesso alle 

funzioni di organizzatrici e registe degli spettacoli, delle recite 

poetiche, degli intrattenimenti mondani destinati a svagare il 

pubblico delle aule gentilizie, che erano entrate con forza e rilievo 

nel ‘gioco’ dell’amore cortese, la nozione di bellezza aveva 

generato opinioni e discussioni seguite con grande interesse e per 

lo più improntate ai principî etici di matrice cristiana (a loro volta 

abbondantemente suggeriti dai filosofi dell’antichità) che avevano 

cercato di conciliare avvenenza percepita dai sensi con garbo e 

attrattiva d’ordine spirituale, con l’allettamento e l’incanto operati 

sulle facoltà intellettive e razionali, nella convinzione – largamente 

diffusa – che «le corps était le miroir de l’âme»8. Senza rivendicare 

in materia particolare originalità di pensiero o libertà di 

rappresentazione, Bertran de Born dotò la creatura ideale e fittizia 

escogitata per sostituire l’oggetto tangibile del suo desiderio 

insoddisfatto di propria e concreta sostanza erotica, di conveniente 

fascino materiale, di confacevole e seducente bel semblan fisico, 

ma non trascurò nel contempo di guarnire ed ornare la sua 

reificazione, il suo patchwork, delle più ricercate ed accreditate 

positività muliebri, sintetizzando ed infondendo alla figura 

concepita e ‘presa in prestito’ quanto di meglio potesse offrire sul 

 
8 D. Romagnoli, La courtoisie dans la ville, in AA.VV., La ville et la cour. 
Des bonnes et des mauvaises manières, a c. di D. Romagnoli, Paris, Fayard, 
1995, pp. 25-87: 45. 



 

 

45 

piano dei rapporti interpersonali la specie femminile: dirittura ed 

integrità morale, perfetto comportamento in pubblico, pretz verais, 

senso dell’ospitalità e della buona accoglienza, grazia e dolcezza 

nel conversare e nel rispondere, misurata gaieza. I tratti 

fisiognomici ed i contrassegni caratteriali e moretici aggregati 

rispondevano in pieno ai canoni richiesti dai sodalizi signorili più 

progrediti ed esaltavano valori sicuramente ‘visibili’ e 

sperimentalmente tenuti in alta considerazione presso le residenze 

e i luoghi d’incontro delle consorterie patrizie. Lo spunto per la 

felice invenzione giunse al Nostro, molto più colto di quanto 

comunemente si affermi, con buona dose di probabilità 

dall’aneddoto riferito da Cicerone9  – e propagatosi con grande 

fortuna nella letteratura medievale e rinascimentale – relativo al 

pittore Zeusi che volendo effigiare il simulacro di Elena, la più 

bella e famosa delle donne conosciute, assunse come modelle 

cinque delle più ammalianti ragazze di Crotone. Nel testo 

scolastico dell’Arpinate la storiella è, invero, riportata «come un 

exemplum, che introduce per similitudine il concetto che l’autore 

ha trovato utile e necessario cercare esempi per l’arte del dire da 

molti scrittori»10, mentre in Dompna, puois, risulta trasformata in 

 
9 De inventione, ed. H.M. Hubbel, London-Cambridge (Mass.), Heinemann-
Harvard University Press, 19683, II, I, 1-3. 
10 P.G. Beltrami, Bertran de Born poeta galante: la canzone della domna 
soiseubuda, in Id., Amori cortesi. Scritti sui trovatori, Firenze, Edizioni del 
Galluzzo 2020, pp. 389-406: 394. 



 

 

46 

brillante trobada celebrativa delle più armoniose e affascinanti 

dame dell’epoca, ognuna eletta a Idealtypus e nell’insieme 

congiunte a comporre un unico e fenomenale campione. BdT 80,12 

intendeva essere – lo ha giustamente osservato M. Mancini – 

soprattutto un «ventaglio di complimenti alle dame di cui si 

prendono qualità e bellezze»11, ma di fatto l’omaggio espresso 

tocca in linea primaria i parenti prossimi di genere maschile delle 

esponenti del gentil sesso cantate, il discorso portato avanti risente 

intensamente degli obiettivi politici, consociativi, coesivi che 

fluivano nelle vene liriche del trovatore limosino, il divertissement 

è rivolto precipuamente ai baroni, ai proceres, ai meliores terrae 

che stavano dietro e accanto alle eccellenze femminili chiamate in 

causa e che si compiacevano del loro ruolo primaziale pure in 

ambito estetico, corporativo, culturale, di trovarsi davanti ad 

un’insolita, gioiosa e ben riuscita, prova di cervellotica surroga 

dell’assenza. Non si può considerare un caso che la serie delle 

splendide donne evocate e pregate di cedere qualche loro speciale 

requisito si apra con la menzione di «Bello Zibellino» (da cui 

Bertran vorrebbe prelevare la fresca color natural e·l dolz esgart 

amoros12, pur esplicitamente dichiarando di commettere gran 

 
11 M. Mancini, Metafora feudale. Per una storia dei trovatori, Bologna, 
Società editrice Il Mulino, 1993, p. 150. 
12 Le estrapolazioni testuali, qui e altrove, provengono dall’edizione di G. 
Gouiran, L’amour et la guerre. L’oeuvre de Bertran de Born, Aix-en-



 

 

47 

sobrieira rinunziando a carpire dell’altro da lei cui nulla manca) e, 

immediatamente dopo, nella stessa strofa, di «donna Aelis» (della 

quale desidererebbe adottare l’adreich parlar e la piacevole 

arguzia). Sotto il senhal Bels Cembelins gli esperti di letteratura 

occitana medievale hanno da tempo13 avanzato la proposta di 

ravvisare Maria di Turenna, fregiata dal trovatore con il medesimo 

pseudonimo in Ges de disnar (v. 11), andata sposa a Ebolo V di 

Ventadorn intorno al 1180; in Aelis la critica trobadorica si è 

trovata d’accordo a riconoscere la di lei sorella minore Elis, 

maritata in prime nozze con il molto più anziano nobiluomo 

Guglielmo di Gordon (nel Quercy), amico di famiglia, rimasta 

presto vedova e legatasi in matrimonio di lì a poco con Bernardo 

di Casnac, signore di Montfort. Si tratta quindi di persone reali, alle 

quali viene domandato un dono secondo le procedure e lo stile del 

rapporto feudale, il che non solo fa rientrare la richiesta «nel 

registro della sottomissione» vassallatica, ma proietta l’intero 

componimento nella sfera «dei sirventesi di impegno politico e 

militare, di encomio e vituperio, che costituiscono gran parte della 

produzione del nostro poeta»14. La cosa, tuttavia, che più colpisce 

e lascia pensare è che entrambe le gentildonne indicate come 

 
Provence, Publications de l’Université de Provence, 1985 (la canzone di cui 
si discute si trova alle pp. 109-122). 
13 A cominciare da S. Stroński, La légende amoureuse de Bertran de Born, 
Paris, Champion, 1914, pp. 95-97. 
14 Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 395 e p. 399. 



 

 

48 

provviste di particolarmente ragguardevoli doti ad inizio della lista 

di soverchianti figure femminili erano figlie di Raimondo II 

visconte di Turenna, inquieto e turbolento barone del basso 

Limosino, a capo d’un casato che s’era di buon’ora affrancato 

dall’oppressiva autorità sovrana e aveva raccolto e conglobato alle 

sue dipendenze una folla di piccoli feudatari della zona, cui aveva 

concesso dominî territoriali e privilegi signorili, vecchio amico e 

tradizionale alleato di Bertran che aveva tutto l’interesse a stringere 

i rapporti con lui e ad eleggerlo come portabandiera delle brigate 

cavalleresche smaniose di nuove possessioni e di vantaggi 

giurisdizionali, ondeggianti tra opposte fazioni, indisciplinate e 

indomabili, riottose e sempre battagliere, che mettevano a 

soqquadro le contrade sottoposte al nominale potere dei duchi 

d’Aquitania. 

L’ipotesi che il trovatore d’Altaforte abbia voluto ingraziarsi in 

prima istanza l’illustre visconte di Turenna, fiero d’essere il 

genitore di tanto glorificate figlie e personalmente appassionato di 

lirica (segnatamente di natura ‘patriottica’ e tirante in ballo il suo 

casato), è suffragata non solo dalla constatazione che pure in 

Casutz sui de mal en pena, canzone realizzata nello stesso giro di 

anni in cui venne ordita Dompna, puois, egli non perse l’occasione 

di elogiare las tres de Torena che de tota beutat terrena ant pretz 

(vv. 17-18), ma altresì dalla circostanza che l’ineguagliabile dama 

che gli aveva dato congedo e lo aveva allontanato da sé e della 



 

 

49 

quale non era possibile trovare una pari, al punto da doverne 

artificialmente forgiare un’altra, risulta senza esitazione designata, 

al v. 61 della ‘teatralizzazione’ offerta, col soprannome Bels 

Seigner, epiteto adoperato anche in BdT 80,19 e BdT 80,3, dietro 

il quale si è sempre raffigurata, fin dalla stesura delle primigenie 

razos bertrandiane15, la figlia maggiore di Raimondo II di Turenna, 

quella Contors che poco prima del 1184 sposò il visconte Elia di 

Comborn e che negli anni ottanta del XII secolo fu cantata pure, 

col medesimo senhal impiegato dal Nostro, da Giraut de Bornelh. 

Non c’è dubbio che l’appellativo Bels Seigner vada rapportato 

alla primogenita di Raimondo II di Turenna: a prescindere dal fatto 

che l’antico ‘biografo’ è quanto mai chiaro nel rivelare che la 

«domna gentil e jove e fort prezada» poeticamente amata da 

Bertran de Born prima della comparsa sulla scena di Matilde, 

duchessa di Sassonia (figlia di Enrico II Plantageneto), e di 

Guiscarda di Beljoc (presa in moglie da Arcimbaldo VI di 

Comborn), cui si diressero successivamente i di lui sospiri, «era 

filla del vescomte de Torena e seror de ma domna Maria de 

Ventadorn e de N’Elis de Monfort»16, e senza contare che in tutte 

le altre occasioni in cui il trovatore allude alle discendenti 

femminili dell’insigne nobiluomo di Turenna collocato nei piani 

 
15 Cfr. J. Boutière-A. H. Schutz, Biographies des troubadours. Textes 
provençaux des XIIIe et XIVe siècles, Paris, A.-G. Nizet, 19642, pp. 65-139. 
16 Ibidem, p. 75. 



 

 

50 

più alti della piramide gentilizia limosina si scopre ordinariamente 

e costantemente presente il riferimento cifrato a Contors, riesce 

inammissibile credere che il Nostro, così attento nell’evocare la 

titolata nomenklatura del tempo e della regione in cui operava, 

abbia citato e celebrato, l’una chiamandola col suo reale nome di 

battesimo, l’altra con un designativo onorifico ed encomiastico, le 

due figlie minori di Raimondo II, tralasciando di inneggiare alle 

fattezze e alle virtù della primogenita, peraltro notoriamente da lui 

preferita e liricamente privilegiata. In Contors va, come dato sicuro 

e inoppugnabile, individuata la damina bella e pros, dotata di rics 

cors joios, gais e de tan bella tieira, della quale era impossibile 

trobar engal, magnificata nei versi d’apertura di BdT 80,12 e 

nuovamente osannata e pregata d’amore negli eptasillabi finali del 

componimento, in applicazione del criterio combinatorio che le 

artes poeticae definivano “a cerchio” o “a corona”. 

Ricordando, poi, che «medieval poetry, indeed  medieval 

literature as a whole, was neither primarily created nor enjoyed 

privately, as in the case today, but was, almost invariably, a public 

act with specific social implications»17, che «the song was not 

delivered in a vacuum»18, che ogni trovatore componeva «to 

 
17 S.G. Nichols, The Medieval Lyric and Its Public, «Medievalia et 
Humanistica», n.s., 3, 1972, pp. 133-153: 133. 
18 W. Calin, Singer’s Voice and Audience Response: On the Originality of 
the Courtly Lyric, or How ‘Other’ was the Middle Ages and What Should We 
Do About It?, «L’Esprit Créateur», XXIII, 1983, pp. 75-90: 77. 



 

 

51 

promote and propagandize his patron’s cause»19, che le liriche 

fortunosamente a noi pervenute erano, nella maggior parte dei casi, 

destinate a piccole cerchie di riceventi dagli orizzonti piuttosto 

limitati ancorchè ben informati a proposito delle persone, delle 

situazioni, degli eventi portati alla ribalta, che il discorso amoroso 

si risolveva il più delle volte in discorso encomiastico, in strumento 

di allocuzione e di comunicazione finalizzato a persuadere («per se 

ducere») non tanto la dama concupita, quanto l’audience elitaria 

che faceva da cornice alla performance, vengono a cadere le 

incertezze riguardo alle vere intenzioni – adulatorie, sublimatorie, 

consociative e coesive – di Bertran in Dompna, puois, alle funzioni 

sociali del suo recitativo, al perché delle procedure e delle tecniche 

di captatio benevolentiae utilizzate, alle motivazioni profonde dei 

suoi omaggi e delle scelte dei personaggi cui direttamente o 

indirettamente erano indirizzati i sensi del suo apprezzamento e 

della sua ammirazione. 

Se trasparenti si rilevano, quindi, le ragioni dell’insistito elogio, 

nella privilegiata posizione  esordiale e terminale della 

Ringkomposition di Bertran, delle figlie di Raimondo II di Turenna, 

leader della coalizione ‘autonomista’ limosina, altrettanto facili da 

congetturare, perché molto simili, si manifestano i propositi che 

portarono all’assunzione nel selezionatissimo gotha delle più 

 
19 K.W. Klein, The Partisan Voice. A Study of the Political Lyric in France 
and Germany, 1180-1230, The Hague-Paris, Mouton, 1971, p. 44. 



 

 

52 

eminenti, per qualità esteriori ed interiori, donne del tempo, della 

viscontessa di Chalés (nell’odierno dipartimento della Charente), 

moglie di Oliviero, membro della famiglia signorile di Castillon e 

del gruppo di maggiorenti locali più vicini e legati al Nostro, 

implorata ad avvio della quarta cobbola di BdT 80,12 di contribuire 

alla formazione della dompna soiseubuda dando in dono il suo 

petto e le sue mani, di Audiart (di Malamort), esponente di un 

lignaggio per tradizione affiliato e federato alla domus 

dell’aristocratico trovatore di Altaforte, citata al principio della 

quinta strofa e sollecitata ad imprestare le sue grazie e la sua 

eleganza nel vestire, di Mieills-de-Ben, cioè di Guiscarda di Beljoc, 

entrata nella potente e rispettata casata viscontile di Comborn, per 

via del matrimonio con Arcimbaldo VI, invitata nei vv. 47-50 del 

testo sopravanzato a cedere il suo nou cors prezan e fatta oggetto 

di lodi, con identico epiteto, non solo da Bertran stesso in altre 

pièces amorose, ma pure da Arnaut Daniel e da Gaucelm Faidit. 

Manca, invece, a tutta prima, di logica giustificativa la 

prolungata – per cinque versi, ad inizio della sesta strofa – 

esaltazione di Na Faidida, dalla quale il trovatore avrebbe voluto 

ricevere in dono per la sua ideale personificazione femminile «i bei 

denti, il senso dell’ospitalità, il nobile rispondere al prossimo». I 

commentatori moderni, a differenza dei destinatari primari della 

testura melica, in grado di afferrare e decifrare subito le strizzatine 

d’occhio, gli ammiccamenti e le formulazioni criptiche che 



 

 

53 

percorrono la  sequenza versale, hanno provato palese imbarazzo a 

tradurre ed interpretare la deposizione manoscritta per il v. 51 e si 

sono divisi in più campi: da un lato gli arrendevoli, rinunciatari a 

scoprire quanto sta sotto la crosta, per i quali non esiste possibilità 

di penetrare ciò che l’autore dell’organismo poetico volle 

significare ricorrendo al distintivo onomastico Faidida; dall’altro i 

convinti che l’appellativo non sia altro che un «senhal for an 

unknown lady»20; infine, in manipolo ridotto, gli irriducibili 

nell’esplorazione e nello scavo d’archivio, alla costante ed 

inesausta ricerca d’un’identità storica, finora purtroppo non emersa 

in maniera persuasiva. Questi ultimi hanno in genere seguito la 

traccia indicata da S. Stroński (per il quale Faidida era 

«probablement de la famille de Peire Faidit, baron important, qui 

apparaît souvent dans les actes du visconte de Turenne»21), 

allargandola fino a comprendere, giusta l’imbeccata fornita dal 

 
20 F.M. Chambers, Proper Names in the Lyrics of the Troubadours, Chapel 
Hill, The University of North Carolina Press, 1971, p. 124. Indicazioni 
bibliografiche di lavori precedenti e successivi da collocare nel medesimo 
solco in E. Vallet, Il senhal nella lirica trobadorica (con alcune note su 
Bel/Bon Esper in Gaucelm Faidit), «Rivista di Studi testuali», V, 2003, pp. 
111-167: 132. Fra gli ultimi seguaci di tale linea ermeneutica è da annoverare 
Beltrami che, patentemente mostrando di credere all’impiego d’uno 
pseudonimo da parte di Bertran, ha tradotto in italiano Na Faidida con 
«donna Sbandita» (Bertran de Born cit. n. 10, p. 406). 
21 Stroński, La légende cit. n. 13, p. 96. Il parere è stato accettato, fra gli altri, 
da M. de Riquer, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, 
Editorial Planeta, 1975, p. 700 e da Gouiran, L’amour et la guerre, cit. n.12, 
p.121. 



 

 

54 

cartulario di Dalon22, il ramo dinastico dei Faidit di Altaforte, 

parenti collaterali di Bertran de Born e aventi il proprio corifeo 

negli ultimi decenni del Cento in Elia Faidit, nipote del Nostro e 

documentalmente attestato dal 1178 al 121423. Ma, a parte il fatto 

che l’esistenza nel clan del trovatore di una dama di nome Faidida 

non è in alcun modo documentata, riesce poco verosimile l’ipotesi 

che Bertran abbia voluto inserire in una rassegna di rappresentanti 

del gentil sesso di prima grandezza e notorietà nel firmamento 

signorile e cortigiano meridionale della seconda metà del XII 

secolo una propria congiunta poco conosciuta fuori del milieu 

geografico d’appartenenza, attribuendole qualità che i più 

ignoravano e che la distinguevano rendendola degna d’essere presa 

ad esempio. I modelli, per essere compresi ed efficaci, hanno 

bisogno, in ogni tempo, d’essere alla vista e alla portata di tutti, di 

far parte del bagaglio culturale e informazionale collettivo non 

troppo diverso da quello degli autori dei messaggi trasmessi e 

comunque non esorbitante dal raggio di competenze normalmente 

possedute, acquistando significato solo in funzione dei destinatari 

 
22 Vd. L. Grillon, Le Cartulaire de l’abbaye Notre Dame de Dalon, 
Périgueux, Archives départementales de la Dordogne, 2004. 
23 Di questo avviso W.D. Paden-T. Sankovitch-P.H. Stäblein, The Poems of 
the Troubadour Bertran de Born, Berkeley-Los Angeles-London, University 
of California Press, 1986, p. 157 e, più di recente, Laurent, Troubadours cit. 
n. 5, p. 461. 



 

 

55 

cui sono rivolti; ciò vale in particolar modo per le consorterie 

elevate, ristrette e chiuse. 

Conviene pertanto impostare le indagini su basi differenti da 

quelle finora in(ter)cettate e orientarle verso direzioni più 

plausibili, tenendo presente che «les noms ont toujours offert un fil 

conducteur aux historiens»24.  E s’addice alla nostra investigazione 

serbare preliminarmente ben scolpita nella memoria la nozione che 

nel medioevo i nomina propria contenevano spesso aspetti di 

spiritualità popolare non specificamente cristiana e di residuale 

affettività pagana, traducevano sentimenti o auspici di facile 

intendimento, erano dotati di forza totemica e rivestivano una 

funzione simbolica, venivano utilizzati ed accepiti, soprattutto 

negli ambienti equestri più sofisticati, come ‘etichette’, marche 

indiziarie e distintive, spie d’una coscienza familiare o d’una 

condizione che si sperava di far assumere al portatore, costituivano 

il principale supporto dell’identità personale e obbedivano a «un 

destin programmé»25. 

Nei secoli dopo il Mille le forme antroponimiche non 

cambiarono molto rispetto al passato, seguitarono ad essere estratte 

 
24 C. Duhamel-Amado, La famille aristocratique languedocienne. Parenté et 
patrimoine dans les vicomtés de Béziers et d’Agde (900-1170). Thèse 
presentée pour l’obtention du doctorat d’État, Université Paris IV, 1995 
(dactyl.), I, 1, p. 104. 
25 Ead., Genèse des lignages méridionaux. I. L’aristocratie languedocienne 
du Xe au XIIe siècle, Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail, 2001, p. I, 
p. 293. 



 

 

56 

tanto dal repertorio visigotico-germanico, quanto da quello latino-

cristiano, e non si registrarono mutamenti notevoli nel sistema 

prima vigente di denominazione degli uomini e delle donne, che 

rimase fondamentalmente identico per gli/le esponenti dei due 

generi, senza allocutivi esclusivi e circoscritti all’una o all’altra 

delle specie umane; i designativi onomastici maschili continuarono 

a contagiare quelli femminili e si mantenne stabile la tendenza ad 

improntare gli appellativi di battesimo delle neonate sui distintivi 

virili, che venivano sostanzialmente ricalcati e riprodotti con 

ritocchi e rifacimenti limitati all’aggiunta d’una desinenza 

femminile al corrispondente contrassegno maschile. 

L’imposizione del nome, quando nasceva un bambino o una 

bambina, era un affare di famiglia, anzi sociale, giacché era capace 

di produrre senso, comportava «la délivrance d’un message»26, 

serviva a stabilire i rapporti tra il singolo e il gruppo di cui entrava 

a far parte, a situare ed integrare l’individuo nel parentado, nella 

comunità, nella rete di interdipendenze personali. La scelta del 

signum denominativo dipendeva da molti fattori: rientrava, in 

primis, in una logica di perpetuazione e trasmissione dei beni di un 

determinato focolare domestico, costituiva, poi, allorché si ripeteva 

un appellativo tradizionale nel casato, la prova dell’esistenza di un 

 
26 F. Mazel, Noms propres, dévolution du nom et dévolution du pouvoir dans 
l’aristocratie provençale (milieu Xe-fin XIIe siècle), «Provence Historique», 
LIII, 2003, pp. 131-172: 134. 



 

 

57 

legame forte tra gli antenati e i loro discendenti, tra i morti e i vivi, 

assumeva quindi un significato che riguardava il passato, ma anche 

il futuro, correlando il soggetto unico alla storia e al destino della 

stirpe, assicurava la continuità della schiatta al di là delle persone, 

valeva a porre il membro del clan sotto l’ala protettrice del capo, a 

munirlo d’uno stendardo utile a identificarlo e a procurargli, se le 

esperienze erano positive, considerazione e rispetto. Ogni ricetto, 

in specie se signorile, aveva «ses marqueurs lignagers»27 e in 

particolar modo l’appartenente a progenie patrizia e altolocata, così 

come sentiva il bisogno di trasmettere agli eredi i suoi titoli, i suo 

dominî, i suoi uffici, avvertiva l’esigenza di valorizzare, devolvere 

e perpetuare il nome del padre o degli agnati più prossimi, di 

informare subito gli altri (vicini e lontani) della legittimità del 

successore a far parte della struttura gentilizia e a godere delle 

potestates da lui detenute, a rivendicarne l’honor, l’autorevolezza, 

il credito, i privilegi che la domus si era nel tempo guadagnati. 

Ancora nella cosiddetta seconda età feudale il Leitname, il 

distintivo onomastico che consentiva all’esterno di riconoscere e 

caratterizzare la dinastia, si riceveva in retaggio non diversamente 

dal patrimonio e l’incontestabilmente primo dovere dei genitori 

quando veniva al mondo un figlio o una figlia era di conferire un 

 
27  C. Duhamel- Amado, Femmes entre elles. Filles et épouses 
languedociennes (XIe et XIIe siècles), in Femmes. Mariages.Lignages. XIIe-
XIVe siècles. Mélanges offerts à Georges Duby, Bruxelles, De Boeck-
Wesmael, 1992, pp. 125-156: 144. 



 

 

58 

nome tradizionale nella famiglia, immediatamente evocatorio e 

rinviante ai predecessori, ai fondatori della possidenza castrale o 

territoriale, con propensione alla replica dell’allocutivo di 

generazione in generazione per ribadire la continuità della dinastia 

e l’identità della linea (d)evolutiva. Si spiegano anche in questo 

modo il persistere di forme antroponimiche arcaiche, il 

conservatorismo palese nell’adozione dello stock di appellativi 

nominali, la pratica, largamente diffusa, della Nachbenennung, 

l’importanza del senso di appartenenza, dell’origine, della 

memoria genealogica che si dimostrava con l’uso rituale di 

identificativi di vecchio conio che passavano da un ramo all’altro 

dell’albero agnatico. 

Il bisogno e il modo di denominare una persona non erano, 

tuttavia, gli stessi nel caso delle donne e degli uomini: per questi 

ultimi si accentuò sempre più l’andazzo/abitudine d’attingere con 

prevalenza e abbondanza dal serbatoio onomastico cristiano, 

mentre per le prime si andò progressivamente riducendo la 

vocazione a porre il loro designativo sotto l’egida di qualche 

santo/a e divenne via via predominante la voga di ricorrere ad 

appellativi insoliti, di fantasia, ispirati al registro degli affetti, della 

bellezza, della nobiltà, o di stampo augurale esprimenti voti di 

salute, amabilità, eleganza, felicità. Con l’affermazione e il trionfo 

del sistema antroponimico a due elementi, nomen più cognomen, e 

l’emergere di nuove strutture ed organizzazioni del potere, non 



 

 

59 

vennero, comunque, meno le tendenze all’esplicitazione delle 

‘radici’, né le resistenze al soffocamento dei legami parentali e allo 

sfruttamento ‘civile’ delle ascendenze. Va però osservato che 

mentre «the nobles of the twelfth century considered themselves 

members of distinct lineages, identified at least in part by the 

repetition of the same male names over the generations»28 e si 

mostravano impegnati a difendere e a conservare nei riguardi della 

parole maschile il capitale onomastico trasmesso dagli avi, erano 

più propensi a infrangere le regole dinastiche nei confronti delle 

figlie, cui veniva risparmiato l’appioppamento di un vetusto 

appellativo ancestrale, perché ben si sapeva che vivevano in una 

situazione ambigua e precaria dal momento che «women began life 

as part of one family or kin group, but married into and became 

part of another kin group during their lifetimes»29 e quindi avevano 

minori necessità di dimostrare un’arborescenza riflettente il ceppo 

d’origine che sarebbe riuscita impropria ed inopportuna dopo il 

matrimonio e l’ingresso in un nuovo lignaggio. Questa la ragione 

per la quale «l’usage du surnom n’apparaît que bien tardivement 

dans l’anthroponymie féminine: pas avant le XIIème siècle»30 e per 

 
28 C.B. Bouchard, The Migration of Women’s Names in the Upper Nobility, 
Ninth-Twelfth Centuries, «Medieval Prosopography», 9/2, 1988, pp. 1-19: 
11. 
29 Ead., “Those of My Blood”. Constructing Noble Families in Medieval 
Francia, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2001, p. 169. 
30 N. Pascaud, Anthroponymie et designation des femnes dans les cartulaires 
de Grenoble, in Genèse médiévale de l’anthroponymie moderne, II-2. Études 



 

 

60 

la quale le donne, fino a tale epoca, non subirono «les évolutions 

fondamentales qui affectaient la population masculine»31, l’uso 

della doppia denominazione rimase loro estraneo – anche per via 

del fatto che intervenivano molto raramente nei documenti del 

tempo – e continuarono ancora a lungo ad essere distinte e 

designate col semplice nome di battesimo, al massimo, quando era 

proprio indispensabile, seguito da una specificazione 

complementare: figlia di, moglie di, sorella di. 

Giusta la prassi normale e consueta ai suoi tempi, dunque, 

Bertran de Born segnalò in BdT 80,12 le gentildonne più pregiate 

dell’epoca o con un senhal o col solo appellativo di battesimo, e 

del tutto naturale riesce che per i contemporanei e i frequentatori di 

aule signorili in the know, cui egli direttamente o indirettamente si 

rivolgeva, le evocazioni risultassero perspicue e trasparenti, mentre 

oggi, a distanza di tanti secoli, si provi difficoltà ad eliminare gli 

ossidi e le incrostazioni che impediscono una sicura 

identificazione. 

Per quanto attiene, in particolare, alla deposizione manoscritta 

Na Faidida del v. 51 c’è da avvertire che i pochi studiosi che hanno 

fermato la loro attenzione su di essa si sono trovati tutti d’accordo 

nel ritenere il secondo lessema, nella forma maschile e in quella 

 
réunis par M. Bourin et P. Chareille, Tours, Publication de l’Université, 
1992, pp. 101-110: 106. 
31 M. Nigoul, Désignation et anthtoponymie des femmes dans le Lézadois, 
nello stesso libro di AA.VV. citato nella nota precedente, pp. 133-150: 141. 



 

 

61 

femminile, derivato dall’etimo anticofrancone *faihida e 

nell’attribuirgli il valore di “esiliato, messo al bando, proscritto”, 

nonché, in qualche caso, per estensione, di “malheureux”32. Ma a 

me pare più consentaneo prendere in considerazione un 

apparentamento con il gotico fahēts = “gioia” o con la voce sassone 

fagin (da cui il verbo faginōn, feginōn = “rallegrarsi”) e ipotizzare 

un primordiale e più o meno consapevolmente mantenutosi nel 

tempo investimento pronosticatorio e beneagurante dell’allocutivo 

galloromanzo, e in specie occitano, Faidida, portatore del 

significato di “fortunata, beata, favorita dalla sorte”33. 

Di fatto, in tutta la Francia a sud della Loira, capita d’incontrare 

nei secoli centrali del medioevo, segnatamente ai livelli sociali più 

elevati, esponenti del gentil sesso dotate del designativo 

battesimale Faidida. Una ricognizione prosopografica sistematica 

in tal senso, con puntuale e scrupolosa presentazione dei risultati 

dell’inchiesta, non è stata possibile per le difficoltà d’accesso agli 

archivi e alle biblioteche in epoca di covid 19 e perché non è 

sembrata necessaria e/o determinante in questa sede; a titolo 

esemplificativo, però, si fornisce di seguito qualche indicazione di 

proposito mirata sul XII secolo, il periodo di tempo che qui più ci 

 
32 E. Levy, Petit Dictionnaire Provençal-Français, Heidelberg, Carl Winter. 
Universitätverlag, 19735, p. 182. 
33 In merito: M.-Th. Morlet, Les noms de personne sur le territoire de 
l’ancienne Gaule du VIe au XIIe siècle, Paris, Éditions du Centre National de 
la Recherche Scientifique, 1971, p. 87. 



 

 

62 

interessa, frutto di randomici sondaggi. Negli anni settanta del 

Cento fu effettuata nei pressi di Montauban (capoluogo 

dell’odierno dipartimento di Tarn-et-Garonne) una donazione, a 

favore di un’istituzione monacale femminile dei dintorni, per 

l’anima del miles Ugo de Pis, dalla figlia Faidida nella sua casa di 

Villamada34. Negli ultimi decenni della stessa centuria Guglielmo 

Laugier, cosignore dell’Isola sulla Sorgue, esercitò la reggenza 

anche su Sault, grazie al matrimonio con la discendente della ricca 

e potente famiglia d’Agoult, Faidida, che l’aveva ottenuta come 

appannaggio obnuzionale35. Un poco più tardi, tra i documenti 

necrologi dell’abbazia di San Pietro di Solignac, si reperisce sotto 

la data del 29 luglio il ricordo della scomparsa, con conseguente 

avviso di messa di suffragio, di «Faidida, femina»36. 

Fra le tante stirpi signorili, comunque, che nel XII secolo 

decisero d’assegnare ad una loro appartenente il nome Faidida, 

spicca quella baronale che esercitava la sua egemonia, per 

concessione dei conti di Tolosa, su Uzès, una della prime 

piazzeforti fondate dai Romani (Ucetia) nella regione del Gard, 

divenuta capoluogo di circondario e di cantone, a circa 20 km a 

 
34 Cfr. D. Panfili, Aristocraties méridionales. Toulousain-Quercy. XIe-XIIe 
siècles, Rennes, Presses Universitaires, 2010, p. 153. 
35 M. Ferrand, L’Isle-sur-la-Sorgue, ses élites, leurs mutations (XIIe-XIVe 
siècles). Mémoire de Master 2, Université d’Avignon et des Pays de 
Vaucluse, 2016 (dactyl.), p. 102. 
36 J.-L. Lemaître, Les documents nécrologiques de l’abbaye Saint-Pierre de 
Solignac, Paris, Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1984, p. 171. 



 

 

63 

nord-est di Nîmes. Alla morte di Eleazar nel 1125 il dominium 

passò per un quarto alla figlia Beatrice e per tre quarti al figlio 

Raimondo Decano (che aveva accompagnato Raimondo IV di 

Saint-Gilles alla prima crociata e che nella qualità di testimone 

aveva sottoscritto il testamento dettato da questi il 31 gennaio 1105 

nel castello di Monte Pellegrino, in Siria), il quale sposò Maria, 

erede di Rostagno I di Posquières che gli portò in dote l’omonima 

vasta baronia nella diocesi di Nîmes e gli procurò una copiosa 

figliolanza, composta di sette maschi e una femmina, cui fu 

imposto il nome di Faidida. Costei venne data in moglie, poco 

prima del 112537, ad Alfonso Giordano, conte di Tolosa dal 1119 

al 1148, per cementare ulteriormente un’amicizia e un’alleanza 

risalenti nel tempo. Non si può non dare ragione a L. Macé quando 

scrive che «chez les Uzès, le service du prince de la maison de 

Saint-Gilles demeure avant tout une histoire de famille» e, 

mettendo in rilievo le relazioni di parentado intercorrenti fra i due 

casati aristocratici, osserva che, dopo la scomparsa di Alfonso 

Giordano, «le rôle et l’influence» sull’ancor minorenne successore 

Raimondo V dello zio Bermondo d’Uzès, suo tutore nel disbrigo 

delle faccende politiche ed amministrative, «paraissent 

 
37 Al 15 settembre di quell’anno, infatti, rimonta l’atto di divisione della 
Provenza tra Alfonso Giordano e Raimondo Berengario III, conte di 
Barcellona, recante il «signum Faydidae praedicti Ildefonsi uxoris» (C. 
Devic-J. Vaissete, Histoire Générale de Languedoc, V, Toulouse, Privat, 
18752, p. 935). 



 

 

64 

particulièrement déterminants» e che l’appoggio assicurato a 

Raimondo V «au moment de l’accession au pouvoir» fu seguito da 

«une longue et étroite collaboration»38. Va notato altresì che «un 

soutien non négligeable» al giovane conte di Tolosa giunse dal 

vescovo di Nîmes negli anni 1141-1182, Aldoberto, fratello più 

piccolo di Bernardo di Uzès, che godette dell’incondizionata 

fiducia del nipote e che può giustamente essere considerato l’unico 

prelato componente «comme un membre à part entière de 

l’entourage politique du comte»39. Né si può sottacere per 

economia di carta che Raimondo V di Tolosa era solito negli atti 

pubblici essere designato con la doppia discendenza, paterna e 

materna, «figlio di Alfonso e di Faidida», e che, soprattutto «à 

partir des années 1170 commence à se diffuser très 

progressivement dans les différents scriptoria du domaine 

comtal»40 l’impiego della più breve formula «figlio di Faidida» o 

«figlio della contessa Faidida», che era quella prediletta dai notai 

della corte e che preannunciava quel culto per la scaturigine 

materna che nei decenni successivi sarebbe diventato caratteristico 

e costante nel lignaggio raimondino. 

Sotto quest’inquadratura non sorprende che, avendo avuto 

Alfonso Giordano da Faidida quattro figli e tre figlie, alla seconda 

 
38 L. Macé, Les comtes de Toulouse et leur entourage. XIIe-XIIIe siècles, 
Toulouse, Éditions Privat, 2000, p. 91. 
39 Ibidem, p. 100. 
40 Ibidem, p. 212. 



 

 

65 

discendente femminile, nata verosimilmente nei primi anni trenta 

del XII secolo, sia stato assegnato, contravvenendo all’usanza di 

imporre alla prole un nome tradizionale nello stipite paterno e 

maschile41, un appellativo di battesimo proveniente dalla schiatta 

cui egli si era associato contraendo libero e regolare sposalizio e 

riproducente esattamente l’allocutivo della moglie. 

La fresca d’anni eredipeta Faidida venne data in moglie poco 

prima del 1148 a Umberto III, conte di Savoia, in ossequio ai 

disegni della casa di Saint-Gilles di espansione verso le regioni a 

nord-est della Provenza, ma l’unione fu di corta durata, giacché nel 

1157 la nobildonna risulta separata dal marito e rientrata nel milieu 

d’origine. Non esistono tracce documentarie di lei dopo tale data 

perché, come si sa, all’epoca le rappresentanti del gentil sesso 

intervenivano molto raramente nelle scritture notarili e nei 

giustificativi delle transazioni di cui ci è rimasta memoria e perché, 

conformemente al diritto romano che considerava la testimonianza 

un munus virile, in particolare «la coutume de Toulouse frappe la 

femme d’incapacité testimoniale. Elle n’est jamais témoin 

 
41 Bouchard, “Those of My Blood” cit. n. 29, ha fondatamente e correttamente 
segnalato che «among the upper aristocracy of western Europe, parents gave 
their daughters names virtually exclusively from paternal, rather than 
maternal, sides of family» (p. 120). 



 

 

66 

instrumentaire. Aucune femme ne figure dans les actes du comte, 

des consuls, des notaires»42.  

Non si teme, tuttavia, di correre troppo con la fantasia, 

supponendo che la sorella di Raimondo V di Tolosa, libera da (e 

probabilmente ostica all’istituzione di nuovi) legami matrimoniali, 

non sia rimasta lontana dalle aule in cui si svolgevano brillanti e 

festose riunioni patrizie, che costituivano «occasions for 

ostentatious displays of fine living and prodigality»43, in cui era 

apprezzata la presenza fisica di dame capaci di creare o rinforzare 

processi identitari collettivi o di far emergere in pubblico le 

strutture e le reti di solidarietà, esperte nell’arte del vestire, del 

conversare, dell’animare, secondo convenentia, i giochi di corte, 

nel tener desto e stabile il discorso amoroso nei suoi aspetti 

immaginari, simulati, ludici, da commedia, e nelle sue virtualità 

emozionali ed affettive oniriche, nel muoversi con disinvoltura in 

una socialità ancora di tipo fortemente gerarchico e feudale, 

all’interno della quale le parole e i gesti avevano un’importanza 

cruciale. 

 
42 H. Gilles, Le statut de la femme dans le droit toulousain, in AA.VV., La 
femme dans la vie religieuse du Languedoc (XIIIe-XIVe siécles), Toulouse, 
Privat, 1988, pp. 79-97: 82 (= Cahiers de Fanjeaux, 23). 
43 R. Harvey, Courtly culture in medieval Occitania, in S. Gaunt-S. Kay 
(eds.), The Troubadours. An Introduction, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1999, pp. 8-27: 12. 



 

 

67 

L’antica vida del trovatore tolosano Guiraudo lo Ros, fiorito 

nell’ultimo terzo del Cento, informa che egli «venc en la cort de 

son seingnor, lo comte Anfos, per servir…et enamoret se de la 

comtessa, filla de son seingnor; et l’amors qu’el ac en leis 

l’enseingnet a trobar»44. Tutto lascia credere che il conte di Tolosa 

evocato dal ‘biografo’ duecentesco sia da riconoscere in Alfonso 

(Giordano) ma, dal momento che questi ebbe, come sopra si è 

accennato, tre figlie, permangono incertezze circa l’identità della 

gentildonna della casa di Saint-Gilles cantata dal trovatore, tanto 

più che nel suo magro lascito superstite non si rinviene il nome di 

nessuna delle discendenti del titolato capo della domus. L’erudito 

settecentesco La Curne de Saint-Palaye, «con interessi più storici 

che filologici»45, avanzò per primo il sospetto che la contessa 

(quindi una figlia legittima e non naturale di Alfonso) esaltata con 

grande rispetto da Guiraudo nelle sue canzoni debba essere 

immedesimata con Faidida, divenuta contessa di Savoia46, e 

l’ipotesi è stata in tempi recenti condivisa e portata avanti da uno 

 
44 Vd. Boutière-Schutz, Biographies cit. n. 15, p. 345. Sulla figura e 
sull’opera del trovatore cfr. S. Guida, Note a margine di Guiraudo lo Ros nel 
grande libro della poesia trobadorica, «Cultura Neolatina», LXXXI, 2021, 
pp. 000-000. 
45 C. Di Girolamo, I trovatori, Torino, Bollati Boringhieri editore, 20212, p. 
245. 
46 J.-B. La Curne de Sainte-Palaye, Histoire littéraire des troubadours, Paris, 
Durand, 1774-1781, III, p. 209. 



 

 

68 

dei migliori specialisti odierni in materia, L. Macé47. Nulla in realtà 

si oppone alla proposta, purché venga rimossa l’obliqua 

insinuazione del Saint-Palaye che gli elogi lirici siano stati 

indirizzati da Guiraudo a Faidida prima del matrimonio di costei 

con Umberto III di Savoia; dato che le nozze avvennero quando la 

sposa era appena uscita dalla fanciullezza, che il sentimento 

amoroso per lei da parte del trovatore si esplicò in versi e musica 

per un abbastanza lungo arco di tempo e verosimilmente de pres, 

che l’attività poetica di Guiraudo non risulta in alcun modo 

attestata (o ricostrubile) anteriormente al 1180 e che l’esistenza 

della nobildonna si spinse – non diversamente da quella dei fratelli 

e delle sorelle – presumibilmente sino alla fine del secolo (se non 

oltre),  appare più logico supporre – e senza con ciò conferire valore 

di veridicità o di storicità al relato della vida – che le lodi e gli 

omaggi a Faidida siano stati rivolti in epoca posteriore al 1157, 

dopo il rientro nella casa avita e la ripresa del suo ruolo primario 

nelle pratiche e nelle inclinazioni mondane e paraletterarie della 

dinastia d’appartenenza, quando poteva sembrare, agli occhi di un 

devoto e galante vagheggino catturato dal suo fascino, più sensibile 

e permeabile (se non addirittura bisognosa per riprendersi dalla 

sfortunata esperienza passata) alle lusinghe e agli incensamenti 

trobadorici. 

 
47 Macé, Les comtes de Toulouse cit. n. 38, p. 201. 



 

 

69 

L’ammettere come possibile che Faidida sia stata oggetto di 

desiderio, destinataria dei sospiri amorosi, fonte di tormentato 

piacere di Guiraudo lo Ros nell’ottava/nona decade del XII secolo, 

fa, indubbiamente, crescere il tasso di probabilità che nel 

medesimo giro di anni Bertran de Born abbia voluto scientemente 

includere nel drappello delle nobildonne adulate e incensate per le 

loro eccelse qualità la sorella dell’autorevole e amico conte di 

Tolosa, certamente nota, ammirata e stimata nei salotti frequentati 

dalla bona gen che faceva da cornice alle performances e agli 

spettacoli riservati al godimento dei maiores. 

In effetti, il signore-trovatore di Altaforte intratteneva rapporti 

di conoscenza, mutua simpatia personale, alleanza, solidarietà con 

Raimondo V almeno a partire dai primi anni del 1173, forse già dal 

gennaio di quell’anno quando Enrico II Plantageneto si recò con 

largo seguito (tra cui il suo erede designato, il re giovane) in 

Alvernia «to settle important dynastic business» e per presiedere 

«a great regional summit»48 al quale intervennero il detentore della 

corona d’Aragona, Alfonso II, il conte di Vienne, Giraldo di 

Mâçon, il timoniere della famiglia comitale di Maurienne, 

Umberto, il responsabile della casa di Saint-Gilles, Raimondo, 

nonché numerosi baroni di minor rango, ma pur sempre blasonati 

ispiratori e/o protagonisti delle vicende politiche, diplomatiche, 

 
48 M. Strickland, Henry the Young King, 1155-1183, New Haven-London, 
Yale University Press, 2016, p. 120. 



 

 

70 

successorie, militari, amministrative, prodottesi nelle ultime 

stagioni nell’area settentrionale del Midi, o, come si configura 

ipotesi più attendibile, dal mese di febbraio, allorché il sovrano 

Plantageneto decise di spostare e continuare a Limoges le 

discussioni intavolate con i grandi aristocratici convenuti a 

Montferrand. Nel capoluogo limosino si svolse una grandiosa – e 

nutritissima per massa di partecipanti – adunanza di signori (con 

notabili di varia statura) provenienti da diversi territori, nel corso 

della quale fu raggiunta una provvisoria pace tra i casati da decenni 

in guerra di Barcellona-Aragona e di Tolosa-Saint-Gilles49, fu 

siglato un atto di omaggio e di sottomissione feudale, prestato alla 

presenza della regina Eleonora, di Raimondo V ad Enrico II e ai 

suoi figli Enrico il giovane e Riccardo, che sanciva la dipendenza 

 
49 Su cui vd. segnatamente: Ch. Higounet, Un grand chapitre de l’histoire du 
XIIe siècle: la rivalité des maisons de Toulouse et de Barcelone pour la 
préponderance méridionale, in Mélanges d’histoire du Moyen Age offerts à 
Louis Halphen, Paris, Presses Universitaires de France, 1951, pp. 313-322; 
R. d’Abadal, À propos de la ‘domination’ comtale de Barcelone sur le Midi 
français, «Annales du Midi», 76, 1964, pp. 315-345; P. Bonnassie, Le comté 
de Toulouse et le comté de Barcelone du début du IXe au début du XIIIe 
siècle: esquisse d’histoire comparée, in Actes del Vuité Col.loqui de llengua 
i literatura catalana, Montserrat, Publicacions de l’Abadia, 1988, I, pp. 27-
45; Th. N. Bisson, Medieval France and Her Pyrenean Neighbours, London, 
Hambledon, 1989; C. Duhamel-Amado, L’État toulousain sur ses marges: 
les choix politiques des Trencavels entre les maisons comtales de Toulouse 
et de Barcelone (1070-1290), in Les troubadours et l’État toulousain avant 
la Croisade (1209), «Annales de Littérature Occitane», 1, 1995, pp. 117-
138; H. Débax, La féodalité languedocienne. XIe-XIIe siècles, Toulouse, 
Presses Universitaires  du Mirail, 2003, con bibliografia.  



 

 

71 

del conte dal ducato d’Aquitania e dai suoi governanti50, avvennero 

verosimilmente i primi contatti, destinati a rafforzarsi e svilupparsi 

in anni successivi, tra Bertran de Born e il toparca santegidense che 

è ammissibile abbia in quell’occasione conosciuto ed apprezzato il 

talento poetico del giovane patrizio perigordino. 

Nel decennio susseguente al convegno di Limoges le regioni del 

sud-ovest della Francia non solo furono teatro di turbolenze e 
 

50 Fin dall’ultima decade dell’XII secolo, dopo la morte in Terrasanta, nel 
1094, senza eredi maschi, di Guglielmo IV, conte di Tolosa, ed il matrimonio 
della di lui figlia Filippa col duca d’Aquitania Guglielmo IX, i rapporti tra le 
due dinastie al potere sulle sponde della Garonna e a Poitiers erano stati tesi 
e caratterizzati da continui conflitti e contrasti, che si erano riacutizzati in 
seguito alle nozze di Enrico II Plantageneto con Eleonora d’Aquitania, 
pronipote di Filippa, che, come il padre e il nonno, non aveva smesso di 
rivendicare i diritti successori. Le ostilità fra i due casati si erano protratte 
con alterne vicende belliche, che avevano procurato sostanziali vantaggi 
territoriali nell’alto Quercy agli aventi causa di Filippa, sino alla vigilia dei 
colloqui di Montferrand-Limoges. In quel momento storico Enrico II aveva 
toccato il massimo della sua supremazia e della sua influenza nel Sud della 
Francia, mentre Raimondo V aveva perso (per via del ripudio della moglie 
Costanza) l’appoggio di Luigi VII, re di Francia, prima suo cognato, e si 
trovava a dover fronteggiare rinnovati violenti assalti dalla zona pirenaica 
condotti dall’acerrimo nemico Alfonso II d’Aragona. L’atto formale di 
subordinazione sottoscritto il 25 febbraio 1173 per un verso consentiva al 
conte di Tolosa d’avere le mani libere nei confronti dell’irriducibile 
avversario iberico che cercava incessantemente d’espandersi in Provenza e 
nella regione rodaniana, per l’altro dava la possibilità al re d’Inghilterra di 
«détourner Raymond V de l’alliance avec Louis VII tout en accomplissant à 
son profit le dessein de Guillaume IX et de Guillaume X de soumettre 
Toulouse à l’Aquitaine» (S.-A. Laurent, Arnaut Daniel et «l’affaire 
Cornilh»: une approche historique, «Revue d’Études d’Oc», n.s., 172, 2021, 
pp. 119-162: 154). 



 

 

72 

scompigli dovuti prima alla rivolta dei figli di Enrico II contro il 

padre e poi ad una serie ininterrotta di contrasti e gelosie dei fratelli 

istituiti come eredi, ma divennero terreno di rinnovati scontri 

armati tra il re d’Aragona ed il conte di Tolosa, implacabilmente 

schierati su fronti opposti, dovettero registrare un diffuso 

malcontento ed un insistente fermento dei signori, soprattutto 

pittavini ed aquitani, nei confronti di Riccardo Cuor di Leone da 

loro considerato un insopportabile despota, assistettero alla 

progressiva e costante ascesa politica, dinastica e dominicale – 

specialmente nelle zone del Quercy e del Limosino – del visconte 

Raimondo II di Turenna, fido alleato da un lato di Raimondo V di 

Tolosa, dall’altro di Enrico II Plantageneto e del figlio primogenito 

(che esalò l’ultimo respiro nel suo castello di Martel), marito – non 

bisogna dimenticarlo – di Elisa di Castelnau, da cui ebbe le tre 

affascinanti figlie cantate dai trovatori che tenevano a conquistare, 

più che il loro favore, le simpatie del potente ed influente genitore. 

In tale periodo Bertran de Born strinse ulteriormente i legami con 

il «re giovane», il quale, a differenza del germano, duca 

d’Aquitania, «was winning a glowing reputation for his franchise  

or greatness of chivalric spirit»51 ed era da lui stesso ritenuto «larc 

e gen parlan / e ben cavalgan, / de bella faiso/ e d’humil semblan 

 
51 Strickland, Henry the Young King cit. n. 48, p. 27. 



 

 

73 

/ per far grans honors»52; crebbero altresì i sentimenti di stima e 

cordialità reciproca fra il signore-trovatore e il conte di Tolosa (che 

si era distinto nel 1174 per la sua straordinaria generosità, 

dispensando in occasione del «court festival» tenutosi a Belcaire 

ben «centum millia solidorum»53 e procurandosi l’ammirazione di 

quanti restavano colpiti dalla politique du gestuel). Avendo ripreso 

quest’ultimo, con ancor maggiore vigore che nel passato, le contese 

ed i combattimenti con Alfonso II d’Aragona, non sorprende che 

Bertran, il quale s’era già guadagnato la fama di «poeta delle armi», 

abbia nell’estate 1181 (dopo l’uccisione di Raimondo Berengario, 

fratello del sovrano iberico e suo luogotenente in Provenza, a 

Pasqua di quell’anno, per mano d’un partigiano del conte di 

Tolosa), prestato sostegno propagandistico al principe 

linguadociano, componendo dietro sua precisa richiesta «un chant 

guerrier, fait pour entraîner les hommes au combat à venir»54 e «in 

order to rally the barons of Aquitaine in Raymond’s support»55. 

Al culmine, comunque, delle contrapposizioni feudali, degli atti 

destabilizzanti di violenza e di prepotenza, delle lotte intestine che 

dilaceravano il casato dei Plantageneti – e che ebbero ancora una 

 
52 Così nei vv.5-9 del planh Mon chan fenis (ed. Gouiran, L’amour et la 
guerre cit. n. 12, p. 240).  
53 In proposito: R. Harvey, Occitan Extravagance and the Court Assembly at 
Beaucaire in 1174, «Cultura Neolatina», LXI, 2001, pp. 55-74. 
54 Gouiran, L’amour et la guerre cit. n. 12, p. 155. 
55 Paden-Sankovitch-Stäblein, The Poems cit. n. 23, p. 104. 



 

 

74 

volta il punto focale nel Limosino – si giunse alla fine del 1182 e 

nei primi mesi del 1183, quando si formò contro Enrico II e 

Riccardo una grande coalizione comprendente il «re giovane» e il 

fratello Goffredo, conte d’Angiò, nonché «Aimar of Limoges, the 

Taillefer brothers of Angoulȇme and one of their leading vassals, 

Fulcaud of Archiac in the Saintonge, the viscounts of Ventadour, 

Comborn, Turenne and Castillon, Oliver de Chalais, and Bernard 

of Montfort»56. A questi baroni si unirono Raimondo V di Tolosa, 

Goffredo di Lusignano, Elia, conte del Périgord, Odo, primogenito 

del duca di Borgogna, Gastone VI, visconte del Béarn, Veziano II, 

conte di Lomagnac, Bernardo IV, visconte d’Armagnac, i visconti 

di Dax e di Marsan. Sembrava davvero che «tutte le forze del 

mondo stessero confluendo verso Absalom», come non mancò di 

notare Walter Map nel suo De nugis curialium57. 

Le operazioni belliche delle truppe guidate da Raimondo di 

Tolosa si indirizzarono e si concentrarono soprattutto nella zona di 

Uzerca, distante poche decine di chilometri da Altaforte, residenza 

abituale di Bertran de Born, e tutto lascia credere che il sire avente 

il governo della domus di Saint-Gilles abbia compiuto frequenti e 

più o meno prolungati soggiorni nel castello di proprietà del 

trovatore e abbia nel contempo stretto ulteriormente i rapporti di 

 
56 Strickland, Henry the Young King, cit. n. 48, p. 287.  
57 W. Map, De nugis curialium, ed. e trad. it. a c. di F. Latella, Parma, Pratiche 
Editrice, 1990, pp. 405-407.  



 

 

75 

intesa e collaborazione con Raimondo II, visconte di Turenna, col 

quale «avait toujours gardé des liens»58, giusta l’osservazione di R. 

Benjamin59. 

Finora si è assunta come probabile epoca di composizione di 

Dompna, puois, il periodo compreso «entre 1184 et 1187»60, 

ponendo la canzone al termine (o quasi) del ciclo dei testi elaborati 

dopo l’improvvisa morte (nel giugno 1183) del primogenito di 

Enrico II, successivamente all’assedio e alla conquista di Altaforte 

(luglio 1183) da parte di Riccardo Cuor di Leone, appresso allo 

sfaldamento della grande lega feudale formatasi contro il sovrano 

Plantageneto e il figlio duca d’Aquitania. A me sembra, tuttavia, 

più corretto agganciare la canzone della dompna soiseubuda al 

gruppo di componimenti realizzati tra il 1182 ed il 1183 e in parte 

connessi all’escalation della rivolta baronale, in parte ispirati a 

quelle tematiche amorose che caratterizzano i più antichi recitativi 

pervenuti di Bertran de Born, nell’insieme contenenti, relati e 

mescolati, «motivi appartenenti alla sfera dell’ethos cortese e 

riferimenti alla contingenza storica»61, paradigmi ideali ed 

 
58 Thuillat, Bertrand de Born cit. n. 6, p. 153. 
59 R. Benjamin, A Forty Years War. Toulouse and the Plantagenets, 1156-
1196, «Historical Research», 146, 1988, pp. 270-285: 277.  
60 Gouiran, L’amour et la guerre cit. n. 12, p. XLVI.  
61 C. Serra, Ideale cortese ed ‘événement’ nella poesia di Betran de Born, 
«Quaderni di filologia romanza della Facoltà di Lettere e Filosofia 
dell’Università di Bologna», 5, 1985, pp. 37-71: 58.  



 

 

76 

elementi politici e polemici legati all’occasione, alla circostanza, 

all’événement. 

È noto che il signore-trovatore partecipò (poco prima di 

associarsi agli ammutinati contro il monarca ed il figlio Riccardo) 

alla grande adunanza festiva, alla curia solempnis, voluta per il 

Natale 1182 da Enrico II Plantageneto ad Argentan in Normandia, 

cui intervenne pure la figlia ventiseienne Matilde, moglie del duca 

di Sassonia, dedicataria delle canzoni Ges de disnar e Cazutz sui, 

nelle quali ella risulta descritta come sorpassante per bellezza ogni 

altra dama e celebrata come la «Più Grande» di tutte, degna di 

cingere «la corona romana». Nelle due appena citate intramature 

liriche si riscontra, obiettivamente, «une progression de la 

familiarité»62 dell’artista personaggio infatuato nei confronti della 

nobile signora idolatrata e perciò torna convincente la supposizione 

che i pezzi a noi giunti siano stati congegnati l’uno dopo l’altro 

(con antecedenza di Ges de disnar), a breve distanza di tempo, tra 

le ultime settimane del 1182 e le prime del 1183, e merita 

accoglienza l’ipotesi che siano stati recitati in occasioni diverse, 

dinanzi a riceventi disuguali, con il secondo figmentum realizzato 

e rappresentato lontano da Argentan63. Tratto congiuntivo delle due 

canzoni ‘amorose’ risulta l’adozione del medesimo senhal 

 
62 Gouiran, L’amour et la guerre cit. n. 12, p. 40.  
63 In proposito: P.G. Beltrami, Giochi di corte per Bertran de Born («Chazutz 
sui de mal en pena»), in Amori cortesi cit. n. 10, p. 453. 



 

 

77 

«Elena», escogitato «non per nascondere la dama, ma per 

qualificarla»64, per equipararla alla più fascinosa di tutte le figure 

femminili della storia, all’incarnazione per antonomasia della 

bellezza. È indubbia e fuori discussione, a proposito della scelta 

pseudonimica operata da Bertran de Born, l’influenza esercitata dal 

Roman de Troie di Benoît de Saint-Maure, offerto in omaggio 

(intorno al 1165) ad Eleonora d’Aquitania, madre di Matilde, e 

andato incontro a grande successo negli ambienti cortigiani (del 

nord e del sud della Francia) dell’ultimo terzo del XII secolo, anche 

perché sviluppava «il lato doloroso e inane del servizio d’amore» 

e per certi aspetti si prospettava come l’apoteosi «della passione 

tragica e della misteriosa discontinuità dell’amore»65. 

Nella stessa temperie storico-culturale, in analogo e conforme 

quadro di fondo, marcato dal recupero dei ‘miti’, degli aneddoti, 

della letteratura dell’antichità, si inserisce, a mio avviso, 

l’ideazione di Dompna, puois, che già Beltrami riconosceva assai 

prossima alle due composizioni dedicate a Matilde di Sassonia «per 

il rapporto tra linguaggio amoroso ed encomiastico e per qualche 

punto di riferimento mentale in comune»66, che condivide paritetici 

fondamenti ispirativi, che – come indietro si è osservato – trae le 

 
64 Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 391. 
65 A. Brandalise-M. Mancini, La letteratura di corte, in AA.VV., La 
letteratura francese medievale, a c. di M. Mancini, Bologna, Società editrice 
Il Mulino, 1997, pp. 103-157: 119. 
66 Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 390.  



 

 

78 

mosse, in concreto, dalla medesima materia «antica», che si colloca 

nell’omologa serie di testi laudatori ed incensatori, che esalta 

«un’Elena una e molteplice, donna immaginaria in cui si 

ricompongono i tratti di numerose donne reali»67, che si risolve in 

una sorta di «‘passeggiata galante’ attraverso le corti con le quali il 

signore-trovatore aveva o voleva stabilire un rapporto»68 e nelle 

quali dimoravano le belle donne cantate. 

È verosimile che nella primavera del 1183, staccatosi ormai da 

Enrico II, da Riccardo e da Matilde, aggregatosi viepiù al carro del 

«re giovane», di Goffredo d’Angiò e dei baroni meridionali, mentre 

soffiava più forte che mai il vento della rivolta «per la giustizia» ed 

appariva necessario stringere le fila dei congiurati, Bertran de 

Born, per cancellare e far cancellare «l’enois e la vilania» (v. 54 di 

BdT 80,9) sperimentati ad Argentan e polemicamente denunziati, 

abbia pensato di imbastire un canto avente funzione non soltanto 

dilettevole, ludica, comunicativa, bensì pure connettiva e coesiva 

tra i membri del gruppo che si opponeva alle forze 

dell’establishment, riproducente sotto il manto del registro lirico e 

del rituale dell’amore ‘cortese’ i rapporti d’autorità e d’alleanza 

esistenti, destinato ad un uditorio di parte preliminarmente 

collegato e accomunato. Dompna, puois è un testo di servizio, 

propagandistico e promozionale, tutt’altro che innocente o 

 
67 Ibidem, p. 394.  
68 Ibidem, p. 396.  



 

 

79 

anodino, percorso da sotterranee connessioni fra sostanza 

adulatorio-amorosa e bellico-contrappositiva, animato da scopi di 

autorappresentazione di un mondo capace d’annoverare ed esibire 

figure simboliche, ‘miti’ seducenti, silhouettes femminili dotate di 

eccelse qualità, dietro le quali non è difficile intravedere i maiores 

maschili loro imparentati. Non diversamente dai componimenti 

congeneri e come ha insegnato R. Guiette69, il tema si rivela niente 

altro che un pretesto, la sequenza rimico-melodica poggia per 

intero sulla sua magia verbale e musicale, l’artefatto si manifesta 

essenzialmente un esercizio tecnico-retorico, un discorso 

celebrativo, rivolto non tanto alle donne, quanto ai loro uomini, una 

recita fizionale di taglio allusivo piuttosto che descrittivo proiettata 

su uno scenario antropico precisamente – se non esclusivamente – 

locale, reputata probabilmente a priori benaccetta perché, mentre 

procurava un piacere estetico, chiamava in causa esponenti del 

gentil sesso (e quindi le loro famiglie d’appartenenza) 

ragguardevoli, emancipate, conosciute ed apprezzate nella cerchia 

elitaria consapevole degli intendimenti eversivi e degli interessi in 

gioco, in grado di captare immediatamente e appieno la pirotecnica 

onomastica impiegata dall’autore, perché in possesso di identiche 

chiavi criptico-semiotiche. Non è di certo un caso che la rassegna 

 
69 Vd. segnatamente R. Guiette, Forme et senefiance. Etudes médiévales 
recueillies par J. Dufournet/M. De Grave/H. Braet, Genève, Libraire Droz, 
1978. 



 

 

80 

di donne provviste di inusitati pregi comprenda, anzi tutto , le figlie 

di Raimondo II di Turenna, stella di prima grandezza nel 

firmamento baronale caorsino e limosino, si soffermi sulla moglie 

di Oliviero di Chalais, aristocratico in prima linea nella lotta contro 

Enrico II e Riccardo, tenga in assai positiva considerazione 

Agnese, legittima discendente del casato di Rocacoart, pure 

attivamente coinvolto nella rivolta contro i supremi e dispotici 

rappresentanti della stirpe plantageneta, includa nello spazio del 

desiderio Audiart di Malamort, brillante figura dell’omonima 

schiatta tradizionalmente amica e sodale del «re giovane» e di 

Bertran de Born, subisca l’incantatoria attrazione di Guiscarda di 

Beljoc, fresca sposa del visconte di Comborn, altro grosso 

feudatario investito di ruoli importanti all’interno della lega 

interregionale. Dopo tale filza di ammirevoli e ammirate donne, in 

vario modo congiunte a nobiluomini fortemente impegnati 

nell’insurrezione armata per l’affrancamento dal giogo imposto da 

Enrico II e dal malvagio e malvisto duca d’Aquitania, non 

sorprende affatto che il signore-trovatore di Altaforte abbia 

concentrato i fari sulla sorella, ben nota ed aureolata di prestigio 

negli ambienti patrizi degli ultimi decenni del XII secolo70, del 

conte di Tolosa, anello determinante nella catena cospiratoria 

 
70 Nei quali il divertimento e l’intrattenimento erano quasi d’obbligo e «si 
parlava e raccontava molto» (W. Meliga, Fama e rumeurs negli ambienti 
trobadorici del XII secolo: il sen di Bertran de Born, in Comunicazione e 
propaganda cit. n. 2, pp. 469-477: 469). 



 

 

81 

ordita dai più titolati e baldanzosi cavalieri meridionali. Faidida 

non rifuggiva le occasioni di intrattenimento, manteneva intense e 

frequenti relazioni sociali, era solita partecipare al fianco del 

fratello, privo a quell’altezza cronologica di legittima consorte, agli 

eventi festivi che si organizzavano e succedevano nei più raffinati 

milieux aristocratici del tempo, contribuiva a vivacizzare 

l’atmosfera colta, lieta, gioviale che si veniva a creare nei teatri 

mondani della poesia cantata, giocava un ruolo non secondario nel 

rafforzare il senso di appartenenza, di solidarietà, di consonanza 

che si voleva determinare nella comunità dei ‘cortesi’ ritenuti più 

ammodo, evoluti e politicamente e civilmente sintonici. È 

significativo che Bertran de Born, la cui parola non è mai 

inappropriata, di lei (che doveva aver da poco superato i 

cinquant’anni) lodi soprattutto «l’acuillir e·l gen respos / don es 

presentieira / dinz son ais» (vv. 53-55), la sublimi secondo una 

logica di gradimento che rispondeva a valori, norme, schemi 

mentali entrati – e che si volevano ancor di più far entrare – negli 

stili comportamentali dei maggiorenti laici, progrediti, gaudiosi, 

creanzati. Pure le canzoni apparentemente leggere del miles 

litteratus limosino miravano a centrare obiettivi extraletterari ben 

precisi, coniugavano subtilia ed utilia, erano recitativi di 

persuasione e di propaganda, di manipolazione ideologica, agivano 

da strumenti di incontro, scambio, coesione, da dispositivi adatti a 

coagulare i riceventi attorno a principî, gusti, programmi che 



 

 

82 

l’autore voleva fossero assentiti, condivisi e fatti propri dalla 

corporazione cui apparteneva. Del resto, dopo l’improvvisa 

scomparsa (nel giugno 1183) di Enrico «il giovane» ed il 

conseguente, immediato, discioglimento della lega formatasi sotto 

la sua leadership, quando i vari baroni, sgomenti ed impauriti da 

una possibile, spietata, reazione del sovrano Plantageneto e 

dell’irrefrenabile nei risentimenti figlio Riccardo, «ad propria 

negotia festinare coeperunt»71,  e Raimondo V di Tolosa, tra i primi 

lasciò il campo e tornò nei suoi possedimenti linguadociani 

incurante dei difficili frangenti che stavano abbattendosi 

sull’amico signore-trovatore, si rivela poco plausibile ed incongruo 

congetturare che Bertran attaccato allo spirito dell’onore, del 

coraggio, del sacrificio, deluso ed amareggiato perché non riusciva 

a trovare «baron entier / c’aia proeza acabada» (BdT 80,36: 38-

39), abbia voluto tributare sperticate lodi ed incensate, ponendola 

nel gotha delle più virtuose e stimate donne del tempo, alla sorella 

di un ottimate che l’aveva bruciantemente tradito e abbandonato al 

suo destino. 

La verità è che per Bertran de Born, forse più che per altri 

trovatori coevi, anche la lirica amorosa, di deport e di solatz, 

obbediva a scopi pratici contingenti, procedeva sulla stessa strada 

sperimentata nei sirventesi, costituiva un discorso formalizzato di 

 
71 Così annotava Goffredo di Vigeois in un passo ben commentato da 
Benjamin, A Forty Years War cit. n. 59, p. 276. 



 

 

83 

divulgazione, all’interno d’un gruppo ristretto di utenti, di dati 

informativi d’attualità, di concetti, visioni, ideali, modelli, nei quali 

riconoscersi, era inseparabile dai ‘riti’ mondani collettivi e 

identitari, dalla dimensione e proiezione sociale delle emozioni 

provate, dai legami politici e d’alleanza esistenti e dalla necessità 

di evidenziarli, pubblicizzarli e quasi ostentarli, dal quadro di 

fondo, dal retroscena da cui muoveva e che ne condizionava i 

contenuti, rientrava fra i giochi «creati per gli uomini», per la 

cerchia dei ric omes con cui si voleva stabilire un’inte(g)razione. 

Pertanto credo convenga, anzi si debba, rispondere, pure se a 

grande distanza di tempo, affermativamente alla domanda posta, a 

conclusione d’un saggio straordinariamente innovativo e con 

riferimento ad altro contesto autoriale, da A. Loeb: «La lyrique 

courtoise, un facteur de cohésion sociale?»72.  

 
Saverio GUIDA 

  

 
72 A. Loeb, La définition et l’affirmation du groupe noble comme enjeu de la 
poésie courtoise? Quelques analyses des textes du troubadour Peire Vidal, 
«Cahiers de Civilisation Médiévale», XXX, 1987, pp. 303-314: 314. 



 

  



 

 

85 

A CASTILLON QUERRE.LS OBRIERS : SUR LE VERS 
3725 DE FLAMENCA 

  
Dans le Roman de Flamenca, le nom de lieu Castillon désigne la 

localité où Guillaume de Nevers fait recruter en secret les ouvriers 

chargés de creuser le passage dérobé qui lui permettra de retrouver 

sa dame dans les bains de Bourbon. Nous nous attacherons ci-

dessous à interpréter ce nom de lieu en en proposant une nouvelle 

identification, mais aussi en tentant de montrer comment il s’insère 

dans la construction du récit et en quoi il contribue à son sens1. 

  

1. Castillon et l’isotopie toponymique septentrionale  

  

Lejeune (1979) a appelé l’attention de la critique sur certains 

détails de « caractère “nordique” » présents dans Flamenca, et en a 

souligné l’importance pour l’analyse du roman.  

1.1. Le mardi 2 mai, afin de s’assurer la libre disposition de 

l’établissement de ses hôtes, Guillaume fait présent à l’hôtelière 

d’une pièce de pourpre (vv. 3483-3496) puis de fourrures de vair :  

  

    Puis li det bellas pennas vairas    

 que l’ac donat le prebost d’Airas,   3498  

   e foron faitas a Cambrais  

 
1 Nous citons le texte dans l’édition de Manetti (2008).  



 

 

86 

Dans la même scène, Guillaume, qui souhaite aussi, pour mener 

son intrigue, que don Justin, le chapelain du château de Bourbon, 

le tonsure, se justifie en déclarant qu’il a été chanoine et qu’il 

compte le redevenir :  

  

    Eu fui canorgues de Peirona     

   et ancar i vol retornar ;     

 3558    per so dei gran corona far.  

  

Les trois noms de lieux de ces deux passages, qui font 

évidemment système, se rapportent à la « vie antérieure » de 

Guillaume : il a entretenu des relations amicales avec le prévôt 

d’Aire-sur-la Lys (aujourd’hui chef-lieu de canton, Pas-de-

Calais)2, qui lui a offert des fourrures de Cambrai (aujourd’hui 

 
2 Cette identification est due à Lejeune (1979, 409). Elle a été admise par 
Manetti (2008, 259) avec trop d’hésitations, nous semble-t-il, et beaucoup 
plus nettement par Zufferey/Fasseur (2014, 343, 623). Au vu des formes 
anciennes citées par Loisne (1907, 6 : -s dans Ailres, seulement en 1492), 
Vincent (1937, § 516) et TWB, il faut néanmoins convenir que -s est 
postiche. On peut penser que le fait s’explique par une mise en rapport 
pseudo-étymologique du toponyme et du nom commun arras “arrhes” 
(toujours au pluriel) employé peu après, au vers 3504 (les fourrures sont 
données per arras “à titre d’arrhes”). Le même -s postiche se trouve aussi 
dans Cambrais <: mais > (vv. 3499-3500 ; cf. TWB et TGF § 6526) et dans 
Doais <: biais > (vv. 2203-2204 ; cf. Vincent 1937, § 181 ; TWB ; TGF § 
3153), mais ces deux formes sont courantes en ancien occitan (voir COM2). 
L’identification antérieure (jusqu’à Gschwind 1976, 2, 233) de Airas 
(paroxyton) avec Arras (oxyton) reste à exclure.  



 

 

87 

chef-lieu d’arrondissement, Nord), et a été chanoine de Péronne 

(aujourd’hui chef-lieu d’arrondissement, Somme)3.  

  

Il faut tenir compte aussi, avec Zufferey/Fasseur (2014, 347), du 

toponyme Doais, c’est-à-dire Douai (chef-lieu d’arrondissement, 

Nord), qui s’inscrit dans le même paradigme géo-vestimentaire que 

Cambrais : le lecteur a appris précédemment que Guillaume 

possède des bottes (estivals) que foron fag a Doais (vv. 2203-

2204).  

  

1.2. Par réitération du sème /ville de la France du nord/, Airas, 

Cambrais, Doais et Peirona forment une isotopie toponymique que 

l’index des noms propres de Zufferey/Fasseur (2014, 623, 625, 

623, 630) a bien mise en évidence grâce à un jeu opportun des 

renvois.  

  

1.2.1. Ce réseau de sens n’a pas pour but de renseigner la critique 

sur les connaissances encyclopédiques de l’auteur ou sur la date de 

composition du roman (perspective d’histoire littéraire adoptée par 

Lejeune 1979). En perspective textuelle, les indices ainsi fournis 

ont pour fonction d’orienter l’attention des lecteurs vers le milieu 

 
3 Sauf erreur de notre part, on pouvait être chanoine dès la majorité légale 
(quatorze ans) et sans avoir été ordonné prêtre. Ce n’est donc pas, malgré 
Lejeune (1979), « sous l’habit [...] d’un jeune prêtre » que Guillaume se fait 
aimer de Flamenca.  



 

 

88 

géographique et social dans lequel Guillaume évoluait avant son 

arrivée à Bourbon, et, au-delà, vers la question (dépourvue de 

solution explicite dans le texte) de son identité sociale. « Il est 

incontestable », en outre, « qu’en inventant un passé nordique à son 

héros Guillaume de Nevers, [l’auteur] le rapproche de la fille du 

comte de Namur, Flamenca » (Zufferey/Fasseur 2014, 347).  

  

1.2.2. Dans la mesure où il entre, comme Cambrais et Doais, 

dans le court paradigme des villes où, dans Flamenca, se localisent 

des industries de luxe, et où il a trait lui aussi à la personne de 

Guillaume, un cinquième nom de lieu complète, à notre avis, le 

microsystème des indices septentrionaux : Rens/Reims (chef-lieu 

du département de la Marne). Lors de son premier rendez-vous 

avec Flamenca, Guillaume sera en effet vêtu d’une chemise et de 

braies fabriquées dans cette ville : camis’ e bragas ac de tela / de 

Rens, ben faita e ssotil (vv. 5826-5827).  

  

1.3. Il y a par conséquent de bonnes chances pour que Castillon, 

qui apparaît (v. 3725) dans la même séquence narrative que Airas, 

Cambrais et Peirona (les préparatifs de Guillaume en vue de sa 

rencontre avec Flamenca, dans les bains), participe à la même 

isotopie que les quatre autres indices toponymiques chargés 

d’introduire, par petites touches, certains traits distinctifs du 

personnage de Guillaume.  



 

 

89 

 2. La situation de Castillon dans la narration  

  

Après avoir appris en rêve, la nuit précédente, comment il pourra 

rencontrer clandestinement sa dame, Guillaume dresse, dans la nuit 

du lundi 1er mai au mardi 2, un plan d’action très précis (vv. 3375-

3419) qu’il mettra à exécution point par point dès le lendemain.  

  

Dans l’exposé de ce plan, les douze vers qui concernent le 

creusement du passage secret (vv. 3385-3396) seront repris et 

développés aux vers 3724-3736 et 4735-4757 dans deux passages 

rapportant respectivement le recrutement des ouvriers et 

l’exécution des travaux. On remarque qu’il existe, en particulier, 

une correspondance concertée entre les vers 3385-3386 (projet) :  

  

    Pois mandarai a mos baillos  

    que.m trameton .iiii. mansos  

  

et les vers 3724-3725 (réalisation) :  

  

    et eis lo jorn Guillems 

mandet     a Castillon querre.ls 

obriers.  

  



 

 

90 

La corrélation instaurée au plan du contenu entre ces deux unités 

narratives est soulignée par le parallélisme que l’auteur a établi au 

plan de l’expression, en surface syntaxique, entre mandarai a mos 

baillos et Guillems mandet / a Castillon. 

L’homophonie/homographie partielle en -illo(n) qui lie baillo et 

Castillon concourt, elle aussi, à associer ces deux mots, qui, en 

somme, se répondent. La corrélation est soigneusement mise en 

place à trois niveaux : entre unités narratives, entre propositions, 

entre mots.  

  

3. De quoi Castillon est-il le nom ?  

  

Ce dispositif est destiné à amener le lecteur à comprendre que 

Castillon désigne le lieu de résidence des baillos de Guillaume. Le 

substantif masculin bailo(n) peut être ainsi défini : “celui qui 

administre des biens fonciers pour le compte d’un seigneur, 

intendant, administrateur” (cf. Meyer 1901, 319 = Gschwind 1976, 

2, 265 ; Manetti 2008, 496)4. Le FEW documente notamment ce 

mot dans des textes non littéraires du Rouergue, en 1184 (bailo), et 

du Gévaudan (bailio), vers 1190 (Chauveau 2006, 18). On peut 

ajouter à ces données deux attestations figurant dans des documents 

rouergats du XIIIe siècle (originaux) : Millau 1233 (bailo de comte) 

et Saint- 

 
4 Meyer (1865, 400) : “fermier” (erroné).  



 

 

91 

Félix-de-Sorgue 1270 (bailo de ric home) dans Soutou 1967 

(respectivement 122, 127 et 135)5. Le mot appartenait donc à la 

variété native de l’auteur : l’ancien rouergat (cf. Jud 1939).  

  

Le parallélisme a mos baillos : a Castillon met le lecteur en 

mesure d’inférer, à partir du sens lexical de baillo et de 

l’information relative à Castillon comme lieu de résidence des 

baillos de Guillaume (mos baillos), que Castillon est le nom du 

centre de gestion de la seigneurie de Guillaume, et — au moment 

de l’aventure où se situent les deux passages — son réservoir de 

main-d’œuvre qualifiée et sa base logistique. Le pluriel mos baillos 

fait entendre que cette seigneurie est de quelque importance 

(Guillaume n’aura pas de mal à y faire recruter quatre maçons). En 

fin de compte, tout se passe comme si a Castillon apportait le 

complément de lieu laissé en latence après le a du vers 3385. 

Habilement amené, le toponyme comble une attente suscitée par le 

texte.   

  

4. Le statut socio-économique de Guillaume  

  

Malgré Grimm (1930, 43), Guillaume n’est pas « un jeune 

homme dont il faut que sa famille prenne soin ».  

 
5 Cf. Zufferey/Fasseur (2014, 337 n.) : « bien attesté dans les chartes 
rouergates » (sans référence).  



 

 

92 

 4.1. Son assise économique ne se réduit pas aux revenus 

monétaires déjà plus que confortables que constituent les cinq 

fiefs-rentes (énumérés aux vers 1644-1652) qui lui ont été 

accordés à perpétuité, en particulier par le roi de France, le roi 

d’Angleterre et l’empereur (Chambon/Greub 2015, 101 ; cf. 

Baldwin 1991, 348-354). Guillaume est un seigneur d’une réelle 

envergure détenteur d’un fief territorial, donc de revenus 

personnels ; c’est pourquoi, au-delà de ses qualités 

chevaleresques, il jouit d’une position suffisamment forte pour 

que deux rois et l’empereur se disputent sa fidélité. Le statut 

économique et social du héros de Flamenca est à revoir à la 

hausse.  

  

4.2. Deux éléments du texte viennent soutenir cette réévaluation.  

  

4.2.1. Bien que Guillaume soit le plus souvent dépeint comme 

menant une vie itinérante, le vers 6933 le montre revenu chez lui 

après son séjour à Bourbon : Guillelms es vengutz en sa terra. Ce 

vers renferme une seconde et rapide allusion à l’ancrage territorial 

du héros, dans la mesure où le syntagme sa terra réfère presque à 

coup sûr à la seigneurie foncière de Guillaume6, c’est-à-dire, selon 

la logique du texte, à sa base arrière : Castillon.  
 

6 Manetti (2008, 421) « Guillem è arrivato nella sua terra » ; Zufferey/Fasseur 
(2014, 545) : « Guillaume rentre dans ses terres ». Au glossaire, Manetti 
(2008, 592) regroupe trop d’occurrences sous une définition trop large : 



 

 

93 

 4.2.2. Un second détail se trouve dans le portrait du héros :  

  

    ges nom promes 

sol pan et aiga,     aisi 

con fan a l’ospital,    

 als compainos de son 

ostal,     ans 

esteron em bels arnes,  

  1742  

    en rix cavals 

ab bos conres,     e 

pogron far gran mession,  

   dar e jugar 

quan bel lur fo,     e 

sojornar .ii. mes o .iii.,  

  1746  

    que ja de ren 

qu’aion despes     ja 

sol l’ostes non parlara  

   quar ben sap 

de pagat[z] sera    

 quora que venga en 

la terra,     per 

tornejamen o per guerra,  

  1750  

 
“dominio, paese, nazione” ; il faut distinguer celui de “domaine foncier”. 
Zufferey (2015, 143) parle de « territoire », de manière trop vague, à notre 
avis.  



 

 

94 

    Guillem[s] de Nivers lo 

cortes  

  1754  

  

Au vers 1744, le syntagme [los] compainos de son ostal nous 

semble avoir été inexactement interprété. Si Meyer (1865, 307) 

restait dans le vague (« à ses compagnons »), les traducteurs plus 

récents les plus autorisés ont rendu als compainos de son ostal par 

« aux compagnons amenés par lui à son hôtel » (Lavaud/Nelli 1960, 

735), « ai compagni che condividevano l’alloggio con lui » 

(Manetti 2008, 179), « aux compagnons qu’il faisait héberger » 

(Zufferey/Fasseur 2014, 241), traductions qui paraissent suggérer, 

si nous les comprenons bien, que compainos désigne des 

compagnons de rencontre ayant des relations passagères avec le 

héros. Dans son remarquable glossaire, Manetti (2008, 506, 557) 

se contente de traduire compaino par “compagno” et (h)ostal par 

“albergo”, “alloggio” (sans répartition des sens selon les 

occurrences).  

  

L’idée de compagnonnage épisodique qui semble se dégager des 

traductions paraît peu adaptée à un passage où les qualités de 

Guillem de $ivers lo cortes (v. 1754), son train de vie et sa largueza 

sont décrits sur un plan général. Dans un tel contexte, compainos a 

toutes les chances de posséder son acception féodale et de désigner 

« i compagni d’armi del signore, membri della mainada » (Pasero 



 

 

95 

1973, 21) ; voir un relevé des occurrences chez les troubadours 

dans Asperti (1990, 205). Quant au complément de nom de son 

ostal, il montre qu’il s’agit des compagnons qui vivent 

ordinairement sous le même toit que Guillaume, qui le servent et 

lui sont les plus proches, auprès desquels il remplit avec 

munificence ses obligations de seigneur (équipements, chevaux, 

argent). C’est entouré de sos compainnos et à la tête de trois cents 

chevaliers que Guillaume mènera son expédition militaire en 

Flandre : lai en vai ab sos compainnos. / Trezens cavalliers ac de 

bons (vv. 6935-6936). Au tournoi de Bourbon il aura une bella 

companha de mille chevaliers (v. 7270 : cf. v. 6967).   

  

4.3. Quelle que soit la part de l’exagération poétique, si l’on 

rapproche ces chiffres des cent chevaliers, accompagnés chacun de 

quatre écuyers (v. 83), qui constituent l’escorte d’Archimbaut lors 

de son mariage et des trois cents qui le suivent au tournoi de 

Louvain (vv. 6997-6998), Guillaume apparaît comme un féodal 

d’une importance au moins égale et probablement supérieure à 

celle d’Archimbaut.  

  

5. La localisation traditionnelle de Castillon : une impasse  

  

La localisation de Castillon généralement retenue doit être 

remise en question.  



 

 

96 

 5.1. Ce nom de lieu a été identifié par Meyer (1865, 344 n. 1) à  

Châtillon, nom d’une commune de l’actuel département de l’Allier 

(aujourd’hui dans le canton de Souvigny) située à moins de 

quatorze kilomètres (à vol d’oiseau) de Bourbon-l’Archambault (à 

dix-sept kilomètres par les routes actuelles), au diocèse médiéval 

de Bourges, dans l’archiprêtré de Bourbon (Font-Réaulx 1961-

1962, 1, 149). La solution de Meyer a été acceptée par les éditeurs 

(Lavaud/Nelli 1960, 836 ; Gschwind 1976, 2, 237 ; 

Zufferey/Fasseur 2014, 357 et 625), à l’exception notable de  

Manetti (2008, 269 et 479). Repoussant implicitement 

l’identification de Meyer, Manetti laisse intact Castillon dans sa 

traduction et considère, à l’index des noms propres, que le 

toponyme est « non identificabile ».  

  

Or, ce que nous pensons avoir établi plus haut (§ 3 et 4) suffit à 

invalider l’identification traditionnelle. Si Guillaume était à la tête 

d’une seigneurie toute proche de Bourbon, il aurait été 

inévitablement reconnu dans la localité thermale et aurait vite 

éveillé les soupçons (comment pourrait-il descendre incognito à 

l’hôtel, s’il se trouve à deux heures au plus de chez lui ?).  

  

D’autre part, dès qu’il s’est assuré l’entière disposition de 

l’établissement de Pierre Gui, le jeudi 4 mai, Guillaume, qui mène 

rondement son affaire, envoie chercher les ouvriers dont il a besoin:  



 

 

97 

     Lo digous l’ostes si mudet,     et eis lo jorn 

Guillems mandet    3724       a Castillon 

querre.ls obriers.  

  

Or, les ouvriers n’arrivent à pied d’œuvre que le dimanche 21 

mai (Cel dimenegue siei obrier vengron, v. 4735), soit... dix-sept 

jours plus tard. Ce délai serait absurde si le messager (v. 3726 : Uns 

vilans ne fon messagiers) et les ouvriers avaient eu moins de vingt 

kilomètres à parcourir de Châtillon à Bourbon. Passons sur le fait 

qu’en deux grandes semaines (!) consacrées à un difficile 

recrutement, l’opération de Guillaume aurait eu tout le temps de 

faire jaser, si le recrutement avait eu lieu à très peu de distance de 

Bourbon.  

  

5.2. On peut ajouter que, de même qu’elle exclut l’identification 

de Castillon à Châtillon (Allier), la vraisemblance narrative 

invalide aussi l’idée selon laquelle la terra de Guillaume se situerait 

« dans le comté de Nevers » (Zufferey 2015, 143). Dans cette 

interprétation, le temps de déplacement des ouvriers resterait 

invraisemblable ; il serait de plus fort peu probable qu’un seigneur 

nivernais de haut rang n’ait jamais été vu par Archambault, 

Flamenca, les membres de la cour de Bourbon ou même les 

habitants du bourg (avant de remplacer Nicolas comme clerc, 

Guillaume n’a pas cherché à déguiser son apparence). Notons ici 



 

 

98 

que l’hypothèse nivernaise ayant été formulée « en raison [du] 

surnom » de Guillaume (Zufferey 2015, 143), on doit admettre, à 

l’inverse, que le surnom de $ivers n’est pas motivé par 

l’implantation territoriale du héros.  

  

5.3. Une double conclusion s’impose : — l’identification 

traditionnelle de Castillon est à exclure ; — sous le nom de 

Castillon, l’auteur a en vue une localité bien plus éloignée de 

Bourbon que ne l’est le Châtillon de l’Allier.  

  

6. L’identification de Castillon : première approximation  

  

Aucune autre identification de Castillon ne s’impose pourtant 

de manière obvie. Faut-il se résoudre à ce que ce toponyme reste 

« non identificabile » ? On peut chercher à progresser.  

  

6.1. On posera quatre conditions que les toponymes candidats à 

l’identification avec Castillon et leurs référents doivent remplir.   

  

(1) Condition (formelle) portant sur le signifiant : on attend que 

le continuateur de  

Castillon soit du type Châtillon ou du type Ca(s)tillon. Les issues 

de *CASTELLIŌNE dans la toponymie française sont recensées 



 

 

99 

dans Vincent (1937, § 721), Dauzat/Rostaing (1978, 154, 180-181) 

et TGF (§ 26714-26720).  

(2) Condition de vraisemblance (géo)politique : tout porte à 

croire que Castillon appartient au royaume de France (plutôt qu’à 

l’Empire), et à la partie septentrionale de celui-ci (voir ci-dessus § 

1).  

(3) Condition (géographique) de distance de Castillon à 

Bourbon : la première localité doit être relativement éloignée de la 

seconde, car la distance est la garantie du caractère secret de 

l’opération commanditée par Guillaume7. Chez un auteur qu’on 

sait soucieux du minutieux réglage de son récit, la distance entre 

Castillon et Bourbon peut être légitimement précisée par calcul à 

partir des données du texte, même si ce calcul doit rester 

approximatif. La durée totale de l’absence du messager est de dix-

huit jours (jours de départ et d’arrivée compris), soit, si l’on retire 

de cette durée deux jours de séjour à Castillo pour le recrutement 

(par les intendants de Guillaume), environ huit jours de voyage à 

l’aller et autant au retour. On suppose que le messager et les 

ouvriers voyagent à pied, et l’on évalue entre trente et quarante 

kilomètres la distance qu’ils parcourent quotidiennement8. Sur ces 

 
7 Guillaume fera jurer le secret aux ouvriers (vv. 3394-3395).  
8 En 1295, une troupe de deux cents quarante et un marins se rend d’Aigues-
Mortes à Rouen à pied (sauf quelques étapes par voie fluviale), en traversant 
le Massif Central. leurs étapes font en moyenne trente à trente-cinq 
kilomètres, quelques-unes dépassant les quarante kilomètres (Bautier 1960, 
115-117).  



 

 

100 

bases, la distance de Bourbon à Castillon peut être estimée à 240 

kilomètres au moins et à 320 kilomètres au plus.  

(4) Condition (pragmatique) portant sur la notoriété du référent : 

Castillon s’applique nécessairement à une localité qui, bien que 

probablement située assez loin au nord de Bourbon, doit être 

connue, à un titre ou à un autre, d’une partie au moins du lectorat 

méridional (occitanophone)9 ; si ce toponyme est inidentifié par la 

critique, il ne peut pas avoir été opaque (inidentifiable) pour 

l’ensemble du public contemporain : son emploi ne peut être un 

insignifiant coup d’épée dans l’eau.   

  

6.2. Six localités satisfont aux quatre critères ci-dessus : (1) 

CatillonFumechon (canton de Saint-Just-en-Chaussée, Oise), 

(2) Châtillon (cheflieu de canton, Hauts-de-Seine), (3) 

Châtillon-sur-Broué (canton de SaintRemy-en-Bouzemont-

Saint-Genest-et-Isson, Marne), (4) Châtillon-surMarne (chef-

lieu de canton, Marne), (5) Châtillon-sur-Morin (canton 

d’Esternay, Marne), (6) Châtillon-sur-Thouet (canton de 

Parthenay, Deux-Sèvres).   

  

 
9 Il en va ainsi de toutes les autres localités plus ou moins septentrionales 
mentionnées dans Flamenca : Aire-sur-la-Lys, Besançon, Cambrai, Douai, 
Lagny, Louvain, Nantes, Paris, Péronne, Provins, Reims, lesquelles 
possèdent toutes un certain degré de centralité.  



 

 

101 

6.3. Châtillon-sur-Thouet peut être éliminé sur la base d’un 

critère supplémentaire, que nous croyons pouvoir être 

employé, bien qu’il soit moins solidement fondé que les 

précédents. On sait qu’une fois revenu en sa terra (v. 6933) 

après avoir fait la conquête de Flamenca, Guillaume apprend 

qu’un conflit armé se déroule en Flandre (et ausi qu’en 

Flandris ac guerra, v. 6934) et, en quête de gloire, il s’y 

engage aussitôt, sans doute dans le camp du comte de Flandre 

(vv. 6935-6940 ; v. 6949). Si l’on pose, comme nous l’avons 

fait plus haut (§ 3.2.1.), que le syntagme possessif sa terra et 

le nom de lieu Castillon coréfèrent à la seigneurie de 

Guillaume, on doit admettre comme très vraisemblable que 

Castillon est nettement plus proche du théâtre des opérations 

que ne l’est Bourbon, puisque le texte suggère nettement que 

la nouvelle n’était pas parvenue jusqu’à Bourbon. Ceci 

convient aux localités (1) à (5), mais non à (6) : Châtillon-

sur-Thouet est plus éloigné de la Flandre que l’est Bourbon.  

  

6.4. On peut donc dégager, dans une zone qui comprend 

l’Île-de-France (Hauts-de-Seine), le Beauvaisis (Oise) et la 

Champagne (Marne), cinq localités susceptibles d’être 

identifiées à Castillon. Si le toponyme du roman reste 

inidentifié, le champ des possibilités est ainsi 

approximativement circonscrit.  



 

 

102 

 7. L’identification de Castillon : une conjecture  

  

Parmi les cinq identifications possibles, on donnera la préférence 

à celle qui permettrait d’établir une relation facilement intelligible 

pour les contemporains entre la seigneurie de Castillon et les 

indices, proprement « nordiques » ou champenois, dégagés ci-

dessus (§ 1). C’est le cas de (4) Châtillon-sur-Marne, et, croyons-

nous, de cette localité seulement.  

  

Châtillon-sur-Marne est en effet situé à 25 kilomètres de Reims, 

et ce fut le siège d’une seigneurie dont l’un des détenteurs, Gaucher 

de Châtillon, devint par mariage, en 1196, comte de Saint-Pol 

(Nieus 2012, 188), aujourd’hui Saint-Pol-sur-Ternoise (chef-lieu 

de canton, Pas-de-Calais). Le double ancrage géographique de cette 

famille en Champagne et en Artois permet de rendre compte des 

indices géographiques les plus septentrionaux : Saint-Pol se trouve 

à 30 kilomètres d’Aire-sur-la-Lys, à 55 kilomètres de Douai, à 68 

kilomètres de Cambrai, à 65 kilomètres de Péronne.  

  

8. Conclusion  

  

Nous résumerons ce que nous croyons acquis dans l’article 

lexicographique suivant : Castillon n. pr. de lieu “localité où 

résident les intendants de Guillaume, centre de gestion de sa 



 

 

103 

seigneurie, probablement Châtillon-sur-Marne (chef-lieu de 

canton, arrondissement de Reims, Marne)” (v. 3725).  

  

Si l’on a bien voulu nous suivre, ce que Castillon donne à 

comprendre — sans le déclarer —, c’est l’appartenance du héros 

de Flamenca à la famille comtale de Châtillon-Saint-Pol. Au plan 

historique, la chose ne manque pas de vraisemblance : pendant un 

court laps de temps, entre 1221, date du mariage de Gui de 

Châtillon, comte de Saint-Pol, avec l’héritière du comté de Nevers, 

et 1226, date de la mort du même Gui (Nieus 2012, 194, 204), la 

famille de Saint-Pol fut en effet alliée à celle des comtes de Nevers.   

  

Force est de constater, de surcroît, que l’intervalle 1221-1226 

coïncide en grande partie avec la durée de l’action romanesque 

(1217-1224) que nous avons proposée par ailleurs 

(Chambon/Vialle 2010), en nous fondant sur des arguments 

complètement indépendants, ainsi qu’avec la date qui, selon l’un 

d’entre nous (Chambon 2018), est celle de la composition du 

roman : ca 1223.  
 

 

 

 

 



 

 

104 

Bibliographie 

 

Asperti, Stefano, 1990. Il trovatore Raimon Jordan. Edizione 
critica, Modène, Mucchi.  
 

Baldwin, John W., 1991. Philippe Auguste et son gouvernement. 
Les fondations du pouvoir royal en France au Moyen Âge, Paris, 
Fayard.  
 

Bautier, Robert-Henri, 1960. « Recherches sur les routes de 
l’Europe médiévale. I. De Paris et des foires de Champagne à la 
Méditerranée par le Massif Central », Bulletin philologique et 
historique (jusqu’à 1610) du Comité des travaux historiques et 
scientifiques, 1960/1, 99-163.  
 

Chambon, Jean-Pierre, 2018. « Sur la date de composition du 
roman de Flamenca», Estudis Romànics 40, 349-355.  
 

Chambon, Jean-Pierre / Greub, Yan, 2015. Compte rendu de 
Zufferey/Fasseur 2015 ; Revue critique de philologie romane 16, 
74-136.  
 

Chambon, Jean-Pierre / Vialle, Colette, 2010. « Pour le 
commentaire de Flamenca (III). Nouvelles propositions 
concernant le cadre chronologique », Revue des langues romanes 
114, 155-177  
 

Chauveau, Jean-Paul, 2006. « BAJULUS » (version provisoire 
consultée sur le site du FEW).  
 



 

 

105 

COM2 = Ricketts, Peter T. / Reed, Alan (dir.), 2005. Concordance 
de l’occitan médiéval. COM2. Les troubadours. Les textes 
narratifs en vers, Turnhout, Brepols (CD-ROM).  
Dauzat, Albert / Rostaing, Charles, 1978. Dictionnaire 
étymologique des noms de lieux de France, 2e éd., Paris, 
Guénégaud.  
 

Font-Réaulx, Jacques de, 1961-1962, Pouillés de la province de 
Bourges, 2 vol., Paris, Imprimerie nationale.  
 

Grimm, Charles, 1930. Étude sur le roman de Flamenca, poème 
provençal du XIIIe siècle, Paris, Droz.  
 

Gschwind, Ulrich, 1976. Le Roman de Flamenca. $ouvelle 
occitane du 13e siècle, 2 vol., Berne, Francke.  
 

Jud, Jakob, 1939. « Observations sur le lexique du roman de 
Flamenca », in : Mélanges A. Duraffour. Hommage offerts par ses 
amis et ses élèves, Paris/Zurich-Leipzig, Droz/Niehans, 204-210.  
 

Lavaud, René / Nelli, René, 1960. Les Troubadours. Jaufre, 
Flamenca, Barlaam et Josaphat, Bruges, Desclée de Brouwer.  
 

Lejeune, Rita, 1979. « Le caractère “nordique” de certains détails 
dans le roman de Flamenca », in : Mélanges de langue et littérature 
françaises du Moyen Âge offerts à Pierre Jonin, Sénéfiance 7, Aix-
en-Provence, 403-411.  
 

Loisne, Auguste de, 1907. Dictionnaire topographique du 
département du Pas-de-Calais, Paris, Imprimerie nationale.  

 

Manetti, Roberta, 2008. Flamenca. Romanzo occitano del XIII 
secolo, Modène, Mucchi.  



 

 

106 

Meyer, Paul, 1865. Le Roman de Flamenca, publié d’après le 
manuscrit unique de Carcassonne, traduit et accompagné d’un 
glossaire, Paris/Béziers, Franck/Delpech.  
 

Meyer, Paul, 1901. Le Roman de Flamenca, publié d’après le 
manuscrit unique de Carcassonne, traduit et accompagné d’un 
vocabulaire, 2e éd., Paris, Émile Bouillon (réimpression, Genève, 
Slatkine Reprints, 1974).  
 

Nieus, Jean-François, 2012. « Élisabeth Candavène, comtesse de 
Saint-Pol (✝"#$1240/47) : une héritière face à la Couronne », in : 
Bousmar, Éric / Dumont, Jonathan / Marchandise, Alain / Schnerb, 
Bertrand (dir.), Femmes de pouvoir, femmes politiques durant les 
derniers siècles du Moyen Âge et au cours de la première 
Renaissance, Bruxelles, De Boeck, 185-211.  
 

Pasero, Nicolà, 1973. Guglielmo IX d’Aquitania. Poesie, Modène, 
Mucchi.  
 

Soutou, André, 1967. « Trois chartes occitanes du XIIIe siècle 
concernant les Hospitaliers de La Bastide-Pradines (Aveyron) », 
Annales du Midi 79, 121-172.  
 

TGF = Nègre, Ernest, 1990-1991. Toponymie générale de la 
France. Étymologie de 35.000 noms de lieux, 3 vol., Genève, Droz.  
 

TWB = Toponymisch Woordenboek van België, $ederland, 
Luxemburg, $oord-Frankrijk en West-Duitsland (vóór 1226) door 
Maurits Gysseling (1960),  
<https://bouwstoffen.kantl.be/tw>.  

 



 

 

107 

Vincent, Auguste, 1937. Toponymie de la France, Bruxelles, 
Librairie générale (réimpression, Brionne, Gérard Montfort, 1981).  
 

Zufferey, François, 2015. « Réplique de l’éditeur », Revue critique 
de philologie romane 16, 136-149.  
 

Zufferey, François / Fasseur, Valérie, 2014. Flamenca. Texte édité 
d’après le manuscrit unique de Carcassonne par François Zufferey 
et traduit par Valérie Fasseur, Paris, Librairie générale française.  

 
Jean-Pierre CHAMBON  

Colette VIALLE  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  



 

 

109 

DONNER UN NOM À L’HÉRÉSIE : UNE LONGUE 

HISTOIRE PHILOSOPHIQUE 

 

Bernard de Clairvaux s’agaçait de la capacité des cathares à se 

glisser anonymement dans la foule des chrétiens. Quand on leur 

demandait qui était le fondateur de leur secte disait-il, ils ne citaient 

aucun nom d’homme. Les manichéens ont eu Manès pour chef et 

pour maître, les sabelliens Sabellius, les ariens Arius, les 

eunomiens Eunome, les nestoriens, Nestorius1  

Nommer ainsi les hérétiques remonte à Justin Martyr ou Justin de 

Naplouse (v.100-165/166), considéré comme le premier 

hérésiologue. Aline Pourkier écrit à ce propos : 

 
Nous pouvons noter également l’importance du thème de la dénomination 

des hérésies chez Justin. Ce dernier, afin de dénier aux hérétiques la qualité 

de « chrétiens » appelle chaque secte du nom de l’hérésiarque qui l’a fondée. 

 

« Il en est donc et il en fut, amis, beaucoup qui ont enseigné des discours et 

des pratiques impies et blasphématoires « se présentant au nom de Jésus » et 

nous les nommons d’après le surnom de celui qui a produit chaque doctrine 

et chaque système. » 

 

 
1 Sermo super Cantica Canticorum, 66, I, 2, l. 14-17, in Sancti Bernardi 
opera II (26-86), p. 179, LECLERCQ Jean/TALBOT Charles H./ROCHAIS Henri 
M. (éds) Sancti Bernardi, Romae Editiones cistercienses, 1957. 



 

 

110 

Cette manière de nommer les hérésies lui a été inspirée par le mode de 

désignation des sectes philosophiques grecques, comme il le dit lui-même 

un peu plus loin dans le Dialogue avec Tryphon à propos des marcionites et 

d’autres hérétiques. 

 

« Parmi eux les uns s’appellent Marcionites, d’autres Valentiniens, d’autres 

Basilidiens, d’autres Satorniliens ; chacun prend un nom ou un autre d’après 

le fondateur de leur système, de la même manière que tout homme qui pense 

philosopher, comme je l’ai dit au début, croit devoir d’après le père de son 

système, porter le nom de la philosophie qu’il professe. [Dialogue avec 

Tryphon 35, 6] »2 

 

Désigner ainsi les philosophes est encore vivante de nos jours. On 

parle de platoniciens, d’augustiniens, de thomistes, de cartésiens, 

de spinozistes, de kantiens… Il suffisait parfois de prononcer le 

nom d’un courant de pensée pour susciter des réactions contrastées, 

allant de l’admiration inconditionnelle au rejet le plus vif. Le 

freudisme, le marxisme et l’existentialisme sartrien ont défrayé la 

chronique aux XIX et XXe siècles. Cependant, rares étaient ceux 

qui connaissaient réellement les théories discutées.  

Il arrivait aussi que des groupes religieux chrétiens aient des noms 

donnés en mémoire des hommes les plus célèbres qui en ont fait 

partie, dira Augustin (354-430). C’est le cas des donatistes et des 

 
2 L’hérésiologie chez Épiphane de Salamine, Paris, Beauchesne, 1992, p. 57. 



 

 

111 

parménianistes, des pélagiens et des célestiens3. Des communautés 

tels les abéliens ou abéloïtes tenaient leur nom de personnages 

bibliques. Les docètes furent nommés ainsi, en raison de leur 

remise en cause de l’incarnation du Christ4 . En effet, comme de 

nombreux gnostiques, ils attribuaient la création du monde 

matériel, donc des corps humains, au principe du mal, totalement 

étranger au Christ. En revanche, le mot cathare signifiant « pur » 

ne renvoie à aucune de ces catégories.  

Les intellectuels chrétiens de la fin de l’Empire romain étaient 

formés à la culture antique, encore très présente dans 

 
3 De haeresibvs ad quodvultdevm Liber vnvs, in Sancti Avrelii Augvstini 
opera, Corpus Christianorum SL 46, VANDER PLAETSE Roel/BEUKERS 

Clemens M. (éds), Turnhout, Brepols, 1979, p. 287-343, XLI, l. 10-13, p. 
308.  
4 « DOCETES, ou DOCITES. Nom d’anciens Hérétiques qui ont été ainsi 
appelés parce qu’ils croyoient que JESUS-CHRIST ne s’étoit pas 
véritablement incarné ; mais que son incarnation n’étoit fondée que sur 
l’opinion qu’on en avoit ; car c’est ce que signifie en Grec le mot Δοχηταì 
ou Δοχιταì comme écrit Clément Alexandrin. Docète. Clément d’Alexandrie 
& Théodoret ont parlé de ces anciens Hérétiques, dont le Chef s’appelait 
Jules Cassien, comme nous l’apprenons de Clément, qui les réfute dans son 
Livre III des Stromates. Voy. Aussi Théodoret, Divin Decret. L. V. Le faux 
Evangile qui portoit le nom de S. Pierre étoit fort estimé parmi eux. Voy. 
Eusèbe Hist. Ecclés. Liv. VI. Ch 11. Simon le Magicien a été le Père des 
Hérétiques que l’on nommait Docètes ou Apparens : & c’étoit l’hérésie 
commune de tous les Gnostiques. Δοχητìς vient de δοχεο, Videor, il me 
semble, il me paroît, parce qu’ils croyoient que les souffrances de JESUS-
CHRIST n’avaient été qu’apparentes. » Dictionnaire de Trévoux, 6e édition, 
Paris, 1771, t. 3, p. 401.  



 

 

112 

l’enseignement5. Vivant dans un environnement polythéiste dont 

ils tenaient leurs premières croyances et leurs manières de penser, 

ils s’étaient généralement convertis au christianisme, par choix, 

une fois devenus adultes. Par conséquent, l’influence de la pensée 

antique fut profonde dans la construction de leurs doctrines. Ils se 

sont servis des écrits de certains philosophes (stoïciens, 

platoniciens, aristotéliciens…) et en ont rejeté d’autres (épicuriens, 

pyrrhoniens…)6. Néanmoins, leurs emprunts furent sélectifs. Des 

 
5 « …Quantité de philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs 
perpétuaient dans les écoles le culte de l’ancienne littérature et de la vieille 
religion, avec l’attachement obstiné du métier, comme autant de 
Chateaubriands païens « en extase devant le génie du paganisme ». En Orient 
surtout, leur rôle était prépondérant. Les chrétiens savaient l’influence qu’ils 
exerçaient sur la jeunesse et ne leur ménageaient pas les épithètes irritées… 
…En fait le haut enseignement resta entre les mains des païens jusqu’à la fin 
du Ve siècle ; et ce fut là une des raisons les plus efficaces de la persistance 
de l’ancienne foi dans les classes cultivées, en dépit de tant d’édits impériaux 
et de mesures rigoureuses, dont certaines connivences amortissaient souvent 
les effets. » Pierre de LABRIOLLE, La réaction païenne Étude sur la 
polémique antichrétienne du Ie au VIe siècle, Paris, Cerf, 2005, p. 342. 1ère 
édition 1942. 

6 « Si l’on voulait caractériser en quelques mots l’attitude des chrétiens à 
l’égard des diverses écoles philosophiques qui s’offraient à les guider, on 
pourrait dire que les auteurs chrétiens n’ont généralement manifesté 
qu’aversion à l’égard de l’épicurisme, qu’ils ne semblent avoir connu que de 
manière superficielle – et l’on sait qu’ils ne furent pas les seuls – il n’y ont 
vu qu’une apologie de la volupté, voire de la débauche mais parfois un allié 
contre le polythéisme. Pour d’autres raisons, déjà signalées, ils ont combattu 
la nouvelle académie qui représentait pour eux l’école du scepticisme. Le 
stoïcisme, en revanche, a beaucoup intéressé et influencé les écrivains latins 
chrétiens, à toute époque. Cet attrait s’explique d’abord par la vigueur morale 



 

 

113 

pans entiers des doctrines antiques dont la théogonie, la mythologie 

et la cosmogonie, furent écartés ou sévèrement critiqués. Par 

ailleurs, ils imputèrent aux philosophies et aux religions antiques 

l’émergence d’hérésies chrétiennes7. Ce qui n’était pas sans 

fondement, comme on le verra. 

 

Les cathares ne portaient pas e nom et ne se revendiquaient pas 

d’un chef de file. Néanmoins, ce ne sont pas des précurseurs dans 

 
de cette doctrine, bien qu’elle ne fit aucune part à la miséricorde, pourtant 
essentielle au christianisme ; il s’explique aussi par l’intelligibilité de 
l’univers stoïcien cohérent et finalisé, et malgré un matérialisme qui heurtait 
les principes mêmes du dogme chrétien. Mais comme dans le monde grec, 
c’est le platonisme, en particulier sous la forme plus récente du néo-
platonisme, qui influença le plus profondément les auteurs latins chrétiens 
de la grande époque.» Maurice TESTARD, Chrétiens latins des premiers 
siècles La littérature et la vie, Paris, Les Belles Lettres, 1981, p. 30-31. 

7 Madeleine SCOPELLO écrit à ce propos : « Dans sa réfutation, Irénée [de 
Lyon] avait mis l’accent sur l’interprétation erronée de la Bible faite par les 
gnostiques, selon lui déterminante dans l’élaboration de leurs mythes. 
Hippolyte [de Rome], en revanche, insiste sur leur recours constant à la 
sagesse des Grecs (notons au passage que ces deux positions ont été reprises 
tout au long de l’historiographie sur la gnose jusqu’à nos jours). Telle est 
l’idée maîtresse qui guide son œuvre : les dogmes gnostiques découlent de 
l’influence « pernicieuse » de la philosophie grecque, des religions à 
mystères, des sciences de l’astrologie. Hippolyte s’emploie à bâtir tout un 
réseau de parentés entre tel philosophe grec et tel maître gnostique : les textes 
de Simon le Magicien (Ier siècle après J.-C.) sont lus à la lumière d’Héraclite 
(VIe avant J.-C.), ceux de Basilide (IIe après J.-C.) à celle d’Aristote (385-
322 avant J.-C.) et ainsi de suite. Ces liens sont souvent artificiels, en dépit 
de ce que doit la pensée gnostique à la philosophie grecque. » Les gnostiques, 
Paris, Cerf, 1991, p. 19-20. 



 

 

114 

ce domaine. Augustin mentionne une secte sans nom et sans chef 

décrite par Philastre de Brescia8 (330-397).  

Cependant, avant que le problème du nom des hérétiques ne se pose 

à Bernard de Clairvaux, il fut celui de nombreuses communautés, 

dont celles des premiers chrétiens. Tertullien (150/160- v. 220), 

juriste romain converti au christianisme, l’évoque dans son 

Apologeticvm. Comme en toutes choses, écrit-il, les magistrats 

romains traitent les chrétiens différemment des autres criminels et 

s’efforcent de leur faire perdre le nom de chrétiens (ils le perdront 

s’ils font ce que font les non chrétiens) ; ils peuvent comprendre 

que ce n’est pas un crime qui est en cause, mais un nom. Ce nom 

est l’objet d’une entreprise de haine qui n’a qu’un seul but : amener 

les hommes à refuser de connaître à fond une chose qu’ils sont sûrs 

de ne pas connaître à fond. S’ils croient à propos des chrétiens des 

choses non prouvées, et s’ils refusent d’enquêter, c’est par peur 

qu’on leur prouve le contraire de ce qu’ils veulent croire, afin de 

pouvoir condamner ce nom si odieux à cette même entreprise de 

haine, non pas en prouvant les crimes, mais en les présumant sur 

un simple aveu. Si les chrétiens sont torturés quand ils avouent, 

punis quand ils persévèrent, acquittés quand ils nient, c’est parce 

qu’on fait la guerre au nom seul9. Au-delà de la polémique, 

 
8 De haeresibvs, op. cit., LXVII, l. 1-5, p. 330.  
9 Apologeticvm, DEKKERS Eligius (éd.), Tertvlliani opera, Corpus 
Christianorum SL 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 85-171, II, 18-19, l. 94-
105, p. 90. 



 

 

115 

Tertullien pose la question de la réalité des faits occultée par le 

nom. Les chrétiens, du fait de leur croyance révélée par un nom, 

n'étaient donc pas à l’abri de dénonciations calomnieuses et de 

persécutions. Inversement, abandonner ce nom signifiait 

reconnaître son « erreur » et par conséquent recouvrer son droit à 

la justice. On retrouvera des dispositions similaires à l’égard des 

cathares, dans l’Inquisition. Or, les Romains avaient instauré une 

législation que l’on pourrait qualifier d’égalitaire. Les jugements 

devaient être précédés d’enquêtes et d’interrogatoires, quelle que 

soit la croyance du prévenu. Ils toléraient un grand nombre de 

religions, à condition que leurs adeptes ne troublent pas l’ordre 

public. Cette tolérance incluait l’adoption de divinités étrangères, 

après délibération des sacerdotes et accord du Sénat. En effet, la 

fondation, le développement et le rayonnement de l’Empire étaient 

profondément liés aux mythologies et aux cultes qui leur étaient 

associés. Cicéron justifie dans le De natura deorum, par la voix du 

pontife Cotta, les sacrifices et les auspices, contre l’avis des 

philosophes stoïciens Zénon, Cléanthe et Chrysippe. Toute la 

religion du peuple romain, écrit-il, est répartie en sacrifices et 

auspices. Un troisième élément a été ajouté : pour connaître 

l’avenir il faut que des interprètes officiels et les haruspices aient 

parlé après consultation des prodiges et des révélations de la 

Sibylle. Il n’a jamais jugé devoir mépriser aucune de ces pratiques 

et il s’est aussi persuadé que Romulus grâce aux auspices et Numa 



 

 

116 

par ses institutions religieuses, ont posé les fondements de la cité. 

Ceux-ci n’auraient jamais pu être aussi solides sans l’accord des 

dieux immortels10. Ceux qui s’abstenaient, sans autorisation 

préalable, d’assister aux cérémonies religieuses et aux banquets au 

cours desquels les animaux sacrifiés étaient ingérés, devenaient 

donc suspects. Cela au point que les pythagoriciens eux-mêmes 

participaient à ces rites11. Or, Tertullien, comme d’autres 

théologiens, a fermement et ouvertement dénoncé les sacrifices aux 

dieux, particulièrement ceux d’enfants à Saturne12.  

Cependant, dans les premiers temps, les Romains ne furent pas 

hostiles aux chrétiens qu’ils ne distinguaient pas nettement des 

juifs dont les privilèges13 étaient déjà établis sous César et Auguste. 

 
10 De natura deorum, III, 2, l. 32 p. 33 ; l. 1-13, p. 35 in Latomus Revue 
d’Études Latines VAN DEN BRUNWAENE Martin (éd.), Bruxelles, n° 175, 
1981 lib. III, III, 2, l. 32 p. 33 ; l. 1-13, p. 35.  
11 Les pythagoriciens « faisaient trêve de leur abstinence perpétuelle de 
viande pour manger la chair des victimes saintes et communier ainsi avec les 
dieux. » Jules CORBLET, Histoire dogmatique, liturgique et archéologique 
du sacrement de l’Eucharistie, Paris-Bruxelles-Genève, Société générale de 
la librairie catholique, 1885, t. 1, p. 21. 
12 Apologeticvm, op. cit., IX, 2, l. 4-8, p. 102. 
13 « Le judaïsme jouissait, en effet, dans l’Empire d’une situation 
exceptionnelle. Des privilèges considérables lui avaient été octroyés par une 
série d’actes publics renouvelés et confirmés par César et Auguste. Les 
communautés juives pouvaient librement s’administrer, se réunir et exercer 
la discipline à l’égard de leurs membres. Les Juifs étaient dispensés de toute 
participation au culte public ; ils pouvaient prêter serment sans invoquer les 
dieux. Leurs scrupules relatifs au sabbat étaient respectés. Ils n’étaient pas 
astreints à comparaître ce jour-là en justice et, quand des distributions 



 

 

117 

Si Tibère et Claude ordonnent des expulsions de Rome, ils ne 

mettent pas en péril l’existence des communautés juives et 

maintiennent globalement ces privilèges. En revanche un pogrom 

eu lieu sous Caligula. Les rapports se sont ensuite dégradés au 

cours la première guerre de Judée, commencée sous Néron, 

terminée sous Vespasien (66-73 ap. J. C.) et marquée par la 

destruction du Temple de Jérusalem en 70.  

 

Grâce à un prosélytisme actif, bien qu’interdit, les chrétiens 

gagnaient des adeptes dans toute la société. Les succès remportés 

finirent par inquiéter les dirigeants romains. Les poursuites 

judiciaires dont Tertullien se fait l’écho, furent ordonnées vers 197. 

Puis, suivirent les persécutions de Dèce (250-251), de Valérien 

(257-260) et de Dioclétien (303-304). Les manichéens furent 

persécutés après la dénonciation de Julien, proconsul d’Afrique, en 

290.  

 

« Nous ordonnons que leurs organisateurs et leurs chefs soient soumis aux 

dernières rigueurs et condamnés au feu avec leurs abominables Écritures. 

Nous prescrivons que leurs adeptes opiniâtres jusqu’au bout soient décapités. 

 
populaires avaient lieu un samedi, elles étaient répétées le lendemain à leur 
intention. Il avait pu en être ainsi parce que le judaïsme était considéré 
comme la religion nationale d’un peuple qui, avant de devenir le vassal, avait 
été l’ami et l’allié du peuple romain. » Maurice GOGUEL, La naissance du 
christianisme, Paris, Payot, 1955, p. 507. Jean Hyrcan 1er, fils de Simon 
Maccabée avait signé trois traités d’alliance avec Rome. 



 

 

118 

Et nous décrétons que les biens de ces gens seront revendiqués par le fisc. Si 

des honorables et d’autres dignitaires même placés plus haut, sont passés par 

cette secte, vous ferez également saisir leur patrimoine par le fisc, et vous les 

enverrez eux-mêmes aux mines. »14  
 

Ce qui n’est pas sans rappeler le sort infligé aux cathares les plus 

fervents. Les chrétiens n’en constitueront pas moins au fil du temps 

une force politique grandissante. Les empereurs qui succèderont à 

Constantin Ier (272-337) fils de Constance Chlore, furent peu à peu 

gagnés au christianisme. Hormis Julien (331/332-363) dit 

l’Apostat, qui tenta de restaurer le paganisme, ils interdiront 

progressivement les cérémonies religieuses polythéistes. L’édit de 

Thessalonique promulgué en 380 sous Théodose Ier, « interdisait, 

sous peine de déportation, toute participation à des sacrifices païens 

« de jour ou de nuit » »15. Justinien imposera en 529 le baptême à 

tous les païens, sous peine d’exclusion de l’État, d’interdiction de 

toute possession et d’indigence16. Ces décisions ne furent pas 

immédiatement suivies d’effet, mais peu à peu le christianisme 

deviendra la religion dominante en Occident et dans une partie de 

 
14 Cité par Gustave BARDY dans l’article « Manichéisme » du Dictionnaire 
de théologie catholique, VACANT A./MANGENOT E./AMANN É (éds), IX, 
Paris, Letouzey et Ané, 1927, IX, 1841-1895, col. 1863. 
15 Jean GAUDEMET « La législation anti-païenne de Constantin à Justinien » 
in Cristianesimo nella storia, Bologna, XI-3, 1990, p. 449-468, p. 457. 
16Code Justinien 1, 11, 10, cité par Pierre MARAVAL « La politique religieuse 
de Justinien » in Histoire du christianisme des origines à nos jours, t. III, Les 
Églises d’Orient et d’Occident, Paris, Desclée, 1998, p. 389-426, p. 394. 



 

 

119 

l’Orient. Le nom de chrétien, jadis vilipendé, évoluera alors en une 

clef ouvrant l’accès au pouvoir politique et aux postes de 

confiance. Néanmoins, le polythéisme ne disparut pas 

complètement et l’Occident chrétien établira la plupart de ses 

institutions (écoles, justice, administration, échanges 

commerciaux…) en grande partie sur le modèle romain.  
 

Outre l’histoire des premiers chrétiens, les intellectuels cathares 

connaissaient probablement le sort réservé aux manichéens et le 

texte de Tertullien ; ou du moins sa tradition. En effet, son œuvre 

fut considérée comme « le monument doctrinal le plus 

considérable que nous ait laissé l’Occident latin jusqu’à saint 

Augustin »17. Par conséquent, ils auraient jugé prudent ou 

nécessaire de ne pas se signaler par un nom et de se comporter en 

parfaits adeptes du catholicisme.  

Bernard de Clairvaux précise, en effet, que l’hérétique en 

question, qui observe les préceptes de l’Évangile ressemble 

beaucoup à un fervent chrétien. Sa conduite est irréprochable et il 

prouve ses paroles par des actes. Il fréquente l’Église, honore les 

prêtres, se confesse, participe aux sacrements. Il n’est pas violent, 

ne trompe personne, et ne s’élève pas au-dessus des autres. Son 

visage pâlit à force de jeûnes et il travaille de ses mains pour gagner 

 
17 René BRAUN « Tertullien et la philosophie païenne. Essai de mise au 
point » in Bulletin de l’Association Guillaume Budé n° 2, 1971, p. 231-251, 
p. 231. 



 

 

120 

sa vie18. La distinction entre catholiques et cathares devient alors 

très difficile. En effet, comment repérer des hérétiques qui ne se 

réclament ni d’une doctrine ni d’un maître, qui n’ont pas de nom 

de secte et qui se fondent dans la masse des chrétiens ? Sont-ils 

réellement hérétiques ? La question se pose d’autant plus que les 

déclarer tels, impliquait de déterminer clairement leurs pratiques 

cultuelles, et surtout les fondements de leur théologie. Or, cela 

apparaît presque impossible dans les propos de l’abbé de 

Clairvaux, tant ces hérétiques n’incarnaient aucune hérésie. Ce qui 

revient à se demander si l’hérésie existait en elle-même, ou 

seulement par les discours de ses adeptes et de ses détracteurs. 

Bernard de Clairvaux pose implicitement la question en affirmant 

que l’hérétique n’ayant pas de nom, ne se démarquait pas du « bon 

chrétien ». Il rejoint ainsi un très ancien débat philosophique 

soulevé par les thèses d’Héraclite d’Éphèse et de Parménide 

d’Élée, au VIe siècle avant J.-C.. Le second affirmait que l’être était 

un et immuable, tandis que le premier le disait multiple et en 

mouvement. Continué avec Zénon, le débat sera repris par Platon. 

Aristote contestant Platon s’y impliquera avec le concept de réalité 

intrinsèque. Il se prolongera durant le moyen-âge avec la querelle 

des universaux développée à partir du problème posé dans 

 
18 Sermo super Cantica Canticorum 65, in Sancti Bernardi opera II, op. cit. 
II, 5, l. 27-31, p. 175 ; l. 1-2, p. 176.  



 

 

121 

l’Isagoge de Porphyre19. La question, en ce qui nous concerne, est 

de savoir si c’est l’être qui donne sa vérité au discours, ou si c’est 

le discours qui donne son existence à l’être. Quand il s’agit de 

corps, de végétaux, de minéraux ou d’objets matériels, leur réalité 

intrinsèque peut difficilement être remise en cause, même s’ils ne 

sont considérés que comme les copies d’un modèle parfait, en 

référence à la mimèsis platonicienne (République, X, 595d-598d). 

Malgré leur appellation en différentes langues et leurs 

transformations dues au temps et aux lieux, ils garderont leurs 

caractéristiques. En revanche le divin doit se manifester par des 

signes pour être crédible : miracles, apparitions ou disparitions, 

comportements angéliques ou démoniaques, voix intérieures... Or 

les témoignages d’un même fait sont multiples et divergent au fur 

et à mesure de leur propagation. Ce qui provoque une certaine 

méfiance quant à leur véracité. La question de l’existence des dieux 

s’était donc déjà posée en Grèce antique à travers le doute émis par 

Protagoras (481-411 av. J.-C.), l’athéisme de Diagoras de Melos 

 
19 « Tout d'abord, à propos des genres et des espèces, quant à savoir 1) s'ils 
subsistent ou bien ne résident que dans de pures conceptions, 2) ou, dans le 
cas où ils subsistent, s'ils sont des corps ou des incorporels, et, 3) s'ils sont 
séparés ou bien s'ils sont dans les sensibles et subsistent en rapport avec 
eux – de cela, je refuserai de parler, parce qu'une telle étude est très profonde 
et qu'elle requiert un autre examen plus important (Porphyre, Introduction 
aux Catégories, 1, 9-14). » Cité par Gweltaz GUYOMARC’H, « Les sources 
post-hellénistiques du questionnaire de Porphyre » in Methodos Savoir et 
textes, 13, 2013, 3, [en ligne]. 



 

 

122 

(v. 475-410 av. J.-C.) et de Théodore le Cyrénaïque (v. 340-v. 250 

av. J.-C.)20. Doute et athéisme refirent surface au moyen-âge21. Les 

pères de l’Église avaient donc jugé nécessaire d’établir la 

« vérité », au sens de la réalité du divin, en écartant du Canon des 

témoignages sur la vie de Jésus trop chargés en légendes et récits 

miraculeux. Néanmoins, les livres canoniques une fois établis, ont 

révélé des problèmes qui n’ont pas tous été élucidés. Les 

différences de versions d’un même fait entre les Évangiles 

continuent à susciter des commentaires et des débats 

contradictoires. Dans l’Ancien Testament, la version du livre de 

Daniel par Théodotion, par exemple, soulève encore des 

interrogations22. En revanche, les liturgies des différentes églises 

chrétiennes, une fois instituées, eurent des rituels précis et quasi 

immuables23, quelles que soient les contrées et les langues. 

 
20 Cicéron, De natura deorum, I, 2, l. 12, p. 49 ; l. 1-3, p. 51 in Latomus I, 
107, op. cit. Jacqueline de ROMILLY a traité de l’athéisme en Grèce, souvent 
attribué à l’influence des sophistes. Les grands sophistes dans l’Athènes de 
Périclès, Paris, de Fallois, 1988, p. 202-230.  
21 Dorothea WELTECKE, « L’athéisme et le doute au Moyen Âge : un 
problème controversé » in Revue de l’histoire des religions, 2015-3, p. 339-
361. 
22 Ian YOUNG « Five Kingdoms, and Talking Beast : Some Old Greek 
Variants in Relation’s Four Kingdoms » in Andrew B. PERRIN/Loren T. 
STUCKENBRUCK/Shelby BENNET/Matthew HAMA (éds) Four Kingdom Motif 
before and beyong the Book of Daniel, Leiden-Boston, Brill, 2020, p. 39-55. 
De nombreux travaux ont été consacrés à la version de ce livre biblique par 
Théodotion. 
23 Dans l’Église catholique, le concile Vatican II (1962-1965) modifia 
certains aspects de la liturgie, sous l’impulsion de Dom Lambert Beauduin, 
mais maintint sa doctrine et ses rituels.  



 

 

123 

L’Eucharistie demeure le même sacrement, que les paroles de 

consécration soient prononcées en latin, en grec ou en toute autre 

langue.  

Par conséquent, l’hérésie cathare liée à cette longue tradition 

philosophique et théologique, est pensée différemment, selon que 

l’on adopte l’une ou l’autre des positions doctrinales évoquées plus 

haut. Existe-t-elle de manière intrinsèque, elle conservera son 

essence quel que soit son nom et il sera toujours possible de 

l’identifier par le comportement de ses adeptes, leurs observances 

leurs rites, leurs propos. Existe-t-elle seulement par les discours 

dont elle fait l’objet, elle disparaîtra avec eux, pour renaître – ou 

non – sous d’autres propos, avec une autre appellation, recouvrant 

des caractéristiques similaires ou différentes. Si les théologiens ont 

penché en faveur de l’une ou l’autre des positions doctrinales, ils 

les ont incluses toutes les deux dans leurs réflexions, comme le 

montre Yves Marie-Joseph Congar : 
 

« Le moyen âge avait une notion à la fois fort claire et très imprécise de 

l’hérésie : était hérétique tout ce qui contrevenait avec pertinacité, à 

l’enseignement ou à la pratique de l’Église ; volontiers on précisait de 

l’Église romaine. Il y avait aussi une typologie bien arrêtée, non seulement 

de l’hérétique, mais de l’hérésie, c’est-à-dire de la doctrine contraire à 

l’enseignement de l’Église. D’un côté l’hérésie était essentiellement une 

nouveauté, mais, d’un autre côté, elle était volontiers présentée et stigmatisée 

comme une erreur déjà condamnée et réfutée. Un des traits caractéristiques 



 

 

124 

du genre hérésiologique est de chercher à ramener la « nouveauté » 

scandaleuse à quelque erreur ancienne et déjà condamnée. » 24 

 

Lorsque l’hérésie avait été prouvée, l’Église condamnait ses 

propres membres à de lourdes peines. Il ne suffisait pas de se dire 

et de se montrer catholique, pour échapper aux foudres 

ecclésiastiques et à la suspicion de déviance. Certains théologiens 

et non des moindres, furent ainsi déclarés hérétiques. Ce fut le cas 

de Gilbert de la Porrée, évêque de Poitiers, dont la doctrine fut 

condamnée au concile de Reims en 1148, à l’instigation de Bernard 

de Clairvaux. Il professait l’idée de la déité ou de la divinité, forme 

unique en Dieu, par laquelle il est Dieu. Néanmoins, s’étant 

rétracté, il ne fut pas autrement inquiété. Ses disciples, les 

porrétains, n’en continuèrent pas moins à commenter et à défendre 

ses idées. Abélard, dont Gilbert de la Porrée était l’un des juges au 

concile de Sens, fut condamné au concile de Soissons en 1121 pour 

avoir considéré le Saint-Esprit comme l’âme du monde, en 

référence à Platon. En 1142, il est de nouveau, condamné cette fois 

au concile de Sens après que Bernard de Clairvaux eut manœuvré 

contre lui, auprès du pape Innocent II. Son livre sur la Trinité25, 

 
24 « « Arriana haeresis » comme désignation du néo-manichéisme au XIIe 
siècle » in Revue des sciences philosophiques et théologiques, n° 3, 1959, t. 
XLIII, p. 449-461, p. 454. 
25 Pour la condamnation des écrits d’Abélard, notamment sur la Trinité, voir 
Kurt FLASCH, Introduction à la philosophie médiévale, trad. de l’allemand 
par Janine de BOURGKNECHT, Paris, Flammarion, 1992, p. 98-106.  



 

 

125 

bien qu’ayant une grande réputation qui s’étendait jusqu’à Rome, 

fut brûlé. L’un des reproches qui lui furent adressés est d’avoir 

réveillé les hérésies anciennes, semant le doute dans les esprits. Sa 

condamnation fut suivie de l’interdiction d’écrire et d’enseigner. 

Excommunié, il fit appel à la clémence pontificale qui lui fut 

accordée grâce à l’intervention de Pierre le Vénérable. Son 

excommunication fut alors levée. Néanmoins, malgré ces 

condamnations, ses écrits furent copiés, commentés, diffusés 

pendant des siècles. Sa méthode dialectique a permis de renouveler 

l’étude des textes sacrés en y incluant la logique de manière plus 

approfondie. Les dominicains Hugues de Saint-Cher26, Guerric de 

Saint-Quentin27, Étienne de Vénizy furent aussi condamnés en 

1241. Marguerite Porete, Jean Hus et Jérôme de Prague furent 

brûlés. Leur martyr reste le symbole de l’intolérance religieuse.  

Ces condamnations furent infligées pour des prises de position 

individuelles et non pour une appartenance à un groupe hérétique. 

Chaque cas a donc été donc jugé séparément. Les cathares, bien 

que constituant des communautés, furent également questionnés 

individuellement. Lors de leurs interrogatoires, les inquisiteurs ont 

 
26 Voir Hyacinthe DONDAINE, « Hugues de S. Cher et la condamnation de 
1241 » in Revue des sciences philosophiques et théologiques, XXXIII, 1949, 
p. 170-174.  
27 Voir H. Fr. DONDAINE/B. G. GUYOT « Guerric de Saint-Quentin et la 
condamnation de 1241 » in Revue des sciences philosophiques et 
théologiques, XLIV, 1960, p. 225-242. 



 

 

126 

voulu chercher ce qui reliait cette nouveauté à une ou plusieurs 

hérésies connues, clairement nommées et définies. L’un des 

procédés des hérésiologues anciens consistait, en effet, « à faire 

l’amalgame entre des hérésies voisines ou censées découler l’une 

de l’autre » écrit Aline Pourkier28. Or les hérésies anciennes étaient 

nombreuses. Épiphane de Salamine (310-403) en a décrit quatre-

vingts dans son Panarion29, incluant les écoles philosophiques 

grecques et les différents courants du judaïsme. Cet ouvrage fut 

l’une des grandes références en matière d’hérésies durant tout le 

moyen-âge. Philastre de Brescia a récapitulé vingt-huit hérésies 

juives et cent-vingt-huit hérésies chrétiennes dans son Diversarum 

Hereseon Liber30, comprenant beaucoup de points communs avec 

le Panarion. Augustin, qui a largement repris les ouvrages de ses 

prédécesseurs, a résumé quatre-vingt-huit hérésies dans son De 

haeresibvs31. La tâche s’annonçait donc colossale. Selon toute 

 
28 Aline POURKIER, « L’hérésiologie aux premiers siècles du christianisme, 
nouveau genre littéraire » in Troïka Parcours antiques Mélanges offerts à 
Michel Woronoff, vol. 1, 2007, p. 389-398, p. 391.  
29 Epiphanius (Ancoratus und Panarion) in Die Griechischen Christlichen 
Schriftsteller der Ersten Drei Jahrhunderte, HOLL Karl (éd.), Leipzig, J. C. 
Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. The Panarion of Epiphanius of Salamis, 
WILLIAMS, Frank (trad.) 2ème édition, Leiden/Boston, Brill, 2009. 
30 Filastrii Episcopi Brixiensis Diversarvum Hereseon Liber, HEYLEN 

Frederik (éd.), Corpus Christianorum SL 9, Turnhourt, Brepols, 1957. Cet 
ouvrage aurait été composé vers la fin du IVe siècle, peut-être entre 370 et 
385. 
31 « Le livre II du De haeresibus qui devait traiter du concept d’hérésie n ’a 
jamais été écrit, comme nous l’apprennent les Lettres 222 et 224 adressées à 



 

 

127 

probabilité, après l’amalgame entre cathares et novatiens32, les 

théologiens se sont reportés au manichéisme et aux courants 

hérétiques chrétiens inspirés de la gnose, présents dans le sud de la 

Gaule et en Hispanie, dès le quatrième siècle. Prosper Alfaric a 

établi une liste d’endroits où ils furent signalés : 

 
Quodvultdeus de Carthage, commanditaire de l’œuvre : Augustin fut trop 
occupé par la réfutation, dans son Contra Iulianum Opus imperfectum, de 
l’Ad Florum de Julien, pour mener à terme ce livre. » Michaël RIBREAU, 
« Augustin hérésiologue dans le Contra Iulianum », Revue d’études 
augustiniennes et patristiques, 55, 2009, p. 189-213, p. 189-190. 
32 « CATHARES. Nom d’anciens hérétiques, qui ont été ainsi appelés du 
mot grec ϰαθαροὶ (katharoi), qui signifie purs, parce qu’ils se croyoient plus 
purs que les autres Chrétiens. Eusèbe, Liv. 6 de son Hist. Eccles. c. 43, & S. 
Epiph. Hær. 59, font Novat le Père de la secte des Cathares. 
Voyez NOVATIENS. On a donné dans la suite le nom de Cathares à quelques 
autres hérétiques, qui ont voulu se distinguer par la pureté de leurs mœurs. 
Les principales sectes qui ont pris ce nom fastueux, sont les Apotactiques, 
parce qu’ils faisoient profession de renoncer à tout ; plusieurs Montanistes, 
parce qu’ils ne reçevoient jamais parmi eux ceux qui avoient une fois 
renoncé à la foi dans les tourmens. On a donné le même nom par antiphrase, 
ou par ironie, aux Parétans, ou Patarins, ou Patrins, aux Albigeois, & aux 
Cotereaux ; mais ceux que l’on appelle plus communément Cathares, & 
dans l’antiquité & en notre langue, ce sont les Novatiens. Les Calvinistes de 
la grande Bretagne, sur-tout ceux d’Ecosse, s’appellent Puritains, qui est le 
même nom en françois que celui de Cathares, en latin Cathari. » 
Dictionnaire de Trévoux, t. 2, 6e édition, Paris, 1771 p. 320-321.  
D’après Aline POURKIER, « Le nom authentique de l’hérésiarque bien connu 
par la correspondance de Cyprien, était Novatien (Nouatianus), mais Eusèbe 
le cite sous le nom de « Novat » par suite d’une confusion entre Novatien de 
Rome, qui fait l’objet de sa notice et le prêtre Novat (Nouatus) de Carthage, 
qui avait fait schisme avec Cyprien avant de se rallier précisément à Novatien 
de Rome. » in L’hérésiologie chez Épiphane de Salamine, op. cit., p. 385. 



 

 

128 

 
« D’après un auteur du temps [Philastre de Brescia] les Manichéens 

étaient nombreux en « Espagne et dans les cinq provinces », c’est-à-dire la 

Tarragonaise, la Carthaginoise, la Lusitanie, la Gallécie et la Bétique. 

Quelques années plus tard Jérôme savait qu’au-delà des Pyrénées et surtout 

en Lusitanie beaucoup de femmes lisaient Le « Trésor de Manichée », avec 

des œuvres de Basilide et d’autres produits du Gnosticisme, dont Marc de 

Memphis s’était fait l’apôtre dans ces pays lointains. En 445, L’évêque 

Turibius, rentrant, après un long voyage, dans son diocèse d’Astorga en 

Gallécie, se plaint d’y trouver de nombreux hérétiques qui professent de 

vieilles erreurs, tantôt inchangées, tantôt plus ou moins modifiées, et qui 

empruntent leurs doctrines à des Actes des Apôtres de provenance 

manichéenne, peut-être aussi à d’autres livres mystérieux dont le secret ne 

serait révélé qu’aux « Parfaits »… 

…Le Priscillianisme est très vite passé du nord de l’Espagne dans le sud 

de la Gaule. Le Manichéisme avec lequel on le confondait souvent, a dû 

suivre le même chemin. Déjà Hilaire de Poitiers l’a peut-être trouvé en 

Aquitaine, car dans un de ses écrits, rédigés avant sen exil en 355, il signale 

Mani avec Marcion comme un détracteur de la Loi. Vers la fin du IVe siècle, 

Augustin a entendu dire que les Gaulois pratiquaient à la lettre certaines 

théories de l’hérésiarque exposées dans le livre du Trésor. Vers 430, Cassien 

dénonçait « après l’opinion des Marcionites », « l’erreur de Manichée », plus 

grave, expliquait-il, que celle des Ébionites et il mettait en garde ses moines 

de Marseille contre les « blasphèmes » de la nouvelle secte. Peu après 

Vincens de Lérins signalait le danger de ces mêmes doctrines et, dans la 

seconde moitié du Ve siècle, le Marseillais Gennade et Pomérius d’Arles s’en 



 

 

129 

occupaient aussi. Encore en 526, un certain Prosper les abjurait dans un long 

formulaire. »33 
 

Ce qui signifie que le manichéisme et le priscillianisme 

qu’Augustin dit être inspiré des manichéens et des gnostiques34, 

circulaient de concert. Le docétisme cohabitait avec l’arianisme et 

le marcionisme. L’adoptianisme apparu plus tard35 s’ajouta à cette 

 
33 Les écritures manichéennes, Paris, É. Nourry, 1918, t. I, p. 62-64. 
34 Augustin mentionne les priscillianistes d’Espagne dont il dit qu’ils 
enseignent diverses erreurs empruntées aux manichéens et aux gnostiques. 
Les abominations des autres hérétiques sont venues converger horriblement 
confondues ensemble, comme une sentine, dans leur doctrine. Les âmes sont 
de même nature et de même substance que Dieu. Elles traversent sept cieux 
et sept principautés diverses pour subir ici-bas des épreuves volontaires. 
Lorsqu’elles arrivent au mauvais prince qui a créé le monde, il les dissémine 
dans les différents corps animés. Certaines étoiles décident du sort des 
hommes et les douze signes du ciel participent à la formation du corps 
humain. Le Bélier est dans la tête de l’homme, le Taureau dans son cerveau, 
les Gémeaux dans ses épaules, le Cancer dans sa poitrine, les Poissons dans 
ses pieds, et d’autres signes pour d’autres parties du corps. Ils ne mangent 
pas de viande et séparent les époux quand ils le peuvent, en dépit des 
résistances. La chair est créée non par le Dieu bon, mais par les mauvais 
anges. Ils sont encore plus dangereux que les manichéens, car ils ne rejettent 
pas les Écritures canoniques et qu’ils accordent la même autorité aux 
apocryphes, interprétant et allégorisant à leur gré les passages des livres 
saints qui ne sont pas en accord avec leur système. Ils soutiennent la même 
erreur que les sabelliens puisqu’ils déclarent que le Christ est une même 
personne, non seulement avec le Fils, mais encore avec le Père et le Saint-
Esprit. De haeresibvus, op. cit, LXX, 1-2, l. 1-11, p. 333 ; l. 1-32, p. 334.   
35 Cette doctrine considérée par l’Église comme hérétique, prônait 
l’intronisation de Jésus comme Fils de Dieu par adoption au moment du 
baptême, de la transfiguration ou de la résurrection. Voir Adeline RUCQUOI 



 

 

130 

liste. Par ailleurs, les théories byzantines trouvaient leurs adeptes 

et le polythéisme n’avait pas disparu. Le judaïsme était pratiqué par 

une partie de la population36. Les traditions orales, malgré les 

injonctions de l’Église catholique, ont transmis cette diversité de 

croyances et d’idées, au moins jusqu’aux temps modernes. La 

survivance des doctrines et des pratiques religieuses se compte 

souvent en siècles, sinon en millénaires.  

Les hérésies anciennes ont aussi connu des variations, 

notamment l’arianisme37. Présent dans le sud de la Gaule et en 
 

« Élipand et l’adoptianisme Quelques hypothèses » in Bulletin de la Société 
nationale des Antiquaires de France, 2015 (2008), p. 292-309. Voir aussi 
Émile AMANN, « L’adoptianisme espagnol du VIIIe siècle » in Revue des 
sciences religieuses, 16-3, 1936, p. 281-317, p. 287. 
36 « From 465 onwards, we have documentary evidence a-plenty of their 
settlement in Perpignan, Narbonne, Marseille, to name but three places, but 
Jews were settled in France before that, since the Vita St. Hilarii speaks of 
the saint of Poitiers, who died in 366, being praised for having fled the 
company of Jews… 
… A famous piece of unique evidence of Jewisch presence was the report of 
many weeping Jews at the funeral of Bishop Hilarius of Arles in 449, vhen 
tillim, Hebrew psalms, were sung. », Cyril HERSHON, Faith and 
Controversy: The Jews of Mediaeval Languedoc, AIEO, University of 
Birmingham, 1999, p. 24.  
37 ARIEN, ENNE. s. m. & f. Arianus. Nom de secte. Hérétique infecté de 
l’Arianisme, qui suit les erreurs d’Arius. C’est de-là que ce nom vient. 
L’Empereur Constance, qui succéda à Constantin en 337, se déclara pour 
les Ariens. L’impératrice Justine étoit Arienne. Les Ariens se diviserent en 
plusieurs sectes, qui se condamnerent mutuellement. Voyez S. Epiphane, hér. 
68 & 69. S. Aug. hér. 49. Sozoméne, Théodoret, Eusèbe, Socrate, Ruffin, M. 
Godeau. Maimbourg a fait une Histoire de l’Arianisme. Les Ariens ont été 
nommés Anomiens, Exucontiens, Eusèbiens, Photiniens, Eudoxiens, 



 

 

131 

Hispanie, il fut la religion des Wisigoths, des Suèves, des 

Burgondes des Ostrogoths et des Vandales. L’empereur romain 

Constance II (317-361) et Valens (328-378), Auguste adjoint pour 

l’Orient de son frère Valentinien Ier (321-375) Auguste d’Occident, 

furent ariens. Plus généralement le christianisme des premiers 

siècles s’est scindé en divers groupes qui n’ont été déclarées 

hérétiques qu’à la suite d’une condamnation conciliaire. Ce qui 

signifie l’examen minutieux des thèses et de longs débats. La 

pluralité des courants de pensée cathares n’est donc nullement une 

originalité. Arno Borst mentionne les noms qu’ils s’attribuaient ou 

que leur donnaient leurs détracteurs38.  

 

L’une des raisons de la diversité des courants religieux chrétiens 

se situe dans la lecture des textes sacrés, fondement de toute 

 
Acaciens, Eunomiens, Macédoniens, Æliens, Psatyriens, & 
Duliens. GODEAU. Arius trouve des sectateurs en grand nombre, mais 
comme ils n’ont plus d’autorité légitime qui les réunisse, ils se divisent en 
une infinité de diverses branches d’Ariens, ou semi-Ariens, connus dans la 
suite tantôt sous un nom, tantôt sous un autre ; Eunomiens, Photiniens, 
Acaciens, &c. selon que quelqu’un éclate dans ces mauvais partis. Tous 
combattent l’Eglise, mais se combattent aussi les uns les autres… Et qui ne 
voit là, comme dans un miroir, les branches infinies de Sacramentaires, de 
Luthériens, de Zuingliens, de Calvinistes, d’accord contre l’Eglise, peu 
d’accord entre elles, & qu’on n’a jamais pu réunir ? Tous ces divers partis 
d’Ariens, ou comme Ariens, &c. PELIS. » Dictionnaire de Trévoux, op. cit, t. 
1, p. 498. 
38 Les cathares, Paris, Payot, 1978, Annexe II, p. 204-2013 



 

 

132 

théologie. Cette lecture suscitait des commentaires qui furent 

régulièrement discutés et repensés, comme l’écrit Gilbert Dahan: 
 

« … Le commentaire traditionnel (les commentaires monastiques entrent 

éminemment dans ce cadre) est moins une œuvre singulière qu’une 

contribution à une entreprise collective, l’élucidation d’un message divin, 

qui s’étend dans le temps et s’enrichit de l’apport de chaque génération, 

pierre posée sur l’édifice des Pères et jamais achevé. »39. 
 

Les interprétations variaient en fonction de la culture des uns et des 

autres, ainsi que de la difficulté de la lectio. Les convers qui 

n’étaient pas latinophones devaient être instruits dans la foi 

catholique. Les commentaires et les versets bibliques étaient 

traduits à leur intention, à l’instar de ce qui se faisait pour les laïcs. 

Rappelons que « traduire » la Bible au moyen-âge signifiait 

l’« interpréter ». Il n’était pas rare que tel ou tel grand théologien, 

revienne sur ce qu’il avait dit dans un sermon précédent, pour en 

modifier le contenu. Malgré les gloses de plus en plus nombreuses 

qui ont accompagné le texte biblique, ce dernier fut constamment 

relu et analysé dans ses moindres détails, mot par mot, syllabe par 

syllabe. Le résultat se devait d’être dans la lignée des exégèses des 

Pères et docteurs de l’Église, références absolues, mais qui ne se 

rejoignaient pas nécessairement sur un même verset ; d’où la 

 
39 L’exégèse chrétienne de la Bible en Occident médiéval XIIe-XIVe siècle, 
Paris, Cerf, 1999, p. 82. 



 

 

133 

disputatio qui devait concilier des interprétations multiples. 

Néanmoins, ces conciliations furent contestées, donnant lieu à 

d’autres théories, parfois qualifiées d’hérétiques. Les savants 

cathares instruits dans les mêmes écoles que les catholiques, 

connaissaient les techniques exégétiques qui, du reste, n’étaient pas 

l’apanage des chrétiens, mais celui des grammairiens de 

l’Antiquité40. Les Pères et docteurs de l’Église les avaient adoptées, 

adaptées et utilisées dans la construction de leurs théories. Les 

cathares, comme leurs adversaires, ont donc lu et relu la Bible ainsi 

que ses gloses, repensé les doctrines de la création de l’homme et 

du monde, celles des sacrements, ainsi que les théories de la vie 

après la mort. Le reproche de rejeter l’Ancien Testament leur fut 

adressé, comme il l’avait été aux manichéens. Or, ils se référaient 

à l’ensemble des textes sacrés41. Nulle obédience chrétienne n’a pu 

 
40 « …L’exégèse biblique hérite des techniques minutieusement mises au 
point par l’école du grammairien pour l’explication des poètes classiques ; 
pareillement le sermon récupère l’héritage de la rhétorique, la controverse 
celui de la dialectique et la théologie tout l’arsenal de la philosophie. Il n’y 
a pas transfert pur et simple, mais aussi création originale…» Henri-Irénée 
MARROU, L’Église de l’Antiquité tardive 303-604, Paris, Seuil, 1985, p. 88. 
41 Jean DUVERNOY a établi une liste détaillée des textes cités dans le Traité 
cathare, le Livre des deux principes, la Somme de Moneta de Crémone, celle 
de Prévostin et le Registre de Jacques Fournier. Les références à l’Ancien 
Testament y figurent en nombre presque égal à celles du Nouveau. La 
religion des cathares Le catharisme, t. I, Appendice II, p. 120-133, Toulouse 
Privat, 1989. 



 

 

134 

écarter ce texte fondateur auquel les évangélistes se rapportent 

constamment. 

Lorsque Épiphane de Salamine rédige son Panarion en grec, cette 

langue est encore au IVe siècle, la langue maîtresse de la théologie 

chrétienne, comme elle avait été celle de la philosophie. « Derrière 

chaque mot spécifiquement chrétien des deux premiers siècles, se 

cache, ou se montre un mot grec qui est remplacé ou non par un 

mot latin », écrit Christine Mohrmann42. Les pères du concile de 

Nicée convoqué par l’empereur Constantin et qui s’est tenu en 325, 

s’exprimaient en grec43. Les discussions furent ensuite traduites en 

latin. Or les actes de ce concile fondateur serviront de base à la 

détermination des hérésies, notamment de l’arianisme. Tertullien 

Minutius Felix, Cyprien de Carthage, Lactance, Augustin, de 

même que Cicéron (traducteur de Platon), Quintillien, Pline le 

Jeune et nombre d’intellectuels romains, écrivaient en latin, mais 

connaissaient les deux langues. Avant la Vulgate traduite par 

Jérôme entre 382 et 420, les théologiens utilisaient majoritairement 

 
42 « L’étude de la latinité chrétienne État de la question méthodes résultats » 
in Études sur le latin des chrétiens, Roma, Editioni di Storia e Letteratura, t. 
1, p. 83-102, p. 95. 
43 « Au concile de Nicée, les évêques s’expriment en grec comme on peut 
s’y attendre dans une assemblée dont presque tous les membres venaient de 
la partie orientale de l’empire. Nous avons déjà vu Constantin s’entretenir en 
grec avec les Pères, après avoir fait en latin son discours inaugural… » 
Gustave BARDY « L’Occident et les documents de la controverse arienne », 
Revue des sciences religieuses, t. 20, 1-2, 1940, p. 28-63, p. 37. 



 

 

135 

la Septante et la Vetus latina. Par conséquent, les dénominations et 

la réfutation des hérésies se faisaient en grec et en latin.   

À l’époque des cathares, la situation change. Le grec n’est plus une 

langue véhiculaire en Occident, même s’il est toujours enseigné44 

et parlé par les marchands qui commerçaient avec l’empire 

byzantin45. Le latin était devenu peu ou prou une langue savante. 

Par conséquent, le problème des noms attribués aux hérésies se 

pose à nouveau. Les Prêcheurs qui ne connaissaient pas 

nécessairement la langue du pays, furent donc confrontés à cette 

pluralité en plein essor. Ils devaient faire appel à des interprètes et 

des traducteurs, dont la fiabilité linguistique et le bon vouloir 

n’étaient pas toujours avérés. Or, la dénomination des hérésies et 

leur description nécessitait de faire parler leurs adeptes et de 

confronter les témoignages recueillis. La lettre de Roger de 

Hoveden relatant le colloque de Toulouse est à cet égard révélatrice 

d’une question qui s’est posée très tôt. Les accusés ne sachant pas 

le latin, leurs accusateurs qui eux ne connaissaient pas 

 
44 …De fait, les compétences linguistiques des médiévaux sont diverses et, 
si l’on continue à trouver, comme pendant le haut Moyen Âge, des 
abécédaires ou de courts textes tracés dans des caractères maladroits par des 
apprentis hellénistes ou hébraïsants, on constate aussi de la part de certains 
savants une maîtrise réelle des deux langues. » in « La connaissance de 
l’étude des langues bibliques dans le monde chrétien d’Occident, XIIe-XIVe 
siècle » FUMAROLI Marc (éd.), Les origines du Collège de France (1500-
1560), Paris, Klincksiek, 1998, p. 327-355, p. 342.  
45 Voir Alain DUCELLIER, Les Byzantins, Paris, Seuil, 1963, p. 122.  



 

 

136 

suffisamment leur langue, furent obligés d’entendre un exposé en 

langue « vulgaire » sur les sacrements de l’Église. L’auteur avait 

précisé qu’ils étaient alors environ trois cents, clercs et laïcs dans 

l’église Saint-Étienne46. Bernard Gui formule le reproche suivant à 

propos des prévenus : Legunt de evangeliis et de epistolis in 

vulgari. Il ajoute qu’ils les expliquent et les interprètent en leur 

faveur et contre l’état de l’Église romaine47. Ce qui signifie que des 

traductions circulaient depuis un certain temps et que les champs 

lexicaux et sémantiques des langues utilisées rendaient possibles 

des explications et des interprétations savantes. Néanmoins, les 

adeptes de l’hérésie, comme la plupart des catholiques, n’étaient 

pas nécessairement des théologiens. Les interroger ne signifiait pas 

obtenir systématiquement des réponses claires et fondées. Les 

raisons de leur adhésion étaient parfois fort éloignées de 

convictions religieuses : aide morale et matérielle des Parfaits, 

 
46 « Nous leur demandâmes de défendre leur foi en répondant en latin, car 
leur langue ne nous était pas assez connue, et aussi parce que les Évangiles 
et les Épîtres, sur lesquels seuls ils voulaient appuyer leur foi, sont, on le sait 
écrits en latin. Ils n’osaient pas le faire en gens qui ignoraient entièrement le 
latin, ainsi qu’il apparut à l’exposé de l’un d’entre eux : voulant parler latin, 
c’est à peine s’il put joindre deux mots, et il fut totalement défaillant. Il nous 
fallut condescendre à avoir un exposé en langue vulgaire sur les sacrements 
de l’Église, bien que ce fût assez absurde. [Migne PL 204, 239] », cité par 
Jean DUVERNOY, L’histoire des cathares, Le catharisme, Toulouse, Privat, 
1996, t. II, p. 224. 

47 Manuel de l’inquisiteur, MOLLAT Guillaume (éd.), Paris, Les Belles 
Lettres, 2006, Les nouveaux manichéens, 4, p. 26. 



 

 

137 

conversion d’un membre influent de la famille, fidélité à un 

seigneur protégeant les cathares… En outre, ils avaient adopté un 

mode de vie conforme à ce que prônait l’Église : pauvreté 

volontaire, charité, respect de la vie humaine…Comment donc les 

distinguer des « bons chrétiens » ? Les assimiler à des catharoe, 

des manichaei, des priscillianistae, des ariani ou à des adoptiani, 

n’avait pas probablement pas grand sens pour nombre d’entre eux, 

même s’ils connaissaient ces courants de pensée chrétiens anciens 

à travers ce qu’en avait transmis la tradition orale. Que les cathares 

se soient nommés eux-mêmes boni christiani, boni homines, 

bonomii ou bonosii48, n’est donc guère surprenant dans ce contexte. 

Albanenses, bagnolenses ou baiolenses, concorenses, illi de 

Desenzano, autres dénominations, ainsi que albigenses et bulgari 

– octroyés par leurs détracteurs – font référence à des lieux. Bougre 

est ironique, Patareni serait une réminiscence de la Pataria ou une 

moquerie. Garatenses viendrait du patronyme du plus éminent chef 

du schisme italien, Garatto. Il semble que ce soit une exception. 

Cathari, catharistae sont des dénominations générales. Arno Borst 

conclut ainsi :  

 
« Les tendances directrices de ses surnoms sont nettes. On accroche aux 

hérétiques des mots du vocabulaire courant qui mettent en relief les lieux 

 
48 Arno BORST, Les cathares op. cit., p. 205-207. 



 

 

138 

d’où leur foi est originaire, des professions où ils abondent, de vieilles sectes 

de l’Église primitive… »49  
  

Il se trouve que ces lieux et professions étaient également ceux 

des catholiques. Par conséquent on peut se demander ce qui les 

distinguait les uns des autres. L’absence de mention d’un maître ne 

signifie pas son absence. Nul courant de pensée ne naît ex nihilo. 

Les textes des savants cathares qui nous sont parvenus50, ainsi que 

les affirmations d’adversaires tels Bonacursus, Raynier Sacconi ou 

Moneta de Crémone, révèlent une connaissance précise de 

concepts théologiques et philosophiques. Ils avaient donc élaboré 

une doctrine suffisamment étayée rationnellement pour supporter 

la critique et y répondre par des arguments convaincants. Les 

inquisiteurs n’ont pas manqué de reprocher aux prévenus érudits 

leur propension à défendre leurs conceptions avec brio51. Dans le 
 

49 Idem, p. 212. 
50 Livre des deux principes, THOUZELLIER Christine (éd.) Paris, Cerf, 2008, 
Sources Chrétiennes n° 198. Un traité cathare inédit du début du XIIIe siècle 
d’après le Liber contra Manicheos de Durand de Huesca, Tractatus 
Manicheorum, THOUZELLIER Christine (éd.), Louvain, Publications 
Universitaires, 1961. Le Rituel cathare, THOUZELLIER Christine (éd.), Paris, 
Cerf, 1977, Sources Chrétiennes n° 236. Rituel de Dublin, VENCKELEER 
Théo (éd.), « Un recueil cathare : le manuscrit A.6.10 de la « Collection 
vaudoise » de Dublin » in Revue belge de philologie et d’histoire, 38-3, 
1960, p. 815-834 ; « Un recueil cathare : le manuscrit A.6.10 de la 
« Collection vaudoise » de Dublin (suite) » in Revue belge de philologie et 
d’histoire, 39-3, 1961, p. 759-793. 
51 Bernard GUI affirme que les cathares trompent non seulement les hommes 
simples, mais même les plus grands savants. Lorsqu’ils sont découverts et 



 

 

139 

cas d’idées éparpillées, sans cohérence entre elles, les cathares 

n’auraient pas été considérés comme de dangereux adversaires. Les 

théologies chrétiennes furent aussi construites dans des 

controverses entre les théologiens et des philosophes lecteurs 

attentifs de la Bible, tels Celse. Ce dernier opposait la rationalité 

grecque à la simple affirmation de l’existence de Dieu, considérant 

les témoignages bibliques comme des mythes. Déclarer que le 

Christ, individu ignominieusement flagellé et conduit au supplice, 

incarnait le Logos pur et saint ( Jean 1, 1-18), était irrecevable à ses 

yeux. Cet homme misérable, antithèse du héros grec, ne pouvait 

incarner la raison divine, organisatrice de l’univers, source de la loi 

universelle. Les Pères et docteurs de l’Église ont répondu à ce 

genre d’objections en déployant une somme de réflexions et 

d’arguments alliant foi et raison, d’une richesse rarement égalée 

dans l’histoire du christianisme.  

 
ne peuvent plus cacher leurs erreurs, ils les défendent, les soutiennent et les 
professent ouvertement devant les inquisiteurs. Il faut des hommes très 
habiles et expérimentés pour leur montrer leurs erreurs. Le manuel de 
l’inquisiteur, Les nouveaux manichéens, op. cit., p. 16. Henri-Charles LEA 

mentionne des propos tenus sur les réunions de cathares : « Un inquisiteur 
allemand prétend qu’en Lombardie, en Provence et dans d’autres régions, il 
y avait plus d’écoles d’hérésie que de théologie orthodoxe ; que les 
hérétiques disputaient publiquement et convoquaient le peuple à leurs 
débats ; qu’ils prêchaient sur les places de marché, dans les champs, dans les 
maisons, et que personne n’osait s’y opposer, à cause du nombre et de la 
puissance de leurs protecteurs. » Histoire de l’Inquisition au Moyen Âge, 
REINACH Salomon (trad.), Grenoble, Jérôme Million, 1997, vol 1, t. II, p. 
126. 



 

 

140 

Les XIIe et XIIIe siècles voient les traductions latines de 

nombreux textes philosophiques grecs, dont la logica nova établie 

à partir de l’Organon d’Aristote. Elle s’ajoutait à la logica vetus 

(Catégories, Peri Hermeneias, Isagoge de Porphyre) utilisée dans 

la traduction latine de Boèce. Par conséquent, la théologie connaît 

un regain de rationalité, puisque les écrits des Pères de l’Église sont 

repensés dans une perspective logique renouvelée et approfondie. 

Plus que jamais, il s’agissait de concilier la foi et la raison. La 

scolastique imposera un langage précis, scientifique, destiné au 

seul usage de la pensée spéculative. Ce qui a permis la création de 

concepts organisés en enchaînements rigoureux52. On connaît le 

succès des questions disputées et des questions quodlibétiques qui 

fourniront la matière d’exercices universitaires. Ces derniers auront 

une longue postérité puisque la dispute est encore pratiquée, 

adaptée aux contingences du présent. Les intellectuels cathares 

n'ont pas échappé à cette vague, comme en témoignent leurs rares 

textes, les citations et les critiques de leurs adversaires. Rappelons 

que la grande majorité des hérésies chrétiennes dont les textes 

originaux furent détruits, ne sont connues que par les citations et 

les commentaires des controversistes53. Le fait même qu’elles aient 

 
52 Voir Erich AUERBACH, Le Haut langage Langage littéraire et public dans 
l’Antiquité latine tardive et au Moyen Âge, Robert KAHN (trad.), Paris, Belin 
2004, p. 250-251. 
53 « Cette méthode polémique, citer pour mieux réfuter, a souvent été utilisée 
par les Pères de l’Église dans leur lutte contre les maîtres de la gnose. 



 

 

141 

été soigneusement examinées et discutées suggère qu’elles ont 

influencé les théologiens catholiques. Tertullien pencha vers le 

montanisme à la fin de son existence et Augustin adhéra 

pleinement au manichéisme pendant neuf ans. Raynier Sacconi fut 

cathare pendant dix-sept ans, avant d’entrer chez les Prêcheurs. Les 

critiques qui ont ensuite formé une tradition antihérétique, ont 

permis de repenser les conceptions condamnées par l’Église, dans 

d’autres contextes et à d’autres époques. La métempsychose, qui 

fut reprochée aux cathares, comme aux obédiences d’inspiration 

gnostique, est présente dans le zoroastrisme, les religions indienne, 

égyptienne, grecque, la Kabbale et chez les druzes de l’islam, elle 

n’a cessé de réapparaître dans la philosophie et dans la littérature 

française au moins jusqu’aux temps modernes54. Elle figurait aussi 

 
Clément d’Alexandrie, Origène, Irénée ou encore le Pseudo-Hippolyte ont 
tous transcrit et cité, certains plus que d’autres des fragments ou même de 
longs extraits d’ouvrages gnostiques, afin de les critiquer de façon 
ponctuelle. Ils nous ont ainsi fourni une précieuse documentation qui 
autrement aurait été perdue. » Madeleine SCOPELLO, « L’Epistula 
fundamenti à la lumière des sources manichéennes du Fayoum » in VAN 

OORT Johannes/WERMELINGER Otto/WURST Gregor (éds), Augustine and 
Manichaeism in the Latin West Proceeding of the Fribourg-Utrecht 
Symposium of the International Association of Manichaean Studies, Leiden-
Boston-Köln, Brill, 2001, p. 205-229, p. 207.  
54 « C’est qu’en effet, depuis la fin du 17e siècle jusqu’à la fin du 18e, ce 
thème est dans l’air du temps il est traité doctrinalement dans la littérature de 
voyage et dans les lettres de missions ; il est dans les dictionnaires (celui de 
Voltaire compris) et dans l’Encyclopédie ; en philosophie, il intéresse 
crucialement les platoniciens de Cambridge, Locke, Leibniz, etc. ; bref, il 
suscite une intense curiosité. Sur le plan littéraire, de la fin du 17e siècle 



 

 

142 

dans le manichéisme. Or, contrairement à ce qu’affirmaient ses 

ennemis, ce dernier était une grande religion chrétienne avec des 

dogmes, une liturgie, des communautés hiérarchisées et des 

missions55. La découverte des cinquante-deux traités coptes 

traduits du grec, de Nag Hammadi, a permis de mesurer la richesse, 

la complexité et la subtilité de ses théories, de connaître sa liturgie 

et de son organisation. Nombre de ses sources grecques antiques et 

de ses influences hébraïques ont pu être répertoriées. Il a essaimé 

autant en Occident que dans les contrées les plus lointaines. 

L’exhumation du rouleau Pelliot au Turkestan chinois, a révélé 

qu’il y était présent avant le XIe siècle56. Il fut combattu au moins 

 
jusqu’au milieu du 18e, ce sont une bonne quinzaine de récits qui abordent 
le thème, dans le conte principalement (mais aussi au théâtre , depuis 
le Quiribini du chevalier de Mailly jusqu’à l’étrange Atalzaïde en 1746 ;  
mais surtout la mémoire d’un narrateur métempsycosé prend statut de 
matrice dans trois récits développés : Les Aventures merveilleuses du 
Mandarin Fum-Hoam de Gueullette (1723), l’Histoire véritable de 
Montesquieu (non publiée), et le Sopha (1742) de Crébillon. » in Jean-
François PERRIN, « Soi-même comme multitude : le cas du récit à 
métempsychose au 18e siècle » Dix-huitième siècle, 41, 2009-1, p. 168-186, 
p. 168. 
55Henri Charles PUECH, Sur le manichéisme et autres essais, Paris, 
Flammarion, 1979. Gherardo GNOLI, De Zoroastre à Mani, Quatre leçons 
au Collège de France, Paris, Université de la Sorbonne Nouvelle, 1985. John 
Kevin COYLE, Manichaeism and its legacy, Leiden-Boston, Brill, 2009. 
56 Paul PELLIOT, « Rapport sur la mission au Turkestan chinois (1906-1909)» 
in Comptes rendus de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 54-1, 
1910, p. 58-68, p. 64. 



 

 

143 

jusqu’aux temps modernes57, même si les travaux d’Isaac de 

Beausobre58 l’ont dédouané d’un certain nombre d’accusations. Par 

conséquent, qu’il ait influencé les cathares n’est pas sans 

fondement. L’adhésion au double principe du bien et du mal leur a 

été reprochée, avant d’être contestée. Mais il n’est pas propre aux 

manichéens, ni même aux gnostiques. Ils se seraient inspirés du 

philosophe grec Empédocle (v. 494 - v. 430 av. J.-C.), comme 

l’écrit Prosper Alfaric : 
 

« À en croire l’historien Socrate [de Constantinople ou le Scolastique], 

Scythien aurait surtout emprunté sa doctrine à Empédocle. C’est chez lui 

qu’il aurait pris l’idée de deux natures opposées dont l’une est bonne, l’autre 

mauvaise. Sur beaucoup de points, le philosophe d’Agrigente se présente de 

fait, comme un précurseur des Manichéens. Comme eux, il enseigne que tous 

 
57Louis-Sébastien LENAIN de TILLEMONT (1637-1698) écrivait :  
« L’heresie des Manichéens egalement infame et ridicule, est la plus celebre 
de toutes celles que le demon a opposees à l’Eglise durant les trois premiers 
siecles. Elle a pris son origine de la Perse : et de cette extremité de l’Orient 
elle s’est repandue par toutes les provinces, jusques aux extremitez de 
l’Occident. Il seroit inutile de vouloir deduire en detail tous les dogmes de 
cette secte, qui ayant rassemblé ce qu’il y avoit de plus criminel dans toutes 
les autres et mesme dans le paganisme, [mais surtout dans les impietez des 
Gnostiques], en a fait un amas monstrueux de blasphemes impertinens, et de 
saletez abominables. » Memoires pour servir à l’Histoire Ecclesiastique des 
six premiers siecles justifiez par les citations des Auteurs originaux avec des 
notes pour eclaircir les difficultez des faits & de la chronologie, 2ème édition, 
Paris, Robustel, 1701, t. IV, p. 367-368.  
58 Histoire critique de Manichée et du manichéisme, Amsterdam, Frederic 
Bernard, 1734. 



 

 

144 

les êtres s’expliquent par l’influence combinée de deux Principes éternels et 

opposés, dont l’un s’appelle l’Amour, l’autre la discorde. Il regarde l’homme 

comme un dieu déchu, qui doit se relever. Il professe, en outre, la 

métempsychose, ainsi que la nécessité de la « purification » morale et il 

défend de tuer aucun animal et d’en manger la chair. Pour tous ces motifs 

Mani a pu voir en lui un Prophète et regarder ses écrits comme inspirés. 

Avant lui d’autres Gnostiques avaient fait de même. Hyppolyte le note 

expressément au sujet de de Simon le Magicien, de Valentin et surtout de 

Marcion. »59 

 

Le double principe fut aussi attribué à Pythagore (v. 580 – v. 485 

av. J.-C.) qui l’aurait tenu des Chaldéens d’après Porphyre et 

Plutarque60. Le zoroastrisme, dont il est l’une des composantes, 

influença les philosophies grecques dont celle de Platon61 et 

 
59 Prosper ALFARIC, Les écritures manichéennes, op. cit., t. II, p. 198-199. 
Voir aussi Izabela JURASZ, « « Empédocle gnostique » et le dualisme selon 
Hippolyte de Rome (Refutatio VII, 29-31) » in Laval Théologique et 
Philosophique LTP, 74, 2018, p. 375-405. Scythien, aristotélicien, serait un 
contemporain de Mani avec lequel il aurait été en relation. 
60 Isaac de BEAUSOBRE, Histoire critique de Manichée et du manicheisme, 
op. cit., p. 29-30. 
61 « Zoroastre fut admiré et respecté dans le monde gréco-romain, à la fois 
comme sage et comme mage. Les mages, prêtres officiels de la Perse étaient 
considérés « comme de nobles dépositaires d’une sagesse antique et 
vénérable qui s’impose dans la littérature philosophique. » Par exemple, la 
tradition d’une relation entre Platon et les mages est attestée par les sources 
anciennes, et l’épître 58 de Sénèque (31) évoque la légende selon laquelle 
les mages célébrèrent un sacrifice le jour des obsèques de Platon, tandis que 
Proclus rapporte que le philosophe épicurien Colotès avait l’habitude de se 
moquer de Platon et de ses emprunts aux mages. Par ailleurs on peut 



 

 

145 

traversa les millénaires, constamment adapté aux époques et aux 

lieux. Friedrich Nietzsche s’en servit dans son Also sprach 

Zarathustra (1883-1885). Par conséquent, il n’est nullement 

étonnant qu’il soit régulièrement réapparu dans les controverses 

théologiques et philosophiques. En outre, le combat originel 

rappelle ceux des titans de Cronos ou de géants tels Goliath dont 

les récits constituèrent le substrat de croyances millénaires. Si les 

manichéens croyaient en deux principes antagonistes à l’origine de 

l’univers, les théologiens catholiques qui ne reconnaissaient qu’un 

Créateur, opposaient l’amour fécond à la discorde destructrice. La 

charité, également appelée dilection et amour, décrite dans de 

nombreux traités62, est l’une des trois vertus théologales, avec la 

 
supposer que Pythagore fut un élève de « Zaratas ». » Chiara Ombretta 
TOMMASI, « L’astre vivant : quelques remarques sur le statut prophétique de 
Zoroastre dans la littérature gréco-romaine de l’Antiquité tardive » in Revue 
de l’histoire des religions, 238-1, 2021, p. 318-347, p. 327.  
La philosophie de Platon fut de celles qui influença le plus profondément le 
christianisme. De larges passages contenus dans les Noctes Atticae d’Aulu 
Gelle furent cités par Apulée, Macrobe, Augustin, Isidore de Séville, Loup 
de Ferrières, Martin de Laon, Jean de Salisbury et Pierre Hélie. Apulée donna 
de nombreuses citations de dialogues platoniciens. Augustin en a fait 
quantité de résumés, commentaires et citations notamment dans le De 
civitate Dei dont on connaît la diffusion. Voir Stephen GERSH, « The 
Medieval Legacy from Ancien Platonism » in The Platonic Tradition in the 
Middle Ages A doxographic Approach, GERSH Stephen/HOENEN Maarten J. 
F. M./VAN WINGERDEN Pieter Th. (éds), Berlin-New York, De Gruyter, 
2002, p. 3-30. 
62 Hélène PÉTRÉ, CARITAS Étude sur le vocabulaire latin de la charité 
chrétienne, Louvain, Spicilegium Sacrum Lovaniense, 1948.  



 

 

146 

foi et l’espérance. Elle s’incarnait dans la justice et l’ordre. On la 

retrouve dans un petit traité en occitan attribué à Albert le Grand 

(v. 1200-1280), maître de Thomas d’Aquin.  

 
« Caritat es los cami he la via per la quala Dieu ve ad home, he home va a 

Dieu ; he Dieu no pot aver logis ni demoransa la ont no es caritat. Si nos 

avem caritat, nos avem Dieu quar Dieu es caritat. »63  

 

L’auteur du Traité cathare en a également défendu la valeur et la 

force dans le principe du bien64, opposé à celui du mal. Les 

conceptions catholique et cathare sur ce point, comme sur bien 

d’autres, sont donc loin d’être antagonistes. 

La discorde source de conflits tant intérieurs qu’extérieurs 

provenait de la propension humaine à choisir le mal. En effet, les 

hommes bien que créés à l’image et à la ressemblance de Dieu 

(Genèse 26, 27), se détournent volontairement de leur Créateur 

 
63 Ayssi comensa hun petit tractat que compausec Albert de la perfectio de 
religio he de la manieyra de sovenir a Dieu en aquesta vida, he que la fi de 
tot bon Crestia es adherar a Dieu per veraya caritat, p. 20-52, in « Trois petits 
traités d’Albert le Grand » HERSHON Cyril (éd.), Revue d’Études d’Oc, 
n°166, 2018, p. 9-66, p. 40. 
64 Si omnes mali spiritus et mali homines et omnia, que possunt videri in hoc 
mundo, nichil sunt, quia sunt sine caritate, ergo sine Deo facta sunt.   
(Si tous les mauvais esprits, les hommes méchants et toutes les choses qu’on 
peut voir dans ce monde sont du néant, c’est parce qu’ils sont sans charité, 
qu’ils ont été faits sans Dieu.) Un traité cathare inédit du début du XIIIe 
siècle…, op. cit., XIII, l. 9-11, p. 103. 



 

 

147 

pour sombrer dans la dissension, les injustices et les guerres. En 

revanche, l’auteur du Traité des deux principes a démontré que le 

principe du mal se trouvait à l’origine du monde matériel, reprenant 

ainsi d’antiques conceptions écartées par le christianisme.  

 

De lourdes condamnations (excommunication, prison, pèlerinage, 

confiscation des biens, exil, bûcher) furent infligées aux cathares 

qui savaient retourner les arguments de leurs accusateurs ou qui 

montraient une foi à toute épreuve, sans avoir de puissants soutiens 

politiques. Les autres jugés ignorants ou trop incertains dans leurs 

déclarations, bénéficièrent d’une certaine miséricorde après avoir 

reconnu leur « erreur ». En effet, il était difficile de les déclarer 

hérétiques, quand ils croyaient en l’Extrême-Onction et au baptême 

catholique, tout en reconnaissant le consolamentum, qui rappelait 

de très anciens rites juifs et chrétiens attestés dans la Bible65 et 

repris dans la liturgie catholique. L’imposition des mains y est 

toujours un rite sacramentel. Les interrogatoires montrent la 

 
65 Christine THOUZELLIER écrit à propos du rite de l’imposition des mains : 
« On le rencontre comme geste de bénédiction de Jacob sur la tête des deux 
fils de Joseph : Manassé et Éphraïm (Gen, 48, 14-18), ou de la consécration 
des Lévites (Nombr. 8, 10) ; en signe de transmission de l’autorité d’un chef 
à un autre promu à cette fonction, ex. le cas de Josué successeur de Moïse 
qui lui impose les mains. Dans le Nouveau Testament il traduit, notamment 
dans les Évangiles et les Actes, le geste de guérison maintes fois opéré par 
le Christ et ses apôtres, ou celui de bénédiction (Matth. 19, 13, 15 ; Mc 10, 
16 etc.). » Rituel cathare, op. cit., p. 96. Ce rite faisait partie du baptême par 
immersion pratiqué durant les premiers siècles du christianisme.   



 

 

148 

volonté de ne pas condamner abusivement ceux qui avaient adhéré 

à l’hérésie par ignorance ou contraints par la nécessité. Il fallait 

avant tout les faire revenir dans le giron de l’Église. La persuasion 

était préférée à la coercition. En digne héritiers des législateurs 

romains, dont nous sommes encore redevables, les théologiens 

avait mis en place des procédures dont la prudente complexité ne 

cessa de s’affirmer, avec le développement du droit canonique66. 

On en retrouve des aspects dans le Manuel de l’inquisiteur de 

Bernard Gui. Par conséquent, on était loin d’une justice expéditive, 

malgré le fanatisme de certains inquisiteurs. 

 

Les raisons politiques et économiques avancées pour justifier la 

mise en place de l’Inquisition et le déclenchement de la croisade 

contre les Albigeois ne suffisent pas à expliquer la répression de 

l’hérésie. Il existait d’autres moyens de dépouiller ses 

contemporains de leurs possessions et de leur pouvoir politique, à 

moindre frais. L’histoire médiévale regorge de diplomaties retorses 

menées avec succès, d’espionnage, de perfidies et de trahisons en 

tout genre. En outre, les guerres étaient coûteuses et leurs issues 

incertaines. Du reste, les cathares d’autres régions européennes, 

malgré les bûchers et les conflits armés, n’ont pas subi de croisade 

 
66 Voir Jean GAUDEMET, « L’élaboration du droit canonique en Occident, du 
XIe au XVe siècle » in Formation du droit canonique et gouvernement de 
l’Église de l’Antiquité à l’âge classique Recueil d’articles, Presses 
universitaires de Strasbourg, 2007, p. 171-190.  



 

 

149 

au sens de celle qui a été menée dans le Midi de la France. Outre 

son coût élevé, cette dernière a provoqué l’appauvrissement de la 

contrée dû à la mort ou à la fuite de tisserands, d’agriculteurs, de 

bateliers, de marchands, de forgerons, de notaires, d’écrivains... 

L’anticléricalisme latent en a été exacerbé. Amaury de Montfort 

perdit toutes les possessions conquises par son père Simon de 

Montfort. Par conséquent le bilan de cette entreprise est d’autant 

plus mitigé, qu’elle n’a pu éradiquer l’hérésie cathare. Malgré son 

soi-disant anonymat et ses rares textes, elle ne s’effaça pas des 

mémoires, à l’inverse d’autres hérésies. Au cours des siècles 

suivants, elle ressurgit régulièrement, notamment lors de 

l’émergence du protestantisme67. Luther fut accusé par Bernard de 

Luxembourg, Noël Beda, Jean Eck et d’autres d’avoir réveillé les 

hérésies anciennes68. Les protestants, considérés par les 

catholiques comme les hérétiques les plus dangereux après les 

cathares et les vaudois, possédaient une connaissance profonde des 

écrits des Pères de l’Église et de l’ensemble des textes sacrés. Leur 

 
67 BOSSUET la détailla dans le chapitre XI de son Histoire des variations des 
églises protestantes, seconde édition, Paris, Mabre-Cramoisy, 1689, t. III, p. 
115-376.  
68 « [La mentalité juridico-théologique] aboutit, dans notre cas, à faire une 
sorte de faisceau des hérésies du XIIe au XVe siècles, parmi lesquelles le 
catharisme tient sa place, et à présenter cet ensemble comme une sorte de 
prélude aux assertions des luthériens. Ceux-ci ne tarderont pas à retourner le 
trait qu’on dirige contre eux » Marie-Humbert VICAIRE « Les albigeois 
ancêtres des protestants Assimilations catholiques » in Cahiers de Fanjeaux 
n°14, 1979, Historiographie du catharisme, p. 23-46, p. 30. 



 

 

150 

doctrine fut scindée en divers courants, luthérianisme, calvinisme, 

zwinglianisme… nommés selon l’ancienne tradition d’appellation 

philosophique. Les vaudois qui tenaient leur nom de Pierre Valdo 

ou Valdès, ont aussi souscrit à cette tradition. Par conséquent, les 

cathares auraient été les rares à y échapper. Leur hérésie fut 

pourtant considérée comme suffisamment dangereuse pour que 

tout un arsenal théologique, juridique, politique et militaire ait été 

déployé pour la combattre. Si l’on en revient au débat d’Héraclite 

et de Parménide, elle existe donc en elle-même, à la fois une et 

plurielle.  

 

Brigitte SAOUMA 

  



 

 

151 

PRÉSENTATION D’OUVRAGE 
 
Olivier et Vony de NEUFVILLE, Pierre de Chateauneuf dit : 

Peire de Casternou troubadour, Nice Auto-édition, 2021, 105 p. 

 

Cet ouvrage a le mérite de réunir et de synthétiser nombre 

d’informations éparses sur un troubadour, connu par un seul 

sirventes, mais qui a suscité l’intérêt de Joseph Anglade, Camille 

Chabaneau, Alfred Jeanroy, Vincenzo de Bartholomeis, Gulio 

Bertoni, Eleonora Vincenti, Stefano Asperti. Pillet et Carstens le 

mentionnent dans la Bibliographie der Troubadours.  

Le village de Châteauneuf-Villevielle, situé près de Nice, est le 

point de départ de cette étude. Parmi les différentes graphies du 

nom du troubadour coseigneur de Châteauneuf, les auteurs ont 

choisi celle de Casternou « qui correspond à la langue d’oc 

pratiquée dans le village. ». Il est plus connu sous le nom de Peire 

de Castelnou. Suivent des témoignages allant de Jean-Baptiste 

Martel à Marguerite et Roger Isnard, en passant par les historiens 

Caïs de Pierlas, Giuseppe Bonifacy ou Bonifassi, Pietro Giofreddo, 

Jean-Baptiste Toselli.  

Néanmoins, la source la plus importante reste les Vies de Jean de 

Nostredame qui a préfacé et traduit le poème. Giulio Bertoni l’a 

ensuite édité à partir de la copie de Jacques Tessier de Tarascon, 

datée de 1589. Les auteurs l’ont judicieusement mis en parallèle 

avec deux poèmes de Rutebeuf traitant du même sujet (La chanson 



 

 

152 

de Pouille et Le dit de Pouille), ainsi qu’avec le poème de Ricaut 

Bonomel. S’y ajoute celui d’un anonyme vivant à la cour de 

Manfred, rival malheureux de Charles d’Anjou. Un acte notarial 

sur les droits seigneuriaux datant de 1249, et mentionnant le 

troubadour, donne des précisions sur la vie quotidienne de sa 

famille. Tous ces éléments, minutieusement collectés, éclairent un 

sirventes, énigmatique à bien des égards. 

Brigitte SAOUMA 

 
  



 

 

153 

VIENT DE PARAÎTRE 
 

Éditions de textes 

 
COMPAGNA Anna Maria (éd.)/BARBERÀ Jean-Marie (trad.), 
Guilhem de Torroella La Faula, Paris, Garnier, 2020, 218 p.  
 
DI GIROLAMO Costanzo, I trovatori nuova edizione, Torino, 
Bollati Boringhieri, 2021, 2e édition, 316 p. 
 
DOTTO Diego/FALVAY Dávid/MONTEFUSCO Antonio (éds), 
Le Meditatione vitae Christi in volgare secondo il codice Paris, 
BnF it. 115 Edizione, commentario e riproduzione del corredo 
iconografico, Venezia, Edizione Ca’Foscari, 2021, 515 p. 
 
FASSANELLI Rachele, Don Denis Cantigas, Roma, Carocci, 
2021, 161 p. 
 
PREMI Nicolò, Il trovatore Pons de la Guardia, Strasbourg, 
Éditions de Linguistique et de Philologie, 2021, 252 p.  
 

Études 
 
ALBERNI Anna/CIFUENTES Lluis/SANTANACH Joan/SOLER 
Albert, (éds), « Qui fruit ne sap collir » Homenatge a Lola Badia 
(I-II), Barcelona, Edicions de la Universitat de Barcelona /Editorial 
Barcino 2021, 961 p. 
 

ANHEIM Étienne (introd.)/VALERIAN Dominique (avant-
propos), La voix au Moyen Âge, 50e congrès de la Société des 
Historiens Médiévistes de l’Enseignement Supérieur Public, 



 

 

154 

Francfort, 30 mai-2 juin 2019, Paris, Éditions de la Sorbonne, 
2020, 384 p. 
 
AURELL Martin/INGRAND-VARENNE Estelle/GALVEZ 
Marisa (éds), Transferts culturels entre France et Orient latin 
(XIIe-XIIIe siècles), Paris, Champion, 2021, 461 p.  
 
BALOSSINO Simone, Le pont d’Avignon Une société de 
bâtisseurs (XIIe-XVe siècle), Presses universitaires d’Avignon, 
2021, 243 p.  
 
BARBERINI Fabio/TALFANI Camilla (éds), Trans-mission 
Création et hybridation dans le domaine d’Oc Nouvelles 
perspectives de la recherche en domaine occitan, Turnhout, 
Brepols, 2021, 396 p.  
 
BATE A. Keith/CARPENTIER Élisabeth/PON Georges (éds), La 
vie de saint Didier, évêque de Cahors (630-655), Turnhout, 
Brepols, 2021, 280 p.  
 
BÉNÉVENT Christine/SANCHI Luigi-Alberto/MENINI Romain 
(éds), Les noces de Philologie et de Guillaume Budé, Paris, École 
des Chartes, 2021, 592 p. 
 
BOULET Patrick, C’est grave Docteur ? Non Monseigneur, pas à 
Montpellier ! Une histoire de la naissance de Montpellier et de 
l’éclosion de son enseignement médical au Moyen Âge, Paris, 
Sauramps Medical, 2022, 368 p. 
 
CAPUSSO Maria Grazia/MORETTI Frej (éd.), I trovatori d’Italia 
Repertorio bibliografico, Pisa, Pacini, 2020, 305 p.  



 

 

155 

CARTELET Pénélope/GUILLEMONT Michèle, « ¿A qué fui yo 
nasçido? » Présences de Job dans les mondes ibériques, du Moyen 
Age à l'époque moderne, Paris, Garnier, 2021, 397 p. 

 
CASSAGNES-BROUQUET Sophie, Des femmes d’exception au 
Moyen Âge, Rennes, Éditions Ouest-France, 2020, 128 p. 
 
CHAMBON Jean-Pierre/GREUB Yan/RAGUIN Marjolaine 
(trads) À quoi sert une édition critique ? Lire les textes de la 
littérature romane médiévale, Paris, Garnier, 2021, 233 p. 
Traduction du livre de Pietro G. BELTRAMI, A che serve 
un’edizione critica ? Leggere i testi della letteratura romanza 
medievale, Bologna, Il Mulino, 2010, 231 p. 
 
CHEVREAU Emmanuelle/DAVY Gilduin/DESCAMPS 
Olivier/LACHAUD Frédérique (éds), Droit, pouvoir et société au 
Moyen Âge Mélanges en l’honneur d’Yves Sassier, Presses 
universitaires de Limoges, 2021, 412 p. 
 
CLOUZOT Martine, La musicalité des images au Moyen Âge 
Instruments, voix et corps sonores dans les manuscrits enluminés 
(XIIIe-XIVe siècles), Turnhout, Brepols, 2021. 
 
COSTE Florent, Gouverner par les livres Les légendes dorées et la 
formation de la société chrétienne (XIIIe-XVe siècles), Turnhout, 
Brepols, 2021, 335 p. 
 
DENOËL Charlotte/SIRI Francesco (éds), France et Angleterre : 
manuscrits médiévaux entre 700 et 1200, Turnhout, Brepols, 2020. 



 

 

156 

DUVAL Frédéric, « La tradition manuscrite du Lai de l’Ombre de 
Joseph Bédier » ou la critique textuelle en question, Paris, 
Champion, 2021, 292 p.  
 

FESTA Gianni/PARAVICINI BAGLIANI Agostino/SANTI 
Francesco (éds), Domenico di Caleruega alle origine dell’ordine 
dei Predicatori Le fonti del secolo XIII, Firenze, SISMEL Edizioni 
del Galluzzo, 2021, XLII-436 p. 
 
LAMAZOU-DUPLAN Véronique (éd.), Les archives familiales 
dans l’Occident médiéval et moderne Trésor, arsenal, mémorial, 
Madrid, Casa de Velázquez, 2021, XII-555 p. 
 
FIDALGO FANCISCO Elvira (éd.), Alfonso X el Sabio :  cronista 
e protagonista de su tiempo, San Millán de la Cogolla, Cilinegua, 
2020, 386 p. 
 
GAGGERO Massimiliano/PILATI Filippo (éd.), La prosa 
medievale Produzione e circolazione, Roma, L’Erma di 
Breitschneider, 2020. 
 
GALDERESI Claudio/ANTONELLI Roberto/PUNZI 
Arianna/DUCOS Joëlle (éds.), Transferts culturels franco-italiens 
au Moyen Âge, Turnhout, Brepols, 2020, 292 p. 
 
GONZÁLEZ Deborah (éd.), Lirica galego-portuguesa. Lingua, 
sociolingüística e pragmática, Universidade de Santiago de 
Compostela, 2020, 242 p.  
  
GOUIRAN Gérard, Études sur la littérature occitane du Moyen 
Âge II, RAGUIN Marjolaine (éd.), Limoges, Lambert-Lucas, 2021, 
608 p. 



 

 

157 

GUARIGLIA Federico/PREMI Nicolò (éds), L’aire de Proenza 
Temi di geografia nella lirica romanza medievale, Verona, Fiorini, 
2021, 185 p. 
 

KERBY-FULTON Kathryn/BUGYIS Katie Ann-Marie/VAN 
ENGEN John (éds), Women Intellectuals and Leaders in the 
Middle Ages, Martlesham, Boydell & Brewer, 2020, 420 p. 
 
LE NAN Frédérique, Poétesses et escrivaines en Occitanie 
médiévale, Presses universitaires de Rennes, 2021, 270 p.  
 
MAZEL Florian, Nouvelle histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 
2021, 1056 p. 
 
NEUFVILLE Olivier et Vony, Pierre de Chateauneuf dit : Peire 
de Casternou troubadour, Nice, Auto-édition, 2021, 105 p. 
 
PARAVICINI BAGLIANI Agostino/SANTI Francesco (éds), 
Medioevo latino e cultura europea, Firenze, SISMEL Edizioni del 
Galluzzo, 2021, XLII-436 p.  
 
RESCONI Stefano/BATTAGLIOLA Davide/DE SANTIS Silvia 
(éds), Innovazione linguistica e storia della tradizione Casi di 
studio romanzi, Premessa di Maria Luisa Meneghetti, Milano-
Udine, Mimesis Edizioni, 2020, 432 p. 
 
RIPART Laurent, Les déserts de l’Occident Genèse des lieux 
monastiques dans le sud-est de la Gaule (fin IVe-milieu VIe siècle), 
Turnhout, Brepols, 2021, 541 p.  
 
ROTH Pinchas, Jewish Life and Legal Culture in Late Medieval 
Provence, Turnhout, Brepols, 2021, X-168 p. 



 

 

158 

SCHNELL Rüdiger, Accomplissement de l’amour, mort de 
l’amour ? Le paradoxe amoureux et l’amour courtois, Paris, 
Garnier, 2021, 182 p. 
 
ZAMBON Francesco, Il fiore inverso I poeti del trobar clus, 
Milano, Luni Editrice, 2022, 512 p. 
 
ZAMPONI Stefano, Le ragioni della scrittura Piccoli scritti di 
paleografia, Roma, Viella, 2021, 352 p. 
 

Revues 
 
CHAILLOU-AMADIEU Christelle/SAVIOTTI Federico (dir.), 
« Qui dit tradition dit faute ? » La faute dans les corpus chantés du 
Moyen Âge et de la Renaissance, Textus&Musica,1-2020 ; 2-2021 
Varia ; 3-2021 Langues et musiques dans les corpus chantés du 
Moyen âge et de la Renaissance, Poitiers CÉSCM.  
 
NEGRI Silvia (éd.), Representations of Humility and the Humble, 
Firenze, SISMEL, Micrologus 108, 2021. 
 
ANDRIEU Éléonore, Voix laïques (XIe-XIIIe siècle), Médiévales 
81-2021, Presses universitaires de Vincennes. 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

 

159 

COLLOQUES, JOURNÉES D’ÉTUDE 
 

Gouverner l’empire Plantagenêt (1152-1224) Autorité et lieux de 
pouvoir, colloque, 7-9 octobre 2021, Fontevraud l’Abbaye. 
 
Montpellier et Paris cités savantes, colloque 14-15 octobre 2021, 
Montpellier, université Paul-Valéry. 
 
El VIIIe centenario del nacimiento de Alfonso X el Sabio, journée 
d’étude, 23 novembre 2021, Universidad Autónoma de Madrid.  
 
Le lieu, l’église, le toponyme, journée d’étude 3-4 décembre 2021, 
université Côte d’Azur, laboratoire CEPAM.  
 
Femmes, genres et droits au Moyen Âge, journée d’étude, 16 
décembre 2021, université d’Orléans. 
 
Les écritures alphonsines : savoir et instruments du pouvoir, 
journées d’étude 27-28 janvier 2022, Toulouse, université Jean 
Jaurès. 
 
Le sang et la vertu Noblesse de sang et noblesse d’âme au Moyen 
Âge, Colloque 12-14 octobre 2023, Poitiers, CÉSCM.  
 
 
 
 
 
 

 



 

 

160 

TABLE DES MATIÈRES 
 

Avant-propos                                                                 p. 5-6 
 
Viviane CUNHA  
Le roi Denis de Portugal : le troubadour-pèlerin           p. 7-34 
 
Saverio GUIDA  
Alla ricerca della Na Faidida celebrata 
da Bertran de Born        p. 35-84 
 
Jean-Pierre CHAMBON, Colette VIALLE 
A Castillon querre.ls obriers : sur le vers 3725 
de Flamenca        p. 85-107 
 
Brigitte SAOUMA 
Donner un nom à l’hérésie : une longue histoire 
Philosophique        p. 109-150 
 
Présentation d’ouvrage                                                   p. 151-152 
 
Vient de paraître                                                              p. 153-158 
 
Colloques, journées d’étude                                             p. 159 


