Nouvelle série N° 174 — 2022

LA FRANCE LATINE
Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

Patronymes et toponymes
dans des textes médiévaux

Coordonné par Brigitte Saouma

CENTRE D’ETUDES DES LANGUES,
TERRITOIRES ET IDENTITES CULTURELLES
— BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES

UNIVERSITE RENNES 2




REVUE D’ETUDES d’°0OC
Revisto d’Estudi d’O — Revista d’Estudis d’Oc
Anciennement La France Latine

Revue soutenue par I’unité de recherche CELTIC-BLM
gérée par 1'Union des Amis de la France Latine
Association régie par la loi de 1901

Pierre VERGNES
et Jean SASTRE
fondateurs

SIEGE SOCIAL

REVUE D’ETUDES D’OC
(a Pattention de Philippe Blanchet)
Université Rennes 2 — UFR ALC
C.S. 24307
35043 RENNES CEDEX
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes?2.fr)

Priere d’envoyer a cette adresse toute correspondance concernant
les adheésions a [’association, la rédaction, les manuscrits et
services de presse.

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la
responsabilité de leurs auteurs et autrices.

Abonnement : 25 € par an
Abonnement de soutien : a partir de 30 € par an

Rédiger les cheques a I’ordre de : Union des Amis de la France Latine
CCP Paris 10 136-33 F.

© Revue d’études d’oc - France Latine 2022. Tous droits de
reproduction, méme partielle, réservés pour tous pays.



AVANT-PROPOS

Le roi Denis, Dom Dinis, fondateur de 1’universit¢ de Coimbra,
petit-fils d’Alphonse X, fut « I'un des plus grands et I’'un des plus
féconds troubadours de son temps » écrit Viviane Cunha. Son
répertoire contient « presque toutes les formes métriques,
rhétoriques et presque tous les thémes utilisés dans la poésie
médiévale ». Accompagné de son épouse, la reine Isabel, il a
parcouru le chemin portugais de Saint-Jacques, en pé¢lerin. Les
toponymes anciens y sont légion, attribués en fonction de faits
marquants ou de la présence de personnages célebres : la pierre a
laquelle fut amarré le bateau transportant la dépouille de saint
Jacques, la route parcourue par I’empereur Vespasien, fondateur de
la dynastie des Flaviens... Viviane Cunha, dans un article riche
d’informations, montre I’importance de I’action de ce roi en faveur
de la langue portugaise, devenue langue officielle sous son regne.

L’un des défis de la recherche sur les troubadours, malgré le
considérable travail d’¢élucidation de leurs poésies, se situe dans les
patronymes et les toponymes, restés énigmatiques. Saverio Guida,
en se fondant sur le nom de la destinataire de la chanson de Bertran
de Born BdT 80,12, Faidida, reprend le probléme en proposant une
approche pluridisciplinaire et renouvelée du texte. La dame aimée,
est considérée dans I’histoire de sa lignée, avec son entourage
proche, notamment masculin, dans la société dans laquelle elle
évolue, avec sa foi qui peut aussi avoir des aspects polythéistes.
Connaitre la destinataire de la chanson, signifie non seulement
saisir les allusions, les indices présents dans les jeux poétiques du
troubadour, mais aussi ¢étendre ’enquéte a d’autres domaines,
moins attendus. Cet article a le grand mérite de nous amener a nous



interroger sur un art poétique qui masque si habilement la
chatelaine sous la dame devenue iconique.

Jean-Pierre Chambon et Colette Vialle examinent dans le Roman
de Flamenca, le nom de Castillon, désignant « la localité ou
Guillaume de Nevers fait recruter en secret les ouvriers chargés de
creuser le passage dérobé qui lui permettra de retrouver sa dame
dans les bains de Bourbon. ». Localité qui est celle des baillos des
domaines du grand seigneur tonsuré. Son nom, Chadtillon,
Castillon, est celui de nombreux lieux. Grace au recoupement
subtil de données littéraires, linguistiques et géographiques, les
auteurs ont situ¢ avec précision cette localité, et éclairé¢ les
interactions entre les personnages.

Les cathares ont fait exception a la tradition de dénomination des
hérésies, apparue des le II° siecle de notre ere et encore vivante de
nos jours. Héritée de la philosophie antique, elle est généralement
fondée sur le patronyme d’un maitre a penser, d’adeptes célebres,
de personnages bibliques ou sur un concept. Les noms des
différents groupes cathares ne s’ y inscrivent pas alors qu’ils sont,
comme leurs adversaires, tributaires de la pensée antique.

Brigitte SAOUMA

NB : Ce numéro de notre revue inaugure son rattachement a une
nouvelle unité de recherche créé au 1° janvier 2022 a I’université
Rennes 2, le Centre d’Etudes des Langues, Territoires et Identités
Culturelles - Bretagne et Langues Minoritaires (CELTIC-BLM).



LE ROI DENIS DE PORTUGAL : LE TROUBADOUR
PELERIN

Un refrain populaire dit que tous les chemins ménent a
Rome ; dans ce sens on peut dire qu’il a aussi plusieurs chemins
qui menent a Saint-Jacques-de-Compostelle, en y arrivant soit par
terre soit par mer. Comme 1’a bien remarqué un habitué du chemin

de Saint-Jacques :

Un sentier se sculpte pas a pas, et parfois, avec le temps et de la constance,
on fait chemin. Ainsi est né¢ dans la péninsule occidentale un chemin qui,
connu aujourd’hui sous le nom de Via de la Plata, a ét¢ le résultat d’un
passage continu au cours des millénaires. (Moraes, 2013, p.1, ma trad. du

portugais)

C’est ainsi que le "Guia del Camino Mozdrabe de Santiago
- Via de la Plata" commence I’histoire de cet affluent du Camino-
rio (chemin-riviere), qui nous conduit a Saint-Jacques-de-
Compostelle. Selon Moraes, c’est sans doute une option qui
enchante les pelerins qui parcourent I’Espagne du sud vers le nord,
que ce soit en sortant de Grenade, de Cordoue ou de Séville. Cette
région, a savoir le sud-est de la Péninsule Ibérique, conserve des
trésors culturels et historiques, générés par la coexistence de plus
de huit siecles entre chrétiens, arabes et juifs (ibid). En effet, cela

remonte a I’époque de la Reconquista, ou mieux, au moment de



luttes des peuples ibéro-romans chrétiens contre les Maures, avec

I’intention de récupérer leurs terres.

L’islamisation progressive d'Al-Andalus a homogénéisé la population, de
sorte qu'au X° siecle l'identit¢ musulmane s'était déja consolidée sur ce
territoire, ¢galement unie par I'usage de la langue arabe. De plus, les groupes
de juifs et de chrétiens qui vivent avec cette population musulmane sont de
plus en plus minoritaires. (Paramo de Vega, s/d, p.165, ma trad. de

I’espagnol)

Parmi d’autres chemins, soit en Espagne ou ailleurs, il y en
a deux, bien connus par la tradition, qui ont un rapport avec la
littérature médiévale : le chemin francais et le chemin portugais.

Le chemin portugais, 1’objet de cette ¢étude, aussi connu
sous le nom de Chemin des Troubadours, fut rétabli il y a quelques
décades, sous les auspices de la Xunta de Galicia. Dans le Prologo
du guide Caminho Central Portugués, publi¢ par I’AGACS
(I’ Association Galicienne des Amis du Chemin de Saint-Jacques),
en 2006, José¢ Antonio de la Riera signale bien les différences entre

les deux chemins déja cités :

Si le chemin frangais est le chemin de I’épique, le chemin portugais est le
chemin de la lyrique. Le pelerin ne trouvera pas ici les plateaux désolés du
chemin francais, ni touchera le ciel avec les mains dans les altissimes
montagnes. A son passage aucun Roland, aucun Charlemagne, aucun Mio
Cid ne sortira ; mais dans la profondeur des rochers, dans le silence des

carrefours, pres des croix millénaires sortiront a leur passage les ombres



aimables des troubadours : Bernal de Bonaval, Martin Codax, Meendifo, le
roi Denys, en chantant des chansons d’ami au coucher du soleil de I’ancienne
mer de I’Occident. (Riera, 2006, p. 6, ma trad. a partir du prologue du guide,
publié par ’AGACS)

Ce passage du texte de Riera est bien significatif en ce sens
qu’il synthétise dans un paragraphe 1’essentiel de I’histoire des
chemins menant a Saint-Jacques-de-Compostelle, d’un point de
vue littéraire. En effet, ce qu’on appelle le « chemin de I’épique »
incorpore les quatre chemins provenant de la France.

Dans la Via Podiensis, considérée le plus ancien des quatre
chemins frangais, se situe le sanctuaire de la Vierge-Noire, ou
s’assemblent a Puy-en-Velay les pelerins provenant du nord-est de
I’Europe.

La Via Tolosana, provenant d’Italie, passe par Toulouse, ville
ou plusieurs miracles de saint Jacques ont eu lieu. La basilique de
Saint-Sernin était un /ocus important sur la route des pélerins.

La Via Turonensis — dont le nom fait référence a Tours et a
sa cathédrale qui conserve le corps de saint Martin, I’un des saints
patrons de la France —, commence en réalit¢ dans la basilique
médiévale de Saint-Dentis, située au nord de Paris. Sanctuaire ou se
réunissent les pelerins provenant d’autres lieux du nord d’Europe.

Il faut rappeler aussi la Via Lemovicencis, qui part du
Limousin dont le sanctuaire de Saint-Léonard-de-Noblat est un

centre religieux. Les pelerins qui partent des chemins frangais



10

s’assemblent a partir de Puente la Reina, au nord de I’Espagne, et
par quelques bifurcations font le parcours jusqu’a Saint-Jacques-
de-Compostelle.

Le « chemin francgais » considéré comme celui de I’épique,
est le décor de la plus ancienne €épopée en langue romane, la
Chanson de Roland (fin du XI® siecle), qui s’est déroulée dans le
village de Roncevaux — I’entrée du chemin frangais en Espagne —
situé dans les Pyrénées. C’est I’un des lieux les plus connus du
pelerinage, car s’y est déroulée la « bataille de Roncesvalles » et
des « Douze Pairs de Charlemagne », contre les Maures qui avaient
conquis presque toute la Péninsule Ibérique, a partir de 711 ;
bataille commandée par Roland, le neveu de I’empereur. A partir
de cette geste, la lutte entre des musulmans et des chrétiens devient
le théeme de plusieurs récits poétiques médiévaux. En effet, ce
théme sera bien exploité par la littérature médiévale dans des récits
tels que El cantar de Mio Cid, par exemple, épopée espagnole du
XI1I¢ siecle, ainsi que plusieurs d’autres.

Rodrigo Diaz de Vivar, le héros national de I’Espagne, plus
connu sous le nom d’E/ Cid, est né¢ dans les environs de Burgos —
cité qui fait partie du chemin septentrional de la Péninsule Ibérique
et qui va jusqu’en Galice, faisant partie ainsi du chemin frangais.
Le tombeau du Cid se trouve dans la cathédrale Santa Maria de
Burgos. El Cid (nom donné par les Maures, en signe de respect

pour son courage, ‘cid’ signifiant ‘mon seigneur’, en arabe) a lutté



11

contre les Maures et a vécu, dans différentes régions de la
Péninsule Ibérique. Il commenga ses conquétes a partir du nord de
la région de Castille et prit la direction vers le sud-ouest de la
péninsule. Sa vie et ses luttes pour reconquérir les terres au pouvoir
des Maures sont relatées dans 1’épopée Cantar de Mio Cid. Elle est
considérée comme 1’épopée de fondation de la nation espagnole
alors que son histoire commence dans le chemin frangais, comme
on I’a remarqué ci-dessus. Ainsi, en raison de ces deux épopées, le
chemin du nord de I’Espagne — qui va de Roncevaux jusqu’en
Galice, ou se trouve la tombe de saint Jacques 1’apdtre — fut
considéré comme le Chemin de [’épique.

En suivant la direction allant du sud jusqu’au nord de la cote
occidentale de la Péninsule Ibérique, plus précisément au Portugal,
on trouve le chemin portugais, poétiquement appelé€ le chemin des
troubadours. Le plus important des poetes du lyrisme galicien
portugais, le roi Denis, ainsi que sa femme, la reine Isabel, ont
parcouru ce chemin en tant que pelerins, a partir de Coimbra,
jusqu’au tombeau de 1’apdtre, en Galice.

Comme I’a bien démontré Giulia Rossi Vairo, les historiens
ne prirent pas en considération « I’image pieuse » du roi Denis ;
au contraire, ils ont toujours privilégi¢ I’image du roi fort, impliqué
dans la culture et dans les questions d’Etat. Les historiens
s’occuperent surtout de montrer 1’image du « roi laboureur », ainsi

nommé¢ en raison de I’énorme aide qu’il a apportée a I’agriculture ;



12

et aussi pour avoir ordonné la plantation de la vaste pinéde de
Leiria (Rossi Vairo, 2010, p. 10).

Cette derniére action a un rapport avec les «Grandes
Navigations Portugaises», puisque on a construit les bateaux qui
ont circulé vers le Nouveau Monde avec ce bois. Vers la fin du
XIII¢ siecle, Lisbonne devient un important centre de culture. En
déplacant la cour royale vers le sud de la Péninsule Ibérique, d’une
facon stratégique et prudente, en la distanciant encore davantage
de la Galice, le roi Denis institue le portugais comme langue
officielle du royaume. Il anticipe ainsi avec la pratique généralisée
de I’enseignement, I’instauration d’un instrument décisif pour
renforcer, indépendamment de la classe sociale dont chacun fait
partie, unité politique, religieuse et culturelle entre tous les
membres de la communauté lusophone.

Dom Dinis, son nom le plus connu, né¢ a Lisbonne en 1261,
est le fils d’Alphonse III et de Béatrice de Castille. Outre le fait
d’avoir €té un roi troubadour comme son grand-pere Alphonse X
(roi de Leon et Castille), I’un de ses actes les plus remarquables fut
I’adoption de la langue portugaise dans les documents officiels en
la substituant ainsi au latin. Denis a €té le premier roi portugais a
signer ses documents avec son nom complet. On présume donc
qu’il fut le premier roi portugais non analphabete. Son pere, le

cinquieme roi de Portugal, qui a vécu en France, s'¢tait efforcé de



13

lui donner une éducation supérieure, lui procurant de bons
précepteurs et des maitres qualifiés.

Poéte et protecteur des troubadours, Denis fut aussi
surnommé le « Roi-Poéte » ou le « Roi-Troubadour » par les
chansons qu'il composa et par le développement de la poésie
courtoise qu'il vit pendant son régne. Il resta au pouvoir jusqu’a sa
mort a Santarém, en 1325 et fut inhumé au couvent de Saint- Denis,
a Odivelas. Les dernieres années de son régne furent marquées par
des conflits internes.

Ala fin du XI¢ et au début du XII¢ siécle, a I'époque de la
réorganisation ecclésiastique de la Péninsule Ibérique, plusieurs
sieges épiscopaux furent occupés au Portugal par des clercs
originaires de la France méridionale.

En effet, les clercs quercynois entretenaient depuis le XI®
siecle des rapports plus ou moins étroits avec le Portugal, et
occuperent de manicre intermittente les sieges épiscopaux. Le plus
ancien de ces prélats est Géraud, moine de Moissac, puis de Sainte-
Marie de la Daurade a Toulouse, qui devient archevéque de Braga,
ou il meurt en 1108. Son ancien biographe, Bernard, bénédictin de
Moissac, devint, lui aussi, évéque de Coimbra. (Bourdon, 1948, p.
182)

A la fin du XIII® siécle et au cours du XIVe siécle, un nombre
considérable de Francais du Midi vinrent s'installer, comme

archevéques, ¢évéques, dignitaires de chapitres ou simples



14

chanoines et prébendiers, dans plusieurs évéchés portugais. Ce fait
aura une importance cruciale dans la réunion de la Couronne
portugaise a Rome et a la papauté.

Un autre facteur qui pourrait expliquer les liens qui unissent
le Portugal et le Quercy, c’est le pelerinage a Notre-Dame de
Rocamadour. Dé¢s la fin du XII¢ siecle des pelerins lusitaniens
fréquentaient la cité quercynoise. Le roi Sanche I*, le deuxi¢me de
la dynastie portugaise, donne au sanctuaire marial le 15 octobre
1193 le village de Soza, situ¢ entre Coimbra et Porto. Au siccle
suivant, un hopital et une confrérie dédiés a Notre-Dame de
Rocamadour existent a Soza et a Coimbra, fondés peut-étre vers
1250, stirement sous I'épiscopat d'Aymeric d’Ebrard. Une riche
bourgeoise de Coimbra, Boa Peres, legue a sa fille Teresa en
novembre 1286 une statue de Sainte-Marie de Rocamadour. Le
pelerinage a donc créé des liens durables entre ces deux régions,
qui en outre possedent des langues proches. (Bourdon, 1948, p.
180). Dans le domaine de la culture, Sanche I qui était lui-méme
pocte envoya de nombreux boursiers portugais dans des universites
etrangeres en Europe.

Toutefois, ce n'est qu'a la fin du XIII° siecle qu’intervient une
nomination ¢€piscopale qui va entrainer des conséquences
importantes pour le Quercy dans ses rapports avec le royaume
lusitanien. En effet, en 1279, Aymeric d’Ebrard, issu d'une noble

famille de Cajarc, dans le diocése de Cahors, archidiacre de



15

Palencia, en Castille, est choisi par le pape Nicolas III, en vertu de
son droit de réserve, pour succéder a 1'évéque Mathieu sur le siege
de Coimbra. Ce choix ne doit rien au hasard : en plus de ses qualités
personnelles, Aymeric connait le milieu ibérique grace a la chaire
épiscopale qu'il occupe en Espagne ; en outre, il n'est pas li¢ a la
monarchie ou a I’Eglise portugaise, alors en proie a un conflit qui
dure depuis 1266. 11 sera méme ’un des acteurs de 1'accord passé
en 1289 entre le roi et la papauté, traité qui entraine 1'année suivante
la levée de l'interdit sur le royaume.

L'abbé Pierre David (apud Bourdon) qui, depuis plusieurs
années, enseigne I'histoire du Moyen Age a Coimbra, a dressé une
liste impressionnante des clercs venus du Quercy. ( Bourdon, 1948,
p. 181)

Le premier en date de ces clercs du Midi de la France
transplantés au Portugal, est Aymeric d’Ebrard. On a supposé qu’il
fut le précepteur de Denis, et par conséquent, qu’il apprit a ce roi-
pocte a composer des chansons en maniere de proencal. C’est faux,
comme [D’affirment tous les historiens. L’abbé Pierre
David (Bourdon, 1948, p.181) montre qu'il ne s'agit que d'une
« tenace légende » dont il faut rechercher les origines dans une
hypothése émise au XVII® siecle, par Freére Francisco Brandao,
dans 1I’ceuvre Monarquia Lusitana.

Il s’agit d’un ensemble de huit volumes, commencé en 1597

par le chroniqueur Frére Bernardo de Brito, qui a écrit les deux



16

premiers volumes. Plus tard, d'autres chroniqueurs ont poursuivi
I’ceuvre : Antonio Brandao a écrit le troisieme et le quatrieme
volume ; Francisco Brandao a écrit le cinquieme et le sixieme
volume, portant sur le roi Denis.

Les relations entre le Saint-Siege et la Couronne portugaise
¢taient rompues depuis un peu plus de treize ans. Aymeric
d’Ebrard fut I’un de ceux qui s'employérent le plus activement a les
renouer. La rupture prit fin vers 1289-1290. Son nom demeure
attaché, comme le rappelle la notice du Livro das Kalendas, du
Chapitre de Coimbra, a l'introduction au Portugal de la féte du
Corpus Christi, instituée par Urbain IV deés 1264. Toutefois,
Aymeric  d’Ebrard avait aussi placé dans le Chapitre
de Coimbra plus d'un de ses parents ou de ses voisins, pratiquant
ainsi une forme de népotisme.

Un autre clerc qui fut important dans [’éducation du
roi Denis, est Domingos Anes Jardo. Des son plus jeune age, il
recut une éducation approfondie, ayant étudi¢ a I'Université de
Paris. De retour dans le royaume portugais, il est invité par
Alphonse IIT a étre son aumonier en chef et membre de son
conseil. Son fils, le ro1 Denis, le fit chancelier du royaume, et
contribua a son élévation 4 la chaire épiscopale, a Evora (1283), ou
il resta jusqu'au 7 octobre 1289, date a laquelle le pape Nicolas IV®
la transféra au diocése de Lisbonne. Domingos Jardo a pris en

charge la construction de 1I’hdpital Saint-Paul (aujourd'hui couvent



17

de saint El61, a Lisbonne), destiné non seulement a I'office divin,
mais aussi a la promotion des Lettres, dont le royaume manquait
tant. (cf. Armando José Gomes do Norte, dans : Letrados e Cultura

Letrada (seculos XII - XI11I), Faculdade de Letras da Universidade

de Lisboa, 2013, p. 314, (c’est moi qui traduis et souligne).

Outre le fait d’encourager la traduction de diverses ceuvres
religieuses et laiques dans la langue vernaculaire, tant dans un
environnement courtois que monastique, le dénommé roi Labrador
hérite la veine poétique et I’érudition de son grand-pere Alphonse
X, surnommé le Sage, et poursuit 'impulsion de la littérature
portugaise.

Coimbra est une ville connue surtout grace a son université,
I’une des plus anciennes d’Europe et des plus grandes du
Portugal. En effet, I’Universit¢ de Coimbra fut fondée en 1290
comme centre d Etudes Générales Portugaises par le roi Denis a
partir de Lisbonne ; centre qui fut ensuite installé plusieurs fois
dans les deux villes, pour étre définitivement fixé dans la ville de
la riviere Mondego en 1537.

Dans I’histoire récente, la population étudiante de I'université
de Coimbra a joué un role important en défendant activement les
valeurs de liberté et de démocratie face a la dictature de I’Etat
Nouveau. Coimbra, I’une des villes les plus anciennes du pays, fut

la capitale du Portugal avant Lisbonne, jusqu’en 1255. Le premier



18

Panthéon National : le monastére de Santa Cruz (Sainte-Croix) s’y
trouve.

Le roi Denis a institué¢ la langue portugaise comme langue
officielle du royaume du Portugal, comme on I’a déja dit. De la
méme fagon que son grand-pere Alphonse X, il ordonna de traduire
plusieurs ouvrages du scriptorium de Tolede, en langue
portugaise. En effet, le scriptorium de Tolede, sous la direction
d’Alphonse X, a traduit des ouvrages de 1’arabe, de 1’hébreu, du
grec et du latin, et cette tradition continuera au Portugal, a partir du
royaume de Denis. Cela montre les bonnes relations entre les
différentes communautés : arabe, juive et romane ; relations qui
débuterent avec le roi Alphonse III, son pere.

Les sept siecles de présence musulmane en Espagne, de 711
a 1492, ont profondément marqué la réalité historique et culturelle
de la Péninsule Ibérique, en rendant possible 1'émergence d'une
civilisation, celle d'al-Andalus — terme utilisé par les auteurs arabes
du Moyen Age, pour désigner I'Espagne musulmane. Les grandes
réalisations architecturales, comme la mosquée de Cordoue et
I'Alhambra de Grenade, mais aussi 'art mud¢jar, ainsi que les écrits
d'Averro¢s et de Maimonide, constituent des ouvrages essentiels
de I'héritage d'al-Andalus.

A lacour d’Alphonse X travaillaient plusieurs musiciens
arabes et juifs qui ont influencé la poésie :la forme poétique

des Cantigas de Santa Maria, le zegel est d’origine arabe.



19

Las jarchas son el mejor ejemplo de la arabizacion que experimentaron los
cristianos de al-Andalus. Son los versos finales que se anaden a un tipo de
poemas cultos (muwashahah o moaxaja) compuestos en arabe o hebreo. La
peculiaridad de las jarchas es que estan escritas en mozarabe, es decir en una
variedad del latin surgida en al-Andalus pero muy influenciada por la lengua
arabe. Esta variedad poetica se origina en el siglo XI y es la muestra mas
antigua de poesia lirica redactada en lengua romance. Las jarchas presentan
ademas de arabismos palabras hebreas, pues no hay que olvidar que en la

sociedad andalusi convivian las tres lenguas. (Paramo de Vega, s/d, p.165).

(Les jarchas sont le meilleur exemple de l'arabisation qu'ont vécu les
chrétiens d'al-Andalus. Ce sont les derniers versets qui sont ajoutés a un type
de poemes cultivés (muwashahah ou moaxaja) composé€s en arabe ou en
hébreu. La particularité des jarchas est qu'elles sont €crites en mozarabe,
c'est-a-dire dans une variété de latin qui a émergé en al-Andalus, mais a été
fortement influencée par la langue arabe. Cette variété poétique est née au
XI¢ siecle et constitue le plus ancien échantillon de poésie lyrique €crite en
langue romane. Les jarchas contiennent également des mots hébraiques, car
il ne faut pas oublier que dans la sociét¢ andalouse les trois langues

coexistent. (Ma trad. de I’espagnol)

C’est le pére de Denis (Alphonse III du Portugal) qui avait
apporté de France les nouveaux courants littéraires, de sorte que
Denis a pu assister a la floraison de cet art, qui accompagnait les
autres cours péninsulaires et européennes. Le roi Denis assistait et
contribuait a cette floraison : il fut I’un des plus grands et ’'un des

plus féconds troubadours de son temps.



20

L’€crivain portugais Nuno Judice a fait une bonne édition,
mais non critique, de 1’ceuvre littéraire du roi troubadour, dont il
présente la totalité des 137 chansons, ainsi réparties : 71 chansons
d’amour, 52 chansons d’ami, 3 pastourelles et 11 chansons
satiriques. (Judice, 1997, Préface, p. 7-15)

De nos jours, la musique originale de sept de ces chansons
d’amour fut découverte fortuitement en 1990, par Harvey
L. Sharrer, professeur a ’'université de Berkeley. Elle se trouvait
dans les archives de la Tour du Tombo, a Lisbonne, sur un
parchemin qui servait de couverture a un registre notari¢ du XVI®
siecle, plus connu aujourd’hui comme « parchemin Sharrer ».

Le répertoire de Denis représente un recueil de toute la
production des troubadours de la Péninsule Ibérique et d’ailleurs,
car on y trouve presque toutes les formes métriques, rhétoriques et
presque tous les thémes utilisés dans la poésie médiévale. C’est au
roi-troubadour qu’on doit [utilisation des termes : dobre,
mordobre, palavra rima, etc.

L’influence de I’autre c6té des Pyrénées se révéle dans les
exordes des chansons de la lyrique du roi Denis : “Quer’eu em
maneira de proencal’ (25,99) ou “Proencaes soen mui bem
trovar” (25,86) ; I'utilisation de genres comme la pastourelle et
celui de la chanson de mal mariée (incluse dans le corpus des

chansons d’ami) ; ou méme les citations des couples, plus



21

caractéristiques du genre narratif : Tristam et Iseu,; Flores et
Brancafrol, (cf. chanson d’amour 35).

Comme le signale Rossi Vairo, le « roi laboureur », dans les
années suivantes fut remplacé par le roi « civilisateur » et par « le

roi pocte et lettré ».

Todavia, ainda ndo foi verdadeiramente investigado o rei D. Dinis, “filho
obediente da Santa Igreja de Deos”, como ele proprio se proclama, muito
oportunamente, no testamento de 1323, mas também como ele é definido
pelo Papa Jodo XXII em diversas cartas dirigidas a ele e aos seus familiares,
antes e depois do seu falecimento. (Rossi Vairo : 2009, p. 10, ma trad. ci-

dessous)

(Cependant, le ro1 D. Denis, « fils obéissant de la Sainte Eglise de Dieu »,
n’a pas encore fait I’objet d’une véritable enquéte, comme il I’a lui-méme
proclamé tres opportunément dans son testament de 1323, mais aussi comme
I’€crit le pape Jean XXII dans diverses lettres adressées a lui-méme et a ses

proches, avant et apres son déces).

Apres I’analyse de plusieurs documents (correspondances entre
le roi et le pape), Rossi Vairo conclut que le roi Denis serait allé en
pelerinage a Compostelle du 12 janvier au 22 février 1318, soit un
total de 41 jours. La confirmation en est la lettre apostolique de
Jean XXII (encore inédite), datée du 14 mars 1318, dans laquelle
«le pape donne au roi Denis la possibilit¢ de lui accorder la
rémission totale des péchés in articulo mortis, précédée d’une

confession préalable sincere et contrite » ; lettre envoyée comme



22

« réponse a une supplication du souverain », qui devait remonter a
un certain temps avant que le voyage n’ait ét¢ entrepris. (Rossi
Vairo : 2010, p. 11, ma trad.)

Selon Rossi Vairo, on pourrait affirmer que 1318 se présente
pour le royaume portugais comme une année de tréve, une année
«suspendue » entre les premicres et les plus concrétes
manifestations du conflit de 1317 et I’éclatement violent et définitif
de la guerre civile (1319-1324). Plusieurs initiatives entreprises par
le roi Denis en 1318, au cours des mois qui ont suivi le pelerinage
a Compostelle, suggerent une pacification familiale et une
diminution des tensions, qui peuvent étre attribuées a 1’expérience
spirituelle vécue en personne par le souverain. (Rossi Vairo : 2009,

p. 15) La décision de partir en pelerinage

« semble naitre d’une urgence intérieure du monarque : il a 57 ans, un age
de¢ja assez avanceé pour faire face a un tel voyage, physiquement tres fatigant
(...) ; cependant, ces derniers temps, a plus [d’] une occasion il doit s’étre
arrété¢ pour meéditer sur le passage €phémere sur terre de I’€tre humain et la
vanité des choses terrestres, avec une attitude qui se refléte bien dans la
demande adressée au Pape, remontant a cette méme période. Certes, les
frictions familiales, qui avaient commencé a se manifester de maniere plus
¢vidente I’année précédente, ont pu peser sur la décision de D. Denis
d’accomplir un acte aussi émouvant et engagé spirituellement. Le désir du
souverain de recommander au saint I’ame [de son] pere D. Alphonse III, dont

la mémoire est omniprésente dans chaque décision ou action du roi, peut



23

¢galement avoir influencé sa résolution. » (Rossi Vairo, 2009, p. 15, ma

trad.)

Outre des motivations spirituelles et de dévotion, une
motivation concréte qui aurait poussé le souverain a entreprendre
le pelerinage au nord de la péninsule en période d’hiver rigoureux,
aurait été la mort prématurée de son petit-fils, dans sa premiere
année de vie, comme 1’observe Rossi Vairo, sur la base du

chroniqueur Rui de Pina :

L’enfant Denis conclut sa bréve existence probablement a la fin de la
premicre année, laissant le grand-pere [le roi Denis] déconcerté, comme en
témoignent les paroles du chroniqueur Rui de Pina "el rey foy tam anoxado
e triste que no sabia nem podia com nenhuma cousa ser ledo nem
consollado". [le roi fut tellement ennuyé et triste qu’il ne savait ni pouvait
pas é€tre joyeux ni consolé]. Telle était la souffrance manifestée par le
souverain qui a retenu I’attention du pontife qui, quelques mois plus tard, le
10 juin 1318, [adressa] au roi, et non aux parents de I’enfant, une lettre de
condoléances affectueuse et sincere, d’une affection paternelle, pour la mort
non d’un parent quelconque, mais de l’infante bone memorie Dionisii

nepotis. (Rossi Vairo : 2009, p. 16, ma trad.)

Au Moyen Age, il était courant qu’une personne en
pelerinage cherche le salut de son ame ou d’un parent ; cela méme
par procuration. Beaucoup de nobles déléguaient a des personnes
de confiance le fait de parcourir la via peregrinalis, parce qu’ils ne

pouvaient pas, pour diverses raisons, faire eux-mémes faire le



24

pelerinage. Le cas de Blanche de Castille en est un exemple assez
singulier : aprés s’étre préparée rituellement a suivre le chemin
jusqu’au tombeau de I’apdtre Jacques, en Galice, elle a fini par
accomplir son veeu a Paris méme, 1a ou il y avait une église
consacrée au saint, sur I’instruction de 1’évéque de ce diocese.

A 1’époque médiévale, le pélerinage comportait plusieurs

regles et obligations, comme on le verra ci-dessous :

(...) 11 était de regle non écrite de se rendre en pelerinage a Compostelle
pour le salut de I’ame du défunt, au cours de la premiere année de la mort du
parent : ainsi fit la reine Isabel lorsque, son époux décéda le 7 janvier 1325.
Au mois de juillet de la méme année, elle alla prier sur le tombeau de 1’apotre
pour ’ame de son mari et la recommander a Dieu. De méme, il est possible
que le roi Denis ait décidé d’aller en pelerinage peu apres la mort de son
petit-fils, presque avant le premier anniversaire de la naissance de ’enfant
(12 février), dans lequel il avait placé de grands espoirs, pour lui-méme et

pour le royaume. (Rossi Vairo, 2009, p. 16, ma trad.)

La préparation pour le pelerinage impliquait plusieurs étapes
et plusieurs rituels au Moyen Age. En général, certains rites ou
devoirs devaient étre accomplis a la veille du départ des pélerins,
tels que la confession, I’assistance a la messe et la récitation du
chapelet. Ces obligations peuvent étre apercues dans les chansons
pieuses que chantaient les pelerins pendant qu’ils parcouraient le
chemin de Saint-Jacques. Il fallait aussi une lettre d’autorisation ou

une présentation de I’abbé ou de I’évéque du lieu d’ou partait soit



25

le pélerin soit un groupe de pelerins. Ceux-ci devaient étre en paix
avec leurs parents, leurs voisins et leurs amis. Ils devaient régler
leurs dettes car il fallait avoir la conscience tranquille. Les pelerins
devaient aussi étre en paix avec eux-mémes. Le chemin de
Compostelle devint ainsi la voie pénitentielle par excellence. Par la
médiation de saint Jacques, les pélerins recevaient le pardon de

leurs péchés et les moyens d’obtenir leur salut.

Au XIV€ siecle, le pelerinage a Compostelle devint [pour le roi Denis]
I’expression d’une dévotion personnelle envers le saint, de la préoccupation
du salut de son ame, de celui de ses défunts, ou d’un défunt en particulier. En
outre, cela pouvait étre le fruit d’un vote ou d’un acte de pénitence imposé
par le confesseur a accomplir personnellement ou a défaut, par une personne

interposee. (Rossi Vairo : 20009, p. 15, ma trad.).

Les liens du chemin portugais avec saint Jacques le Majeur
commencent par la prédication de 1’apdtre dans la Péninsule
Ibérique. Plusieurs historiens réfléchissent sur la tradition qui situe
saint Jacques comme 1’évangélisateur de Tui, point d’entrée de
cette route jacobéenne en Galice.

Cependant c’est Padron, situé sur ce méme itinéraire, que se
joue le scénario principal de la prédication de 1’apotre dans le nord-
ouest péninsulaire. Cela se manifeste principalement sur le
promontoire de Santiaguinho do Monte, lieu ou le pelerin peut

trouver des traces, qui, selon la tradition, rappelle ses miracles et



26

ses passages. Le plus important est que sur ces terres, saint Jacques
a accompli son voyage apres sa mort, considéré par la tradition
comme la Translatio, d’apres ce qui est rapporté dans le Livre III,
Chapitre 1, du Codex Calixtinus ainsi que dans le gros volume de
I’ Histoire de Compostelle. Selon ces sources, le corps de Jacques
fut amené de Jérusalem (lieu ou il fut décapité, en I’an 44), dans la
Péninsule Ibérique, sur une péniche en pierre, guidée par des anges,
accompagnée de ses deux disciples les plus proches : Athanase et
Théodore. Ils traversent la mer Méditerranée, puis la Cote
Atlantique, suivant par voie fluviale, a travers la riviere Ulla,
jusqu’a Iria Flavia, ou I’apotre précha pour la premiere fois.

Selon Riera (2006 p. 5-6), sur le chemin portugais récemment
restauré « les anciens noms [ont] résonné¢ dans les oreilles des
pelerins », comme par exemple, le Pont des Fievres, lieu ou est
mort saint Elme, en 1251, victime d’une maladie, pendant le trajet
a Saint-Jacques-de-Compostelle.

Les toponymes anciens se poursuivent dans la relation de
Riera (ibid) et c’est a partir de sa description, dont les noms sont
en italique, que je cite certains d’entre eux, suivis de mes
commentaires. Il s’agit de : Rua dos Cavaleiros ; A Vrea Velha da
Canicouba ; Santa Maria de Alba, cette derniere située dans la
province de Pontevedra, ou la reine sainte Isabel de Portugal s’est
installée en 1325, alors qu’elle se dirigeait vers le sanctuaire de

Compostelle, aprés la mort de son mari, le roi Denis, avec



27

I’intention de prier pour son ame.

Il semblerait que la reine pieuse ait fait deux pelerinages en
Galice, I'un officiel, dont on a de nombreuses attestations, et I’autre
a pied ; cependant, comme I’assure Maria L. Cidraes, on n’en a pas
de trace historique. Selon cette chercheuse, lorsque le roi Denis
tombe malade a Santarém, la reine 1’accompagne, le soignant de
ses mains. Le jour de la mort de son mari, en signe de douleur et de
deuil, Isabel porte I’habit des Clarisses. (Cidraes, conférence
prononcée a 1I’Associagdo das Antigas Alunas do instituto de
Odivelas - AAAiO)

Apres les obseques de son mari qui ont eu lieu dans 1’église
de I’ancien monastére d’Odivelas, la reine veuve, est allée en
pelerinage a Saint-Jacques-de-Compostelle. De sa visite au
sanctuaire de 1’apétre il resta le souvenir de la magnificence des
cadeaux qu’elle emporta. De 1’archevéque de Saint-Jacques-de-
Compostelle elle a re¢u un baton de pelerin. Certains biographes
rapportent un deuxiéme pelerinage que la reine aurait fait a pied.
Cependant, il ne figure ni dans la premiere biographie ni dans
d’autres documents cohérents et n’a pas de fondement historique.
(Cidraes, ibid.)

En parcourant le chemin portugais, on arrive a Iria Flavia, un
locus trés important, li¢ a I’histoire de saint Jacques. Selon la
tradition, c'est en Iria Flavia (toponyme d’apres le nom de

I'empereur romain Flavio Vespasien), que l'apotre Jacques a préché



28

pour la premiere fois lors de son séjour en Hispania. Le corps et la
téte de I’apdtre seraient restés, peu de temps a Jérusalem, ses
dépouilles mortelles furent amenées ensuite par ses disciples
Théodore et Athanase, dans un bateau, qui a traversé la mer
M¢éditerranée, et ensuite I’océan Atlantique, puis, en arrivant a la
cote de Galice, en suivant la riviére Ulla, 1l s’arréta a Padrén ou le
bateau fut attaché a une pierre (pedron en galicien). Cette pierre,
un ancien ara deédié a Neptune, se trouve actuellement dans 1'église
de Saint-Jacques, a Padrén. C’est une belle église batie en pierre de
la région, accessible par un escalier. Une image de la Vierge se
trouve dans I’entrée, ornée par quelques croix. Cette église
s'appelle Sdo Tiaguinho (Petit Saint-Jacques).

Apres avoir enterré le corps de l'apotre, les deux disciples ont
continu¢ a précher en Iria Flavia. Cette ville posseéde aussi la belle
Colegiata Santa Maria de Adina, des XII° et XIII® siecles, ainsi
qu’un cimetiére annexe, ou Rosalia de Castro a été¢ enterrée en
1885.

Aujourd’hui, la poétesse galicienne est enterrée au Panthéon
des Galiciens illustres, dans I’église Saint-Domingue, dans la ville
de Saint-Jacques-de-Compostelle, ou elle fut transférée en 1895,
pour demeurer dans la terre ou elle naquit. Dans le méme cimetic¢re
d’Iria Flavia, est enterré sous un olivier, I’écrivain galicien, qui a
recu le prix Nobel de littérature, José Camilo Cela. A proximité du

cimetiére se trouve le musée dédié a cet écrivain.



29

Selon Riera, d’autres lieux font partie du chemin portugais :
Ruga, Rueiro, Anteportas, villages situés dans la paroisse d’Iria
Flavia. (Riera: 2006, p. 5-6). Situé¢ sur cette voie du chemin
portugais, on remarque le sanctuaire de Nosa Senora da
Escravitude (Notre-Dame de 1’Esclavage), ainsi appelé par le fait
qu’un agriculteur, sur le chemin de Saint-Jacques, s’y est arrété
pour boire de I’eau de sa fontaine, située au pied de 1’église. Il fut
delivre des contraintes de son mal.

Le chemin des Francs (Rua dos Francos) qui cache un trottoir
romain dans sa forét, conserve également I’ermitage de Saint-
Martin, et possede 1I’une des plus belles croix de style gothique, qui
serait datée du XIVe® siecle ou du XV€ siecle. Des inscriptions
indiquent que les enfants qui n’avaient pas été baptisés y €taient
enterres.

Les sites jusqu’a Saint-Jacques-de-Compostelle apparaissent
dans I’énumération de Riera (2006, p. 5-8), mais je crois avoir
présenté une synthese des merveilles et de 1’importance historique
de ces lieux, qui entourent le chemin portugais.

L’historien de I’Universit¢ du Porto, Humberto Baquero
Moreno, dans son article intitulé « Voies portugaises de pelerinage
a Saint-Jacques-de-Compostelle au Moyen-Age », nous informe
que, depuis le sud du Portugal, il y avait un chemin de pelerinage
par la terre ; cependant dans la région de I’Algarve, les rares

pelerins préféraient opter pour la voie maritime jusqu’en Galice.



30

Toutefois, au nord du Portugal se trouvent au Moyen Age au
moins trois voies d’acces a la Galice : ’'une se dirigeant vers Braga,
Ponte de Lima, Valencga et Tui ; I’autre quittant Porto en direction
de Barcelos, Ponte de Lima et Tui ; et une troisiéme en provenance
de Porto, en passant par Guimaraes, puis Braga, pour ne citer que
les villes les plus connues. (cf. Baquero Moreno, s.d., p. 82).
L’¢étude de Baquero Moreno qui nous sert de base est tres
importante du point de vue documentaire, puisqu’elle est fondée
sur des documents portugais, qui appartiennent aux archives
nationales de la Tour de Tombo, et de la Bibliothéque municipale
de Viana do Castelo, reproduits en annexe de son étude.

Le travail du professeur Baquero Moreno s’appuie sur deux
sujets intéressants qu’il développe : il mentionne les auberges, qui
se trouvent dans tous les chemins qui partent du Portugal, jusqu’en
Galice ; et rapporte un épisode réel, qui s’est produit sur le chemin,
impliquant un couple d’Allemands : Pedro et Jacomina. Voici le
récit : trois cow-boys sont apparus soudainement devant les
pelerins allemands, alors qu’ils parcouraient le « chemin », plus
précisément a Nisa. L’un des hommes a fini par « dormir avec la
jeune fille », c’est-a-dire la violer. Les Allemands se sont plaints
au juge Alvaro Diaz, qui a fait arréter Gongalo Borrinho, le
présumé agresseur. Bien que le couple ait affirmé que Borrinho
n’¢tait pas D’agresseur, il fut emprisonné. En repartant en

pelerinage, le couple voulait avoir la conscience tranquille, avant



31

d’arriver aux pieds de 1’Apodtre. Cependant, malgré leur
témoignage, le pauvre homme restait en prison. Apres avoir payé
une caution il fut libéré. (Baquero Moreno, s/d, p. 83)

Le chemin portugais actuel, récupéré en tant que patrimoine,
ces derniéres années, commence au centre de Lisbonne, en
continuant vers le nord, avec deux possibilités jusqu’a Coimbra :
I’une est proche de la cote atlantique : Sintra, Batalha, Porto, Viana
do Castelo, arrivant en Galice par Pontevedra, Padrén, Saint-
Jacques-de-Compostelle, pour ne citer que les endroits les plus
connus. L’autre, proche de I’Espagne, commence a Faro, et
continue par Evora, Nisa, Castelo Branco, Guarda, Braganga,
Ourense, Saint-Jacques-de-Compostelle.

Il reste a rappeler que les villages, ou passaient les pelerins
jusqu’a un endroit qui possédait un logement, comme les grands
hopitaux construits sur les différents chemins, sont également
importants pour mieux connaitre les symboles religieux, éparpillés
dans les lieux les plus insolites : les calvaires, de petits ermitages,
qui gardent une iconographie parfois naive ; des anciens Veeux ;
enfin I’architecture elle-méme, dont la simplicité contraste avec les
églises des sanctuaires les plus réputés. Dans ces villages, les
pelerins médiévaux ont également laissé les traces profondes de
leur religiosité. Qui étaient ces pelerins ? Le célebre historien de
l'art Emile Male, dans un ouvrage sur les saints compagnons de

Jesus, dit que « les riches, les hommes de pouvoir et ceux qui



32

n'avaient que leur ame a sauver » ¢taient sur les chemins de
pelerinage (Male, 1958, p. 101), synthétisant ainsi de manicre
poétique les groupes sociaux qui fréquentaient les chemins de la
foi.

La signification symbolique du chemin de Saint-Jacques-de-

Compostelle peut enfin se résumer dans les mots de Diaz y Diaz :

Il ne s'agit pas d'un simple chemin dévotionnel, mais d'une possibilité
exceptionnelle pour une vraie et véritable conversion ; car celle-ci restera
toujours attachée pour les pelerins aux souvenirs et aux veeux et résultats du
pelerinage. Le sens caché des actes et des symboles de l'authentique et
profonde dévotion a ce grand apodtre nous apparait donc sous une nouvelle
lumicre d'apres les interprétations allégoriques de I'époque. Et les
conséquences spirituelles du pelerinage deviennent encore pour les fideles
du X11°¢ siécle plus claires, vu qu'on leur présente le chemin de Saint-Jacques
comme le moyen le plus exigeant mais aussi le plus fructueux pour leur

conversion et leur salut. (Diaz y Diaz, 1989, p. 6)

Bibliographie

BAQUERO MORENO, Humberto, “Vias portuguesas de
peregrinagdo a Santiago de Compostela na Idade Média”, Revista
da Faculdade de Letras [ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/2042.
Pdf

BOURDON L. I. « Francais du Midi dans les évéchés portugais
(1279-1390). A propos d'un ouvrage récent » in Annales du Midi :
revue archéologique, historique et philologique de la France
meéridionale, T. 61, N° 3-4, 1948. pp.180-183; doi
https://doi.org/10.3406/anami.1948.5655



33

https://www.persee.fr/doc/anami_00034398 1948 num 61 3 56
55

CIDRAES, M. Lourdes, “Isabel de Aragdo, Rainha Santa: da
Historia ao Mito”, conférence prononcée a 1’Associagao das
Antigas Alunas do instituto de Odivelas (A.A.A.1.O.) No.
XXX/19XX. [sic]

DIAZ y DIAZ, M. C. « Interprétations du pelerinage jacobéen »,
in Les traces du pelerinage a Saint-Jacques-de-Compostelle dans
la culture européenne. Colloque organisé par le centre italien
d’études compostellanes et par 'université de la Tuscia a Viterbe,
en collaboration avec le Conseil de I’Europe, Viterbe (Italie) 28/09
- 01/10/1989. Patrimoine Culturel, n° 20, p. 3-7 ; Strasbourg, Les
Editions du Conseil de I’Europe, 1992.

JUDICE, Nuno. D. Dinis Cancioneiro. Lisboa, Editorial Teorema,
1997.

MALE, Emile. Les saints compagnons du Christ. Paris, Hartmann,
1958.

MORAES, Jos¢ Claudio F. de, ACACSC / Caminho de Santiago
de Compostela pela Via de La Plata / Caminho Sanabrés, in :
www.amigosdocaminho.com.br

PARAMO de VEGA, Laura, “La Espana de las tres culturas : la
convivencia entre judios, musulmanes y cristianos en la edad
media” Alcalibe: Revista Centro Asociado a la UNED Ciudad de
la Ceramica, pp. 157-188 (165).

RIERA, José Antonio de la, Caminho Central Portugués, AGACS,
Xunta de Galicia, 2006.



34

ROSSI VAIRO, Giulia, “Pro Salute Animae : a peregrinagao do rei
D. Dinis a Compostela ”, Incipit 1. Workshop de Estudos
Medievais da Universidade do Porto, 2009-10, Coordenadores:
Flavio Miranda, Joana Sequeira, Universidade do Porto, Faculdade
de Letras, Biblioteca Digital, Porto, 2012, pp. 9-21.

Viviane CUNHA



35

ALLA RICERCA DELLA NA FAIDIDA
CELEBRATA DA BERTRAN DE BORN*

Résumé

Nel quadro di una piu vasta e complessa indagine volta a far
emergere dagli ‘angoli morti’ in cui spesso giacciono tanti
ispiratori e dedicatari di componimenti trobadorici, ho in questa
sede prestato attenzione ad una figura femminile che svolse un
ruolo di primo piano tra la comunita curtense del XII secolo,
cantata ed incensata da Bertran de Born, di nome — Faidida — non
molto diffuso nell’Occitania medievale, finora sfuggita ad un
preciso e sicuro ravvisamento e rimasta un’ombra evanescente ed
enigmatica. Ho cercato di ripristinare la funzione-destinatario nella
canzone BdT 80,12 (nota come quella della domna soiseubuda) del
signore- trovatore d’Altaforte, proponendo di riconoscere nella
nobildonna celebrata per le sue eccelse qualita la sorella di
Raimondo V, conte di Tolosa, autorevole ed influente amico di
Bertran.

Dans le cadre d’une enquéte plus large et plus complexe visant a
faire sortir des « angles morts » dans lesquels se trouvent souvent
de nombreux instigateurs et dédieurs de compositions
troubadouresques, j’ai ici focalis¢ mon attention sur une figure
féminine qui a jou¢ un role de premier plan au sein de la
communauté courtoise du XII°¢ siecle. Chantée et encensée par
Bertran de Born, Faidida, — nom peu répandu dans 1’Occitanie
médiévale — a jusqu’a présent échappé a un examen précis et sir.
Elle est restée une ombre évanescente et énigmatique. J’ai cherché
a rétablir I’1dentité de la destinataire de la chanson BdT 80,12
(connue sous le nom de domna soiseubuda) du seigneur-
troubadour de Hautefort, en proposant de reconnaitre dans la noble
femme célébrée pour ses excellentes qualités la sceur de Raymond
V, comte de Toulouse, ami important et influent de Bertran.



36

E arrivato il momento, ora che sono stati recuperati e messi a
profitto dati documentari e informativi sufficienti a schizzare
accettabili identikit per gran parte dei responsabili delle
intramature strofiche e versali in lingua d’oc rimaste, di spostare 1
fari dagli ierofanti, dalle eminenze letterarie, dai ‘primattori’ delle
performances liriche, e di puntarli sulle figure di contorno, sui
personaggi solitamente ristretti ai margini del quadro ammannito,
sulla realta ambientale, scolorita e alterata dal tempo, sottesa ai
recitativi superstiti, di sottoporre a piu serrate indagini 1 nuclei
propulsori attorno a cui si sviluppo e si affino I’arte della parola e
della comunicazione poetica, di situare adeguatamente 1 testi
pervenuti e spiegarne la genesi e la progettualita, senza il cui
accertamento 1 prodotti rimicomelodici sopravanzati rimangono —
bisogna ammetterlo — accepiti e interpretati solo in maniera assai
parziale. Non si puo fare ulteriormente a meno di ricomporre le

liaisons finora sfuggite all’attenzione', di procedere a nuove

11 presente lavoro ¢ stato realizzato nell’ambito del progetto internazionale
di ricerca “Los trovadores y la cancion de mujer: voces y figuras femeninas,
representationes mentales y cambio social”, coordinato da Meritxell Simo
Torres, avente base principale presso I’Universita di Barcellona e finanziato
dal Ministero della Cultura spagnolo (PID 2019-108910GB-G21).

Aveva ragione A. Asor Rosa a scrivere che «la storia della letteratura non ¢
nient’altro che una descrizione accurata delle inter-relazioni che corrono fra
tutti 1 punti del sistema, anzi, dei sistemi interessati. E la grandezza dello
storico della letteratura coincide con la sua capacita di abbracciare, nel suo
colpo d’occhio, il maggior numero possibile di queste inter-relazioni,
soprattutto le piu sottili, le piu nascoste, le meno ovvie» (La storiografia



37

applicazioni critiche che diano conto dei materiali di cui sono
impastati gli organismi scritturali scampati a secolari intemperie,
di considerare — specialmente tenendo presenti la vocazione e la
funzione relazionale, mediatica, sociale del grande canto cortese —
le attitudini mentali, I’ethos, 1 gusti, le esperienze, le simpatie
dell’audience che faceva da cornice agli spettacoli che andavano in
scena.

Quello praticato dai trovatori era un mondo abituato a discutere
1 messaggi lanciati, a modificarli, a completarli, a perfezionarli, a
“pensare in accolta” e a “immaginare insieme”, che amava
rappresentarsi e rappresentare, che si compiaceva di decifrare le
allusioni a persone, luoghi o avvenimenti adombrati nei testi,
consapevole che le prove attive di abilita artistica offerte si
ponevano fuori degli schemi ordinari, si porgevano come
manifestazioni ludiche, giochi ‘divertenti’ eppure impegnativi in
quanto mitopoietici € mitomimetici, comportavano una percentuale
notevole di finzione, di menzogna, di mistificazione. Si spiega cosi
perché occorra spingersi viepiu dentro 1 meccanismi della
produzione del senso nei componimenti superstiti, per captare ed
afferrare le virtualita semiche di un codice espressivo tutt’altro che

perspicuo, richiedente un bagaglio formativo e informativo, di

letteraria come operazione di conoscenza, in AA.VV., La scrittura e la
storia. Problemi di storiografia letteraria, a c. di A. Asor Rosa, Scandicci,
La Nuova Italia Editrice, 1995, pp. 1-14: 10).



38

entendensa ¢ di competenza non indifferente, fondamentale ed
imprescindibile per penetrare le circostanze — ancora per ampi tratti
oscure, sfuggenti, controverse — dell’invenzione poetica, per
immettere all’interno del sistema di valori, di concezioni, di ideali,
di norme, di simboli costruito allo scopo preordinato di attirare,
aggregare, integrare esponenti socialmente e culturalmente
eterocliti, desiderosi ed ansiosi di aprirsi (o allargarsi) 1’accesso in
consorzi umani ritenuti capaci di determinare e dettare 1 paradigmi
moretici, di ispirare, promuovere, influenzare le opinioni, 1
sentimenti, le disposizioni psicologiche e 1 rapporti interpersonali
della piu vasta comunita.

Da qui I’esigenza e 1’'urgenza di un tenace, caparbio, oculato
utilizzo delle fonti conoscitive del XII e XIII secolo, d’uno sforzo
senza precedenti d’appropriazione dell’interezza del quadro
studiato e delle linee di interconnessione allora esistenti tra vita e
letteratura, tra cio che era e ci0 che avrebbe dovuto essere, di un
programma, condiviso da ricercatori operanti in comparti
disciplinari e specialistici oggi purtroppo separati, di restituzione
del tessuto che sostiene e circonda gli artefatti provenienti da un’eta
e da una realta lontane e diverse dalla nostra.

Soprattutto si impone un immediato lavoro di depurazione dalle
interferenze di varia natura che hanno intorbidato e assottigliato la
portata dei pezzi rimici originari e subito dopo si rende necessario

ristabilire 1l Sitz im Leben, far uscire dagli “angoli morti” in cui si



39

trovano gli ispiratori e 1 dedicatari di componimenti pesantemente
condizionati dalle loro aspettative nei contenuti, nel taglio e nei
modi del dire adottati, ripristinando quella «funzione-destinatario»
su cui ha efficacemente insistito a piu riprese C. Giunta?. E una
cura particolare e indilazionabile va riservata alla raccolta e alla
delucidazione delle tracce della presenza muliebre nella vita
pubblica, privata e letteraria del tempo, all’abbattimento del muro
che ha ingiustamente e a lungo Hidden from History® tante figure
femminili che svolsero un ruolo primario, segnatamente quando
appartenevano a stirpe titolata, nelle relazioni intersoggettive e
nelle attivita che si sviluppavano nelle aule dei castelli (e non solo),
fecondando e animando le conversazioni colte, improntando gli
esercizi compositivi dei trovatori che a loro si rivolgevano,
giudicando le giostre dialettiche, intervenendo personalmente
nell’ideazione ed elaborazione di creazioni meliche cesellate con il
loro nome. Si devono colmare al piu presto le lacune nella mappa
delle nostre conoscenze sulle donne medievali, trasformando

ombre evanescenti in corpi reali, in concrete € veraci protagoniste

2 Vd. specialmente C. Giunta, Versi a un destinatario. Saggio sulla poesia
italiana del Medioevo, Bologna, Societa editrice Il Mulino, 2002 e Id., Sulla
ricezione e sull’interpretazione della poesia delle origini, in Comunicazione
e propaganda nei secoli XII e XIII. Atti del convegno internazionale
(Messina, 24-26 maggio 2007), a c. di R. Castano-F. Latella-T. Sorrenti,
Roma, Viella libreria editrice, 2007, pp. 31-48.

3 Questo 1’azzeccato titolo del rivoluzionario libro di S. Rowbotham
stampato a Londra nel 1973 presso Pluto Press.



40

degli intrattenimenti cortesi, che spesso ruotavano proprio attorno
a loro e che le vedevano governare le leve del sapere, dell’eloquio
elegante, delle forme comunicative ed artistiche.

Bisogna finalmente prendere atto che le donne sono state la base
e i1l motore della ripresa culturale del XII secolo, le protettrici e le
ispiratrici degli ideatori-elaboratori di sequenze liriche (e non di
rado le produttrici in prima persona di poesia), accordare loro
I’autentico, effettivo, giusto ed appropriato ruolo nella societa
dell’epoca, rinfrescando e rinverdendo i colori a torto obliati della
loro presenza, ridando fiato alle loro voci arbitrariamente ed
illegittimamente soffocate o trascurate perché ritenute afasiche,
fuori norma, sine ratione, e riscrivendo, nella prospettiva che si sta
(in)seguendo da qualche decennio, una storia della civilta
medievale da posizione non piu androcentrica, bensi, una volta per
tutte, di natura e costituzione mista, pluralista e paritaria.

Negli ultimi anni mi sono arrogato il compito di setacciare in
maniera speciale, sul versante letterario®, quella regione limosina

che gia A. Jeanroy definiva «berceau de la poésie courtoise»’; mi

+ Con risultati reperibili in S. Guida, All’escola di Giraut de Bornelh:
Bernart de la Fon, «Cultura Neolatina», LXXX, 2020, pp. 35-74; 1d., Per
[’agnizione di Giraut del Luc, «Tenso», 36, 2021, pp. 1-33; Id., Il legato
lirico di Peire de Boussignac, «Studi Mediolatini e Volgari», LXVII, 2021,
pp. 00-00.

s A. Jeanroy, La Poésie lyrique des Troubadours, Toulouse-Paris, Privat-
Didier, 1934, I, p. 150, il quale annotava altresi che «jusqu’a la fin du XII°
siecle, la poésie provencgale pouvait vraiment €tre appelée poésie limousine».



41

¢ parso utile e conveniente mantenere concentrati 1 procedimenti
ispettivi sullo stesso ambito spaziale, soffermando il periscopio
sugli orizzonti antropici € ginecratici di un trovatore di prima
grandezza quale era Bertran de Born, che si sentiva e si proclamava
Limosino%, che poneva per abitudine e senza cessa al centro dei
suoi canti la «francha terra cortesa» di cui era originario, che si
compiaceva di procacciare passatempi sollazzevoli soprattutto ai
suoi “vicini”, ai suoi companhons, ai joint groups perfettamente
informati, malgrado 1’ellitticita degli enunciati, circa le situazioni,
gli eventi, 1 retroscena cui le orditure rimicomusicali facevano
riferimento.

Secondo una prospettiva prevalentemente locale, pittavino-
aquitana, se non proprio limosino-perigordina, il signore-trovatore
di Altaforte era solito guardare non solo alla storia politico-
diplomatico-militare che si andava determinando e registrando
attorno a lui, ma pure alla realta socio-mondano-culturale-

letificante che si estrinsecava nell’area per diritto e in actu

L’opinione dell’illustre studioso del secolo passato ¢ stata in tempi recenti
condivisa da S.-A. Laurent, Troubadours et societé en Aquitaine au XII°
siecle (1071-1199). These de doctorat. Université de Poitiers. Centre
d’Etudes Supérieures de Civilisation Médiévale, 2017, p. 452.

¢ In proposito: J.-P. Thuillat, Le sentiment d’appartenance au Limousin chez
le troubadour périgourdin Bertran de Born, in Le Limousin, pays et
identites. Enquétes d’histoire (de [’Antiquite au XXI¢ siecle), a c. di J.
Tricard/Ph. Grandcoing/R. Chanaud, Limoges, Presses universitaires, 2006,
pp. 437-450 e 1d., Bertrand de Born. Histoire et légende, Périgueux, Editions
Fanlac, 2009, con rimandi alla bibliografia precedente.



42

dominata dai Plantageneti, potenti “signori del Nord”, membri di
un casato ‘colonialista’ avvertito estraneo alle tradizioni e ai
costumi meridionali, controllanti con violenze e intimidazioni un
comprensorio geografico che si estendeva a finibus Angliae usque
ad Garonnam flumen, componenti di una famiglia endemicamente
percorsa da contrasti, tensioni, intrighi, insurbodinazioni, conflitti
intestini, figli-fratelli 'uno contro 1’altro armati, coltivanti
ciascuno propri disegni, ambizioni, ideali, e singolarmente muniti
d’una propria corte, di una propria masnada, di fidati sequaces, di
prezzolati cospiratori, di interessati adulatori e prestatori d’omaggi.
Altrettanto — e forse ancor di piu — limitata la superficie di
sporgenza ¢ di incidenza diretta delle liriche amorose, carezzevoli,
celebrative, di Bertran, polarizzate tutte su nobildonne che aveva
avuto modo di conoscere personalmente durante le frequentazioni
curialesche compiute o per via degli spostamenti dettati da ragioni
di giurisdizione/amministrazione feudale e di opportunismo
clientelare. Sono note — e identificate almeno per grandi linee — le
rappresentanti del gentil sesso da lui di volta in volta
specificamente cantate ed incensate, ma € rimasta una piece, «tra
le piu singolari dell’intera lirica medievale»’, nella quale risulta
espresso un elogio collettivo (formulato in parte mediante nomi

veridici, in parte attraverso la copertura di senhals) di apprezzate

7 C. D1 Girolamo, [ trovatori, Torino, Bollati Boringhieri editore, 1989, p.
202.



43

ed emancipate esponenti del mondo aristocratico del tempo, ancor
oggi solo per una modesta quota e ipoteticamente ravvisate,
tratteggiate con vaghe ed approssimative connotazioni e
problematicamente proposte all’analisi critica.

C’¢ quindi bisogno d’un idoneo inquadramento cronotopico,
d’un’accorta dissezione dei vari elementi costituivi il blocco
testuale pervenuto, d’un’energica spolveratura (con rimozione
delle tante macchie prodottesi e sovrappostesi in oltre ottocento
anni di sconquassati viaggi) delle mirifiche, sfuggenti ed
enigmatiche silhouettes cui si scoprono distribuite le lodi
dell’ingegnoso versificatore e che sicuramente occuparono un
seggio centrale tra la comunita curtense del XII secolo.

I componimento d’occasione, ludico-encomiastico, che
reclama nuove applicazioni e ricognizioni ¢ quello che comincia
col settenario Dompna, puois de mi no-us cal (BdT 80,12) e che gli
studiosi di letteratura trobadorica in genere indicano come la
canzone della domna soiseubuda, immaginata, artefatta,
idealmente assembrata, fantasiosamente creata e plasmata traendo
e accordando qualita esterne e virtu interiori delle gentildonne piu
pregiate e famose del circondario.

In un tornante storico, quale quello della seconda meta del
Cento, segnato dall’ascesa e dalla partecipazione attiva, nella
dimensione relazionale e culturale delle compagini laiche, di donne

d’alto ceto in possesso d’un grado di istruzione per nulla inferiore



44

a quello degli uomini di pari prosapia, che assolvevano spesso alle
funzioni di organizzatrici e registe degli spettacoli, delle recite
poetiche, degli intrattenimenti mondani destinati a svagare il
pubblico delle aule gentilizie, che erano entrate con forza e rilievo
nel ‘gioco’ dell’amore cortese, la nozione di bellezza aveva
generato opinioni e discussioni seguite con grande interesse e per
lo piu improntate ai principi etici di matrice cristiana (a loro volta
abbondantemente suggeriti dai filosofi dell’antichita) che avevano
cercato di conciliare avvenenza percepita dai sensi con garbo e
attrattiva d’ordine spirituale, con I’allettamento e 1’incanto operati
sulle facolta intellettive e razionali, nella convinzione — largamente
diffusa — che «le corps était le miroir de I’Ame»®. Senza rivendicare
in materia particolare originalita di pensiero o liberta di
rappresentazione, Bertran de Born doto la creatura ideale e fittizia
escogitata per sostituire 1’oggetto tangibile del suo desiderio
insoddisfatto di propria e concreta sostanza erotica, di conveniente
fascino materiale, di confacevole e seducente bel semblan fisico,
ma non trascurd nel contempo di guarnire ed ornare la sua
reificazione, il suo patchwork, delle piu ricercate ed accreditate
positivita muliebri, sintetizzando ed infondendo alla figura

concepita e ‘presa in prestito’ quanto di meglio potesse offrire sul

¢ D. Romagnoli, La courtoisie dans la ville, in AA.VV., La ville et la cour.

Des bonnes et des mauvaises manieres, a ¢. di D. Romagnoli, Paris, Fayard,
1993, pp. 25-87: 45.



45

piano dei rapporti interpersonali la specie femminile: dirittura ed
integrita morale, perfetto comportamento in pubblico, pretz verais,
senso dell’ospitalita e della buona accoglienza, grazia e dolcezza
nel conversare e nel rispondere, misurata gaieza. 1 tratti
fisiognomici ed 1 contrassegni caratteriali e moretici aggregati
rispondevano in pieno ai canoni richiesti dai sodalizi signorili piu
progrediti ed esaltavano valori sicuramente ‘visibili’ e
sperimentalmente tenuti in alta considerazione presso le residenze
e 1 luoghi d’incontro delle consorterie patrizie. Lo spunto per la
felice invenzione giunse al Nostro, molto piu colto di quanto
comunemente si affermi, con buona dose di probabilita
dall’aneddoto riferito da Cicerone® — e propagatosi con grande
fortuna nella letteratura medievale e rinascimentale — relativo al
pittore Zeusi che volendo effigiare il simulacro di Elena, la piu
bella e famosa delle donne conosciute, assunse come modelle
cinque delle piu ammalianti ragazze di Crotone. Nel testo
scolastico dell’ Arpinate la storiella €, invero, riportata «come un
exemplum, che introduce per similitudine il concetto che 1’autore
ha trovato utile e necessario cercare esempi per 1’arte del dire da

molti scrittori»'®, mentre in Dompna, puois, risulta trasformata in

° De inventione, ed. H.M. Hubbel, London-Cambridge (Mass.), Heinemann-
Harvard University Press, 19683, 11, I, 1-3.

© P.G. Beltrami, Bertran de Born poeta galante: la canzone della domna
soiseubuda, in Id., Amori cortesi. Scritti sui trovatori, Firenze, Edizioni del
Galluzzo 2020, pp. 389-406: 394.



46

brillante trobada celebrativa delle pit armoniose e affascinanti
dame dell’epoca, ognuna eletta a Idealtypus e nell’insieme
congiunte a comporre un unico ¢ fenomenale campione. BAT 80,12
intendeva essere — lo ha giustamente osservato M. Mancini —
soprattutto un «ventaglio di complimenti alle dame di cui si
prendono qualita e bellezze»!!, ma di fatto 1’omaggio espresso
tocca in linea primaria 1 parenti prossimi di genere maschile delle
esponenti del gentil sesso cantate, il discorso portato avanti risente
intensamente degli obiettivi politici, consociativi, coesivi che
fluivano nelle vene liriche del trovatore limosino, il divertissement
¢ rivolto precipuamente ai baroni, ai proceres, ai meliores terrae
che stavano dietro e accanto alle eccellenze femminili chiamate in
causa e che si compiacevano del loro ruolo primaziale pure in
ambito estetico, corporativo, culturale, di trovarsi davanti ad
un’insolita, gioiosa e ben riuscita, prova di cervellotica surroga
dell’assenza. Non si puo considerare un caso che la serie delle
splendide donne evocate e pregate di cedere qualche loro speciale
requisito si apra con la menzione di «Bello Zibellino» (da cui
Bertran vorrebbe prelevare la fresca color natural el dolz esgart

amoros'?, pur esplicitamente dichiarando di commettere gran

1 M. Mancini, Metafora feudale. Per una storia dei trovatori, Bologna,
Societa editrice I1 Mulino, 1993, p. 150.

2 e estrapolazioni testuali, qui e altrove, provengono dall’edizione di G.
Gouiran, L’amour et la guerre. L’oeuvre de Bertran de Born, Aix-en-



47

sobrieira rinunziando a carpire dell’altro da lei cui nulla manca) e,
immediatamente dopo, nella stessa strofa, di «donna Aelis» (della
quale desidererebbe adottare 1’adreich parlar e la piacevole
arguzia). Sotto il senhal Bels Cembelins gli esperti di letteratura
occitana medievale hanno da tempo'® avanzato la proposta di
ravvisare Maria di Turenna, fregiata dal trovatore con il medesimo
pseudonimo in Ges de disnar (v. 11), andata sposa a Ebolo V di
Ventadorn intorno al 1180; in Aelis la critica trobadorica si €
trovata d’accordo a riconoscere la di lei sorella minore Elis,
maritata in prime nozze con il molto piu anziano nobiluomo
Guglielmo di Gordon (nel Quercy), amico di famiglia, rimasta
presto vedova e legatasi in matrimonio di li a poco con Bernardo
di Casnac, signore di Montfort. Si tratta quindi di persone reali, alle
quali viene domandato un dono secondo le procedure e lo stile del
rapporto feudale, il che non solo fa rientrare la richiesta «nel
registro della sottomissione» vassallatica, ma proietta 1’intero
componimento nella sfera «dei sirventesi di impegno politico e
militare, di encomio e vituperio, che costituiscono gran parte della
produzione del nostro poeta»!4. La cosa, tuttavia, che piu colpisce

e lascia pensare ¢ che entrambe le gentildonne indicate come

Provence, Publications de 1I’Université de Provence, 1985 (la canzone di cui
st discute si trova alle pp. 109-122).

13 A cominciare da S. Stronski, La légende amoureuse de Bertran de Born,
Paris, Champion, 1914, pp. 95-97.

1 Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 395 e p. 399.



48

provviste di particolarmente ragguardevoli doti ad inizio della lista
di soverchianti figure femminili erano figlie di Raimondo II
visconte di Turenna, inquieto e turbolento barone del basso
Limosino, a capo d’un casato che s’era di buon’ora affrancato
dall’oppressiva autorita sovrana e aveva raccolto e conglobato alle
sue dipendenze una folla di piccoli feudatari della zona, cui aveva
concesso domini territoriali e privilegi signorili, vecchio amico e
tradizionale alleato di Bertran che aveva tutto I’interesse a stringere
1 rapporti con lui e ad eleggerlo come portabandiera delle brigate
cavalleresche smaniose di nuove possessioni e di vantaggi
giurisdizionali, ondeggianti tra opposte fazioni, indisciplinate e
indomabili, riottose e sempre battagliere, che mettevano a
soqquadro le contrade sottoposte al nominale potere dei duchi
d’ Aquitania.

L’ipotesi che il trovatore d’ Altaforte abbia voluto ingraziarsi in
prima istanza I’illustre visconte di Turenna, fiero d’essere il
genitore di tanto glorificate figlie e personalmente appassionato di
lirica (segnatamente di natura ‘patriottica’ e tirante in ballo il suo
casato), ¢ suffragata non solo dalla constatazione che pure in
Casutz sui de mal en pena, canzone realizzata nello stesso giro di
anni in cui venne ordita Dompna, puois, egli non perse 1’occasione
di elogiare las tres de Torena che de tota beutat terrena ant pretz
(vv. 17-18), ma altresi dalla circostanza che 1’ineguagliabile dama

che gli aveva dato congedo e lo aveva allontanato da sé¢ e della



49

quale non era possibile trovare una pari, al punto da doverne
artificialmente forgiare un’altra, risulta senza esitazione designata,
al v. 61 della ‘teatralizzazione’ offerta, col soprannome Bels
Seigner, epiteto adoperato anche in BAT 80,19 e BAT 80,3, dietro
il quale si ¢ sempre raffigurata, fin dalla stesura delle primigenie
razos bertrandiane'’, la figlia maggiore di Raimondo II di Turenna,
quella Contors che poco prima del 1184 sposo il visconte Elia di
Comborn e che negli anni ottanta del XII secolo fu cantata pure,
col medesimo senhal impiegato dal Nostro, da Giraut de Bornelh.

Non ¢’¢ dubbio che I’appellativo Bels Seigner vada rapportato
alla primogenita di Raimondo II di Turenna: a prescindere dal fatto
che I’antico ‘biografo’ ¢ quanto mai chiaro nel rivelare che la
«domna gentil e jove e fort prezada» poeticamente amata da
Bertran de Born prima della comparsa sulla scena di Matilde,
duchessa di Sassonia (figlia di Enrico II Plantageneto), e di
Guiscarda di Beljoc (presa in moglie da Arcimbaldo VI di
Comborn), cui si diressero successivamente 1 di lui sospiri, «era
filla del vescomte de Torena e seror de ma domna Maria de
Ventadorn e de N’Elis de Monfort»'°, e senza contare che in tutte
le altre occasioni in cui il trovatore allude alle discendenti

femminili dell’insigne nobiluomo di Turenna collocato nei piani

s Cfr. J. Boutiere-A. H. Schutz, Biographies des troubadours. Textes
provengaux des XIII¢ et XIV® siécles, Paris, A.-G. Nizet, 19642, pp. 65-139.
© Ibidem, p. 75.



50

piu alti della piramide gentilizia limosina si scopre ordinariamente
e costantemente presente il riferimento cifrato a Contors, riesce
mnammissibile credere che il Nostro, cosi attento nell’evocare la
titolata nomenklatura del tempo e della regione in cui operava,
abbia citato e celebrato, 1’'una chiamandola col suo reale nome di
battesimo, I’altra con un designativo onorifico ed encomiastico, le
due figlie minori di Raimondo II, tralasciando di inneggiare alle
fattezze e alle virtu della primogenita, peraltro notoriamente da lui
preferita e liricamente privilegiata. In Contors va, come dato sicuro
e inoppugnabile, individuata la damina bella e pros, dotata di rics
cors joios, gais € de tan bella tieira, della quale era impossibile
trobar engal, magnificata nei versi d’apertura di BAT 80,12 e
nuovamente osannata e pregata d’amore negli eptasillabi finali del
componimento, in applicazione del criterio combinatorio che le
artes poeticae definivano “a cerchio” o “a corona”.

Ricordando, poi, che «medieval poetry, indeed medieval
literature as a whole, was neither primarily created nor enjoyed
privately, as in the case today, but was, almost invariably, a public
act with specific social implications»!’, che «the song was not

delivered in a vacuum»'®, che ogni trovatore componeva «to

v S.G. Nichols, The Medieval Lyric and Its Public, «Medievalia et
Humanisticay, n.s., 3, 1972, pp. 133-153: 133.

8 W. Calin, Singer’s Voice and Audience Response: On the Originality of
the Courtly Lyric, or How ‘Other’ was the Middle Ages and What Should We
Do About It?, «L’Esprit Créateur», XXIII, 1983, pp. 75-90: 77.



51

promote and propagandize his patron’s cause»'®, che le liriche
fortunosamente a noi pervenute erano, nella maggior parte dei casi,
destinate a piccole cerchie di riceventi dagli orizzonti piuttosto
limitati ancorché ben informati a proposito delle persone, delle
situazioni, degli eventi portati alla ribalta, che il discorso amoroso
sirisolveva il piu delle volte in discorso encomiastico, in strumento
di allocuzione e di comunicazione finalizzato a persuadere («per se
ducere») non tanto la dama concupita, quanto 1’audience elitaria
che faceva da cornice alla performance, vengono a cadere le
incertezze riguardo alle vere intenzioni — adulatorie, sublimatorie,
consociative e coesive — di Bertran in Dompna, puois, alle funzioni
sociali del suo recitativo, al perché delle procedure e delle tecniche
di captatio benevolentiae utilizzate, alle motivazioni profonde dei
suoi omaggi ¢ delle scelte dei personaggi cui direttamente o
indirettamente erano indirizzati 1 sensi del suo apprezzamento ¢
della sua ammirazione.

Se trasparenti si rilevano, quindi, le ragioni dell’insistito elogio,
nella privilegiata posizione esordiale e terminale della
Ringkomposition di Bertran, delle figlie di Raimondo II di Turenna,
leader della coalizione ‘autonomista’ limosina, altrettanto facili da
congetturare, perché molto simili, si manifestano 1 propositi che

portarono all’assunzione nel selezionatissimo gotha delle piu

v K.W. Klein, The Partisan Voice. A Study of the Political Lyric in France
and Germany, 1180-1230, The Hague-Paris, Mouton, 1971, p. 44.



52

eminenti, per qualita esteriori ed interiori, donne del tempo, della
viscontessa di Chalés (nell’odierno dipartimento della Charente),
moglie di Oliviero, membro della famiglia signorile di Castillon e
del gruppo di maggiorenti locali piu vicini e legati al Nostro,
implorata ad avvio della quarta cobbola di BAT 80,12 di contribuire
alla formazione della dompna soiseubuda dando in dono il suo
petto e le sue mani, di Audiart (di Malamort), esponente di un
lignaggio per tradizione affiliato e federato alla domus
dell’aristocratico trovatore di Altaforte, citata al principio della
quinta strofa e sollecitata ad imprestare le sue grazie e la sua
eleganza nel vestire, di Mieills-de-Ben, cio¢ di Guiscarda di Beljoc,
entrata nella potente e rispettata casata viscontile di Comborn, per
via del matrimonio con Arcimbaldo VI, invitata ne1 vv. 47-50 del
testo sopravanzato a cedere il suo nou cors prezan e fatta oggetto
di lodi, con identico epiteto, non solo da Bertran stesso in altre
pieces amorose, ma pure da Arnaut Daniel e da Gaucelm Faidit.
Manca, invece, a tutta prima, di logica giustificativa la
prolungata — per cinque versi, ad inizio della sesta strofa —
esaltazione di Na Faidida, dalla quale il trovatore avrebbe voluto
ricevere in dono per la sua ideale personificazione femminile «i bei
denti, il senso dell’ospitalita, il nobile rispondere al prossimoy. |
commentatori moderni, a differenza dei destinatari primari della
testura melica, in grado di afferrare e decifrare subito le strizzatine

d’occhio, gli ammiccamenti e le formulazioni criptiche che



53

percorrono la sequenza versale, hanno provato palese imbarazzo a
tradurre ed interpretare la deposizione manoscritta per il v. 51 e si
sono divisi in piu campi: da un lato gli arrendevoli, rinunciatari a
scoprire quanto sta sotto la crosta, per 1 quali non esiste possibilita
di penetrare ci0 che 1’autore dell’organismo poetico volle
significare ricorrendo al distintivo onomastico Faidida; dall’altro i
convinti che I’appellativo non sia altro che un «senhal for an
unknown lady»?’; infine, in manipolo ridotto, gli irriducibili
nell’esplorazione e nello scavo d’archivio, alla costante ed
inesausta ricerca d un’identita storica, finora purtroppo non emersa
in maniera persuasiva. Questi ultimi hanno in genere seguito la
traccia indicata da S. Stronski (per il quale Faidida era
«probablement de la famille de Peire Faidit, baron important, qui
apparait souvent dans les actes du visconte de Turenne»?'),

allargandola fino a comprendere, giusta I’imbeccata fornita dal

2 F M. Chambers, Proper Names in the Lyrics of the Troubadours, Chapel
Hill, The University of North Carolina Press, 1971, p. 124. Indicazioni
bibliografiche di lavori precedenti e successivi da collocare nel medesimo
solco in E. Vallet, 1l senhal nella lirica trobadorica (con alcune note su
Bel/Bon Esper in Gaucelm Faidit), «Rivista di Studi testuali», V, 2003, pp.
111-167: 132. Fra gli ultimi seguaci di tale linea ermeneutica ¢ da annoverare
Beltrami che, patentemente mostrando di credere all’impiego d’uno
pseudonimo da parte di Bertran, ha tradotto in italiano Na Faidida con
«donna Sbandita» (Bertran de Born cit. n. 10, p. 406).

2 Stronski, La légende cit. n. 13, p. 96. Il parere ¢ stato accettato, fra gli altri,
da M. de Riquer, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona,
Editorial Planeta, 1975, p. 700 e da Gouiran, L ’amour et la guerre, cit. n.12,
p.121.



54

cartulario di Dalon??, il ramo dinastico dei Faidit di Altaforte,
parenti collaterali di Bertran de Born e aventi il proprio corifeo
negli ultimi decenni del Cento in Elia Faidit, nipote del Nostro e
documentalmente attestato dal 1178 al 1214%3. Ma, a parte il fatto
che I’esistenza nel clan del trovatore di una dama di nome Faidida
non ¢ in alcun modo documentata, riesce poco verosimile 1’ipotesi
che Bertran abbia voluto inserire in una rassegna di rappresentanti
del gentil sesso di prima grandezza e notorietd nel firmamento
signorile e cortigiano meridionale della seconda meta del XII
secolo una propria congiunta poco conosciuta fuori del milieu
geografico d’appartenenza, attribuendole qualita che 1 piu
ignoravano e che la distinguevano rendendola degna d’essere presa
ad esempio. I modelli, per essere compresi ed efficaci, hanno
bisogno, in ogni tempo, d’essere alla vista e alla portata di tutti, di
far parte del bagaglio culturale e informazionale collettivo non
troppo diverso da quello degli autori dei messaggi trasmessi €
comunque non esorbitante dal raggio di competenze normalmente

possedute, acquistando significato solo in funzione dei destinatari

2 Vd. L. Grillon, Le Cartulaire de [’abbaye Notre Dame de Dalon,
Périgueux, Archives départementales de la Dordogne, 2004.

2 D1 questo avviso W.D. Paden-T. Sankovitch-P.H. Stiblein, The Poems of
the Troubadour Bertran de Born, Berkeley-Los Angeles-London, University

of California Press, 1986, p. 157 e, piu di recente, Laurent, Troubadours cit.
n. 5, p. 461.



55

cui sono rivolti; cid vale in particolar modo per le consorterie
elevate, ristrette e chiuse.

Conviene pertanto impostare le indagini su basi differenti da
quelle finora in(ter)cettate e orientarle verso direzioni piu
plausibili, tenendo presente che «les noms ont toujours offert un fil
conducteur aux historiens»?*. E s’addice alla nostra investigazione
serbare preliminarmente ben scolpita nella memoria la nozione che
nel medioevo 1 nomina propria contenevano spesso aspetti di
spiritualita popolare non specificamente cristiana e di residuale
affettivita pagana, traducevano sentimenti o auspici di facile
intendimento, erano dotati di forza totemica e rivestivano una
funzione simbolica, venivano utilizzati ed accepiti, soprattutto
negli ambienti equestri piu sofisticati, come ‘etichette’, marche
indiziarie e distintive, spie d’una coscienza familiare o d’una
condizione che si sperava di far assumere al portatore, costituivano
il principale supporto dell’identita personale e obbedivano a «un
destin programmé»?.

Nei secoli dopo il Mille le forme antroponimiche non

cambiarono molto rispetto al passato, seguitarono ad essere estratte

2 C. Duhamel-Amado, La famille aristocratique languedocienne. Parenté et
patrimoine dans les vicomtés de Béziers et d’Agde (900-1170). These
presentée pour 1’obtention du doctorat d’Etat, Université Paris IV, 1995
(dactyl.), I, 1, p. 104.

» Bad., Genese des lignages méridionaux. 1. L aristocratie languedocienne
du X au XIIF siecle, Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail, 2001, p. I,
p. 293.



56

tanto dal repertorio visigotico-germanico, quanto da quello latino-
cristiano, € non si registrarono mutamenti notevoli nel sistema
prima vigente di denominazione degli uomini e delle donne, che
rimase fondamentalmente identico per gli/le esponenti dei due
generi, senza allocutivi esclusivi e circoscritti all’una o all’altra
delle specie umane; 1 designativi onomastici maschili continuarono
a contagiare quelli femminili e si mantenne stabile la tendenza ad
improntare gli appellativi di battesimo delle neonate sui distintivi
virili, che venivano sostanzialmente ricalcati e riprodotti con
ritocchi e rifacimenti limitati all’aggiunta d’una desinenza
femminile al corrispondente contrassegno maschile.
L’imposizione del nome, quando nasceva un bambino o una
bambina, era un affare di famiglia, anzi sociale, giacché era capace
di produrre senso, comportava «la délivrance d’un message»?S,
serviva a stabilire 1 rapporti tra il singolo e il gruppo di cui entrava
a far parte, a situare ed integrare 1’individuo nel parentado, nella
comunita, nella rete di interdipendenze personali. La scelta del
signum denominativo dipendeva da molti fattori: rientrava, in
primis, in una logica di perpetuazione e trasmissione dei beni di un
determinato focolare domestico, costituiva, poi, allorché si ripeteva

un appellativo tradizionale nel casato, la prova dell’esistenza di un

% F. Mazel, Noms propres, dévolution du nom et dévolution du pouvoir dans
[’aristocratie provencale (milieu X°~fin XII¢ siecle), «Provence Historique»,
LIII, 2003, pp. 131-172: 134.



57

legame forte tra gli antenati e 1 loro discendenti, tra 1 morti e 1 vivi,
assumeva quindi un significato che riguardava il passato, ma anche
il futuro, correlando il soggetto unico alla storia e al destino della
stirpe, assicurava la continuita della schiatta al di 1a delle persone,
valeva a porre il membro del clan sotto 1’ala protettrice del capo, a
munirlo d’uno stendardo utile a identificarlo e a procurargli, se le
esperienze erano positive, considerazione e rispetto. Ogni ricetto,
in specie se signorile, aveva «ses marqueurs lignagers»?’ e in
particolar modo I’appartenente a progenie patrizia e altolocata, cosi
come sentiva il bisogno di trasmettere agli eredi i suoi titoli, 1 suo
domini, 1 suoi uffici, avvertiva I’esigenza di valorizzare, devolvere
e perpetuare il nome del padre o degli agnati piu prossimi, di
informare subito gli altri (vicini e lontani) della legittimita del
successore a far parte della struttura gentilizia e a godere delle
potestates da lui detenute, a rivendicarne 1’honor, I’autorevolezza,
il credito, 1 privilegi che la domus si era nel tempo guadagnati.
Ancora nella cosiddetta seconda eta feudale 1l Leitname, il
distintivo onomastico che consentiva all’esterno di riconoscere e
caratterizzare la dinastia, si riceveva in retaggio non diversamente
dal patrimonio e I’incontestabilmente primo dovere dei genitori

quando veniva al mondo un figlio o una figlia era di conferire un

27 C. Duhamel- Amado, Femmes entre elles. Filles et épouses
languedociennes (XI¢ et XII° siecles), in Femmes. Mariages.Lignages. XII°-
XIV¢ siecles. Mélanges offerts a Georges Duby, Bruxelles, De Boeck-
Wesmael, 1992, pp. 125-156: 144.



58

nome tradizionale nella famiglia, immediatamente evocatorio e
rinviante ai predecessori, ai fondatori della possidenza castrale o
territoriale, con propensione alla replica dell’allocutivo di
generazione in generazione per ribadire la continuita della dinastia
e I’identita della linea (d)evolutiva. Si spiegano anche in questo
modo il persistere di forme antroponimiche arcaiche, il
conservatorismo palese nell’adozione dello stock di appellativi
nominali, la pratica, largamente diffusa, della Nachbenennung,
I’importanza del senso di appartenenza, dell’origine, della
memoria genealogica che si dimostrava con ['uso rituale di
identificativi di vecchio conio che passavano da un ramo all’altro
dell’albero agnatico.

Il bisogno e il modo di denominare una persona non erano,
tuttavia, gli stessi nel caso delle donne e degli uomini: per questi
ultimi si accentud sempre piu 1’andazzo/abitudine d’attingere con
prevalenza ¢ abbondanza dal serbatoio onomastico cristiano,
mentre per le prime si andd progressivamente riducendo Ia
vocazione a porre il loro designativo sotto 1’egida di qualche
santo/a e divenne via via predominante la voga di ricorrere ad
appellativi insoliti, di fantasia, ispirati al registro degli affetti, della
bellezza, della nobilta, o di stampo augurale esprimenti voti di
salute, amabilita, eleganza, felicita. Con I’affermazione e il trionfo
del sistema antroponimico a due elementi, nomen piu cognomen, €

I’emergere di nuove strutture ed organizzazioni del potere, non



59

vennero, comunque, meno le tendenze all’esplicitazione delle
‘radici’, né le resistenze al soffocamento dei legami parentali e allo
sfruttamento ‘civile’ delle ascendenze. Va perd osservato che
mentre «the nobles of the twelfth century considered themselves
members of distinct lineages, identified at least in part by the
repetition of the same male names over the generations»?® e si
mostravano impegnati a difendere e a conservare nei riguardi della
parole maschile il capitale onomastico trasmesso dagli avi, erano
piu propensi a infrangere le regole dinastiche nei confronti delle
figlie, cui veniva risparmiato [’appioppamento di un vetusto
appellativo ancestrale, perché ben si sapeva che vivevano in una
situazione ambigua e precaria dal momento che «women began life
as part of one family or kin group, but married into and became
part of another kin group during their lifetimes»? e quindi avevano
minori necessita di dimostrare un’arborescenza riflettente il ceppo
d’origine che sarebbe riuscita impropria ed inopportuna dopo il
matrimonio e I’ingresso in un nuovo lignaggio. Questa la ragione
per la quale «l’usage du surnom n’apparait que bien tardivement

dans ’anthroponymie féminine: pas avant le XII°™ siécle»” e per

# C.B. Bouchard, The Migration of Women'’s Names in the Upper Nobility,
Ninth-Twelfth Centuries, «Medieval Prosopography», 9/2, 1988, pp. 1-19:
11.

» Ead., “Those of My Blood”. Constructing Noble Families in Medieval
Francia, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2001, p. 169.

0 N. Pascaud, Anthroponymie et designation des femnes dans les cartulaires
de Grenoble, in Genese médiévale de [’anthroponymie moderne, 11-2. Etudes



60

la quale le donne, fino a tale epoca, non subirono «les évolutions
fondamentales qui affectaient la population masculine»?®!, 1’uso
della doppia denominazione rimase loro estraneo — anche per via
del fatto che intervenivano molto raramente nei documenti del
tempo — e continuarono ancora a lungo ad essere distinte e
designate col semplice nome di battesimo, al massimo, quando era
proprio  indispensabile, seguito da una specificazione
complementare: figlia di, moglie di, sorella di.

Giusta la prassi normale e consueta ai suoi tempi, dunque,
Bertran de Born segnalo in BAT 80,12 le gentildonne piu pregiate
dell’epoca o con un senhal o col solo appellativo di battesimo, ¢
del tutto naturale riesce che per i contemporanei e i frequentatori di
aule signorili in the know, cui egli direttamente o indirettamente si
rivolgeva, le evocazioni risultassero perspicue e trasparenti, mentre
oggl, a distanza di tanti secoli, si provi difficolta ad eliminare gli
ossidi e le incrostazioni che 1mpediscono una sicura
identificazione.

Per quanto attiene, in particolare, alla deposizione manoscritta
Na Faidida del v. 51 ¢’¢ da avvertire che 1 pochi studiosi che hanno
fermato la loro attenzione su di essa si sono trovati tutti d’accordo

nel ritenere il secondo lessema, nella forma maschile e in quella

réunis par M. Bourin et P. Chareille, Tours, Publication de I’Université,
1992, pp. 101-110: 106.

31 M. Nigoul, Désignation et anthtoponymie des femmes dans le Lézadois,
nello stesso libro di AA.VV. citato nella nota precedente, pp. 133-150: 141.



61

femminile, derivato dall’etimo anticofrancone *faihida e
nell’attribuirgli il valore di “esiliato, messo al bando, proscritto”,
nonché, in qualche caso, per estensione, di “malheurecux”*?. Ma a
me pare piu consentanco prendere in considerazione un
apparentamento con il gotico fahéts = “gioia” o con la voce sassone
fagin (da cui il verbo faginon, feginon = “rallegrarsi”) e ipotizzare
un primordiale e pit 0 meno consapevolmente mantenutosi nel
tempo investimento pronosticatorio e beneagurante dell’allocutivo
galloromanzo, e in specie occitano, Faidida, portatore del
significato di “fortunata, beata, favorita dalla sorte™3.

Di fatto, in tutta la Francia a sud della Loira, capita d’incontrare
nei secoli centrali del medioevo, segnatamente ai livelli sociali piu
elevati, esponenti del gentil sesso dotate del designativo
battesimale Faidida. Una ricognizione prosopografica sistematica
in tal senso, con puntuale e scrupolosa presentazione dei risultati
dell’inchiesta, non ¢ stata possibile per le difficolta d’accesso agli
archivi e alle biblioteche in epoca di covid 19 e perché non ¢
sembrata necessaria e¢/o determinante in questa sede; a titolo
esemplificativo, pero, si fornisce di seguito qualche indicazione di

proposito mirata sul XII secolo, il periodo di tempo che qui piu ci

2 E. Levy, Petit Dictionnaire Provenc¢al-Frangais, Heidelberg, Carl Winter.
Universititverlag, 1973, p. 182.

3 In merito: M.-Th. Morlet, Les noms de personne sur le territoire de
I’ancienne Gaule du VI au XII siécle, Paris, Editions du Centre National de
la Recherche Scientifique, 1971, p. 87.



62

interessa, frutto di randomici sondaggi. Negli anni settanta del
Cento fu effettuata nei pressi di Montauban (capoluogo
dell’odierno dipartimento di Tarn-et-Garonne) una donazione, a
favore di un’istituzione monacale femminile dei dintorni, per
I’anima del miles Ugo de Pis, dalla figlia Faidida nella sua casa di
Villamada®*. Negli ultimi decenni della stessa centuria Guglielmo
Laugier, cosignore dell’Isola sulla Sorgue, esercitd la reggenza
anche su Sault, grazie al matrimonio con la discendente della ricca
e potente famiglia d’Agoult, Faidida, che 1’aveva ottenuta come
appannaggio obnuzionale*>. Un poco piu tardi, tra i documenti
necrologi dell’abbazia di San Pietro di Solignac, si reperisce sotto
la data del 29 luglio il ricordo della scomparsa, con conseguente
avviso di messa di suffragio, di «Faidida, femina»*°.

Fra le tante stirpi signorili, comunque, che nel XII secolo
decisero d’assegnare ad una loro appartenente il nome Faidida,
spicca quella baronale che esercitava la sua egemonia, per
concessione dei conti di Tolosa, su Uzes, una della prime
piazzeforti fondate dai Romani (Ucetia) nella regione del Gard,

divenuta capoluogo di circondario e di cantone, a circa 20 km a

# Cfr. D. Panfili, Aristocraties méridionales. Toulousain-Quercy. XI¢-XII
siecles, Rennes, Presses Universitaires, 2010, p. 153.

» M. Ferrand, L’Isle-sur-la-Sorgue, ses élites, leurs mutations (XII*-XIV*
siecles). Mémoire de Master 2, Université d’Avignon et des Pays de
Vaucluse, 2016 (dactyl.), p. 102.

% J.-L. Lemaitre, Les documents nécrologiques de I’abbaye Saint-Pierre de
Solignac, Paris, Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1984, p. 171.



63

nord-est di Nimes. Alla morte di Eleazar nel 1125 il dominium
passO per un quarto alla figlia Beatrice e per tre quarti al figlio
Raimondo Decano (che aveva accompagnato Raimondo IV di
Saint-Gilles alla prima crociata e che nella qualita di testimone
aveva sottoscritto il testamento dettato da questi il 31 gennaio 1105
nel castello di Monte Pellegrino, in Siria), il quale sposo Maria,
erede di Rostagno I di Posquicres che gli porto in dote I’omonima
vasta baronia nella diocesi di Nimes e gli procurd una copiosa
figliolanza, composta di sette maschi e una femmina, cui fu
imposto i1l nome di Faidida. Costei venne data in moglie, poco
prima del 112537, ad Alfonso Giordano, conte di Tolosa dal 1119
al 1148, per cementare ulteriormente un’amicizia € un’alleanza
risalenti nel tempo. Non si puo non dare ragione a L. Macé quando
scrive che «chez les Uzes, le service du prince de la maison de
Saint-Gilles demeure avant tout une histoire de famille» e,
mettendo in rilievo le relazioni di parentado intercorrenti fra 1 due
casati aristocratici, osserva che, dopo la scomparsa di Alfonso
Giordano, «le role et I’influence» sull’ancor minorenne successore
Raimondo V dello zio Bermondo d’Uzgs, suo tutore nel disbrigo

delle faccende politiche ed amministrative, «paraissent

7 Al 15 settembre di quell’anno, infatti, rimonta 1’atto di divisione della
Provenza tra Alfonso Giordano e Raimondo Berengario III, conte di
Barcellona, recante il «signum Faydidae praedicti Ildefonsi uxoris» (C.
Devic-J. Vaissete, Histoire Générale de Languedoc, V, Toulouse, Privat,
18752, p. 935).



64

particuliecrement déterminants» e che [’appoggio assicurato a
Raimondo V «au moment de 1’accession au pouvoir» fu seguito da
«une longue et étroite collaboration»®8. Va notato altresi che «un
soutien non négligeable» al giovane conte di Tolosa giunse dal
vescovo di Nimes negli anni 1141-1182, Aldoberto, fratello piu
piccolo di Bernardo di Uzes, che godette dell’incondizionata
fiducia del nipote e che puo giustamente essere considerato 1’unico
prelato componente «comme un membre a part enticre de

°. Né si pud sottacere per

I’entourage politique du comte»’
economia di carta che Raimondo V di Tolosa era solito negli atti
pubblici essere designato con la doppia discendenza, paterna e
materna, «figlio di Alfonso e di Faidida», e che, soprattutto «a
partir des années 1170 commence a se diffuser tres
progressivement dans les différents scriptoria du domaine
comtal»* I’impiego della piu breve formula «figlio di Faidida» o
«figlio della contessa Faidida», che era quella prediletta dai notai
della corte e che preannunciava quel culto per la scaturigine
materna che nei decenni successivi sarebbe diventato caratteristico
e costante nel lignaggio raimondino.

Sotto quest’inquadratura non sorprende che, avendo avuto

Alfonso Giordano da Faidida quattro figli e tre figlie, alla seconda

3 L. Macé, Les comtes de Toulouse et leur entourage. XII°-XIII¢ siecles,
Toulouse, Editions Privat, 2000, p. 91.

» [bidem, p. 100.

“ Ibidem, p. 212.



65

discendente femminile, nata verosimilmente nei primi anni trenta
del XII secolo, sia stato assegnato, contravvenendo all’usanza di
imporre alla prole un nome tradizionale nello stipite paterno e
maschile*!, un appellativo di battesimo proveniente dalla schiatta
cui egli si era associato contraendo libero e regolare sposalizio e
riproducente esattamente 1’allocutivo della moglie.

La fresca d’anni eredipeta Faidida venne data in moglie poco
prima del 1148 a Umberto III, conte di Savoia, in ossequio ai
disegni della casa di Saint-Gilles di espansione verso le regioni a
nord-est della Provenza, ma 1’unione fu di corta durata, giacché nel
1157 la nobildonna risulta separata dal marito e rientrata nel milieu
d’origine. Non esistono tracce documentarie di lei dopo tale data
perché, come si sa, all’epoca le rappresentanti del gentil sesso
intervenivano molto raramente nelle scritture notarili e nei
giustificativi delle transazioni di cui ci € rimasta memoria e perché,
conformemente al diritto romano che considerava la testimonianza
un munus virile, in particolare «la coutume de Toulouse frappe la

femme d’incapacité testimoniale. Elle n’est jamais témoin

“ Bouchard, “Those of My Blood” cit. n. 29, ha fondatamente e correttamente
segnalato che «among the upper aristocracy of western Europe, parents gave
their daughters names virtually exclusively from paternal, rather than
maternal, sides of family» (p. 120).



66

instrumentaire. Aucune femme ne figure dans les actes du comte,
des consuls, des notaires»*2.

Non si teme, tuttavia, di correre troppo con la fantasia,
supponendo che la sorella di Raimondo V di Tolosa, libera da (e
probabilmente ostica all’istituzione di nuovi) legami matrimoniali,
non sia rimasta lontana dalle aule in cui si svolgevano brillanti e
festose riunioni patrizie, che costituivano «occasions for
ostentatious displays of fine living and prodigality»*’, in cui era
apprezzata la presenza fisica di dame capaci di creare o rinforzare
processi identitari collettivi o di far emergere in pubblico le
strutture e le reti di solidarieta, esperte nell’arte del vestire, del
conversare, dell’animare, secondo convenentia, 1 giochi di corte,
nel tener desto e stabile il discorso amoroso nei suoi aspetti
immaginari, simulati, ludici, da commedia, e nelle sue virtualita
emozionali ed affettive oniriche, nel muoversi con disinvoltura in
una socialita ancora di tipo fortemente gerarchico e feudale,
all’interno della quale le parole e i1 gesti avevano un’importanza

cruciale.

2 H. Gilles, Le statut de la femme dans le droit toulousain, in AA.VV., La
femme dans la vie religieuse du Languedoc (XIII*-XIV* siécles), Toulouse,
Privat, 1988, pp. 79-97: 82 (= Cahiers de Fanjeaux, 23).

s R. Harvey, Courtly culture in medieval Occitania, in S. Gaunt-S. Kay
(eds.), The Troubadours. An Introduction, Cambridge, Cambridge
University Press, 1999, pp. 8-27: 12.



67

L’antica vida del trovatore tolosano Guiraudo lo Ros, fiorito
nell’ultimo terzo del Cento, informa che egli «venc en la cort de
son seingnor, lo comte Anfos, per servir...et enamoret se de la
comtessa, filla de son seingnor, et [’amors qu’el ac en leis
[’enseingnet a trobar»**. Tutto lascia credere che il conte di Tolosa
evocato dal ‘biografo’ duecentesco sia da riconoscere in Alfonso
(Giordano) ma, dal momento che questi ebbe, come sopra si ¢
accennato, tre figlie, permangono incertezze circa 1’identita della
gentildonna della casa di Saint-Gilles cantata dal trovatore, tanto
piu che nel suo magro lascito superstite non si rinviene il nome di
nessuna delle discendenti del titolato capo della domus. L’erudito
settecentesco La Curne de Saint-Palaye, «con interessi piu storici
che filologici»®, avanzo per primo il sospetto che la contessa
(quindi una figlia legittima e non naturale di Alfonso) esaltata con
grande rispetto da Guiraudo nelle sue canzoni debba essere
immedesimata con Faidida, divenuta contessa di Savoia®, e

I’ipotesi ¢ stata in tempi recenti condivisa e portata avanti da uno

“ Vd. Boutiere-Schutz, Biographies cit. n. 15, p. 345. Sulla figura e
sull’opera del trovatore cftr. S. Guida, Note a margine di Guiraudo lo Ros nel
grande libro della poesia trobadorica, «Cultura Neolatinay», LXXXI, 2021,
pp. 000-000.

s C. Di Girolamo, I trovatori, Torino, Bollati Boringhieri editore, 20212, p.
245.

% J.-B. La Curne de Sainte-Palaye, Histoire littéraire des troubadours, Paris,
Durand, 1774-1781, 111, p. 209.



68

dei migliori specialisti odierni in materia, L. Macé*’. Nulla in realta
si oppone alla proposta, purché¢ venga rimossa 1’obliqua
insinuazione del Saint-Palaye che gli elogi lirici siano stati
indirizzati da Guiraudo a Faidida prima del matrimonio di costei
con Umberto IIT di Savoia; dato che le nozze avvennero quando la
sposa era appena uscita dalla fanciullezza, che il sentimento
amoroso per lei da parte del trovatore si esplico in versi e musica
per un abbastanza lungo arco di tempo e verosimilmente de pres,
che Iattivita poetica di Guiraudo non risulta in alcun modo
attestata (o ricostrubile) anteriormente al 1180 e che 1’esistenza
della nobildonna si spinse — non diversamente da quella dei fratelli
e delle sorelle — presumibilmente sino alla fine del secolo (se non
oltre), appare piu logico supporre — e senza con cio conferire valore
di veridicita o di storicita al relato della vida — che le lodi e gli
omaggi a Faidida siano stati rivolti in epoca posteriore al 1157,
dopo il rientro nella casa avita e la ripresa del suo ruolo primario
nelle pratiche e nelle inclinazioni mondane e paraletterarie della
dinastia d’appartenenza, quando poteva sembrare, agli occhi di un
devoto e galante vagheggino catturato dal suo fascino, piu sensibile
e permeabile (se non addirittura bisognosa per riprendersi dalla
sfortunata esperienza passata) alle lusinghe e agli incensamenti

trobadorici.

7 Macé, Les comtes de Toulouse cit. n. 38, p. 201.



69

L’ammettere come possibile che Faidida sia stata oggetto di
desiderio, destinataria dei sospiri amorosi, fonte di tormentato
piacere di Guiraudo lo Ros nell’ottava/nona decade del XII secolo,
fa, indubbiamente, crescere il tasso di probabilita che nel
medesimo giro di anni Bertran de Born abbia voluto scientemente
includere nel drappello delle nobildonne adulate e incensate per le
loro eccelse qualita la sorella dell’autorevole e amico conte di
Tolosa, certamente nota, ammirata e stimata nei salotti frequentati
dalla hona gen che faceva da cornice alle performances e agli
spettacoli riservati al godimento dei maiores.

In effetti, i1l signore-trovatore di Altaforte intratteneva rapporti
di conoscenza, mutua simpatia personale, alleanza, solidarieta con
Raimondo V almeno a partire dai primi anni del 1173, forse gia dal
gennaio di quell’anno quando Enrico II Plantageneto si reco con
largo seguito (tra cui il suo erede designato, il re giovane) in
Alvernia «to settle important dynastic business» e per presiedere
«a great regional summit»*® al quale intervennero il detentore della
corona d’Aragona, Alfonso II, il conte di Vienne, Giraldo di
Magon, il timoniere della famiglia comitale di Maurienne,
Umberto, il responsabile della casa di Saint-Gilles, Raimondo,
nonché numerosi baroni di minor rango, ma pur sempre blasonati

ispiratori e/o protagonisti delle vicende politiche, diplomatiche,

s M. Strickland, Henry the Young King, 1155-1183, New Haven-London,
Yale University Press, 2016, p. 120.



70

successorie, militari, amministrative, prodottesi nelle ultime
stagioni nell’area settentrionale del Midi, o, come si configura
ipotesi piu attendibile, dal mese di febbraio, allorché il sovrano
Plantageneto decise di spostare e continuare a Limoges le
discussioni intavolate con 1 grandi aristocratici convenuti a
Montferrand. Nel capoluogo limosino si svolse una grandiosa — e
nutritissima per massa di partecipanti — adunanza di signori (con
notabili di varia statura) provenienti da diversi territori, nel corso
della quale fu raggiunta una provvisoria pace tra i casati da decenni
in guerra di Barcellona-Aragona e di Tolosa-Saint-Gilles®, fu
siglato un atto di omaggio e di sottomissione feudale, prestato alla
presenza della regina Eleonora, di Raimondo V ad Enrico II e ai

suoi figli Enrico 1l giovane e Riccardo, che sanciva la dipendenza

* Su cui vd. segnatamente: Ch. Higounet, Un grand chapitre de [ histoire du
XIF siecle: la rivalité des maisons de Toulouse et de Barcelone pour la
préponderance méridionale, in Mélanges d’histoire du Moyen Age offerts a
Louis Halphen, Paris, Presses Universitaires de France, 1951, pp. 313-322;
R. d’Abadal, 4 propos de la ‘domination’ comtale de Barcelone sur le Midi
frangais, «Annales du Midi», 76, 1964, pp. 315-345; P. Bonnassie, Le comté
de Toulouse et le comté de Barcelone du début du IX® au début du XIII
siecle: esquisse d’histoire comparée, in Actes del Vuité Col.loqui de llengua
i literatura catalana, Montserrat, Publicacions de 1’Abadia, 1988, I, pp. 27-
45; Th. N. Bisson, Medieval France and Her Pyrenean Neighbours, London,
Hambledon, 1989; C. Duhamel-Amado, L Etat toulousain sur ses marges.
les choix politiques des Trencavels entre les maisons comtales de Toulouse
et de Barcelone (1070-1290), in Les troubadours et I’Etat toulousain avant
la Croisade (1209), «Annales de Littérature Occitane», 1, 1995, pp. 117-
138; H. Débax, La féodalité languedocienne. XI°*-XII¢ siecles, Toulouse,
Presses Universitaires du Mirail, 2003, con bibliografia.



71

del conte dal ducato d’ Aquitania e dai suoi governanti>®, avvennero
verosimilmente 1 primi contatti, destinati a rafforzarsi e svilupparsi
in anni successivi, tra Bertran de Born e il toparca santegidense che
¢ ammissibile abbia in quell’occasione conosciuto ed apprezzato il
talento poetico del giovane patrizio perigordino.

Nel decennio susseguente al convegno di Limoges le regioni del

sud-ovest della Francia non solo furono teatro di turbolenze e

% Fin dall’ultima decade dell’XII secolo, dopo la morte in Terrasanta, nel
1094, senza eredi maschi, di Guglielmo I'V, conte di Tolosa, ed il matrimonio
della di lui figlia Filippa col duca d’ Aquitania Guglielmo IX, i rapporti tra le
due dinastie al potere sulle sponde della Garonna e a Poitiers erano stati tesi
e caratterizzati da continui conflitti e contrasti, che si erano riacutizzati in
seguito alle nozze di Enrico II Plantageneto con Eleonora d’Aquitania,
pronipote di Filippa, che, come il padre e il nonno, non aveva smesso di
rivendicare 1 diritti successori. Le ostilita fra 1 due casati si erano protratte
con alterne vicende belliche, che avevano procurato sostanziali vantaggi
territoriali nell’alto Quercy agli aventi causa di Filippa, sino alla vigilia dei
colloqui di Montferrand-Limoges. In quel momento storico Enrico II aveva
toccato 1l massimo della sua supremazia e della sua influenza nel Sud della
Francia, mentre Raimondo V aveva perso (per via del ripudio della moglie
Costanza) ’appoggio di Luigi VII, re di Francia, prima suo cognato, € si
trovava a dover fronteggiare rinnovati violenti assalti dalla zona pirenaica
condotti dall’acerrimo nemico Alfonso II d’Aragona. L’atto formale di
subordinazione sottoscritto il 25 febbraio 1173 per un verso consentiva al
conte di Tolosa d’avere le mani libere nei confronti dell’irriducibile
avversario iberico che cercava incessantemente d’espandersi in Provenza e
nella regione rodaniana, per 1’altro dava la possibilita al re d’Inghilterra di
«détourner Raymond V de ’alliance avec Louis VII tout en accomplissant a
son profit le dessein de Guillaume IX et de Guillaume X de soumettre
Toulouse a 1’Aquitaine» (S.-A. Laurent, Arnaut Daniel et «l’affaire
Cornilhy»: une approche historique, «<Revue d’Etudes d’Oc», n.s., 172, 2021,
pp. 119-162: 154).



72

scompigli dovuti prima alla rivolta dei figli di Enrico II contro il
padre e poi ad una serie ininterrotta di contrasti e gelosie dei fratelli
1stituiti come eredi, ma divennero terreno di rinnovati scontri
armati tra il re d’Aragona ed il conte di Tolosa, implacabilmente
schierati su fronti opposti, dovettero registrare un diffuso
malcontento ed un insistente fermento dei signori, soprattutto
pittavini ed aquitani, nei confronti di Riccardo Cuor di Leone da
loro considerato un insopportabile despota, assistettero alla
progressiva e costante ascesa politica, dinastica e dominicale —
specialmente nelle zone del Quercy e del Limosino — del visconte
Raimondo II di Turenna, fido alleato da un lato di Raimondo V di
Tolosa, dall’altro di Enrico II Plantageneto e del figlio primogenito
(che esalo I’ultimo respiro nel suo castello di Martel), marito — non
bisogna dimenticarlo — di Elisa di Castelnau, da cui ebbe le tre
affascinanti figlie cantate dai trovatori che tenevano a conquistare,
piu che il loro favore, le simpatie del potente ed influente genitore.
In tale periodo Bertran de Born strinse ulteriormente i legami con
il «re giovane», 1l quale, a differenza del germano, duca
d’Aquitania, «was winning a glowing reputation for his franchise
or greatness of chivalric spirit»’! ed era da lui stesso ritenuto «larc

e gen parlan / e ben cavalgan, / de bella faiso/ e d’humil semblan

3t Strickland, Henry the Young King cit. n. 48, p. 27.



73

/ per far grans honors»?; crebbero altresi i sentimenti di stima e
cordialita reciproca fra il signore-trovatore e il conte di Tolosa (che
si era distinto nel 1174 per la sua straordinaria generosita,
dispensando in occasione del «court festivaly» tenutosi a Belcaire
ben «centum millia solidorum»>? e procurandosi I’ammirazione di
quanti restavano colpiti dalla politique du gestuel). Avendo ripreso
quest’ultimo, con ancor maggiore vigore che nel passato, le contese
ed 1 combattimenti con Alfonso II d’Aragona, non sorprende che
Bertran, il quale s’era gia guadagnato la fama di «poeta delle armi»,
abbia nell’estate 1181 (dopo 1’uccisione di Raimondo Berengario,
fratello del sovrano iberico e suo luogotenente in Provenza, a
Pasqua di quell’anno, per mano d’un partigiano del conte di
Tolosa), prestato sostegno propagandistico al principe
linguadociano, componendo dietro sua precisa richiesta «un chant
guerrier, fait pour entrainer les hommes au combat 4 venir»>* e «in
order to rally the barons of Aquitaine in Raymond’s support»>.
Al culmine, comunque, delle contrapposizioni feudali, degli atti
destabilizzanti di violenza e di prepotenza, delle lotte intestine che

dilaceravano il casato dei Plantageneti — e che ebbero ancora una

22 Cosi nei vv.5-9 del planh Mon chan fenis (ed. Gouiran, L 'amour et la
guerre cit. n. 12, p. 240).

3 [n proposito: R. Harvey, Occitan Extravagance and the Court Assembly at
Beaucaire in 1174, «Cultura Neolatina», LXI, 2001, pp. 55-74.

¢ Gouiran, L ’amour et la guerre cit. n. 12, p. 155.

s Paden-Sankovitch-Stablein, The Poems cit. n. 23, p. 104.



74

volta il punto focale nel Limosino — si giunse alla fine del 1182 e
nei primi mesi del 1183, quando si formo contro Enrico II e
Riccardo una grande coalizione comprendente il «re giovane» e il
fratello Goffredo, conte d’ Angio, nonché «Aimar of Limoges, the
Taillefer brothers of Angouléme and one of their leading vassals,
Fulcaud of Archiac in the Saintonge, the viscounts of Ventadour,
Comborn, Turenne and Castillon, Oliver de Chalais, and Bernard
of Montfort»®. A questi baroni si unirono Raimondo V di Tolosa,
Goffredo di Lusignano, Elia, conte del Périgord, Odo, primogenito
del duca di Borgogna, Gastone VI, visconte del Béarn, Veziano II,
conte di Lomagnac, Bernardo IV, visconte d’ Armagnac, 1 visconti
di Dax e di Marsan. Sembrava davvero che «tutte le forze del
mondo stessero confluendo verso Absalomy», come non manco di
notare Walter Map nel suo De nugis curialium®’.

Le operazioni belliche delle truppe guidate da Raimondo di
Tolosa si indirizzarono e si concentrarono soprattutto nella zona di
Uzerca, distante poche decine di chilometri da Altaforte, residenza
abituale di Bertran de Born, e tutto lascia credere che il sire avente
il governo della domus di Saint-Gilles abbia compiuto frequenti e
pit o meno prolungati soggiorni nel castello di proprieta del

trovatore e abbia nel contempo stretto ulteriormente i rapporti di

6 Strickland, Henry the Young King, cit. n. 48, p. 287.
7 W. Map, De nugis curialium, ed. e trad. it. a c. di F. Latella, Parma, Pratiche
Editrice, 1990, pp. 405-407.



75

intesa e collaborazione con Raimondo 11, visconte di Turenna, col
quale «avait toujours gardé des liens»°8, giusta 1’osservazione di R.
Benjamin®”.

Finora si ¢ assunta come probabile epoca di composizione di
Dompna, puois, il periodo compreso «entre 1184 et 1187»%,
ponendo la canzone al termine (o quasi) del ciclo dei testi elaborati
dopo I’'improvvisa morte (nel giugno 1183) del primogenito di
Enrico II, successivamente all’assedio e alla conquista di Altaforte
(luglio 1183) da parte di Riccardo Cuor di Leone, appresso allo
sfaldamento della grande lega feudale formatasi contro il sovrano
Plantageneto e il figlio duca d’Aquitania. A me sembra, tuttavia,
piu corretto agganciare la canzone della dompna soiseubuda al
gruppo di componimenti realizzati tra il 1182 ed il 1183 e in parte
connessi all’escalation della rivolta baronale, in parte ispirati a
quelle tematiche amorose che caratterizzano 1 piu antichi recitativi
pervenuti di Bertran de Born, nell’insieme contenenti, relati e

mescolati, «motivi appartenenti alla sfera dell’ethos cortese e

riferimenti alla contineenza storican®! aradigmi 1deali ed
9

8 Thuillat, Bertrand de Born cit. n. 6, p. 153.

* R. Benjamin, A4 Forty Years War. Toulouse and the Plantagenets, 1156-
1196, «Historical Research», 146, 1988, pp. 270-285: 277.

© Gouiran, L ’amour et la guerre cit. n. 12, p. XLVL

st C. Serra, Ideale cortese ed ‘événement’ nella poesia di Betran de Born,
«Quaderni di filologia romanza della Facolta di Lettere e Filosofia
dell’Universita di Bologna», 5, 1985, pp. 37-71: 58.



76

elementi politici e polemici legati all’occasione, alla circostanza,
all’ événement.

E noto che il signore-trovatore partecipd (poco prima di
associarsi agli ammutinati contro il monarca ed il figlio Riccardo)
alla grande adunanza festiva, alla curia solempnis, voluta per il
Natale 1182 da Enrico II Plantageneto ad Argentan in Normandia,
cui intervenne pure la figlia ventiseienne Matilde, moglie del duca
di Sassonia, dedicataria delle canzoni Ges de disnar e Cazutz sui,
nelle quali ella risulta descritta come sorpassante per bellezza ogni
altra dama e celebrata come la «Piu Grande» di tutte, degna di
cingere «la corona romanay». Nelle due appena citate intramature
liriche si riscontra, obiettivamente, «une progression de la
familiarité»®? dell’artista personaggio infatuato nei confronti della
nobile signora idolatrata e percio torna convincente la supposizione
che 1 pezzi a noi giunti siano stati congegnati I’'uno dopo 1’altro
(con antecedenza di Ges de disnar), a breve distanza di tempo, tra
le ultime settimane del 1182 e le prime del 1183, e merita
accoglienza I’ipotesi che siano stati recitati in occasioni diverse,
dinanzi a riceventi disuguali, con il secondo figmentum realizzato
e rappresentato lontano da Argentan®. Tratto congiuntivo delle due

canzoni ‘amorose’ risulta 1’adozione del medesimo senhal

2 Gouiran, L ’amour et la guerre cit. n. 12, p. 40.
3 [n proposito: P.G. Beltrami, Giochi di corte per Bertran de Born («Chazutz
sui de mal en pena»), in Amori cortesi cit. n. 10, p. 453.



77

«Elena», escogitato «non per nascondere la dama, ma per
qualificarlan®, per equipararla alla piu fascinosa di tutte le figure
femminili della storia, all’incarnazione per antonomasia della
bellezza. E indubbia e fuori discussione, a proposito della scelta
pseudonimica operata da Bertran de Born, I’influenza esercitata dal
Roman de Troie di Benoit de Saint-Maure, offerto in omaggio
(intorno al 1165) ad Eleonora d’Aquitania, madre di Matilde, e
andato incontro a grande successo negli ambienti cortigiani (del
nord e del sud della Francia) dell’ultimo terzo del XII secolo, anche
perché sviluppava «il lato doloroso e inane del servizio d’amore»
e per certi aspetti si prospettava come 1’apoteosi «della passione
tragica e della misteriosa discontinuita dell’amore»®.

Nella stessa temperie storico-culturale, in analogo e conforme
quadro di fondo, marcato dal recupero dei ‘miti’, degli aneddoti,
della letteratura dell’antichita, si inserisce, a mio avviso,
I’ideazione di Dompna, puois, che gia Beltrami riconosceva assai
prossima alle due composizioni dedicate a Matilde di Sassonia «per
il rapporto tra linguaggio amoroso ed encomiastico e per qualche
punto di riferimento mentale in comune»®, che condivide paritetici

fondamenti ispirativi, che — come indietro si ¢ osservato — trae le

s« Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 391.

s A. Brandalise-M. Mancini, La letteratura di corte, in AA.VV., La
letteratura francese medievale, a c. di M. Mancini, Bologna, Societa editrice
Il Mulino, 1997, pp. 103-157: 119.

s Beltrami, Bertran de Born cit. n. 10, p. 390.



78

mosse, in concreto, dalla medesima materia «antica», che si colloca
nell’omologa serie di testi laudatori ed incensatori, che esalta
«un’Elena una e molteplice, donna immaginaria in cui si
ricompongono i tratti di numerose donne reali»®’, che si risolve in
una sorta di «‘passeggiata galante’ attraverso le corti con le quali il
signore-trovatore aveva o voleva stabilire un rapporto»®® e nelle
quali dimoravano le belle donne cantate.

E verosimile che nella primavera del 1183, staccatosi ormai da
Enrico II, da Riccardo e da Matilde, aggregatosi viepiu al carro del
«re giovaney, di Goffredo d’ Angio e dei baroni meridionali, mentre
soffiava piu forte che mai il vento della rivolta «per la giustizia» ed
appariva necessario stringere le fila dei congiurati, Bertran de
Born, per cancellare e far cancellare «/ enois e la vilania» (v. 54 di
BdT 80,9) sperimentati ad Argentan e polemicamente denunziati,
abbia pensato di imbastire un canto avente funzione non soltanto
dilettevole, ludica, comunicativa, bensi pure connettiva e coesiva
tra 1 membri del gruppo che si opponeva alle forze
dell’establishment, riproducente sotto il manto del registro lirico e
del rituale dell’amore ‘cortese’ 1 rapporti d’autorita e d’alleanza
esistenti, destinato ad un uditorio di parte preliminarmente
collegato e accomunato. Dompna, puois ¢ un testo di servizio,

propagandistico e promozionale, tutt’altro che innocente o

7 [bidem, p. 394.
8 [bidem, p. 396.



79

anodino, percorso da sotterranee connessioni fra sostanza
adulatorio-amorosa e bellico-contrappositiva, animato da scopi di
autorappresentazione di un mondo capace d’annoverare ed esibire
figure simboliche, ‘miti’ seducenti, silhouettes femminili dotate di
eccelse qualita, dietro le quali non ¢ difficile intravedere 1 maiores
maschili loro imparentati. Non diversamente dai componimenti
congeneri e come ha insegnato R. Guiette®, il tema si rivela niente
altro che un pretesto, la sequenza rimico-melodica poggia per
intero sulla sua magia verbale e musicale, ’artefatto si manifesta
essenzialmente un esercizio tecnico-retorico, un discorso
celebrativo, rivolto non tanto alle donne, quanto ai loro uomini, una
recita fizionale di taglio allusivo piuttosto che descrittivo proiettata
su uno scenario antropico precisamente — se non esclusivamente —
locale, reputata probabilmente a priori benaccetta perché, mentre
procurava un piacere estetico, chiamava in causa esponenti del
gentil sesso (e quindi le loro famiglie d’appartenenza)
ragguardevoli, emancipate, conosciute ed apprezzate nella cerchia
elitaria consapevole degli intendimenti eversivi e degli interessi in
gioco, in grado di captare immediatamente e appieno la pirotecnica
onomastica impiegata dall’autore, perché in possesso di identiche

chiavi criptico-semiotiche. Non ¢ di certo un caso che la rassegna

© Vd. segnatamente R. Guiette, Forme et senefiance. Etudes médiévales
recueillies par J. Dufournet/M. De Grave/H. Braet, Geneve, Libraire Droz,
1978.



80

di donne provviste di inusitati pregi comprenda, anzi tutto , le figlie
di Raimondo II di Turenna, stella di prima grandezza nel
firmamento baronale caorsino e limosino, si soffermi sulla moglie
di Oliviero di Chalais, aristocratico in prima linea nella lotta contro
Enrico II e Riccardo, tenga in assai positiva considerazione
Agnese, legittima discendente del casato di Rocacoart, pure
attivamente coinvolto nella rivolta contro i1 supremi e dispotici
rappresentanti della stirpe plantageneta, includa nello spazio del
desiderio Audiart di Malamort, brillante figura dell’omonima
schiatta tradizionalmente amica e sodale del «re giovane» e di
Bertran de Born, subisca I’incantatoria attrazione di Guiscarda di
Beljoc, fresca sposa del visconte di Comborn, altro grosso
feudatario investito di ruoli importanti all’interno della lega
interregionale. Dopo tale filza di ammirevoli e ammirate donne, in
vario modo congiunte a nobiluomini fortemente impegnati
nell’insurrezione armata per 1’affrancamento dal giogo imposto da
Enrico II e dal malvagio e malvisto duca d’Aquitania, non
sorprende affatto che 1l signore-trovatore di Altaforte abbia
concentrato 1 fari sulla sorella, ben nota ed aureolata di prestigio
negli ambienti patrizi degli ultimi decenni del XII secolo”, del

conte di Tolosa, anello determinante nella catena cospiratoria

7 Nei quali il divertimento e I’intrattenimento erano quasi d’obbligo e «si
parlava e raccontava molto» (W. Meliga, Fama e rumeurs negli ambienti
trobadorici del XII secolo: il sen di Bertran de Born, in Comunicazione e
propaganda cit. n. 2, pp. 469-477: 469).



81

ordita dai piu titolati e baldanzosi cavalieri meridionali. Faidida
non rifuggiva le occasioni di intrattenimento, manteneva intense e
frequenti relazioni sociali, era solita partecipare al fianco del
fratello, privo a quell’altezza cronologica di legittima consorte, agli
eventi festivi che si organizzavano e succedevano nei piu raffinati
milieux aristocratici del tempo, contribuiva a vivacizzare
I’atmosfera colta, lieta, gioviale che si veniva a creare nei teatri
mondani della poesia cantata, giocava un ruolo non secondario nel
rafforzare il senso di appartenenza, di solidarieta, di consonanza
che si voleva determinare nella comunita dei ‘cortesi’ ritenuti piu
ammodo, evoluti e politicamente e civilmente sintonici. E
significativo che Bertran de Born, la cui parola non ¢ mai
inappropriata, di lei (che doveva aver da poco superato 1
cinquant’anni) lodi soprattutto «/’acuillir e'l gen respos / don es
presentieira / dinz son ais» (vv. 53-55), la sublimi secondo una
logica di gradimento che rispondeva a valori, norme, schemi
mentali entrati — e che si volevano ancor di piu far entrare — negli
stili comportamentali dei maggiorenti laici, progrediti, gaudiosi,
creanzati. Pure le canzoni apparentemente leggere del miles
litteratus limosino miravano a centrare obiettivi extraletterari ben
precisi, coniugavano subtilia ed utilia, erano recitativi di
persuasione e di propaganda, di manipolazione ideologica, agivano
da strumenti di incontro, scambio, coesione, da dispositivi adatti a

coagulare 1 riceventi attorno a principi, gusti, programmi che



82

I’autore voleva fossero assentiti, condivisi e fatti propri dalla
corporazione cui apparteneva. Del resto, dopo I’improvvisa
scomparsa (nel giugno 1183) di Enrico «il giovane» ed il
conseguente, immediato, discioglimento della lega formatasi sotto
la sua leadership, quando 1 vari baroni, sgomenti ed impauriti da
una possibile, spietata, reazione del sovrano Plantageneto e
dell’irrefrenabile nei risentimenti figlio Riccardo, «ad propria
negotia festinare coeperunt»’!, e Raimondo V di Tolosa, tra i primi
lascio 1l campo e tornd nei suoi possedimenti linguadociani
incurante dei difficili frangenti che stavano abbattendosi
sull’amico signore-trovatore, si rivela poco plausibile ed incongruo
congetturare che Bertran attaccato allo spirito dell’onore, del
coraggio, del sacrificio, deluso ed amareggiato perché non riusciva
a trovare «baron entier / c’aia proeza acabada» (BdT 80,36: 38-
39), abbia voluto tributare sperticate lodi ed incensate, ponendola
nel gotha delle piu virtuose e stimate donne del tempo, alla sorella
di un ottimate che I’aveva bruciantemente tradito e abbandonato al
suo destino.

La verita ¢ che per Bertran de Born, forse piu che per altri
trovatori coevi, anche la lirica amorosa, di deport e di solatz,
obbediva a scopi pratici contingenti, procedeva sulla stessa strada

sperimentata nei sirventesi, costituiva un discorso formalizzato di

7 Cosi annotava Goffredo di Vigeois in un passo ben commentato da
Benjamin, 4 Forty Years War cit. n. 59, p. 276.



83

divulgazione, all’interno d’un gruppo ristretto di utenti, di dati
informativi d’attualita, di concetti, visioni, ideali, modelli, ne1 quali
riconoscersi, era inseparabile dai ‘riti” mondani collettivi e
identitari, dalla dimensione e proiezione sociale delle emozioni
provate, dai legami politici e d’alleanza esistenti e dalla necessita
di evidenziarli, pubblicizzarli e quasi ostentarli, dal quadro di
fondo, dal retroscena da cui muoveva e che ne condizionava 1
contenuti, rientrava fra i giochi «creati per gli uomini», per la
cerchia dei ric omes con cui si voleva stabilire un’inte(g)razione.
Pertanto credo convenga, anzi si debba, rispondere, pure se a
grande distanza di tempo, affermativamente alla domanda posta, a
conclusione d’un saggio straordinariamente innovativo e con
riferimento ad altro contesto autoriale, da A. Loeb: «La lyrique

courtoise, un facteur de cohésion sociale?»’?.

Saverio GUIDA

2 A. Loeb, La définition et I’affirmation du groupe noble comme enjeu de la

poésie courtoise? Quelques analyses des textes du troubadour Peire Vidal,
«Cabhiers de Civilisation Médiévale», XXX, 1987, pp. 303-314: 314.






85

A CASTILLON QUERRE.LS OBRIERS : SUR LE VERS
3725 DE FLAMENCA
Dans le Roman de Flamenca, le nom de lieu Castillon désigne la
localité ou Guillaume de Nevers fait recruter en secret les ouvriers
chargés de creuser le passage dérobé qui lui permettra de retrouver
sa dame dans les bains de Bourbon. Nous nous attacherons ci-
dessous a interpréter ce nom de lieu en en proposant une nouvelle
identification, mais aussi en tentant de montrer comment il s’insére

dans la construction du récit et en quoi il contribue a son sens'.

1. Castillon et ’1sotopie toponymique septentrionale

Lejeune (1979) a appelé ’attention de la critique sur certains
détails de « caractere “nordique” » présents dans Flamenca, et en a
souligné I’importance pour I’analyse du roman.

1.1. Le mardi 2 mai, afin de s’assurer la libre disposition de
I’établissement de ses hotes, Guillaume fait présent a 1’hételicre

d’une piece de pourpre (vv. 3483-3496) puis de fourrures de vair :

Puis 11 det bellas pennas vairas
que I’ac donat le prebost d’Airas, 3498

e foron faitas a Cambrais

' Nous citons le texte dans 1’édition de Manetti (2008).



86

Dans la méme scene, Guillaume, qui souhaite aussi, pour mener
son intrigue, que don Justin, le chapelain du chateau de Bourbon,
le tonsure, se justifie en déclarant qu’il a été¢ chanoine et qu’il

compte le redevenir :

Eu fui canorgues de Peirona
et ancar 1 vol retornar ;

3558 per so dei gran corona far.

Les trois noms de lieux de ces deux passages, qui font
¢videmment systéme, se rapportent a la « vie antérieure » de
Guillaume : il a entretenu des relations amicales avec le prévot
d’Aire-sur-la Lys (aujourd’hui chef-lieu de canton, Pas-de-

Calais)?, qui lui a offert des fourrures de Cambrai (aujourd’hui

2 Cette identification est due a Lejeune (1979, 409). Elle a été admise par
Manetti (2008, 259) avec trop d’hésitations, nous semble-t-il, et beaucoup
plus nettement par Zufferey/Fasseur (2014, 343, 623). Au vu des formes
anciennes citées par Loisne (1907, 6 : -s dans Ailres, seulement en 1492),
Vincent (1937, § 516) et TWB, il faut néanmoins convenir que -s est
postiche. On peut penser que le fait s’explique par une mise en rapport
pseudo-étymologique du toponyme et du nom commun arras ‘“arrhes”
(toujours au pluriel) employé peu apres, au vers 3504 (les fourrures sont
données per arras “a titre d’arrhes”). Le méme -s postiche se trouve aussi
dans Cambrais <: mais > (vv. 3499-3500 ; cf. TWB et TGF § 6526) et dans
Doais <: biais > (vv. 2203-2204 ; cf. Vincent 1937, § 181 ; TWB ; TGF §
3153), mais ces deux formes sont courantes en ancien occitan (voir COM?2).
L’identification antérieure (jusqu’a Gschwind 1976, 2, 233) de Airas
(paroxyton) avec Arras (oxyton) reste a exclure.



87

chef-lieu d’arrondissement, Nord), et a été chanoine de Péronne

(aujourd’hui chef-lieu d’arrondissement, Somme)?’.

I1 faut tenir compte aussi, avec Zufferey/Fasseur (2014, 347), du
toponyme Doais, ¢’est-a-dire Douai (chef-lieu d’arrondissement,
Nord), qui s’inscrit dans le méme paradigme géo-vestimentaire que
Cambrais : le lecteur a appris précédemment que Guillaume
possede des bottes (estivals) que foron fag a Doais (vv. 2203-
2204).

1.2. Par réitération du séme /ville de la France du nord/, Airas,
Cambrais, Doais et Peirona forment une isotopie toponymique que
I’index des noms propres de Zufferey/Fasseur (2014, 623, 625,
623, 630) a bien mise en évidence grace a un jeu opportun des

renvois.

1.2.1. Ce réseau de sens n’a pas pour but de renseigner la critique
sur les connaissances encyclopédiques de 1’auteur ou sur la date de
composition du roman (perspective d’histoire littéraire adoptée par
Lejeune 1979). En perspective textuelle, les indices ainsi fournis

ont pour fonction d’orienter I’attention des lecteurs vers le milieu

3 Sauf erreur de notre part, on pouvait étre chanoine des la majorité 1égale
(quatorze ans) et sans avoir ét¢ ordonné prétre. Ce n’est donc pas, malgré
Lejeune (1979), « sous I’habit [...] d’un jeune prétre » que Guillaume se fait
aimer de Flamenca.



88

géographique et social dans lequel Guillaume évoluait avant son
arrivée a Bourbon, et, au-dela, vers la question (dépourvue de
solution explicite dans le texte) de son identité sociale. « Il est
incontestable », en outre, « qu’en inventant un pass¢ nordique a son
héros Guillaume de Nevers, [I’auteur] le rapproche de la fille du

comte de Namur, Flamenca » (Zufferey/Fasseur 2014, 347).

1.2.2. Dans la mesure ou il entre, comme Cambrais et Doais,
dans le court paradigme des villes ou, dans Flamenca, se localisent
des industries de luxe, et ou il a trait lui aussi a la personne de
Guillaume, un cinquiéme nom de lieu compléte, a notre avis, le
microsystéme des indices septentrionaux : Rens/Reims (chef-lieu
du département de la Marne). Lors de son premier rendez-vous
avec Flamenca, Guillaume sera en effet vétu d’une chemise et de

braies fabriquées dans cette ville : camis’ e bragas ac de tela / de

Rens, ben faita e ssotil (vv. 5826-5827).

1.3. Il y a par conséquent de bonnes chances pour que Castillon,
qui apparait (v. 3725) dans la méme séquence narrative que Airas,
Cambrais et Peirona (les préparatifs de Guillaume en vue de sa
rencontre avec Flamenca, dans les bains), participe a la méme
isotopie que les quatre autres indices toponymiques chargés
d’introduire, par petites touches, certains traits distinctifs du

personnage de Guillaume.



&9

2. La situation de Castillon dans la narration

Apres avoir appris en réve, la nuit précédente, comment il pourra
rencontrer clandestinement sa dame, Guillaume dresse, dans la nuit
du lundi 1°" mai au mardi 2, un plan d’action trés précis (vv. 3375-

3419) qu’il mettra a exécution point par point dés le lendemain.

Dans I’exposé de ce plan, les douze vers qui concernent le
creusement du passage secret (vv. 3385-3396) seront repris et
développés aux vers 3724-3736 et 4735-4757 dans deux passages
rapportant respectivement le recrutement des ouvriers et
I’exécution des travaux. On remarque qu’il existe, en particulier,

une correspondance concertée entre les vers 3385-3386 (projet) :

Pois mandarai a mos baillos

que'm trameton .iiil. mansos

et les vers 3724-3725 (réalisation) :

et eis lo jorn Guillems
mandet a Castillon querrels

obriers.



90

La corrélation instaurée au plan du contenu entre ces deux unités
narratives est soulignée par le parallélisme que 1’auteur a établi au
plan de I’expression, en surface syntaxique, entre mandarai a mos
baillos et Guillems mandet / a Castillon.
L homophonie/homographie partielle en -illo(n) qui lie baillo et
Castillon concourt, elle aussi, a associer ces deux mots, qui, en
somme, se répondent. La corrélation est soigneusement mise en
place a trois niveaux : entre unités narratives, entre propositions,

entre mots.

3. De quoti Castillon est-il le nom ?

Ce dispositif est destiné a amener le lecteur & comprendre que
Castillon désigne le lieu de résidence des baillos de Guillaume. Le
substantif masculin bailo(n) peut étre ainsi défini : “celui qui
administre des biens fonciers pour le compte d’un seigneur,
intendant, administrateur” (cf. Meyer 1901, 319 = Gschwind 1976,
2, 265 ; Manetti 2008, 496)*. Le FEW documente notamment ce
mot dans des textes non littéraires du Rouergue, en 1184 (bailo), et
du Gévaudan (bailio), vers 1190 (Chauveau 2006, 18). On peut
ajouter a ces données deux attestations figurant dans des documents
rouergats du XIII® siecle (originaux) : Millau 1233 (bailo de comte)

et Saint-

+ Meyer (1865, 400) : “fermier” (erron¢).



91

Félix-de-Sorgue 1270 (bailo de ric home) dans Soutou 1967
(respectivement 122, 127 et 135)°. Le mot appartenait donc a la

variété native de 1’auteur : I’ancien rouergat (cf. Jud 1939).

Le parallélisme a mos baillos : a Castillon met le lecteur en
mesure d’inférer, a partir du sens lexical de baillo et de
I’information relative a Castillon comme lieu de résidence des
baillos de Guillaume (mos baillos), que Castillon est le nom du
centre de gestion de la seigneurie de Guillaume, et — au moment
de I’aventure ou se situent les deux passages — son réservoir de
main-d’ceuvre qualifiée et sa base logistique. Le pluriel mos baillos
fait entendre que cette seigneurie est de quelque importance
(Guillaume n’aura pas de mal a y faire recruter quatre magons). En
fin de compte, tout se passe comme si a Castillon apportait le
complément de lieu laissé en latence apres le a du vers 3385.
Habilement amené, le toponyme comble une attente suscitée par le

texte.

4. Le statut socio-économique de Guillaume

Malgré Grimm (1930, 43), Guillaume n’est pas « un jeune

homme dont il faut que sa famille prenne soin ».

s Cf. Zufferey/Fasseur (2014, 337 n.) : « bien attesté dans les chartes
rouergates » (sans référence).



92

4.1. Son assise économique ne se réduit pas aux revenus
monétaires déja plus que confortables que constituent les cing
fiefs-rentes (énumérés aux vers 1644-1652) qui lui ont été
accordés a perpétuité, en particulier par le roi de France, le roi
d’Angleterre et ’empereur (Chambon/Greub 2015, 101 ; cf.
Baldwin 1991, 348-354). Guillaume est un seigneur d’une réelle
envergure détenteur d’un fief territorial, donc de revenus
personnels ; c’est pourquoi, au-dela de ses qualités
chevaleresques, il jouit d’une position suffisamment forte pour
que deux rois et I’empereur se disputent sa fid¢lité. Le statut
¢conomique et social du héros de Flamenca est a revoir a la

hausse.

4.2. Deux ¢éléments du texte viennent soutenir cette réévaluation.

4.2.1. Bien que Guillaume soit le plus souvent dépeint comme
menant une vie itinérante, le vers 6933 le montre revenu chez lui
apres son s¢jour a Bourbon : Guillelms es vengutz en sa terra. Ce
vers renferme une seconde et rapide allusion a 1’ancrage territorial
du héros, dans la mesure ou le syntagme sa terra réfeére presque a
coup sir a la seigneurie fonciére de Guillaume®, ¢’est-a-dire, selon

la logique du texte, a sa base arriere : Castillon.

¢ Manetti (2008, 421) « Guillem ¢ arrivato nella sua terra » ; Zufferey/Fasseur
(2014, 545) : « Guillaume rentre dans ses terres ». Au glossaire, Manetti
(2008, 592) regroupe trop d’occurrences sous une définition trop large :



93

4.2.2. Un second détail se trouve dans le portrait du héros :

£es nom promes 1742
sol pan et aiga, aisi
con fan a I’ospital,
als compainos de son
ostal, ans
esteron em bels arnes,
en rix cavals 1746
ab bos conres, e
pogron far gran mession,
dar e jugar
quan bel lur fo, e
sojornar .ii. mes o .1ii.,
que ja de ren 1750
qu’aion despes ja
sol I’ostes non parlara
quar ben sap
de pagat[z] sera
quora que venga en
la terra, per

tornejamen o per guerra,

“dominio, paese, nazione” ; il faut distinguer celui de “domaine foncier”.
Zufferey (2015, 143) parle de « territoire », de maniere trop vague, a notre
avis.



94

Guillem[s] de Nivers lo 1754

cortes

Au vers 1744, le syntagme [los] compainos de son ostal nous
semble avoir été inexactement interprété. S1 Meyer (1865, 307)
restait dans le vague (« a ses compagnons »), les traducteurs plus
récents les plus autorisés ont rendu als compainos de son ostal par
«aux compagnons amen¢s par lui a son hotel » (Lavaud/Nelli 1960,
735), « ai compagni che condividevano I’alloggio con lui »
(Manetti 2008, 179), « aux compagnons qu’il faisait héberger »
(Zufferey/Fasseur 2014, 241), traductions qui paraissent suggérer,
si nous les comprenons bien, que compainos désigne des
compagnons de rencontre ayant des relations passageres avec le
héros. Dans son remarquable glossaire, Manetti (2008, 506, 557)
se contente de traduire compaino par “compagno” et (h)ostal par
“albergo”, “alloggio” (sans répartition des sens selon les

occurrences).

L’idée de compagnonnage épisodique qui semble se dégager des
traductions parait peu adaptée a un passage ou les qualités de
Guillem de $ivers lo cortes (v. 1754), son train de vie et sa largueza
sont décrits sur un plan général. Dans un tel contexte, compainos a
toutes les chances de posséder son acception féodale et de désigner

« 1 compagni d’armi del signore, membri della mainada » (Pasero



95

1973, 21) ; voir un relevé des occurrences chez les troubadours
dans Asperti (1990, 205). Quant au complément de nom de son
ostal, 1l montre qu’il s’agit des compagnons qui vivent
ordinairement sous le méme toit que Guillaume, qui le servent et
lui sont les plus proches, aupreés desquels il remplit avec
munificence ses obligations de seigneur (équipements, chevaux,
argent). C’est entouré de sos compainnos et a la téte de trois cents
chevaliers que Guillaume menera son expédition militaire en
Flandre : lai en vai ab sos compainnos. | Trezens cavalliers ac de
bons (vv. 6935-6936). Au tournoi de Bourbon il aura une bella

companha de mille chevaliers (v. 7270 : cf. v. 6967).

4.3. Quelle que soit la part de I’exagération poétique, si 1’on
rapproche ces chiffres des cent chevaliers, accompagnés chacun de
quatre écuyers (v. 83), qui constituent 1’escorte d’ Archimbaut lors
de son mariage et des trois cents qui le suivent au tournoi de
Louvain (vv. 6997-6998), Guillaume apparait comme un féodal
d’une importance au moins €gale et probablement supérieure a

celle d’ Archimbaut.

5. La localisation traditionnelle de Castillon : une impasse

La localisation de Castillon généralement retenue doit étre

remise en question.



96

5.1. Ce nom de lieu a été identifié par Meyer (1865, 344 n. 1) a
Chdtillon, nom d’une commune de 1’actuel département de 1’ Allier
(auyjourd’hui dans le canton de Souvigny) située a moins de
quatorze kilométres (a vol d’oiseau) de Bourbon-1’ Archambault (a
dix-sept kilométres par les routes actuelles), au diocese médiéval
de Bourges, dans ’archiprétré de Bourbon (Font-Réaulx 1961-
1962, 1, 149). La solution de Meyer a été acceptée par les éditeurs
(Lavaud/Nelli 1960, 836 ; Gschwind 1976, 2, 237 ;
Zufferey/Fasseur 2014, 357 et 625), a I’exception notable de
Manetti (2008, 269 et 479). Repoussant implicitement
I’identification de Meyer, Manetti laisse intact Castillon dans sa
traduction et considére, a I’index des noms propres, que le

toponyme est « non identificabile ».

Or, ce que nous pensons avoir établi plus haut (§ 3 et 4) suffit a
invalider I’identification traditionnelle. Si Guillaume était a la téte
d’une seigneurie toute proche de Bourbon, il aurait été
inévitablement reconnu dans la localité thermale et aurait vite
éveillé les soupcons (comment pourrait-il descendre incognito a

I’hotel, s’il se trouve a deux heures au plus de chez lui ?).

D’autre part, dés qu’il s’est assuré I’entiére disposition de
I’¢établissement de Pierre Gui, le jeudi 4 mai, Guillaume, qui mene

rondement son affaire, envoie chercher les ouvriers dont il a besoin:



97

Lo digous I’ostes si mudet, et eis lo jorn
Guillems mandet 3724 a Castillon

querre-ls obriers.

Or, les ouvriers n’arrivent a pied d’ceuvre que le dimanche 21
mai (Cel dimenegue siei obrier vengron, v. 4735), soit... dix-sept
jours plus tard. Ce dé¢lai serait absurde si le messager (v. 3726 : Uns
vilans ne fon messagiers) et les ouvriers avaient eu moins de vingt
kilometres a parcourir de Chatillon a Bourbon. Passons sur le fait
qu'en deux grandes semaines (!) consacrées a un difficile
recrutement, 1’opération de Guillaume aurait eu tout le temps de
faire jaser, si le recrutement avait eu lieu a trés peu de distance de

Bourbon.

5.2. On peut ajouter que, de méme qu’elle exclut I’identification
de Castillon a Chatillon (Allier), la vraisemblance narrative
invalide aussi 1’idée selon laquelle la terra de Guillaume se situerait
« dans le comté de Nevers » (Zufferey 2015, 143). Dans cette
interprétation, le temps de déplacement des ouvriers resterait
invraisemblable ; il serait de plus fort peu probable qu’un seigneur
nivernais de haut rang n’ait jamais ¢t¢ vu par Archambault,
Flamenca, les membres de la cour de Bourbon ou méme les
habitants du bourg (avant de remplacer Nicolas comme clerc,

Guillaume n’a pas cherché a déguiser son apparence). Notons ici



98

que I’hypothése nivernaise ayant été formulée « en raison [du]
surnom » de Guillaume (Zufferey 2015, 143), on doit admettre, a
I’inverse, que le surnom de S$ivers n’est pas motivé par

I’implantation territoriale du héros.

5.3. Une double conclusion s’impose : — [I’identification
traditionnelle de Castillon est a exclure ; — sous le nom de
Castillon, 1’auteur a en vue une localité bien plus ¢€loignée de

Bourbon que ne 1’est le Chatillon de I’ Allier.

6. L’identification de Castillon : premi€re approximation

Aucune autre identification de Castillon ne s’impose pourtant
de maniere obvie. Faut-il se résoudre a ce que ce toponyme reste

« non identificabile » ? On peut chercher a progresser.

6.1. On posera quatre conditions que les toponymes candidats a

I’1dentification avec Castillon et leurs référents doivent remplir.

(1) Condition (formelle) portant sur le signifiant : on attend que
le continuateur de
Castillon soit du type Chatillon ou du type Ca(s)tillon. Les issues
de *CASTELLIONE dans la toponymie frangaise sont recensées



99

dans Vincent (1937, § 721), Dauzat/Rostaing (1978, 154, 180-181)
et TGF (§ 26714-26720).

2) Condition de vraisemblance (géo)politique : tout porte a
croire que Castillon appartient au royaume de France (plutdt qu’a
I’Empire), et a la partie septentrionale de celui-ci (voir ci-dessus §
1).

3) Condition (géographique) de distance de Castillon a
Bourbon : la premiere localité doit étre relativement éloignée de la
seconde, car la distance est la garantie du caractere secret de
I’opération commanditée par Guillaume’. Chez un auteur qu’on
sait soucieux du minutieux réglage de son récit, la distance entre
Castillon et Bourbon peut étre 1égitimement précisée par calcul a
partir des données du texte, méme si ce calcul doit rester
approximatif. La durée totale de I’absence du messager est de dix-
huit jours (jours de départ et d’arrivée compris), soit, si I’on retire
de cette durée deux jours de s€jour a Castillo pour le recrutement
(par les intendants de Guillaume), environ huit jours de voyage a
I’aller et autant au retour. On suppose que le messager et les
ouvriers voyagent a pied, et I’on €évalue entre trente et quarante

kilométres la distance qu’ils parcourent quotidiennement®. Sur ces

7 Guillaume fera jurer le secret aux ouvriers (vv. 3394-3395).

$ En 1295, une troupe de deux cents quarante et un marins se rend d’Aigues-
Mortes a Rouen a pied (sauf quelques étapes par voie fluviale), en traversant
le Massif Central. leurs étapes font en moyenne trente a trente-cing
kilometres, quelques-unes dépassant les quarante kilometres (Bautier 1960,
115-117).



100

bases, la distance de Bourbon a Castillon peut étre estimée a 240
kilomeétres au moins et a 320 kilomeétres au plus.

4) Condition (pragmatique) portant sur la notoriété du référent :
Castillon s’applique nécessairement a une localité qui, bien que
probablement située assez loin au nord de Bourbon, doit étre
connue, a un titre ou a un autre, d’une partie au moins du lectorat
méridional (occitanophone)’ ; si ce toponyme est inidentifié par la
critique, il ne peut pas avoir été opaque (inidentifiable) pour
I’ensemble du public contemporain : son emploi ne peut étre un

insignifiant coup d’épée dans 1’eau.

6.2. Six localités satisfont aux quatre criteres ci-dessus : (1)
CatillonFumechon (canton de Saint-Just-en-Chaussée, Oise),
(2) Chatillon (cheflieu de canton, Hauts-de-Seine), (3)
Chatillon-sur-Broué (canton de SaintRemy-en-Bouzemont-
Saint-Genest-et-Isson, Marne), (4) Chatillon-surMarne (chef-
lieu de canton, Marne), (5) Chatillon-sur-Morin (canton
d’Esternay, Marne), (6) Chatillon-sur-Thouet (canton de

Parthenay, Deux-Sévres).

Il en va ainsi de toutes les autres localités plus ou moins septentrionales
mentionnées dans Flamenca : Aire-sur-la-Lys, Besangon, Cambrai, Douai,
Lagny, Louvain, Nantes, Paris, Péronne, Provins, Reims, lesquelles
possedent toutes un certain degré de centralite.



101

6.3. Chatillon-sur-Thouet peut étre ¢liminé sur la base d’un
critere supplémentaire, que nous croyons pouvoir étre
employé, bien qu’il soit moins solidement fondé que les
précédents. On sait qu’une fois revenu en sa terra (v. 6933)
apres avoir fait la conquéte de Flamenca, Guillaume apprend
qu'un conflit armé se déroule en Flandre (et ausi qu’en
Flandris ac guerra, v. 6934) et, en quéte de gloire, il s’y
engage aussitot, sans doute dans le camp du comte de Flandre
(vv. 6935-6940 ; v. 6949). Si I’on pose, comme nous 1’avons
fait plus haut (§ 3.2.1.), que le syntagme possessif sa terra et
le nom de lieu Castillon coréférent a la seigneurie de
Guillaume, on doit admettre comme trés vraisemblable que
Castillon est nettement plus proche du théatre des opérations
que ne 1’est Bourbon, puisque le texte suggere nettement que
la nouvelle n’était pas parvenue jusqu’a Bourbon. Ceci
convient aux localités (1) a (5), mais non a (6) : Chatillon-

sur-Thouet est plus ¢éloigné de la Flandre que 1’est Bourbon.

6.4. On peut donc dégager, dans une zone qui comprend
I’Tle-de-France (Hauts-de-Seine), le Beauvaisis (Oise) et la
Champagne (Marne), cinq localités susceptibles d’étre
identifiées a Castillon. Si le toponyme du roman reste
inidentifié, le champ des possibilités est ainsi

approximativement circonscrit.



102

7. L’identification de Castillon : une conjecture

Parmi les cinq identifications possibles, on donnera la préférence
a celle qui permettrait d’établir une relation facilement intelligible
pour les contemporains entre la seigneurie de Castillon et les
indices, proprement « nordiques » ou champenois, dégagés ci-
dessus (§ 1). C’est le cas de (4) Chatillon-sur-Marne, et, croyons-

nous, de cette localité seulement.

Chatillon-sur-Marne est en effet situé a 25 kilométres de Reims,
et ce fut le sieége d’une seigneurie dont I’un des détenteurs, Gaucher
de Chatillon, devint par mariage, en 1196, comte de Saint-Pol
(Nieus 2012, 188), aujourd’hui Saint-Pol-sur-Ternoise (chef-lieu
de canton, Pas-de-Calais). Le double ancrage géographique de cette
famille en Champagne et en Artois permet de rendre compte des
indices géographiques les plus septentrionaux : Saint-Pol se trouve
a 30 kilometres d’Aire-sur-la-Lys, a 55 kilométres de Douai, a 68

kilométres de Cambrai, a 65 kilométres de Péronne.

8. Conclusion

Nous résumerons ce que nous croyons acquis dans I’article

lexicographique suivant : Castillon n. pr. de lieu “localité ou

résident les intendants de Guillaume, centre de gestion de sa



103

seigneurie, probablement Chatillon-sur-Marne (chef-lieu de

canton, arrondissement de Reims, Marne)” (v. 3725).

Si I’on a bien voulu nous suivre, ce que Castillon donne a
comprendre — sans le déclarer —, c’est 1’appartenance du héros
de Flamenca a la famille comtale de Chatillon-Saint-Pol. Au plan
historique, la chose ne manque pas de vraisemblance : pendant un
court laps de temps, entre 1221, date du mariage de Gui de
Chatillon, comte de Saint-Pol, avec I’héritiere du comté de Nevers,
et 1226, date de la mort du méme Gui (Nieus 2012, 194, 204), la

famille de Saint-Pol fut en effet alliée a celle des comtes de Nevers.

Force est de constater, de surcroit, que 1’intervalle 1221-1226
coincide en grande partie avec la durée de I’action romanesque
(1217-1224) que nous avons proposée par ailleurs
(Chambon/Vialle 2010), en nous fondant sur des arguments
complétement indépendants, ainsi qu’avec la date qui, selon 1’'un
d’entre nous (Chambon 2018), est celle de la composition du

roman : ca 1223.



104

Bibliographie

Asperti, Stefano, 1990. Il trovatore Raimon Jordan. Edizione
critica, Modeéne, Mucchi.

Baldwin, John W., 1991. Philippe Auguste et son gouvernement.
Les fondations du pouvoir royal en France au Moyen Age, Paris,
Fayard.

Bautier, Robert-Henri, 1960. « Recherches sur les routes de
I’Europe meédiévale. 1. De Paris et des foires de Champagne a la
M¢éditerranée par le Massif Central », Bulletin philologique et
historique (jusqu’a 1610) du Comité des travaux historiques et
scientifiques, 1960/1, 99-163.

Chambon, Jean-Pierre, 2018. « Sur la date de composition du
roman de Flamencay, Estudis Romanics 40, 349-355.

Chambon, Jean-Pierre / Greub, Yan, 2015. Compte rendu de

Zufferey/Fasseur 2015 ; Revue critique de philologie romane 16,
74-136.

Chambon, Jean-Pierre / Vialle, Colette, 2010. « Pour le
commentaire de Flamenca (III). Nouvelles propositions

concernant le cadre chronologique », Revue des langues romanes
114, 155-177

Chauveau, Jean-Paul, 2006. « BAJULUS » (version provisoire
consultée sur le site du FEW).



105

COM2 = Ricketts, Peter T. / Reed, Alan (dir.), 2005. Concordance
de [’occitan médiéval. COM2. Les troubadours. Les textes
narratifs en vers, Turnhout, Brepols (CD-ROM).

Dauzat, Albert / Rostaing, Charles, 1978. Dictionnaire
etymologique des noms de lieux de France, 2° éd., Paris,
Guénégaud.

Font-Réaulx, Jacques de, 1961-1962, Pouillés de la province de
Bourges, 2 vol., Paris, Imprimerie nationale.

Grimm, Charles, 1930. Etude sur le roman de Flamenca, poéme
provencal du XIII° siecle, Paris, Droz.

Gschwind, Ulrich, 1976. Le Roman de Flamenca. S$ouvelle
occitane du 13¢ siecle, 2 vol., Berne, Francke.

Jud, Jakob, 1939. « Observations sur le lexique du roman de
Flamenca », in : Mélanges A. Duraffour. Hommage offerts par ses
amis et ses éleves, Paris/Zurich-Leipzig, Droz/Niehans, 204-210.

Lavaud, René¢ / Nelli, René, 1960. Les Troubadours. Jaufre,
Flamenca, Barlaam et Josaphat, Bruges, Desclée de Brouwer.

Lejeune, Rita, 1979. « Le caractere “nordique” de certains détails
dans le roman de Flamenca », in : Mélanges de langue et littérature
francaises du Moyen Age offerts a Pierre Jonin, Sénéfiance 7, Aix-
en-Provence, 403-411.

Loisne, Auguste de, 1907. Dictionnaire topographique du
departement du Pas-de-Calais, Paris, Imprimerie nationale.

Manetti, Roberta, 2008. Flamenca. Romanzo occitano del XIII
secolo, Modéne, Mucchi.



106

Meyer, Paul, 1865. Le Roman de Flamenca, publi¢ d’apres le
manuscrit unique de Carcassonne, traduit et accompagné d 'un
glossaire, Paris/Béziers, Franck/Delpech.

Meyer, Paul, 1901. Le Roman de Flamenca, publié¢ d’apres le
manuscrit unique de Carcassonne, traduit et accompagné d’'un
vocabulaire, 2¢ éd., Paris, Emile Bouillon (réimpression, Gengéve,
Slatkine Reprints, 1974).

Nieus, Jean-Francois, 2012. « Elisabeth Candavéne, comtesse de
Saint-Pol ([i]1240/47) : une héritiére face a la Couronne », in :
Bousmar, Eric / Dumont, Jonathan / Marchandise, Alain / Schnerb,
Bertrand (dir.), Femmes de pouvoir, femmes politiques durant les
derniers siécles du Moyen Age et au cours de la premiére
Renaissance, Bruxelles, De Boeck, 185-211.

Pasero, Nicola, 1973. Guglielmo IX d’Aquitania. Poesie, Modéne,
Mucchi.

Soutou, André, 1967. « Trois chartes occitanes du XIII® siécle

concernant les Hospitaliers de La Bastide-Pradines (Aveyron) »,
Annales du Midi 79, 121-172.

TGF = Negre, Ernest, 1990-1991. Toponymie générale de la
France. Elymologie de 35.000 noms de lieux, 3 vol., Genéve, Droz.

TWB = Toponymisch Woordenboek van Belgi¢, $ederland,
Luxemburg, $oord-Frankrijk en West-Duitsland (voor 1226) door
Maurits Gysseling (1960),

<https://bouwstoffen.kantl.be/tw>.



107

Vincent, Auguste, 1937. Toponymie de la France, Bruxelles,
Librairie générale (réimpression, Brionne, Gérard Montfort, 1981).

Zufferey, Francois, 2015. « Réplique de I’éditeur », Revue critique
de philologie romane 16, 136-149.

Zufferey, Francois / Fasseur, Valérie, 2014. Flamenca. Texte édite
d’apres le manuscrit unique de Carcassonne par Frangois Zufferey
et traduit par Valérie Fasseur, Paris, Librairie générale francaise.

Jean-Pierre CHAMBON
Colette VIALLE






109

DONNER UN NOM A L’HERESIE : UNE LONGUE
HISTOIRE PHILOSOPHIQUE

Bernard de Clairvaux s’agacait de la capacité des cathares a se
glisser anonymement dans la foule des chrétiens. Quand on leur
demandait qui était le fondateur de leur secte disait-il, ils ne citaient
aucun nom d’homme. Les manichéens ont eu Manes pour chef et
pour maitre, les sabelliens Sabellius, les ariens Arius, les
eunomiens Eunome, les nestoriens, Nestorius!

Nommer ainsi les hérétiques remonte a Justin Martyr ou Justin de
Naplouse (v.100-165/166), considéré comme le premier

hérésiologue. Aline Pourkier €crit a ce propos :

Nous pouvons noter ¢galement 1’importance du théme de la dénomination
des hérésies chez Justin. Ce dernier, afin de dénier aux hérétiques la qualité

de « chrétiens » appelle chaque secte du nom de I’hérésiarque qui I’a fondée.

« Il en est donc et il en fut, amis, beaucoup qui ont enseigné des discours et
des pratiques impies et blasphématoires « se présentant au nom de Jésus » et
nous les nommons d’apres le surnom de celui qui a produit chaque doctrine

et chaque systeme. »

U Sermo super Cantica Canticorum, 66, 1, 2, 1. 14-17, in Sancti Bernardi
opera Il (26-86), p. 179, LECLERCQ Jean/TALBOT Charles H./ROCHAIS Henri
M. (éds) Sancti Bernardi, Romae Editiones cistercienses, 1957.



110

Cette manicre de nommer les hérésies lui a été inspirée par le mode de
designation des sectes philosophiques grecques, comme il le dit lui-méme
un peu plus loin dans le Dialogue avec Tryphon a propos des marcionites et

d’autres hérétiques.

« Parmi eux les uns s’appellent Marcionites, d’autres Valentiniens, d’autres
Basilidiens, d’autres Satorniliens ; chacun prend un nom ou un autre d’apres
le fondateur de leur systéme, de la méme maniere que tout homme qui pense
philosopher, comme je ’ai dit au début, croit devoir d’apres le pere de son
systeme, porter le nom de la philosophie qu’il professe. [Dialogue avec

Tryphon 35, 6] »*

Désigner ainsi les philosophes est encore vivante de nos jours. On
parle de platoniciens, d’augustiniens, de thomistes, de cartésiens,
de spinozistes, de kantiens... Il suffisait parfois de prononcer le
nom d’un courant de pensée pour susciter des réactions contrastées,
allant de I’admiration inconditionnelle au rejet le plus vif. Le
freudisme, le marxisme et 1’existentialisme sartrien ont défrayé¢ la
chronique aux XIX et XX°¢ siecles. Cependant, rares étaient ceux
qui connaissaient réellement les théories discutées.

Il arrivait aussi que des groupes religieux chrétiens aient des noms
donnés en mémoire des hommes les plus célebres qui en ont fait

partie, dira Augustin (354-430). C’est le cas des donatistes et des

2 L hérésiologie chez Epiphane de Salamine, Paris, Beauchesne, 1992, p. 57.



111

parménianistes, des pélagiens et des célestiens®. Des communautés
tels les abéliens ou abéloites tenaient leur nom de personnages
bibliques. Les docétes furent nommés ainsi, en raison de leur
remise en cause de ’incarnation du Christ* . En effet, comme de
nombreux gnostiques, ils attribuaient la création du monde
matériel, donc des corps humains, au principe du mal, totalement
étranger au Christ. En revanche, le mot cathare signifiant « pur »
ne renvoie a aucune de ces catégories.

Les intellectuels chrétiens de la fin de ’Empire romain étaient

formés a la culture antique, encore trés présente dans

3 De haeresibvs ad quodvultdevm Liber vnvs, in Sancti Avrelii Augvstini
opera, Corpus Christianorum SL 46, VANDER PLAETSE Roel/BEUKERS
Clemens M. (éds), Turnhout, Brepols, 1979, p. 287-343, XLI, 1. 10-13, p.
308.

4 « DOCETES, ou DOCITES. Nom d’anciens Hérétiques qui ont été ainsi
appelés parce qu’ils croyoient que JESUS-CHRIST ne s’¢toit pas
véritablement incarné ; mais que son incarnation n’étoit fondée que sur
I’opinion qu’on en avoit ; car c’est ce que signifie en Grec le mot Aoynrai
ou Aoyrtai comme écrit Clément Alexandrin. Docete. Clément d’ Alexandrie
& Théodoret ont parlé de ces anciens Hérétiques, dont le Chef s’appelait
Jules Cassien, comme nous I’apprenons de Clément, qui les réfute dans son
Livre III des Stromates. Voy. Aussi Théodoret, Divin Decret. L. V. Le faux
Evangile qui portoit le nom de S. Pierre étoit fort estimeé parmi eux. Voy.
Eusebe Hist. Ecclés. Liv. VI. Ch 11. Simon le Magicien a été le Pere des
Hérétiques que 1’on nommait Docetes ou Apparens : & c’étoit ’hérésie
commune de tous les Gnostiques. Aoyntig vient de doyeo, Videor, il me
semble, il me paroit, parce qu’ils croyoient que les souffrances de JESUS-
CHRIST n’avaient été¢ qu’apparentes. » Dictionnaire de Trévoux, 6° édition,
Paris, 1771, t. 3, p. 401.



112

I’enseignement’. Vivant dans un environnement polythéiste dont
ils tenaient leurs premiéres croyances et leurs manieres de penser,
ils s’étaient généralement convertis au christianisme, par choix,
une fois devenus adultes. Par conséquent, I’influence de la pensée
antique fut profonde dans la construction de leurs doctrines. Ils se
sont servis des écrits de certains philosophes (stoiciens,
platoniciens, aristotéliciens...) et en ont rejeté d’autres (€picuriens,

pyrrhoniens...)S. Néanmoins, leurs emprunts furent sélectifs. Des

3 « ...Quantité de philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs

perpétuaient dans les écoles le culte de 1’ancienne littérature et de la vieille
religion, avec I’attachement obstiné du métier, comme autant de
Chateaubriands paiens « en extase devant le génie du paganisme ». En Orient
surtout, leur role était prépondérant. Les chrétiens savaient I’influence qu’ils
exercaient sur la jeunesse et ne leur ménageaient pas les €pithetes irritées...
...En fait le haut enseignement resta entre les mains des paiens jusqu’a la fin
du V¢ ssicecle ; et ce fut 1a une des raisons les plus efficaces de la persistance
de I’ancienne foi dans les classes cultivées, en dépit de tant d’édits impériaux
et de mesures rigoureuses, dont certaines connivences amortissaient souvent
les effets. » Pierre de LABRIOLLE, La réaction paienne Etude sur la
polémique antichrétienne du I¢ au VI¢ siécle, Paris, Cerf, 2005, p. 342. 1°°
¢dition 1942.

6 « Si I’on voulait caractériser en quelques mots 1’attitude des chrétiens a
I’égard des diverses €coles philosophiques qui s’offraient a les guider, on
pourrait dire que les auteurs chrétiens n’ont généralement manifesté
qu’aversion a I’égard de I’épicurisme, qu’ils ne semblent avoir connu que de
maniere superficielle — et I’on sait qu’ils ne furent pas les seuls — il n’y ont
vu qu’une apologie de la volupté, voire de la débauche mais parfois un allié
contre le polythéisme. Pour d’autres raisons, déja signalées, ils ont combattu
la nouvelle académie qui représentait pour eux 1’école du scepticisme. Le
stoicisme, en revanche, a beaucoup intéressé et influencé les écrivains latins
chrétiens, a toute époque. Cet attrait s’explique d’abord par la vigueur morale



113

pans entiers des doctrines antiques dont la théogonie, la mythologie
et la cosmogonie, furent écartés ou séverement critiqués. Par
ailleurs, ils imputérent aux philosophies et aux religions antiques
I’émergence d’hérésies chrétiennes’. Ce qui n’était pas sans

fondement, comme on le verra.

Les cathares ne portaient pas € nom et ne se revendiquaient pas

d’un chef de file. Néanmoins, ce ne sont pas des précurseurs dans

de cette doctrine, bien qu’elle ne fit aucune part a la miséricorde, pourtant
essentielle au christianisme ; il s’explique aussi par ’intelligibilit¢ de
I’univers stoicien cohérent et finalis€, et malgré un matérialisme qui heurtait
les principes mémes du dogme chrétien. Mais comme dans le monde grec,
c’est le platonisme, en particulier sous la forme plus récente du néo-
platonisme, qui influenca le plus profondément les auteurs latins chrétiens
de la grande époque.» Maurice TESTARD, Chrétiens latins des premiers
siecles La littérature et la vie, Paris, Les Belles Lettres, 1981, p. 30-31.

” Madeleine SCOPELLO écrit & ce propos : « Dans sa réfutation, Irénée [de
Lyon] avait mis ’accent sur I’interprétation erronée de la Bible faite par les
gnostiques, selon lui déterminante dans 1’¢laboration de leurs mythes.
Hippolyte [de Rome], en revanche, insiste sur leur recours constant a la
sagesse des Grecs (notons au passage que ces deux positions ont été reprises
tout au long de I’historiographie sur la gnose jusqu’a nos jours). Telle est
I’1dée maitresse qui guide son ceuvre : les dogmes gnostiques découlent de
I’influence « pernicieuse » de la philosophie grecque, des religions a
mysteres, des sciences de 1’astrologie. Hippolyte s’emploie a batir tout un
réseau de parentés entre tel philosophe grec et tel maitre gnostique : les textes
de Simon le Magicien (I* siecle apres J.-C.) sont lus a la lumiere d’Heraclite
(VI¢ avant J.-C.), ceux de Basilide (II¢ apres J.-C.) a celle d’Aristote (385-
322 avant J.-C.) et ainsi de suite. Ces liens sont souvent artificiels, en dépit
de ce que doit la pensée gnostique a la philosophie grecque. » Les gnostiques,
Paris, Cerf, 1991, p. 19-20.



114

ce domaine. Augustin mentionne une secte sans nom et sans chef
décrite par Philastre de Brescia® (330-397).

Cependant, avant que le probléme du nom des hérétiques ne se pose
a Bernard de Clairvaux, il fut celui de nombreuses communautés,
dont celles des premiers chrétiens. Tertullien (150/160- v. 220),
juriste romain converti au christianisme, 1’évoque dans son
Apologeticvm. Comme en toutes choses, €crit-il, les magistrats
romains traitent les chrétiens différemment des autres criminels et
s’efforcent de leur faire perdre le nom de chrétiens (ils le perdront
s’ils font ce que font les non chrétiens) ; ils peuvent comprendre
que ce n’est pas un crime qui est en cause, mais un nom. Ce nom
est I’objet d’une entreprise de haine qui n’a qu’un seul but : amener
les hommes a refuser de connaitre a fond une chose qu’ils sont stirs
de ne pas connaitre a fond. S’ils croient a propos des chrétiens des
choses non prouvées, et s’ils refusent d’enquéter, c’est par peur
qu’on leur prouve le contraire de ce qu’ils veulent croire, afin de
pouvoir condamner ce nom si odieux a cette méme entreprise de
haine, non pas en prouvant les crimes, mais en les présumant sur
un simple aveu. Si les chrétiens sont torturés quand ils avouent,
punis quand ils perséverent, acquittés quand ils nient, c’est parce

qu’on fait la guerre au nom seul’. Au-deld de la polémique,

8 De haeresibvs, op. cit., LXVII, 1. 1-5, p. 330.

® Apologeticvm, DEKKERS Eligius (éd.), Tertviliani opera, Corpus
Christianorum SL 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 85-171, II, 18-19, 1. 94-
105, p. 90.



115

Tertullien pose la question de la réalité des faits occultée par le
nom. Les chrétiens, du fait de leur croyance révélée par un nom,
n'étaient donc pas a 1’abri de dénonciations calomnieuses et de
persécutions. Inversement, abandonner ce nom signifiait
reconnaitre son « erreur » et par conséquent recouvrer son droit a
la justice. On retrouvera des dispositions similaires a I’égard des
cathares, dans I’Inquisition. Or, les Romains avaient instauré une
législation que 1’on pourrait qualifier d’égalitaire. Les jugements
devaient étre précédés d’enquétes et d’interrogatoires, quelle que
soit la croyance du prévenu. Ils toléraient un grand nombre de
religions, a condition que leurs adeptes ne troublent pas I’ordre
public. Cette tolérance incluait I’adoption de divinités étrangeres,
apres délibération des sacerdotes et accord du Sénat. En effet, la
fondation, le développement et le rayonnement de I’Empire étaient
profondément liés aux mythologies et aux cultes qui leur étaient
associés. Cicéron justifie dans le De natura deorum, par la voix du
pontife Cotta, les sacrifices et les auspices, contre 1’avis des
philosophes stoiciens Zénon, Cléanthe et Chrysippe. Toute la
religion du peuple romain, €crit-il, est répartie en sacrifices et
auspices. Un troisieme ¢€lément a €t€ ajouté : pour connaitre
I’avenir il faut que des interpretes officiels et les haruspices aient
parlé apres consultation des prodiges et des révélations de la
Sibylle. Il n’a jamais jugé devoir mépriser aucune de ces pratiques

et il s’est aussi persuadé que Romulus grace aux auspices et Numa



116

par ses institutions religieuses, ont pos¢ les fondements de la cite.
Ceux-ci n’auraient jamais pu €tre aussi solides sans 1’accord des
dieux immortels!®. Ceux qui s’abstenaient, sans autorisation
préalable, d’assister aux cérémonies religieuses et aux banquets au
cours desquels les animaux sacrifiés étaient ingérés, devenaient
donc suspects. Cela au point que les pythagoriciens eux-mémes
participaient a ces rites!!. Or, Tertullien, comme d’autres
théologiens, a fermement et ouvertement dénoncé les sacrifices aux
dieux, particuliérement ceux d’enfants a Saturne'?.

Cependant, dans les premiers temps, les Romains ne furent pas
hostiles aux chrétiens qu’ils ne distinguaient pas nettement des

juifs dont les priviléges!® étaient déja établis sous César et Auguste.

19 De natura deorum, 111, 2, 1. 32 p. 33 ; 1. 1-13, p. 35 in Latomus Revue
d’Etudes Latines VAN DEN BRUNWAENE Martin (éd.), Bruxelles, n°® 175,
1981 lib. II1, 111, 2, 1. 32 p. 33 ; 1. 1-13, p. 35.

' Les pythagoriciens « faisaient tréve de leur abstinence perpétuelle de
viande pour manger la chair des victimes saintes et communier ainsi avec les
dieux. » Jules CORBLET, Histoire dogmatique, liturgique et archéologique
du sacrement de I’Eucharistie, Paris-Bruxelles-Geneve, Société générale de
la librairie catholique, 1885, t. 1, p. 21.

12 Apologeticvm, op. cit., 1X, 2, 1. 4-8, p. 102.

B «Le judaisme jouissait, en effet, dans I’Empire d’une situation
exceptionnelle. Des privileges considérables lui avaient été octroyés par une
série d’actes publics renouvelés et confirmés par César et Auguste. Les
communautés juives pouvaient librement s’administrer, se réunir et exercer
la discipline a I’égard de leurs membres. Les Juifs étaient dispensés de toute
participation au culte public ; ils pouvaient préter serment sans invoquer les
dieux. Leurs scrupules relatifs au sabbat étaient respectés. Ils n’¢étaient pas
astreints a comparaitre ce jour-la en justice et, quand des distributions



117

Si Tibere et Claude ordonnent des expulsions de Rome, ils ne
mettent pas en péril D’existence des communautés juives et
maintiennent globalement ces priviléges. En revanche un pogrom
eu lieu sous Caligula. Les rapports se sont ensuite dégradés au
cours la premiere guerre de Judée, commencée sous Néron,
terminée sous Vespasien (66-73 ap. J. C.) et marquée par la

destruction du Temple de Jérusalem en 70.

Grace a un prosélytisme actif, bien qu’interdit, les chrétiens
gagnaient des adeptes dans toute la société. Les succes remportés
finirent par inquiéter les dirigeants romains. Les poursuites
judiciaires dont Tertullien se fait I’écho, furent ordonnées vers 197.
Puis, suivirent les persécutions de Déce (250-251), de Valérien
(257-260) et de Dioclétien (303-304). Les manichéens furent
persecutés apres la dénonciation de Julien, proconsul d’ Afrique, en

290.

« Nous ordonnons que leurs organisateurs et leurs chefs soient soumis aux
dernicres rigueurs et condamnés au feu avec leurs abominables Ecritures.

Nous prescrivons que leurs adeptes opiniatres jusqu’au bout soient décapités.

populaires avaient lieu un samedi, elles étaient répétées le lendemain a leur
intention. Il avait pu en étre ainsi parce que le judaisme était considéré
comme la religion nationale d’un peuple qui, avant de devenir le vassal, avait
¢té I’ami et 1’alli¢ du peuple romain. » Maurice GOGUEL, La naissance du
christianisme, Paris, Payot, 1955, p. 507. Jean Hyrcan 1¢, fils de Simon
Maccabée avait signé trois traités d’alliance avec Rome.



118

Et nous décrétons que les biens de ces gens seront revendiqués par le fisc. Si
des honorables et d’autres dignitaires méme placés plus haut, sont passés par
cette secte, vous ferez €galement saisir leur patrimoine par le fisc, et vous les

enverrez eux-meémes aux mines. »'#

Ce qui n’est pas sans rappeler le sort infligé aux cathares les plus
fervents. Les chrétiens n’en constitueront pas moins au fil du temps
une force politique grandissante. Les empereurs qui succederont a
Constantin I°" (272-337) fils de Constance Chlore, furent peu a peu
gagnés au christianisme. Hormis Julien (331/332-363) dit
I’Apostat, qui tenta de restaurer le paganisme, ils interdiront
progressivement les cérémonies religieuses polythéistes. L’édit de
Thessalonique promulgué en 380 sous Théodose I, « interdisait,
sous peine de déportation, toute participation a des sacrifices paiens
« de jour ou de nuit » »'°. Justinien imposera en 529 le baptéme a
tous les paiens, sous peine d’exclusion de I’Etat, d’interdiction de
toute possession et d’indigence's. Ces décisions ne furent pas
immediatement suivies d’effet, mais peu a peu le christianisme

deviendra la religion dominante en Occident et dans une partie de

14 Cité par Gustave BARDY dans I’article « Manichéisme » du Dictionnaire
de théologie catholiqgue, VACANT A./MANGENOT E./AMANN E (éds), IX,
Paris, Letouzey et Ane, 1927, IX, 1841-1895, col. 1863.

15 Jean GAUDEMET « La législation anti-paienne de Constantin a Justinien »
in Cristianesimo nella storia, Bologna, XI-3, 1990, p. 449-468, p. 457.
$Code Justinien 1, 11, 10, cité par Pierre MARAVAL « La politique religieuse
de Justinien » in Histoire du christianisme des origines a nos jours, t. I11, Les
Eglises d’Orient et d’Occident, Paris, Desclée, 1998, p. 389-426, p. 394.



119

I’Orient. Le nom de chrétien, jadis vilipendé¢, €voluera alors en une
clef ouvrant I’acceés au pouvoir politique et aux postes de
confiance. Ne¢anmoins, le polythéisme ne disparut pas
completement et 1’Occident chrétien établira la plupart de ses
institutions  (écoles,  justice,  administration,  échanges

commerciaux...) en grande partie sur le modele romain.

Outre ’histoire des premiers chrétiens, les intellectuels cathares
connaissaient probablement le sort réservé aux manichéens et le
texte de Tertullien ; ou du moins sa tradition. En effet, son ceuvre
fut considérée comme «le monument doctrinal le plus
considérable que nous ait laissé I’Occident latin jusqu’a saint

Augustin »!7

. Par conséquent, ils auraient jugé prudent ou
nécessaire de ne pas se signaler par un nom et de se comporter en
parfaits adeptes du catholicisme.

Bernard de Clairvaux précise, en effet, que I’hérétique en
question, qui observe les préceptes de 1’Evangile ressemble
beaucoup a un fervent chrétien. Sa conduite est irréprochable et il
prouve ses paroles par des actes. Il fréquente I’Eglise, honore les
prétres, se confesse, participe aux sacrements. Il n’est pas violent,

ne trompe personne, et ne s’¢léve pas au-dessus des autres. Son

visage palit a force de jelines et il travaille de ses mains pour gagner

17 René BRAUN « Tertullien et la philosophie paienne. Essai de mise au
point » in Bulletin de I’Association Guillaume Budé n° 2, 1971, p. 231-251,
p. 231.



120

sa vie'8. La distinction entre catholiques et cathares devient alors
trés difficile. En effet, comment repérer des hérétiques qui ne se
réclament ni d’une doctrine ni d’un maitre, qui n’ont pas de nom
de secte et qui se fondent dans la masse des chrétiens ? Sont-ils
réellement hérétiques ? La question se pose d’autant plus que les
déclarer tels, impliquait de déterminer clairement leurs pratiques
cultuelles, et surtout les fondements de leur théologie. Or, cela
apparait presque impossible dans les propos de [’abbé de
Clairvaux, tant ces hérétiques n’incarnaient aucune hérésie. Ce qui
revient a se demander si 1’hérésie existait en elle-méme, ou
seulement par les discours de ses adeptes et de ses détracteurs.
Bernard de Clairvaux pose implicitement la question en affirmant
que I’hérétique n’ayant pas de nom, ne se démarquait pas du « bon
chrétien ». Il rejoint ainsi un trés ancien débat philosophique
soulevé par les théses d’Héraclite d’Ephése et de Parménide
d’Elée, au VI¢ siecle avant J.-C.. Le second affirmait que I’étre était
un et immuable, tandis que le premier le disait multiple et en
mouvement. Continué avec Z¢énon, le débat sera repris par Platon.
Aristote contestant Platon s’y impliquera avec le concept de réalité
intrinséque. I1 se prolongera durant le moyen-age avec la querelle

des universaux développée a partir du probléme posé¢ dans

18 Sermo super Cantica Canticorum 65, in Sancti Bernardi opera 11, op. cit.
II,5,1.27-31,p. 175 ;1. 1-2, p. 176.



121

I’Isagoge de Porphyre!®. La question, en ce qui nous concerne, est
de savoir si ¢’est I’étre qui donne sa vérité au discours, ou si c’est
le discours qui donne son existence a 1’étre. Quand il s’agit de
corps, de végétaux, de minéraux ou d’objets matériels, leur réalité
intrinséque peut difficilement étre remise en cause, méme s’ils ne
sont considérés que comme les copies d’un modele parfait, en
référence a la mimesis platonicienne (République, X, 595d-598d).
Malgré leur appellation en différentes langues et leurs
transformations dues au temps et aux lieux, ils garderont leurs
caractéristiques. En revanche le divin doit se manifester par des
signes pour étre crédible : miracles, apparitions ou disparitions,
comportements angéliques ou démoniaques, voix intérieures... Or
les témoignages d’un méme fait sont multiples et divergent au fur
et a mesure de leur propagation. Ce qui provoque une certaine
méfiance quant a leur véracité. La question de 1’existence des dieux
s’¢tait donc déja posée en Grece antique a travers le doute émis par

Protagoras (481-411 av. J.-C.), I’ath¢isme de Diagoras de Melos

19 « Tout d'abord, a propos des genres et des espéces, quant a savoir 1) s'ils
subsistent ou bien ne résident que dans de pures conceptions, 2) ou, dans le
cas ou ils subsistent, s'ils sont des corps ou des incorporels, et, 3) s'ils sont
séparés ou bien s'ils sont dans les sensibles et subsistent en rapport avec
eux — de cela, je refuserai de parler, parce qu'une telle étude est tres profonde
et qu'elle requiert un autre examen plus important (Porphyre, Introduction
aux Catégories, 1, 9-14). » Cité par Gweltaz GUYOMARC’H, « Les sources
post-hellénistiques du questionnaire de Porphyre » in Methodos Savoir et
textes, 13,2013, 3, [en ligne].



122

(v.475-410 av. J.-C.) et de Théodore le Cyrénaique (v. 340-v. 250
av. J.-C.)?. Doute et athéisme refirent surface au moyen-age?!. Les
péres de I’Eglise avaient donc jugé nécessaire d’établir la
« vérité », au sens de la réalité du divin, en écartant du Canon des
témoignages sur la vie de Jésus trop chargés en légendes et récits
miraculeux. Néanmoins, les livres canoniques une fois établis, ont
révélé des problémes qui n’ont pas tous été ¢lucidés. Les
différences de versions d’un méme fait entre les Evangiles
continuent a susciter des commentaires et des débats
contradictoires. Dans 1’Ancien Testament, la version du livre de
Daniel par Théodotion, par exemple, souléve encore des
interrogations??. En revanche, les liturgies des différentes églises
chrétiennes, une fois instituées, eurent des rituels précis et quasi

immuables?’, quelles que soient les contrées et les langues.

20 Cicéron, De natura deorum, 1, 2,1. 12, p. 49 ; 1. 1-3, p. 51 in Latomus 1,
107, op. cit. Jacqueline de ROMILLY a trait€ de I’athéisme en Grece, souvent
attribu¢ a I’influence des sophistes. Les grands sophistes dans [’Athenes de
Peéricles, Paris, de Fallois, 1988, p. 202-230.

2l Dorothea WELTECKE, « L’athéisme et le doute au Moyen Age : un
probleéme controversé » in Revue de [’histoire des religions, 2015-3, p. 339-
361.

22 JTan YOUNG « Five Kingdoms, and Talking Beast: Some Old Greek
Variants in Relation’s Four Kingdoms » in Andrew B. PERRIN/Loren T.
STUCKENBRUCK/Shelby BENNET/Matthew HAMA (éds) Four Kingdom Motif
before and beyong the Book of Daniel, Leiden-Boston, Brill, 2020, p. 39-55.
De nombreux travaux ont été consacrés a la version de ce livre biblique par
Theodotion.

2 Dans I’Eglise catholique, le concile Vatican II (1962-1965) modifia
certains aspects de la liturgie, sous I’impulsion de Dom Lambert Beauduin,
mais maintint sa doctrine et ses rituels.



123

L’Eucharistie demeure le méme sacrement, que les paroles de
consécration soient prononcées en latin, en grec ou en toute autre
langue.

Par conséquent, I’hérésie cathare liée a cette longue tradition
philosophique et théologique, est pensée difféeremment, selon que
I’on adopte I’une ou I’autre des positions doctrinales évoquées plus
haut. Existe-t-elle de manicre intrinséque, elle conservera son
essence quel que soit son nom et il sera toujours possible de
I’1dentifier par le comportement de ses adeptes, leurs observances
leurs rites, leurs propos. Existe-t-elle seulement par les discours
dont elle fait I’objet, elle disparaitra avec eux, pour renaitre — ou
non — sous d’autres propos, avec une autre appellation, recouvrant
des caractéristiques similaires ou différentes. Si les théologiens ont
penché en faveur de I’une ou I’autre des positions doctrinales, ils
les ont incluses toutes les deux dans leurs réflexions, comme le

montre Yves Marie-Joseph Congar :

« Le moyen age avait une notion a la fois fort claire et tres imprécise de
I’hérésie : était hérétique tout ce qui contrevenait avec pertinacité, a
I’enseignement ou a la pratique de 1’Eglise ; volontiers on précisait de
I’Eglise romaine. Il y avait aussi une typologie bien arrétée, non seulement
de I’hérétique, mais de I’hérésie, c’est-a-dire de la doctrine contraire a
I’enseignement de 1’Eglise. D’un coté 1’hérésie était essentiellement une
nouveauté, mais, d’un autre cote, elle €tait volontiers présentée et stigmatisée

comme une erreur déja condamnée et réfutée. Un des traits caractéristiques



124

du genre hérésiologique est de chercher a ramener la « nouveauté »

scandaleuse a quelque erreur ancienne et déja condamnée. » 2

Lorsque I’hérésie avait été prouvée, I’Eglise condamnait ses
propres membres a de lourdes peines. Il ne suffisait pas de se dire
et de se montrer catholique, pour échapper aux foudres
ecclésiastiques et a la suspicion de déviance. Certains théologiens
et non des moindres, furent ainsi déclarés hérétiques. Ce fut le cas
de Gilbert de la Porrée, évéque de Poitiers, dont la doctrine fut
condamnée au concile de Reims en 1148, a I’instigation de Bernard
de Clairvaux. Il professait 1’1dée de la déité ou de la divinité, forme
unique en Dieu, par laquelle il est Dieu. Néanmoins, s’étant
rétracté, il ne fut pas autrement inquiété. Ses disciples, les
porrétains, n’en continuerent pas moins a commenter et a défendre
ses 1dées. Abé¢lard, dont Gilbert de la Porrée était I’un des juges au
concile de Sens, fut condamné au concile de Soissons en 1121 pour
avoir considéré le Saint-Esprit comme [’ame du monde, en
référence a Platon. En 1142, 1l est de nouveau, condamné cette fois
au concile de Sens aprés que Bernard de Clairvaux eut manceuvré

contre lui, auprés du pape Innocent II. Son livre sur la Trinité®,

2% « « Arriana haeresis » comme désignation du néo-manichéisme au XII®
siecle » in Revue des sciences philosophiques et théologiques, n° 3, 1959, t.
XLIII, p. 449-461, p. 454.

23 Pour la condamnation des écrits d’Abélard, notamment sur la Trinité, voir
Kurt FLASCH, Introduction a la philosophie médiévale, trad. de I’allemand
par Janine de BOURGKNECHT, Paris, Flammarion, 1992, p. 98-106.



125

bien qu’ayant une grande réputation qui s’€tendait jusqu’a Rome,
fut bralé. L’un des reproches qui lui furent adressés est d’avoir
réveillé les hérésies anciennes, semant le doute dans les esprits. Sa
condamnation fut suivie de I’interdiction d’écrire et d’enseigner.
Excommunié, il fit appel a la clémence pontificale qui lui fut
accordée grace a l’intervention de Pierre le Vénérable. Son
excommunication fut alors levée. Néanmoins, malgré ces
condamnations, ses écrits furent copiés, commentés, diffusés
pendant des siécles. Sa méthode dialectique a permis de renouveler
I’étude des textes sacrés en y incluant la logique de maniere plus
approfondie. Les dominicains Hugues de Saint-Cher?S, Guerric de
Saint-Quentin®’, Etienne de Vénizy furent aussi condamnés en
1241. Marguerite Porete, Jean Hus et Jérome de Prague furent
briilés. Leur martyr reste le symbole de I’intolérance religieuse.
Ces condamnations furent infligées pour des prises de position
individuelles et non pour une appartenance a un groupe hérétique.
Chaque cas a donc ¢été¢ donc jugé séparément. Les cathares, bien
que constituant des communautés, furent également questionnés

individuellement. Lors de leurs interrogatoires, les inquisiteurs ont

26 Voir Hyacinthe DONDAINE, « Hugues de S. Cher et la condamnation de
1241 » in Revue des sciences philosophiques et théologiques, XXXIII, 1949,
p. 170-174.

27 Voir H. Fr. DONDAINE/B. G. GUYOT « Guerric de Saint-Quentin et la
condamnation de 1241 » in Revue des sciences philosophiques et
théologiques, XLIV, 1960, p. 225-242.



126

voulu chercher ce qui reliait cette nouveauté a une ou plusieurs
hérésies connues, clairement nommeées et définies. L’un des
procédés des hérésiologues anciens consistait, en effet, « a faire
I’amalgame entre des hérésies voisines ou censées découler 1’une
de I’autre » écrit Aline Pourkier?®. Or les hérésies anciennes étaient
nombreuses. Epiphane de Salamine (310-403) en a décrit quatre-

vingts dans son Panarion®

, Incluant les écoles philosophiques
grecques et les différents courants du judaisme. Cet ouvrage fut
I’une des grandes références en matiere d’hérésies durant tout le
moyen-age. Philastre de Brescia a récapitulé vingt-huit hérésies
juives et cent-vingt-huit hérésies chrétiennes dans son Diversarum
Hereseon Liber*®, comprenant beaucoup de points communs avec
le Panarion. Augustin, qui a largement repris les ouvrages de ses

prédécesseurs, a résumé quatre-vingt-huit hérésies dans son De

haeresibvs®!. La tiche s’annoncait donc colossale. Selon toute

28 Aline POURKIER, « L hérésiologie aux premiers siécles du christianisme,
nouveau genre littéraire » in Troika Parcours antiques Mélanges offerts a
Michel Woronoff, vol. 1, 2007, p. 389-398, p. 391.

2 Epiphanius (Ancoratus und Panarion) in Die Griechischen Christlichen
Schriftsteller der Ersten Drei Jahrhunderte, HOLL Karl (ed.), Leipzig, J. C.
Hinrich’sche 25, 1915, 31, 1922. The Panarion of Epiphanius of Salamis,
WILLIAMS, Frank (trad.) 2°™ édition, Leiden/Boston, Brill, 2009.

39 Filastrii Episcopi Brixiensis Diversarvum Hereseon Liber, HEYLEN
Frederik (éd.), Corpus Christianorum SL 9, Turnhourt, Brepols, 1957. Cet
ouvrage aurait €té compose vers la fin du IV® siecle, peut-Etre entre 370 et
385.

31 « Le livre I du De haeresibus qui devait traiter du concept d’hérésie n ’a
jamais €té €crit, comme nous 1’apprennent les Lettres 222 et 224 adressées a



127

probabilité, aprés I’amalgame entre cathares et novatiens®, les
théologiens se sont reportés au manichéisme et aux courants
hérétiques chrétiens inspirés de la gnose, présents dans le sud de la
Gaule et en Hispanie, dés le quatrieme siecle. Prosper Alfaric a

¢tabli une liste d’endroits ou ils furent signalés :

Quodvultdeus de Carthage, commanditaire de 1’ceuvre : Augustin fut trop
occup¢ par la réfutation, dans son Contra lulianum Opus imperfectum, de
I’Ad Florum de Julien, pour mener a terme ce livre. » Michaél RIBREAU,
« Augustin  hérésiologue dans le Contra Iulianum », Revue d’études
augustiniennes et patristiques, 55, 2009, p. 189-213, p. 189-190.

32 « CATHARES. Nom d’anciens hérétiques, qui ont été ainsi appelés du
mot grec xabapoi (katharoi), qui signifie purs, parce qu’ils se croyoient plus
purs que les autres Chrétiens. Eusebe, Liv. 6 de son Hist. Eccles. c. 43, & S.
Epiph. Heer. 59, font Novat le Pere de la secte des Cathares.
Voyez NOVATIENS. On a donné dans la suite le nom de Cathares a quelques
autres hérétiques, qui ont voulu se distinguer par la pureté de leurs mceurs.
Les principales sectes qui ont pris ce nom fastueux, sont les Apotactiques,
parce qu’ils faisoient profession de renoncer a tout ; plusieurs Montanistes,
parce qu’ils ne recevoient jamais parmi eux ceux qui avoient une fois
renoncé a la foi dans les tourmens. On a donné le méme nom par antiphrase,
ou par ironie, aux Parétans, ou Patarins, ou Patrins, aux Albigeois, & aux
Cotereaux ; mais ceux que 1’on appelle plus communément Cathares, &
dans I’antiquité & en notre langue, ce sont les Novatiens. Les Calvinistes de
la grande Bretagne, sur-tout ceux d’Ecosse, s’appellent Puritains, qui est le
méme nom en francois que celui de Cathares, en latin Cathari. »
Dictionnaire de Trévoux, t. 2, 6° édition, Paris, 1771 p. 320-321.

D’apres Aline POURKIER, « Le nom authentique de I’hérésiarque bien connu
par la correspondance de Cyprien, était Novatien (Nouatianus), mais Eusebe
le cite sous le nom de « Novat » par suite d’une confusion entre Novatien de
Rome, qui fait I’objet de sa notice et le prétre Novat (Nouatus) de Carthage,
qui avait fait schisme avec Cyprien avant de se rallier précisément a Novatien
de Rome. » in L 'hérésiologie chez Epiphane de Salamine, op. cit., p. 385.



128

« D’aprés un auteur du temps [Philastre de Brescia] les Manichéens
¢taient nombreux en « Espagne et dans les cing provinces », ¢’est-a-dire la
Tarragonaise, la Carthaginoise, la Lusitanie, la Gallécie et la Bétique.
Quelques années plus tard Jérome savait qu’au-dela des Pyrénées et surtout
en Lusitanie beaucoup de femmes lisaient Le « Trésor de Manichée », avec
des ceuvres de Basilide et d’autres produits du Gnosticisme, dont Marc de
Memphis s’¢tait fait 1’apotre dans ces pays lointains. En 445, L’évéque
Turibius, rentrant, apres un long voyage, dans son diocése d’Astorga en
Gallécie, se plaint d’y trouver de nombreux hérétiques qui professent de
vieilles erreurs, tant6t inchangées, tantot plus ou moins modifiées, et qui
empruntent leurs doctrines a des Actes des Apdtres de provenance
manichéenne, peut-€tre aussi a d’autres livres mystérieux dont le secret ne
serait révélé qu’aux « Parfaits »...

...Le Priscillianisme est tres vite passe du nord de I’Espagne dans le sud
de la Gaule. Le Manichéisme avec lequel on le confondait souvent, a da
suivre le méme chemin. Déja Hilaire de Poitiers I’a peut-étre trouvé en
Aquitaine, car dans un de ses écrits, rédigés avant sen exil en 355, il signale
Mani avec Marcion comme un détracteur de la Loi. Vers la fin du IV® siécle,
Augustin a entendu dire que les Gaulois pratiquaient a la lettre certaines
théories de I’hérésiarque exposées dans le livre du 7Trésor. Vers 430, Cassien
dénongait « apres 1’opinion des Marcionites », « 1’erreur de Manichée », plus
grave, expliquait-il, que celle des Ebionites et il mettait en garde ses moines
de Marseille contre les « blasphémes » de la nouvelle secte. Peu aprées
Vincens de Lérins signalait le danger de ces mémes doctrines et, dans la

seconde moitié du V¢ siecle, le Marseillais Gennade et Pomérius d’Arles s’en



129

occupaient aussi. Encore en 526, un certain Prosper les abjurait dans un long

formulaire. »>>

Ce qui signifie que le manichéisme et le priscillianisme
qu’Augustin dit étre inspiré des manichéens et des gnostiques®*,
circulaient de concert. Le docétisme cohabitait avec 1’arianisme et

le marcionisme. L’adoptianisme apparu plus tard® s’ajouta a cette

3 Les écritures manichéennes, Paris, E. Nourry, 1918, t. I, p. 62-64.

3% Augustin mentionne les priscillianistes d’Espagne dont il dit qu’ils
enseignent diverses erreurs empruntées aux manichéens et aux gnostiques.
Les abominations des autres hérétiques sont venues converger horriblement
confondues ensemble, comme une sentine, dans leur doctrine. Les ames sont
de méme nature et de méme substance que Dieu. Elles traversent sept cieux
et sept principautés diverses pour subir ici-bas des €preuves volontaires.
Lorsqu’elles arrivent au mauvais prince qui a créé le monde, il les dissémine
dans les différents corps animés. Certaines ¢toiles décident du sort des
hommes et les douze signes du ciel participent a la formation du corps
humain. Le Bélier est dans la téte de ’homme, le Taureau dans son cerveau,
les Gémeaux dans ses épaules, le Cancer dans sa poitrine, les Poissons dans
ses pieds, et d’autres signes pour d’autres parties du corps. Ils ne mangent
pas de viande et séparent les époux quand ils le peuvent, en dépit des
résistances. La chair est créée non par le Dieu bon, mais par les mauvais
anges. Ils sont encore plus dangereux que les manichéens, car ils ne rejettent
pas les Ecritures canoniques et qu’ils accordent la méme autorité aux
apocryphes, interprétant et allégorisant a leur gré les passages des livres
saints qui ne sont pas en accord avec leur systeme. Ils soutiennent la méme
erreur que les sabelliens puisqu’ils déclarent que le Christ est une méme
personne, non seulement avec le Fils, mais encore avec le Pére et le Saint-
Esprit. De haeresibvus, op. cit, LXX, 1-2, 1. 1-11, p. 333 ; 1. 1-32, p. 334.

3% Cette doctrine considérée par I’Eglise comme hérétique, pronait
I’intronisation de Jésus comme Fils de Dieu par adoption au moment du
baptéme, de la transfiguration ou de la résurrection. Voir Adeline RuCQuUOI1



130

liste. Par ailleurs, les théories byzantines trouvaient leurs adeptes
et le polythéisme n’avait pas disparu. Le judaisme était pratiqué par
une partie de la population®®. Les traditions orales, malgré les
injonctions de I’Eglise catholique, ont transmis cette diversité de
croyances et d’idées, au moins jusqu’aux temps modernes. La
survivance des doctrines et des pratiques religieuses se compte
souvent en siécles, sinon en millénaires.

Les hérésies anciennes ont aussi connu des variations,

notamment 1’arianisme>’. Présent dans le sud de la Gaule et en

« Elipand et I’adoptianisme Quelques hypothéses » in Bulletin de la Société
nationale des Antiquaires de France, 2015 (2008), p. 292-309. Voir aussi
Emile AMANN, « L’adoptianisme espagnol du VIII® siécle » in Revue des
sciences religieuses, 16-3, 1936, p. 281-317, p. 287.

3¢ « From 465 onwards, we have documentary evidence a-plenty of their
settlement in Perpignan, Narbonne, Marseille, to name but three places, but
Jews were settled in France before that, since the Vita St. Hilarii speaks of
the saint of Poitiers, who died in 366, being praised for having fled the
company of Jews...

... A famous piece of unique evidence of Jewisch presence was the report of
many weeping Jews at the funeral of Bishop Hilarius of Arles in 449, vhen
tillim, Hebrew psalms, were sung. », Cyril HERSHON, Faith and
Controversy: The Jews of Mediaeval Languedoc, AIEO, University of
Birmingham, 1999, p. 24.

37 ARIEN, ENNE. s. m. & f. Arianus. Nom de secte. Hérétique infecté de
I’Arianisme, qui suit les erreurs d’Arius. C’est de-la que ce nom vient.
L’Empereur Constance, qui succéda a Constantin en 337, se déclara pour
les Ariens. L impératrice Justine étoit Arienne. Les Ariens se diviserent en
plusieurs sectes, qui se condamnerent mutuellement. Voyez S. Epiphane, hér.
68 & 69. S. Aug. hér. 49. Sozoméne, Théodoret, Eusebe, Socrate, Ruffin, M.
Godeau. Maimbourg a fait une Histoire de I’ Arianisme. Les Ariens ont été
nommeés Anomiens, Exucontiens, Eusebiens, Photiniens, FEudoxiens,



131

Hispanie, il fut la religion des Wisigoths, des Sueves, des
Burgondes des Ostrogoths et des Vandales. L’empereur romain
Constance II (317-361) et Valens (328-378), Auguste adjoint pour
I’Orient de son frere Valentinien [ (321-375) Auguste d’Occident,
furent ariens. Plus généralement le christianisme des premiers
siecles s’est scindé en divers groupes qui n’ont été déclarées
hérétiques qu’a la suite d’'une condamnation conciliaire. Ce qui
signifie I’examen minutieux des theses et de longs débats. La
pluralité des courants de pensée cathares n’est donc nullement une
originalité. Arno Borst mentionne les noms qu’ils s’attribuaient ou

que leur donnaient leurs détracteurs®.

L’une des raisons de la diversité des courants religieux chrétiens

se situe dans la lecture des textes sacrés, fondement de toute

Acaciens,  Eunomiens, = Macédoniens,  Aliens,  Psatyriens, &
Duliens. GODEAU. Arius trouve des sectateurs en grand nombre, mais
comme ils n’ont plus d’autorité légitime qui les réunisse, ils se divisent en
une infinité de diverses branches d’Ariens, ou semi-Ariens, connus dans la
suite tantdt sous un nom, tantot sous un autre ; Eunomiens, Photiniens,
Acaciens, &c. selon que quelqu’un éclate dans ces mauvais partis. Tous
combattent I’Eglise, mais se combattent aussi les uns les autres... Et qui ne
voit 1a, comme dans un miroir, les branches infinies de Sacramentaires, de
Luthériens, de Zuingliens, de Calvinistes, d’accord contre I’Eglise, peu
d’accord entre elles, & qu’on n’a jamais pu réunir ? Tous ces divers partis
d’Ariens, ou comme Ariens, &c. PELIS. » Dictionnaire de Trévoux, op. cit, t.
1, p. 498.

38 Les cathares, Paris, Payot, 1978, Annexe II, p. 204-2013



132

théologie. Cette lecture suscitait des commentaires qui furent

régulierement discutés et repensés, comme 1’€crit Gilbert Dahan:

« ... Le commentaire traditionnel (les commentaires monastiques entrent
éminemment dans ce cadre) est moins une ceuvre singuliere qu’une
contribution a une entreprise collective, I’élucidation d’un message divin,
qui s’¢tend dans le temps et s’enrichit de I’apport de chaque génération,

pierre posée sur ’édifice des Péres et jamais achevé. »*.

Les interprétations variaient en fonction de la culture des uns et des
autres, ainsi que de la difficult¢ de la lectio. Les convers qui
n’¢taient pas latinophones devaient étre instruits dans la foi
catholique. Les commentaires et les versets bibliques ¢étaient
traduits a leur intention, a I’instar de ce qui se faisait pour les laics.
Rappelons que « traduire » la Bible au moyen-age signifiait
I’« interpréter ». Il n’était pas rare que tel ou tel grand théologien,
revienne sur ce qu’il avait dit dans un sermon précédent, pour en
modifier le contenu. Malgré les gloses de plus en plus nombreuses
qui ont accompagné le texte biblique, ce dernier fut constamment
relu et analysé dans ses moindres détails, mot par mot, syllabe par
syllabe. Le résultat se devait d’étre dans la lignée des exégeses des
Péres et docteurs de l’Eglise, références absolues, mais qui ne se

rejoignaient pas nécessairement sur un méme verset; d’ou la

39 L’exégeése chrétienne de la Bible en Occident médiéval XII--XIV® siécle,
Paris, Cerf, 1999, p. 82.



133

disputatio qui devait concilier des interprétations multiples.
Néanmoins, ces conciliations furent contestées, donnant lieu a
d’autres théories, parfois qualifiées d’hérétiques. Les savants
cathares instruits dans les mémes €coles que les catholiques,
connaissaient les techniques exégétiques qui, du reste, n’étaient pas
I’apanage des chrétiens, mais celui des grammairiens de
I’ Antiquité*. Les Péres et docteurs de I’Eglise les avaient adoptées,
adaptées et utilisées dans la construction de leurs théories. Les
cathares, comme leurs adversaires, ont donc lu et relu la Bible ainsi
que ses gloses, repensé les doctrines de la création de ’homme et
du monde, celles des sacrements, ainsi que les théories de la vie
apres la mort. Le reproche de rejeter I’Ancien Testament leur fut
adressé, comme il I’avait été aux manichéens. Or, ils se référaient

a I’ensemble des textes sacrés*'. Nulle obédience chrétienne n’a pu

40« ...L’exégése biblique hérite des techniques minutieusement mises au

point par 1’école du grammairien pour I’explication des poetes classiques ;
pareillement le sermon récupere 1’héritage de la rhétorique, la controverse
celui de la dialectique et la théologie tout 1’arsenal de la philosophie. Il n’y
a pas transfert pur et simple, mais aussi création originale...» Henri-Irénée
MARROU, L ’Eglise de I’Antiquite tardive 303-604, Paris, Seuil, 1985, p. 88.
4 Jean DUVERNOY a établi une liste détaillée des textes cités dans le Traité
cathare, le Livre des deux principes, la Somme de Moneta de Crémone, celle
de Prévostin et le Registre de Jacques Fournier. Les références a 1’ Ancien
Testament y figurent en nombre presque €gal a celles du Nouveau. La
religion des cathares Le catharisme, t. 1, Appendice 11, p. 120-133, Toulouse
Privat, 1989.



134

¢carter ce texte fondateur auquel les évangélistes se rapportent
constamment.

Lorsque Epiphane de Salamine rédige son Panarion en grec, cette
langue est encore au IV° siecle, la langue maitresse de la théologie
chrétienne, comme elle avait été celle de la philosophie. « Derriere
chaque mot spécifiquement chrétien des deux premiers siccles, se
cache, ou se montre un mot grec qui est remplacé ou non par un
mot latin », écrit Christine Mohrmann**. Les péres du concile de
Nicée convoqué par I’empereur Constantin et qui s’est tenu en 325,
s’exprimaient en grec*. Les discussions furent ensuite traduites en
latin. Or les actes de ce concile fondateur serviront de base a la
détermination des hérésies, notamment de I’arianisme. Tertullien
Minutius Felix, Cyprien de Carthage, Lactance, Augustin, de
méme que Cicéron (traducteur de Platon), Quintillien, Pline le
Jeune et nombre d’intellectuels romains, écrivaient en latin, mais
connaissaient les deux langues. Avant la Vulgate traduite par

Jérome entre 382 et 420, les théologiens utilisaient majoritairement

2 « L’étude de la latinité chrétienne Etat de la question méthodes résultats »
in Etudes sur le latin des chrétiens, Roma, Editioni di Storia e Letteratura, t.
1, p. 83-102, p. 95.

# « Au concile de Nicée, les évéques s’expriment en grec comme on peut
s’y attendre dans une assemblée dont presque tous les membres venaient de
la partie orientale de I’empire. Nous avons d¢ja vu Constantin s’entretenir en
grec avec les Peres, apreés avoir fait en latin son discours inaugural... »
Gustave BARDY « L’Occident et les documents de la controverse arienne »,
Revue des sciences religieuses, t. 20, 1-2, 1940, p. 28-63, p. 37.



135

la Septante et la Vetus latina. Par conséquent, les dénominations et
la réfutation des hérésies se faisaient en grec et en latin.

A I’époque des cathares, la situation change. Le grec n’est plus une
langue véhiculaire en Occident, méme s’il est toujours enseigné**
et parlé par les marchands qui commercgaient avec 1’empire
byzantin®. Le latin était devenu peu ou prou une langue savante.
Par conséquent, le probléme des noms attribués aux hérésies se
pose a nouveau. Les Précheurs qui ne connaissaient pas
nécessairement la langue du pays, furent donc confrontés a cette
pluralité en plein essor. Ils devaient faire appel a des interprétes et
des traducteurs, dont la fiabilité¢ linguistique et le bon vouloir
n’¢taient pas toujours avérés. Or, la dénomination des hérésies et
leur description nécessitait de faire parler leurs adeptes et de
confronter les témoignages recueillis. La lettre de Roger de
Hoveden relatant le colloque de Toulouse est a cet €gard révélatrice
d’une question qui s’est posée tres tot. Les accusés ne sachant pas

le latin, leurs accusateurs qui eux ne connaissaient pas

4 . .De fait, les compétences linguistiques des médiévaux sont diverses et,
si 1’on continue a trouver, comme pendant le haut Moyen Age, des
abécédaires ou de courts textes tracés dans des caractéres maladroits par des
apprentis hellénistes ou hébraisants, on constate aussi de la part de certains
savants une maitrise réelle des deux langues. » in « La connaissance de
I’é¢tude des langues bibliques dans le monde chrétien d’Occident, XII*-XIV*®
siecle » FUMAROLI Marc (éd.), Les origines du College de France (1500-
1560), Paris, Klincksiek, 1998, p. 327-355, p. 342.

45 Voir Alain DUCELLIER, Les Byzantins, Paris, Seuil, 1963, p. 122.



136

suffisamment leur langue, furent obligés d’entendre un exposé en
langue « vulgaire » sur les sacrements de I’Eglise. L’auteur avait
précisé qu’ils étaient alors environ trois cents, clercs et laics dans
I’église Saint-Etienne*®. Bernard Gui formule le reproche suivant a
propos des prévenus : Legunt de evangeliis et de epistolis in
vulgari. 11 ajoute qu’ils les expliquent et les interprétent en leur
faveur et contre I’état de I’Eglise romaine*’. Ce qui signifie que des
traductions circulaient depuis un certain temps et que les champs
lexicaux et sémantiques des langues utilisées rendaient possibles
des explications et des interprétations savantes. Néanmoins, les
adeptes de 1’hérésie, comme la plupart des catholiques, n’étaient
pas nécessairement des théologiens. Les interroger ne signifiait pas
obtenir systématiquement des réponses claires et fondées. Les
raisons de leur adhésion étaient parfois fort ¢éloignées de

convictions religieuses : aide morale et matérielle des Parfaits,

46 « Nous leur demandames de défendre leur foi en répondant en latin, car
leur langue ne nous était pas assez connue, et aussi parce que les Evangiles
et les Epitres, sur lesquels seuls ils voulaient appuyer leur foi, sont, on le sait
écrits en latin. Ils n’osaient pas le faire en gens qui ignoraient entierement le
latin, ainsi qu’il apparut a I’exposé de 1I’un d’entre eux : voulant parler latin,
c’est a peine s’il put joindre deux mots, et il fut totalement défaillant. Il nous
fallut condescendre a avoir un exposé en langue vulgaire sur les sacrements
de ’Eglise, bien que ce fiit assez absurde. [Migne PL 204, 239] », cité par
Jean DUVERNOY, L histoire des cathares, Le catharisme, Toulouse, Privat,
1996, t. 11, p. 224.

*" Manuel de l'inquisiteur, MOLLAT Guillaume (éd.), Paris, Les Belles
Lettres, 2006, Les nouveaux manichéens, 4, p. 26.



137

conversion d’un membre influent de la famille, fidélité a un
seigneur protégeant les cathares... En outre, ils avaient adopté un
mode de vie conforme a ce que pronait 1’Eglise : pauvreté
volontaire, charité, respect de la vie humaine...Comment donc les
distinguer des « bons chrétiens » ? Les assimiler a des catharoe,
des manichaei, des priscillianistae, des ariani ou a des adoptiani,
n’avait pas probablement pas grand sens pour nombre d’entre eux,
méme s’ils connaissaient ces courants de pensée chrétiens anciens
a travers ce qu’en avait transmis la tradition orale. Que les cathares
se solent nommés eux-mémes boni christiani, boni homines,
bonomii ou bonosii*, n’est donc guére surprenant dans ce contexte.
Albanenses, bagnolenses ou baiolenses, concorenses, illi de
Desenzano, autres dénominations, ainsi que albigenses et bulgari
— octroyés par leurs détracteurs — font référence a des lieux. Bougre
est ironique, Patareni serait une réminiscence de la Pataria ou une
moquerie. Garatenses viendrait du patronyme du plus éminent chef
du schisme italien, Garatto. Il semble que ce soit une exception.
Cathari, catharistae sont des dénominations générales. Arno Borst

conclut ainsi :

« Les tendances directrices de ses surnoms sont nettes. On accroche aux

hérétiques des mots du vocabulaire courant qui mettent en relief les lieux

4 Arno BORST, Les cathares op. cit., p. 205-207.



138

d’ou leur foi est originaire, des professions ou ils abondent, de vieilles sectes

de I’Eglise primitive... »*

Il se trouve que ces lieux et professions €taient ¢galement ceux
des catholiques. Par conséquent on peut se demander ce qui les
distinguait les uns des autres. L’absence de mention d’un maitre ne
signifie pas son absence. Nul courant de pensée ne nait ex nihilo.
Les textes des savants cathares qui nous sont parvenus>’, ainsi que
les affirmations d’adversaires tels Bonacursus, Raynier Sacconi ou
Moneta de Crémone, réveélent une connaissance précise de
concepts théologiques et philosophiques. Ils avaient donc élaboré
une doctrine suffisamment étayée rationnellement pour supporter
la critique et y répondre par des arguments convaincants. Les
inquisiteurs n’ont pas manqué de reprocher aux prévenus érudits

leur propension a défendre leurs conceptions avec brio®!. Dans le

4 Idem, p. 212.

39 Livre des deux principes, THOUZELLIER Christine (éd.) Paris, Cerf, 2008,
Sources Chrétiennes n° 198. Un traité cathare inédit du début du XIII° siecle
d’apres le Liber contra Manicheos de Durand de Huesca, Tractatus
Manicheorum, THOUZELLIER Christine (éd.), Louvain, Publications
Universitaires, 1961. Le Rituel cathare, THOUZELLIER Christine (éd.), Paris,
Cerf, 1977, Sources Chrétiennes n°® 236. Rituel de Dublin, VENCKELEER
Théo (éd.), « Un recueil cathare : le manuscrit A.6.10 de la « Collection
vaudoise » de Dublin » in Revue belge de philologie et d’histoire, 38-3,
1960, p. 815-834; « Un recueil cathare: le manuscrit A.6.10 de la
« Collection vaudoise » de Dublin (suite) » in Revue belge de philologie et
d’histoire, 39-3, 1961, p. 759-793.

3! Bernard Gu1 affirme que les cathares trompent non seulement les hommes
simples, mais méme les plus grands savants. Lorsqu’ils sont découverts et



139

cas d’idées éparpillées, sans cohérence entre elles, les cathares
n’auraient pas €té considérés comme de dangereux adversaires. Les
théologies chrétiennes furent aussi construites dans des
controverses entre les théologiens et des philosophes lecteurs
attentifs de la Bible, tels Celse. Ce dernier opposait la rationalité
grecque a la simple affirmation de I’existence de Dieu, considérant
les témoignages bibliques comme des mythes. Déclarer que le
Christ, individu ignominieusement flagellé et conduit au supplice,
incarnait le Logos pur et saint ( Jean 1, 1-18), était irrecevable a ses
yeux. Cet homme misérable, antithése du héros grec, ne pouvait
incarner la raison divine, organisatrice de I’univers, source de la loi
universelle. Les Péres et docteurs de 1’Eglise ont répondu & ce
genre d’objections en déployant une somme de réflexions et
d’arguments alliant foi et raison, d’une richesse rarement égalée

dans ’histoire du christianisme.

ne peuvent plus cacher leurs erreurs, ils les défendent, les soutiennent et les
professent ouvertement devant les inquisiteurs. Il faut des hommes trés
habiles et expérimentés pour leur montrer leurs erreurs. Le manuel de
l’inquisiteur, Les nouveaux manichéens, op. cit., p. 16. Henri-Charles LEA
mentionne des propos tenus sur les réunions de cathares : « Un inquisiteur
allemand prétend qu’en Lombardie, en Provence et dans d’autres régions, il
y avait plus d’¢écoles d’hérésie que de théologie orthodoxe; que les
hérétiques disputaient publiquement et convoquaient le peuple a leurs
débats ; qu’ils préchaient sur les places de marché, dans les champs, dans les
maisons, et que personne n’osait s’y opposer, a cause du nombre et de la
puissance de leurs protecteurs. » Histoire de 1'Inquisition au Moyen Age,
REINACH Salomon (trad.), Grenoble, Jérobme Million, 1997, vol 1, t. 11, p.
126.



140

Les XII® et XIII® siecles voient les traductions latines de
nombreux textes philosophiques grecs, dont la logica nova établie
a partir de I’Organon d’Aristote. Elle s’ajoutait a la logica vetus
(Catégories, Peri Hermeneias, Isagoge de Porphyre) utilisée dans
la traduction latine de Boece. Par conséquent, la théologie connait
un regain de rationalité, puisque les écrits des Péres de I’Eglise sont
repensés dans une perspective logique renouvelée et approfondie.
Plus que jamais, il s’agissait de concilier la foi et la raison. La
scolastique imposera un langage précis, scientifique, destiné au
seul usage de la pensée spéculative. Ce qui a permis la création de
concepts organisés en enchainements rigoureux2. On connait le
succes des questions disputées et des questions quodlibétiques qui
fourniront la matiére d’exercices universitaires. Ces derniers auront
une longue postérité puisque la dispute est encore pratiquée,
adaptée aux contingences du présent. Les intellectuels cathares
n'ont pas €chappé a cette vague, comme en témoignent leurs rares
textes, les citations et les critiques de leurs adversaires. Rappelons
que la grande majorité des hérésies chrétiennes dont les textes
originaux furent détruits, ne sont connues que par les citations et

les commentaires des controversistes>. Le fait méme qu’elles aient

52 Voir Erich AUERBACH, Le Haut langage Langage littéraire et public dans
I’Antiquité latine tardive et au Moyen Age, Robert KAHN (trad.), Paris, Belin
2004, p. 250-251.

53 « Cette méthode polémique, citer pour mieux réfuter, a souvent été utilisée
par les Péres de 1’Eglise dans leur lutte contre les maitres de la gnose.



141

été soigneusement examinées et discutées suggere qu’elles ont
influencé les théologiens catholiques. Tertullien pencha vers le
montanisme a la fin de son existence et Augustin adhéra
pleinement au manichéisme pendant neuf ans. Raynier Sacconi fut
cathare pendant dix-sept ans, avant d’entrer chez les Précheurs. Les
critiques qui ont ensuite formé une tradition antihérétique, ont
permis de repenser les conceptions condamnées par 1’Eglise, dans
d’autres contextes et a d’autres époques. La métempsychose, qui
fut reprochée aux cathares, comme aux obédiences d’inspiration
gnostique, est présente dans le zoroastrisme, les religions indienne,
égyptienne, grecque, la Kabbale et chez les druzes de I’islam, elle
n’a cessé de réapparaitre dans la philosophie et dans la littérature

frangaise au moins jusqu’aux temps modernes>*. Elle figurait aussi

Clément d’Alexandrie, Origene, Irénée ou encore le Pseudo-Hippolyte ont
tous transcrit et cite, certains plus que d’autres des fragments ou méme de
longs extraits d’ouvrages gnostiques, afin de les critiquer de fagon
ponctuelle. Ils nous ont ainsi fourni une précieuse documentation qui
autrement aurait ¢€t¢ perdue.» Madeleine SCOPELLO, « L’Epistula
fundamenti a la lumiere des sources manichéennes du Fayoum » in VAN
OORT Johannes/WERMELINGER Otto/WURST Gregor (éds), Augustine and
Manichaeism in the Latin West Proceeding of the Fribourg-Utrecht
Symposium of the International Association of Manichaean Studies, Leiden-
Boston-K6ln, Brill, 2001, p. 205-229, p. 207.

3 « C’est qu’en effet, depuis la fin du 17° siécle jusqu’a la fin du 18°, ce
théme est dans I’air du temps il est traité doctrinalement dans la littérature de
voyage et dans les lettres de missions ; il est dans les dictionnaires (celui de
Voltaire compris) et dans 1’Encyclopédie ; en philosophie, il intéresse
crucialement les platoniciens de Cambridge, Locke, Leibniz, etc. ; bref, il
suscite une intense curiosité. Sur le plan littéraire, de la fin du 17° siecle



142

dans le manichéisme. Or, contrairement a ce qu’affirmaient ses
ennemis, ce dernier était une grande religion chrétienne avec des
dogmes, une liturgie, des communautés hiérarchisées et des
missions®>. La découverte des cinquante-deux traités coptes
traduits du grec, de Nag Hammadi, a permis de mesurer la richesse,
la complexité et la subtilité¢ de ses théories, de connaitre sa liturgie
et de son organisation. Nombre de ses sources grecques antiques et
de ses influences hébraiques ont pu étre répertoriées. Il a essaimé
autant en Occident que dans les contrées les plus lointaines.
L’exhumation du rouleau Pelliot au Turkestan chinois, a révélé

qu’il y était présent avant le XI¢ siécle’®. Il fut combattu au moins

jusqu’au milieu du 18° ce sont une bonne quinzaine de récits qui abordent
le théme, dans le conte principalement (mais aussi au théatre, depuis
le Quiribini du chevalier de Mailly jusqu’a I’étrange Atalzaide en 1746 ;
mais surtout la mémoire d’un narrateur métempsycose¢ prend statut de
matrice dans trois récits développés : Les Aventures merveilleuses du
Mandarin Fum-Hoam de Gueullette (1723), 1’Histoire véritable de
Montesquieu (non publiée), et le Sopha (1742) de Crebillon. » in Jean-
Frangois PERRIN, « Soi-méme comme multitude: le cas du récit a
métempsychose au 18° siecle » Dix-huitieme siecle, 41, 2009-1, p. 168-186,
p. 168.

Henri Charles PUECH, Sur le manichéisme et autres essais, Paris,
Flammarion, 1979. Gherardo GNOLI, De Zoroastre a Mani, Quatre lecons
au College de France, Paris, Université de la Sorbonne Nouvelle, 1985. John
Kevin COYLE, Manichaeism and its legacy, Leiden-Boston, Brill, 2009.

56 Paul PELLIOT, « Rapport sur la mission au Turkestan chinois (1906-1909)»
in Comptes rendus de [’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 54-1,
1910, p. 58-68, p. 64.



143

jusqu’aux temps modernes®’, méme si les travaux d’Isaac de
Beausobre® I’ont dédouané d’un certain nombre d’accusations. Par
conséquent, qu’il ait influencé les cathares n’est pas sans
fondement. L.’adhésion au double principe du bien et du mal leur a
¢été reprochée, avant d’étre contestée. Mais il n’est pas propre aux
manichéens, ni méme aux gnostiques. Ils se seraient inspirés du
philosophe grec Empédocle (v. 494 - v. 430 av. J.-C.), comme

I’écrit Prosper Alfaric :

« A en croire I’historien Socrate [de Constantinople ou le Scolastique],
Scythien aurait surtout emprunté sa doctrine a Empédocle. C’est chez lui
qu’il aurait pris 1I’idée de deux natures opposées dont I’une est bonne, I’autre
mauvaise. Sur beaucoup de points, le philosophe d’Agrigente se présente de

fait, comme un précurseur des Manichéens. Comme eux, il enseigne que tous

S7Louis-Sébastien LENAIN de TILLEMONT (1637-1698) écrivait :

« L’heresie des Manichéens egalement infame et ridicule, est la plus celebre
de toutes celles que le demon a opposees a I’Eglise durant les trois premiers
siecles. Elle a pris son origine de la Perse : et de cette extremité de 1’Orient
elle s’est repandue par toutes les provinces, jusques aux extremitez de
I’Occident. Il seroit inutile de vouloir deduire en detail tous les dogmes de
cette secte, qui ayant rassemblé ce qu’il y avoit de plus criminel dans toutes
les autres et mesme dans le paganisme, [mais surtout dans les impietez des
Gnostiques], en a fait un amas monstrueux de blasphemes impertinens, et de
saletez abominables. » Memoires pour servir a [’Histoire Ecclesiastique des
six premiers siecles justifiez par les citations des Auteurs originaux avec des
notes pour eclaircir les difficultez des faits & de la chronologie, 2™ édition,
Paris, Robustel, 1701, t. IV, p. 367-368.

38 Histoire critique de Manichée et du manichéisme, Amsterdam, Frederic
Bernard, 1734.



144

les étres s’expliquent par I’influence combinée de deux Principes éternels et
opposés, dont I’un s’appelle I’ Amour, I’autre la discorde. 1l regarde I’homme
comme un dieu déchu, qui doit se relever. Il professe, en outre, la
métempsychose, ainsi que la neécessité de la « purification » morale et il
défend de tuer aucun animal et d’en manger la chair. Pour tous ces motifs
Mani a pu voir en lui un Prophete et regarder ses €crits comme inspirés.
Avant lui d’autres Gnostiques avaient fait de méme. Hyppolyte le note
expressément au sujet de de Simon le Magicien, de Valentin et surtout de

Marcion. »°°

Le double principe fut aussi attribué a Pythagore (v. 580 — v. 485
av. J.-C.) qui l'aurait tenu des Chaldéens d’aprés Porphyre et
Plutarque®. Le zoroastrisme, dont il est I’une des composantes,

influenca les philosophies grecques dont celle de Platon®! et

59 Prosper ALFARIC, Les écritures manichéennes, op. cit., t. II, p. 198-199.
Voir aussi Izabela JURASZ, « « Empédocle gnostique » et le dualisme selon
Hippolyte de Rome (Refutatio VII, 29-31)» in Laval Théologique et
Philosophique LTP, 74, 2018, p. 375-405. Scythien, aristotélicien, serait un
contemporain de Mani avec lequel il aurait été en relation.

60 Isaac de BEAUSOBRE, Histoire critique de Manichée et du manicheisme,
op. cit., p. 29-30.

61 « Zoroastre fut admiré et respecté dans le monde gréco-romain, a la fois
comme sage et comme mage. Les mages, prétres officiels de la Perse étaient
considérés « comme de nobles dépositaires d’une sagesse antique et
vénérable qui s’impose dans la littérature philosophique. » Par exemple, la
tradition d’une relation entre Platon et les mages est attestée par les sources
anciennes, et 1I’épitre 58 de Séneque (31) évoque la légende selon laquelle
les mages cé€lébrerent un sacrifice le jour des obseques de Platon, tandis que
Proclus rapporte que le philosophe €épicurien Colotes avait I’habitude de se
moquer de Platon et de ses emprunts aux mages. Par ailleurs on peut



145

traversa les millénaires, constamment adapté aux époques et aux
lieux. Friedrich Nietzsche s’en servit dans son Also sprach
Zarathustra (1883-1885). Par conséquent, il n’est nullement
¢tonnant qu’il soit régulierement réapparu dans les controverses
théologiques et philosophiques. En outre, le combat originel
rappelle ceux des titans de Cronos ou de géants tels Goliath dont
les récits constituerent le substrat de croyances millénaires. Si les
manichéens croyaient en deux principes antagonistes a 1’origine de
I’univers, les théologiens catholiques qui ne reconnaissaient qu’un
Créateur, opposaient I’amour fécond a la discorde destructrice. La
charité, également appelée dilection et amour, décrite dans de

nombreux traités®?, est I’'une des trois vertus théologales, avec la

supposer que Pythagore fut un éleve de « Zaratas ».» Chiara Ombretta
ToMMASI, « L’astre vivant : quelques remarques sur le statut prophétique de
Zoroastre dans la littérature gréco-romaine de 1’ Antiquité tardive » in Revue
de [’histoire des religions, 238-1, 2021, p. 318-347, p. 327.

La philosophie de Platon fut de celles qui influencga le plus profondément le
christianisme. De larges passages contenus dans les Noctes Atticae d’Aulu
Gelle furent cités par Apulée, Macrobe, Augustin, Isidore de Séville, Loup
de Ferrieres, Martin de Laon, Jean de Salisbury et Pierre Hélie. Apulée donna
de nombreuses citations de dialogues platoniciens. Augustin en a fait
quantité de résumés, commentaires et citations notamment dans le De
civitate Dei dont on connait la diffusion. Voir Stephen GERSH, « The
Medieval Legacy from Ancien Platonism » in The Platonic Tradition in the
Middle Ages A doxographic Approach, GERSH Stephen/HOENEN Maarten J.
F. M./VAN WINGERDEN Pieter Th. (éds), Berlin-New York, De Gruyter,
2002, p. 3-30.

62 Héléne PETRE, CARITAS Etude sur le vocabulaire latin de la charité
chrétienne, Louvain, Spicilegium Sacrum Lovaniense, 1948.



146

foi et ’espérance. Elle s’incarnait dans la justice et I’ordre. On la
retrouve dans un petit traité en occitan attribué¢ a Albert le Grand

(v. 1200-1280), maitre de Thomas d’ Aquin.

« Caritat es los cami he la via per la quala Dieu ve ad home, he home va a
Dieu ; he Dieu no pot aver logis ni demoransa la ont no es caritat. Si nos

avem caritat, nos avem Dieu quar Dieu es caritat. »%

L’auteur du Traité cathare en a également défendu la valeur et la
force dans le principe du bien®, opposé a celui du mal. Les
conceptions catholique et cathare sur ce point, comme sur bien
d’autres, sont donc loin d’étre antagonistes.

La discorde source de conflits tant intérieurs qu’extérieurs
provenait de la propension humaine a choisir le mal. En effet, les
hommes bien que créés a I’image et a la ressemblance de Dieu

(Genese 26, 27), se détournent volontairement de leur Créateur

63 Ayssi comensa hun petit tractat que compausec Albert de la perfectio de
religio he de la manieyra de sovenir a Dieu en aquesta vida, he que la fi de
tot bon Crestia es adherar a Dieu per veraya caritat, p. 20-52, in « Trois petits
traités d’Albert le Grand » HERSHON Cyril (éd.), Revue d’Etudes d’Oc,
n°166, 2018, p. 9-66, p. 40.

64 Si omnes mali spiritus et mali homines et omnia, que possunt videri in hoc
mundo, nichil sunt, quia sunt sine caritate, ergo sine Deo facta sunt.

(Si tous les mauvais esprits, les hommes méchants et toutes les choses qu’on
peut voir dans ce monde sont du néant, ¢’est parce qu’ils sont sans charité,
qu’ils ont été faits sans Dieu.) Un traité cathare inédit du déebut du Xllle
siecle..., op. cit., XIIL, 1. 9-11, p. 103.



147

pour sombrer dans la dissension, les injustices et les guerres. En
revanche, I’auteur du Traité des deux principes a démontré que le
principe du mal se trouvait a I’origine du monde matériel, reprenant

ainsi d’antiques conceptions écartées par le christianisme.

De lourdes condamnations (excommunication, prison, pelerinage,
confiscation des biens, exil, blicher) furent infligées aux cathares
qui savaient retourner les arguments de leurs accusateurs ou qui
montraient une foi a toute épreuve, sans avoir de puissants soutiens
politiques. Les autres jugés ignorants ou trop incertains dans leurs
déclarations, bénéficiérent d’une certaine miséricorde apres avoir
reconnu leur « erreur ». En effet, il était difficile de les déclarer
hérétiques, quand ils croyaient en I’Extréme-Onction et au baptéme
catholique, tout en reconnaissant le consolamentum, qui rappelait
de trés anciens rites juifs et chrétiens attestés dans la Bible® et
repris dans la liturgie catholique. L’imposition des mains y est

toujours un rite sacramentel. Les interrogatoires montrent la

65 Christine THOUZELLIER écrit 4 propos du rite de I’imposition des mains :
« On le rencontre comme geste de bénédiction de Jacob sur la téte des deux
fils de Joseph : Manassé¢ et Ephra’fm (Gen, 48, 14-18), ou de la consécration
des Lévites (Nombr. 8, 10) ; en signe de transmission de 1’autorité d’un chef
a un autre promu a cette fonction, ex. le cas de Josué successeur de Moise
qui lui impose les mains. Dans le Nouveau Testament il traduit, notamment
dans les Evangiles et les Actes, le geste de guérison maintes fois opéré par
le Christ et ses apotres, ou celui de bénédiction (Matth. 19, 13, 15 ; Mc 10,
16 etc.). » Rituel cathare, op. cit., p. 96. Ce rite faisait partie du baptéme par
immersion pratiqué durant les premiers siecles du christianisme.



148

volonté de ne pas condamner abusivement ceux qui avaient adhéré
a I’hérésie par ignorance ou contraints par la nécessité. Il fallait
avant tout les faire revenir dans le giron de I’Eglise. La persuasion
¢tait préférée a la coercition. En digne héritiers des législateurs
romains, dont nous sommes encore redevables, les théologiens
avait mis en place des procédures dont la prudente complexité ne
cessa de s’affirmer, avec le développement du droit canonique®®.
On en retrouve des aspects dans le Manuel de ['inquisiteur de
Bernard Gui. Par conséquent, on était loin d’une justice expéditive,

malgré le fanatisme de certains inquisiteurs.

Les raisons politiques et économiques avancées pour justifier la
mise en place de I’Inquisition et le déclenchement de la croisade
contre les Albigeois ne suffisent pas a expliquer la répression de
I’hérésie. Il existait d’autres moyens de dépouiller ses
contemporains de leurs possessions et de leur pouvoir politique, a
moindre frais. L histoire médiévale regorge de diplomaties retorses
menées avec succes, d’espionnage, de perfidies et de trahisons en
tout genre. En outre, les guerres €taient coliteuses et leurs issues
incertaines. Du reste, les cathares d’autres régions européennes,

malgré les blichers et les conflits armés, n’ont pas subi de croisade

% Voir Jean GAUDEMET, « L’élaboration du droit canonique en Occident, du
XI¢ au XV¢ siecle » in Formation du droit canonique et gouvernement de
I’Eglise de [’Antiquité a [’dge classique Recueil d’articles, Presses
universitaires de Strasbourg, 2007, p. 171-190.



149

au sens de celle qui a été menée dans le Midi de la France. Outre
son cotit élevé, cette derniére a provoqué I’appauvrissement de la
contrée di a la mort ou a la fuite de tisserands, d’agriculteurs, de
bateliers, de marchands, de forgerons, de notaires, d’écrivains...
L’anticléricalisme latent en a été exacerbé. Amaury de Montfort
perdit toutes les possessions conquises par son pere Simon de
Montfort. Par conséquent le bilan de cette entreprise est d’autant
plus mitigé, qu’elle n’a pu éradiquer I’hérésie cathare. Malgré son
soi-disant anonymat et ses rares textes, elle ne s’effaca pas des
mémoires, a l’inverse d’autres hérésies. Au cours des siécles
suivants, elle ressurgit régulicrement, notamment lors de
I’émergence du protestantisme®’. Luther fut accusé par Bernard de
Luxembourg, Noé€l Beda, Jean Eck et d’autres d’avoir réveillé les
hérésies anciennes®®. Les protestants, considérés par les
catholiques comme les hérétiques les plus dangereux apres les
cathares et les vaudois, possédaient une connaissance profonde des

écrits des Péres de I’Eglise et de I’ensemble des textes sacrés. Leur

67 BOSSUET la détailla dans le chapitre XI de son Histoire des variations des
églises protestantes, seconde édition, Paris, Mabre-Cramoisy, 1689, t. 111, p.
115-376.

68 « [La mentalité juridico-théologique] aboutit, dans notre cas, a faire une
sorte de faisceau des hérésies du XII® au XV° siecles, parmi lesquelles le
catharisme tient sa place, et a présenter cet ensemble comme une sorte de
prélude aux assertions des luthériens. Ceux-ci ne tarderont pas a retourner le
trait qu’on dirige contre eux » Marie-Humbert VICAIRE « Les albigeois
ancétres des protestants Assimilations catholiques » in Cahiers de Fanjeaux
n°14, 1979, Historiographie du catharisme, p. 23-46, p. 30.



150

doctrine fut scindée en divers courants, luthérianisme, calvinisme,
zwinglianisme... nommes selon 1’ancienne tradition d’appellation
philosophique. Les vaudois qui tenaient leur nom de Pierre Valdo
ou Valdes, ont aussi souscrit a cette tradition. Par conséquent, les
cathares auraient ¢€té les rares a y €chapper. Leur hérésie fut
pourtant considérée comme suffisamment dangereuse pour que
tout un arsenal théologique, juridique, politique et militaire ait été
déployé pour la combattre. Si I’on en revient au débat d’Héraclite
et de Parménide, elle existe donc en elle-méme, a la fois une et

plurielle.

Brigitte SAOUMA



151

PRESENTATION D’°OUVRAGE

Olivier et Vony de NEUFVILLE, Pierre de Chateauneuf dit :
Peire de Casternou troubadour, Nice Auto-édition, 2021, 105 p.

Cet ouvrage a le mérite de réunir et de synthétiser nombre
d’informations éparses sur un troubadour, connu par un seul
sirventes, mais qui a suscité I’intérét de Joseph Anglade, Camille
Chabaneau, Alfred Jeanroy, Vincenzo de Bartholomeis, Gulio
Bertoni, Eleonora Vincenti, Stefano Asperti. Pillet et Carstens le
mentionnent dans la Bibliographie der Troubadours.

Le village de Chateauneuf-Villevielle, situé pres de Nice, est le
point de départ de cette étude. Parmi les différentes graphies du
nom du troubadour coseigneur de Chateauneuf, les auteurs ont
choisi celle de Casternou « qui correspond a la langue d’oc
pratiquée dans le village. ». Il est plus connu sous le nom de Peire
de Castelnou. Suivent des témoignages allant de Jean-Baptiste
Martel a Marguerite et Roger Isnard, en passant par les historiens
Cais de Pierlas, Giuseppe Bonifacy ou Bonifassi, Pietro Giofreddo,
Jean-Baptiste Toselli.

Néanmoins, la source la plus importante reste les Vies de Jean de
Nostredame qui a préfacé et traduit le poeme. Giulio Bertoni I’a
ensuite ¢dité a partir de la copie de Jacques Tessier de Tarascon,
datée de 1589. Les auteurs 1’ont judicieusement mis en parall¢le

avec deux poemes de Rutebeuf traitant du méme sujet (La chanson



152

de Pouille et Le dit de Pouille), ainsi qu’avec le poeme de Ricaut
Bonomel. S’y ajoute celui d’un anonyme vivant a la cour de
Manfred, rival malheureux de Charles d’Anjou. Un acte notarial
sur les droits seigneuriaux datant de 1249, et mentionnant le
troubadour, donne des précisions sur la vie quotidienne de sa
famille. Tous ces ¢léments, minutieusement collectés, éclairent un
sirventes, énigmatique a bien des égards.

Brigitte SAOUMA



153

VIENT DE PARAITRE
Editions de textes

COMPAGNA Anna Maria (éd.)/BARBERA Jean-Marie (trad.),
Guilhem de Torroella La Faula, Paris, Garnier, 2020, 218 p.

DI GIROLAMO Costanzo, [ trovatori nuova edizione, Torino,
Bollati Boringhieri, 2021, 2¢ édition, 316 p.

DOTTO Diego/FALVAY David/MONTEFUSCO Antonio (éds),
Le Meditatione vitae Christi in volgare secondo il codice Paris,
BnF it. 115 Edizione, commentario e riproduzione del corredo
iconografico, Venezia, Edizione Ca’Foscari, 2021, 515 p.

FASSANELLI Rachele, Don Denis Cantigas, Roma, Carocci,
2021, 161 p.

PREMI Nicolo, I/ trovatore Pons de la Guardia, Strasbourg,
Editions de Linguistique et de Philologie, 2021, 252 p.

Etudes

ALBERNI Anna/CIFUENTES Lluis/SANTANACH Joan/SOLER
Albert, (éds), « Qui fruit ne sap collir » Homenatge a Lola Badia
(I-IT), Barcelona, Edicions de la Universitat de Barcelona /Editorial
Barcino 2021, 961 p.

ANHEIM Etienne (introd.)/VALERIAN Dominique (avant-
propos), La voix au Moyen Age, 50° congreés de la Société des
Historiens Médiévistes de ['Enseignement Supérieur Public,



154

Francfort, 30 mai-2 juin 2019, Paris, Editions de la Sorbonne,
2020, 384 p.

AURELL  Martin/INGRAND-VARENNE  Estelle/GALVEZ
Marisa (€ds), Transferts culturels entre France et Orient latin
(XII¢-XIIF siecles), Paris, Champion, 2021, 461 p.

BALOSSINO Simone, Le pont d’Avignon Une sociéte de
batisseurs (XII°-XV*¢ siecle), Presses universitaires d’Avignon,
2021, 243 p.

BARBERINI Fabio/TALFANI Camilla (éds), Trans-mission
Création et hybridation dans le domaine d’Oc Nouvelles

perspectives de la recherche en domaine occitan, Turnhout,
Brepols, 2021, 396 p.

BATE A. Keith/CARPENTIER Elisabeth/PON Georges (éds), La
vie de saint Didier, évéque de Cahors (630-655), Turnhout,
Brepols, 2021, 280 p.

BENEVENT Christine/SANCHI Luigi-Alberto/MENINI Romain
(éds), Les noces de Philologie et de Guillaume Budé, Paris, Ecole
des Chartes, 2021, 592 p.

BOULET Patrick, C’est grave Docteur ? Non Monseigneur, pas a
Montpellier | Une histoire de la naissance de Montpellier et de

[’éclosion de son enseignement médical au Moyen Age, Paris,
Sauramps Medical, 2022, 368 p.

CAPUSSO Maria Grazia/MORETTI Frej (éd.), I trovatori d 'Italia
Repertorio bibliografico, Pisa, Pacini, 2020, 305 p.



155

CARTELET Pénélope/GUILLEMONT Michele, « ;4 qué fui yo
nas¢ido? » Présences de Job dans les mondes ibériques, du Moyen
Age a l'éepoque moderne, Paris, Garnier, 2021, 397 p.

CASSAGNES-BROUQUET Sophie, Des femmes d’exception au
Moyen Aige, Rennes, Editions Ouest-France, 2020, 128 p.

CHAMBON Jean-Pierre/GREUB Yan/RAGUIN Marjolaine
(trads) A quoi sert une édition critique ? Lire les textes de la
litterature romane meédiévale, Paris, Garnier, 2021, 233 p.
Traduction du livre de Pietro G. BELTRAMI, 4 che serve

un’edizione critica ? Leggere i testi della letteratura romanza
medievale, Bologna, 11 Mulino, 2010, 231 p.

CHEVREAU Emmanuelle/DAVY Gilduin/DESCAMPS
Olivier/LACHAUD Frédérique (éds), Droit, pouvoir et sociéte au
Moyen Age Meélanges en [’honneur d’Yves Sassier, Presses
universitaires de Limoges, 2021, 412 p.

CLOUZOT Martine, La musicalité des images au Moyen Age

Instruments, voix et corps sonores dans les manuscrits enluminés
(XIIIe-X1V? siecles), Turnhout, Brepols, 2021.

COSTE Florent, Gouverner par les livres Les légendes dorées et la
formation de la sociéte chretienne (XIIIC-XV* siecles), Turnhout,
Brepols, 2021, 335 p.

DENOEL Charlotte/SIRI Francesco (éds), France et Angleterre :
manuscrits medievaux entre 700 et 1200, Turnhout, Brepols, 2020.



156

DUVAL Frédéric, « La tradition manuscrite du Lai de [’'Ombre de
Joseph Bédier » ou la critique textuelle en question, Paris,
Champion, 2021, 292 p.

FESTA Gianni/PARAVICINI BAGLIANI Agostino/SANTI
Francesco (€ds), Domenico di Caleruega alle origine dell ordine
dei Predicatori Le fonti del secolo XIII, Firenze, SISMEL Edizioni
del Galluzzo, 2021, XLII-436 p.

LAMAZOU-DUPLAN Véronique (éd.), Les archives familiales
dans [’Occident medieval et moderne Trésor, arsenal, mémorial,
Madrid, Casa de Veldzquez, 2021, XII-555 p.

FIDALGO FANCISCO Elvira (éd.), Alfonso X el Sabio : cronista
e protagonista de su tiempo, San Millan de la Cogolla, Cilinegua,
2020, 386 p.

GAGGERO Massimiliano/PILATI Filippo (éd.), La prosa
medievale Produzione e circolazione, Roma, L’Erma di
Breitschneider, 2020.

GALDERESI Claudio/ANTONELLI Roberto/PUNZI
Arianna/DUCQOS Joélle (éds.), Transferts culturels franco-italiens
au Moyen Age, Turnhout, Brepols, 2020, 292 p.

GONZALEZ Deborah (éd.), Lirica galego-portuguesa. Lingua,
sociolingiiistica e pragmatica, Universidade de Santiago de
Compostela, 2020, 242 p.

GOUIRAN Gérard, Etudes sur la littérature occitane du Moyen
A ge II, RAGUIN Marjolaine (éd.), Limoges, Lambert-Lucas, 2021,
608 p.



157

GUARIGLIA Federico/PREMI Nicolo (éds), L aire de Proenza
Temi di geografia nella lirica romanza medievale, Verona, Fiorini,
2021, 185 p.

KERBY-FULTON Kathryn/BUGYIS Katie Ann-Marie/VAN
ENGEN John (éds), Women Intellectuals and Leaders in the
Middle Ages, Martlesham, Boydell & Brewer, 2020, 420 p.

LE NAN Frédérique, Poétesses et escrivaines en Occitanie
médiévale, Presses universitaires de Rennes, 2021, 270 p.

MAZEL Florian, Nouvelle histoire du Moyen A}ge, Paris, Seuil,
2021, 1056 p.

NEUFVILLE Olivier et Vony, Pierre de Chateauneuf dit : Peire
de Casternou troubadour, Nice, Auto-édition, 2021, 105 p.

PARAVICINI BAGLIANI Agostino/SANTI Francesco (éds),
Medioevo latino e cultura europea, Firenze, SISMEL Edizioni del
Galluzzo, 2021, XLII-436 p.

RESCONI Stefano/BATTAGLIOLA Davide/DE SANTIS Silvia
(éds), Innovazione linguistica e storia della tradizione Casi di
studio romanzi, Premessa di Maria Luisa Meneghetti, Milano-
Udine, Mimesis Edizioni, 2020, 432 p.

RIPART Laurent, Les déserts de ['Occident Genese des lieux
monastiques dans le sud-est de la Gaule (fin 1V¢-milieu VI¢ siecle),
Turnhout, Brepols, 2021, 541 p.

ROTH Pinchas, Jewish Life and Legal Culture in Late Medieval
Provence, Turnhout, Brepols, 2021, X-168 p.



158

SCHNELL Ridiger, Accomplissement de ['amour, mort de
[’amour ? Le paradoxe amoureux et [’amour courtois, Paris,
Garnier, 2021, 182 p.

ZAMBON Francesco, Il fiore inverso I poeti del trobar clus,
Milano, Luni Editrice, 2022, 512 p.

ZAMPONI Stefano, Le ragioni della scrittura Piccoli scritti di
paleografia, Roma, Viella, 2021, 352 p.

Revues

CHAILLOU-AMADIEU Christelle/SAVIOTTI Federico (dir.),
« Qui dit tradition dit faute ? » La faute dans les corpus chantés du
Moyen Age et de la Renaissance, Textus&Musica,1-2020 ; 2-2021
Varia ; 3-2021 Langues et musiques dans les corpus chantés du
Moyen dge et de la Renaissance, Poitiers CESCM.

NEGRI Silvia (éd.), Representations of Humility and the Humble,
Firenze, SISMEL, Micrologus 108, 2021.

ANDRIEU Eléonore, Voix laiques (XI--XIIF siécle), Médiévales
81-2021, Presses universitaires de Vincennes.



159

COLLOQUES, JOURNEES D’ETUDE

Gouverner [’empire Plantagenét (1152-1224) Autorité et lieux de
pouvoir, colloque, 7-9 octobre 2021, Fontevraud 1’ Abbaye.

Montpellier et Paris cites savantes, colloque 14-15 octobre 2021,
Montpellier, université Paul-Valéry.

El VIII¢ centenario del nacimiento de Alfonso X el Sabio, journée
d’étude, 23 novembre 2021, Universidad Autonoma de Madrid.

Le lieu, [’église, le toponyme, journée d’étude 3-4 décembre 2021,
université Cote d’Azur, laboratoire CEPAM.

Femmes, genres et droits au Moyen Age, journée d’étude, 16
décembre 2021, université d’Orléans.

Les écritures alphonsines : savoir et instruments du pouvoir,
journées d’étude 27-28 janvier 2022, Toulouse, université Jean
Jaures.

Le sang et la vertu Noblesse de sang et noblesse d’ame au Moyen
AAge, Colloque 12-14 octobre 2023, Poitiers, CESCM.



160

TABLE DES MATIERES

Avant-propos

Viviane CUNHA

Le roi Denis de Portugal : le troubadour-pélerin

Saverio GUIDA
Alla ricerca della Na Faidida celebrata
da Bertran de Born

Jean-Pierre CHAMBON, Colette VIALLE

A Castillon querre.ls obriers : sur le vers 3725
de Flamenca

Brigitte SAOUMA

Donner un nom a I’hérésie : une longue histoire
Philosophique

Présentation d’ouvrage

Vient de paraitre

Colloques, journées d’étude

p. 7-34

p. 35-84

p. 85-107

p. 109-150

p. 151-152

p. 153-158

p. 159



