Nouvelle série N° 151 2010

LA FRANCE LATINE

Revue d’Etudes d’Oc

LLE DOMAINE D’OC ENTRE
CATALOGNE ET ITALIE

ETUDES DE LITTERATURE
PROVENCALE

CENTRE DE RECHERCHE PREFics-CREDILIF
EA 3207
UNIVERSITE RENNES 2 HAUTE BRETAGNE






Présentation

Ce numéro de notre revue s’intéresse aux relations entretenues
par ’espace d’oc francgais avec ses voisins immeédiats, italiens et
catalans. Et ceci non pas du point de vue bien connu et exploité a
outrance des petites aires d’oc situées au Piémont italien ou dans
le Val d’Aran de la Catalogne espagnole, mais du point de vue
d’autres voisinages qui peuvent étre directement ou indirectement
concernés par le domaine d’oc: celui du catalan (ou de
I’aragonais, du castillan, du basque...) d’un cote, et celui du
génois (ou du piémontais, du franco-provencal, voire du corse...)
de I’autre, sans compter bien siir le domaine d’oil au nord de notre
domaine.

C’est précisément du point de vue des relations
d’identifications sociolinguistiques que nous abordons ces
relations. W. Forner, de I’universit¢ de Siegen en Allemagne,
spécialiste des parlers liguriens, pose le probleme de I’identité¢ du
brigasque (parler de La Brigue, Alpes-Maritimes, annexée par la
France en 1947 avec toute la vallée de La Roya précédemment
incluse dans la Ligurie italienne). Il analyse et réfute des
tentatives récentes d’inclure a grand renfort de manipulation
graphique le brigasque (manifestement ligurien tant sur le plan
linguistique que sociolinguistique) dans un ensemble occitan.
C’est au fond la question de la reproduction d’une domination
d’un groupe sur un autre, ici d’une “grosse” minorit€ sur une
autre, beaucoup plus petite, par le truchement d’une
glottopolitique libérale abandonnée aux militants les plus
offensifs, qui est posée. S’agit-il de combattre la domination elle-
méme ou simplement de la dénoncer quand on s’en estime
victime mais de I’appliquer a d’autres dés que I’on peut en tirer
un bénéfice, ne serait-ce que symbolique?

Jean Lafitte, docteur en sociolinguistique de I’universit¢ Rennes
2, exhume des documents historiques édifiants pour comprendre
comment la Catalogne et le catalan, que certains voulaient un



temps inclure dans un espace occitan, ont vu leur identite
linguistique, culturelle et historique affirmée contre ce projet, au
point qu’aujourd’hui plus personne ne songe a considérer le
catalan comme de I’occitan ni a étendre une Occitanie jusqu’a
Valence en Espagne. Comme quoi les stratégies politiques sont
réversibles...

En écho a ces confrontationq entre identités sociolinguistiques
voisines momentanément happées dans une expansion militante
occitane, F. Toso, de I’'Université de Sassari en Italie, livre une
analyse extrémement détaillées des migrations liguriennes et
notamment génoises en Provence et a Marseille, de leurs enjeux
linguistiques mais aussi sociaux et identitaires, sans occulter ni les
adoptions réciproques ni les tensions entre ‘“Bachin” et
Provencaux...

Enfin, hors de ce dossier, deux études portent sur la littérature
provencale. Celle de Ce¢line Magrini, professeure certifice de
provencal et docteure en littérature de I"universit¢ de Provence,
développe une approche comparatiste du symbole de 1’arbre
adamique chez divers écrivains enracinés dans un grand espace
rhodanien, Richaud, Ramuz et Delavouét. La contribution
d’Emmanuel Désiles, de I'universit¢ de Provence, propose une
analyse d’inspiration psychocritique d’un texte de J.-C. Vianes.

Des comptes-rendus de lecture cléturent ce volume en attirant
I’attention de nos lecteurs sur quelques ouvrages récents,
enrichissant pour [’¢tude des langues et littératures d’oc
modernes, quitte, on le verra, a aller chercher des reperes aupres
d’autres langues et cultures régionales et minoritaires, en
migration, en Bretagne ou au Maghreb.

Ph. Blanchet



LES BACHIN A MARSEILLE
Notes d’étymologie et d’histoire linguistique

Partout, un encombrement prodigieux de marchandises de
toute espece : soieries, minerals, trains de bois, saumons
de plomb, draps, sucres, caroubes, colzas, réglisses,
cannes a sucre. L’Orient et I’Occident péle-méle. De
grands tas de fromages de Hollande que les Génoises
teignaient en rouge avec leurs mains. La-bas, le quai au
blé ; les portefaix déchargeant leurs sacs sur la berge du
haut de grands ¢chafaudages. Le ble¢, torrent d’or, qui
roulait au milieu d’une fumée blonde. Des hommes en fez
rouge, le criblant a mesure dans de grands tamis de peau
d’ane, et le chargeant sur des charrettes qui s’¢loignaient
suivies d’un régiment de femmes et d’enfants avec des
balayettes et des paniers a glanes...

(A. Daudet, Tartarin de Tarascon, 1872, part. 1, ch.
XIV).

0. Dans sa rencontre avec le milieu cosmopolite du port de
Marseille le héros tarasconais tombe, entre autres petites figures,
sur I’1image de ces robustes femmes génoises occupés a enduire de
paraffine des gros fromages hollandais: c’est la premiere
approche d’un provincial de I’arrieére-pays rural avec ce monde
« exotique » qu’il ne retrouvera pas dans une Algérie désormais
« civilisée », arriere-plan aux aventures tragi-comiques du grand
chasseur.

Dans les ports, lieux de rencontre et d’échange (Témine 1985 :
38) les Genois ¢taient alors tres présents, et celui de Marseille ne
faisait exception. Méme quelques années auparavant, Tartarin y
aurait rencontré avec facilit¢ non seulement des hommes (et des
femmes) de fatigue, mais aussi des capitaines, marchands,
courtiers et agents ligures, occupés dans les commerces de ce
grand port méditerranéen qui trouvait toujours dans Génes un lieu
de vente de ses marchandises et dans les entrepreneurs de la
Riviera des habitués parmi les plus assidus.



Le réseau des liaisons entre la Ligurie et la Provence remonte
au demeurant au Moyen Age et s’est développé sans interruption
jusqu’au XVIII® siécle et au début du XIX®, a I’époque de
I’ «union »  éphémere des deux régions sous [’¢gide de
Napoléon : au tournant des deux siecles, quand des firmes
marseillaises et génoises ¢étaient si souvent partenaires de
commerce, la rencontre entre Ligures et Provencaux continuait a
produire un peu partout des rapports de collaboration ou de
rivalité tout au long des rives de la Méditerrane¢e, et ailleurs.

La chute de Tabarka en 1741, tout en diminuant les commerces
génois en Tunisie et en ouvrant le pas a une croissance de la
présence de la Compagnie d’Afriqgue formée par des entrepreneurs
marseillais, avait également provoqué un plus fort entrainement
des Ligures dans les activités des Provengaux sur la cote du
Maghreb : au début du XIX" siécle on signalait ainsi la présence a
Marseille du marchand tabarquin Alexis Gierra, qui avait éte
employe entre 1794 et 1799 comme dragoman au service de la
Compagnie a La Calle, en Algérie ; a Marseille 1l se présentera
pour la deuxieme fois en 1819 en tant que « agent chargé de
soigner dans ce port des affaires des négociants de Tunis »,
«agent general » et méme comme « consul général et chargé
d’affaires de S. A. le Bey de Tunis » : cela créera un certain
embarras dans les milieux diplomatiques, car cela posera le
probleme tres délicat de la réciprocité dans les rapports entre les
puissances européennes et la Régence africaine (Windler 2002 :
310-313).

Si j’a1 voulu rappeler ’activité de cet exotique et pittoresque
« génois » d’Afrique, c’est surtout pour ce qu’elle peut révéler la
perception de ses compatriotes comme « autres » pour le milieu
marseillais ; mais aussi pour ce qu’elle laisse entrevoir quant a
I’intégration profonde des ¢léments ligures dans le contexte
provengal dans la premiére moitié du XIX° siécle. Entre les « Sept
de Font Segugno » on compte en effet le notaire Paul Giera, n¢é a
Avignon en 1816 d’une riche famille de marchands génois, qui
fut membre et mécene du premier groupe de felibres (Garavini



1970 : 115-117) : bien que la graphie du nom differe 1égerement,
un rapport de parenté avec le plénipotentiaire tunisien n’est pas a
exclure. Voila une circonstance qui nous ramene aux
considérations de Bonifassi, 2003 : 122, selon lesquelles « la
littérature provengale doit beaucoup aux descendants de ces
immigrants »...

En tout cas, il faut bien garder une distinction essentielle entre,
d'une part, cette présence de marchands, dynamiques et doués de
ressources, bien insérés dans le milieu de la bourgeoisie
mercantile de Marseille et d’autres villes portuaires de Provence,
et, d'autre part, une immigration d’¢léments ligures moins
chanceux, qui au le XIX® siécle peuplaient les quartiers autour du
port de Marseille pour y vivre en exercant les métiers les plus
humbles de leur spécialisation séculaire dans les travaux de la
mer.

2. Quoi qu’il en soit, les Génois de Marseille ne sont pas un
objet mystérieux, ils ne sont pas inconnus aux recherches
historiques, €conomiques, sociologiques et démographiques :
distincts par leurs origines et par leur histoire des figoun qui,
venant des milieux ruraux du diocese d'Albenga, batirent a partir
du XV° siécle un réseau de colonies a I’est du Var jusqu’a la
région de Grasse tout en conservant leurs traditions linguistiques
jusqu’a un temps relativement récent (Toso, 2005a, ora in 2008 :
241-281), les immigres ligures constituaient a Marseille pendant
le XIX® siécle un groupe compact et bien défini, marqué par une
localisation précise et un blason spécifique.

Protagonistes a la fin des années 1780, avec les Catalans, de la
premiere immigration de masse a Marseille, les Génois vont
augmenter leur nombre pendant 1’union de la Ligurie a I’Empire
(1805-1814) et apres 1’annexion de Geénes au Royaume de
Sardaigne-Piémont ; dans la premiére moitié du XIX® siécle, ils y
forment déja une communauté trés serrée de travailleurs
portuaires, portefaix, marins et pécheurs :



Mieux regroupés plutdt a proximite du port, ils sont aussi plus
visibles, a la fois plus respectés et plus durement attaqués. Le
terme de «bachiny», employ¢ le plus souvent de fagcon meéprisante a
leur égard, est encore utilisé couramment a la fin du XIX® siécle
pour désigner tous les Italiens (Gastaut 2008 : 30).

Malgré cette généralisation tardive, les Bachins constituent
toujours un groupe bien distinct, aussi des Piémontais: ces
derniers, survenus vers 1830-1850, sont employés surtout dans les
entreprises de batiment et dans les usines, et jusqu’aux années
1880 constituent la majorité des immigrés italiens : mais a la
différence des Génois, les Piémontais,

qui composent I’essentiel des cohortes ouvricres utilisées sur les
grands chantiers du XIX® siécle, et plus tard dans les usines
marseillaises, main d’ceuvre dure a la tache et préte a accepter les
travaux les plus pénibles, ont tendance a se répartir « a travers la

ville » et ne disposent « le plus souvent que d’un mince réseau
associatif » (Gastaut, 2008 : 30).

Un véritable quartier « génois » accueillait au contraire les
immigres ligures dans la zone nord du Vieux-Port, dont il existe
aussi des descriptions qui oscillent selon les auteurs (et leur
volonté d’en présenter sous un jour plus ou moins favorable les
habitants) entre 1’évocation d’une « espece de Ghetto immonde »
(Gelu, 1856a) ou d’une « Marseille ligure » qui

occupe tout le port : elle se trouve bien au bord de la mer. Il n’y a
pas d’arcades basses, fermées et populeuses, comme a Génes la
Superbe, mais il y a les petites rues étroites, les boutiques qui
vendent de la farinata, du poisson frit et des pommes de terre
transparentes comme des tranches de saucisson, et les gargotes
pleines de fumée, de pipes et de loups de mer (Campolonghi
1902 : 56).



On doit néanmoins entendre cette compacité de la communauté
ligure dans un sens relatif : pendant la premiére moitié du XIX®
siecle beaucoup de ces « Génois » ¢€taient des habitants de la
Riviera di Ponente employés en travaux saisonniers, qui
regagnaient leur pays d’origine pour la récolte des olives; en
méme temps, la présence occasionnelle d’opposants politiques au
régime des Savoie n'y €tait pas rare (tel fut le cas de Garibaldi lui-
méme) tout comme celle de marins et émigrés en transit pour
I’Amérique, a la recherche de voies alternatives et semi-
clandestines de départ pour ¢luder les contrdles dans le port de
Génes.

Cette mobilité, associée a des conditions de vie difficiles et au
caractere traditionnellement rebelle du prolétariat génois,
provoquait avec une certaine facilit¢ des formes de déviation
sociale : le 17 juillet 1872, par exemples, apres une breve mais
tres sanglante vie criminelle Luigi /e Bachin Garbarino était
guillotiné avec un de ses complices, qui tous avaient des noms
indéniablement ligures.

Si avant 1860 la présence « italienne» a Marseille était
constituée surtout de Bachins et de Babis (les Piémontais), sa
croissance exponentielle apres ’unification est due en particulier
a ’exode massif de Toscans et de Méridionaux, de Napolitains en
particulier :

une grande vague napolitaine de la fin du XIX® submerge la
minorité génoise implantée depuis longtemps dans le quartier du
Vieux-Port. Venant de la mer et travaillant sur la mer (pécheurs et
poissonnieres, marins, dockers...), les Napolitains se regroupent
dans un premier temps dans la vieille ville, a proximité du port;
ils s’entassent dans des logements anciens, déja partiellement
degradés, ils y reconstituent une société qui a ses propres valeurs,
notamment familiales et religieuses, ses propres regles, ses
coutumes et ses plaisirs (Gastaut, 2008 : 31).

Quand cette « invasion italienne » si durement dénoncée par
des publicistes locaux va exploser, les Génois immigrés depuis



10

longtemps, présents a Marseille depuis trois ou quatre
génerations, €taient en bonne partie intégrés dan la population
phocéenne, et participent en tout cas au proces d’assimilation
linguistique par lequel des dialectophones italiens de plusieurs
régions, aussi que des immigré d’autre origine,

finissent tous par s’exprimer, plus ou moins dans cet autre
dialecte, que 1’on dit « marseillais » qui est autre chose que le
« provencal ». Quand s’opére un regroupement familial, les
enfants de toutes origines, qui se retrouvent sur les bancs de
I’école, apprennent d’autant plus facilement a s’exprimer en
frangais. Ainsi s’opere progressivement une réelle assimilation,
qui se traduit sur les chantiers par une défense des intéréts

ouvriers commune aux Francais et aux Italiens (Gastaut 2008 :
32).

3. Comme dans d’autres lieux d’immigration les Génois arrivent
donc a Marseille en avance, et comme dans d’autres lieux 1ils
restent beaucoup de temps distincts des autres composantes
italiennes : ils entreprennent tres vite, d’un coté, leur
naturalisation, mais ils ne renoncent pas, de ['autre, a la
conservation de leur spécificité « ethnique », culturelle et
linguistique face aux autres Italiens, ce qui ne manque de susciter
de la méfiance a leur endroit et des accusations d’ambiguite.

A 1’époque a laquelle leur présence est la plus importante, sinon
la plus nombreuse, dans le contexte de 1I’immigration italienne,
tout cela se traduit dans une antipathie généralisée pour ces
¢trangers qui sont accusés aussi (dans un milieu hypersensible a
ces themes : Nivelle 1991, Bonifassi 2003 : 149-150), de miner
par leur installation I’« 1dentité¢ » méme de la ville phocéenne.

Dans Victor Gélu (1806-1886), chantre d’une Marseille
populaire a usage exclusif de la bourgeoisie de la ville,

I’1diome natal i1déalise cette société paternaliste perpétuce malgré
les secousses révolutionnaires, il sert a prendre ses distances avec
les étrangers confondus dans le méme mepris (Merle 2005).



11

On ne s’étonnera donc pas de lire, dans les notes lexicales qui
accompagnent son recueil de chansons riches de références
malveillantes a 1’égard des Geénois, des commentaires de cette
teneur :

Hormis peut-€tre a Saint-Laurent ou dans quelques-uns des vieux
quartiers non encore envahis par les Bachins, il ne reste
probablement pas a Marseille cent enfants de la ville qui sachent
qu’en marseillais un ours est un lour (Gelu, 1856b : 399).

Quant au sobriquet de Bachin qui désignait la communauté ligure,
Blanchet 2004b a souligné qu' « il n’était pas p¢joratif ». La
litterature et les articles de 1’époque 1’associent pourtant
volontiers a une lecture fort conflictuelle des rapports entre
Génois et Marseillais ‘pur-sang’. Ceux-ci estimaient, a tort ou a
raison, que la présence massive de cette main-d’ceuvre a prix
colitant constituait une concurrence déloyale pour les travailleurs
du terroir.

Louis Meéry par exemple, dans Lou Tambourinaire et le
Menestrel du 17 avril 1841 donne des Bachin un portrait collectif
fort peu flatteur, dans lequel des tonalités racistes qui sont
typiques de la représentation de 1’ ‘autre’ finissent pour s’étendre
aux immigres italiens tout court :

L’ouvrier marseillais éprouve une haine instinctive contre le
Bachin. 11 flétrit de ce nom, sans en comprendre la signification,
tous ses rivaux [sont] de la riviere de Génes, pays ou il n’y a pas
de rivieres. Le Bachin pullule dans les fabriques de savon, dans
les raffineries de sucre, dans les chantiers de construction ; 1l est
presque toujours n¢ a Port-Maurice ou a San-Remo. Le Bachin a
une famille, sa femme, appelée Bachine, possede une banaste ; la
Bachine et la banaste ne se séparent jamais. La banaste est un
panier d’osier fort large que la bachine place sur sa téte et qu’elle
porte avec la grace d’une Canéphore. La téte d’une Bachine est
douée d’une force prodigieuse, nul poids ne la fait fléchir, et sous



12

ce poids elle marche avec un assez agréable dandinement et une
convenable vitesse. Voila le véritable Bachin male et femelle.
Mais par extension, le nom de Bachin est donné a tous les
habitants de la péninsule italienne, depuis les Alpes jusqu’au cap
Spartivento. Je n’ai jamais pu savoir si I’italien était versé d’étre
appelé Bachin a Marseille ; pourtant a la maniere dont ce nom lui
est lancé, il peut voir que nous n’y attachons pas une idée de
vénération et d’estime pour les descendants de Paul Emile et de
Scipion Nasica. Au reste, ’ouvrier Marseillais se soulage
parfaitement avec ce mot de Bachin. Es un Bachin ; quand il a
prononcé cette phrase, il a tout dit sur I’Italien en général et le
Génois en particulier : tous les vices qu’il croit devoir reprocher a
ses rivaux de la riviere de Génes, se trouvent résumés pour lui,
par ce mot de Bachin. Ce mot a le rare avantage de tout signifier
et de ne rien dire ; car demandez a un ouvrier de notre pays ce
qu’il entend par Bachin, i1l ne parviendra jamais a expliquer
I’injure. Les enfants crient aux Génois et aux Génoises : Bachin,
Bachine. Un membre de la societé de statistique a suppute le
nombre de fois que ce terme est prononcé par jour dans notre
ville ; il résulte de ce remarquable travail qu’a Marseille le mot de
Bachin est journellement vociféré deux cent quarante mille fois.
Le Bachin est presque toujours sur le point de répondre a sa
maniere a 1’épithete qu’on lui inflige, mais il se contient et coupe
son pain avec le couteau qui, dans son pays, coupe parfois autre
chose. Le Bachin est robuste, sobre et fait acheter avec ses
¢conomies un olivier, toutes les années, prés de San-Remo. Apres
vingt ans d’un travail de galérien, qui lui rend trente sous par jour,
il a vingt oliviers et vingt enfants ; il est riche, alors, essuye sur sa
figure toutes les bavures que le nom de Bachin y a laissées et va
vivre a San-Remo, de sa récolte d’huile. Le Bachin a souvent
I’heureuse 1dée de remplacer un repas par un serrement énergique
de ceinture sur le ventre ; le ventre se soumet et ne crie plus. On a
remarqueé, sans qu’on ait pu se 1’expliquer, car on ne s’explique
rien dans ce monde, que la partie féminine des Bachins s’était
notablement améliorée depuis quelques années, sur nos quais et
sur notre cours. Quelques-unes ont des tailles de statues antiques



13

et de fort belles tétes ; malheureusement ces statues antiques ne
prennent pas de bains. La haine qu’on a vouée aux Bachins et aux
Bachines ne viendrait-elle pas de la concurrence qu’ils font a nos
ouvriers des deux sexes ? Le Bachin est coté a un franc cinquante
centimes par jour, dans une fabrique quelconque, et il travaille
comme un beeuf ; ouvrier marseillais veut gagner davantage :
sans le Bachin ses journées seraient mieux payees...

Des références aux Bachin ne sont pas moins dures, comme on
a déja vu, dans les poésies et chansons (1840) de Gélu, chantre
d’« une plebe ignorante et superstitieuse, rétrograde et violente,
chargée de faim et de haine, de cynisme et de guenilles », que
I’écrivain considere avec une vision « détachée et pénétrante, bien
que participante » (Garavini, 1970 : 109). Plus encore que dans
les textes, ce sont les notes lexicales de I’auteur qui révelent son
antipathie et de celle des Marseillais en général pour les immigres
ligures :

Un Bachin est un Geénois. Ils ont presque tous le prénom de Jean-
Baptiste. Dans le dialecte de Génes, Baptiste se dit Bachichin, et
par abréviation Bachin. De 1a ce nom de Bachin qui est devenu a
Marseille une injure tres grave, par ce qu’il désigne un Geénois, et
que pour tout bon Marseillais un Génois est peu moins qu’un
chien (Gelu 1856 : 330).

Cette aversion aux égards de I’étranger indigent est encore,
dans G¢lu, le reflet d’une conception des rapports sociaux ancrée
dans une vision pré-industrielle. En effet, selon un commentateur,

15

Valere Bernard (1860-1936) dans son surprenant roman
Bagatouni (1894 ; Bernard 2000), dont [’action est située
justement dans le quartier « génois » de Marseille essaye au
contraire de récupérer, a travers [’apostolat de Niflo (une
« créature évangelique comme certains personnages de Tolstoi,
qui vit une sorte d’utopie spirituelle », autour duquel « fourmille



14

une Marseille d’affamés et de misérables, forét romantique de
camaieus violents », Garavini 1970 : 151), le sens d’une solidarite
entre déshérités, qui dépasse abondamment leur origine ethnique.
Méme le personnage du Bachin, dans cette maniere,

gagné par ’exemple et les paroles impressionnantes de 1’Illuminé,
en ¢tait venu, lui confiant sa bourse, a faire comme lui, garder le
juste nécessaire et, tout ’argent qui resterait, le donner aux
pauvres du quartier (Biot, 2000).

Dans I’ccuvre de V. Bernard, les relations entre « Italiens » et
« Frangais » s'avérent beaucoup plus complexes que ce que
certains préjugés ne laissent a I’époque entrevoir : en particulier,

il serait d’ailleurs plus juste de dire entre Francais et Piémontais,
Napolitains, Siciliens, Génois, selon les régions citées dans le
roman, chaque personnage €tant nettement différenciés par des
chansons, un parler, des vétements spécifiques a sa région. Le
vocable « italien » n’est jamais utilis¢ dans le roman et est
systematiquement remplacé, quelle que soit 1’origine régionale du
personnage (cela mérite d’€tre souligné), par babi. [...] Mais on
rencontre aussi d’autres « noms d’oiseaux » comme piafo,

polisson, filou, rustre, et surtout bachin, réservés, a 1’origine, aux
Génois (Felici, 2007 : 95) ;

et il est trés intéressant de constater dans ce cas « que ’emploi de
ces mots n’est pas systématiquement péjoratif, loin s’en faut »
(Felici1 2007 : 95) .

Cette lecture des rapports a ’intérieur de la plebe marseillaise
remarque d’un coté la diversité d’origine, mais cherche de 1’autre
a adoucir le caractere frontal des oppositions de nature
‘ethnique’ : elle differe beaucoup de celle de Charles Maurras
(1868-1952), qui dans Quatre nuits de Provence (1930) insiste sur
les différences nationales et régionales comme motif de
conflictualité, en soulignant aussi les distinctions et les rivalités
qui existaient entre les composantes de ’'immigration italienne :



15

Nous étions en moins bons termes, Annette et moi.

D’abord de crainte de donner ombrage a Sophie. Et aussi parce
que j’étendais injustement a Annette la vague hostilité que
m’inspirait son pere ! C’¢tait une espece de colosse, un type de
géant tyrien qui vendait, le dimanche, a la porte de 1’église, des
berlingots exquis, de délicieux batonnets de miel torréfié, et
certain sirop de réglisse auquel assurément les mouches avaient
trop de part. L aristocrate Sophie m’avait défendu de toucher a cet
¢talage et, pour ruiner la marchandise, décriait le vendeur dont
elle me faisait d’horribles peintures.

La marmaille qui sortait de messe ou de vépres, aussi meéchante
que Sophie, faisait la ronde autour du bonhomme en lui chantant
le sobriquet Pierre-Peau qu’on lui avait décerné je ne sais
pourquoi, le tout sur un vieil air :

Piaro-P¢u
T1 bouteu
Soun plen de sarrio
Piaro-P¢u
T1 bouteu
Soun plen de saveu.

Il les mettait en fuite du geste, mais les gamins ne manquaient pas
de se venger en lui criant de loin : Napoulitan ! Napoulitan !

Ce reproche irritait Annette.

« Mon pere n’était pas Napolitain, disait-elle fierement. Nimai
bachin (ni Piémontais) ».

Ero Ginouvés. Il était Génois. Curieuses distinctions entre les
quartiers de noblesse des peuples de I’Italie ! Sur quoi les fondait-
elle ? Pour Annette, un Génois était plus qu’un Napolitain ou
qu’un vulgaire Piémontais. Plus méme qu’un « Bachin », quoique
Bachin signifie Génois, en Provence. Nos vieux proverbes
assurent que, s’il faut quatre chrétiens pour attraper un Juif, il
faudrait quatre Juifs pour tromper un Génois. Je n’ai jamais oui



16

dire que « Pierre-Peau » ait trompé grand monde (Maurras, 1930 :
32-33).

La distinction soulignée par Maurras entre Bachin et Génois est
plutot inhabituelle mais peut-€tre reflétait-elle, a une époque
relativement récente, la perception d’une différence entre des
Génois d’ancien enracinement (les Bachin) et des immigrés de
nouvelle arrivée, porteurs d’une conscience nouvelle de leur
difference ; en tout cas, ces distinctions se délayent dans le
meémoire collective des derniers protagonistes et des spectateurs
d’une immigration qui est désormais absorbée completement a
I’intérieur de la définition collective d’une «identité »
marseillaise destinée a son tour, par [’occurrence d’autre
présences, a solliciter des regards rétrospectifs dans le méme
temps ou elle doit se formuler d’une maniere nouvelle.

Des Bachin de Marseille reste depuis lors un souvenir quasi
nostalgique, comme dans I’esquisse récemment compose€e par
Ren¢ Merle, qui a su capturer avec une certaine efficacité une
phase de passage dans I’histoire de leur integration :

Il a fait son lundi, peut-€tre pour la derniere fois, avec ses trois
collegues. Deux macgons, un garcon boulanger. Des Gavots. Pour
eux, 1l est « le Ganchou ». Avant, c’était « Bachin ». Qui il était ?
Un « bachin », un Génois, un moins que rien... Celuil qui vient
voler le travail aux « vrais » Marseillais. Celui que les soldats
revenus de Crimée agressaient : « Pendant que les Francais se
font trouer la peau la-bas, toi tu viens sauter leurs femmes... ».
Mais depuis cette bagarre monstrueuse ou il avait sorti son
crochet, c’est « le Ganchou ». Une dizaine de nervis qui étaient
tombés sur les trois de la table voisine, a la guinguette. « Pas de
Gavots ici... » Sa peur qui lui disait: « n’y va pas n’y va pas ».
Mais il ne pouvait pas les laisser massacrer, méme s’il ne les
connaissait pas... Il sortait du travail, il avait son crochet, et il s’en
¢tait servi... Il avait fait le vide. Depuis ils sont collegues.

Maintenant c’est David qui chante, avec la voix de fausset qu’il
prend quand il joue Misé Blesquin: « Van démouli leis vieis



17

quartiers ! Que devendra lou paoure mounde! L’a toujour
qoouqu’un que lou tounde En li dian qu’es soun interes... » .

- Oou le Ganchou, tu t’en vas ? -. Oui, il s’en va, ¢a il ne peut plus
le supporter. On va démolir le quartier pour percer cette rue
impériale ! A peine en ménage, a peine installé il va falloir
déguerpir... Qu’est-ce qu’on lui donne, un an, deux ans de sursis ?
En 62 au plus tard il sera mis dehors... Il va falloir trouver
quelque chose, peut-€tre du coté d’Arenc, 1a ou les maisons grises
montent sur les prés et les jardinages, la ou les ruisseaux des
lavandicres et les guinguettes ne seront bientdt plus qu’un
souvenir. Quelque chose de pas cher en tout cas.

Il est sorti du Casino, il a laiss¢ la foule du dimanche, il est parti a
grandes enjambées vers Saint Jean, sous les beauprés qui
s’avancent sur le quai, il a longé ce fouillis des mats, de figures de
proues, ce bazar de baraques, d’échoppes, d’¢talages, et ces
odeurs, ces pavillons, ces tétes et ces costumes de tous les pays ou
il n’ira jamais.

Sur le quai d’en face, il voit les voiles des bateaux sur lesquels il
ne travaillera plus désormais, ceux que I’on vide de leur blé pour
les remplir de savon. Il ne fera plus trembler la planche le dos plié
sous le poids... Fini d’étre le bon «ribeirou» des maitres
portefaix. Leur société bat de ’aile, elle va crever... Mais il ne les
plaint pas, ils ont mis du bien au soleil, la maison en ville et le
cabanon au Roucas blanc... Mais voila, maintenant ils ne pourront
plus se passer le métier de pere en fils. Devant lui, il voit le Pharo,
ce palais qui monte, pour I’Empereur soi-disant... Il a tourné le
fort et maintenant il arrive au bassin de la Joliette. Huit ans déja
qu’il est ouvert, un autre monde. Les vapeurs, les remorqueurs,
les barges qui accostent et le defilé incessant des charrettes. Au-
dela, il y a cette jetée qui s’allonge, qui s’allonge, le Lazaret, et
Arenc... C’est le progres. Ils ont amené le train, ils ont amen¢
I’eau, maintenant ils révolutionnent le port. « Ils », c’est les Gros,
des gens qu’il ne connaitra jamais, des gens qui viennent
d’ailleurs. Toujours plus de bateaux, qu’il faut décharger au plus
vite, toujours plus de marchandises, qu’il faut entreposer et
surveiller... Fini les portefaix qui refusaient les machines pour



18

assurer I’emploi des porteurs, et qui croyaient a tout jamais
réceptionner les marchandises... Il voit les batiments neufs de la
compagnie des docks et entrepdts. Quatre ans, cinq ans qu’ils sont
la. Quatre ans, cinq ans qu’il hésite entre son maitre portefaix et
ces nouveaux maitres... Et maintenant la société des embarcaderes
de servitude, qui vient de naitre... Voila, demain 1l sera la, dans la
file d’attente, il aura encore le ganchou a la main, le crochet. Il
attendra I’embauche, homme a tout faire si on veut bien de lui.
C’est eux qui décident, ils ont le monopole du déchargement dans
leur concession. Il sera dans la file. Bachins devant, bachins
derriere, chacun pour soi, Dieu pour tous, en le priant qu’il vous
garde un dos solide. Pour le moment, chacun pour soi... Pour le
moment seulement (Merle, 2006).

4. D’apres la narration de René Merle, donc, Bachin est
désormais un terme de mémoire, li¢ a un passe ou le souvenir de
I’ancienne communauté génoise parait se situer hors du temps et
devient inséparable de celui des autres composantes de la
communaut¢ italienne qui, par paradoxe, ont jou¢ un role dans la
perte de son originalité. Mais en méme temps le mot est
philologiquement récuperé dans son signifi¢ original, car il est
réfere explicitement a un personnage génois: c’est le signe que la
tradition locale a su conserver, apres de nombreuses années, apres
que Bachin ait risque de se transformer en un sobriquet renvoyant
a tous les immigrés en général, un lien précis entre ce mot et son
signifié¢ ‘ethnique’ originaire.

Cette dynamique entre extension et spécification n’est pas
inconnue, on le verra, dans le cas de bien d’autres appellatifs
référant aux membres des communautés d’exilés génois : il reflete
probablement des motifs de nature extra-linguistiques (la priorité
dans I’enracinement détermine une « génoisité » qui s’¢tend aux
nouveaux venus), mais peut-étre aussi un savoir étymologique
diffus, qui lie facilement ces mots au souvenir de leur provenance.

L’origine du mot proposeée par Gélu quand il était encore de
grand diffusion dans 1’usage, faisait probablement partie des lieux



19

communs du milieu populaire marseillais, et elle a été reprise par
Mistral :

Bachin, -ino, s. Sobriquet qu’on donne aux Génois qui viennent
travailler a Marseille. « Les Génois ont presque tous le prénom de
Jean-Baptiste : dans le dialecte de Génes, Baptiste se dit
Bachichin et par abréviation Bachin » (V. Gelu). Parla bachin,
patois de Génes. La counouisses pas la Bachino / Que résto a la
plago Vivau ? (J. LEJOURDAN) (MISTRAL 1878-1886 : I, 203)

Comme beaucoup d’autres lieux communs, cette étymologie
peut-€étre largement acceptée a la suite d’une longue tradition
qu’identifie les Génois (et tous les habitants de la Ligurie par
extension) avec le prénom Jean-Baptiste : ¢’est au XIX° siécle en
particulier que les attestations littéraires et documentaires qui lient
le prénom Giovambattista et son hypochoristique ligure Baciccia
au milieu génois deviennent plus significatives. Charles Dickens
par exemple, dans ses Pictures from Italy (1844, publiés en 1846),
rapporte une observation qui remonte a son s¢jour dans la capitale
de la Ligurie, ou

... great numbers of the common people are christened Giovanni
Baptista, which latter name is pronounced in the Genoese patois
« Batcheetcha », like a sneeze. To hear everybody -calling
everybody else Batcheetcha, on a Sunday, or festa-day, when
there are crowds in the streets, is not a little singular and amusing
to a stranger.

Le méme Dickens identifie correctement les raisons de cette
popularité, lice au culte du Précurseur, dont les reliques sont
conserveées dans la cathédrale de San Lorenzo a Génes. Pour cette
raison Saint Jean-Baptiste est vénéré depuis longtemps comme le
patron principal de Génes. Au XIV* siécle cette prérogative était
considérée ocmme un ¢lément de fort prestige pour la ville et ses
habitants :



20

Zenoa bem se de’ alegrare,
chi a lo tesoro si precioso
como ¢ lo to corpo dignitoso,
or debi per Zenoa pregare .

Un texte du siecle successif, attribu¢ a I’humaniste Iacopo
Bracelli (1390-1466) confirme a son tour le lien qui existe entre le
mémoire de ce saint et la métropole ligure et ses habitants :

Lo corpo del Batesto a dignato starssi
Cum Genueissi tra homini del mundo,
In loro aiuti sopra tuti li altri.

Ces témoins, entre autres, donnent la raison de la fortune du
prénom Jean-Baptiste a Génes, qu’on peut verifier d’une maniere
ponctuelle par sa fréquence historique et actuelle dans
I’onomastique personnelle génoise a tous les niveaux sociaux,
attribu¢ soit a des individus de sexe masculin (dans les variantes
Giovambattista, Battista, Giovanni Battista, Gio Batta ecc.) ou
féminin (dans la forme Battista).

A son tour, la forme génoise (sans compter les variantes
composeées avec Jean) est Battista invariable au masculin et au
féminin, avec ses variantes, ancienne et rurale, Battesto / -a , ou
abrégée, Batta. Mais a partir du XVII® siécle du moins, s’est
affirmé la forme altérée Baciccia avec d’autre hypocoristiques et
diminutifs, tel que Baciccin: dans la littérature en génois
Baciccia est présent pour la premiere fois, que je sache, dans la
premiere moiti¢ de ce siccle.

La forme Baciccia n’a aucune motivation d’ordre phonétique :
elle nait évidemment comme variante affective, propre peut-étre
du langage des enfants, mais elle se popularise bientdt, aussi pour
sa valeur phonosymbolique, et va perdre tout a fait sa connotation
de sobriquet, pour se convertir, dans 1’'usage génois courant, en
prénom a parte enticre.



21

5. L’histoire de I’identification collective des Génois par le
prénom Baciccia parait remonter a son tour au XVII® siécle,
quand le peintre ligure Giovan Battista Gaulli (1639-1709), actif
surtout a Rome, était connu dans cette ville avec le surnom i/
Baciccio (« che cosi in nostra genovese favella era comunemente
denominato », Ratti 1769 : 11,75): étant utilisé hors des confins de
la Ligurie, il avait déja, évidemment, une connotation ‘ethnique’.

Au XVIII® siécle, les Piémontais aussi avaient adopté le prénom
Baciccia pour indiquer les Génois, en réponse aux appellatifs (tres
forts pour la plupart) que les Ligures utilisaient a son tour pour
identifier ces voisins : un sonnet de propagande relatif a la guerre
du 1746 est €crit en génois macaronique par un auteur sirement
piémontais avec le title O scorno de’ Bacciccini (« La honte des
Bacciccini ») qui identifie, avec ce nom, I’ensemble des habitants
de Ia République de Génes (Scriba 1881) : cette utilisation par les
populations limitrophes est confirmée, dans des temps plus
récents, par les recherches du dialectologue Hugo Plomteux ; au
méme temps, la valeur phonosymbolique du mot et son
rapprochement avec ciccia « graisse » ont produit en Italie du
Nord une extension du signifi¢ dans le sens de « homme gras,
paresseux, cagnard » (Battisti - Alessio 1950-1957 : 1,397). Une
auto-identification collective des Génois comme i Baciccia se
verifie tardivement et n’a pas eu du success : la tentative locale de
créer un véritable personnage de comédie avec ce nom (la
Ligurie, a différence d’autres régions italiennes, n’a pas de
tradition dans ce sens), est limitée a un texte du dramaturge
jesuite (1830-1911) Luigi Persoglio (Persoglio 1893, cfr. Toso
2009 : VI,155-159).

Au contraire, le sobriquet Baciccia utilis€ pour indiquer les
Génois s’est enraciné dans ['usage en Argentine et
particulicrement a Buenos Aires, ou les modalités d’implantation
de la colonie ligure ont été, on I’a déja observeé, pour certains
aspects tres semblables a celles qui ont caractérisé la présence des
Bachin a Marseille (Toso 2005b) : on constate la-bas un certain
usage du prénom entre émigrés et descendants d’€migres, mais, ce



22

qui est plus important, les dictionnaires du /unfardo et de
I’espagnol du Rio de la Plata enregistrent d’une manicre
systematique le mot Bachicha pour indiquer les Génois ou
comme sobriquet qui s’est étendu aux Italiens en général, qui
d’une maniere massive, provenant de tout le pays, se sont agréges
a la premicere vague de I’immigration génoise. Méme pour cette
raison le parallele avec le cas de Marseille est évident aussi ; sans
compter que Bachicha est un mot bien documenté, avec une
certaine variété de signifieés en Uruguay, au Chili, en Equateur et
dans d’autres pays d’ Amérique Latine.

6. L’usage du sobriquet Bachin pendant le XIX® siécle parait donc
li¢ a I’histoire de 1’identification des Génois par le prénom
Baciccia (surtout dans des contextes d’émigration et de
colonisation), et son interprétation traditionnelle trouve dans cet
usage des correspondances ponctuelles.

Si d’un point de vue strictement étymologique la question ne
pose pas de problémes, il reste a préciser (mais tout consideére, ce
n’est qu’un détail peu significatif) si la forme du provencal et du
francgais régional est une sorte d'abréviation du diminutif Bacicin,
comme soutenaient Gélu et Mistral, ou si on doit penser plutot a
un diminutif de la variante Bac(c)i, qui a son tour, on 1’a vu, est
présente dans la tradition génoise, y jouant toujours un certain
role identifiant.

A ce propos il faut souligner que la variante Bacci se considére
aussi a la base des noms de famille Bacci, Baccini ¢ Baccino
(Caffarelli - Marcato 2008 : 124-125) du moins quant a leur
diffusion dans I’aire ligure (Baccino est presque endémique de la
zone de Savone): ce que nous fait incliner plutét vers une
dérivation de la forme abrégée que du diminutif Baciccin.

7. On a d¢ja rencontré (note 14) d’autres sobriquets qui pour le
pass¢ ¢€taient en usage a Marseille, en concurrence avec Bachin,
pour indiquer les Génois. Des informations incontrdlables, sur le
web, attribuent aux Ligures en particulier, a 1’origine de son
usage, méme le sobriquet de cacou, qui aurait désigné « a la base



23

et de fagon pé€jorative les immigrés italiens, souvent originaires de
Génes, au XIX® siécle », et qui aujourd’hui a le signifié assez
générique de « quelqu’un de douteux avec un fort look » , et de «
frimeur, fanfaron. Un cacou est soit un petit voyou, soit un
frimeur : en voila une voiture de cacou » .

A la différence de Bachin, I’ancienne attribution aux Génois de
ce sobriquet ne peut compter sur une documentation historique, et
méme si ’article cité de la Wikipédia affirme (sans mentionner le
lieu précis) que « selon Victor Gélu, le mot viendrait du diminutif
génois du prénom Francesco soit cacu », on soupgonne que son
auteur ait confondu ce mot cacou avec la forme quecou
« voleur », glosé par Gelu comme

diminutif Génois de Francesco. Dans leur haine sauvage contre
les Bachin, les Marseillais de la vieille souche ont trouvé piquant
de faire de ce prénom, trés commun chez les Liguriens, le
synonyme de voleur (Gelu 1856b : 334).

Le mot cacou, qui trés probablement s’est diffusé de fagon
récente car on ne le retrouve pas dans les répertoires du provencal
du XIX" siécle ni dans les recueils récents de régionalismes, n’a
jamais €té référé aux Génois en particulier : méme quecou, si est
peut-étre une forme d’origine génoise, comme soutenait Gélu
(mais il faut avouer que la forme Checco n’est pas exclusivement
ligure), dans son signifi¢ de « voleur » ne parait associ¢ a une
détermination ‘ethnique’ en particulier. Quant a ’association de
cacou a l’ancien francais cagou (1436), cagot (sec. XV) qui
signifiait a D’origine « lépreux blanc » (Dubois - Mitterrand -
Dauzat 1998 : 113), elle me parait douteuse soit du point de vue
de la sémantique (tout en considérant la complexité¢ de I’histoire
de ces formes), soit pour la phonétique, car 1’absence de
sonorisation de -k- plaide plutot pour une provenance italienne.

A ce propos il faut probablement instituer un paralléle avec
I’italien populaire caccaro, qui n’est pas recens¢ dans les
dictionnaires mais qui a un signifié¢ a peu pres identique a celui du
mot marseillais, de « personne qui aime faire parade d’un luxe



24

excessif, qui se comporte d’'une maniere sans tenue et rustre » :
ces caractéristiques sont attribuées, dans 1’usage qu’on fait de ce
mot en Italie du Nord, aux personnes originaires des régions du
Sud de la Péninsule. On observera aussi des paralleles dialectaux,
comme dans le cas du sicilien cacaruni « vaniteux » (Piccitto
1977-2002 : 1,503), du toscan cacaro, cachero, du monferrin
cacara « blague », du vénitien cacare « bavardage » (d’un theme
phonosymbolique kak(k)- selon Pfister 1979ss. : 1X,229), ou du
romagnol cacaron « ce qui parle avec animation de choses vaines
¢tant un incapable », toscan caccole « bavardage », napolitain
cacchera « sornette, blague », de cacca (Pfister 1979ss. : IX,369).

8. Peut-€tre cacou fait partie de cette poignée de mots argotiques
et dialectaux qui sont entrés dans le slang marseillais pendant les
dernieres phases de I’immigration italienne : si j’ai insist€ sur son
histoire en particulier, c’est surtout pour introduire un théme
significatif, en conclusion de ces notes, sur les vicissitudes
linguistiques des Génois & Marseille. A la différence que, dans
d’autres contextes ou I’on peut documenter une forte immigration
ligure, 1l semble que les Bachin n’aient pas introduit un héritage
lexical important dans la langue qu’ils ont fini par adopter.

Il est vrai que manque a ce propos une enquéte systématique,
surtout en diachronie : mais le cadre des italianismes, qui sont
relativement nombreux dans le dialecte et dans le francais
régional de Marseille (Blanchet-Gasquet Cyrus 2004, Blanchet
1991), ne laisse pas entrevoir un apport génois particuliecrement
significatif : on compte beaucoup de mots qui ont une diffusion
tres large dans en Italie ou qui sont plutoét connus de temps en
temps dans 1’aire méridionale ou septentrionale : on a déja vu par
exemple que la forme quecou attribuée par Gélu au génois en
particulier est un hypochoristique de diffusion tres large, et on
peut dire le méme d’un mot comme chiapacan, tchiapacan (que
Blanchet 1991 : 35 attribue au piémontais, mais qui pourrait étre
aussi tant ligure que lombard...), sans compter qu’il y a beaucoup
de mots que le fond lexical du provencal partage avec les



25

dialectes de I’Italie du Nord-Ouest et de la Ligurie, et qui ont un
aspect phonétique semblable dans tous ces idiomes .

Certes, si les attributions traditionnelles ont une valeur
significative, il est bien possible que le commentaire de Gelu sur
quecou revele en connaissance de cause un lien de ce mot avec le
milieu ligure en particulier, ou que 1’on doit considérer chiapacan
comme un mot piémontais pour le fait que « cette activité €tait en
géneral menée par des immigrés piémontais pauvres » (Blanchet
1991 : 35-36) : si on admet ce procédé, on peut alors référer au
génois méme le mot menestro « potage a la julienne, des Génois »
selon Gelu 1856b, ou gnoqui genovesa, qui sont originaires
« d’Italie, notamment de la région de Génes d’ou les travailleurs
immigrés nous les ont amenés a la fin du XIX® siécle et au
commencement du XX° siécle » ; et on peut méme adjoindre a la
série de mots d’origine genoise relatifs a I’alimentation un terme
comme panisso, panisse « pate de farine de pois-chiche que I’on
vend en tranches et que I’on consomme frite » (Blanchet 1991 :
83) : en effet ce n’est pas seulement le nom, mais aussi ce mets
dans son usage traditionnel qui trouve pleine correspondance en
Ligurie plus qu'ailleurs (Petracco Sicardi - Toso 1985-1992 : 25).

On peut considérer plus siire 1’attribution au ligure du mot cado
« crépe de farine de pois-chiche », connu a Toulon en particulier
et francis€ en cade (Blanchet 1991 : 30) : ce mets correspond a la
farinata (faind) génoise, qu’on a vu diffusée a Marseille selon
Campolonghi 1902 : il s’agit d’un plat populaire tres présent dans
tous les contextes d’immigration ligure des siécles XVIII*-XIX":
par exemple a Buenos Aires (ou il conserve le nom fayna), ou a
Nice (ou le nom local, soca, Blanchet 1991 : 103, est emprunté
d’une autre forme ligure a sciocca, Casaccia 1876 : 676) ; et
meéme a Gibraltar, ou 1l a assumé le nom espagnol de calentita. Ce
dernier trouve une correspondance parfaite avec le nom provengal
et nous aide a reconnaitre son origine geénoise : cado en effet n’est
que la forme phonétique geénoise pour « chaude» (cdda,
provencal caudo), et les dénominations de Gibraltar et de Toulon



26

s’expliquent avec facilite, par le fait que la farinata, pour étre
appreéciée, doit €tre consommee bouillante.

La spécialisation semantique de 1’adjectif ligure « chaud », qui
en vient a désigner un certain plat en particulier, suggere que
certains mots génois ont €té modifiée dans leur signifi¢ en langue
argotique, tout en perdant completement le sens originaire : il
s’agit d’'un phénomene que I’on trouve dans les ligurismes du
lunfardo en Argentine, ou trés souvent on reconnait un mot
génois pour son signifiant, alors que le signifié a tout a fait
changg.

Le mot marseillais massacan par exemple, signifie d’un coté
« bloc de Pierre » (Blanchet 1991 : 75), «caillou brut » (Geru
1856b), mais il vaut aussi « lourdaud, butor, maladroit, stupide »,
ce qui est un insulte: si dans son premier signifi¢ le mot
appartient a une tradition locale ancienne et tres bien documentée
(Von Wartburg 1922ss: VI 511b, 513b), c’est seulement dans
’aire ligure que ce mot a 1’origine peu connue en est venu a partir
du Moyen Age a désigner un métier, celui du « macon »
(Plomteux 1975 : 644, Petracco Sicardi - Toso 1985-1992 : 153).
Il faut donc penser que le deuxieme signifi¢ est, a Marseille, le
résultat du passage du mot génois au sens non plus de « magon »
en général, mais de travailleur maladroit ou incompétent, celui qui
acceptait de s’employer pour un salaire tres modére.

En tout cas, on peut affirmer qu’au faible prestige social des
Génois correspond, dans le Marseille du XIX® siécle, une
faiblesse substantielle de leur idiome : le génois €tait bien sir la
langue de 1’usage familier et communautaire dans ce groupe
ferme, mais 1l ne s’étendait pas a ceux qui entraient en contact
avec ses locuteurs, méme quand il aurait pu représenter un argot
technique et professionnel, comme a Buenos Aires dans le milieu
portuaire, ou a Gibraltar entre les pécheurs.

Tout cela nous explique, en effet, que I’unique mot technique
emprunté au génois par le marseillais soit gantchou, un substantif
qui a ’origine indiquait un accessoire typique des portefaix du
port, dont ["usage (propre et impropre...) vient décrit dans le
conte de René Merle et dans cette détaillée définition de 1’article



27

cite¢ de Wikipédia :

Le gantchou, a 1’époque ou les dockers, les livreurs portaient les
sacs de farine, de bl¢ ou de charbon sur le dos, était un gros
crochet de fer tres acéré et muni d’une poignée perpendiculaire,
qu’on plantait dans la gorge du sac pour le saisir et le soulever ; le
gantchou était port¢ en permanence dans la large ceinture de
flanelle que les travailleurs de force enroulaient autours de la
taille pour protéger les vertebres lombaires qu’on appelait faiolle,
il servait souvent d’arme en cas de bagarre ou d’agression.

La correspondance totale avec les usages diffusés dans le port
de Génes et ’aspect phonétique qui renvoie a ’aire ligure (pour le
-ou finale atone en particulier), nous laissent penser que ce mot a
I’origine mal connue, mais de tres diffusé dans la Méditerranée,
air pénétré¢ dans le dialecte de Marseille par le milieu des
portefaix génois.

9. A son tour, I’émigration de retour n’a pas introduit dans le
lexique génois un contingent significatif de mots marseillais : a
I’arriere-plan d’une osmose lexicale ancienne et constante entre
Provence et Ligurie, on reconnait un mot seulement, actuellement
diffus¢ dans 1’argot des travailleurs du port de Génes, que ’on
peut lier avec une certaine probabilité a 1’histoire des Bachin.

Dans les ports ligures le cagnaru est une « toile cirée » ou un
« vétement impermeable » (Cuneo - Petracco Sicardi 1997 : 74,
131, 148); il est une «bache sur I’écoutille ou sur une
passerelle » a Savone (Besio 1996 : 33) et a Carloforte
(communauté de langue tabarquine en Sardaigne) il indique une
« tente, une bache que I’on pose sur les cargaisons libres quand le
navire est amarré, pour les protéger contre le soleil » (Toso 2004 :
369) : Pempan du mot est tres inhabituel, ce qui fait soupconner
qu’il soit une adaptation du provencal cagnard « qui désigne un
endroit expos¢ au soleil et abrité du vent, appelé ainsi parce qu’il
rendait cagnard, c’est a dire paresseux, engourdi, somnolent »,
mais, ce qui importe ici, « la cabane en tdle exposée en plein



28

soleil, qu’on utilisait dans les régiments disciplinaires de la 1égion
et des régiments d’Afrique, pour enfermer les punis et les
prisonniers » (Wikipédia, cit.).

Cette dernicre acception fait penser a une ancienne
spécialisation du mot provengal dans le milieu portuaire
marseillais, indiquant une toile cirée utilisée dans des lieux
« cagnards » pour abriter les marchandises : ce signifi¢ s’est donc
diffusé en Ligurie, ou il a développé d’autres spécialisations.

10. Le bilan linguistique de la présence des Bachin génois a
Marseille dans le XIX® siécle n’est donc particuliérement
significatif, a la différence de celui d’autres minorités
« portuaires » ligures de la méme période. La dévaluation sociale
des immigrés et la réactivit¢ du milieu urbain environnant est
fortement corrélée a la spécialisation professionnelle qui les
caractérisait : dans d’autres contextes migratoires ce facteur a
favoris¢ 1’adoption du génois comme argot technique par ceux
appartenants a d’autres groupes ethniques, ce qui a permis la
transmission a la langue locale d’un nombre significatif
d’emprunts ligures.

A son tour, I’'immigration a partir des autres régions italiennes,
qui s’est produite apres la vague génoise, a eu pour conséquence
un de¢layage du marquage linguistique (et pas uniquement
linguistique) geénois dans une « italianité » plus générique, ou la
composante ligure est restée peu visible, tandis que (comme I'a
bien montré Blanchet, 2004b) la capacité d’assimilation du milieu
local a favorisé a son tour 1’assomption de cette « italianité » en
tant que composante essentielle dans la formulation de
I’« identité » marseillaise contemporaine.

Le cas du surnom de Bachin, enduré¢ comme une honte quand
son usage €tait vivant, peut servir aujourd’hui pour souligner, par
une mémoire retrouvée qui lui donne désormais une valeur
affective, les enseignements qu'offre l'histoire « immergee » et
difficile d’une intégration, histoire qui reste riche d'enseignement



29

pour la réalit¢ contemporaine et pas uniquement sur le plan
linguistique.

Fiorenzo Toso
Université de Sassari

Bibliographie

ABAD DE SANTILLAN, D. (1976), Diccionario de Argentinismos
de ayer y de hoy, Buenos Aires, Tipografia Editora Argentina.

ACCAME, P. (1888), Frammenti di laudi sacre in dialetto ligure
antico, dans « Atti della Societa Ligure di Storia Patria », 19, pp.
547-572.

APROSIO, S. (2001-2003), Vocabolario ligure storico-bibliografico,
Savona, Societa Savonese di Storia Patria.

ARCHER, E.G. (2006), Gibraltar, Identity and Empire, London,
Routledge.

ARRAZOLA, R. (1953), Diccionario de modismos argentinos,
Buenos Aires, Editorial Colombia.

BAGNASCO, R. - BOCCALATTE, N. - TOSO, F. (éds., 1997), La
raxone de la Pasca. Opus aureum et fructuosum, Recco, Le Mani.

BARNABA, E. (1994),  Aigues-Mortes, una  tragedia
dell’'immigrazione italiana in Francia, Torino, Edizioni Edit
Service.

BATTAGLIA, S. (1961-2002), Grande dizionario della lingua
italiana, Torino, UTET.

BATTISTI, C. - ALESSIO, G. (1950-1957), Dizionario etimologico
italiano, Firenze, Giunti-Barbera.

BECCARIA, G.L. (éd., 2009), Lingue e linguaggi, vol. 1l de La
Cultura lItaliana diretta da Luigi Luca CAVALLI SFORZA,
Torino, UTET 2009.

BERNARD, V. (2000), Bagatouni (1894) édition bilingue, traduction
frangaise de Paul Souchon (1902), Nice, Alandis.

BESIO, G.B.N. (1996), Dizionario del dialetto savonese, Savona,
Edizioni Liguria.

BIOT, A. (2000), Valere Bernard utopiste



30

HYPERLINK"http://www.abacoc.net/Recherche%20PDF/Bernard.pdf"
http://www.abacoc.net/Recherche%20PDF/Bernard.pdf, vérifié 11 juillet 2010.

BLANCHET, P. (1991), Dictionnaire du frangais régional de
Provence, Paris, Bonneton ; Id. (2004a), Le parler de Marseille et
de Provence, Paris, Bonneton ; Id. (2004b), « Destructuration et
restructuration des identités culturelles : les exilés italiens en
Provence dans la premiére partie du XX° siecle », dans Dialogues

politiques. Revue Plurielle de Science Politique,
HYPERLINK"http://www.la-science-

politique.com/revue/revue3/fichier14.htm"http://www.la-science-

politique.com/revue/revue3/fichier14.htm;

BLANCHET, P. - GASQUET CYRUS, M. (2004), Le marseillais de
poche, Channeviere-sur-Marne, Assimil France.

BONIFASSI, G. (2003), La presse régionale de Provence en langue
d’Oc : des origines a 1914, coll. Du CEROC, n° 12, Paris, Presses
de I’Université de Paris-Sorbonne.

CAFFARELLLI, E. (2009), L ’onomastica personale, dans BECCARIA
2009: 269-331.

CAMPOLONGHI, L. (1902), Una vita d’esilio, Savona, Tip. Ligure.

CASACCIA, G. (1876), Dizionario genovese-italiano. 1l ed., Genova,
Schenone.

CAVALLIL G.G. (1745), Cittara Zeneize [...] ricorretta, acccresciuta
e presentata al Serenissimo Lorenzo de Mari..., Genova, Franchelli.

CAVILLA, M. (1978), Diccionario Yanito, Gibraltar, Medsun.

CHERUBINI, F. (1839-1843), Vocabolario milanese-italiano,
Milano, Imperial-Regia Stamperia.

CHIAPPARA, E. (1978) Lexicon Lunfa, Montevideo, in proprio.

CHIORBOLI, J. (éd., 1991), Corti 90. Actes du colloque international
des langues polynomiques (Universit¢ de Corse, 17-22 septembre
1990), Corti, Université.

CINEL, D. (1982), From lItaly to San Francisco. The immigrant
experience, Stanford, Stanford University Press.

COROMINAS, J. (1967), Breve diccionario etimologico de la lengua
castellana, Madrid, Gredos.

CORTELAZZO, M. - ZOLLI, P. (1979-1988), Dizionario etimologico
della lingua italiana, Bologna, Zanichelli.

CUNEO, M. - PETRACCO SICARDI, G. (1997), Vocabolario delle
parlate liguri. Lessici speciali 2, I, Mare, pesca e marineria,
Genova, Consulta Ligure.




31

DE MAURO, T. (1999), Grande dizionario italiano dell’uso, Torino,
UTET

DUBOIS, J. - MITTERRAND, H. - DAUZAT, A. (1998),
Dictionnaire étymologique et historique du francais, Paris,
Larousse.

DUROSELLE, J.B. - SERRA, E. (éds., 1978), L 'Emigrazione italiana
in Francia prima del 1914, Milano, Franco Angeli.

FELICI, 1. (1996), « Marseille et 1’Invasion italienne vue par Louis
Bertrand. ‘Ribattiamo 1l chiodo’ », dans Babel. Revue de la Faculté
des Lettres et Sciences Humaines de I’Université de Toulon et du
Var, 1, pp. 103-131 ; Id. (2007), Chemins politiques et littéraires de
[’émigration italienne a [’émigration en Italie, Syntheése pour
I’habilitation a diriger des recherches, Universit¢é Sorbonne
Nouvelle, Paris I11.

FRISONI, G. (1910), Dizionario moderno genovese-italiano e
italiano-genovese, Genova, Donath.

FUKASAWA, K. (2000), Les lettres de change et de commerce du
Levant au XVIII® siécle, dans MARZAGALLI - BONIN 2000, pp.
61-80

GAIDOZ, H. - SEBILLOT, P. (1884), Blason populaire de la France,
Paris, Librairie L. Cerf.

GAMBERINI, L. - PONTE, G. (éd., 1998), Intermezzo a 3 con violini
in lingua genovese, Genova, La Quercia.

GARAVINI, F. (1970), La letteratura occitanica moderna, Firenze,
Sansoni-Accademia.

GASTAUT, Y. (éd. 2008), Enquéte ACSE. Histoires et mémoires des
migrations en région. Provence-Alpes-Cote d’Azur. Récit
historique, Paris, Agence Nationale pour la Cohésion Sociale et
I’Egalité

(HYPERLINK "http://barthes.ens.fr/clio/acsehmr/pacar.pdf"
http://barthes.ens.fr/clio/acsehmr/pacar.pdf, vérifié 10 juillet 2010).

GELU, V. (1856a), Nouve Grané, €dition electronique,
HYPERLINK http://sites.univ-provence.fr/tresoc/libre/integral/libr0282.pdf, vérifi¢ 10

juillet 2010) ; 1d. (1856b), Chansons provencales de V.G. Deuxieme
edition considérablement augmentée, Marseille, Laffitte et Roubaud
1856.

GIULIANI BALESTRINO, M.C. (2000), L Italia fuori dall 'Italia. Gli
Italiani in Cile, Genova, Bozzi.



32

GOBELLO, J. - OLIVIERI, M.H. (2004), Novisimo diccionario
lunfardo, Buenos Aires, Corregidor.

GOURDIN, P. (2008), Tabarka. Histoire et archéologie d’un préside
espagnol et d’'un comptoir génois en terre africaine (XV°-XVIII
siecle), Rome, Ecole Francaise.

GRIBAUDO, G. (1996), El neuv Gribaud. Dissionari piemontéis,
Torino, Piazza.

IVE, A. (1882-1885), « Prose genovesi della fine del secolo XIV® del
principio del XV », dans Archivio Glottologico Italiano, 8, pp. 1-
97.

KRAMER, J. (1986), English and Spanish in Gibraltar, Hamburg,
Buske.

LECCESE, A. (éd., 1997), Italy in Mind. An Anthology, New Y ork,
Powers.

LEMOS RAMIREZ, G. (1922), Ensayo de lexicografia ecuatoriana,
Guayaquil, Colegio Nacional V. Rocafuerte.

LOPEZ, R. - TEMIME, E. (1990), Migrance. Histoire des migrations
a Marseille. 2, L’expansion marseillaise et « [’invasion italienne »
(1830-1918), Aix-en-Provence, Edisud, 1990.

MARCENARO, G. (1987), Viaggiatori stranieri in Liguria, Genova,
Janua Editrice.

MARZAGALLI, S. - BONIN, H. (éd., 2000), Négoce, Ports et
Océans. XVI°*-XX° siecles. Mélanges offerts a Paul Butel, Bordeaux,
Presses Universitaires de Bordeaux.

MAURRAS, C. (1930), Quatre nuits de Provence, ¢&dition

electronique,
HYPERLINK"http://maurras.net/textes/2.html"http://maurras.net/textes/2.html,

vérifié 10 luglio 2010.

MEO ZILIO, G. (1963-1964), « Genovesismos en el espafol
rioplatense », in Nueva Revista de Filologia Hispanica, 17, pp. 245-
263.

MERLE, R. (2005), « Victor Gelu: Chansons provengales et
francaises, 1840. La Parabole de I'Enfant Prodige, ou du Réalisme
marseillais », in OBRADORS OCCITANS EN PROVENCA 2005;
Id. (2006), « Le Ganchou », nouvelle, in AA.VV., De mer, de
pierre, de fer et de chair. Histoires du Port Autonome de Marseille,
Marseille, Cheminements, €dition electronique,



33

HYPERLINK"http://www.rene-
merle.com/article.php3?id_article=180"http://www.rene-
merle.com/article.php3?id_article=180, vérifié¢ 10 luglio 2010).

MEYER-LUBKE, W. (1972), Romanisches Etymologisches
Worterbuch, Heidelberg, Winter (V ed.).

MILZA, P. (1978), L’intégration des lItaliens dans le mouvement
ouvrier frangais a la fin du XIX® et au début du XX° siécle : le cas
de la région marseillaise, in DUROSELLE - SERRA 1978, pp.
171-207.

MILZA, P. (&éd., 1986), Les Italiens en France de 1914 a 1940, Rome,
Ecole Francaise.

MISTRAL, F. (1878-1886), Lou Tresor dou Felibrige ou dictionnaire
provencal-frangais..., Aix-en-Provence, Veuve Remondet-Aubin
NIVELLE, N. (1991), « Comment au XIX° si¢cle les ‘Marseillais
pur sang’ parlaient de leur langue », dans CHIORBOLI 1991, pp.
355-360.

OBRADORS OCCITANS EN PROVENCA (2005), Cahiers critiques

du patrimoine. Victor Gélu,
HYPERLINK"http://sites.univ.-provence.fr/tresoc/presso/integral/pres0259.pdf, verifié

10 luglio 2010.

OLIVIERI, G. (1851), Dizionario genovese-italiano compilato dal
canonico G.0., Genova, Ferrando (II ed.).

ORIOLES, V. - TOSO, F. (éds., 2007), Il Mediterraneo plurilingue.
Atti del convegno di studi (Genova, 13-15 maggio 2004), vol. 14 de
Plurilinguismo.  Contatti di lingue e culture (numéro
monographique).

PANDIANI, E. (1905), « Un anno di storia genovese (Giugno 1506-
1507), con diario e documenti inediti », dans Atti della Societa
Ligure di Storia Patria, 37, pp. 1-716.

PENDOLA, M. (2007), Gli Italiani di Tunisia. Storia di una comunita
(XIX-XX secolo), Perugia, Editoriale Umbra 2007. -

PERSOGLIO, L. (1893), Baciccia mainad zeneise in Chinna. Dramma
in 3 atti, Genova, Libreria Fassicomo.

PETRACCO SICARDI, G. - TOSO, F. (1985-1992), Vocabolario
delle parlate liguri, Genova, Consulta Ligure.

PFISTER, M. (1979ss.), Lessico etimologico italiano, Wiesbaden,
Reichert.

PICCITTO, G. (1977-2002), Vocabolario siciliano, Catania-Palermo,
Centro di Studi Filologici e Linguistici Siciliani.



34

PLOMTEUX, H. (1975), I dialetti della Liguria orientale odierna. La
Val Graveglia, Bologna, Patron.

RATTI, C.G. (1769), Delle vite de’ pittori, scultori ed architetti
genovesi, Genova, Casamara.

SCRIBA, G. (1881), «La guerra del 1746 giusta la poesia del
tempo », dans Caffaro, 2 dicembre, p. 3.

STAMMERJOHANN, H. (2007), Giudizi sul dialetto genovese, in
ORIOLES - TOSO 2007, pp. 287-298.
TEMIME, E. (1985), « Marseille, ville de migrations », 1n
Vingtieme Siecle. Revue d histoire, 7, pp. 37-50.

TOSO, F. (éd., 1992) = POGGI, G. (attribuito), Ginna de
Sampedcenna. Romanzo, Recco, Le Mani (I ed. 1883); Id. (1995),
« Appunti per una storia della parola figun», dans [Intemelion.
Cultura e territorio, 1, pp. 83-96; Id. (2004), Dizionario
etimologico storico tabarchino. Vol. 1, Udine, Centro Internazionale
sul Plurilinguismo; /d. (2005a), « Il dialetto figun della Provenza »,
dans La France latine. Revue d’études d’oc, 141, pp. 31-103 ; Id.
(2005b), Xeneizes. La presenza linguistica ligure in America
Meridionale, Recco, Le Mani ; Id. (2007), Obsolescenza linguistica
e sopravvivenze lessicali: la Caleta a Gibilterra, dans ORIOLES -
TOSO 2007: 299-321 ; Id. (2008), Linguistica di aree laterali ed
estreme. Contatto, interferenza, colonie linguistiche e «isoley
culturali nel  Mediterraneo  occidentale, Udine, Centro
Internazionale sul Plurilinguismo ; I/d. (2009), La letteratura ligure
in genovese e nei dialetti locali. Profilo storico e antologia, Recco,
Le Mani.

VEGLIANTE, J.C. (1986), Pour une étude de la langue des Italiens
en France, dans MILZA 1986, pp. 111-139.

VIGNA, G. (1876), « Due opuscoli inediti di Jacopo da Varagine »,
dans Atti della Societa Ligure di Storia Patria, 10, pp. 457-491.

VON WARTBURG, W. (1922ss), Franzosisches etymologisches
Worterbuch, Bonn-Leipzig-Tiibingen-Basel, Klopp.

WINDLER, C. (2002), La diplomatie comme expérience de [’autre.
Consuls frangais au Maghreb (1700-1840), Geneve, Droz.

NOTES



35

Cfr. entre autres, pour cette periode, les observations et la
documentation apportée par FUKASAWA 2000. La collaboration
tres étroite des marchands ligures et provencaux fut a la base de
I’issue internationale du tissu dit « bleu de Génes » (jeans),
produit a 1’origine en Ligurie et commercialisé en particulier par
des machands de Nimes (denim c’est le nom d’une variété de ce
tissu) vers I’Amérique du Nord (CORTELAZZO - ZOLLI 1979-
1988 : 1,149, DE MAURO 1999 : 11,524).

L’ile de Tabarka, en Tunisie, a partir de la moitié du XVI® siécle
constituait une colonie de corailleurs ligures et un centre de
grande importance pour les commerces au Maghreb, en
concurrence directe avec les comptoirs plus instables de La Calle
et du Cap Negre (GOURDIN 2008). Entre 1738 et 1741 Ia
diaspora de sa population provoquait la fondation de colonies en
Espagne et en Sardaigne (ou I’on parle encore aujourd’hui une
variété de génois), et cette circustance favorisa 1’expansion des
commerces des Frangais avec I’ Afrique du Nord.

Il faudrait méme rappeler, pour I’histoire des relations entre la
Ligurie et la Provence dans les siccles derniers, la présence
génoise a Nice et dans les autres ports de la Cote d’ Azur (Antibes,
Cannes et Saint-Tropez en particulier), qui eut néanmoins des
¢chos linguistiques différents en raison de la proximité
géographique et des modalités d’implantation, liées au
développement du cabotage au long de la cote.

Dans le roman en génois Ginna de Sampedeenna de Giuseppe
Poggi, évoquant en 1883 les vicissitudes de la plus ancienne
émigration ligure en Argentine et au Brésil, on décrit les
instructions qui re¢oit le protagoniste désireux de rejoindre
I’Amérique sans laisser a Génes trace de soi: «Invecge
d’imbarcase in scido vapo chi partiva pe-o Rio Janeiro, o gh’a dito
ch’o pigge un biggetto de passaggio pe Marseggia in sce un tro
vapO e che a Marseggia o I’aiveiva trovou co-a mascima fagilite
chi gh’avieiva procuou un passaporto pe-o Rio Janeiro [...]. A-a
doménega mattin o Loensin o I’éa a Marseggia ; e a-i primmi de
novembre o desbarcava a-o Rio Janeiro » (TOSO 1992 : 274).



36

HYPERLINK"http://guillotine.voila.net/Palmares1871 1977.html
"http://guillotine.voila.net/Palmares1871 1977.html, verifi¢ 11
juillet 2010.

Cet autre sobriquet meéprisant, a la lettre ‘crapauds’, renvoyait
aux Piémontais; on le fait dériver du mot provencal
correspondant (BLANCHET 1991 : 19), mais il faut signaler son
homophonie avec le mot piémontais (GRIBAUDO 1996 : 70) : on
ne peut donc exclure une dérivation de ce sobriquet (comme on
verra pour le cas de Bachin) du patois méme de ceux qu'il
designait. Mé€me babi, comme bachin, s’est popularise par la suite
comme désignation collective des Italiens : « Ce mot babi garde
aujourd’hui encore, dans la région marseillaise, une certaine
vivacit¢ non pas dans I’emploi mais dans le souvenir. Le
dictionnaire de provencal moderne ¢laboré par Philippe Blanchet
(BLANCHET 2004) atteste de 1’usage moderne de cet appellatif »
(FELICI 2007 : 95).

Les Italiens résidents a Marseille étaient 16.000 en 1851, 30.000
en 1866, 49.000 en 1876, 55.000 en 1879, 70.000 en 1891, 97.000
en 1911, jusqu’a représenter entre 10 et 20% de la population de
la ville et entre 80 et 90% des étrangers (TEMIME 1985 : 40,
LOPEZ - TEMIME 1990 : 70). Nombreux furent les épisodes
d’intolérance contre ces immigrés, a partir des « Vépres
marseillaises » de 1881, aux affrontements entre Francais et
[taliens apres 1’assassinat du président Sadi-Camot par un
anarchiste italien en 1894, I’ann¢e apres le grave épisode
d’Aigues-Mortes (BARNABA, 1994).

L’écrit polémique le plus connu contre I’immigration italienne
est le roman a thése L’invasion, de Louis Bertrand (1866-1941),
publié en 1907.

A propos de I’intégration linguistique et sociale des immigrés
italiens, cfr. surtout MILZA 1978, VEGLIANTE 1986.

Cette observation regarde par exemple Tunis, Buenos Aires,
Gibraltar et San Francisco, villes toutes ou une immigration
italienne massive, au cours du XIX® siécle, est précédée de
quelque dizaine d’années par I’enracinement de colonies ligures,
qui vont donner une contribution décisive au coloriage de



37

I’« italianité » locale. Cfr. entre autres PENDOLA 2007 pour
Tunisi, TOSO 2005b pour Buenos Aires, ARCHER 2006 pour
Gibraltar, CINEL 1982 : 212-221 pour San Francisco.

Ce texte est rapporté en annexe a MERLE 2005.

Tout cela explique en particulier comme, en Gélu, la référence
aux Geénois soit le terme de parangon pour souligner sa propre
antipathie vers les autres composantes du Melting Pot marseillais.
Cfr. a ce propos la glose a Francio en annexe au roman Nouve
Grané (GELU 1856a) : « Natif ou habitant du nord de la France.
Qui parle le francais avec 1’accent du Nord. Jusqu’a la conquéte
d’Alger, le Franciot a ¢té souverainement antipathique aux
Provencaux, et surtout au Marseillais pur-sang. Il n’y avait guere
que le Génois qui inspirat a ces derniers une aversion plus grande,
et apres le Gavot du Queiras, c¢’était encore le Franciot qui leur
paraissait le plus ridicule des enfants d’Adam. A la vérité, le
Franciot, de son co6té, rendait avec usure au Marseillais, haine,
dédain et raillerie... Au reste, depuis 1832, les choses ont bien
changé. Les vieux Marseillais sont maintenant tout-a-fait
débordés par les Franciots ; et ce nom, jadis si honni, n’a presque
déja plus cours, sauf dans quelques ruelles aux environs de
I’Oratoire ».

Dans les notes lexicales a son roman Nouvé Grané Géelu avait
glos¢ dans ces termes la dénomination populaire du quartier :
« Désignation populaire des vieux quartiers de Marseille, et
surtout du sale quartier des Grands-Carmes, sur la colline au Nord
du Vieux Port, espéce de Ghetto immonde, aujourd’hui habité
presque en entier par des Génois. C’est probablement de ces
émigrants liguriens que nous vient cette appellation moiti¢ arabe,
moitié italienne de Bagatouni» (GELU, 1856a). L’origine du
nom Bagatouni est incertaine, mais en tout cas elle ne reflete pas
un lien étymologique avec des mots génois en particulier.

Les mots cités sont enregistrés par MISTRAL 1878-1886 comme
du provengal, mais, sauf le cas de piafo, trouvent des
correspondances pleines en frangais aussi: filou « filou»
(I,1134), piafo « homme fringant, fashionable, gaillard ; polisson,
filou, vaurien; truand, pitaud, rustre » (I1,564); polisson



38

« polisson » (I1,613), rustre « rustre » (11.824).

La perception des différences régionales a D’intérieur de la
communauté italienne par les Marseillais « pur-sang » était
changée avec 1’évolution de I’immigration: dans ce sens, «la
terminologie xénophobe change progressivement. Le ‘Napolitain’
remplace le ‘Piémontais’ dans cette singuliere échelle des
valeurs » (LOPEZ -TEMIME 1990 : 72), pour le fait que les
Piémontais, installés a Marseille d’une €époque plus ancienne,
¢taient désormais mieux intégrés. Il faut ajouter que les Italiens
du Nord communiquaient aux Marseillais leur propre antipathie
vers les Méridionaux : un intellectuel italien comme
CAMPOLONGHI 1902: 72, observe de son part comme « les
nervi, comme on appelle alors a Marseille les délinquants,
viennent tous [...] des provinces du sud de I’Italie » (FELICI
2007 : 94).

« Soit : Pierre-Peau / tes mollets / sont pleins de sciure / Pierre-
Peau / tes mollets / de sable sont pleins... La chanson provengale
traditionnelle nomme Isabeau au lieu de Pierre-Peau » (N.d.A.).
La source de Maurras, en rapportant le proverbe sur la sagacité
des Génois, c’est MISTRAL 1878-1886 : 11,46, s.v. genouveés,
ginouvés : « Per troumpa ’n judiéu fan quatre crestian; per un
genouves fan quatre judiéu ».

« Feuille volante, Lou Dé¢sespoir de Misé Blesquin, vo la
Démoulitien deis vieis quartiers. Paroles de J. Gal. Chanté par M.
David, au Casino. Graphie originale » (N.d.A.).

Mistral enregistre aussi des derives : « BACHINAIO, s.f. ‘Les
Génois et Génoises, a Marseille’, v. Genouves : Carriero dei
Bachinaio (LOU TRON DE L’ER); BACHINAS, -ASSO, s.
‘Vilain Génois, grosse Genoise’: Es uno soto clico aquélei
Bachinas (F. ARNAUD) ». Sa note etymologique a €té copi¢ sans
citer ses origines directes et indirectes par GAIDOZ — SEBILLOT
1884 : 355 : « Bachin, bachino Soubriquet des Génois qui vont
travailler a Marseille. Les Génois ont presque tous le sobriquet de
Jean-Baptiste : dans le dialecte de G|nes, Baptiste se dit
Bachichin, et par abréviation Bachin. Parla Bachin, c’est parler le



39

patois de Génes ». On notera néanmoins la differente perspective
de ces auteurs (les Génois vont, et non viennent) et la substitution
gratuite de prénom avec sobriquet.

D’apres STAMMERJOHANN 2007 : 291, qui reprend a son tour
le texte de LECCESE POWERS 1997: 73. La traduction
italienne du récit de voyage se lit dans MARCENARO 1987 : 86-
100.

A propos de la translation des reliques de Myra en Lycie a la
cathédrale génoise (1099) il y a une tradition ininterrompue a
partir du texte de Jacques de Voragine, Istoria sive legenda
translationis beatissimi lohannis Baptiste (VIGNA 1876).

Priere en vulgaire génois dediée a saint Jean-Baptiste, moiti¢ du
XIV® siécle, manuscrit de Pietra Ligure édité par ACCAME
1888 : 551. L’importance du culte de ce saint au Moyen Age est
confirmée par les différentes rédactions d’une Vie en prose
vulgaire génoise (cfr. IVE 1882-1885 entre autres).

Lode dei Genovesi, dans un Opus aureum et fructuosum de la
moitié du XV© siécle, édité dans le premier incunable génois, du
1473 (BAGNASCO - BOCCALATTE - TOSO 1997 : 46).

Gio Batta nait de I’abréviation latine To. Bap.ta : ¢’est une forme
exclusivement ligure (dans le Veneto on connait la variante
graphique Giobatta : CAFFARELLI 2009 : 290) : Gio Bata est le
prénom du Bachin de Bagatouni, le roman de V. Bernard.

Pendant que le prénom Battistina est diffusé aussi dans le reste
d’Italie, le féminin Battista me parait tres peu connu hors de la
Ligurie. Entre les personnages qui ont port¢ ce prénom il faut
rappeler 1’€crivaine religieuse et mystique Battista Vernazza
(1497-1587).

Batesto est présent dans la forme Baptesto dans la Vie anonyme
(XIV© siécle) de Saint Jean-Baptiste en génois (« lo beatissimo et
gloriosso messer san Zoane Baptesto», IVE 1882-1885: 30).
Dans le génois urbain et littéraire Battesto surveécut longtemps
surtout en tant qu’hagionyme : ra Messa dro Batesto ¢€tait pour
Gian Giacomo Cavalli (1590 ca. — 1656), dans la premiere moitié
du XVII° siécle, la « premiére messe dans le Déme prés de 1’autel
de Saint Jean-Baptiste » (CAVALLI 1745: 27: mais cette



40

¢dition, qui glose le signifi¢, souligne que ce mot n’¢tait plus en
usage dans la moitié du XVIII® siécle). Dans un intermezzo de la
moitié du XVIII® siécle Battesto est déja considéré une variante
rurale (GAMBERINI - PONTE 1988). On observera que le
classique CASACCIA 1876: 857 donne la forme Battista comme
exclusivement féminine, avec le diminutif Battistinna, mais peut-
étre s’agit-il d’une erreur.

Autre forme qui dépend de 1’abréviation Bap.ta, attestée en 1507
dans une chronique sur les évenéments de I’année (PANDIANI
1905 : 347); sur cette variante s’est forme le diminutif féminin
Battinna (PANDIANI 1905 : 405), qui fut tres diffusé entre les
dames de I’aristocratie génoise.

Baciccia et Baciccin sont les formes cités par CASACCIA 1876 :
857, OLIVIERI 1851 : 550, et FRISONI 1910 : 296 ; Casaccia et
Olivieri enregistrent aussi Ciccia e Ciccetta. Je connais aussi dans
I’usage les formes abrégées ou altérées Ba(c)ci, Baciciolla,
Bacicetta, Ciccin, Cin etc.; Baci est diffusé surtout dans la
Riviera di Ponente.

Le nom identifie plusieurs personnages et correspondants du
pocte Giuliano Rossi (1590ca. - 1654), auteur de poemes
d’occasion dédiés aux membres de I’aristocratie et de la haute
bourgeoisie ligure. Sa production, tres large, est toujours inédite
pour la plus part, et reste consigné a une tradition manuscrite
impressionnante. Pour les citations du prénom Baciccia on peut
consulter par exemple le manuscrit II.1.12. de la Bibliotheque
Berio de Génes, par exemple aux cc. 87r. e 142r.

« En TItalie septentrionale Baciccia signifie désormais ‘génois’ »
(PLOMTEUX 1975 : 158). La dénomination Baciccia pour les
Génois a fini pour se superposer a celle de Figoni, de plus
ancienne documentation, qui se limite aujourd’hui aux territoires
marginaux de I’aire ligure et qui est encore utilisée pour indiquer
le dialecte ligure qui se parlait dans certains villages de la
Provence orientale (TOSO 1995).

Le mot est connu en italien a partir du 1887 selon DE MAURO
1999 : 1,564 : cfr. aussi BATTAGLIA 1961-2002 : 1,931 (baciccia
«nom qu’en I’Italie du Nord désigne le Génois » e « homme gras,



41

gros dodu, trés paresseux »), et par comparaison les formes
piémontaises (GRIBAUDO 1996: 71) et du lombard
(CHERUBINI 1839-1843 : 1,382) qui signifient « balourd,
nigaud » : ce dernier signifi¢ est li¢ probablement di a 1’antipathie
traditionnelle entre les Ligures et les Septentrionaux.

On peut rappeler ici le compositeur Juan Bautista Deambroggio
(1890-1963), tres connu entre les aficionados du tango comme El
Bachicha.

Cfr. entre autres ARRAZOLA 1953 : 31 (bachicha « extranjero
de baja ralea. Dicese especialmente del italiano. De Baciccia,
Bautista, en dialecto genovés»); ABAD DE SANTILLAN,
1976 : 37 (bachicha «apodo que se da a los italianos,
especialmente a los genoveses, por ser muy comun entre ellos el
nombre Bautista, Baciccia ») ; GOBELLO - OLIVIERI 2004 : 31
(bachicha « persona italiana, principalmente si es genovesa ». Il
faut observer que I’ethnique xeneise, zeneise, qui reflete la
phonétique originale du mot ligure, est bien connu en Argentine
avec son signifi¢ de « génois » ; aujourd’hui pourtant il est utilisé
surtout quand on fait référence « al club de fatbol Boca Juniors,
por estar situado en el barrio de la Boca, de tradicion genovesa »
(GOBELLO - OLIVIERI 2004 : 340, cfr. aussi MEO ZILIO
1963-1964 : 262).

CHIAPPARA 1978 : 65: «bachicha del genov. Baciccia, de
Bautista. En nuestro ambiente, es voz que se da como apodo
carifoso, y corrientemente se empleaesta palabra para nombrar al
muchachén gordinflon, apocado e irresoluto, medio bagual, sin
seso, como raviol de fonda » ; « bachichin genov. diminutivo de
bachicha, chico que vive a la te criaste, medio tarambana o poco
avivado, babieca o bastante palurdo » ; aussi selon MEO ZILIO
1964-1965 : 247, en Uruguay le mot « ha perdido toda relacion
con los italianos » ; CHIAPPARA 1978 : 453 cite zeneise pour
« genoves » y « aficionado del Boca Juniors ».

« A Valparaiso, a Santiago et dans toutes les villes d’une certaine
importance du Chili les boutiques a I’ingros, et surtout au détail,
¢taient de proprieté de Ligures, dont une grande partie s’appelait
Jean-Baptiste, Baciccia selon leur idiome ; les boutiques étaient



42

situées surtout a 1’angle des ilots, et pour cette raison le Bachicha
de la esquina s’est popularisé¢ dans le paysage et dans le langage,
indiquant le détaillant a 1’angle [...] toujours ligure ; chez-lui les
habitants trouvaient presque tout ce qui €tait nécessaire au besoin
de la famille » (GIULIANI BALESTRINO 2000 : 102); selon
MEO ZILIO 1964-1965: 248, au Chili le mot signifierait
« italien » en général.

« Bachiche. En casi todo el litoral del Ecuador tsase esta palabra
para designar con ella a los italianos, a veces, como tratamiento
de carifo, y otras como despectivo. Segiin lo que escribe Monner
Sans, creo que esta voz nos ha venido de la Republica Argentina :
Bachicha, Bachichin : nombres carifiosos que se daban en Génova
y aqui, y en Chile, que yo sepa, al individuo natural de Genova »
(LEMOS RAMIREZ 1922 : 7).

MEO ZILIO 1964-1965 : 248 mentionne encore bachiche pour
« italien » dans 1’usage courant au Perou et a Panama. Au-dela de
cette diffusion intercontinentale, il faut encore signaler que
I’1dentification des Génois par un prénom traditionnel s’étendrait,
selon une étymologie populaire tout-a-fait peu probable, aux
membres de leur ancienne communauté de Gibraltar (TOSO
2007) : mais a cette hypothese qui fait dériver le nom llanito o
yanito qui désigne aujourd’hui les habitants de Gibraltar et leur
patois (CAVILLA 1978 : 3-4) d’un diminutif du prénom Gianni
qui aurait eté tres diffusé parmi les Génois de la colonie
britannique, on peut sans doute préférer I’opinion de KRAMER,
1986, qui réalisant un parallele avec des dénominations comme
Plattdeutsch ou Plain English lie le nom du patois (¢tendu en suite
a ses parlants) a D’adjectif espagnol llano dans le sens de
« coulant ».

Le détective privé Bacci Pagano, par exemple, est le protagoniste
littéraire, créé par I’écrivain Bruno Morchio (1954) d’une série
de romans policiers d’ambiance génoise, publiés en Italie par
Fratelli Frilli et Garzanti.

HYPERLINK "http://www.marseilleforum.com/forum/911 160-
dictionnaire-le-langage-de-marseille.htm" wverifi¢ le 11 juillet
2010.



43

HYPERLINK http://www.om-passion.com/dicomarseillais.html,
verifié le 11 juillet 2010.

HYPERLINK
"http://fr.wikipedia.org/wiki/Expressions_marseillaises" verifi¢ le
11 juillet 2010.

Vette de Fonclare a dedié cette ¢ébauche poétique au personnage :
(rep€rable sur HYPERLINK "http://poemes-
provence.fr/category/les-gens/page/5/" http://poemes-
provence.fr/category/les-gens/page/5/, verifi¢ le 11 juillet 2010)

« Sous le grand cagnard de Marseille / une espéce croit a I’exces.
/ Méme si chacun s’en €gaye, / Personne n’ose s’en vanter : /
C’est le cacou, un gars qui frime / Avec ses biceps tout enflés / Et
tatoués : il est victime / D’un penchant pour I’étiqueté. / Roulant
sans fin des mécaniques, / Il avance en se déhanchant, / Et se gave
a fond de musique / Qui vous saolle en tonitruant. / Comme sa
vaste voiture / A un gros moteur surgonflé, / Il vous faudra laisser
passer / Ce triste sire a pietre allure / Car il agit comme un voyou,
/ Parle tres fort, €ructe et jure, / Il est vulgaire et rit de tout, / C’est
un cacou, quoi ! Ca c’est siir ... ».

C’est le cas par exemple de mots considéres « typiques » comme
bouléguer « bouger », tafanari « posterieur, fessier» ou tian
« recipient traditionnel » (BLANCHET 1991 : 25, 105, 107), qui
trouvent pleine correspondance et large diffusion dans [’aire
ligurien (PETRACCO SICARDI - TOSO 1985-1992: 1,72,
IV,10, 23), sans qu’il soit possible individuer un point commun
d’irradiation.

On doit adopter ce critere avec une certaine prudence : par
exemple, on ne saurait identifier en ligure une ascendance pour le
mot daguetou, qui serait la « corruption d’un mot génois : stylet,
petite dague, couteau catalan », selon GELU 1856b.

HYPERLINK http://www.amesclum.net/Cosina%20PDF/Pates.p
df, vérifié le 11 juillet 2010.
Ce passage serait confirmé par une source incontrolable



44

(HYPERLINK "http://www.om-
passion.com/dicomarseillais.html" http://www.om-
passion.com/dicomarseillais.html, cit., verifi¢ 11 juillet 2010),
selon laquelle, a Marseille, massacan « désignait un magons puis
un mauvais magon, il désigne maintenant un mauvais ouvrier ».
Une participation significative d’immigrés ligures a Dactivité
¢dilitaire est confirmée par la popularisation du mot ginouveso
qui indique une « corniche de toiture a forme génoise. Trois ou
quatre rangs de tuiles superposées et faisant saillie graduée 1’une
sur I’autre en dehors du toit » (GELU 1856a).

L’¢étymologie traditionnelle le renvoie au turc kanca emprunté du
grec kampsoOs « recurvé » mais si la documentation italienne (fin
du XV° siécle: CORTELAZZO - ZOLLI 1979-1988 : 1,475)
s’accorde avec cette hypothese, 1’ancienneté des attestations en
espagnol (1331, COROMINAS 1967 : 291) laisse penser a une
irradiation de 1’aire ibéro-romaine et a une origine prélatine. Les
attestations plus anciennes en génois sont contemporaines a celles
de I’italien (APROSIO 2001-2003 : 1,1,418: 1477, en latin
vulgaire dans la forme ganchium).

C’est ¢évident la deérivation du mot provencal cagnard
« somnolent » de *CANIA «canicule, chaleur é&touffante »
(MEYER-LUBKE 1972 : 1548a), qui en Ligurie a donné cagna
dans le signifi¢ de « faiblesse, harassement dii a la chaleur »
(TOSO 2004 : 368).



45

LE BRIGASQUE OCCITAN ?

1. Introduction

Non, le brigasque n'est point occitan. Il l'est cependant dans
I'optique d'une nouvelle génération de néo-occitanistes italiens.
Optique stimulée sans doute, et de toutes facons alimentée a présent,
par la loi minoritaire italienne, promulguée fin 1999, apres vingt ans
de violentes discussions. Le brigasque est la langue / le dialecte de
La Brigue (A Briga, France, Alpes-Maritimes), de quatre communes
/ bourgs de la Province de Cunéo (Italie, Région Piémont), et de
deux autres situés en Ligurie (Province d'Imperia, Italie) (cf. carte p.
49). Ce dernier groupe brigasque vient de se voir décerner le statut
de langue minoritaire occitane. C'est l'activité néo-occitaniste
concernant le brigasque, et les stratégies argumentatives mises en
cuvre pour présenter une image « corrigée» de la réalité
linguistique, qui constituent 1'objectif de la présente contribution.

2. Lalangue

Quelle est cette « realité linguistique » ?

Le brigasque fait partie du groupe royasque, c'est-a-dire des
dialectes parlés dans la vallée de la Roya ; vallée qui nait a I'extréme
est des Alpes Maritimes francaises pour se jeter, apres 60 km, dans
la Méditerranée a Vintimille. Les communes royasques sont, du
Nord au Sud: Tenda, A Briga, Saorge-Fontan, Breil, Penna,
Olivetta et Fanghetto. Airole cependant, a une dizaine de km au sud
de Fanghetto, obé¢it brusquement au systeme Vintimillois (voir
carte).

La Roya se trouve coincée entre les deux nations : En 1860, la
moyenne Roya fut cédée, avec le Comté de Nice, a la France; la
frontiere nationale passa ensuite entre Saorge et La Brigue. C'est par
le trait¢ de paix de 1947 que trois autres communes royasques
(Tenda, Briga, Penna, rebaptisés Tende, La Brigue, Piene) furent
annexées par la France.



46

« Coincée », la Roya l'est aussi entre les trois grandes aires
linguistiques : le domaine d'oc (nigois et provencal alpin), le
piémontais (variantes turinoise et alpine), et le ligurien occidental
(cotier et alpin). Ce qui souleve la question de déterminer auquel
des trois types linguistiques le royasque est tributaire.

Cette aire alpine (Roya et vallées voisines) disposait de bonne
heure d'une documentation dialectale permettant une classification
approximative. En effet, l'histoire de la question d'avant 1980 ne
mangque pas de réponses. Une nette majorite des spécialistes réclame
une identité galloitalienne (ligurienne, parfois avec des influences
piémontaises). Quant au brigasque, bien connu de bonne heure
grice a une petite grammaire pratique (Garnier 1898), Ronjat
(1930 : 22) le qualifie de « parler nettement italien ». De maniere
que pour Ronjat, en 1930, « la frontiere politique parait coincider
avec la limite des langues ». Par contre, les dialectes royasques au
sud de la frontiere de I'époque (c'est-a dire de Saorge a Olivetta),
seraient melangés avec le nicois, comme Menton. Ce classement -
peu documente d'ailleurs - contredit I'opinion commune de 1'époque.

Je ne veux pas insister ici' sur la multitude des jugements
classificatoires donnés avant 1980, tatonnants encore, parce qu'une
analyse détaillée et complete des donné€es dialectales des Alpes
Maritimes faisait cruellement défaut. C'est bien la tache a laquelle
se voua un jeune chercheur de l'universit¢ de Nice, Jean-Philippe
Dalbéra, avec sa monumentale thése présentée en 1984 (parue
seulement en 1994). Dalbéra (1984/94) présente des analyses
comparées de tous les aspects systémiques (phonologie-
morphologie-syntaxe, lexique aussi) de tous les dialectes du
département, et en plus une reconstruction de l'évolution de ces
systemes. Il en résulte, pour notre vallée, une rupture complete : « ...

' Les essais de classification donnés jusqu'a 1970 sont examinés dans
Forner (1995). Les grandes distorsions ne s'observent curieusement
que dans l'apres-guerre qui dans notre région persista longtemps, cf.
Forner (2004, 2010a).



47

une aire royasque se detache avec netteté du reste du département :
toutes les isoglosses, morphologiques, syntaxiques, phonologiques,
lexicales, convergent» (Dalbera 1991, aussi 1986a). C'est bien le
phénomene qu'on a I'habitude de nommer une limite de langues ! Ce
faisceau d'isoglosses, compact, sépare la haute Roya de la vallée
voisine a l'ouest, la Vésubie, tandis que plus au sud, il se ramifie,
Menton (et parfois aussi Sospel) étant tantot inclus, tantot exclu de
l'espace 'royasque'.

Prenons ce paquet d'isoglosses comme preuve formelle de la non-
occitanité du royasque. Les contenus qui définissent chacune des
isoglosses sont amplement exposés par Dalbéra (1984/94)*: pas
besoin de les répéter ici. Qui voulait prétendre a une classification
occitane du royasque, devrait d'abord 'revisiter' chacune de ces
isoglosses.

Vu que les proches parents du royasque ne se trouvent pas a
I'ouest (sauf naturellement une parenté latine), reste a savoir si le
royasque s'attache a l'une des autres langues des alentours. En
comparant le royasque avec le ligurien parlé a la Riviera
occidentale, nous trouvons presque autant de différences que du
coté nigois. Avec les parlers de la plaine piémontaise, les
divergences sont encore plus fortes. Donc, une langue a part ! Cette
classification « a part » serait correcte si I'on ne trouvait pas, dans
les hautes vallées liguriennes, celles de la Nervia et de 1'Argentina
(du Tanaro en partie aussi), des parlers archaiques qui partagent
avec les voisins royasques l'essentiel des traits phonologiques,

* La thése de Dalbera (1984/94) comporte deux volets : Une typologie
structurale, et une typologie €volutive. Voici les sections structurales
qui concernent le type royasque: Phonologie: p. 132-146,
morphologie nominale : p. 222-231, 248-250, morphologie verbale :
p. 267, 282-290, 294-304. Sur la typologie évolutive : 567-575, 579,
608-637. « Conclusion » : 638-654. - Une centaine de pages ! Cette
limite linguistique se trouve thématisée 'en raccourci' dans : Dalbera
(1986, 1991, 2003, etc.).



48

morphologiques et syntaxiques’. Il s'agit des dialectes pignasques et
triorasques (en partic l'orméasque)’, qui représentent une forme
archaique de ligurien’. Il y a donc un deuxiéme faisceau d'isoglosses
qui définit la limite sud-est, faisceau qui inclut le pignasque et en
grande partie aussi le triorasque, mais exclut les autres parlers
liguriens. Ce deuxieme faisceau est serré¢ entre le bourg de
Fanghetto et la petite ville voisine d'Airole’, tandis qu'entre Pigna et
la cote il se desserre; par contre, la rupture est de nouveau nette face
aux voisins a l'est (méme ceux de la haute vallée de 1'Arroscia), qui
parlent des dialectes proches de ceux de la moyenne Riviera. La
carte qui suit montre les deux faisceaux d'isoglosses. Les deux
faisceaux d'isoglosses définissent un groupe linguistique appelé
généralement « ligurien alpin » (ou : « intémelien alpin »)

> Cf. Forner (1986, 1989), avec la définition d'une trentaine
d'isoglosses.

* Val Nervia : Pigna-Buggio-Castelvittorio (« dialectes pignasques » -
avec un peu de tolérance on pourrait y compter aussi le parler
d'Apricale) ; Val Argentina : 6 villages situés sur les collines autour de
Triora, jusqu'a Glori dans la moyenne vallée (« dialectes
triorasques »). Le dialecte d'Ormea (haut Val Tanaro) a accueilli bien
des traits du ligurien type Albenga et type Génes, comme d'ailleurs en
majeure mesure le dialecte de Pieve di Teco (haut Val Arroscia).

> « archaique » - selon la philologie traditionnelle - dans le sens de
systéeme qui engendra celui de Vintimille (etc.). Mais en réalite, il n'y
a pas de continuité de 1'évolution entre ces deux types de ligurien : Le
ligurien cotier doit son existence bien plus a l'exportation du dialecte
de Génes dans sa forme médiévale : Tous les traits qui constituent la
distinction entre le vintimillois et le pignasque, sont identiques au
génois antique (du XIV® s. et avant). Nous savons depuis peu que
Sanremo doit son existence a une colonisation du début du XI® s. mise
en ceuvre par I'épiscopat de Génes (cf. Forner 2008a).

® Airole est une colonie vintimilloise du début du XVI® s. (L.Rossi
1998). Airole fut choisi comme point de I'AIS - évidemment sans
connaissance de ce fait.



49

Carte montrant les limites du ligurien alpin

VERDEGGIAJ‘ h

/ }
\

l OcNi I [ LiéAlQ ]

OcNi :
faisceau d'isoglosses du
nigois

LigAlp :
faisceau d'isoglosses du
ligurien alpin

1T :
frontiere

CAPITALES :
Villes / bourgs de langue
BRIGASQUE

Toujours a propos de cette carte, il convient de souligner qu'il n'y a
pas de troisieéme faisceau comparable en épaisseur, surtout pas entre
la Roya et les vallées d'Italie. Il est vrai que chacun des dialectes
concernés possede une forte individualité, qu'il est donc entouré
d'isoglosses spécifiques. Il est vrai aussi qu'entre les dialectes en
question, il y a des degrés de parenté fort différents : on peut trouver
une relative parenté entre le saorgien et le pignasque, ou entre le
brigasque et le triorasque, on peut distinguer entre deux types de
royasque, la limite passant entre Saorge et Breil. Mais de toutes
facons, les solidarités linguistiques ne sont point dues a la vall¢e. Le
fond de la vallée, d'ailleurs, était resté inaccessible jusqu'en 15937,

" Le Grand Chemin Ducal, du Duc Charles Emmanuel I de Savoie,
ouvrant au commerce turinois la voie vers Nice et la Méditerranée.




50

avant, les seules voies d'acces furent les sentiers de mule qui
passaient sur la montagne. Nous sommes en haute montagne, la vie
est définie moins par les vallées que par les massifs montagneux,
alpages qui en éte, furent les centres de communication.

3. « La nation occitane »

« La nation occitane » est le titre de I'écrit programmatique de
Frangois Fontan (1967)°, fondateur en France du Parti National
Occitan (PNO) et en Italie, du Movimento Autonomista Occitano
(MAO). Selon l'auteur, le concept de nation se base sur le concept
d'ethnie; et celle-ci se définit par la /angue. Les frontieres d'une
virtuelle (ou future) « nation occitane » sont donc identiques aux
limites de la langue. Le terrain sera d'autant plus grand que la
classification occitane sera plus généreuse. Fontan présente donc
une description généreuse de cette limite, aussi du coté italien. C'est
ce tracé - au Piémont méridional et dans la frange occidentale de la
Ligurie - qui doit nous occuper ici.

En Italie, au Piémont occidental, les hautes vallées de langue d'oc
venaient de se réveiller peu a peu d'un sommeil de Belle au bois
dormant : Le 'prince' avait ét€¢ le grand dialectologue turinois
Corrado Grassi avec ses « Courants et contrastes de langue et
culture... » de 1958. Grassi a le mérite pratique d'avoir « messo in
moto il risveglio degli occitani d'ltalia » (Salvi 1975 : 171). En
effet, s1 le caractere occitan de ces parlers ¢tait connu des
romanistes, les 'patoisants' eux-mémes ne s'en doutérent guere.
Grassi a en plus le mérite méthodologique d'avoir intégré, dans la

C'est a cette occasion et par le méme duc que fut créé Fontan, servant
de gite d'étape, cf. Botton (2009 :51 ss.).

® F. Fontan, ayant d(i quitter la France, continue au Piémont ses efforts
pour une prise de conscience 'occitane' dans les vallées. Sa Nation
occitane paraitra en Italie, en traduction posthume avec quelques
modifications, en 1982. Parlant de langues et de leur classification, je
n'insisterai pas, ici, sur les idées nationalistes fontaniennes.



51

description dialectologique, a coté de la traditionnelle analyse
linguistique, I'étude ethnographique et sociologique (« ... de langue
et culture »). Son sujet est la lutte linguistique : la propagation du
piémontais’, au détriment des « patoués» parlés en montagne.
Jaberg (1911) avait déja montré comment les structures
piémontaises s'infiltraient mot-a-mot dans les parlers alpins. Grassi
travaille plutdt sur les signifiants porteurs de la culture alpine, c'est-
a-dire sur le [lexiqgue. 1l mesure l'avancement progressif du
piémontais par la progressive absence du lexique « alpin » : plus on
approche de la plaine, plus 1'oubli du lexique alpin est important. En
vue de reconstruction, on peut donc affirmer que méme les basses
vallées avaient posseédé la culture alpine, qui cependant est tombée
dans I'oubli.

Aucun doute que la méthode est excellente tant qu'il s'agit de
modéliser la communication. Mais si culture et langue vont de
paire, il ne faut tout de méme pas faire confusion entre les deux,
entre les choses et leurs noms d'une part, et de l'autre le systeéme
linguistique qui assure le 'tissage' de la communication : deux
communautés ayant la méme culture peuvent fort bien pratiquer
deux langues différentes, et inversement. Si les pastres du Piémont
occidental parlent une langue qui ressemble a celle des bergers des
Pyrénées ou des Cévennes (tous les trois ont un parler d'oc), cela
n'implique pas l'identité de l'activite¢ pastorale (en effet, la culture
pastorale diverge). Et si la culture des pastuu brigasques-
pignasques-triorasques est identique a celle des pastres de la Tin¢e
ou de Blins (c'est le cas), cela n'implique point un systeme

> Le piémontais (turinois) fonctionnait - au moins jusque dans les
années '80 - comme langue de prestige aussi dans les vallées, y inclus
celles de la Province de Cuneo, avec la haute Roya (avant 1947). Dans
les années '80 encore, a Tende et La Brigue, les hommes de plus de 60
ans maitriserent bien le piemontese illustre : Pour une discussion entre
un tendasque et un limonasque ages, la langue usuelle fut alors le
piémontais, non l'un ou l'autre des patois, ni l'italien (qu'ils parlaient
bien pour l'avoir appris a I'école), ni le francgais (qu'ils parlaient sans
probleémes), ni le nigois (qui se comprenait).



52

linguistique 1dentique. Si la méthode ethno-linguistique (et
I'équation qui en résulte : « alpin » = « occitan ») est bonne dans les
vallées occidentales du Piémont (ou les langues en jeu se limitent a
deux), elle ne I'est pas dans les vallées ou une troisieme alternative
est présente : C'est le cas a Limone (au Nord du Col de Tende) et a
plus forte raison dans les hautes vallées de I'Apennin contigu : Il est
vrai que les traits « alpins » y sont fréquents, mais peut-on exclure'
ici - vu le voisinage ligurien - que ces traits puissent correspondre a
un troisieme systeme linguistique (ligurien p.ex.)? L'équation citée :
culture = langue, alpin = occitan, archaique = occitan, vaut pour
un espace logique réduit a deux ¢léments (espace binaire : ce qui
n'est pas piémontais est occitan : preuve indirecte), elle ne vaut pas
pour des realités plurifactorielles, et elle est de toute facon sans
valeur pour la classification de systemes linguistiques. Ceci
n'empéche qu'au Piémont cette équation a réussi a créer un nouveau
concept, inflationniste, d'occitan.

Muni de ce bagage théorique et du questionnaire de M. Grassi
qu'il utilise a des fins classificatoires, M. Fontan continue sa
recherche sur la limite de 1'occitan et il découvre - comme Grassi -
des traces occitanes dans les basses vallées, et a Limone. En plus, il
detecte des traits alpins plus a I'Est dans les parlers du Kye (vallées
de Mondovi, dont le caractere occitan sera confirmé deux ans plus
tard par M. Grassi, avec des arguments tres faibles). M. Fontan
remonte ensuite le Tanaro et découvre les parlers brigasques du
Tanaro, « un dialecte provengal » (parce que pareil aux dialectes de
la Roya qui est frangaise [ !]); cependant, précise-t-il, « il est connu
que dans l'Etat italien Realdo et le bassin de la Nervia parlent italo-
ligurien » [p. 173] (rappelons que Realdo est un ilot brigasque !).

' Cette exclusion continue a étre pratiquée a 1'Ecole de Turin: On
cherche des archaismes dans les vallées de Mondovi, et dans des
textes anciens de Mondovi, afin d'en 'prouver' le fond occitan.
L'hypotheése de Telmon (1972 :151), qui veut que Mondovi avait fait
partie de « una vasta fascia di provenzalita », continue d'animer les
recherches actuelles a Turin. Mais ceci dépasse un peu notre sujet.



53

Ce passage sur Realdo - supprimé d'ailleurs dans I'édition italienne
de 1982 ! - 1llustre 1'état des connaissances de l'auteur.

Cette classification de la réalité royasque par Fontan (1967),
dépourvue de pieces justificatives, ne fait que continuer la logique
empreinte par 1'école de Turin : Si les dialectes de Limone et du Ky¢
peuvent étre classifiés occitans malgré la distance typologique, alors
I'écart entre le Kye et le royasque, ne freine rien non plus. En effet,
la classification fontanienne du royasque n'a fait que préluder a ce
qu'une ¢leve de I'Institut ALI publiera peu apres : Mme De Caroli
(1973) qui travaille sur la vallée qui se trouve entre Limone et les
vallées du Kye, bien plus piémontisée que les vallées voisines,
essaye d'y prouver un substrat « provencal ». Son analyse se limite -
conformément a la tradition turinoise - a une comparaison a deux
termes, c'est le piémontais et le « provencal ». Son corpus
« provencal » est constitué¢ par les matériaux (ALF et ALI) des trois
dialectes de Menton, Fontan et Briga, parce que ce sont, dit-elle, les
« localita dell'area provenzale transalpina piu vicine... », et que les
« innovazioni di tipo alpino-provenzale » ont dii €tre transmises par
cette vallée. La méme idée sera appuyée par Grassi (1977): « 4
decisive contribution to the conservation of cultural and linguistic
unity on both sides of the Alps has been made by the passes of (...)
and of Tenda in the Cuneo region,...». La Roya est donc
« provencale »'', malgré la littérature linguistique; pas besoin
d'apporter des preuves.

Cette preuve cependant, celle de l'occitanité de nos dialectes,
aussi du brigasque, est finalement tentée par le linguiste piémontais

"' Le caractére provencgal de la Roya est une opinion laique assez
répandue (et pardonnable au niveau laique), qui s'explique par une
interprétation linguistique de la frontiere : La Brigue se trouvant en
territoire francais, sa langue ne peut étre de souche 'italienne'. C'est
ainsi que Moriani (1981 :79 s.) prédit que 1'identité linguistique du
brigasque du Tanaro doit résulter du contact entre les quatre aires
linguistiques qui l'entourent : le piémontais (moins important), le
ligurien, le provengal alpin, et le « provenzale marittimo e basso
alpino (la val Roia in generale) ».



54

Franco Bronzat (1978). Il commence - comme il faut - par
déterminer les traits (entre autres phonologiques, morphologiques)
pertinents (pertinents seulement par rapport au pieémontais, pas a un
troisieme terme), et il établit les isoglosses correspondantes, ce qui
donne une limite linguistique entre la plaine piémontaise et la
montagne. Mais des qu'ill arrive en Val Tanaro, il ¢largit
opportunément sa méthodologie d'un troisieme critere : c'est le
dialecte d'Ormea, qui est le plus proche dans la méme vallée.
Ormea, ce fut le poste de frontiere, les marchands venus de la cote
ligurienne (d'Albenga ou d'Imperia) €taient contraints d'y faire halte
(etc.). On sait que I'orméasque est un dialecte mixte, avec bien des
¢léments liguriens. Donc finalement une argumentation basée sur un
espace logique non binaire, mais a trois termes. Cette comparaison
avec le matériel ligurien présent dans l'orméasque montre une
divergence nette du brigasque, ce qui semble induire la diagnose
que le brigasque n'est pas ligurien, donc qu'il est provencal. Mais les
traits liguriens de l'ormeasque sont les traits du ligurien central
(importes a partir de Génes, Albenga, Imperia), pas ceux du ligurien
intémelien, et surtout pas ceux de l'intémélien alpin: Si Bronzat
avait choisi comme troisieme terme, au lieu d'Ormea, le pignasque
ou le triorasque®, il y aurait eu convergence pour tous les traits qui
dans son ¢tude accusent divergence. Et il aurait dii conclure que le
brigasque est ligurien.

La littérature linguistique de 1'époque - sans avoir d'ambitions ni
exhaustives ni classificatoires - confirme pour la plupart le caractere
ligurien”, quelques auteurs reprennent l'opinion turinoise'. Les

"2 11 est vrai que les faisceaux d'isoglosses qui définissent le ligurien
alpin (§ 2), n'étaient pas encore définis a 1'époque. Mais des matériaux
dialectaux, pignasques et triorasques, €taient a disposition. Méme bien
plus tard, en 2008, Bronzat ignorera la littérature spécialisée (cf. § 9).

P Devoto&Giacomelli (1972 :1), Bec (1973 :111-12), Plomteux
(1975 :8 s.), Rohlfs (1971 :888, n.6 : « Fontan... parle un patois de
type mentonnais, ou les emprunts a l'italien sont extrémement
fréquents »), 1d. (1978 : parente lexicale), Palermo (1977 :340, 342),



55

critiques ne manquent pas: Pellegrini (1977 : 36) est sceptique
quant a la limite italo-occitane tracée (« sicuramente in eccesso »),
et en plus quant a la pertinence geolinguistique des traits choisis
(parce que les mémes traits caractérisent aussi d'autres parlers
marginaux de la plaine padane, et aussi parce qu'ils sont
« archeologici »). En plus, la distance systémique du Kye par
rapport a 1'occitan ne passe pas inapergue’’.

4. La soif d'occitanité

Ces petites remarques d'ordre linguistique ne freincrent pas le
desir de se sentir occitan : la tentation était grande pour des raisons
affectives et matérielles.

Raisons affectives: Ce classement permettait de renverser
'autoévaluation qui précéda. Si jusqu'a ce moment la propre langue,
la propre culture furent censées bien inférieures a celles de tous les
voisins (piémontais, liguriens, nicois), 1'hypothése occitane inversa
la polarité de ce jugement : en tant qu'occitan, on participait de celle
qui avait été la premicre langue de culture de I'Europe, on participait
des persécutions de foi, on ¢tait part de la « grande nation
occitane » ; on ¢tait devenu, d'un coup, troubadour, martyre,
minoritaire, on surpassait tous les voisins. Ce fut bien le climat dans
les vallées piemontaises au début des années 80. Je me rappelle
I'enthousiasme d'un jeune pocte dialectal (connu lors de mes
enquétes dans les vallées au Nord du Col de Tende) qui me raconta

Bouvier (1979 :59) (pour des traits phonétiques et « vocabulaire
surtout »).

' Berruto (1974 :36); Salvi (1975 :169); Scarsi (1980) se référe au
royasque comme « provenzale alpino ». Plus tard, en accord avec les
néooccitanistes, Salvi (1998 :9,10; 12) postulera l'occitanité de Briga
Alta et de Olivetta ; il semble ignorer l'existence de Verdeggia, Realdo
et Viozene.

P Martel (1983 :25) remarque dans le kye actuel « una morfologia
largament piemontesa » ; pour Ballone (1984 :25s.), le kye¢ sous le toit
occitan constitue « una minoranza nella minoranza ».



56

sa récente prise de conscience occitane comme un ¢événement
bouleversant, comme une conversion miraculeuse. La détection
occitane - la presse en parlait, des revues politiques ou régionales'’
la propageaient, des livres par ailleurs sérieux dressaient des
catalogues des communes 'occitanes'. C'est le cas de Ballone
(1980a :70) qui pour la Province de Cuneo présente une liste de 52
communes, parmi lesquelles figurent non seulement Limone et les
vallées du Kye, mais aussi Briga Alta (Val Tanaro). Le caractere
occitan de ces parlers, s'il n'était pas certifie¢ par la littérature
linguistique, I'était par les médias.

S'y ajoute le travail de 'missionnaires', pour ainsi dire, qui avaient
la charge de 'précher' la 'foi' occitane, dans les vallées du Piémont
meéridional, un peu plus tard aussi dans l'aire brigasque. La plupart
de mes informateurs brigasques (des années 1980-84) se montrerent
sceptiques face a I'hypothese occitane. Un atout important avait éte /
est la musique folklorique: Moriani (1981: 73) raconte
I'enthousiasme avec lequel un groupe folklorique occitan du
Piémont fut accueilli par deux jeunes d'Upega (Briga Alta) désireux
de revivifier la tradition musicale locale par cette « initiative
occitane » (que lui avait le plaisir de présider en qualité de
représentant de l'association occitane Lou Soulestrelh). Soit dit en
passant que depuis un demi siecle ou plus, la tradition musicale est
morte soit dans la Roya soit dans l'aire brigasque de I'ltalie : les
ethnomusicologues - méme les enquétes des années 60 récemment
redécouvertes et éditées en partie'’ - y ont trouvé bien peu de traces;

16

Ousitanio Vivo (I'organe du MAO depuis 1974), Coumboscuro,
des revues régionales spécialisées (Nouvel Temp, La Valaddo).

" Neill (s.d., n° 10-11). En 1965-66, Giorgio Nataletti et Paul Collaer
enregistrerent dans l'aire du ligurien alpin, entre autres a Realdo et La
Brigue, voir la belle €dition partielle abondamment commentée par
Balma & d'Angiolini (2007) (le corpus est déposé dans les Archivi di
Etnomusicologia, n° 91 et 101). Le deuxieéme corpus des années '60
sont les 188 pieces recueillies en 1967/68 par Bernard Lortat-Jacob
surtout a Tende, 5 a La Brigue (dont 4 en nicois) ; ce corpus n'est
accessible que depuis 6 ans, a Aix-en-Prvce (phonotheque de la



57

la haute Argentina semble plutdt inspirée par la tradition
intémélienne, pour les autres vallées on ne peut le savoir. La
nouvelle tradition musicale 'occitane'® avait la chance de s'installer
dans un vide.

A coté de l'amour du merveilleux, si proche du coeur humain
(Rousseau), les années 1980 ont vu I'éclosion d'intéréts bien plus
manifestes : deux parlementaires valdotains (Cesare Dujany,
delégue, et Pierre Fosson, sénateur), pousses par le MAQO, avaient
présenté au Parlement de la 8° 1égislature (1979-83), un projet de
loi de protection et de subvention des minorités franco-provengale
et occitane. La législation minoritaire, réclamée par la Constitution
italienne de 1948 (art. 6), attendait depuis plus de 30 ans une
application généralisée”. Le projet de loi Fosson-Dujany, échoué
finalement avec la dissolution du Parlement en 1992, fut I'objet
d'interminables discussions a tous les niveaux. S'y ajoutent, dans la
méme période, les discussions sur les lois minoritaires au niveau
des régions (Piémont et Ligurie) qui - apres approbation par la

Maison Méditerranéenne des Sciences de I'Homme) ; 30 picces (mais
pas les plus représentatives sans doute) ont ¢été publices et
commentées par Isnard & Trubert (2007). Voir la recension de Forner
(2008b), accompagnée de notes bibliographiques supplémentaires. Le
Centro per i Dialetti e Tradizioni popolari della Liguria (CDT),
ouvert en 2008 a Génes, Via Dante 6/9, possede des centaines de
registrations digitalisées, entre autres le Fonds Edward Neill. 11 est
¢vident que les matériaux des trois archives peuvent abriter des
surprises intéressantes. Un recueil de textes de chansons brigasques
(en partie avec les mélodies) se trouve dans Massaioli (2000 :111 ss.
et 124-130). Depuis quelques années il existe un Cceur Brigasque
(Carlo Lanteri 1984 ; 2008).

" La « Musica d'Oc» (la tradition de la Val Maira surtout) est
enseignee, des 1988, a Dronero, a l1'Istituto Civico Musicale.
Entretemps, le nombre des €coles spécialisées s'est multiplié.

¥ Les quelques statuts minoritaires de 1'époque (Aoste, Sudtirol,
Slovénes) ne sont pas dus a la Constitution (« tutela extra-
costituzionale », cf. Salvi 1975 :12 ss.).



58

Cour Constitutionnelle - verront finalement le jour en 1990%.
L'intérét public ¢était réveillé, l'appétit excite. Les listes des
communes intéressées (intéressées a tort ou a droit) étaient prétes
(comme la liste citée publi¢e par Ballone 1980a: 70). En mars
1985%, le président de la Camera se vit déférer, lors d'une visite
dans la vallée occitane de la Maira, une chemise de plus de 5000
signatures en faveur de cette loi. Les signataires €taient des prives,
des services publics, des communes®. Parmi les communes
signataires figurait aussi Triora (pour les deux frazioni brigasques
Verdeggia et Realdo), mais non, curieusement, les communes
représentant le brigasque du Tanaro™. En effet, ces deux bourgs
brigasques de la commune de Triora venaient d'amorcer un
renouveau remarquable.

% Pour la loi piémontaise (« L. 612 »), v. Calsolaro (1980); Ousitanio
Vivo XIV-3, p. 1 ; Coumboscuro (Juillet 1990, p. 6); Ousitanio Vivo
XVII-8 (31-oct. 1990, p.1 s. et passim). Le Centre Provencal de
Coumboscuro avait organisé, a Cuneo le 22 février 1992, un petit
congres « Minoranze Etniche, La nuova Europa: L 612, il caso
Italia », dont les CR sont publi¢s dans Coumboscuro 32, février 1992 ;
a lire la position critique de G.Buratti, pp. 1 et 8. - La loi ligurienne a
¢té présentée, p.ex., dans La Voce Intemelia 25-V1-90, pp. 1-2.

! Ce fut le moment propice ou le vieux projet Fosson-Dujany allait
étre de nouveau présenté au Parlement, et ou une nouvelle formule du
projet de loi minoritaire générale (legge quadro concernant toutes les
minorités du pays) avait ét¢ présentée a la Commission Affaires
Constitutionnelles par Loris Fortuna. Pour la legge Fortuna, voir
'analyse dans : OQusitanio Vivo XII-3, p.1, 4., et XII-6, p. 2, et XII-7,
pp. 1, 4; Etnie 1985-10, pp. 56-58; Coumboscuro 163 (belicr [février]
1985, p. 1).

> Voir les articles dans Ousitanio Vivo XII-2 (8 marzo 1985, p. 1) et,
pour la liste des communes signataires, XII-3 (30 marzo 1985, p. 2). Il
s'agit de 25 communes de la seule province de Cuneo, plus les
comunita montane des Valli Monregalesi et des Valli Gesso-
Vermegnana-Pesio.

> N'y figurent ni Ormea (pour la frazione brigasque Viozene), ni
Briga Alta (avec les frazioni brigasques Piaggia-Upega-Carnino).



59

5. Le renouveau brigasque

Des le début des années 80, les deux hameaux brigasques de la
haute Argentina, plus tard aussi les autres bourgs brigasques,
commencent a se passionner pour la propre culture et la propre
langue. C'est le meérite d'un ethnographe, qui a observé et
documenté¢ tous les aspects de la culture traditionnelle, et la langue
qui y est liée : les choses et les mots. C'est Pierleone Massaioli, qui
a terminé en 1983, et publi¢ en 1984, un trés beau livre sur la
Cultura Alpina in Liguria. Realdo e Verdeggia. 11 s'agit d'une
présentation détaillée de la vie traditionnelle - vie économique,
sociale, spirituelle : les « choses ». La description des choses est
accompagnée, chaque fois, des noms traditionnels, c'est-a-dire
dialectales, fidélement transcrits*. C'est ainsi que ce livre est en
méme temps un dictionnaire raisonné d'environ 3300 entrées,
listées en fin de volume.

Massaioli s'exprime aussi - sans avoir de compétence
linguistique comme il précise p. 221 - sur la nature de la langue :

« Les Realdesi et Verdeggiaschi apprécient 1'idée d'une parenté
occitane. Celle-ci constitue le plus important lien culturel de
toute l'ethnie brigasque, méme si personne ne nie le poids des
apports liguriens, piémontais et peut-étre franco-provencales.
Dans leurs domiciles actuels, les Realdesi et Verdeggiaschi
ainsi que les habitants des centres de Briga Alta, sont des
allogenes et des alloglottes, puisqu'ils sont originaires de La
Brigue. Par conséquent, a eux est applicable le projet de loi
pour la protection des minorités ethno-linguistiques. » (p. 221,
trad. W.F.).

La logique du passage est claire : puisque le brigasque est une
langue venue de l'autre co6té de la frontiere, il ne peut pas étre

** sauf quelques erreurs minimales ; cf. la recension dans : ZrP 102,
1986, 463-466.



60

(gallo-)italien, par conséquent il est occitan, et doit €tre protége par
la future loi. C'est de nouveau - comme chez Fontan - la logique du
Cuius regio eius lingua! Mais la France abrite bien d'autres
langues que le francais et 'occitan, le « ligurien alpin » de la Roya
fait partie des « Langues de France » (méme dans la perspective
officielle de la Delégation générale a la langue francaise et aux
langues de France, cf. Cerquiglini 2003).

La récolte de I'année 1983 sera riche aussi pour d'autres raisons :
C'est en 1983 que M. Massaioli réussit a créer - a l'intérieur de
'Istituto Studi Transculturali (IST, section Ligurie) - un « groupe
pour des recherches ethno-anthropologiques dans l'aire alpine
liguro-maritime », groupe consistant au départ de sept chercheurs.
A cote de ce groupe de recherche est créee, toujours en 1983, une
Asosiaciun de tradisiun brigasche, qui sera baptisée, lors de l'acte
notari¢e en 1984, A Vastera (« le parc a bestiaux »). En décembre
1983, Massaioli fait sortir le numeéro 1 de sa revue brigasque, R Ni
d'aigiira (« le nid d'aigle »), sous-titre : Revista etno-antropologica
e linguistica-leteraria da cultiira brigasca. Cette revue sera
l'organe de publications par Brigasques (en brigasque), par 1'équipe
de recherche, et par d'autres chercheurs. Le numéro 1 contient
entre autres le statut de l'association A4 Vastera : les buts sont la
protection et la mise en valeur de la culture brigasque, la
description de la langue et de ses produits (lexique, grammaire,
textes folkloriques), la signalisation bilingue, la protection du
patrimoine matériel, un musée brigasque, des manifestations, etc.

Fait partie de la définition d' 4 Vastera, en plus, un classement
de la langue brigasque, moins réserve que le précédent :

« L'Association reconnait que l'origine lointaine de la langue
brigasque est inconnue. Mais l'origine plus proche de nous -
qu'il faut placer sans doute entre le 12° et le 13° s., et qui a subi
indéniablement les influences de la part du ligurien, du
piémontais, du frangais et de l'arpitan - doit étre cherchée dans



61

la grande famille occitane. » (Ni d'aigiira 1, p. 6, trad. W.F.) ¥

Il s'agit évidemment d'un modele a trois phases: une phase
primitive qui reste inconnue® ; suivie d'une implantation occitane
qui détermine le fonds du systeme ; lequel aurait accueilli, par la
suite, toute sortes d'influences. C'est cette version qui est présentée
dans les média®’ et dans des revues spécialisées®. Cette définition
classificatoire du brigasque restera I'i'mmuable propriété de
I'association A Vastera, une sorte de loi fondamentale, un credo :
qui n'y croirait pas, quittera l'association.

Vers 1987, M. Massaioli découvrira les résultats des analyses
linguistiques du brigasque / royasque, soit le foss€ qui sépare le
royasque des voisins nigois, soit d'autre part la relative similitude

» L'acte juridique (publié sur la homepage de la Vastera) libellera :
« L’UNIONE riconosce che la lingua brigasca, pur con influssi del
Ligure, del Piemontese, del Francese e dell’ Arpitano, appartiene alla
grande famiglia delle lingue occitane. »

%% L'idée supprimée ici est sans aucun doute celle d'un substrat ligure-
antique a romanisation retardée dans nos vallées, idée chere a Garnier
(1898), et plus tard (ann€es 20 a 40) au mouvement intémelien, et qui
continue ¢a et la a stimuler l'imagination populaire, aussi celle de
Massaioli (1983 :41) ou de Bologna (1991 :17-19), entre les autres.

" En voici une 'microscopie' (pas compléte sans doute) : 1/ Secolo XIX
du 28-8-83, Alta Valle Argentina VI-83 (Cahier paroissial), Katundi
Yne, Rivista Italo-Albanese 47, 1983, Ousitanio Vivo 58, 1983,
Moviment Friul 1983. La Savoie savoyarde 5, 1984. Corriere della
Sera (s.d., 1984). Primalpe 11 (febbr. 1984 :583 s.). Voir R Ni
d'Aigiira 1 (1983, pp. 8-9).

*® Massaioli présente la nouvelle minorité p.ex. dans Etnie 6 (1983 :2-
9), dans Archivio per le Tradizioni Popolari della Liguria 12-2/2
(1983 :37-43). Cet article (« I/ brigasco da lingua parlata a scritta »)
présente une dixaine de traits phonétiques, morphologiques et
syntaxiques qui démontreraient le caractere mixte du brigasque. Le
lexique, estime M. Massaioli p. 41, serait a moiti¢ occitan, a 30 %
ligurien, a 20% piémontais - aucune ¢tude de fréquence lexicale
n'existe qui puisse confirmer cette évaluation personnelle.



62

avec le pignasque (v. § 2). Ce fut la désunion entre lui et A
Vastera. Sa revue (qui est de sa propri€té) continua, mais comme
revue indépendante. Le nom de 1'association y est absent depuis le
numero 11 (janvier 1989). L'association, elle, publiera aussitot un
autre journal brigasque, plus accessible a ses adhérents, au méme
nom que l'association: A VasStera (an 1 : giugn 1989). Cette
rupture n'empéchera pas M. Massaioli de remplir, dans les années
successives, les taches du programme d'action de l'association : un
dictionnaire (1991), une grammaire (1996), un recueil de textes de
la tradition (2000), récemment un dictionnaire comparé des
dialectes a caractere alpin (2008) (v. bibliographie). Le Ni d'aigiira
n° 11 (1989-I) - le premier a €tre publi¢ en dehors de 1'association -
contiendra la recension des deux contributions de 1986 qui
présentent les deux faisceaux d'isoglosses repris sur la carte (§ 2).
Massaioli y deécrit les faits, tout en insistant sur la parenté
culturelle (pastorale) entre la Tinée et les alpes brigasques : il a
raison, mais ce type de parenté n'avait jamais €ét¢ mis en doute. La
culture pastorale des deux wvallées est pratiquement identique,
malgré la différence de langue. Encore faut-il insister sur la
terminologie : c'est une culture alpine. Le terme de « culture
occitane » signifierait une priorité occitane dans la genese de cette
culture; ce que rien ne prouve.

Il convient de revenir encore sur le dogme de l'origine occitane
du brigasque. Evidemment, les deux analyses géolinguistiques
recensées par Massaioli ont di faire 1'objet, en 1987, de vives
discussions au sein de l'Association. Laquelle a préféré faire
semblant de rien. Tout comme d¢ja, d'ailleurs, deux ans avant :
Nous savons depuis peu * qu'au moment de la signature de la
pétition occitane en 1985 par Triora (v. supra), des « spécialistes »
avaient ¢té interpellés (mais ni Dalbera ni moi-méme), et que leur
avis unanime sur l'origine occitane ¢tait négatif. Si cette
information est correcte, les deux demandes (la pétition de 1985 et
plus tard la demande du statut minoritaire) ont été faites de

* grice a Oddo 2005 cité par Toso (2009 :10).



63

mauvaise foi. De toute facon, 4 Vastera et son président, Nino
Lanteri, ne cesseront de s'acharner a ce postulat occitan, en
désavouant les résultats linguistiques, et d'autre part avec des
justifications bibliographiques inventées™, jusqu'a cette affirmation
du président en 2008 : « Bien des linguistes (...) se sont intéressés
du brigasque (...), mais personne n'a jamais reussi a déclarer sans
ambiguité que le brigasque est un dialecte ligurien »’'. Comment
justifier des petites remarques du genre? sont-elles le fruit du soin
paternel de sauvegarder les associés de connaissances nocives ?
Cependant, la plupart des annotations occitanophiles de la Vastera
¢vitent le terrain rigoureux des sciences du langage - en déclinant
I'argumentation vers des domaines annexes tels que I'histoire
occitane, Il'immigration occitane, la culture occitane,
l'autoévaluation non-ligurienne. Cette stratégie associative vaut un
bref coup d'ceil.

6. Quelques arguments d'esquive
Sont privilégiés les faits de I'histoire et de la culture pastorale,
qui dans la question classificatoire, acquierent fonction de témoin

principal.

MM. Massaioli & Moriani présenteront dans l'introduction du
Dizionario della Cultura Brigasca - vol. I. Lessico, 1991 ** de

* Exemple : « Successivi studi, specialmente in questo ultimo

trentennio, hanno portato a riconoscere che la parlata brigasca rientra
fra le varianti della parlata occitana » (N. Lanteri, in: « La cultura
Occitana nell'Alta Val Tanaro», in: A Vastera 37, 2004-05; cf.
www.vastera.it/rivista/37).

' Nino Lanteri, président, dans l'avvertenza ai lettori du n° 45
(1988/89 :4) de la revue, trad. W.F. - Je n'ai pas laiss¢ de réfuter cette
affirmation, dans l'annexe a une petite contribution. Ma petite
contribution a été publiée, mais l'annexe a €té censurée.

% Travail modéle dont les mérites ne peuvent pas étre discutés ici. Il
fut effectué¢ avec le concours de Roberto Moriani qui a enregistré les
variantes lexicales brigasques du Tanaro.



64

nouvelles remarques classificatoires visant a remettre en valeur
deux des arguments antérieures, la mixité (a) et les phases
¢volutives (b) du brigasque :

a) Les différents « champs sémantiques » du lexique seraient
empruntés, selon les auteurs (p. XIV), a des sources différentes ;
p. ex. le vocabulaire de I'¢levage des moutons serait
principalement occitan ; etc.

Voila une observation qui retiendrait notre intérét, si ces réalités
lexicales étaient observables : Les vocabulaires qui pourraient
permettre de telles conclusions n'existent pas. Le VPL
(Vocabolario delle parlate liguri I, II) exclut les vocabulaires
spécifiques : pas €tonnant que le vocabulaire pastoral n'y figure
pas® !

b) Les auteurs esquissent (p. XIV) un nouveau modele de
« phases » : Les informateurs agés affirment que de  leur vie le
dialecte a changé. Ce changement ne peut Etre da, selon les
auteurs, qu'a l'influence italienne / ligurienne. Par conséquent on
est en droit, pour arriver au dialecte qui précéda, de faire
soustraction d'une partie des ¢léments liguriens actuellement
présents; le parler originaire a da étre, par conséquent, plus
occitanisant qu'aujourd'hui.

Le raisonnement est ingénieux, mais la prémisse est fausse : Le
méme « changement » est attesté dans plusieurs endroits alpins (p.
ex. a Triora), la premiere attestation est celle de Schéadel (1903 : 2)

¥ Le vocabulaire pastoral y est absent pour une deuxiéme raison :
L'exploitation traditionnelle de paturages n'existait déja plus sauf en
haute montagne, mais elle avait existé aussi dans I'Appennin. Cette
forme économique étant morte, la terminologie respective l'est aussi
(sauf mémoires). Ce silence ne permet aucune conclusion. N'est
disponible que la terminologie pastorale d'Ormea (Pagliana 1995);
celle-ci présente bien des paralleles avec la terminologie brigasque.



65

a propos du brigasque de Viozene (Val Tanaro). Le dialectologue
y distingue deux dialectes : un dialecte « originaire », et l'autre
« mixte ». Le premier est celui d'environ 200 bergers qui malgré la
misere restent au village. Le restant de la population (plus que le
double) «est force, pour se nourrir, de travailler en été en
Provence »; c'est eux qui parlent le parler « mixte », c'est-a-dire, le
brigasque mélangé de francais et de provencal. Cet exode alpin
saisonnier €tait massif, il peuplait toute la Cote, et d'autres régions
francaises. Cependant, il ne couvrait guere la Riviera. Cette
logique de la re-migration, si elle est bonne, va en sens inverse.

Un fait qui joue un rdle probant des le début dans le tissu
idéologique d'A Vastera c'est 'autoévaluation : les Brigasques se
sentent différents des Ligures des basses vallées et de la cote, et en
plus, la langue diverge. En fait, les liguriens portent un surnom
dépréciatif : « figuin »**. Conclusion : vu que les brigasques ne sont
pas des « figun », et que leur langue n'est pas celle de Sanremo, ils
sont occitans ! En réalité, ce sentiment d'altérité est universel dés
que se coOtoient deux mondes divergents (montagne vs. cote;
¢conomie pastorale vs. agriculture vs. péche). Et de toute fagon,
l'altérité (la négation) ne prouve que l'alterité !

Un argument omniprésent construit par A Vastera est le mythe
d'une immigration occitane. Il est vrai que pour quelques vallées
occitanes sont attestées des immigrations massives, et qui ont des
répercussions sur la langue. Mais pour la Brigue (ou la Roya)
aucune immigration n'est attestée. La seule migration réelle c'est le
peuplement des hautes vallées du Tanaro et de I'Argentina par des
bergers venus de La Brigue. Celle-ci est la base réelle qui a été
gonflée en mythe populaire. Nino Lanteri prétend (encore dans 4
Vastera 46, 2009, p. 21) a « una secolare memoria storica » qui

** Le terme et cette acception dépréciative de « habitant / langue de la
Riviera ligure » sont trés répandus (en montagne : Ormea, Calizzano,
Ottone, etc. ; a Monaco, Nice : pour désigner les habitants des ilots
liguriens ; et ailleurs. Cf. la documentation de Toso (1995).



66

veut que la commune de La Brigue « a été créée dans les premiers
siecles apres l'an mil (...) par des gens venus de la montagne
(...) ». C'est un postulat ad hoc, contredit par la langue brigasque
méme, et qui probablement n'est pas plus « séculaire » que A
Vastera.

Je ne veux pas clore ce chapitre sans mentionner deux
confusions qui sont fréquentes dans la réflexion populaire; c'est
celle entre histoire politique ou économique et ¢évolution
linguistique. Histoire politique : il est vrai que notre région fut
peuplée des Ligures de l'antiquité ; les invasions sarrasines du X°s.
avec l'exode vers l'arriere-pays qui s'ensuivit, sont une réalité. Il
est vrai surtout que les vicissitudes politiques n'avaient pas altére,
pendant plus d'un demi-millénaire (1262-1793), une frontiere
politique qui avait séparé¢ le haut pays de la zone cotiere ; le haut
pays faisant partie de la Provence d'abord, ensuite de la Savoie
(avec Nice) : pas de doute qu'une fronti¢re si solide aurait pu avoir
un impact sur la géographie linguistique. Si donc des ¢léments
attribuables au ligure antique étaient fréquents dans nos dialectes,
ou si les convergences provencales ou nigardes y ¢&taient
nombreuses, les faits historiques cités en serait probablement la
cause. Mais l'argumentation qu'on trouve un peu partout™, c'est
I'inversion de cette implication: puisque ces terres avaient
appartenu aux Ligures, et a la Provence, les parlers sont
provencgaux et ligures !

La longévité¢ de la fronticre citée invite a la mettre en rapport
avec les 1soglosses qui définissent le ligurien alpin (v. carte § 2) ;

» P.ex. sur la homepage de la Vastera, rubrique « Chi siamo (Qui
sommes-nous) », l'auteur introduit le terme de « occitano brigasco »,
et il explique (de maniere bien peu explicite !) : « L'apport occitan a
¢té deéterminé par les contacts avec les populations limitrophes
provencaux ». La logique historisante esquissée  (ligures/
Sarrasins/provengaux) se trouve aussi p.e X. chez Bologna (1991 :17-
19).



67

car si ces parlers alpins €taient dus aux anciens voisins provengaux
et nicois, cette ancienne frontiére définirait sans doute les limites
dialectaux : Cette frontiere historique passa entre Breil et Pi¢ne-
Olivetta (qui pourtant partagent le méme royasque méridional),
entre Castelvittorio et Pigna (de langue pignasque tous les deux),
et elle exclut toute l'aire triorasque qui pourtant fait partie du
ligurien alpin. Conclusion ? L'impact de cette fronticre sur la
formation de notre systeme linguistique fut négligeable, les limites
du ligurien alpin (et son code de base) sont nés avant 1262 (Forner
2008a : 70 s.). Ces limites sont conformes aux fronticres antiques
et du premier moyen-age. Ce qui peut inspirer des hypotheses sur
la genese de la divergence entre les deux types de ligurien.

La méme erreur logique (inversion de l'implication) concerne
l'effet de la réalit¢ économique : Nous sommes dans une zone de
paturage transhumant : les troupeaux et leurs bergers venaient de
pres et de loin, en €té ; il y avait contact de beaucoup de langues
différentes (piémontais, ligurien central, ligurien alpin, nigois,
provengal). Si le ligurien alpin €tait un 'mixe', ce 'mixe' serait di,
sans doute, au contact. Mais l'inverse non sequitur. On est méme
en droit d'étre surpris que le plurilinguisme qui régnait sur les
hauteurs royasques, n'a point porté les mémes fruits qu'en Suisse
ou aux Balkans. Je pense, cependant, que ce qui peut €tre attribué a
ce contact c'est l'unité de la terminologie pastorale.

7. La loi italienne de protection des minorités

C'est en décembre 1999 que le Parlement Italien adopta,
finalement, la loi « 482/99 Norme in materia di tutela delle
minoranze linguistiche storiche »*°. Cette loi fait suite a la Charte
Européenne des langues régionales ou minoritaires du 5 nov.

% Cfr. http ://www.parlamento.it/leggi/99482.htm. Les dispositions
d'exécution suivirent 16 mois plus tard : « Regolamento di attuazione
della legge 15 dic. 1999, n. 482, recante norme di tutela... ».



68

1992% et a la Costituzione®. La tutela implique des allocations.
Cette lo1 est importante pour notre question brigasque, parce que
A Vastera, avec le concours de la Commune compétente (Triora),
a réussi, en mai 2007, a remporter le statut de minorité occitane™.

Cette loi 482/99 a provoqué une avalanche de critiques. Ce n'est
pas tellement l'idée jacobine de l'unité du pays (chere au fascisme
italien); pas la crainte d'une balkanisation. Sont mis en cause
surtout l'abus et la discrimination - les deux étant dus a la
conception méme de la loi. En effet, la loi définit les minorités par
éenumération® sans autres précisions (art. 2); et (art. 3)
'appartenance a une minorité s'établit par « autodéclaration ».

La discrimination est le revers de la médaille : 1'énumération
definit non seulement la classe des langues minoritaires (ayant
droit a la manne tombée du ciel national) - I'occitan en fait partie -
mais elle définit aussi, indirectement, la classe declassee de ceux
qui parlent une langue dépourvue de ce statut formel : deux blocs
« monolithiques »*', a évaluation inverse, et qui ne prend point en

7 Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, cft.
http ://conventions.coe.int/treaty. Les objectifs avaient été définis dans
le trait¢ de Maastricht (cfr. http:/ europa. eu/abc/ treaties/
index_fr.htm), faisant suite a de nombreuses initiatives du Parlement
Européen, a partir de 1979 et 1981(Résolutions Arfe) : L'historique de
ces initiatives est présenté¢ maintenant dans Guskow (2009 :40-95).

¥ «La Repubblica tutela con apposite norme le minoranze
linguistiche » (art.6, Costituzione della Repubblica Italiana, 1948).

* La délibération (Nr. 80) et la demande par le Conseil de la Province
d'Imperia datent du 31-juillet 2000.

Y «La Repubblica tutela la lingua e cultura delle popolazioni
albanesi, catalane, germaniche, greche, slovene e croate e di quelli
parlanti il francese, il franco-provenzale, i/ friulano, i/ ladino,
['occitanico e il sardo » (482/99 - art. 2). Une énumerdation est exigée
par la Charte, art. 3.1.

*! De Mauro (2006). Une casuistique de 6 cas clairement définis, apte
a dissoudre ce monolithisme, est présentée par Toso (2004 :63-67).



69

compte le role social ou culturel de la langue vernaculaire. Méme
I'état actuel de la langue locale n'est pas crucial, pourvue que
celle-ci  procede d'une réalit¢ minoritaire  historique
(« minoranze... storiche »). C'est ainsi que la loi n'exclura pas une
communauté ou l'occitan a céde le terrain au piémontais depuis
des siecles, et qui de 1'état précédant ne garde plus que quelques
traces”, tandis que sera exclue une langue locale jouant un role
social primordial mais dépourvue de préhistoire occitane - une
distinction aprioriste, artificielle, ou méme - pour citer le
jugement de Gustavo Buratti® (1992 : 8) - «raciste » entre
« lingua ghetto » et « lingua palazzo ». Pour d'autres langues de
I'Ttalie (piémontais, vénitien, ..) avait ét€ demandée, mais sans
succes, une place dans la liste des 'minorités™. 11 est vrai que la
Charte Européenne (art. 1-a-1I) exclut du statut minoritaire les
« dialectes de la langue nationale », mais les dialectes du Nord
sont-ils des dialectes du toscan (=italien)? Ou sont-ils des
dialectes du groupe gallo-italique ? A la frustration des déclassés
correspond, de l'autre coté, « ['envie de passer pour minoritaire »

* 11 est vrai que le décret d'exécution de la 482/99 (1.3) précise que la
langue a statut minoritaire doit étre le « modo di esprimersi » de la
population respective ; mais dans la pratique, les raisons de
'application du statut peuvent étre de nature archéologique, et cette
langue 'archéologiquement minoritaire' sera, en effet, le « mode
d'expression » des résidents.

* Gustavo Buratti (alias Tavo Burat), spécialiste de droit minoritaire
et de la civilisation alpine, cofondateur de /'Escolo dou Po et de la Ca
de Studi Piemonteis.

* Pour un bref historique de ces demandes, cf. Toso (2004 :51, n.15).
La distinction entre d'une part les « langues » minoritaires, victimes
du «génocide blanc », et d'autre part les «dialectes» (qui ne
comptent pas) est bien ancrée dans la discussion italienne, grace au
best-seller linguistique « Le lingue tagliate » de Sergio Salvi (1975),
qui « se met a isoler, parmi les 60 millions d'italiens qui sont presque
tous "différents"”, 2,5 millions de "plus différents" », selon la critique
de Lorenzo Renzi (1975 :337). Ce beau texte de Renzi présente des
points critiques qui seraient tous applicables a la question actuelle.



70

(Telmon 2007 : 313) : en effet, les suiveurs ne manquent pas aux
abords de toutes les aires classées minoritaires®. Le cas brigasque
n'est pas un phénomene isolé. Cette pratique constitue
évidemment une poussée inflationniste® au détriment du concept
meéme de langue minoritaire.

L'abus (la deuxiéme critique) est provoqué et facilité par le
mode de ‘'recrutement': la loi se limite a exiger une
autodeclaration. Sont suffisants un tiers du conseil municipal (ou
un quorum de 15% des ¢lecteurs concernés) et une majorité¢ du
conseil provincial. Une expertise linguistique n'est pas
impérative. Le Conseil provincial d'ITmperia a délibéré du statut
brigasque sans faire recours - procédé curieux” - aux spécialistes
des sciences du langage ; les bases de cette décision du conseil

* Un bon panorama critique est présenté dans Toso (2008a :71-165), y
inclus la situation au Pieémont et celle des parlers royasques (116-132).
Au Piémont, les communes occitanophones ont vu leur nombre
augmenter de 50% (de 81 a 121). Ces chiffres résultent d'une
comparaison, effectuée par Toso (2008b :189s.) de la liste de Telmon
(1994) avec celle d'Allasino et all. (2007 :5).

% Cf. p. ex. Telmon (2006 :313): «inflazionamento; deseman-
tizzazione ; stereotipi ». Exemple de cette 'inflation' sémantique due
au suivisme : Dans l'aire des Dolomites, le « discours néo-ladin »
(Goebl 1997) - discours qui réclame des droits minoritaires au nom
d'une ancienne appartenance au monde ladin - est combattu par les
'vrais' ladins (v. l'analyse de Martel 2009). Martel, spécialiste du
provencal alpin, y voit un parallele a la discussion brigasque (p. 230,
n.). Dans notre aire, ce parallélisme se limite cependant a la stratégie
du discours, «l'ancienne appartenance » a la minorit¢ y faisant
defaut.

*7 Le conseil provincial de Turin semble avoir I'habitude contraire :
Les spécialistes de l'universit¢ de Turin ont dii refuser des demandes
non fondées : Telmon (2007 :313). Le reglement d'exécution de la lo1
482/99 exige que la décision de la Province soit « motivée ». On
ignore la motivation d'Imperia (voir n. suivante). L'absence de
motivation peut constituer une infraction (« falso idéologico »).



71

provincial restent immergées dans un silence absolu, méme apres
un long débat sur un blog® qui cependant en avait exigé la
publication. De telles motions non fondées, fréquentes, €taient
prévisibles. De nombreux linguistes déplorent la « eccessiva
acriticita » du législateur, et préviennent de possibles « adesioni
tattiche » ou « furbesche »®.

Le bien-fondé de ces deux critiques est particulierement €vident
dans le cas brigasque : sans l'étiquette de minorité occitane, ce
parler ne trouverait pas plus d'intérét public que n'importe quel
autre dialecte de montagne, que le triorasque ou le pignasque par
exemple. C'est le seul statut minoritaire qui garantit la noblesse,
et qui attire les visiteurs et les subventions®. Pour y arriver, il a
fallu appliquer certaines stratégies®' qu'on a partiellement vues : il
a fallu ignorer la documentation existante de la réalité linguistique
(§ 2); il a fallu faire une analyse géolinguistique excluant les
données décisives (§ 3) ; il a fallu projeter dans le passé - dans la
préhistoire / histoire et dans des mythes gratuits d'immigration -

* Une longue discussion (sept. 2007 - févr. 2008 dans le blog
« Occitani in Liguria ? » su <http ://www. albertocane. blogspot.
com>) avait suggéré une répugnance croissante chez les participants
contre les prétentions de la Vastera et le Conseil de la province
d'Imperia. Les deux ont préfére le silence. Cf. le rapport circonstancié¢
par Toso (2009a :198 ss., ou: 2008c :118 ss,). Au méme moment
(nov. 2007), un congres d'historiens a adopté une double motion : un
appel au Ministere de retirer la concession du statut minoritaire, et a la
Province d'Impéria de motiver son assentiment (v. I'ordre du jour dans
Toso 2009a :200-202, n.40).

* Orioles (2003 a :23), Toso (2004 :49), Telmon (2006 :49) resp.; les
trois avec de nombreux renvois bibliographiques.

>0 visiteurs : p.ex. ceux d'une féte occitane de 3 jours a Triora appelée
« Trior'Oc - Triora in occitano » (en aolt 2008) ; subventions : p.ex.
celles pour un « musée ethnographique », qui est en construction a
Realdo depuis janvier 2009.

! Une analyse détaillée des stratégies appliquées dans les analyses
linguistiques se trouve dans Forner (2010b).



72

I'occitanité qui est absente dans la realit¢ (§ 6); on a vu,
finalement, que la culture matérielle - la culture alpine appelée
improprement « occitane » - a fonction de compenser ce qui
manque a la langue (§§ 3,4,6). - Une série d'esquives, qui se
trouvent préfigurées dans le texte législatif (« minorités
historiques », « langue et culture »), et qui métamorphosent non
la chose, mais l'image de la chose : un simple habit qui cependant
a le pouvoir de masquer l'ordinaire et de le muter en moine.

Or, on pourrait argumenter que le statut, pour la métamorphose
qu'il provoque, fait du bien a la communauté concernée - tant pis
pour les autres! On pourrait penser que les subventions
permettront une mise en valeur de la langue et culture locales,
semblable au renouveau qu'avaient connu les hautes vallées
occitanes du Piémont depuis la fondation de ['Escolo dou Po. Ceci
correspondrait, d'ailleurs, au travail appréciable que 4 Vastera et
les deux revues ont effectu¢ avant l'attribution du statut. Mais la
mise en valeur exigée par le statut est désormais définie par les
confreres néo-occitans du Piémont. Ceux-ci ont construit un
nouvel occitan régional unique qui, loin de protéger (« tutelare »)
les différentes variantes /ocales, leur fait concurrence et risque de
les cannibaliser. Le brigasque n'échappera pas a cet engrenage.
C'est pourquoi une esquisse de la politique néo-occitane au
Piémont s'impose.

8. Les activités des néo-occitanistes du Piémont

On s'attendrait, au Piémont, conforme a la charge de
sauvegarde prévue par la loi 482/99, a une mise en valeur de
chacun des parlers locaux, et a un renfort des initiatives réalisées
depuis la fondation de I'Escolo dou Po. Ce qu'on trouve, c'est le
contraire : C'est la création d'une nouvelle langue, alpino-occitane
oui, mais qui n'est identique a aucune des variantes alpino-
occitanes reellement parlées: un « occitan référentiel » pour
I'ensemble des vallées alpines. Cette nouvelle langue, pour étre
appliquee, requiert l'apprentissage : la prononciation référentielle,



73

la flexion référentielle, le vocabulaire référentiel - tout cela doit
étre appris ; en plus, doit €étre apprise la graphie réferentielle :
celle-ci n'est point I'image phonétique de la prononciation
réferentielle, et surtout pas l'image de la prononciation réelle,
mais elle est plus ou moins étymologique. Aux romanistes, ni la
langue ni la graphie du néo-occitan ne poseront de probleme ;
mais pour les pastres c'est du chinois. En voici un exemple tres
simple : les chevres s'appellent, dans les différents « patoues » :
[la: labra /| la 'labre | le 'tsabre | les 'flabros], etc.; la
prononciation référentielle est [les 'tlabres], forme qui ne
correspond, évidemment, a aucun des parlers réels cités ; et cette
prononciation n'est méme pas réfléchie par ['orthographe
réferentielle qui est «las chabras». Si le but de la norme
réferentielle était la protection des langues locales, minoritaires,
tout cet effort serait bien inutile, méme nocif. Le but se place
donc au-dela de la protection.

La norme de référence tolere quelques emblemes de 1'occitanité
alpine : C'est par ex. la palatalisation (nord-occitane) de C*
(['labro], écrit: « chabra ») ; la norme accepte, dans la flexion
verbale, la désinence -o pour pers. 1 ; la norme ne refuse pas la
présence obligatoire du clitic-sujet (trait d'origine gallo-italique).
S'y ajoutent quelques tolérances spécifiques. D'autres traits
graphiques cependant qui divergent des faits réels, semblent avoir
fonction signalétique pan-occitane : c'est p. ex. le graphisme de
l'article deéfini ou le /- initial semble €tre indispensable comme
indicateur d'occitanité, et le -s comme morpheme pluriel des
noms : Les arbres, p.ex., se dit [jarbu], sans [/-] ni [-s], mais
s'écrit « [hi arbols ». Et dans la flexion verbale, ce sont les
graphies « -s» et «-fz» pour pers. 2 et 5, et «-t» pour le
participe pass€ (« chantes » ['lante] ; « chantatz » [tlan'ta];
« chantat » [tlan'ta]). (etc.)

Ce travail - énorme - de création d'une norme repose, au
Piémont, sur une infrastructure triangulaire: c'est Espaci



74

Occitan®, Chambra d'Oc, et 1'Assessorato alla Cultura. La
multitude de ce qui a ¢été créé est impressionnante : sont a
disposition des cours de langue, des €coles spécialisées (souvent
online), des matériaux audio-visuels, bref: les résultats d'un
travail de coordination remarquable. Les informations, et en plus
des interviews avec les responsables, sont déposées dans une tesi
récemment publiée (Pla-Lang 2008). Un des résultats est le
Dizionario Italiano-Occitano Occitano-Italiano, €laboré par une
commission internationale présidée par Xavier Lamuela qui est
catalan (Lamuela 2008). C'est a Lamuela qu'on doit la [reprise de
la] conception de la norme pluricentrique constituée de variantes
référentielles™, les preconizacions graficas™ élaborées sous sa
présidence par le Conselh de la Lenga Occitana (C.L.O.), la
codification de plusieurs langues (l'occitan aranais, le frioulan) :
« un ingegnere della lingua »™.

>2 « Projet » financé dans le cadre européen de INTERREG II, proposé
a l'origine par la Comunita Montana de la Val Maira, et qui a le but de
renforcer 1'image géographique-culturelle-€conomique des wvallées
occitanes, cf. la présentation dans Ousitanio Vivo de Mai 1997. La
stratégie est de mettre en ceuvre la « remnaissance » d'un « grand
peuple européen » a travers des mythémes de « unitarieta » qui fera
de maniere que « cadessero barriere campanilistiche e personali » (les
citations sont extraites d'une interview avec M. Vaglio, Assessore alla
montagna della Regione Piemonte, publiée dans Ousitanio Vivo en
juin 1997). Les deux articles sont repérables sur: http ://www.
occitania.it/ousitanio/old/t1 06 97.htm, ou... old/t2 05 97.htm. - Voir
aussi la présence de Espaci Occitan sur :
http ://www.ghironda.com/rubriche/espaci.htm.

> Lamuela (1993). Cf. le concept des « plurizentrische
Hochsprachen » (Kloss 1978 :66), de la «langue polynomique »
(Marcellest 1984, a propos du Corse). Cf. aussi la notion
dialectologique de « diasysteme » et 1'application par Bec (1991 :48-
58). Etc.

>4 ¢f. http ://membres.lycos.fr/oc/lengoac.htm.

> selon Inés Cavalcanti, responsable d'Espaci Occitan (Pla-Lang
2008 :165)



75

Ce gros travail d'ingénierie vise a l'émancipation des parlers
locaux dans les deux acceptions du terme : une libération des
'chaines' de leur domicile communicatif renfermé; une libération
pour un domaine communicatif bien plus large ; plus large du
point de vue soit fonctionnel (discours publics, média,
enseignement, communication €crite), soit géographique, pour
«ouvrir le contact avec autres 13 millions d'occitans »°. « 13
millions d'occitans » est un chiffre un peu exagéré, ¢tant donné
que parmi ceux-la il n'y a pas plus qu'un million qui sache parier
'occitan, et parmi ceux qui le parlent, le nombre de ceux qui
voudront parler occitan avec un inconnu, sera minimal : sera
préférée une des langues véhiculaires. Cette politique d'une
expansion quantitative - fonctionnelle et territoriale - du domaine
occitan (et une vision politique qui pourrait y €tre liée) n'est pas
loin des i1dées de Frangois Fontan, qui continue, d'ailleurs, d'étre
invoqué comme modele.

Cependant, ce n'est point la quantification qui est le probleme
central, mais les fonctions communicatives. Dans une société
bilingue, les deux langues sont porteurs de fonctions
complémentaires : on distingue entre la communication distante
(discours publics, interlocuteurs 'distants' ou non connus,
domaines non familiers) et la communication proche (discours
spontané€s entre amis, sujets prives, situations non formelles). La
distance est normalement servie par la langue nationale (ou
mondiale), la proximité par les parlers locaux. Ce bilinguisme
fonctionnel (diglossique) permet aux parlants de marquer
formellement, par le choix méme du code linguistique, leur
propre attitude distante ou proche, de faire, pour ainsi dire, un jeu
de bascule” expressif. Quant a l'aspect appréciation, la valeur des

>0 Citation I. Cavalcanti, dans : Pla-Lang 2008 :164, trad. W.F.

>7 Cf. Forner (2009), avec d'autres exemples de 1'émancipation / de la
survie / de la mort de langues romanes déterminées par ce parametre :
Les deux extremités de la bascule requierent une position inverse



76

deux types de communication est équilibrée, comme d'ailleurs les
deux extrémités de la bascule : la valeur ne réside pas dans l'une
ou l'autre des deux extrémités de la bascule ; c'est l'alternance
méme qui est la valeur. La communication de proximité n'est pas
de valeur inférieure a l'autre : il convient de le souligner, aussi a
I'adresse de certains linguistes qui semblent croire que
I'habilitation d'un parler pour la fonction de distance est
« normale »**, ou méme une ceuvre pie. Les qualités attribuées
partout par les parlants mémes a leur propre parler local (telles
que authenticité, amitié...), leurs retours réguliers de la 'diaspora’
au sol et au parler natals, le sentiment de perte que des enquétes™
attestent chez les jeunes a qui les parents ont 'épargné'  le parler
local - tout cela illustre I'importance subjective de cette
fonctionnalité®. Si le seul but de la communication était la
transmission d'informations, on pourrait se passer - et on se
passerait vite - d'une des deux langues. Ce n'est que la présence
d'une deuxieme langue, a 'mouvement' complémentaire, qui

(position haute / basse) ; qui les fixerait au méme niveau, arrétera le
plaisir du 'jeu' / de 1'échange communicatif. Les noms des positions
complémentaires (« High » / « low variety ») quantifient le prestige, et
n'expriment point d'appréciation (valeur haute / basse).

11 n'est point « normal », dans une société bilingue, que les deux
langues servent des domaines identiques. Les succes impressionnants
de la normalitzacio catalane dans la région Catalogne sont dus a une
longue série de facteurs internes et externes, mais non a la 'normalité'.
Les autres régions catalanes connaissent des résistances sérieuses,
dues a la crainte de voir les caractéristiques (plutdt exigués) de la
propre variante et sa fonction de proximité sacrifiés & une nouvelle
dominance, celle de Catalogne. Cf. pour les Baléares, Herling
(2007 :173-196, et ailleurs).- La normalitzacio catalane est - a coté de
F.Fontan - le modele suivi par le mouvement néooccitan du Piémont.
> Cf. en territoire ligurien, p.ex. Gallea (1993).

% C'est la base de la critique que Massaioli (2009 :34) apporte au
dictionnaire de Lamuela : « ... per creare qualcosa che sia di valore
generale, sacrifica 1 valori - questi si reali - di punti piu piccoli,
talvolta ricchi e meglio conservati ».



77

permet ce jeu de bascule communicatif. Ce jeu constitue une
plus-value de la communication 1a ou celle-ci est bilingue. C'est
cette plus-value presque ludique qui explique que les langues
locales ont survécu, et qui seule en garantira la survie. Or, pour
revenir a nos moutons : la commutation d'une langue locale, son
ouverture pour les fonctions distantes de la langue dominante,
signifie la perte de sa raison d'étre.

Comment réagissent les intéressé€s aux produits néo-occitans ?

- L'orthographe : Les problémes d'apprentissage - de ceux qui
participent aux cours d'occitan (qui sont un échantillon spécial) -
sont examineés dans une petite enquéte menee par Luisa Pla-Lang
(2008 : 109-117) : la difficulté majeure dans l'apprentissage, et
indiquée par la plupart, est la divergence entre I'orthographe et la
forme orale. Cette difficult¢ semble l'emporter sur celle de la
divergence entre la prononciation n€o-occitane et la prononciation
réelle.

- Le concept référentiel : Le refus est général®', d'aprés des
représentants des associations culturelles traditionnelles®. Sont
rejetés : la variante normée imposée (a), l'idée d'un besoin
communicationnel ¢largi (b) ; sont regrettés : le contraste avec la
protection exigée par la loi (c¢), l'aliénation linguistique (d), et
finalement, la brutalité de la subjugation (e).

En voici quelques extraits (trad. W.F.) :

a «une contrainte intolérable ; celle d'utiliser une langue qui
n'est pas la langue qu'ils possedent »
(Arneodo, Coumboscuro, pp. 158, 159)

b  « Notre idée est de poursuivre ce que nous venons de faire

' Ce refus n'est point limité a notre région : Il est attesté presque
partout ou 1'dusbau se heurte aux spécificités des langues locales et a
la loyauté linguistique des parlants; cf. Toso (2004 :59 s., pour la
Corse, le Frioul, etc.)

% Cf. les interviews menées avec Mme Pla-Lang, pp. 144-176.



78

depuis toujours : quand nous allons a Fenestrelle, parler
notre patoua, tandis que les habitants de Fenestrelle nous
répondent dans leur dialecte, et la méme chose a Sestriere,
Cesana ou dans d'autres comunes. » (Berton, La Valaddo, p.
152)

¢ «La loi reconnait les minorités ethnolinguistiques
historiques ; par conséquent, notre devoir est la défense de
ce qui est parvenu jusqu'a nous. Je refuse d'accepter
I'i'mposition d'une autre langue qui n'est pas la mienne.
Toute la vallée a refusé cette tentative. (Berton, p. 153)

d «lls (i.e. les native speakers de 1'occitan local) disent qu'ils
ne savent pas l'occitan, parce qu'ils pensent a l'occitan des
cours de normalisation qui arrive 'parachuté' du haut. »
(Ottonelli, Valados Usitanos, ib. p. 174)

e (les neo-occitanistes) « non hanno consultato nessuno, non
si curano delle sensibilita della gente, tirano dritto come
bulldozers » (Giordana, Valados Usitanos, p. 172).

Et les néo-occitanistes ? « N'ont-ils consulté personne » (cf. ) ?
« Se fichent-ils des sensibilités des intéressés ? » « Procedent-ils
comme des bulldozers ? » Voyons l'attitude de la Chambra d'Oc,
affichée par Ines Cavalcanti :

Cela fait des années qu'on n'a plus voulu avoir rien a faire
avec des associations qui travaillent 'en négatif'. Avec celles-
la aucune interaction. Elles attaquent, nous on garde le
silence, nous ne répondons pas. On ne donne plus nos
énergies a ces Cassandres, nous gagnons du temps pour le
positif. Malheureusement, juste au moment ou la loi est
passée et ou on a vu des €vénements positifs, bien des
associations ont choisi la voie du négatif. Nous regrettons
cela, mais nous ne nous laissons pas dévier de notre chemin.
(Cavalcanti, p. 166, trad. W.F.)

Les parlers locaux occitans ont-ils une chance de survivre sous
cette avalanche du « positif » ? Rien n'est moins sir !



79

9. Un remoulage du brigasque ?

Avec le statut de minorité occitane - qui est en méme temps une
confession et un devoir - la communauté brigasque sera intégrée
dans la confrérie néo-occitane. Quant au moule normalise, pas de
doute sur la possibilité mécanique d'y emboiter aussi le brigasque
- comme d'ailleurs la plupart des langues romanes ; la faisabilité
n'est qu'une question 'd'ingénierie’. Mais la distance entre le
brigasque réel et sa transformation normalisée sera bien plus
sensible, bien plus douloureuse, bien plus nocive qu'au Piémont.
S'y ajoute, dans une optique un peu plus académique, une
deuxieme différence : pour les parlers occitans, 1'orthographe
normalisée s'accroche quand méme a une source historique : elle
rappelle souvent une ancienne réalit¢ qui s'est perdue. Pour le
brigasque, par contre, résultant d'une évolution divergente, la
norme orthographique occitane est une falsification.

A illustrer ce jugement, servira un premier essai de
normalisation graphique, effectu¢ par Didier Lanteri, médecin
natif de la Brigue, auteur d'ouvrages de qualité sur le brigasque®.
J'ignore si D. Lanteri était déja au courant du modele de Lamuela
(2008), ou s'il s'inspire de ceux du C.L.O. ou de I'lLE.O. Je me
limiterai a deux exemples ou les « falsifications » seront
marquées en caracteres gras et en capitales :

brigasque brigasque « normalisat »
a [komamaikakuna «com LA mai que LA

% Un excellent dictionnaire, et un traité d'orthographe, voir

bibliographie. La présente discussion porte sur sa tentative de
« Brigasc normalisat » (dans A Vastera 45, 2008 :15-19) intégrée dans
un article de Jean Ansaldi, qui compare les traductions du méme texte
dans trois variantes occitanes, et en Mentonnais, et en Brigasque, avec
le but de démontrer qu'un texte brigasque, écrit en « écriture occitane
normalisée », est compréhensible a un languedocien, bien que -
précise M. Ansaldi (p. 18) - sa forme orale ne le soit pas. Le role de
passe-passe attribué ici a la graphie est évident.



80

I se fan'tet] cuna EL se fantet
b [fla tju'vy] « l'achovuT »

64

Nous retrouvons les solutions « emblématiques » (de la graphie
Lamuela) présentées au § 8 :

1. L'article défini brigasque (cf. a) n'est pas « *la, *el » ; ces
formes ne sont méme pas celles qui ont précédé dans 1'évolution,
[- primitif €tant passé de bonne heure, dans la plupart des
contextes, a [i-]-palatal.

2. Les verbes avalents requicrent un clitic 'dummy' qui en
brigasque est homophone au clitic-sujet masculin. Ce 'dummy'
manque dans la transcription normalisée (voir b).

3. Le -t final (dans chovuT , cf. b) est incorrect, méme du point
de vue historique : si en occitan (sauf alpin) la perte de la voyelle
finale a précédé la chute du -7 devenu final (-470 > -'ado > -'ad
>-'a), cet ordre est renversé en royasque : d'abord (et assez tot) la
chute géné¢rale de -7- intervocalique, suivi (assez tard) de
I'apocope de la voyelle (-ATO > -'ado > -'au > 'a). L'apocope en
royasque n'est ni ancienne ni générale : en effet, a Tende (et aussi
a Fanghetto) on dit : [a# [ a tJu'vyu]. On voit que l'occitan et le
royasque ne sont pas faits sur le méme moule, méme si le résultat
peut paraitre identique.

En 2007, un premier pas officiel vers le 'remoulage' selon le
modele de Turin a été entrepris : La province d'Imperia (la
province !) s'affilie a un projet élaboré par la province de Turin®,

® Lanteri écrit : « chouvut », avec la diphtongue accentuée qui sera
une faute de frappe. Dans l'ex. (a), l'article « el » porte un tréma pour
indiquer que la voyelle est une sorte de e-muet. Traductions
francaises : (a) « comme la mere qui berce son enfant » ; (b) « il a plu
(< pleuvoir) ».

% « Progetto interprovinciale TO-IM ai sensi della legge 482/1999 »,
titre : « Le lingue madri: Occitana, Francoprovenzale e Francese
come valore aggiunto della montagna ». Objectifs principaux : « 1.
Sportello linguistico in convenzione ; 2. Intervento finalizzato alla
salvaguardia, alla promozione a alla diffusione della lingua; 3.



81

et qui vise a la « sauvegarde, promotion et diffusion de la langue
minoritaire respective » (c'est-a-dire, dans la province de Turin,
des langues francoprovencale, frangaise, occitane, et dans la
province d'Imperia, de « l'occitan » brigasque). On n'en connait
pas la suite ni les résultats, mais de toute fagon l'entrée dans le
nouveau moule est entamée.

Il ne faut pas s'étonner des effets multiplicateurs de tout ce
brouhaha : Tant de personnes intelligentes qui soutiennent
l'occitanité du brigasque, et en plus les institutions, tout cela ne
peut se tromper, la classification ligurienne doit €tre de la neige
d'antan. Dans ce contexte, il est tentant et naturel d'adhérer a la
classification occitane. C'est le cas, souvent, dans les média, mais
les académiciens ne sont pas immunisés. P. ex. un géographe de
I'Université de Génes, auteur de plusieurs articles de qualité sur
I'histoire et la géographie économiques de la Haute Roya, Guido
Lucarno (1997, 2001, etc.), ne cesse de souligner le caractére
« proveng¢al » du brigasque - d'ailleurs en contraste curieux avec
le tendasque qu'il qualifie de « ligurien » ! Qui doit présenter la
région et ses habitants, récapitulera sans controle ce qui se lit*. Ce
ne sont la que de petits accidents, pardonnables, et dont on
pourrait multiplier les exemples : On ne peut demander a des non-
spécialistes, l'effort de veérifier dans la littérature de base tout ce
qui semble étre acquis.

Les spécialistes des sciences du langage, cependant, devraient
savoir de quoi ils parlent. A Turin, la classification donnée une
fois par I'Ecole de Turin, ne sera pas abandonnée. Les preuves du

Intervento in materia di toponomastica ; 4. Formazione del personale
in servizio nella Pubblica Amministrazione ». Cf. A Vastera 42,
article signé€ « N.L. ».

% P.ex. pour Duberti (2003 :154, 162 ss.), au « dialecte de
transition entre ligurien et occitan » qu'est pour lui le brigasque (et
qui s'attache, d'ailleurs, au « #ype d'occitan de la Roya » !), s'oppose le
kye qui serait « di chiara derivazione occitana ».



82

contraire ¢étant présentées (cf. § 2: Dalbera 1984/94, etc.),
requicrent une falsification, avant de procéder a une classification
occitane. Cette falsification n'a jamais été faite, ni la classification
«occitane » n'a été justifiée.- A une exception pres: Bronzat
(2008) presente une seérie d'arguments linguistiques (en grande
partie ceux de son essai de 1978 déja discutés), mais qui ne sont
point conclusifs®”’. Surtout, il est curiecux de voir que Bronzat
continue d'exclure les données nicoises, et encore celles du
ligurien d'a c6té; bien que le ligurien alpin soit quand-méme
l'alternative qu'il essaye de réfuter.

Méme dans les deux grandes entreprises géolinguistiques de
I'universit¢ de Turin - soit /'ALEPQO, soit l'’ATPM - on traite le
brigasque ou comme parler carrément « occitan », ou - avec un
nom plus diplomatique® - comme « variante perioccitana,... avec
des influences plus ou moins marquées de ligurien » : Quelle peut
bien étre ici la signification de ce préfixoide peri-? La
classification du tendasque y est plus prudente encore : Pour les
auteurs, «la classification du tendasque n'est pas encore
completement définie, bien que les affinités les plus saillantes
semblent exister (selon les parlants eux-mémes) avec des parlers
du ligurien alpin tels que ceux de Pigna et de Triora ». Et les
auteurs d'ajouter : « Cependant, ne manquent pas les traits que le
tendasque partage avec les parlers périoccitans » . Peut-on
croire que les auteurs connaissent la theése de Dalbera (1984/94),
ou la classification du tendasque est « complétement définie »?
Max Pfister (2008 : 114), dans sa recension de 1'ALEPO,
corrigera : « ... die alpin-ligurischen Anschlusspunkte (les points

7 Voir les répliques de Toso (2009a) et de Forner (2010b).

% C'est la formule employée dans la Présentation de 1' ALEPO de
Canobbio & Telmon (2003 :354). La méme diplomatie n'est pas
appliquée au Kye de Frabosa Soprana qui serait de « ceppo occitano »,
« famiglia occitana » (ib. 345).

11 y a dailleurs (p. 146) deux ficheuses fautes de transcription :
[ten'dask] au lieu de [ten'dasku] (sg.) et de [ten'daski] (pl.).



83

contigus liguro-alpins) Tenda, Briga Alta», ce qui est la
classification habituelle du LEI. Un peu plus tard, dans une
¢valuation des effets de la lo1 342/99 au Piémont, Telmon &
Ferrer (2007 : 10,11,13) présenteront deux cartes ou Briga Alta
figure parmi les dialectes « occitans », comme sous-groupe du
kye.

Quant au deuxieme projet-géant, celui de toponomastique,
I'ATPM " abrite une toponymie de Briga Alta, dont la recherche a
¢té effectuée par Ivo Alberti (2006). On ne sait si les détails
(graphie, transcription phonétique, etc.) sont lI'ceuvre du chercheur
ou d'un 'spécialiste' de la Région’. L'orientation 'occitane' est
inculquée non seulement dans le sous-titre : « Briga Alta - Area
occitana », mais encore dans les articles sur chacun des lieudits
habités, ou les ethniques sont présentés sous la forme suivante

" Atlante Toponomastico del Piemonte Montano (ATPM), entamé en
1983, coordonné par la Région en coopération avec l'université de
Turin. Sont apparus jusqu'icti 36 voll. sur les différentes « comuni
montani » du Piémont. Celles-ci sont attribuées a une des trois aires :
« Area piemontese / area occitana / area francoprovenzale ».

"1l y a des erreurs soit dans l'orthographe soit la transcription
phonétique qui pour un 'natif sont peu probables: Les consonnes
occlusives  finales  sonores  apparaissent  systématiquement
deésonorisées, dans les deux graphies, p.ex. « Bric dér Couroump /
Reount [brik dot *ku'fump / *re'unt] », au lieu de [ku'fumb / re'und];
la métaphonie n'est pas toujours respectée (« Bec ~ Bécqui, [bek ~
*'bekki] », au lieu de [bek ~ 'beki]). Le toponyme « Garb di louv
[gafb di luv] » est traduit par « buco dei lupi» ; si la traduction (le
pluriel) est correcte, le toponyme doit €tre [gafb di 'lyvi], tandis qu'au
singulier, ce serait [gafb doF luuv]. Les quantités vocaliques ne sont
pas respectées, surtout dans les monosyllabiques : « Fouzh, louv
[*fuZ, *luv] », au lieu de [fuuZ, luuv], tandis que pour les consonnes,
une opposition quantitative est inventée. - La description de la valeur
phonétique des lettres (signée « L.M. ») est erronée pour « 7* », et pour
les prétendues consonnes longues (ou méme « semilongues »).



84

(p.ex. pour Carnino) : « Etnico : Oc : Carniné ». « Oc » au lieu de
« brigasque » : a quoi bon?

L'observateur ignore, encore, si cette 'thétorique' de ['école
turinoise a fonction instrumentale. Au cas ou elle ne le serait pas,
elle sera instrumentalisée par la militance occitane afin de corriger
non la nature, mais /'image du parler. Le brigasque sera saisi par
'engrenage neooccitaniste. Non a cause de sa nature linguistique,
mais pour ce formalisme qu'est le statut minoritaire qui lui est
impos¢ (ou infligé) par propre demande et par négligence des
responsables.

10. BIBLIOGRAPHIE

Alberti, Ivo, 2006, Atlante toponomastico del Piemonte
Montano. Briga Alta. Area occitana. Torino (Regione).

AIS = Sprach- und Sachatlas Italiens und der Siidschweiz.
voll. [-VIII. Zofingen 1928-1940.

ALF = Gilliéron, J. & Edmont, E, Atlas Linguistique de
France. 12 vol., Paris 1902-1910.

ALEPO = Canobbio, Sabina & Telmon, Tullio, Atlante
Linguistico ed Etnografico del Piemonte Occidentale. Regione
Piemonte & Universita degli Studi di Torino. Torino (Priuli &
Verlucca), 2004 ss.

ALI = Bartoli, M & Pellis, U., Atlante Linguistico Italiano.
Turin (Istituto ALI).

Allasino,E. & Ferrier,C. & Scamuzzi,S. & Telmon,T., 2007, Le
lingue del Piemonte. (Quaderni di ricerca 113, IRES Istituto
Ricerche Economico Sociali, Regione Piemonte, Assessorato alla
Cultura). <http ://www.ires.piemonte.it>.

ALP = Bouvier,J-Cl. & Martel, Cl., Atlas Linguistique et
Ethnographique de Provence. Paris, CNRS, 1975 ss.

ATPM = Atlante toponomastico del Piemonte Montano. Torino
(Regione) 1993 ss.



85

Ballone, Edoardo, 1980a, « Le altre isole etniche nella regione
Piemonte », in : Ballone,E.(€d.), pp. 41-72.

Ballone, Edoardo (ed.), 1980b, L'altro Piemonte. Le minoranze etnico-
linguistiche nella Regione. Torino (EDA)

Ballone, Edoardo, 1984, « L'altro Piemonte. Le minoranze etnico-
linguistiche nella Regione », in : Piemonte Vivo 111, pp. 3-9

Balma, Mauro & d'Angiolini, Giuliano, 2007, Musiche tradizionali del
Ponente Ligure. Le registrazioni di Giorgio  Nataletti e Paul
Collaer. Collana aEM (Archivi di EtnoMusicologia dell' Accademia
Nazionale di S. Cecilia), Roma (squilibri) (131 pp, avec 2 CD).

Bec, Pierre, 1973, La langue occitane. Paris (PUF).

Bec, Pierre, 1991, « Norme et standard », in : LRL V.2, Okzitanisch,
Katalanisch, pp. 45-58.

Berruto, Gaetano, 1974, Piemonte e Valle d'Aosta. (Profilo dei
dialetti italiani I, CNRS). Pisa (Pacini).

Bologna, Piero, 1991, Dizionario della lingua brigasca. Roma (tipogr.

Bella).

Botton, Charles, 2009, Histoire de Saorge et Fontan. Breil
(Cabri).

Bouvier, Jean-Claude, 1979, « L'occitan en Provence. Le
dialecte provencal, ses limites et ses variétés», in: RLR

XLIII, pp. 46-62.

Bronzat, Franco, 1977/78, « Per una delimitacion de I'occitan
del caire italian », in : Quaserns de linguistica occitana 6, pp. 48-
55; et 7, pp. 3-22.

Bronzat, Franco, 2008, «La posizione linguistica del
brigasco», in: A Vastera 44, pp. 18-25 (aussi:

www.avastera.it)

Buratti, Gustavo, 1992, «La guerra dei benpensanti», in:
Coumboscuro I-11, pp. 1, 8.
Calsolaro, Corrado, 1980, « Le straordinarie vicende di una legge
piemontese », in : Ballone (ed.), pp. 159 ss.
Canobbio, Sabina & Telmon, Tullio, Atlante Linguistico ed
Etnografico del Piemonte Occidentale - ALEPO : Presentazione e
Guida alla lettura. Regione Piemonte & Universita degli Studi di
Torino. Torino (Priuli & Verlucca), 2003.

Cerquiglini, Bernard (ed.), 2003, Les langues de France. Paris.



86

Dalbera, Jean-Philippe, 1984/94, Les Parlers des Alpes
Maritimes. Etude comparative. Essai de reconstruction. (these
doctorat 1984). Ed. AIEO, London 1994.

Dalbera, Jean-Philippe, 1986, « Alpes-Maritimes dialectales :
Essai d'aréologie », in :TCLN 7-8, 1985-86, pp. 3-28.

Dalbera, Jean-Philippe, 1991, « Composition des faisceaux
d'isoglosses et aré¢ologie dialectale. Réflexion sur le cas des Alpes
Maritimes » In: G.Gouiran (éd.), Contacts de langues, de
civilisations et intertextualité. Actes du Il Congres Int. AIEO,
Montpellier sept. 1990. Montpellier. pp. 193-210.

Dalbera, Jean-Philippe, 2003, « Les ilots liguriens de France »,
in : Cerquiglini 2003, pp. 125-136.

De Caroli, Maria Luisa, 1973, « La valle Pesio ¢ l'antica arca
linguistica provenzale cisalpina », in : Bilinguismo e diglossia in
Italia. Atti VIII Convegno CSDI. Pisa. pp. 65-72.

De Mauro, Tullio, 2006, « Crisi del monolitismo linguistico e
lingue meno diffuse », in: Lingue e idiomi d'ltalia 1-1, pp. 11-
37.

Devoto,Giacomo & Giacomelli,Gabriella, 1972, I dialetti delle
regioni d'ltalia. Firenze (Sansoni).

Duberti, Nicola, 2003, « Una panoramica dei gruppi linguistici
presenti nel Monregalese », in: Billo, E. & Comino, C. &
Duberti, N., Parole nostre. Il dialetto ieri e oggi nei paesi del
Monregalese. Mondivi (CEM), pp. 142-191.

Fontan, Francois, 1967, « La Nation occitane, ses Froni¢res et
ses Régions », in : Ethnos 5, pp. 159-182. (trad. ital. : La nazione
occitana. I suoi confini, le sue regioni, Ed. Ousitanio Vivo, 1982)

Forner, Werner, 1986, « A propos du ligurien intémélien - la
coOte, l'arriere-pays », in : TCLN 7-8, 1985-86, pp. 29-62.

Forner, Werner, 1989, « Géographie linguistique et
reconstruction, a lI'exemple du ligurien intémélien. In: « Actes
du I Colloque International sur l'ancien provengal, ['ancien
francais et l'ancien ligurien, Nice sept. 1986 », Bulletin du
Centre de Romanistique et de Latinité Tardive, Nice 1989, 125-
140.



87

Forner, Werner, 1995, « La fumée et le feu. A propos des
tentatives de délimitation de l'aire occitane sud-orientale.
Premicre partie : De 1850 a 1950 ». In : P.Fabre (ed.) : Mélanges
dediés a la mémoire du Prof. Paul Roux. La Farlede (Assoc.
Varoise pour I'enseignement du provencal), 1995, 155-180.

Forner, Werner, 2004, « Toponymie et géopolitique », in:
Actes Colloque de Nice juin 2003, Corpus 3, Nice, pp.77-102.
Forner, Werner, 2008a, « Fra Costa Azurra e Riviera : Tre lingue in
contatto ». In : Orioles/Toso (edd.), pp. 65-90.

Forner, Werner, 2008b, « La tradizione culturale alpina risorta. A
proposito di alcune produzioni recenti », in : INTEMELION 14, pp.
165-172.

Forner, Werner, 2009, « Die diglossische Wippe — Der Distanz-
parameter als Sprachgenerator : Einige romanische
Entwicklungen. In : Erstic M. et all. (edd.), Spectrum reloaded.
Siegener Romanistik im Wandel, Siegen (Universi), 2009, pp. 93-
111.

Forner, Werner, 2010a, « Linguistische Falschmiinzereien. Strategien
der Sprachverfalschung in den Siidalpen ». In : Osthus, D. &
Schmitt,C. & Visser,J. : Streit um Sprache in der Romania. (Actes
Romanistentag Bonn 2009 1.3), pp. ... (sous presse).

Forner, Werner, 2010b, « Der Widerspenstigen Zihmung.
Sprachilloyale Folgen des italienischen Minorititen-gesetzes :
Brigaskisch », in : Herling,S. & Patzelt,C (edd.), Normalisierung von
Regionalsprachen (Actes Romanistentag Bonn 2009, 1.2) pp. ... (sous
presse).

Gallea, Francesco, 1993, « Risultati di un sondaggio sul dialetto in
Liguria », in : Consulta Ligure (ed.), Dialetto, lingua viva. Genova
(Consulta Lig.).

Garnier, Christian, 1898, Grammaires et vocabulaires
méthodiques des idiomes de Bordighera et de Realdo. Paris
(Leroux).

Goebl, Hans, 1997, « Der Neoladinititsdiskurs in der Provinz
Belluno », in : Ladinia : Sfoi cultural dai ladins dles Dolomites
21, Piculin (Istitut Ladin Micura de Rii), pp. 5-55.

Grassi, Corrado, 1958, Correnti e contrasti di lingua e cultura
nelle Valli cisalpine (...) 1. Torino (Fac. Lettere e Filosofia).



88

Grassi, Corrado, 1969, « Parla du kyé¢: un'isola linguistica
provenzale nelle valli monregalesi », in : Studi ling. salentini 2,
Protimesis, Lecce.

Grassi, Corrado, 1977, « Deculturization and Social
Degradation of the Linguistic Minorities in Italy », in:
Linguistics 191, may 1977, pp. 45-54.

Guskow, Meike, 2009, Entstehung und Geschichte der
Europdischen Charta der Regional- oder

Minderheitensprachen. Frankfurt (Lang).

Herling, Sandra, 2008, Katalanisch und Kastilisch auf den

Balearen. Heidelb. (Winter).
Isnard,Cyril & Trubert, Jean-Francois, 2007, Musique du Col de
Tende. Les archives de Bernard Lortat-Jacob 1967-1968. Archives
sonores, textes et transcriptions réunis par C.I. et J-F. T. Nice
(adem06) (107 pp., avec un CD).

Jaberg, Karl, 1911, « Notes sur I'-s final libre dans les patois
franco-provencgaux et provengaux du Piémont », in : Bulletin du
Glossaire de patois de la Suisse Romande 9-10, pp. 49-79.
Kloss,Heinz, 21978, Die Entwicklung neuer germanischer
Kultursprachen seit 1800. Diisseldorf (Schwann) ('1952)

Lamuela, Xavier, 1993, Estandarditzacio i establiment de les llengiies.
Barcelona (edicions 62).

Lamuela, Xavier, 2008, Dizionario Italiano/Occitano
Occitano/Italiano. Norme ortografiche, scelte morfologiche e
vocabolario dell'Occitano Alpino orientale. Cuneo (Eventi).
Lanteri, Carlo, 1984, « I brigaschi e 1 ucitan li s'astimegliu », in : R Ni
d'Aigiira 1-niimeru tinich e speciale, p. 3.

Lanteri, Carlo, 2008, « Notizie sul coro brigasco <I Cantatu> », in : A
Vastera 46, pp. 8-10

Lanteri, Didier, 1996, La graphie du brigasque. Revue de la
litterature. Essai d'harmonisation (s.I ms. 70 pp).

Lanteri, Didier, 2006, Dictionnaire Fran¢ais-Brigasque. Grasse
(Ed. Tout Autour des Cultures).

LEI = Pfister,Max, Lessico etimologico italiano. Wiesbaden
(Reichert) 1979 ss.



&9

LRL = Holtus,G. & Metzeltin M. & Schmitt,C. (edd.), Lexikon der
Romanistischen Linguistik, voll. 1-8, Tiibingen (Niemeyer), 1988
SS.

Lucarno, Guido, 1997, « Alpi Marittime : Territori contesi e
scomparsa di una identita etno-linguistica », in : I/ ponte : rivista
di politica economica e cultura 53-12, pp. 49-68.

Lucarno, Guido, 2001, « Historical inheritance and border
problems in the provengal brigasque area (Maritime Alps) », in :
Antonsich, M. & Kolossov,V. & Pagnini,M.P. (edd.), Europe
between Political Geography and Geopolitics. On the
Centenary of Ratzel's Politische Geographie. Roma (Soc. Geogr.
Ital.), pp. 367-389.

Marcellesi, Jean-Baptiste, 1984, « La définition des langues en

domaine roman (..)», in: Actes XVII Congres Int. de
Linguistique et Phil. Romanes, vol. 5, Aix-en-Pr. (Lafitte), pp.

309-314.

Martel, Felip, 1983, « L'espandi dialectau occitan alpenc : assag de

descricion », in : Novel Temp 21, pp. 4-36.

Martel, Philippe, 2009, « La tapisserie volante : autour de la 'questione

ladina' », in: Alén Garbato,C. & Arnavielle,T. & Camps,C., La

romanistique dans tous ses états. Paris (L'Harmattan), pp. 209-239.

Massaioli, Pierleone, 1983, « Il brigasco da lingua parlata a scritta »,

in : Archivio per le Tradizioni Popolari della Liguria 12-1/2, pp. 37-

43.

Massaioli, Pierleone, 1984, Cultura alpina in Liguria. Realdo e

Verdeggia. Genova (SAGEP).

Massaioli, P. & Moriani, R., 1991, Dizionario della Cultura Brigasca.

Vol. I Lessico. Alessandria (Orso).

Massaioli, P., 1996, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. II

Grammatica. Alessandria (Orso).

Massaioli, P., 2000, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. III Voci

della tradizione. Alessandria (Orso).

Massaioli, P., 2008, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. IV

Glusari etnolinguistic cumpara di Arpi ligliri Maritimi. Alessandria

(Orso).

Massaioli, P., 2009, « Parliamo ancora di dialetto », in : R Ni d'aigiira

52, p. 34.



90

Moriani, Roberto, 1981, « Upega, Carnino, Viozene », in: Novel
Temp. Quaderno di Cultura e Studi occitani alpini. 17, pp. 72-82.
Neill, Edward, s.d., Tradizioni popolari dell'lmperiese. Genova
(Cassetta disco, Cassa Risp. Genova e Imperia)

Oddo, Sandro, 2005, « Difendiamo il brigasco », in : Le stagioni di
Triora. Triora (Proloco).

Orioles, Vincenzo, 2003a, Le minoranze linguistiche. Profili
sociolinguistici e quadro dei documenti di tutela. Roma

Orioles, Vincenzo & Toso,Fiorenzo (edd:), 2008, Circolazioni
linguistiche e culturali nello spazio mediterraneo. Miscellanea di
studi. Centro Internazionale sul Plurilinguismo. Recco (Le Mani).

Pagliana, Tullio, 1995, « Lessico pastorale », in: 1id., 4
muntoo d'l'olpe. Pascoli, alpeggi e margari nelle Valli di

Ormea. Ormea, Mu- seo Etnografico, Quaderno n° 3, pp.
47-91.

Palermo, J., 1977, « La place des parlers nissarts dans la famille
des langues romanes », in : RLiR 41, pp.339-347.

Pellegrini, G.B., 1977, Carta dei dialetti italiani (Profilo dei dial. ital.
Nr. 0). Padova (Pacini).

Pfister, Max, 2008, « Der Atlante Linguistico ed Etnografico del
Piemonte Occidentale-ALEPO » (Recension), in: ZrP 124, pp. 109-
117.

Pla-Lang, Luisa, Occitano in Piemonte : riscoperta di un'identita
culturale e linguistica? Frankfurt (Lang).

Rohlfs, Gerhard, 1971, « Entre Riviera et Cote d'Azur (a
propos du mentonnais) », in : Clusel,l. & Pirot,F. (edd), 1971,
Mélanges de philologie romane dédiés a Jean Boutiere, vol. 11.
Liege (Ed. Soledi), pp. 883-891.

Plomteux, Hugo, 1975, I dialetti della Liguria orientale odierna, la Val
Graveglia, I. Bologna (Patron).

Renzi, Lorenzo, 1975, « Uno o piu drammi linguistici. Le
'lingue tagliate' di Sergio Salvi e altre questioni di
sociolinguistica », in Nuova Corrente 67, pp. 330-345

Rohlfs, Gerhard, 1978, « Entre Riviera et Cote d'Azur II.
M¢élanges de lexicologie », in : Mélanges de philologie romane
offerts a Ch.Camproux. vol. 11, pp. 970-978.



91

Ronjat, Jules, 1930, Grammaire Istorique des Parlers
Provencaux Modernes, vol 1-IV, 1930-1941. Montpellier
(réimpression : Marseille, Laffitte, 1980).

Salvi, Sergio, 21975, Le lingue tagliate. Storia delle minoranze
linguistiche in Italia. Milano (Rizzoli).

Salvi, Sergio, 1998, Occitania. Venasca (Ousitanio Vivo).

Scarsi, Patrizia, 1980, «Tracce di provenzale alpino nel
dialetto mentonasco », in: Bollettino Istituto Lingue Straniere
della Facolta di Economia e Commercio dell'Universita di
Genova, 12. pp. 130-136.

Schadel, Bernhard, 1903, Die Mundart von Ormea. Beitrdge zur Laut-
und Konjugationslehre der nordwestital. Sprachgruppe. Halle/S.
(Niemeyer).

Telmon, Tullio, 1972, (Recension de : P.Camilla « Del nome
della citta del Monregale (Mondovi) », in : Bollettino Soc. Studi
Storici... Prov. di Cuneo, n® 60, 1969), in : Parole ¢ Metodi 3,
p.151.

Telmon, Tullio, 1994, « Aspetti sociolinguistici delle
eteroglossie in Italia », in : Serianni,L. & Trifone,P. (edd.), Storia
della Lingua Italiana, vol. 3, Torino, pp. 923-950.

Telmon, Tullio, 2006, « La sociolinguistica e le leggi di tutela
delle minoranze linguistiche », in : Lingue e Idiomi d'ltalia 1, pp.
38-41.

Telmon, Tullio, 2007, « L'impatto della legge di tutela delle
minoranze linguistiche storiche sulle istituzioni : le positivita e le
negativita », in : Consani, C. & Desideri, P. (edd.), Minoranze
linguistiche. Prospettive, strumenti, territori. Roma (Carocci),
pp. 310-326.

Telmon, T. & Ferrer,C., 2007, « Le minoranze linguistiche
piemontesi nel 2006 », in : Allasino et all., pp. 7-60.

Toso, Fiorenzo, 1995, « Appunti per una storia della parola
figun », in : Intemelion 1, pp. 83-96.

Toso, Fiorenzo, 2004, « La legge 482 e gli scenari recenti della
'politica linguistica' in Italia », in : Rivista Italiana di Linguistica
e di Dialettologia, VI, pp. 41-64. -

Toso, Fiorenzo, 2008a, Le minoranze linguistiche in Italia. Bologna
(Mulino).



92

Toso, Fiorenzo, 2008b, « Alcuni episodi di applicazione delle norme
di tutela delle minoranze linguistiche in Italia », in: Ladinia 32, pp.
165-222.

Toso, Fiorenzo, 2008c, « Il brigasco e I'olivettese tra classificazione
scientifica e manipolazioni politico-amministrative », in: INTE-
MELION 14, 103-134.

Toso, Fiorenzo, 2009a, « L'occitanizzazione delle Alpi Liguri e il caso
del brigasco: un episodio di glottofagia », in: Malerba, A. (ed.),
<Quem tu probe meministi> Atti dell'Incontro di Studi 2008, Torino
(Centro Studi  Piemonteis), pp. 177-248.

Toso, Fiorenzo, 2009b, « In merito alla classificazione scientifica del
dialetto brigasco », in : 4 Vastera XX, pp. 10-13.

VPL = Petracco Sicardi, G. et all., Vocabolario delle Parlate Liguri,
voll. I - IV, Genova (Consulta Ligure) 1985-92.

Werner Forner
Siegen



93

LES RELATIONS ENTRE LES CATALANS D’ESPAGNE ET LE
MOUVEMENT « RENAISSANTISTE » DU MIDI :
documents historiques sur le « pan-occitanisme »

Au moins par « navigation » sur internet, ceux qui s’ intéressent
aux langues d’oc ont appris que le Parlement de Catalogne avait
vot¢ le 22 septembre 2010 une loi sur D’aranais et plus
géneralement sur 1’« occitan ». Il est sans doute prématuré d’en
parler, ne serait-ce que parce qu’en matiere de lois, il y a souvent
loin de la coupe aux lévres. Mais cela nous a conduits, 1’historien
Guilhem Pépin et moi-méme, a faire quelques recherches sur les
relations entre les Catalans d’Espagne et le mouvement
« renaissantiste » du Midi dont Frédéric Mistral fut le plus célebre
représentant.

Il est vrai que ces relations n’étaient pas inédites : lorsqu’en
1213 le roi1 Pierre I d’Aragon et comte de Barcelone vint
combattre les troupes de la croisade contre les cathares dits
Albigeois, ce fut moins pour aider le comte de Toulouse que pour
¢tendre son propre pouvoir sur le Midi du royaume de France.
Avec seulement mille cavaliers, Simon de Montfort réussit
néanmoins a mettre cette armée en déroute, dans un combat ou
Pierre II fut tué. Et les historiens catalans ne cachent pas que ce
fut la fin des ambitions arago-catalanes sur les provinces du sud
de la France.

Les lettrés de notre propre mouvement « renaissantiste » ont
donc ressorti des archives I’histoire de la croisade albigeoise et se
sont tournés vers la Catalogne, comme pour venger leurs ancétres
du XIII® siécle.

Voici donc quelques documents allant de 1933 aux toutes
dernieres années :

1 — Sur le Centenaire de la Renaixenca catalana (Avril 1933) :
forte participation des « Occitans », f€libres compris. On
remarque les propos tenus par deux fois par Ventura Gassol, alors
age de 40 ans.

2 — Article humoristique de The Morning post londonien du 11



94

juillet 1933, déniché par Guilhem Pépin, et qui ne se comprend
que par le suivant.

3 — Second article du méme Morning post, dii au correspondant
a Barcelone, qui réagit tres probablement aux déclarations faites
dans le cadre de la commémoration du centenaire de Ia
Renaixenca, et peut-€tre a d’autres plus récentes, car il n’est guere
question d’étudiants dans cette commeémoration.

4 — Manifeste catalan de mai 1934, suivi de son commentaire
par Louis Alibert, puis d’une lettre de Pompeu Fabra a ce dernier,
qui termine par un assentiment a peu pres général : le catalan est
distinct de 1’occitan, et plus question de réver d’une « Grande
Occitanie » de Montlucon a Elche.

5 et 5 bis — Deux extraits de comptes rendus catalans du gros
ouvrage de I’universitaire catalan August Rafanell (1963- ), La
il-lusio occitana. La llengua dels catalans entre Espanya i
Franga, 2006, 1542 p. Celui de Germa Colon, linguiste de
I’Université de Bale, représente plus de quatre pages de revue. En
1954, I’1llusion occitane €tait bien morte en Catalogne.

Nous aurons sans doute I’occasion de reparler de 1’ouvrage
d’A. Rafanell, en donnant notre point de vue de locuteurs d’oc du
nord des Pyrénces.

Il découle en tout cas de ces textes, jalons plantés depuis plus
de 70 ans, que le mythe d’une « Grande Occitanie » qui soulevait
I’enthousiasme en 1933 avait completement disparu vingt ans
apres. Le verra-t-on réapparaitre ? L’avenir nous le dira.

Jean Lafitte



95

Document n° 1

Sur le Centenaire de la Renaixenca catalana (Avril 1933)
http://www.ictisp.com/~un447390/fredmist/mistralielscatalans.htm

Extrait d’un document non signé, intitulé « Mistral i els
Catalans »”
Els provencals assisteixen a Barcelona
al Centenari de La Renaixenca catalana 1833-1933

1933 abril. Celebracions a Barcelona i a Ripoll, amb centenars
de focs als cims de les muntanyes catalanes, amb motiu del
Centenari de la Renaixenca. Una gran expedicido de més de 200
occitans hi participen. Organitzat per Palestra i la FNEC. Hi havia
Batista 1 Roca, Josep Carbonell Gener 1 Lois Alibert.

1933 12 abril. Lois Alibert fa una conferencia a Barcelona
sobre la « Renaixenca catalana i la Renaixenc¢a occitana », en el
marc de la celebraci6 del centenari de la Renaixencga catalana.

1933 15 abril. La premsa de Marsella destaca la participacid
occitana a les festes del Centenari de la Renaixenca catalana a
Barcelona. Els occitans eren molt nombrosos car hi havia cent
persones de LO CALEN de Marsella, 60 de I’Escola de la Tor
Manha 1 una vintena de la confraria dels GUARDIANS amb llurs
estendards. S’hi afegeixen les banderes d’entitats catalanes. Citen
també Lois Alibert, Josep Carbonell i 1’alcalde de Marsella. Son
rebuts a I’estacio per la municipalitat de Barcelona, 1 1’alcalde els
rep al Salo de Cent. Marsella ofereix a I’Ajuntament de Barcelona
la bandera de Marsella. A la tarda inauguraci6 oficial de les festes
del Centenari de la Reinaxenga Catalana sota la presidencia del
President de la Generalitat Francesc Macia, que a la prensa
marsellesa se 1i diu el Coronel Macia.

1933 15 abril. Dissabte. A Barcelona arriben per tren els
provencals que assistiran al Centenari de la Renaixenca Catalana.

”? Une recherche sur le nom de domaine a donné ceci : Contact for
Ictisp.com : Avenida de Europa, 14 — Parque empresarial La Moraleja
— Alcobendas Madrid — Spain 28108 — domainmaster@jazztel. com.



96

A Tlestacio, plena de gent, els esperen representants del
Parlament de Catalunya ; Ventura i Gassol, Conseller de Cultura
de la Generalitat ; Albert Bastardes Sampere ; Bastardes ; Josep
Carbonell ; Ribes; Domenec Pla, representant de [’alcalde 1
d’altres. Entre els visitants de Marsella hi ha Antoni Mouren,
Marius Dubois, Pau Barlatier, Jordi Triadou (adjunt de 1’alcalde
de Marsella), Jordi Reboul, Josep Homs (del Centre Catala de
Marsella), Lois Alibert i representants d’altres entitats. L’alcalde
de Marsella, M. Ribot, ja feia alguns dies que era a Barcelona. Al
migdia foren acollits al Sal6 de Cent de I’Ajuntament de
Barcelona per ’alcalde, Dr. Jaume Aiguader. El de Marsella
renova la continuacid de I’amistat a través de la historia amb
Catalunya. Marius Dubois dona la bandera de Marsella perque es
posi al costat de la catalana al balco de I’Ajuntament. L’alcalde
els dona la bandera de Barcelona 1 recorda que fa dos anys, a la
proclamacié de la Republica, es cantava, al mateix moment dels
Segadors, també La Marsellesa.

1933 15 abril. A la tarda a Barcelona. Al Palau de la
Generalitat de Catalunya obertura oficial del Centenari de la
Renaixenca catalana presidida pel President Macia. Parlen Dr.
Ribot ; Josep Oms, president del Centre Catala de Marsella ;
Jordi Reboul, que ofereix un Ilibre d’or al President Macia.
Després, Ventura Gassol fa una comparacid entre Aribau 1
Mistral. A continuacid Macia diu: « La nostra patria renaixent
aspira amb vehemencia, segons la seva vella tradicid, a afirmar
les seves ganes de llibertat 1 de justicia ». Els felibres canten la
Copa Santa, L’endema, 16 d’abril, La Publicitat reprodueix el
missatge del Capolier de Felibritge a Macia.

1933 16 abril. Diumenge a Ripoll. La festa del Centenari de la
Renaixenca es desplaca a Ripoll organitzat per [’associacio
Palestra. Pero a Ripoll els actes estigueren a punt de fracassar
perque els anarquistes de la FAI, excitats per un agitador
estranger, creuen veure un signe religidés en la bandera occitana
amb la creu de Tolosa 1 volien impedir la cerimonia. Hi ha cops
de puny 1 en una atmosfera de revolta 1 enmig dels crits, parla Pau
Pons (occita-mallorqui), Peire Azema 1 els catalans Antoni Rovira



97

Virgili, Joan Estelrich. Aquest episodi me I’explica després Josep
M. Batista 1 Roca i Josep M. Rosés Guardiola (+), de Badalona 1
altres persones catalanes 1 el propi Pau Pons.

1933 17 d’abril. El diari de Marsella LE PETIT PROVENCAL,
relata les festes del Centenari de la Renaixen¢a Catalana. LO
CALEN de Marsella tributa un homenatge a Victor Balaguer i a
Aribau en els seus respectius monuments. L’endema diu que
anaren a Tarragona invitats per la Generalitat amb autocars.
Entre els assistents cita Pau Pons, Ricard Reyner, Péire Azema,
Donnadieu. Cita la presencia del « gran filoleg occita » Lois
Alibert 1 del director de IORM [Oficina de Relacions
Meridionals], Josep Carbonell. A Tarragona visiten a la catedral,
la tomba de Jaume I, nascut a Montpeller. Un banquet a 1’Hotel
Europa de Tarragona els fou ofert per la Generalitat 1 diverses
visites als monuments de Tarragona. Retornats a Barcelona, a
I’Hotel Miramar, banquet ofert per I’Ajuntament de Barcelona,
amb I’alcalde de Barcelona, Aiguader ; Casanoves, vicepresident
del Parlament ; Ventura Gassol, Pompeu Fabra, Lois Alibert i
Jordi Reboul, president del Calen. Ventura Gassol” digué en el
seu discurs : « La petita Catalunya, el petit Llenguadoc, la petita
Provenca, etc...deuen formar la gran Occitania unida amb els
pobles de Franca i d’Espanya dins els Estats Units d’Europa ».
Desprées es visita el Parlament de Catalunya. A la Universitat, el
filoleg Pompeu Fabra ressalta la identitat de la llengua catalana 1
els dialectes occitans. Lois Alibert feu la historia de Ila
Reinaxenga Occitana. Al vespre concert, a 1’Orfe6 Catala, de
musica occitana 1 catalana.

1933 17 abril. Dilluns. A Barcelona. Els invitats de la
Generalitat visiten els monuments de Victor Balaguer i1 de
Bonaventura Carles Aribau. Davant el monument d’Aribau, Jordi
Reboult recorda 1’exili d’Aribau acollit per Mistral 1 els seus

7 Bonaventura Gassol i Rovira (1893-1980) a I’état-civil, écrivain et
homme politique espagnol, nacionaliste catalan, I’un des fondateurs
du parti Accio Catalana, puis membre de 1’ Esquerra Republicana de
Catalunia (Wikipedia).



98

felibres. De bon mati, 30 occitans surten amb autocars cap a
Tarragona des de la Plaga davant de la Generalitat, que els
ofereix el viatge i un banquet. A Tarragona visiten, a la catedral,
la tomba de Jaume I que nasqué a Montpeller. Entre els assistents
hi ha Josep Carbonell, director de I’Oficina de Relacions
Meridionals ; el professor Pau Pons ; Peire Azema ; Lois Alibert.
La Generalitat ofereix un banquet als assistents a I’Hotel Europa.
A la tarda visita a 1’aqiieducte i monuments romans. En el cami,
prop de Tarragona, Pau Pons fa un parell de fotografies en les que
apareixen 8 1 9 persones, entre les quals Pau Ricard, Lois Alibert,
Josep Carbonell, Carles Camprés (Camproux), Peire Azema, Pau
Pons...

1933 18 abril. Dimarts. A Barcelona els provencals visiten el
Monument a Mistral. Parlen Péire Azema, Jordi Reboul, Péire
Reyner 1 el Dr. Soler Pla, en nom del Parlament de Catalunya 1
Albert Bastardes per la Comissié del Centenari de la Renaixenca ;
I’alcalde de Barcelona, Dr. Jaume Aiguader Mir6 1 Ventura
Gassol. La Banda de Musica Municipal interpreta la Copa Santa,
Els Segadors 1 fragments de 1’ Arlesiana. Hi havia Ventura Gassol,
Péire Azema, Jordi Reboul, Soler 1 Pla, Pau Pons, Lois Alibert,
Pompeu Fabra,... Els discursos i el concert son difosos per radio a
Occitania. A les 14h. banquet ofert per I’Ajuntament de
Barcelona, presidit per D’alcalde, que tenia a [’entorn Joan
Casanovas Maristany, vice-president del Parlament Catala ;
Ventura Gassol ; Pompeu Fabra; Lois Alibert; Jordi Triadou,
representant de I’alcalde de Marsella. Begueren de la copa oferta
pels felibres provencals, 1’alcalde de Barcelona 1 Ventura Gassol.
Després del discurs de 1’alcalde, parla Alfons Maseras, que
recorda « el meu amic Marius Jouveau » 1 diu que Mistral fou un
profeta que ens mostra « el cami de 1’avenir, el federalisme... ».
Parlen també Pe¢ire Reynier, per Tol6. Jordi Triadou diu que la
llibertat de Catalunya €s el simbol de la llibertat de tots els pobles.
Peire Azema recorda que el deure dels representants del poble ¢és
defensar la llengua d’aquest poble. Per acabar, Ventura Gassol
diu que «la petita Catalunya, el petit Llenguadoc, la petita
Provenca, etc. han de formar la gran Occitania unida amb els



99

pobles de Franga 1 Espanya, dins els Estats Units d’Europa. Aixi
treballarem per la construcciod de la Pau, amb la destruccio de les
hegemonies imperialistes ». Els actes continuen a la Universitat,
amb conferencies de Pompeu Fabra, que remarca la identitat de la
llengua catalana i les variants occitanes, 1 Lois Alibert, que fa
historia del moviment de renaixenca occitana. Els felibres visiten
el Parlament. Els actes s’acaben amb un concert de 1’Orfed
Catala. Tot acabat, Marcela Drutel diu que senti vergonya en
veure que I’alcalde de Marsella parlava frances. En sentit contrari,
Pau Barlatier no li agradaren les paraules de Jordi Reboul, que
justificava, en el seu discurs, al Palau de la Generalitat,
I’abseéncia del consol de Franga a Barcelona. Jordi Reboul replica
1 pregunta « Que hauria vingut a fer el consol en aquesta festa de
familia, on només es volia parlar catala i provencal 1 d’altra banda
el govern frances no reconeix el govern catala ni la llengua
provengal. »

Document n° 2

(The Morning Post, mardi 11 juillet 1933, p. 10)
Traduction frangaise par J. Lafitte
LES TROUBADOURS ET LES BASSINS D’EAU

Il est paradoxal que tandis que les responsables politiques
s’efforcent d’aplanir la carte [du monde] pour que le commerce y
circule comme du mercure, d’ardents patriotes en divers pays
travaillent a €lever de petites taupinieres nationalistes. Aussi vite
que le monde matériel s’achemine vers 1’unité, le sentiment
répond avec un autre tout petit royaume ; et le processus ne peut
aboutir qu’a ce que quelqu’un se déclare lui-méme un Etat
autonome, et mette des barrieres douanieres autour de son jardin
de derriecre. Que n’importe quelle excuse justifie 1’auto-
détermination est évident dans les aspirations de 1’« Occitania »,
un nouveau pays, que les poctes et étudiants de France et
d’Espagne sont résolus [a établir] en revenant aux frontieres des
Troubadours. Les ressorts de leur nationalisme sont au XII°



100

siecle ; et si les patriotes du Midi réussissent, il y a un grand
risque que, de ce coté-ci de la Manche, la Northumbria et la
Mercia se s€parent de nous.

La faiblesse du mouvement en Provence, Languedoc,
Catalogne et autres provinces a ménestrels, est que, méme si I’on
peut rétablir le royaume des Troubadours, il est impossible de
reproduire leur fagon de chanter. La race des nobles qui
chantaient matin et soir leurs poésies lyriques dans les Cours n’est
plus ; et de méme les Cours. Un groupe moderne de chanteurs
pourrait-il attirer a ses mélodies, en appelant vingt-trois princes
régnants ? Ils devraient d’abord les trouver. Aujourd’hui,
quelqu’un peut-il espérer, comme GUILLAUME IX, duc
d’ AQUITAINE, aller par « tous les pays pour tromper les dames » ?
Les dames souriraient et allumeraient leur phono. Hélas, cet age
ne respecte plus rien, et I’épitaphe de la ménestrellerie est déja
¢crite dans un quatrain que chantent les enfants :

Gaiment, le Troubadour valse autour du bassin,

En chantant « Mon vrai amour, viens, viens a moi » ;

Doucement, un morceau de brique tombe sur sa noix de coco

Le vieil homme surveille depuis le vieux chéne.

GUILLAUME lui-méme ne pourrait plus s’opposer a un tel
traitement.

Document n° 3

(The Morning Post, mardi 11 juillet 1933, p. 13)
Traduction frangaise par G. Pépin
« Occitanie » - Une nouvelle « nation » pour I’Europe
Le pays des troubadours
Un mouvement franco-espagnol
De notre correspondant a Barcelone

Une nouvelle grande puissance européenne est proposée. Son
territoire est appelé « Occitanie ». Il a sa propre langue en divers
dialectes, et son propre hymne national. Sera-t-il une puissance de



101

premier plan dans les réunions et les conférences mondiales ou
seulement une puissance de second plan, 1’avenir seul peut nous
le dire.

Cette affirmation peut faire penser au lecteur qu’il lit un roman
sur une nouvelle Ruritana ™. Mais, pour ridicule qu’apparaisse
cette 1dée a un lecteur ordinaire, c¢’est une réalité concréte dans
I’esprit d’un certain nombre d’étudiants, de poctes, d’intel-
lectuels et de révolutionnaires.

Ce nouveau pays, tel que montré sur la carte ci-dessous, est
composé d’une partie de I’Europe qui s’étend de la Loire a I’Ebre,
et de océan Atlantique aux Alpes, un pays qui, selon I’opinion
de I’homme ordinaire, appartient en partie a la France et en partie
a I’Espagne, et est composé de peuples de tres grandes différences
de races, de langues et de cultures.

i o

Q. ap
RO ¢ e ———
Lo
¥ e
w €5 £
1 ¢ _® %o
4 Miles

Cependant, selon 1’opinion d’un groupe d’étudiants
enthousiastes des Universités de Montpellier, Marseille,
Barcelone et Valence (qui, bien que situ¢e au sud de I’Ebre, est

" N. d. T. — Lire Ruritania, pays imaginaire du centre de I’Europe
inventé par I’auteur anglais Anthony Hope pour trois romans publiés
entre 1894 et 1898.



102

incluse dans 1’Occitanie), ce pays est une entité nationale définie,
a I’unité politique de laquelle ils promettent de travailler.

Une langue commune

Le seul lien visible d’union entre ces provinces de la France et
de ’Espagne tient dans le fait que la plupart de leurs habitants
parlent une langue commune, ou plutot des dialectes d’une méme
langue qu’on nomme provencal, limousin, catalan, valencien et
majorquin selon I’endroit, langue qui était appelée il y a de cela
plusieurs siecles la langue d’oc et qui donna son nom a la partie
du sud de la France dont Toulouse est la capitale.

Toutes les personnes instruites sont bilingues et parlent en
geéneral espagnol ou frangais sauf en Catalogne.

Les protagonistes de ce mouvement sont tomb¢ dans 1’erreur
incroyable mais commune qui est de croire qu’une langue est en
elle-méme I’indication d’une race ™, bien qu’ils n’aient pas été en
cela bien rationnels puisqu’ils ont inclus dans leur nation la
Gascogne dont la langue est nettement distincte de la langue d’oc.

Ils prétendent, avec justesse, que leur langue, ou plutot la
langue mere de ces différents dialectes, était la langue dans
laquelle les troubadours chantaient, et ce fait donne la quantite
nécessaire de romanesque dont a besoin un tel mouvement pour
stimuler son inspiration.

Les prophetes principaux de ce mouvement sont le pocte
catalan Aribau, qui vécut il y a un siecle, et Mistral, le pocte de
Provence dont le poeme « La Copa Santa » (la coupe sainte) a été
pris comme hymne national de I’Occitanie, bien que ce ne soit pas
sans 1’avoir falsifi¢ en partie, en substituant dans son texte au mot
“Provencal” ° le mot “Occitans”, un mot inventé, tout comme
I’1dée, depuis I’époque de Mistral.

Des forces de perturbation

?N.d. T.—-En 2010, il faut comprendre peuple.

 N. de J. Lafitte — En realit¢, dans son poeme La Coupo santo,
Mistral n’use jamais de Provencal(s), forme languedocienne, mais de
Prouveng¢au, qui ne prend pas de -s au pluriel.



103

A part ’aspect purement intellectuel de ce mouvement, qui est
sans doute sincere et innocent, on ne peut que s’ interroger sur son
apparition soudaine a la surface d’une Europe troublée, a un tel
moment, et se demander si ce n’est pas un autre parmi les
mouvements perturbateurs dirigés, contre la stabilit¢ et
I’hégémonie politique de la France et de I’Espagne, par I’une des
forces de perturbation qui travaillent activement a rompre
I’équilibre déja précaire de I’Europe ”’. Pas mal d’argent est
dépense, mais son origine demeure obscure.

Le mouvement pour 1’Occitanie est particulicrement soutenu en
Catalogne, dont la récente acquisition de I’autonomie a développé
I’esprit de séparation du reste de ’Espagne et donné un grand
coup de fouet a la langue catalane et a I’idée d’une nationalité
séparee.

Les meneurs du mouvement catalan ont récemment découvert
une période de renaissance catalane, datant d’un siccle, pour
laquelle ils ont estimé nécessaire de constituer un environnement
littéraire et culturel, et lui ont rattaché le mouvement pour
I’Occitanie. Deux des inspirateurs de cette renaissance sont
Mistral, le poete provencal, et notre compatriote Sir Walter Scott
qui, s’il était en vie, serait sans doute étonné d’entendre que son
nom est devenu une référence dans la vie politique du nouvel état
de Catalogne.

Le mouvement pour [I’Occitanie est destiné a étre
essentiellement une illusion, parce que sa réalisation signifierait
rien moins que le démembrement de la France et de I’Espagne et
le nivellement des Pyrénées, sans parler de la réconciliation de
plusieurs différences raciales et culturelles qui doivent étre
¢videntes a I’observateur le plus superficiel.

7 N. d. T. —On comprend ici Hitler, nommé chancelier de
I’ Allemagne le 30 janvier précédent, et sans doute Mussolini.



104

Document n° 4

(OC, Revista de la Renaissenga dels Paises d’Oc
Auvernha, Gasconha, Lemosin, Lengadoc, Provenga, Catalonha,
Valencia, Balearas

n° 16-17 de Genier-Abril 1934
(fut aussi publié¢ La Veu de Catalunya du 6 mai 1934)
Traduction francaise de J. Lafitte

UN MANIFESTE

Déviations dans les concepts de langue et de patrie
[en catalan]

I

Le début du deuxieme siécle de la Renaissance nous a amenés a
réfléchir attentivement a sur le chemin parcouru par le catalanisme et
celut qui reste a faire. Nous constatons, d’une part, que le sentiment
patriotique s’est considérablement étendu et que le comportement de
diverses geénérations a cristallisé des erreurs culturelles et politiques.
D’autre part, cependant, nous devons clarifier certaines déviations
actuelles qui présentent de trés graves dangers. Ces erreurs ou
déviations, que nous tentons de rectifier par ces lignes, sont au nombre
de deux : 1°, la conception de notre Patrie comme un territoire forme
uniquement par le territoire de 1’actuelle Généralité, c’est-a-dire sa
réduction a une des régions qui la composent, résultat d’un
affaiblissement de la conscience nationale ; 2°, la conception qui
donne a notre Patrie une extension excessive, qu’elle n’a jamais eue,
provenant d’une confusion du catalanisme avec I’occitanisme.

IT

Notre Patrie, pour nous, est le territoire ou se parle la langue
catalane. Elle s’étend donc des Corbieres a la Huerta d’Oriola et des
régions de I’est de I’Aragon a la Méditerranée. Composée de quatre
grandes régions — le Principat, Valence, les Baléares et le Roussillon
— chacune avec d’intéressantes caractéristiques propres, il faut
conserver dans tous les domaines leur personnalité¢, qui nous donne
une grande richesse d’aspects. Il n’y a pas de danger — ni d’intention
— d’absorption d’une région par I’autre. Ce serait contradictoire a la



105

tradition historique et I’esprit libéral de notre peuple. Respectueux de
cette diversité, nous devons €galement acquérir la pleine conscience
de notre unité et la renforcer convenablement, surtout sous 1’aspect
culturel. Unité ne signifie pas soumission des uns aux autres ou une
uniformisation externe ; unité veut dire création d’idéaux communs et
joie d’avoir une culture que nous appelons tous notre. La ou cette
unité doit se manifester avec le plus d’énergie c’est face aux autres
pays ; c’est dans le rapport entre national et étranger que nous devons
renforcer le plus le sentiment de patrie, par-dessus les différences
régionales. Et nous n’exposons, dans ces propos, aucune the€orie
nouvelle ; 1ils correspondent a la conception traditionnelle et
orthodoxe du catalanisme. Cela ne signifie pas, c’est clair, que nous
voulions faire obstacle a aucun aspect possible d’expansion catalane
qui puisse se présenter opportunément et qui soit viable.

I11

Des deux erreurs que nous combattons, la premiere, qui limite notre
patrie au territoire des quatre anciennes provinces, est sans doute le
plus répandue et invétérée. Les manifestations de la conscience
nationale au cours du Moyen Age (le chroniqueur Muntaner et le roi
Pierre I les ont exposées magistralement) répondent au sentiment
intégral de patrie. L’affaiblissement et la disparition du sentiment
d’unité coincide avec le temps de décadence, et inutile de dire que la
nation qui nous gouverne de D’extérieur, a cherché — et cherche
encore — par tous les moyens, a encourager et a accentuer les
divergences entre les pays catalans. Heureusement, peu a peu, la
renaissance restaure 1’ancien esprit de totalité. Un grand chemin a été
fait, mais il faut reconnaitre que nous n’avons pas encore atteint la
pleine conscience collective. Le meilleur résultat de la
commeémoration du Centenaire de la Renaissance devrait étre
d’extirper tout ce qui s’oppose a la réalisation immédiate de cet idéal.
Et nous croyons sincerement que la seconde déviation a laquelle nous
avons fait allusion — bien qu’elle soit la fille d’une noble et fervente
intention patriotique — constitue un tres sérieux obstacle pour y
parvenir.



106

1Y

Dans la question occitaniste, vous trouvons aujourd’hui, entre nous,
une fluctuation de concepts : parfois I’Occitanie est la somme de
plusieurs régions qui forment une seule nationalit¢ (comme la
definissait déja Joseph Aladern au début du siecle) ; d’autres fois,
I’Occitanie est un ensemble de nationalités a la personnalité propre qui
forment vaguement une « supernation ».

Dans les deux conceptions indiquées se trouve tres répandue
I’opinion que tous les territoires allant du Limousin au sud de
Valence, et des Alpes a I’Atlantique, parlent une seule langue avec
diverses nuances ou dialectes, lesquels — suppose-t-on — sont peu
divergents. Cela conduit naturellement a la conclusion que dans le
grand cadre de la prétendue langue occitanique se trouvent sur un
méme pied d’égalité le valencien et le catalan, le limousin et le
provengal, le gascon et le majorquin, etc.

Il faudrait bien réfléchir sur le danger que cela renferme pour la
conscience de l'unité de la langue, alors que de prime abord cela
pourrait sembler le contraire : au lieu d’¢largir 1’aire géographique de
notre idiome, comme on pourrait croire, le catalan est dilué¢ dans cette
unité linguistique supérieure et morcelé en d’autres langues ou
dialectes : I’occitanisme ainsi congu tend indirectement a opposer a la
langue catalane une langue valencienne et une langue majorquine,
avec la méme raison qu’il y aurait pour I’existence d’une langue
minorquine, ou de Lleida ou de Castellon, etc.

Sinon, 1l y a une raison scientifique qui s’oppose a ces théories
occitanistes. Aujourd’hui, la linguistique affirme que le catalan et la
langue d’oc — connue de tous les romanistes sous le nom de
provencal — sont deux langues différentes, constituent deux groupes
linguistiques distincts, malgré les similitudes de diverses sortes que
I’on peut y trouver, lesquelles ne sont pas plus grandes qu’entre
I’espagnol et le portugais. Certaine variété du provencal est certes
facile a comprendre pour un catalan moyennement éclairé, mais cela
ne veut pas dire identité de langue. Il ne viendrait a 1’idée de personne
de dire que le catalan et I’italien font partie d’'une méme unite
linguistique pour le seul fait qu’un public catalan peut suivre avec une
relative facilité une picce de théatre en italien, langue facile si on la
compare avec certains des parlers occitans, comme I’auvergnat ou le



107

gascon, qui ne sont compréhensibles que par celui qui les a
spécialement ¢tudiés.

Pour la comparaison des deux langues nous devons prendre
spécialement en compte I’époque des textes comparé et les dialectes
auxquels ils appartiennent. Il faut se référer, naturellement, a I’époque
actuelle, et les termes de comparaison ne doivent pas étre les dialectes
marginaux, mais ceux qui ont cristallisé en langues littéraires (deux
¢crivains dont la langue peut servir a cette fin seraient Mistral et
Verdaguer). Si nous comparions des textes catalans primitifs avec les
provengaux contemporains, nous nous trouverions dans le cas de
similitudes que tous présentent €galement avec ceux des autres
langues romanes. Il faut écarter la poésie des troubadours catalans, qui
utilise exclusivement le provengal — comme les troubadours italiens
adoptent également le provencal, comme le roi Alphonse X de Castille
¢crit en galicien et comme les anciens écrivains d’Angleterre utilisent
le francais — et celle de nombreux poétes catalans des XIV® et XV°©
siecles, et méme certains textes en prose qui contiennent de nombreux
provencalismes, fait comparable a I’influence linguistique castillane
sur nos écrivains de la décadence.

Cette position qui est la nétre ne nous prive pas d’apprécier pour
toute leur valeur les fortes raisons (proximité, parallélisme des
renaissances occitane et catalane, cordialité actuelle entre les élites des
deux pays) pour étudier avec intérét la langue, la littérature et
I’histoire des terres occitanes (Gascogne, Limousin, Auvergne,
Languedoc et Provence) et pour intensifier les échanges entre les uns
et les autres (dans les ordres littéraire, artistique et autres aspects
culturels), que maintenant plus que jamais il convient de stimuler. De
facon particuliere, nous voulons exprimer notre sympathie a ceux qui
cultivent les arts, la littérature et les sciences des terres occitanes qui
ont exprim¢ leur affectueux intérét pour notre terre et sa culture.

v
Nous insistons sur I’importance qu’ont a 1’époque actuelle, les
confusionnismes et les hésitations sur le concept de Patrie.
Rappelons-nous I’affaiblissement que comporta pour nous 1I’emploi
du nom d’Aragon pour désigner la confédération catalano-aragonaise ;
a I’étranger, la confédération était connue sous le nom de « royaume
d’Aragon », et le nom de la Catalogne perdait injustement sa valeur



108

internationale précisément a partir de [Dintégration nationale
accomplie avec les conquétes de Ramon Berenguer IV et Jacques I°.
Il y aurait aujourd’hui un semblable danger si les terres de langue
catalane se considéraient comme incluses sous la dénomination
d’Occitanie.

Rappelons, d’autre part, combien les hésitations orthogra- phiques
et grammaticales ont retardé, au cours du siecle passe€, I’affirmation de
notre langue littéraire et ont notoirement retardé son expansion [dans
la génération] actuelle. Il faut donc éviter que par de semblables
hésitations dans la notion de Patrie nous en venions maintenant a
perturber et retarder la consolidation dans notre peuple d’une pleine
conscience nationale.

Barcelone, mai 1934.**

Pompeu Fabra, R. d’Alos-Monen, R. Aramon I Serra, Pere
Bohigas, Josep Maria Capdevila, J. M. de Casacuberta, Pere
Corominas, Joan Corominas, Francesc Martorell, J. Masso-
Torrents, Manuel de Montoliu, L. Nicolau d’Olwer, Marcal
Olivar, A. Rovira 1 Virgili, Jordi Rubio, Pau Vila.

* La Veu de Catalunya comporte ces trois mots en plus.
** La Veu de Catalunya porte la date du 30 avril.

COMMENTAIRE
[de Louis Alibert, en languedocien]

Le manifeste qui précede nous parait mériter un commentaire,
d’autant plus qu’il a été signé par une liste d’hommes qui représentent
la fleur de la haute culture catalane actuelle.

Notre position id€ologique sur les problemes linguistiques et
politiques de ce que nous pouvons nommer le « panoccitanisme »
nous rendra ce travail plutot facile et agréable.

Notre conférence a 1’Université de Barcelone, le 18 avril 1933 7,
lors du Centenaire de la Renaissance catalane (fasc. d’Oc 10-11), avait

% Note J.L. — Le récit detaillé des cérémonies de ce Centenaire
signalent trois conférences de Louis Alibert, le 12 avril « a Barcelona
sobre la « Renaixenca catalana i la Renaixenga occitana », le 17 « A la
Universitat, [...] Lois Alibert feu la historia de la Reinaxenca



109

déja clairement marqué les limites de notre occitanisme sur ce double
terrain. Tout cela pour fermer catégoriquement la porte a certaines
idées d’unification politique et linguistique occitane nées dans des
cerveaux plus enflammés que sens€s des deux versants des Pyrénées.

Nous sommes donc parfaitement d’accord avec ce manifeste en tout
ce qui concerne l’indépendance et la personnalité politique de la
Catalogne en face des terres occitanes de ce cote.

Pour ce qui concerne I'unité intérieure de la Catalogne, plusieurs
fois, dans cette revue, nous avons montré que pour nous il y avait et il
ne pouvait y avoir qu’'une Catalogne et qu’une langue catalane de
Salsas a Oriola et de Benabarre aux iles majorquines.

Cela dit, nous sommes tout a fait a 1’aise pour exposer de sérieuses
réserves, quand le manifeste examine la position du catalan parmi les
langues latines.

Si nous avons bien compris, les signataires de ce document
considerent que le catalan est une langue latine indépendante de
I’occitan, autant que I’italien, 1’espagnol, le frangais, le roumain ou le
portugais. Ils invoquent I’autorité de quelques philologues actuels
pour appuyer cette théorie. Nous voulons pas nier que Fouché, Griera
et quelques autres sont plus ou moins de cet avis. Cependant, on nous
permettra de rappeler que I’immense majorit¢ des savants de
Raynouard a Meyer-Liibke, en passant par Mila 1 Fontanals, Diez,
Ronjat et beaucoup d’autres, ont reconnu 1’étroite parenté du catalan
et de ’occitan. Et que dirons-nous de Maragall et Prat de la Riba qui
I’ont affirmée avec tant d’énergie.

D’une autre facon, sans nous soucier de [’autorité d’aucun
philologue en chambre, nous défions qui que ce soit de montrer que le
parallélisme du catalan avec 1’occitan puisse €tre compare, tant pour
les parlers modernes que pour les anciens, avec ce qu’on peut €tablir
avec les autres langues latines. Il faut fermer les yeux a toute évidence
pour ignorer 1’identité phonétique, morphologique, syntaxique et
lexicographique de nos parlers populaires naturels. Il est vrai que pour
pouvoir juger sainement il faut connaitre profondément les parlers
occitans et catalans. C’est une condition tres rarement réalisée chez les

Occitana » et le 18 «a la Universitat, amb conferencies de Pompeu
Fabra [...], 1 Lois Alibert, que fa historia del moviment de renaixenca
occitana. ».



110

philologues. Ce n’est pas une vision superficielle de textes francisés
ou espagnolis€s qui peut permettre de tirer des conclusions de valeur
définitive.

Pour éviter les longueurs et fournir une démonstration aisément
compréhensible dans ce fascicule, nous allons mettre sous les yeux de
nos lecteurs des textes anciens traduits dans la langue de la méme
¢poque et des textes modernes traduits en langue moderne. Cela
vaudra mieux que les plus savants plaidoyers que nous proposons de
reprendre sous une autre forme.

Nos lecteurs ne douteront pas de 1’existence d’un groupe de parlers
occitano-romans incluant les parlers catalans et les parlers occitans.
Que cela soit dit sans préjudice de la catégorie de langue de culture
que nous ne songeons pas a marchander au catalan littéraire, ancien ou
moderne. Cette existence est fondée sur un substrat ethnique et un
développement historique communs plus que millénaires.

Nous avons eu la satisfaction de constater par les échos qu’a
réveillés ce manifeste dans la presse barcelonaise, valencienne et
majorquine, que nos idées étaient loin d’€tre en désaccord avec les
milieux catalanistes. La valeur de 1I’idée occitaniste est appréciée a sa
juste mesure. Les diverses entités qui ont adhéré au manifeste n’ont
pas négligé de marquer I’intérét qu’elles accordent a I’occitanisme.

Voici la conclusion de la lettre adressée a Pompeu Fabre par un
groupe d’écrivains et de patriotes majorquins :

« Et hors des frontieres que marque notre langue, parmi les peuples
freres que nous chérissons avec une loyale affection, nous voulons
dire comment nous avons pres du cceur cette Occitanie du royaume
pyréneen réve par le poete, dans une ville ou naissait notre roi Jacques
et qui garde en terre de Provence les cendres et la gloire de Mistral ».

A. Senent 1 Mico dans « El Cami» de Valence, défend 1’idée
occitane dans un article ardent qui va bien au dela de ce que nous
pensons nous-mémes. A propos de ’unité des parlers occitans, il
n’hésite pas a écrire : « Bien slir du fait de nous réunir dans un méme
Etat fédéral, nous trouverons les dialectes de ce coté-ci des Pyrénées
plus unifiés que ceux d’au-dela des Pyréné€es, qui ont été influences
par une troisieme langue. Mais ce n’est pas suffisant pour assurer qu’il
existe une langue catalane en face d’une gasconne ou auvergnate,
puisque toutes sont les formes dialectales de cette langue que nos



111

ancétres ont appelé limousine en reconnaissant qu’elle était la méme
parlé en Limousin ».

S. Cordonet, dans divers articles de « Clarisme » de Barcelone, avec
toute la fougue de Ila jeunesse, voit dans 1’Occitanisme le
développement naturel du catalanisme : « Notre terre étant unie,
matériellement et spirituellement, avec les sceurs d’Occitanie, nous lui
(a ’Espagne) démontrerons ce que vaut la culture et la pensée de la
Catalogne ! ».

« Nous insistons : Oc ! Occitanie ! Catalogne ! »

Enfin, pour terminer voici la lettre [en catalan] que nous écrit le
premier des signataires du manifeste, notre maitre, 1’illustre Pompeu
Fabra :

7 mai 1934

M. Louis Alibert,

Cher ami, vous savez combien je vous estime et combien j’estime
I’ceuvre linguistique que vous réalisez en Occitanie, parallele a celle
que nous avons realisée en Catalogne. Si j’ai signe€, donc, le manifeste
qu’ont rédigée quelques philologues catalans (et que je suppose que
vous ne tarderez pas a connaitre), c’est parce que je n’ai d’autre but
que de mettre fin aux lamentables confusions qui constituent un
danger pour notre mouvement nationaliste, sans qu’en aucune maniere
je veuille aller, avec lui, contre I’entente cordiale qui doit exister entre
les deux peuples freres, le notre et le votre. Vous ne devez y voir
aucune désaffection a 1’égard de votre terre, dont tous les signataires
sont de bons amis. Seulement, nous pensons que le désir de nous aider
mutuellement dans nos revendications, nous ne devons pas le fonder
sur des théories qui ne correspondent pas a la réalit¢ et qui, par
conséquent, nous feraient a la longue plus de mal que de bien: ici
elles font déja du mal. Il ne convient pas pour le moment d’aller
(comme I’ont fait certains occitanistes catalans) au-dela des
déclarations faites par vous et moi le jour ou vous avez donné votre
conférence a I’Universit¢ de Barcelone. L’adhésion de Nicholas
Olwer et la mienne a ce manifeste ne signifie absolument pas un
tiedissement de notre occitanophilie ; soyez-en siir !

Cordialement votre
POMPEU FABRA.



112

[Conclusion de Louis Alibert, en languedocien]

Nous autres, Occitans, nous pouvons donc souscrire volontiers a ce
manifeste en dehors des réserves que nous avons formulées sur le
classement du catalan parmi les langues latines. Nous continuerons a
le considérer comme un idiome occitano-roman, surs d’étre en accord
avec la majorité des savants qui ont ¢tudi¢ la question, et avec la
réalité¢ vivante. La lettre si amicale de M. Pompeu Fabra, le véritable
restaurateur et le meilleur connaisseur du catalan moderne, nous laisse
clairement entrevoir que, jusqu’a ce dernier point, notre désaccord est
plus apparent que réel et davantage dans les mots que dans les faits.
L’avenir peut modifier les positions de nos descendants ; mais pour
I’instant, ce serait une ceuvre vaine, sinon périlleuse, d’aller au dela
des bornes posées par le manifeste : I’occitanisme doit rester sur le
plan culturel et économique en se gardant des réves unitaristes.

L. ALIBERT.

Documents n° 5 et S bis
http://paper.avui.cat/cultura/detail.php?1d=47146
Eva Piquer
La nacio utopica
Extrait du compte rendu de La il-lusio occitana d’ August Rafanell

Avui du 15 février 2007, p. 41.

I [August Rafanell] dona per acabat el recorregut ’any 1954,
coincidint amb la distribucidé de la segona edici6 del diccionari
Fabra. Tot 1 que en teoria es tractava d’una simple reimpressio de
la primera edicid, s’hi detecta una supressio significativa : alla on
el 1932 Fabra descrivia el mot oc com «l’antiga llengua
provencal », vint-i-dos anys després tan sols en quedava una
segona accepcio : oc era el « mascle de I’oca ». I punt.

Avui du 15 février 2007, p. 41.

I [August Rafanell] dona per acabat el recorregut ’any 1954,
coincidint amb la distribucidé de la segona edici6 del diccionari



113

Fabra. Tot 1 que en teoria es tractava d’una simple reimpressio de
la primera edicid, s’hi detecta una supressio significativa : alla on
el 1932 Fabra descrivia el mot oc com «l’antiga llengua
provencal », vint-i-dos anys després tan sols en quedava una
segona accepcio : oc era el « mascle de ’oca ». I punt.

Et [August Rafanell] donne comme terme [de 1’abandon de
I’1llusion panoccitane] ce qui est arrivé en 1954, avec la
publication de la seconde €dition du dictionnaire [de Pompeu]
Fabra. Il s’agissait en théorie d’une simple réimpression de la
premiere ¢édition ; pourtant, il détecte une suppression
significative : 1a ou en 1932 Fabra décrivait le mot oc comme
« I’ancienne langue provencale », vingt-deux ans apres il n’en
restait qu’un seconde acception : oc était le « male de I’oie ».
Point.

http://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000068%5C00000085
.pdf

(extrait d’ Estudis romanics, vol. 31, 2009, publication de I’ Institut
d’estudis catalans, p. 436)
Germa Colon Doménech

[compte rendu de] Rafanell, August (2006): La il-lusio occitana.
La llengua dels catalans entre Espanya i Franga, 2 vol.
Barcelona: Quaderns Crema, 1542 p.

Arribats als anys cinquanta, a Catalunya ja no hi ha gent que es
cregui les cabories del panoccitanisme, potser el que hi queda és
un difts enyor. Un segle després de la creacio del felibrige, el
1954 apareix la segona edicid del Diccionari general de la
llengua catalana 1 alla on en ’edici6 del 1932 es descrivia oc com
« I’antiga llengua provengal » ara només queda oc « mascle de
I’oca ».

Parvenus aux années 50, en Catalogne, il n’y a plus personne qui
croie aux lubies du panoccitanisme, [tout au plus] en reste-t-il
peut-€tre une vague nostalgie. Un siecle aprés la création du
Félibrige, en 1954, parait la seconde édition du Dictionnaire



114

geéneéral de la langue catalane, et 1a ou, dans 1’édition de 1932, oc
¢tait décrit comme « I’ancienne langue provencale » il ne reste
plus maintenant que oc « male de I’oie »



115

ETUDES DE LITTERATURE PROVENCALE



116



117

ADAM ET SON ARBRE CHEZ TROIS ECRIVAINS DE
L’ENRACINEMENT
ANDRE DE RICHAUD, CHARLES-FERDINAND RAMUZ
ET MAX-PHILIPPE DELAVOUET

« Il n’y a d’inépuisable que les lieux communs. »
Charles-Ferdinand Ramuz, Journal, 11 avril 1904.

Si Penfer peut paraitre une source d’inspiration artistique plus
prolifique que le paradis, la félicité se passant le plus souvent de
discours, 1l demeure pourtant que, comme le disait Mallarme,
« on ne peut pas se passer de I’Eden »”°, parce qu’il fonde non
seulement la représentation occidentale de nos origines
mythiques, mais aussi la forme que nous donnons a notre
aspiration au bonheur. Le paradis n’a pas laiss¢ d’inspirer les
¢crivains de langue d’oc, de Frédéric Mistral, traducteur de la
Genese, a Max Rouquette chantant le retour a 1’¢lémentaire dans
Vert Paradis. Pour certains, le regret du paradis, comme celui des
« conquétes perdues »*” peut se confondre avec la nostalgie d’un
age d’or de la civilisation provencale. En ce qui concerne Fréderic
Mistral, cet age d’or fut a la fois celui de I’enfance et celui d’un
temps ou régnait en gloire la langue d’oc — ou langue d’or.”
Ainsi, parlant de son enfance premiere au mas de son pere,
Mistral confie qu’il se remémore « toujour emé delice aquelo
epoco, coume lou paure Adam se devié remembra lou paradis
terrestre ». Recréer le Jardin d’Adam, pour Mistral, consista sa
vie durant a ceuvrer pour la cause perdue d’une langue de paysan
— ou langue de jardinier, avec, comme dira Max-Philippe
Delavouét, « ses mots concrets portant la nourriture de 1’idée,

7 Mallarmé a René Ghil, cité par Ghil, Les dates et les ceuvres, Paris,
Cres, 1887, p.114.

% Lou Pouémo dou Rose, 1897.

8! Lis Oulivado. L’Or de Toulouso, vers 91-96.



118

langue poussée peu a peu en méme temps que le jardin pour
coincider avec lui d’une fagon tellement profonde et tellement
irremplacable qu’Adam qui sans cesse renait n’en a nulle autre
pour tout nommer des racines aux ramilles ».*

Nous savons bien qu’aprés 1’euphorie et la démesure de
I’industrialisation, certains auteurs du XX siécle ont exprimé le
besoin d’a nouveau « toucher terre » comme dit Henri Pourrat®,
et de chercher le bonheur non pas dans les lendemains qui
chantent mais dans le sentiment d’étre reli€ ici et maintenant a un
sol, a une terre, en renouant le lien de I’humain avec le naturel. La
nostalgie se transforme alors en désir de recréer le Paradis
terrestre, ou simplement d’affirmer qu’il est toujours autour de
nous, ¢cartant le plus souvent ’héritage d’une culture de la faute
originelle.* Différant la quéte d’un paradis perdu ou au contraire
a venir dans une vie future, éventuellement purement spirituel,
I’homme moderne cherche a retrouver le paradis sur terre, en
cherchant a le recréer ou mieux, en apprenant a deéceler sa
présence dans le monde tel qu’il est.

Au centre du Jardin, I’arbre, image primordiale, pousse les
ramifications de ses symboles dans 1’imaginaire de nos
cosmogonies. Arbre de vie et arbre crucial, il en est le coeur et
I’axe. Aupres de lui, créé a son image, se tient Adam. Adam dans
sa solitude et son attente d’Eve.

Trois textes du XX° siécle® nous semblent exprimer cette
thématique avec une force particuliere : La Création du monde

%2 La Dicho déu viéi Granouien, album Patrimoni, Grans 1980.

5 Cf. Toucher terre, La Cigale, 1936.

5 Sur les interprétations « naturistes » du livre II de la Genése dans la
littérature contemporaine, nous renvoyons & larticle Eden du
Dictionnaire des mythes littéraires, sous la direction de Pierre Brunel,
¢ditions du Rocher, 1988, p. 542.

% Parmi un ensemble immense, sur I’étude duquel nous renvoyons aux
travaux de Robert Couffignal, et notamment a La Paraphrase
poétique de la Genese de Hugo a Supervielle, ¢ditions Minard, Les
Lettres Modernes, Paris, 1970.



119

(1929) d’André de Richaud®, Adam et Eve (1932) de Charles-
Ferdinand Ramuz®, et Pouémo per Evo (1952) de Max-Philippe
Delavouét®™. Ces trois textes divergent fort par le style, ou plutot
par ce que Ramuz appellerait le « ton », ainsi que par la forme —
le premier est un poeme en prose, le second un roman, le
troisieme un long poeéme — mais ils se rejoignent, au pied de
I’arbre d’Adam, dans une certaine visée commune. Chacun de ces
trois auteurs fut un homme « bien campé sur son pays » sans étre
un folkloriste, mais semblant chercher une réponse universelle a
une question posée, en creusant a la verticale « comme un
puisatier » dans son jardin natal.

En premier lieu ils ont en commun le choix d’une langue « de
paysan », a des degrés divers toutefois. Le Provencal André de
Richaud (né en 1907), qui a ses heures €crivit dans la langue de
Mistral, donne la parole a un paysan du Comtat, et méle le mode
oral au lyrisme de son poeme en prose. Il ne craint pas de le
souligner aupres de son auditeur, avec une pointe de
complaisance régionaliste teintée d’humour :

« Ne sens-tu pas circuler dans mon monologue, un petit souffle de
mistral ? Revenir cet accent soleilleux que je croyais perdu
depuis plus d’un an et un jour, et n’entends-tu pas passer, dans ces
phrases du langage le plus pur, des expressions parfumées comme
des olives que je garde longtemps dans ma bouche pour en tirer
toute I’huile ? » *

De son cote le Gransois Max-Philippe Delavouét (n€ en 1920)
ne pouvait se contenter d’un accent, ni de cantonner sa langue

% Paru chez Bernard Grasset, Paris, 1929.

*7 Editions Mermod, Lausanne, 1932. Nous utilisons pour ce texte la
pagination de 1’édition de I’Age d’Homme, Lausanne, 1978.

* Publi¢ dans la collection des Livres du Bayle-Vert, Grans, 1952,
puis dans Pouemo 1, éditions Jos¢ Corti, Paris, 1971, et reedité
séparément par le Centre Mas-Felipe Delavouét, Grans, 2010.

¥ Op. cit., p. 19.



120

provencgale a quelques petits textes secondaires. Elle s’impose a
lui comme une évidence, tout d’abord parce qu’elle est sa langue
maternelle, mais aussi parce qu’elle permet « le contact immediat
avec les choses »”, étant une langue plus concréte — et par
conséquent plus sensuelle que le frangais. « Ce que j’aime dans le
provencal, dit Delavouét, c’est qu’il s’agit encore d’une langue
neuve. Elle n’a pas ¢€té usee, elle est encore concrete, les mots
contiennent encore leurs objets. Le francgais depuis longtemps a
perdu ce caractere. Pour nous, le provengal est comme le francais
du Roman de la Rose - il a conservé sa sensualité¢. Le printemps
d’une langue est fait pour la poésie, mais ensuite elle devient plus
abstraite et passe a d’autres choses. »”!

Ecrivain de langue francaise, le Vaudois Charles-Ferdinand
Ramuz (né en 1878) adopte cependant une langue de paysans® —
méme s’il la recrée po€tiquement — pour la méme raison qui le
pousse a mettre en scéne des paysans” ; ceux-ci, parce qu’ils
paraissent plus proches de la nature, plus dégagés des
contingences des modes et du temps, en un mot, plus universels ;

* C.-F. Ramuz, Raison d’étre, C. Tarin (Cahier Vaudois), Lausanne,
1914. Nos citations se réferent a I’édition des (Fuvres completes des
¢ditions Rencontre, Lausanne, 1968. p. 47.

' In « Poetes provencgaux d’aujourd’hui », revue Polyphonies, op. cit.,
p. 21-22.

 Sur Ramuz et son rapport a la langue francaise, cf. Lettre a Bernard
Grasset (citée dans sa version originale parue en 1928 sous le titre
Lettre a un éditeur, in Six Cahiers, n°2, Lausanne, novembre 1928).
Ainsi que Pour ou contre Ramuz, Cahiers de la Quinzaine, 17° série,
1" cahier, Edition du Siécle, Paris, 1926. Sur son rapport a la langue
d’oc et a la Provence, cf. Céline Magrini, « Charles-Ferdinand Ramuz,
pocte de langue d’oc ? », in Bulletin des Amis de Ramuz, 25-26,
2009, p. 174-183.

» A I’aube de sa création littéraire, Ramuz écrivait dans son journal :
« Je mettrai en scene des paysans, parce que c’est en eux que je trouve
la nature a I’état le plus pur et qu’ils sont tout entourés de ciel, de
prairies et de bois. » (début avril 1904).



121

et celle-1a, parce que, langue du concret, elle satisfait chez Ramuz
a la fois son horreur de 1’abstraction et son amour du général™.

Au-dela du choix de la langue, Ramuz et Delavouét ont en
commun de considérer la poésie comme permettant d’accéder au
mythe a partir de 1I’¢lémentaire. Sur le plan de I’écriture, ils visent
une représentation symbolique qui n’abolit pas 1’objet en faveur
de I’idée, mais au contraire qui le replace dans un tout ou se
découvre le mythe. Sans doute Delavouét aurait-il souscrit a cette
deéclaration de Ramuz dans Raison d’étre :

Le particulier ne peut €tre, pour nous, qu’un point de départ. On
ne va au particulier que par amour du général et pour y atteindre
plus slrement. On ne va au particulier que par crainte de
I’abstraction, qui se substituerait sans lui au général, avec quoi on
peut la confondre, mais qui est tout le contraire. On entend par
général ce qui est vivant pour le plus grand nombre ; 1’abstraction
est ide€e, le général est émotion. On ne veut point que I’objet, pour
se communiquer, soit transporté sur un autre plan, on veut
seulement qu’il se dépouille. On n’en tire pas une théorie, on en
tire une sensation”.

Charles-Ferdinand Ramuz et Max-Philippe Delavouét ont en
partage un intérét assume pour le lieu commun considéré dans un
retour aux sources de la pens€e. « Il n’y a d’éternellement neuf
que I’éternellement vieux. Il n’y a d’in€épuisable que les lieux
communs. Il n’y a que deux choses qui intéressent : ’amour et la
mort. Tout sujet qui sort de I’ordinaire de la vie ne mérite aucune
attention » *°, écrivait Ramuz en 1904. Et bien plus tard, en 1978,
Delavouét s’exprimerait en termes similaires a propos des
«1images primaires » : « Nous devons redécouvrir le lieu
commun. Cela n’empéche pas d’étre original, mais les gens

" « L’amour du général, et le dégolt de I’abstrait. A concilier ces

deux choses », notait Ramuz dans son journal, le 27 juillet 1908.
* Raison d’étre, op. cit., p. 57.
* Charles-Ferdinand Ramuz, Journal, 11 avril 1904



122

mettent trop [’accent sur 1’originalité. Je crois beaucoup aux lieux
communs. (...) Depuis le commencement du monde, I’ame n’a
jamais réagi qu’a une ou deux grandes familles d’images
¢lémentaires. »”’

Adam et Eve, l’arbre au centre du paradis, permettent ce
« réaffrontement a une réalité premiere, ce recours au fait brut, a
la chose pergue sans intermédiaire »”* que chacun a sa fagon
s’était donné pour but dans son travail d’écriture.

PRESENTATION DES (EUVRES

André de Richaud est un jeune homme de vingt-deux ans
lorsqu’il rédige La Création du monde. 11 vient de rencontrer
Joseph Delteil (qui avait lui-méme de fortes attaches
languedociennes), dont il a écrit une biographie enthousiaste, et
celui-ci lui a proposé de collaborer a un projet de 1’éditeur
Bernard Grasset pour une collection sur les « Grands événements
du monde ». Dans ce qui peut ressembler a une forme d’humour
perfectionniste, André de Richaud choisit de commencer par le
commencement, et propose un texte sur la création du monde, qui
sera finalement le seul de cette collection. 11 le rédige
« fieévreusement en quelques jours » au cours de la Semaine
Sainte de 1929”, et Grasset le publie en juin 1930. Poéme en
prose, fable mythologique, La Création du monde parait a
posteriori une ceuvre d’ouverture, €crite a une période ou le jeune
pocte ¢labore le terreau de ses ceuvres a venir, ainsi que le
remarquait Marc Alyn, a la suite de Pierre Seghers'® : « A vingt-

°7 Extrait d’un entretien paru dans Fountains, printemps 1978, traduit
par Jean-Yves Masson pour la revue Polyphonies, « Poetes
provencaux d’aujourd’hui », n° 21-22, 1997, p. 30.

% C.-F. Ramuz, Raison d’étre, op. cit., p. 13.

» Marc Alyn, André de Richaud, dans la collection « Poétes
d’aujourd’hui » des éditions Pierre Seghers, n® 147, Paris, 1966, p. 39.
" Cf. Pierre Seghers dans la préface de 1’édition de luxe de La
Création du Monde, 1949, citée dans André de Richaud, in Le temps
qu’il fait, Cahier 34, 1985, p. 143 : « Dix ans avant de les écrire,



123

deux ans, on dirait que 1’auteur tient d¢ja entre ses mains tous les
fils de la tapisserie qu’il s’appréte a tisser ». '*'

Dans un café que I’on devine parisien, a la faveur de la nuit et
de I’alcool qui lui distille le savoir, un Provencal ivre raconte le
secret de la genese a un interlocuteur anonyme et muet ; un secret
que le paysan comtadin se transmet de génération en génération :
« J’ai la création du monde dans le sang comme d’autres portent
de sales maladies de pére en fils », confie-t-il. L’homme qui parle
ainsi est un « homme de la terre » qui a besoin de s’en souvenir,
de se rassurer sur sa parenté avec 1’arbre enracine profondément
dans son jardin : « Dis-moi encore une fois que je suis bien un
homme de la terre malgré cet anneau d’or au poignet et ces
alcools peu sinceres qui s’enchainent et se bousculent dans mon
estomac mystérieusement éclairé ; que j’ai bien Pair d’étre le
frere d’un bel arbre et que je peux savoir comment s’est faite la
Terre. » Comme en réponse a cette demande, Pierre Seghers
comparera 1’€criture de Richaud a I’écoulement d’une seve :

« Il €crivait comme on saigne un pin, ses mots sentaient la seve et
I’anis, les collines et le soleil, la poudre des chasseurs et les
chemins creux a I’automne. L’ame de sa terre passait en lui, cette
fievre neée des paluds, des anciens marécages, qui faisait vaciller
parfois le Comtat — et Richaud — comme un grand tournesol. »'"

Villageois exil¢ a la ville, I’évocation de son pays natal le rend
lyrique. Ce personnage ressemble €trangement a une prémonition
de son propre exil parisien (André de Richaud devait s’installer a
Paris deux ans apres la publication de la Création du monde), ou

L’Amour fraternel, La Fontaine des lunatiques, La Douleur, tous ses
livres se préparaient. Il les vivait secrétement. Apres sa premicre
plaquette, Comparses, il imaginait une Création du monde toute
barbouillée de couleurs. »

" Marc Alyn, André de Richaud, op. cit., p. 64.

"2 Ibidem.



124

il fréquentera les cafés littéraires et, en disciple de Baudelaire,
Verlaine et Apollinaire, fera couler 1’alcool dans les veines de son
inspiration. Le dit pays natal se confond avec le premier jardin de
la Genese :

« A travers tous ces fils d’alcool qui s’emmélent dans mon gosier,
entends combien ma voix devient plus magistrale et pleine de
lumiere. C’est que, ce soir, je te parlerai de mes grands platanes et
de mon interminable riviére et aussi de mon ciel tour a tour, selon
I’ordre de Dieu, chauffé a blanc ou trempant ses longues étoiles
dans la plus fraiche des nuits. »

Malgré tous les amis fervents qui entourérent André de Richaud
de leur fidélité, Joseph Delteil, Joseph d’Arbaud, Frangois
Mauriac et bien d’autres, I’orphelin en lui, le cceur trop sensible,
souffrait sans doute de ce sentiment profond de solitude que
procure la peur de ne pas étre aimé, de ne pas étre entendu. Pour
lui comme pour ’homme ivre dont I’image se multiplie dans les
yeux d’un interlocuteur taciturne et dans les miroirs du café, la
parole, retissant le mythe et se I’appropriant, crée le lien vital avec
I’autre, remeédie a la solitude. André de Richaud peint la solitude
de Dieu au cceur de sa propre création'”, la solitude de Dieu qui
ne chasse pas Adam du paradis mais s’en retire lui-méme, parce
qu’il se sent abandonné. Puis il dit la solitude d’Adam et Eve au
milieu d’un monde déserté par Dieu... Le temps de la dire, cette
solitude primordiale, meétaphysique, abolit celle d’un pauvre
homme accoudé au zinc d’un café citadin et réclamant I’attention
d’un inconnu, et au-dela, celle d’un jeune poete s’apprétant a
publier La Douleur.

Le récit s’articule en quatre parties nommées « Le monde »,
« Adam et Eve », « L’ane et I’enfant » et « Le vin et la mort ».

% «1l restait de longs instants immobile, le sang a la téte, puis

reprenait sa course a travers sa solitude, Robinson... », La Création
du monde, op. cit., p. 55.



125

Dieu, auquel le conteur donne une apparence humaine, une divine
naiveté, et la sensualité vertigineuse de 1’Artiste qui congoit les
mille formes et les mille joies de la maticre. Le Créateur du
monde n’est pas Dieu le pere, mais le fils, que Dieu le pere a
enfanté tout endormi pour qu’a son réveil il crée le monde. Du
pere, il n’en sera pas question — « celui-la je ne t’en ai pas parlé
parce que tu es trop béte pour pouvoir t’en faire une idée »,
signale le conteur. Le Créateur ne peut-étre, dit-il, que « jeune et
beau » : « Un Dieu vieux aurait-il ét€ capable de batir tout seul cet
enchantement de formes, de couleurs et de sons ou il nous a
permis de vivre ? »'*. En se mettant debout dans ce qui n’est pas
encore le monde mais le « Grand Extra », Dieu crée la verticalité
et la dimension, puis il danse sa joie d’étre dieu, pendant dix
siecles. Comme le dieu danseur d’Ainsi parlait Zarathoustra,
c’est un Dieu fait a la ressemblance de I’homme qui danse dans le
monde encore inacheveé. Apres quoi il crée la lumicre et tel un
peintre suscite les espaces en leur assignant des couleurs. Et la
création du monde commence, les animaux, les fruits, les saisons
naissent du plaisir de Dieu. Mais Dieu finit par éprouver la
solitude et la mélancolie, d’ou lui nait un désir nouveau. Alors de
I’empreinte de son propre corps dans le sable lui vient 1’idée de
I’homme, qu’il pressent comme une sorte de chef-d’ceuvre fait
pour I’exprimer le plus totalement, et pour la création duquel il
sollicitera les forces de toutes ses créatures précédentes. André de
Richaud décrit le bonheur originel comme une étreinte fusionnelle
et charnelle, presque érotique, entre I’homme et Dieu. Pourtant
Dieu décele en I’homme un manque qu’il ne peut combler lui-
méme, et décide de lui donner une compagne. Mais, comme il
avait fait Adam de soleil et de vent, il fait Eve de nuit et de
mystere. Elle a part a ’ombre qui un jour s’est détachée de Dieu
que sa présence inquiétait, et qui, accueillie par la nuit, est
devenue Démon. L’¢lan d’Adam vers Eve, soufflé par Dieu, imité
par tous les animaux, a pour effet d’exclure Dieu: « L’Ere
humaine commengait, Dieu devenait inutile.» Dieu est

1% Idem, p. 24.



126

malheureux. Et voila qu’il rencontre a nouveau son double
ténébreux et terrifiant ; et un Dieu en larmes demande a Adam de
briler son corps divin sur un grand bicher. Avant de s’en aller,
banni volontaire, Dieu offre & Adam et Eve deux dons : les songes
qui peupleront leur sommeil et feront d’eux des inventeurs et des
artistes a son image, ainsi que I’arbre de vie :

« Il désigna aussi, non loin de 1a, une caverne ou I’homme
pourrait se défendre de I’hiver et lui dit qu’il la reconnaitrait a un
pommier ployant sous les pommes toujours mires, méme dans la
saison des grands froids. Il dit aussi a I’homme que ce pommier
¢ternellement milr ne devait jamais étre touché parce qu’il
rappellerait aux générations le passage de Dieu sur la terre. »'”

Dans le « vrai » récit de la genese selon le paysan comtadin, le
«mal de la terre » ne naitra pas de la transgression de cette
recommandation divine : « Non, il ne leur faisait pas une défense,
comme on I’a conte ; on sentait qu’il parlait a cet instant, pour lui
et qu’il désirait laisser un souvenir sur la terre. Adam et Eve
promirent. »'* Si le narrateur concéde I’orgueil d’Adam au
modele biblique, cet orgueil toutefois ne vient pas des suggestions
du Serpent, mais de sa fierté de pere. Lorsqu’il présente au monde
son fils né comme le messie entre un ane et un beeuf, toutes les
créatures de la terre, viennent lui rendre hommage. « Et Adam,
devant cette adoration universelle, sentait son cceur s’agrandir
jusqu’a P’extréme horizon »'”’. Si la tentation satanique d’« étre
comme Dieu » passe par ’acces a la Connaissance absolue, celle
d’Adam passe par I’ivresse de se perpétuer dans une autre vie,
conjuguee a celle de se savoir adore, joies qu’il croit pouvoir ne
pas partager avec le Créateur : « Longtemps ainsi ’orgueil le
travailla. » Tout a son orgueil Adam en oublie sa promesse et
croque négligemment une pomme de 1’arbre sacré. Cette infidélité

' Idem, p.115.
"% La Création du monde, op. cit., p. 117.
"7 Idem, p.138.



127

se répercute immédiatement sur 1’arbre qui a ce moment-la
apparait moins comme |’instrument que comme le signe de la
trahison d’Adam : « Immédiatement le pommier de Dieu perdit
son bel éclat et tout devint humain et triste dans le monde. » '® Il
connait ainsi le sort que Dante imaginait pour I’arbre du Paradis
apres la faute, réduit a una pianta dispogliata di fiori e d’altra
fronda in ciascun ramo.'"” Aprés cela, Adam découvre dans la
melancolie de I’automne le pouvoir du vin, comme un dernier don
de Dieu. Puis les hommes doivent apprendre la vieillesse et la
mort ; le premier crime, le crime de Cain, leur enseigne la peur,
la méfiance et ’insomnie. Le récit de I’homme ivre ne reviendra
pas sur le comptoir, sur les verres qui s’y entassent et les miroirs
qui le rassurent. Il s’achéve avec tristesse sur le corps supplicié¢ de
Cain, dévoré par ces mémes oiseaux qui dansaient avec Dieu
quand il était heureux.

Le 15 mai1 1932, Charles Ferdinand Ramuz écrivait a son ami
Henry Poulaille : «Je travaille tout le temps et fais de la
métaphysique appliquée (ca s’appelle Adam et Eve et c’est
fini). »''° Le roman paraissait la méme année chez Mermod, a
Lausanne. Sur le premier feuillet du manuscrit, Ramuz a biffé cet
exergue : « Pour illustrer un vieux mythe d’occident ». Il s’inscrit
dans la lignée de ses ceuvres faisant référence au texte biblique et
a sa mythologie, privilégiant d’ailleurs le début de la Genese et
I’Apocalypse — Le regne de [’esprit malin (1917), Les Signes
parmi nous (1919), Terre du ciel (1921) — et met en scene au
second plan un personnage récurant de 1’ceuvre romanesque de
Ramuz, le lecteur du Livre, personnage le plus souvent
perturbateur et itinérant. Adam et Eve est une fable illustrant la
tentative de ’homme de remédier a la tragédie fondamentale de

"% Ibidem.

' Le Purgatoire, XXXII, 321, v. 38-39.

"% Catalogue de I’exposition « Ramuz a cent ans » au Salon des
Antiquaires de Lausanne, 9-19 novembre 1978, publi¢ par la
Bibliotheque cantonale et universitaire de Lausanne, 1978. p. 127.



128

sa solitude. Car I’ceuvre de Ramuz est toute entiere parcourue par
la nostalgie de 1’unit¢ primordiale, par la souffrance de la
séparation, modulée sous toutes ses formes, toujours douloureuse,
qu’il s’agisse de I’'impossibilité de communiquer, qu’il s’agisse de
la mort, ou du simple sentiment de discontinuité, qu’expriment
par exemple les titres de La Séparation des Races, ou 1’'inédit
Pose les uns a coté des autres. Dans une culture chrétienne, et en
I’occurrence protestante, ce sentiment est vécu comme une
condamnation, terme qui revient relativement souvent sous la
plume de Ramuz. L’homme a été chass€ du paradis et de son
arbre, par sa faute. Le remede, c’est la beauté, qui est accord et
convenance, et le role de la poésie est de retrouver la parenté et
I’unité — c’est tout le sens d’un livre comme Passage du Poete : la
poésie, permet de renouer les liens perdus entre toutes choses,
entre les parcelles €clatées de la création, entre les ames et entre
les mots. Le travail du pocte parait ainsi semblable a celui du
vannier qui met ensemble les brins d’osier séparés, qui va de
colline en colline, d’un vigneron a un autre, tissant entre eux une
trame invisible qui les réconcilie. Le roman Adam et Eve est une
des allégories paysannes de cette recherche de I'unit¢ qui se
décline dans toute son ceuvre.

Charles Bolomey est un paysan vaudois comme tant d’autres
qui peuplent les romans ramuziens. Il ne sait pas manier le verbe,
il ne sait pas parler aux femmes, il ne sait qu’offrir a la terre le
travail de ses mains. Sa mere meurt et 1l se retrouve seul, dans une
solitude métaphysique, un vide ou I’interrogation nécessaire peut
enfin prendre racine. Puis une femme apparait un jour devant lui
alors qu’il ¢tait endormi au pied d’un arbre comme au premier
jour du monde, (il ne sait pas encore qu’il est arrivé la méme
chose a Adam). Mais le récit, rétrospectif, est ponctu¢ de citations
de la Genese que Bolomey lira en se remémorant cette scene.
Cette femme devient son épouse, puis, un jour, disparait sans
prévenir. La solitude qu’il connait alors est sans commune mesure
avec la précédente, mais la précédente 1’avait anticipée, préparée
et nourrie. Or survient Gourdou, le tapeseillon — celui qui répare



129

la vaisselle cassée, ce personnage itinérant familier des ceuvres de
Ramuz, qui par ses allées et venues tisse des liens entre les
hommes'". Il donne a Bolomey une bible, disant que I’explication
est dans le Livre. Bolomey se met a lire, et il voit qu’« Adam est
seul, page 3 », puis qu’une femme est pres de lui: « Ah, c’est
comme moi, pense Bolomey. » Il comprend alors que les hommes
ont été chassés du paradis, ou tout ne faisait qu’un, et que la
malédiction les a sépar€s. Le mal, c’est la séparation, le nombre
en est le signe :

Mais c’est ¢a, la condamnation, parce qu’un et un a présent ¢a fait
deux et qu’avant ¢a ne faisait qu’un, — et on cherche a
comprendre et on ne peut pas comprendre.

Il voit qu’ils sont séparés, et nous sommes sépares. Il voit qu’ils

sont désunis, et nous sommes désunis »''*.

Alors, il se dit qu’il lui suffit de reconstruire le jardin — « Et il
voit que c’est un jardin, mais que c¢’est le Jardin quand méme »'"
—, et que la femme reviendra d’elle-méme. Il croit qu’il lui suffit
de construire un espace clos qui retiendrait ce que le personnage
d’un autre roman, Samuel Belet, appelait « cette grande image du
monde, dans quoi tout est contenu ». En bon paysan il remet son
jardin en état, investit dans la restauration de la barriere, car le
jardin doit étre bien fermé, pour qu’elle ne puisse partir de
nouveau — « Il est mal fermé¢, je le fermerai. (...) C’est un jardin,
c’est le Jardin. Je le fermerai seulement pour empécher le malheur
d’y entrer ».'"* Il se donne pour objectif de réaliser ce veeu que
formulait Ramuz au détour d’une page de son Journal en 1912 :
« Recréer son innocence ».'" Il faut que le jardin soit beau, et sa

" Cf. notamment Passage du Poéte, 1923.

"2 gdam et Eve, op. cit., p. 47.

' Idem, p. 86.

"4 Idem, p. 86 et p. 89.

"5 Journal, 4 septembre 1912, (Euvres complétes, éditions Rencontre,
Lausanne, 1968, tome 20, p. 184.



130

beauté seule doit suffire, car Bolomey comprend intuitivement
que la beaute rassemble.

Car, se dit-il, nous sommes la pour deviner les choses dans leurs
natures particulicres : alors elles nous en sont reconnaissantes,
n’est-ce pas ? Une parenté intervient. Il n’est plus seul... » ; « Il y
a un langage des choses, seulement les hommes ne veulent pas
I’entendre, c’est ce qu’il se dit; et c’est pourquoi ils sont
malheureux. On n’est pas sépar¢, on communique, c’est ce qu’il
se dit, prenant dans sa paume le gros bol de faience, rond et tiede

comme un sein. Il est dans la vie''®.

Il attend avec confiance, et effectivement la femme revient.
Tous deux ne forment plus qu’un a nouveau, le temps d’une
rencontre charnelle. Puis I’homme réalise qu’ils sont toujours
deux, et que sa quéte de I'unité¢ fondamentale n’est qu’une
tentative dérisoire et toujours a renouveler.

Et deux encore, mais moins qu’avant; et deux encore, mais
toujours moins.
Un...

Deux. C’est le mot qui I’a réveillé.
Il n’y a rien eu d’autre d’abord en lui que ce nombre'".

La désillusion les sépare, les emplit d’une honte semblable a
celle d’Adam et Eve découvrant leur nudité et se couvrant de
feuilles de figuier, et cette fois Adam lui-méme chasse Eve de ce
pauvre paradis. Alors Adrienne, la maitresse de Bolomey, qui
patiemment a attendu que la place aupres de lui soit libre de
nouveau, découvre que 1I’épouse est partie a la « ruine » du jardin
qui apparait au grand jour :

" Idem, p. 87.
" Idem, p. 154.



131

Et c’est ainsi qu’elle a connu finalement la ruine du jardin, qui se
montre mieux et de plus en plus, parce qu’il apparait lui-méme
dans sa nudité, et un éclat trompeur qui €tait sur lui s’en va peu a
peu, découvrant les zinnias brilés, les capucines grimpantes qui
font a terre des tas gluants, les hauts dahlias de prés de deux

meétres qui pendent tout noirs a leurs tuteurs'"”.

Deux ans apres avoir publi¢ Quatre Cantico per [’age d’Or, en
1952, Max-Philippe Delavouét publiait le Pouémo pér Evo,
accompagné de bois gravés de Jean-Pierre Guillermet, dans la
collection artisanale des livres du Bayle-Vert. En 1971, le poeme
fut repris pour 1’édition par José Corti du volume I des cinq
recueils de Pouemo qui constituent 1’ceuvre majeure de
Delavouét, et ou il fait figure d’ouverture. Le Pouémo pér Evo
s’articule en trois parties d’inégales longueurs, construites de
facon parallele sur le theme de la solitude d’Adam et de sa quéte
du ciel passant par la conquéte d’Eve.

Dans la premiere partie, Adam s’exprime a la premicre
personne. Il est seul au milieu d’un monde dont il essaie de
trouver la mesure, le nommant et ’interprétant. En assistant a sa
premiere aube, il regarde le monde autour de lui, et son regard
crée la sensation d’un univers circulaire dont il est le centre. Il
s’adresse a Eve qui n’est pas encore parue, et dans cette adresse
respire déja le désir qui le lancera a sa rencontre. Comme les
versets de la Genese sont ponctués de la phrase « Il y eut un soir,
il y eut un matin », le monologue d’Adam est également structure
par le lever et le coucher du soleil. Lorsque celui-ci se couche
pour la premiere fois, envahissant le ciel d’une couleur de sang,
Adam ¢€prouve ’intuition de la douleur et de la mort, rejoignant
exactement la réflexion du conteur de La Création du monde :
« Je ne peux m’empécher de songer au tragique de ce premier soir
sur la terre ».'"” En I’absence de fruit défendu et de transgression

"8 Idem, p. 160.
" Op. cit., page 61.



132

premiere, la disparition du soleil impose a Adam la premicre
blessure, et peut-&tre aussi la premiere manifestation du désir. A
peine Adam a-t-il posé les yeux sur le monde, en ayant compris sa
lecon essentielle, que nait son désir d’Eve, qu’il doit chercher et
conquerir. Au terme d’une longue course durant laquelle Adam
prend la mesure de son pays, de la terre et de ses chemins, Adam,
le terrien, sent I’appel de la mer, source de tout, d’ou Eve va venir
a lui telle la Vénus de Botticelli. Au contraire de I’Eve biblique,
celle-ci fait reculer ’ombre et I’angoisse, elle est lumineuse et
salvatrice. La rencontre d’Eve réunit la mer et la terre, les deux
immensités, et « tout » devient « le monde ». Alors Adam entame
une sorte de cantique a la beauté d’Eve, qui tient du Cantique des
Cantiques par sa sensualité ; et son chant est relay¢ par le chant de
toute la création, passant directement des profondeurs aux racines
des arbres pour s’¢lancer vers le ciel, puis revenir aux
profondeurs, en un mouvement cyclique, une spirale infinie
montrant que la beauté d’Eve met en harmonie toutes choses et
résout la jonction entre le ciel et la terre (toujours en passant par
les arbres, des racines aux branches).

La deuxieéme partie est en quelque sorte consacrée a la postérite
d’Adam. Le lecteur assiste a un deuxiéme éveil d’Adam sur le
monde. A nouveau ’homme se dresse et pose son regard sur la
terre et le ciel, sur un «nouveau soleil ». Le monde est
transformé ; il y a des maisons, des navires et des abreuvoirs pour
les troupeaux. Ce n’est plus Adam, et pourtant c’est toujours le
méme - chaque homme le renouvelle, et chaque homme a pour
quéte de se retrouver lui-méme, se connaitre et se reconnaitre ;
c’est le sens du mythe tel que se le réapproprie Delavouét.

Malgré les maisons et les navires, ’homme est « perdu » et seul
de nouveau : Eve n’est plus 1d. Adam a perdu I’état de grace, son
« clair visage », la simplicité pure de I’ame. Tandis qu’Adam et
Eve étaient dans la lumiére, cet homme-1a se réveille au coeur de
I’hiver, dans un pays d’ombre et de pluie. Il se désigne lui-méme
comme un sauvage, un chasseur, une « créature du diable »,
comme si loin du Jardin, par définition cultive, et ou régnait 1°éte,



133

il ne pouvait que retourner a la sauvagerie. Le voila semant la
mort et la disharmonie, et prenant peur a I’idée d’un chasseur plus
grand que lui qui pourrait a son tour lui couper les ailes. Pourtant
il recherche toujours « du ciel le secret et la cle ». La affleure
I’1dée du Jardin biblique, et la nostalgie de ce lieu d’éternité ou la
vieillesse et la mort n’ont aucune prise. Rejoignant le paysan
ramuzien, I’homme comprend qu’il lui faut refaire le jardin, en
créant de la beauté, et en retrouvant Eve. Il se dit que I’art permet
d’atteindre ce «jardin de songe» en mettant 1’homme en
connexion avec l’universel (qu’il appelle le bon et le beau).
L’¢lan et ’effort de I’homme pour atteindre ce qu’il appelle le
ciel, c’est-a-dire, une forme d’éternité¢, I’harmonie du premier
jardin («le jardin sans limite », «le songe impossible »)
s’exprime dans toutes les formes d’art, Adam devenant tour a tour
troubadour, sculpteur, architecte, et méme guerrier ou saint. Mais
pour exister I’ceuvre d’art doit se communiquer, et I’homme doit
quitter sa solitude, et la quéte de la lumiere est a recommencer.
C’est alors que, de méme qu’Eve était venue de la mer, a nouveau
se fait entendre la rumeur des vagues associée au ressac du désir.
L’homme et la femme se retrouvent et I’amour apaise les
angoisses et les peurs. A nouveau Adam trouve aupres de la
femme la lumiere et la douceur qui contrebalancent 1’obscurité et
la violence de son univers d’homme-chasseur, son corps qui
contient et résume le monde. L’amour s’impose au-dela de I’art
comme la seule réponse, lui seul €tant capable de créer les liens
qui tiennent le monde, de tisser la cohérence et I’harmonie des
choses.

Pourtant la quéte d’Adam, toujours renouvelée, se transforme
en fuite. Espérant toujours des réponses, il mutile ses racines pour
devenir un arbre mobile et voyager sur la mer, tout en continuant
de désirer la terre et ses foréts. Sur la mer, ’homme connait la
monotonie de la succession des jours, ’accélération du temps, et
I’angoisse de la solitude au milieu de I’immensité. Il comprend
alors que fuir au bout de 1’horizon ne le changera pas, et que son
seul véritable voyage sera celui que la mort lui fera faire. « Cela
ne m’empéche pas, moi I’homme de parler » dit-il alors. Car il



134

comprend aussi que la seule résistance a opposer a la puissance du
temps destructeur est le verbe, « le plus fragile support », le verbe,
« fait de I’air de tous les temps », le souffle fragile, intangible, et
qui pourtant est la vibration premiere a 1’origine du monde.
L’ homme sur la mer prend donc conscience de son propre néant,
mais ¢galement que sa parole pose de I’étre dans son néant. Non
seulement sa parole, mais son chant, I’harmonie de son chant. Il
lui faut pour cela dire les « splendeurs premicres » du monde, et
la est le retour aux origines. L’ambition du poete consistera a dire
la beauté essentielle, se dépouillant de la psychologie, du relatif,
de I’accidentel. De la sorte il redevient nu, il redevient Adam.
« Tout comme moi mon langage est nu », dit-il, comme il dira
ailleurs que son art est un art de paysan, ou encore se référant a
I’art roman. Retourner a la source des mots, a la simplicité et la
fraicheur du mot concret, dans la langue provencale, est encore
une facon de retourner vers le premier jardin.

La premicre partie se jouait au printemps, la deuxieme
traversait 1’hiver, la troisieme partie retrouve 1’¢été. Elle
commence comme le songe d’un midi d’été, et renouvelle une
troisieme fois la quéte d’Adam, qui fait cette fois le choix de la
solitude, exprimée non plus comme une donnée métaphysique
mais comme une rupture. L’homme ne redevient Adam que dans
la mesure ou il se retrouve seul. Et il ne rencontre le songe que
dans la solitude. Ainsi refuse-t-il le travail réglé, le travail social
du moissonneur, et, seul sur I’aire, le voila de nouveau « pivot »
d’un espace circulaire. L’exploration des chemins de la terre
reprend, refusant les raccourcis, car il lui faut connaitre le pays
dans toutes ses dimensions, dans ses limites horizontales et sa
profondeur. De nouveau il s’¢lance vers l’aventure, au sens
initiatique, mais son attention revient sans cesse a I’ombre, qu’il
avait découverte dans la lumiére d’Eve, et qui suit désormais son
pas comme un petit animal familier. Loin d’étre une ombre
angoissante, elle sert de faire-valoir a lumicre, ainsi qu’a la
solitude d’Adam. Dans 1’ombre et la lumicre réconciliés, la
relation fusionnelle du couple les introduit dans une sorte



135

d’éternit¢ comparable a [’éternité de pierre d’une sculpture
romane'”, le couple reformé s’identifie & celui d’Adam et Eve,
non en temps qu’ancétres mythiques mais comme simple image
defiant le temps.

Comme Adam découvrait le monde d’un regard circulaire par
lequel il devenait son axe, par un cheminement inverse I’homme
guide le regard de la jeune fille, depuis 1’horizon (I’horizon de la
premiere strophe) jusqu’a ses bras qui D’enserrent, pour
finalement s’ouvrir vers un ciel enfin conquis, lui montrant la
rotondité du pays et leur amour qui en est I’axe. Lorsque le regard
se porte sur le cercle referme a I’extréme, les clotures successives
disparaissent soudain et il ne reste que la verticalit¢ de 1’axe.
L’amour permet ainsi au couple d’atteindre les limites qu’Adam
ne pouvait atteindre par la seule force de ses défis. Nouvelle Eve,
la jeune fille cueille et présente sereinement a son bien-aimé un
fruit sans interdit. Le theme de 1’abondance nourriciere ressentie
par Adam en sa premiere aube rejaillit ici, dans les arbres
multipliés du paradis reconstruit autour du corps de la nouvelle
Eve. Aprés avoir détaillé la générosité et la variété de tous ces
fruits permis a son bonheur, ’homme adresse a sa bien aimée un
troisieme poeme d’amour. De chasseur, ’homme qui a trouvé
foyer est devenu berger, personnage tant biblique que provencal,
qui abrite sa bien aimée et veille sur ’abandon de son sommeil,
tandis qu’elle voyage en songe vers d’autres astres et une
immensité dans laquelle Adam sait désormais qu’il peut ne pas se
perdre.

2% Ici Delavouét mentionne Saint-Trophime d’Arles. Les allusions
explicites a des lieux géographiques précis sont suffisamment rares
chez Delavouét pour étre soulignés. Nous renvoyons a I’article de
Claude Mauron : « Le portail de Saint-Trophime d’Arles chez F.
Mistral et M.-Ph. Delavouét », Lou Prouvencau a [’escolo, n°® 65,
1973-1974, p. 12-15.



136

A T’¢évidence, ces trois textes ne se réferent pas a la Genese
comme a une source biblique ainsi que le fit Milton par exemple,
encore moins comme expression d’une vision religieuse, mais
comme a une légende puissamment ancrée dans I’imaginaire
occidental, ou plut6t un mythe au sens moderne du terme, c¢’est-a-
dire désignant moins un contenu fabuleux qu’une facon archaique
d’exprimer une vérit¢é commune, un archétype dans la fonction
que lui donne Mircea Eliade, de révéler un modele exemplaire.

L’IDENTIFICATION D’ADAM

Le roman de Ramuz est des trois textes celui qui s’¢loigne le
moins du modele biblique, parce qu’il est moins une
réappropriation du mythe qu’une méditation sur celui-ci. Son récit
s’organise dans une superposition entre la description romanesque
et la citation. Le héros du roman n’est pas Adam, mais il se sert
de lui pour comprendre sa propre universalité, et ne s’identifie a
lui que dans la mesure ou il espere avoir ainsi prise sur sa
destinée. Dans le récit d’André de Richaud, Adam est vraiment
présent¢ comme le premier aieul, rejoignant Ramuz dans la
fonction explicative attribuée a la fable primordiale. Mais le
rapprochement s’arréte la. Sans compter que chez Richaud
I’1dentification de la condition humaine semble se porter
davantage sur le Dieu créateur que sur le premier ancétre, la
Création du monde est une extrapolation du texte biblique, une
réappropriation poétique et enthousiaste qui le distend jusqu’a des
dimensions dont ’auteur se dédouane en les laissant endosser par
la fievre lyrique d’un homme ivre d’alcool. Plus libre encore
semble étre I’interprétation de Delavouét, au point que la présence
du premier arbre appelé pommier par Adam passerait presque
pour un clin d’ceil malicieux. Et pourtant sous sa plume
I’identification a Adam est particuliecrement profonde, puisqu’il
n’est plus seulement le premier ancétre, un modele ou une
explication, mais qu’il revit en chaque homme dans son
universalité. Ce qui au fond correspond a la tradition, puisque le



137

terme hébreu adam exprime le concept collectif d’humanité."
Dans son Cantico péer nosto amo roumano,”” Delavouét exprimait
cette universalité par la ressemblance d’Adam et Eve tels que les
représentent les sculptures romanes avec les hommes et les
femmes de son pays :

E coume Evo, moun Diéu, semblo nosti mouié !
E coume Adam nous sémblo a traves si malastre !

« Et combien Eve, mon Dieu, ressemble a nos femmes !
Et combien Adam nous ressemble a travers ses malheurs ! »

Pour Delavouét, Adam est d’abord 1’homme nu ou a nu devant
Dieu, dépouillé de toute représentation de ce qui en lui est
accidentel, cet homme « sans moustaches et sans chapeau » d’un
chapiteau roman de Cruas qu’il décrit ainsi dans un livre resté
inédit intitulé Images romanes de Provence :

Mon Dieu,

Je me présente a vous trés humblement. Ca, c’est moi, sans
moustaches et sans chapeau, ¢’est mon portrait le plus nu. C’est le
portrait d’un homme, puisqu’il suffit que vous et moi y
reconnaissions un homme. C’est donc le portrait de ’homme
devant Dieu. Il pourrait s’appeler Jean, Pierre ou Paul, Brunus ou
Gislebert ; a quoi bon le faire ressembler égoistement a [’un
d’eux ? Que vous importe ! C’est le portrait d’'un homme qui
ouvre ses bras, non pas comme un genéral dans le vent frivolant,
mais comme un oiseau ses ailes. C’est moi, mon Dieu...'*.

2! Pour définir I’individu, la Bible utilise I’expression ben-adam « fils
de I’homme ».

122 Cantico pér nosto amo roumano est le quatriéme des Quatre
Cantico per I’Age d’Or, publiés en 1950 dans la collection des livres
du Bayle-Vert, réédit¢ séparément par le Centre Régional de
Documentation Pédagogique de Marseille en 1979. Strophe 27.

12« Adam et Eve » 11, 5.



138

Cette 1dentification, d’autant plus forte qu’elle est relativement
rare sous la plume de ce pocte, chez qui le « je » semble le plus
souvent indirect et le moi pudiquement placé a distance, est
également affirmée dans le Pouémo pér Evo : « Adam, tu que siés
iéu », lit-on a la strophe 43. Un moi dépouillé et nu comme
cherche a I’étre son art :

Vaqui : tout coume i€u moun paraulage es nus,
mi mot an reén de rar, es de mot de semano
qu’abihe de dimenche en counservant soun us,
mai en voulént moustra sa frescour soubeirano,
lou pur de sa primo cansoun

e, a travers chascun, li causo coume soun.

Voila: tout comme moi mon langage est nu,
mes mots n’ont rien de rare, ce sont des mots de semaine
que j’endimanche, en conservant leur usage
mais en voulant montrer leur souveraine fraicheur,
la pureté de leur chanson premicre
et, a travers chacun, les choses telles qu’elles sont (strophe 87).

LA SOLITUDE D’ADAM

Chez les trois auteurs, le discours suit le modele du second récit
génesiaque de la Création, celui que 1’on appelle « sacerdotal ».
En effet, le premier récit, dit « yahviste », décrit la création de
I’homme dans sa dualit¢ sexuelle présentée comme unité
existentielle. Et Dieu créa [’homme a son image, il le créa a
[’image de Dieu, il les créa male et femelle (1, 27). Tandis que la
mémoire collective et la tradition des imagiers retiennent
davantage la solitude originelle d’Adam appelant la création
d’Eve dans un second temps. Il ne pouvait guére en étre
autrement, car le point de départ commun a ces trois méditations
poétiques est la solitude d’Adam. De fait, si la solitude est le lot
de I’artiste, et de I’écrivain en particulier, Richaud, Ramuz et



139

Delavouét en ont fait I’expérience de fagon exemplaire. Elle
oscille entre choix de vie et fatalité, chez le Comtadin orphelin
qui s’isola a la fin de sa vie dans une maison de retraite si
discretement qu’on le crut mort, chez le Vaudois qui €crivait dans
son Journal, en 1902, « Je suis seul de naissance » et donnait a sa
maison le nom ¢loquent de « La Muette », et chez le Gransois
¢galement orphelin, qui, fuyant avec constance les mondanités, se
vit comme le parlo-soulet'™ d’une langue que 1’on n’entend plus.

André de Richaud détourne I’expérience de la solitude sur Dieu
lui-méme ; au fur et a mesure que s’¢labore sa création, la vie
prenant son cours lui semble se détacher de lui, a I’image de cette
ombre prise par la nuit, donnant naissance au démon. :

Toute la nature parlait a voix basse et ’on sentait que mille
choses se faisaient a I’insu de Dieu. De furtifs attouchements
entre les pierres et les arbres, conseillés par une ombre errante.
Morsure des cailloux, jouissance des branches. Dieu, pour la
premiere fois, se sentait seul et nu dans le monde et voyait cette

terre, a laquelle il avait donné la vie, lui glisser entre les doigts'*.

C’est donc « parce qu’il ne voulait plus €tre seul » que Dieu
deécide de créer Adam :

Quand Dieu se vit seul, il entra dans la mer, plongea ses bras
jusqu’au fond des abimes. Des poissons sautaient furieusement
d’un trou a un autre, pour voir quelle serait la forme de I’homme

futur'?.

1?* « Le parleur solitaire », qualificatif que Delavouét donne au prince
de Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouemo 3, 11, p. 38, juste apres
que celui-ci s’est identifi¢ a I’Adam de la Genese. On retrouve ce
personnage a la fin du méme poeme (p. 186-188) ainsi que dans
Pouemo 5, VIII, p. 114.

' La Création du monde, op. cit., p. 65.

12 Idem, p. 95.



140

Dieu comprend ensuite que sa présence divine ne peut suffire a
combler la solitude de I’homme, et qu’il lui faut créer Eve, de
méme qu’il a créé les animaux deux par deux :

Il avait compris, aux gestes de I’homme déchainé qu’il ne pouvait
lui seul — son amiti¢ fut-elle grande comme le monde, remplir la

vie de sa créature'?’.

Plus tard Dieu se sent seul de nouveau lorsque sa créature
fusionne dans I’acte amoureux qu’il lui a pourtant lui-méme
enseigné — « Dieu comprit combien il leur devenait inutile ». Le
conteur le décrit errant seul dans les déserts et dans le silence, un
peu jaloux de I’amour de ses créatures.'”® En revanche, Adam
n’est jamais seul ; il jouit de la présence de Dieu, puis de celle
d’Eve et enfin de sa descendance, et il meurt entouré de tous les
siens.

Chez Ramuz, le personnage de Bolomey éprouve d’abord la
solitude originelle d’Adam dans la perte d’Eve-mére puis d’Eve-
¢pouse, puis, lorsqu’il confronte son histoire a celle du Livre. Le
récit répete impitoyablement « 1l est seul », tandis qu’autour de lui
«la vie se poursuit », bruyante, nombreuse. Bolomey dans son
silence se demande a quoi il sert, se demande si seulement il
existe. ' Il interpréte sa solitude comme une malédiction, la
séparation comme la conséquence d’une culpabilité
métaphysique, injuste et insupportable en ce qu’elle n’est qu’un
héritage.

Il y a donc deux états de la solitude. La solitude d’Adam
constatée par Dieu lui-méme et qui y remédie en disant : /] n’est
pas bon que [’homme soit seul (I, 18), et la solitude irrémédiable
de P’exil hors du jardin. Pour Ramuz comme pour Delavouét,
cette solitude 1a est symbolisée par 1’absence d’Eve, dont le

"7 Ibidem.
'8 Idem, p. 114,
'* Adam et Eve, op. cit., p. 19.



141

retour, ou la conquéte, permet d’accéder a I’harmonie originelle.
L’absence d’Eve est vécue comme un manque inscrit dans la
chair d’Adam, comme s’il savait qu’il aurait di naitre a la fois
Eve et Adam, selon la théorie platonicienne de 1’hermaphrodite
originel. Le paradis résidant dans 'unité premiere du yin et du
yang, la « chute », I’ « exil » consiste en leur séparation, source de
souffrance. Ainsi Adam ne ressent pas I’exil parce qu’il a été
chassé du paradis, mais parce qu’il est privé d’une partie de lui-
méme qui prend corps en Eve.

Dans la Genese, avant d’en venir a lui prendre une cote,
Dieu place Adam devant la somme de sa Création et lui propose
de remeédier a sa solitude en nommant chaque chose — Et Yahweh
Dieu, qui avait formeé du sol tous les animaux des champs et tous
les oiseaux du ciel, les fit venir vers [’homme pour voir comment
il les appellerait, et pour que tout étre vivant portat le nom que lui
donnerait [’homme. » (II, 19); en d’autres termes, comme la
parole divine a donné I’étre a chaque créature, il propose a Adam
— créé a son image — de participer par sa parole humaine a I’ceuvre
de création. Mais Dieu voit que cela ne suffit pas : Et [’homme
donna des noms a tous les animaux (...) mais il ne trouva pas
pour [’homme une aide semblable a [ui. (II, 20). D’une certaine
maniere, Ramuz et Delavouét sont donc fideles au texte littéral de
la Genése lorsqu’ils expriment d’une part qu’Eve nait d’un désir
d’Adam (ce qu’exprime également André de Richaud)"’, et

B0 C’est en tout cas la conclusion de I’herméneutique officielle de
I’Eglise : « A la lumiere du contexte (Gn, 2, 18-20) il ne subsiste plus
aucun doute que ’homme est tombé dans cette torpeur avec le désir de
trouver un €tre qui soit semblable a lui-méme. Si, par analogie avec le
sommeil, nous pouvons également parler ici de songe, nous devons
dire que cet archétype biblique permet d’admettre comme contenu de
ce songe un "second ego", lui aussi personnel et ¢galement réductible
a ’état de solitude originelle, c’est-a-dire a tout ce processus de
fixation de I’identit¢ humaine au regard de I’ensemble des Etres
vivants (animalia), puisque c’est un processus de "différenciation" de
I’homme a I’égard de ce milieu. De cette maniere le cercle de la
solitude de I’homme-personne se rompt, puisque ’homme se réveille



142

d’autre part, que ce désir a quelque chose a voir avec la création
poétique. Ainsi le roman de Ramuz n’est pas une simple histoire
d’amour. En réalité, la conquéte d’Eve représente allégoriquement
la recherche poétique. Bolomey I’exprime a sa facon simple et en
apparence naive, au moment méme ou il comprend qu’il lui faut
refaire le jardin :

Chaque chose a sa nature, chaque chose veut étre aimée dans sa
nature. Oh ! Il y en a tant ! et ¢a va faire tant d’amours ! car nous
sommes la pour deviner les choses dans leur nature particuliere :
alors elles nous en sont reconnaissantes, n’est-ce pas ? Une
parenté intervient. Il n’est plus seul, il est parmi des amis, et des
amies, lui semble—il, écoutant maintenant grogner le feu comme
le chien de garde dans sa niche. Le gros, I’épais, le tendre, le
résistant, le dur, le lisse, le grenu, le brillant, le mat: il y a un
langage des choses, seulement les hommes ne veulent pas
I’entendre, c’est ce qu’il se dit ; et ¢’est pourquoi les hommes sont
malheureux. On n’est pas s€parés, on communique, c’est ce qu’il
se dit, prenant dans sa paume le gros bol de faience, rond et tiede

comme un sein. Il a faim. Il est dans la vie'®'.

LE SOMMEIL ET LE SONGE.

Continuons la lecture de la Genese. Dieu fait tomber sur Adam
un profond sommeil (Gn, II, 21). Il ne s’agit pas d’un simple
endormissement, mais de ce sommeil particulier qui dans la Bible
s’apparente plutdt a une torpeur ou naissent les songes inspirés
par Dieu et les révélations qu’il envoie aux prophetes. Or le songe
joue un role important dans les trois textes qui font 1’objet de
notre reflexion.

Dans La Création du monde, ou nous avons déja remarqué
I’anthropomorphisme du Créateur, Dieu avant le commencement

de son songe comme "homme et femme". » Jean-Paul II, Catéchese du
7 novembre 1979, in Homme et Femme, 1l les crea, éditions du Cerf,
Paris, 2004.

Bl Idem, p. 96.



143

du monde dort dans ce qu’André de Richaud appelle « le Grand
Extra», ou la matiere est en latence. «Il dormait, Dieu,
simplement, parce qu’il n’y avait pas un homme pour
I’assassiner », dit le conteur, ajoutant plus loin: « Comme un
joueur adroit, Dieu se reposait avant de commencer sa tache. »'*
Il dort « tout nu dans I’ombre » d’un sommeil habité par le songe
ou se joue I’ceuvre future de la Création :

Tu n’as jamais pens€ a ce que peut étre le songe de Dieu ? Tu as
vu quelques fois ces grands hommes bruns jetés a travers 1’ombre
des platanes par la sieste des moissons. A quoi peuvent-ils réver ?
Dieu avait le réve d’un paysan vierge et qui aurait atteint ses vingt

ans sans s’éveiller'®.

Le sommeil des hommes sera aussi peuplé de songes, mais
celui d’Adam et Eve signe 1’absence du Créateur. II leur procure
des illusions annonciatrices de frustrations, qui leur font prendre
la mesure de 1’absence de Dieu : « Ce premier sommeil a réves !
Dieu, en les quittant, leur avait partagé un pays nouveau. Des
contrées chatoyantes et sans limites se coloraient sous leurs
paupiéres baissées. »** Au sortir du songe, Adam et Eve se
sentent pour la premiere fois séparés, pour avoir entrevu des
réalités différentes :

Ils avaient fait un bien beau voyage ! Maintenant, assis ’'un pres
de Dlautre, ils se regardaient comme s’ils ne s’étaient pas vus
depuis longtemps. Inquiets de se voir seuls dans le monde apres la
multiplication de formes qui €taient venues les visiter parmi leur
sommeil. Ils essayaient de reformer en eux les figures entrevues et
les paysages qu’ils avaient hantés. (...) Pour la premiere fois, sans

P2 La Création du monde, op. cit., p. 24 et p. 25.
3 Idem, p. 25 - 26.
P4 Idem, p. 124.



144

parler, ils se mentaient. Leur visage, tendu vers la lumicere du

songe, €tait triste et angoissé. Un secret pesait sur leurs lévres'™.

Dans le roman de Ramuz, Louis Bolomey, accablé par son
sentiment de solitude, se couche a I’ombre d’un noyer, et se laisse
glisser dans une Iéthargie dans laquelle il semble chercher
davantage 1’oubli que des réponses. La réference biblique est
explicitée sans €équivoque par une citation de la Genese :

« Il était bien. Il était comme quand on va mourir.

Et I’Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur Adam ; et
Adam s’endormit et Dieu prit une de ses cotes, et il resserra la
chair a sa place.

Et I’Eternel Dieu forma une femme de la cote qu’il avait prise a
Adam et la vit venir vers Adam. »"°

Ainsi a son réveil, quelqu’un se tient debout devant Bolomey :
«c’est une femme », se dit-il, encore incertain de la réalité.
Pourtant ’apparition de la femme le réintégre instantanément a
cette vie dont il se sentait exclu : « Il était mort ; 1l est vivant. Il
dormait, il est réveillé. »"’ Paralléelement a ce sommeil profond
par lequel Bolomey peut s’identifier a Adam, vient le songe, qui
se superpose a la lecture de la Bible et en relaie la médiation. En
effet sa réverie déroule une sorte de fiction autour d’Adam et Eve,
inversant le mouvement d’identification, puisque apres s’étre
identifi¢ a Adam (« c’est comme moi », dit-il en lisant), il se
représente Adam et Eve en les identifiants a leur tour a des
paysans vaudois.”® C’est encore au sortir du sommeil, que,
longtemps plus tard, tandis qu’au dehors « il fait beau et clair

B3 Idem, p. 125 - 126.

136 Adam et Eve, op. cit., p. 21.
P Idem, p. 25.

P8 Idem, p. 47 - 48.



145

dans le monde », Bolomey entend une voix intérieure lui dictant
de recréer la « parenté »'* et de se réconcilier avec la vie :

Il se réveille de plus en plus, et a mesure qu’il se réveille, il lui
semble qu’il rejoint davantage la voix et la vérité qu’elle
annonce ; il voit qu’il fait beau et clair dans le monde. (...) Tout
est changé, ce matin-la. Il sort dans le jardin parmi les cris du
merle. Il regarde ce jardin, c’est le mien ; il est mal fermé, je le
fermerai. Les ruches ont perdu leurs couleurs, je les repeindrai.
Les plates-bandes n’ont pas encore ¢été retournées, je les
retournerai, je suis la pour ¢a. Tout y est dans un grand désordre,
mais on y mettra de I’ordre, car I’ordre est en nous. L ordre est en
moi. Je n’étais plus ; je recommence a étre. Il est entré dans la
journée comme s’il ¢€tait né avec elle, comme s’il venait

seulement de naitre ; il fait le tour du jardin'*.

Ces lignes se trouvent a ’ouverture de la deuxiéme partie du
roman Adam et Eve, et, par une coincidence significative, la
deuxiéme partie du Pouémo pér Evo s’ouvre également sur le
réveill d’Adam. Ce n’est plus le premier homme, mais c’est
toujours Adam, et il a dormi plusieurs hivers, en une sorte de
torpeur qui ressemble, en masculin, au sommeil d’une Belle au
Bois dormant.'' Il s’éveille au monde pour la deuxiéme fois, et a
nouveau pose son regard sur la terre et le ciel, sur un « nouveau
soleil ». Alors revient le songe d’Adam, ce réve d’atteindre le
ciel, qui s’¢tait comme engourdi dans I’hiver, comme la seve aux
creux des arbres, car, et nous y reviendrons, dans la poésie de
Delavouét le songe semble €tre une activité de nature végétale.
Comme chez André de Richaud et Ramuz, ici le songe permet la
projection d’une autre réalité, anticipe I’acte créateur. Le premier

P Idem, p. 86 — 87.
0 Idem, p. 93 — 94.
! Sur le motif de la Belle au Bois dormant dans les ccuvres de Max-
Philippe Delavouét, cf. Claude Mauron, « L’Endormie et le Veilleur »,

revue Polyphonies, hiver 1996-1997, p. 34-48.



146

geste de ce nouvel Adam est un geste d’écriture, qui de son
couteau taille une croix sur I’écorce d’un arbre :

Sempre, s’aussant au bout di branco, aquéu pantai
que s’ero enregoui tout I’iver ‘mé li sabo

dins la floutanto flour se duerb... E de dous tai

se toun couteu la rusco entameno e derrabo

e fai uno crous sus I’1ver,

es lou printems qu’auras blessa dins 1’aubre verd.

Sans cesse se haussant au bout des branches, ce réve

qui s’¢tait engourdi tout I’hiver dans les seves

s’ouvre dans la flottante fleur... Et si ton couteau

de deux entailles entame, arrache 1’écorce

et fait une croix sur I’hiver,

c’est le printemps que tu auras blessé¢ dans I’arbre vert (strophe
37)

L’ARBRE DU SONGE

L’arbre est le lieu propice du sommeil visité par le songe ; il est
si doux de dormir au pied d’un arbre, que dans un poeme du
recueil La Fable du monde — presque contemporain d’Adam et
Eve de Ramuz — le Dieu créateur de Jules Supervielle pense a ce
bonheur offert aux hommes avant méme que les arbres soient
concretement sortis de sa pensée :

Je ne sais maintenant ce que je porte en moi,

Mes yeux font de 1I’obscur et je cherche a mieux voir,
J’ajuste mon regard, la chose se précise,

Elle n’a qu’un seul corps, une espece de tronc,

Mais le ciel dans le haut en branches le divise

Et je songe au plaisir de s’étendre dessous !'*.

42 « Le Chaos et la Création », in La fable du monde, éd. Gallimard,
Paris, 1938. Page 27 de I’édition Poésie/Gallimard, Paris, 2004.



147

Dans un autre poeme du méme recueil, Dieu constate 1’intimite
heureuse que I’homme trouve immédiatement aupres de ’arbre, et
il le lui offre au centuple :

C’¢était lors de mon premier arbre,
L’ homme s’assit sous le feuillage
Si tendre d’€tre si nouveau.
Etais-ce un chéne ou bien un orme
C’est loin et je ne sais pas trop
Mais je sais bien qu’il plut a ’homme
Qui s’endormit les yeux en joie
Pour y réver d’un petit bois.

Alors au sortir de mon somme
D’un coup je fis une forét

De grand arbres nés centenaires
Et trois cents cerfs la parcouraient

Avec leurs biches déja meéres'®.

Pour la méme raison, dans le Grand Extra le Dieu d’André de
Richaud dort déja au pied d’un projet d’ Arbre :

Si, seulement, tu t’assieds au pied d’un arbre, alors le grand
amour commence entre toi et le sol. L’air est plein de mains qui
veulent te toucher et, avant la création du monde un étre était, lui
aussi endormi au pied d’une forme d’arbre, comme au fond d’un

grand cceur plein de passion'*.

C’est ¢galement au pied d’un arbre de son jardin — « dans
I’ombre d’un gros noyer qui se dressait la » — que Bolomey s’était
endormi lorsque sa femme est apparue, et c’est au pied de ce

'Y « Le premier arbre », La fable du monde, op. cit., p. 38.
' La Création du monde, op. cit., p.24.



148

méme noyer qu’il ira s’étendre pour attendre son retour, pour que
tout se passe comme au premier jour.'"

LES ARBRES DU JARDIN

C’est dans la seconde partie, celle que retient la tradition, que
Dieu plante un jardin en Eden, du c6té de I’Orient, et qu’il y place
I’homme (avant la naissance d’Eve), « pour le cultiver et le
garder ». Et Yahweh Dieu fit pousser du sol toute espece d’arbres
agréables a voir et bons a manger (11, 9) Chez certains auteurs,
comme André de Richaud, mais aussi Supervielle, les arbres
semblent ¢échapper a la volonté créatrice de Dieu, comme la
devangant et la surpassant. Le jeune Dieu si humain de La
Création du monde ne crée pas volontairement les arbres, mais il
assiste a leur apparition avec une joie pure, qui le conduira
jusqu’a grimper dans les branches en s’écorchant les genoux
comme un enfant. Au commencement, il n’y avait pas encore les
fruits :

Un bel instant — comme les conteurs disent : un beau matin, — les
arbres sortirent de terre sans que personne ne les elit appelés et
Dieu fut ravi de cette armée verte et grise qui venait peupler sa
solitude. Il suivit leur croissance avec attention. IIs commencaient
tous par €tre un petit duvet a la joue de la Terre, puis chacun
continuait sa marche comme il ’entendait. Il y avait de petites
herbes qui n’allaient pas loin dans I’air et aussi des cedres qui
menagaient de crever le ciel. Il y avait ceux dont les mains de
feuillage caressaient les reins du Créateur étonné et ceux dont les
feuilles ¢étaient plices sur elles-mémes dans une ¢épineuse
méfiance.

Tout cela se battait pour avoir sa place de lumiere. Des arbres si
légers qu’on les aurait dit suspendus au ciel et de si gros dont on
se demandait pourquoi la terre ne criait pas quand ils lui
labouraient les flancs. (...) De ceux qui sont durs et larges comme

%S Adam et Eve, op. cit., p. 20 et 147.



149

des colonnes et de ceux qui sont doux et sonores comme des
regards. De ceux qui se perdent dans leur feuillage et de ceux qui
n’ont qu'une feuille précicuse comme un diamant'®’. Les traces
qu’on voit dans les charbons des livres de lecons de choses sont
celles des descendants de ces premiers arbres, sans doute
horriblement dégénérés'"’.

Dans La Fable du monde de Jules Supervielle le Créateur
découvre les arbres comme surgissant involontairement de sa
pensée : « Arbres, venez a moi, puisque je pense a vous ! »'*,
s’écrie-t-il. Et dans un autre poeme du méme recueil, Supervielle
revient sur la surprise d’un Dieu auquel les arbres échappent, si
I’on peut dire, comme une manifestation de sa surabondance

créatrice :

C’¢était lors de mon premier arbre,
J’avais beau le sentir en moi

Il me surprit par tant de branches,
Il était arbre mille fois

Moi qui suis tout ce que je forme

Je ne me savais pas feuillu,

14¢ Cf. le mirier du récit en provengal sur Saint Gens, écrit par André
et Pierre de Richaud quelques années auparavant (dans L’Armana
Prouvengau per 1932) : « Au bord d’un camin soulitari, pas ben liuen
de Mountéu, se vei un vieil pege d’amourié rufe e negre : es ’amouri¢
de Sant Gent. Touti lis an, li femo que passon, en se signant dison
qu’es mort. Pamens, a la primo aubo, quand la terro s’estiro de
I’angouisso de la fre (...) un beu jour lou viei pege las d’estre
inmoubile s’esbroufo, e sus la rusco bruno (... ) se desplego, coume
pichot pan de sedo, uno fueio que lusis. Uno, jamai dos! (...)
L’amouri¢ de Sant Gent a regista sieis siecle. Touti lis an, dou founs
de la terro un degout de vido mounto dins si courado, e sout la lus dou
jour nais la fueio miraclouso coume per counseia la fisango 1 pus
feble, claro e menudo dins lou vent ».

" La Création du monde, p. 53-54.

145 « Le Chaos et la Création », op. cit., p. 27.



150

Voila que je donnais de ’ombre
Et j’avais des oiseaux dessus.
Je cachais ma se¢ve divine

Dans ce fiit qui montait au ciel
Mais j’étais pris par la racine
Comme a un pi¢ge naturel'”.

Quels que soient les écarts et les licences que se permettent les
poctes ou les peintres dans leurs réveries sur le Paradis, la
constante, le passage obligé, est la description des arbres fruitiers,
symboles de délices et d’abondance, sans lesquels naturellement
il ne saurait étre de Jardin. Dans toute notre littérature, la simple
énumeration des diverses essences d’arbres est devenue une loi du
genre, et en contrepartie une telle description suggere aussitot le
paradis. Pour donner un exemple dans la littérature médiévale et
citer un texte qui joua un role certain dans I’inspiration de Max-
Philippe Delavouét, c’est justement D’effet que recherche
Guillaume de Loris en consacrant a la description des arbres du
verger de Déduit une cinquantaine de vers (de 1320 a 1371) du
Roman de la rose. De son coté Bolomey utilise le méme terme
que sa bible, lorsqu’il se promet de planter dans son jardin le plus
grand nombre possible « d’espéces», et il se réjouit a
I’énumeration des arbres fruitiers qui y sont déja — « il regarde
encore une fois le jardin qui est au-dessous de lui, avec ses
pruniers, ses cerisiers, ses poiriers, ses buissons de citronnelle,
plein d’abeilles, plein d’oiseaux... »'"° — et la méme énumération
sera répetée a plusieurs reprises. Ainsi lorsque Lydie, le double
d’Adrienne, la maitresse de Bolomey, vient lui rendre visite dans
la nuit, elle passe sous « les pommiers, les cerisiers, les poiriers,
les pruniers »,"' ignorant encore que ce jardin, étant réparé, lui est
désormais fermé. Dans le poeme de Delavouét, la présence des
arbres exprime ¢galement ’abondance nourricieére et la paix

14 « Le premier arbre », op. cit., p. 38.
Y Adam et Eve, p.91 et 92.
B Idem, p. 94.



151

sensuelle du paradis reconstruit autour du corps de la nouvelle
Eve :

Lis aubre dou doumaine intron dedins 1’oustau

se se barron tis iue souto li redoulénci...

Vaqui la sabo antico e soun ciéucle inmourtau,

tout moun vergié cubert de lus e de silénci

e lis abiho de toujour

pourtant d’un aubre a I’autre un clar degout de jour.

Les arbres du domaine entrent dans la maison

si tes yeux se ferment sous les parfums...

Voici la seve antique et son cycle immortel,

tout mon verger couvert de lumicre et de silence

et les abeilles de toujours

portant d’un arbre a I’autre une claire goutte de jour (strophe 127)

L’ARBRE ET LE SYMBOLISME CYCLIQUE

Synthese du regne végétal, ’arbre donne a voir la succession
des saisons et des cycles, et dans le réseau de ses racines et de ses
branches, il symbolise toutes les ramifications, de nos généalogies
aux méandres des cours d’eaux."””* Entouré de ses arbres, ’homme
comprend I’implication de sa vie au cceur du cycle universel.
Louis Bolomey y percoit la manifestation de ce que Ramuz
appelle la « répétition » : « Il voyait la nature tourner autour de lui
avec ses saisons, ses nuits, ses sautes de vent, toute en
répétitions » (...) Et alors lui aussi, il voyait qu’il se répétait »,
opérant une sorte de mise en abyme du parti pris d’écriture de
Ramuz. Dans les trois textes qui nous occupent, le symbolisme

2 Dans ce registre, le personnage de Lucréce dans le Dialogue de
[’arbre (1924) de Paul Valéry le compare a un fleuve : « Un fleuve
tout vivant de qui les sources plongent dans la masse de la terre les
chemins de leur soif mystérieuse. C’est une hydre, 6 Tityre, aux prises
avec la roche, et qui croit et se divise pour I’étreindre... »



152

cyclique de I’arbre affleure dans 1’association avec le soleil se
levant et se couchant dans I’arbre, chez Delavouét et Ramuz, avec
la lune chez André de Richaud. Dans La Création du monde, la
lune atteint le ciel comme en y grimpant le long d’un arbre : « La
nuit suivante, comme Dieu ne voulait plus €tre seul dans I’obscur,
une lune blanche monta, de branche en branche, jusqu’au sommet
du ciel. »'** Dans le Pouémo pér Evo Adam contemple souvent la
naissance et la mort du soleil a travers les branches d’un arbre, ce
qui contribue a renforcer la notion d’arbre de vie ou d’arbre de
sacrifice dont nous parlerons plus bas. Quoique moins récurrente,
I’image est toutefois trés nettement présente dans Adam et Eve,
lorsque Bolomey, ayant fini de recréer le jardin, s’installe dans
une attente dans laquelle le temps ne compte plus : « Et voila que
le soleil, qui est sorti de derriere le poirier, avant de disparaitre
derriere 1’arbre voisin (c’est un grand cerisier aux branches
retombantes), allonge jusqu’a eux ses rayons. »°* Et un peu plus
loin: «Le soleil a gliss¢ peu a peu derricre le cerisier aux
branches qui ressemblent a des tresses en paille noire, beaucoup
de tresses en paille noire qui a présent pendent devant 1’astre, si
bien qu’il ne nous géne plus. »

LE POMMIER

Recouvrant sa signification cyclique, le symbole archétypal de
I’arbre, dans toutes les mythologies, est avant tout symbole
d’éternité, d’immortalité, et de communication entre les mondes.

Et Yahweh Dieu fit pousser du sol toute espece d’arbres
agréables a voir et bons a manger, et ['arbre de la vie au milieu
du jardin, et [’arbre de la connaissance du bien et du mal. (Gn, II,
I, 9) L’iconographie et la littérature retiennent rarement le fait
qu’il y a non pas un mais deux arbres sacrés en Eden. Notons de
plus que le texte biblique ne spécifie nullement que 1’arbre de vie
soit un pommier ou quelque autre essence. Il est I’ Arbre, au-dela

3 La Création du monde, op. cit., p. 65.
* Adam et Eve, op. cit., p. 104,



153

des symboliques diverses de ses incarnations possibles. La
tradition en a fait un pommier, se fondant probablement sur
I’homophonie entre les mots latins malum (avec un a long, la
pomme) et malum (avec un a court, le mal), et s’appuyant
probablement aussi sur la tradition celte dans laquelle le pommier
est le symbole de la connaissance et de 1’¢ternité. Or le pommier
finit par créer une sorte d’écran de fable maintenant le récit
géneésiaque au niveau d’une image d’Epinal. Paul Valéry réglait
son compte a la 1égende du pommier défendu dans le Dialogue de
[’arbre en 1924, quelques années avant la parution de La
Création du Monde de Richaud, par la bouche du berger Tityre,
qui la reléguait au rang de mythe antique « étonnant», et la
transmettait a son interlocuteur, Lucréce, en un raccourci tel que
celui-ci ne pouvait rien moins que la trouver « bizarre » :

La plus étonnante histoire d’arbres est bien celle de ces pommiers
géants dont le fruit de ’un d’eux offrait a qui mordit sa pulpe
fabuleuse une éternelle vie, cependant que le fruit de 1’autre
produisait a peine savouré, une étrange clart¢ dans D’esprit du
mangeur : il sentait ’envahir une honte attachée aux choses de
I’amour. Une rougeur subite enveloppait tout I’étre et 1l ressentait
sa nudité comme un crime et une brilure..."”.

Pour Bolomey, qui s’en tient a la littéralité du Livre, il n’y a de
pommier dans son jardin que parmi d’autres fruitiers chargés d’en
faire un verger parfait :

Alors Bolomey fait le tour du jardin ou on ne pouvait plus entrer
que par la porte et il I’avait fermeée a cl€. Il passe sous les pommes
rondes qui déja jaunissent ou rougissent; les cerises sont
cueillies, les groseilles sont cueillies, les framboises trop mires
deviennent brunes et tombent parmi les feuilles vertes des petites
fougeres qui poussent a leur pied. Il passe sous les pommes

3 Op. cit., p. 20.



154

rondes, sous les poires étirées en longueur, pareilles dans leur
forme a une goutte d’eau qui pend. Elle reviendra'.

Notons que la nature de la faute ayant provoqué 1’exil d’Adam
et Eve n’est pas mentionnée dans le roman de Ramuz, méme si
les versets concernés ont été lus, le péché des premiers ancétres
n’est pas cité. La « condamnation », mot terrible répété de
nombreuses fois, explique tout, mais rien n’explique la
condamnation. Cette ignorance souligne le sentiment d’injustice
ressentie par Bolomey, qui refuse la condamnation héritée de ses
ancétres.

Dans La Création du monde, André de Richaud souscrit a la
tradition du pommier, mais naturellement en 1’enrichissant de sa
propre vision. Dieu, en s’exilant lui-méme de sa Création, par
peur du « Double qui le faisait fuir » - le démon n¢ de son ombre,
laisse aux hommes en souvenir de sa présence un pommier
« ployant sous les pommes toujours mires, méme dans la saison
des grands froids », gardien d’une grotte ou en 1’absence de Dieu
ils pourront trouver refuge. Puis il pose sur les fruits miraculeux
ce qui ressemble a ’interdit attendu :

Il dit aussi a ’homme que ce pommier éternellement mir ne
devait €tre jamais touché parce qu’il rappellerait aux générations
le passage de Dieu sur la terre. On devrait enseigner aux enfants
qui devaient naitre qu’un Dieu malheureux voulait encore parler a
leurs yeux, en toutes saisons, par cet arbre'’.

Or le Dieu du conteur ivre est un Dieu plus humain que
I’homme naif qu’il laisse sur terre. Tandis que celui-ci semble
suivre ses instincts comme un animal, son Créateur découvre ses
faiblesses, ses peurs et ses contradictions. Et c’est un Dieu
suppliant qui demande a Adam de ne pas toucher au pommier :

16 4dam et Eve, op. cit., p 136.
"7 La Création du monde, op. cit., p. 115.



155

Il supplia une dernic¢re fois ’homme et la femme de respecter le
pommier dont il leur avait parlé. Non, il ne leur faisait pas une
defense, comme on I’a cont€ ; on sentait qu’il parlait a cet instant,

pour lui et qu’il désirait laisser un souvenir sur la terre'.

Lorsque le temps est venu pour Eve de mettre au monde son
enfant, elle part avec Adam pour un voyage qui se confond avec
celui de Marie et Joseph allant a Bethléem. Ils avancent avec
I’ane, guidés par une ¢étoile unique, dans laquelle Adam voit
I’image d’une pomme d’or, symbole d’immortalité: « Une
pomme étincelante, une pomme d’or dans sa main, dont 1’éclat,
pour venir jusqu’a lui, fondait les nuages et arrétait le vent. »"’ La
grotte indiquée par Dieu avant son départ les accueille comme
I’¢table de Bethléem, et ils la reconnaissent au pommier
miraculeux :

Au matin, alors qu’un jour livide sortait sans force de tous les
végétaux — un jour ¢€pais et blanc, gonflé d’humidit¢ — ils
arriverent pres du pommier sacré ! Celui-ci é€tait seul debout au
milieu d’une grande vallée caillouteuse, aride et sans végétation.
Un mince ruisseau la parcourait. On sentait que, durant 1’été, la
combe devait etre une fournaise. Pas une touffe de thym sur le sol
gelé, pas un arbre. Une grotte profonde s’ouvrait dans un roc a pic
et devant elle, droit comme un candélabre chargé de bougies, le
pommier merveilleux, couvert de feuilles et de chants d’oiseaux,
flambait de tous ses fruits, comme un autre soleil. Leur vue seule

remplissait le coeur de chaleur et rassasiait le ventre'®,

Le conteur prépare ainsi son auditeur a la nouvelle liberté que
son récit de la Genese s’appréte a prendre avec le modele,
puisque, si péché¢ d’orgueil il y a, celui-ci ne doit rien a la

P8 Idem, p. 116.
9 14 p. 132,
10 14 p. 132 — 133,



156

tentation du serpent. La faute d’orgueil est celle d’Adam devenu
pere, conscient d’avoir a son tour donné¢ la vie, mais surtout
¢tourdi par ’hommage universel que les créatures de Dieu
rendent a son fils, né comme le messie entre un ane et un beeuf
(ou presque, en 1’occurrence il s’agit d’un taureau), et vers lequel
converge « I’adoration universelle » :

Ils vinrent tous, les animaux du monde. Du chat aux yeux verts au
chameau stupide. En passant, ils flairaient un instant le pommier
de Dieu puis disparaissaient au coin de la vallée. Des tigres
silencieux aux hyenes faméliques. Des phoques, par les eaux,
vinrent aussi, et Adam, devant cette adoration universelle, sentait
son cceur grandir jusqu’a I’extréme limite de 1’horizon.

Longtemps ainsi I’orgueil le travailla''.

La, le texte enchaine sur la destruction du pommier, suggerant
un lien de cause a effet avec 1’orgueil d’Adam :

... Immédiatement, le pommier de Dieu perdit son bel éclat et
tout devint humain et triste dans le monde... Une a une, les belles
pommes s’éteignirent parce qu’une d’elles manquait a leur
nombre et la vallée devint pareille a toutes les autres combes de la
terre. Visitée par le vent, la pluie. L’ame de I’homme devint
pareille a toutes les ames futures, hantée par la peur, I’angoisse.
Au milieu du ciel un vieil arbre pourri et décharné se dressait ou
jamais 1’oiseau de feu ne viendrait faire son nid'®.

Au détour d’une phrase, le conteur signale tout de méme qu’une
pomme a ¢té cueillie. Ce n’est que longtemps apres en avoir
décrit les conséquences qu’il revient sur la transgression.
L’orgueil et la tentation d’étre comme Dieu ne sont pas en cause,
mais une sorte d’étourderie de la part d’un Adam a la fois affamé
et simplement oublieux de ses promesses. Adam et Eve ne sont
pas exactement chassés du jardin, mais, de méme que Dieu I’avait

51 14, p. 138.
12 74 p. 138 — 139.



157

deserté, le pommier se fane et meurt. Or sans le pommier, c¢’est-a-
dire le signe tangible de la présence de Dieu — on pourrait dire la
grace — il n’y a plus de jardin et I’homme connait la peur et la
douleur, ce en quoi le paysan comtadin dans son lyrisme teinte
d’un humour discret bien provencal, se montre fin théologien.

L’Adam de Delavouét sacrifie également a la tradition en

nommant « pommier » le premier arbre, lequel n’a rien d’un arbre
défendu :

Mai Evo, ma bello Evo, au calabrun proumié,

la caro, d’a cha pau, cale versl’avalido

e, dins ’aubre que i€u i’avié¢ mes « lou poumié »,
I’astrado, elo vougue, maduresoun coumplido,
que, dins 1i branco e dins 1i nous,

restesse a pendoula lou grand souleu saunous.

Mais Eve, ma belle Eve, au crépuscule premier,

la face peu a peu tomba vers 1’horizon

et dans I’arbre que j’avais appelé « pommier »

la destinée voulut, la maturité accomplie,

que, dans les branches et dans les nceuds,

restat suspendu le grand soleil saignant (strophe 4)

L’arbre nommé par Adam apparait dans le poeme des la
quatrieme strophe, et sa fonction semble dé€ja centrale, puisqu’il
est le pivot de la « destinée », déja associé a une idée de sacrifice.
Dans la strophe suivante, plusieurs images se juxtaposent: le
soleil saignant, le cceur qui se nourrissait de sa lumicre, et la
pomme — le fruit mordu. A la place du fruit défendu et de la
transgression premiere, Delavouét pose cette premicre blessure, la
disparition du soleil, comme la premicre manifestation du désir :

Fru gardant la mourdeduro de nosti dent,
tésto macado e e clino au bout di branco morto,
tout dins moun cor mourdu me dis moun mau ardént. ..



158

Fruit gardant la morsure de nos dents,
téte meurtrie et baissée, au bout des branches mortes,
tout, dans mon coeur mordu, me dit mon mal ardent... (strophe 5)

Vers la fin du poéme, la jeune fille, nouvelle Eve, offre 8 Adam
les fruits permis de leur verger, laissant de coté d’« autres » fruits
qui ne sont « pas pour les humains », seule allusion de tout le
poeme a I’arbre défendu :

Chato, cueie lou fru, qu’es just fa per ta man

- 1’a beleu d’autri fru dourmeént sout d’autri paumo
mai [’aubre que li porto es pas per lis uman - ;

pren lou fru de la terro au mitan de toun paume,
respond-me d’un rire, en disent :

« D’aquéu lou ceu tamben te n’en fai lou present ».

Acampa lou moulan, la pruno, I’ambricot,

e, deja pecouieto, la dariero figo,

revesso toun panié sus la touaio, d’un cop,

piei, levant 11 maca, li manja di fournigo,

en 11 triant coume es mestié,

pauso-lei sus de fueio au founs dou coumpoustié.

Jeune fille, cueille le fruit, il est justement fait pour ta main
— peut-Etre d’autres fruits, dorment sous d’autres palmes
mais |’arbre qui les porte n’est pas pour les humains —,
prends le fruit de la terre au milieu de ta paume,
réponds-moi d’un rire, en disant :

« De celui-ci le ciel, tout de méme, te fait présent ».

Une fois ramassés la péche molle, la prune, I’abricot,

et, sa tige seéche déja, la derniere figue,

renverse ton panier d’un seul coup sur la nappe

puis, écartant ceux qui sont meurtris ou mangeés par les fourmis,
en les triant comme il se doit,



159

pose-les sur des feuilles au fond du compotier (strophes 123 -
124)

La cueillette est belle et diverse, c¢’est une cueillette terrestre,
dont la générosité ne réside pas dans la perfection (puisqu’il faut
trier les fruits abimés). La perfection est peut-tre le fruit d’un
autre arbre (voila la seule, et discrete, allusion a 1’arbre défendu),
dont on ne se soucie guere : cette perfection n’est pas pour les
humains. La nappe, le compotier, attestent un univers familier,
simple et rassurant, ou le quotidien dispense un bonheur que
I’herméneutique ne saurait apporter. Le péché des ancétres est une
autre histoire, qui ne concerne pas le nouvel Adam et la nouvelle
Eve ; Adam est désormais loin de ses errances solitaires, dans son
foyer Eve est le pilier d’un univers stable, harmonieux et
nourricier. Ainsi lorsque le nom du serpent est prononcé pour la
premiere fois, c’est pour en écarter la comparaison avec le corps
d’Eve allongé, comme on écarte un sentiment de culpabilité. Le
mouvement ondoyant ne sera pas celui du serpent maléfique, mais
celut des corps amoureux répondant a un désir au contraire tres
pur :

Me digues pas qu’ansin se rebalo la serp,

coucho-te, counfound-te dins 1’eterne déu mounde

e que 1’6ublit di jour entre ti bras dubert

me sone ! e que toun cors, aquéu rampeu tant mounde,
lou digue sempre a moun desir

en oudejant em’éu a touti ti respir.

Ne me dis point qu’ainsi s’allonge le serpent,

couche-to1, confonds-toi dans I’éternité du monde

et que I’oubli des jours entre tes bras ouverts

m’appelle ! et que ton corps répete 2 mon désir sans cesse
cet appel si pur

en ondoyant avec lui a tous tes soupirs (strophe 29)



160

Lorsque Adam trouve le bonheur auprés d’Eve, D’arbre au
centre du jardin n’est plus le pommier mais le figuier, que
d’autres traditions identifient a 1’Arbre défendu'”. Or la Genése
parle en réalité de deux arbres'®, 1’arbre de vie et I’arbre de la
connaissance du bien et du mal, celui dont les fruits sont
défendus. Sans en faire état, Delavouét ne contredit aucune de ces
traditions, et semble associer le pommier a 1’arbre de vie, et le
figuier a ’arbre de la connaissance. Ici, Delavouét fait du figuier
un symbole de paix. Arbre biblique et arbre provencal, le figuier
(sur la signification duquel nous aurons a revenir plus loin) offre
ses fruits sans interdit, le serpent dans ses branches n’est qu’une
apparence fugace, et nul mensonge n’émane de ses branches :

Vaqui ma blanco figuiero arribado au mas,
si bras souple de serp, si bras tourdu de flamo
que soustenon pamens tout un mounde de pas,

Voila mon blanc figuier, accoté au mas,
ses bras souples de serpent, ses bras tordus de flamme,
qui soutiennent pourtant tout un monde de paix... (strophe 126)

Delavouét ne retient pas, contrairement a Richaud et encore
davantage a Ramuz, de transgression ni de condamnation a
quelque degré que ce soit. Les « choses de I’amour », comme dit a
sa facon désucte le berger Tityre de Valéry, ne procurent aucun
sentiment de honte a ce couple amoureux, mais au contraire
« ’oubli des jours », c’est-a-dire 1’abolition du temps, une fagon

' Cette tradition, principalement iconographique, s’appuie sur le fait
que, selon la Genese (11, 3, 7), Adam et Eve ont couvert leur nudité de
feuilles de figuier, et se trouve renforcée par d’autres textes bibliques
associant le figuier a la connaissance (Jean, I, 48) ou au peché
(Matthieu, XXI, 19).

' Gn, 11, 1, 9 : « Yahweh Dieu fit pousser du sol toute sorte d’arbres
beaux a voir et bons a manger, et ’arbre de la vie au milieu du jardin,
et ’arbre de la connaissance du bien et du mal. »



161

d’accéder a I’éternité, a I’opposé de 1’idée de faute qui jette dans
la mort et la morsure du temps.

Que la transgression soit occultée n’exclut pas pour autant la
souffrance d’Adam et son exil. L’Adam toujours renouvelé en
chaque homme recommence toujours le méme cycle : il s’¢gare
en voulant parcourir trop de chemins, mais se retrouve lorsqu’il
arrive a retrouver son centre — le sien, celui de son jardin, cela
revient au méme — ou Eve 1attend.

LE JARDIN CLOS ET CIRCULAIRE

Et Yahweh Dieu fit sortir I'homme du jardin d’Eden, pour qu’il
cultivat la terre d’ou il avait éte pris. Et il chassa [’homme, et il
mit a l'orient du jardin d’Eden les Chérubins et la flamme de
[’épée tournoyante, pour garder le chemin de [’arbre de vie. (Gn,
II, 24)

Au premier degré, ce verset laisse entendre qu’Eden est un lieu
clos, devenu inaccessible, ou du moins tant que le Fils de
I’Homme ne viendra pas en rouvrir les portes. La tradition
médiévale a ainsi retenu la notion de jardin clos comme image du
bonheur parfait. Les romans courtois 1’utilisent comme allégorie
de I’amour heureux et partagé, le représentant tantot carré, pour
symboliser la terre partagée entre quatre horizons, tanto6t rond,
pour exprimer la perfection et 1’idéal. Ainsi dans le Roman de la
Rose Guillaume de Loris décrit le verger de Déduit carré, puis,
dans la deuxieme partie, Jean de Meung le décretera rond,
soulignant la supériorité symbolique du cercle. '

' Nous renvoyons a I’interprétation de Gilbert Durand : « Les figures
fermeées carrées ou rectangulaires font porter 1’accent symbolique sur
les themes de la défense de I’intégrité intérieure. L’enceinte carrée est
celle de la ville, c’est la forteresse, la citadelle. L espace circulaire est
plutot celuit du jardin, du fruit, de ’ceuf ou du ventre, et déplace
I’accent symbolique sur les voluptés secrétes de I'intimité. », Les
structures anthropologiques de [’imaginaire, Dunod, Paris, 1992,
p. 283-284. Notons que, dans le chant I du Pouémo pér Evo, le foyer
ou se tient le bonheur est transposé¢ entre les quatre murs d’une



162

Dans le roman d’Adam et Eve, oi Ramuz laisse son personnage
prendre la Bible au pied de la lettre, la cloture du jardin constitue
bien évidemment le ressort du roman, ce qui permet a Ramuz de
traiter a travers le modele biblique un théme qui obsede toute son
ccuvre. En effet, un bon nombre de romans et de nouvelles de
Ramuz prennent pour point de départ I’idée d’un espace clos et
rassurant dont un événement extérieur ou une présence étrangere
vient déranger les perspectives, les montagnes autour du lac
fournissant a cette thématique un paysage adéquat. La, le modele
médiéval est poussé a un extréme. Tout a sa confusion, Bolomey
n’a donc de cesse que de fermer son jardin, et cela prime sur tout
le reste, au point que lorsque 1’oncle de son épouse vient lui
rendre visite dans le but d’intercéder pour elle, la seule chose que
Bolomey lui demande est s’il a lui-méme fermé son jardin.

Il n’y a pas de jardin clos dans le texte d’André de Richaud, qui
ne retient que la portée de D’allégorie : apres la transgression
I’humanité n’est simplement plus dans un jardin de délices et n’a
plus acces a I’'immortalité. De méme chez Delavouét la terre tout
enticre est le jardin d’Adam. Mais alors que dans La Création du
monde Adam se réfugie dans une grotte que lui désigne Dieu (il y
aurait matieére a interroger le symbolisme de la grotte dans ce
contexte), dans le Pouémo pér Evo le refuge se déplace, il est 1a
ou Adam plante ses pieds, 1a ou il établit son coeur. La seule
cloture du jardin d’Adam est 1’horizon, et seule la portée de son
regard en détermine les limites. C’est 1a un aspect tres important
du Pouémo pér Evo, non seulement parce qu’il y est récurrent,
mais aussi parce qu’il détermine la spatialit¢ du texte. Des les
premiers vers, puis en plusieurs endroits du poeme, le regard
d’Adam sur I’espace qui D’entoure crée une impression de
rotondité dont il est I’axe :

forteresse (ou I’on retrouve la symbolique du jardin carré médiéval),
mais celle-ci s’avere un refuge plus froid et moins rassurant que le
simple trou dans 1’herbe ou s’endorment les amants.



163

Mai liuen que dous lebrié se courrent a I’apres

se batrien dins un jour dou camin que s’estiro,
1’avié la terro e sa fourruro de fourest

que preni¢ lou souleéu mais liuen que touto amiro ;
1’avié, mai liuen que mi dous iue,

la terro e lou souléu que sourtien de la niue.

Plus loin que deux lévriers se poursuivant

pourraient parcourir en un jour du chemin qui s’étire
il y avait la terre et sa fourrure de foréts

qui prenait le soleil plus loin que tout point de repere ;
il y avait, plus loin que mes deux yeux

la terre et le soleil qui sortaient de la nuit (strophe 1)

L’ARBRE AU CENTRE DU JARDIN

Les trois parties du poeme de Delavouét fonctionnent toutes
parallelement selon cette dynamique qui part du regard circulaire
d’Adam et de son désir d’explorer le monde, puis revient vers le
centre, vers le pays, comme le poete du Roman de la Rose qui
progresse de rencontre en rencontre, vers le centre du verger ou se
trouve la rose, symbole de son amour. Cette dynamique
s’imprime dans 1I’ensemble de 1’ceuvre poétique de Delavouét, ou
Adam sous les traits d’un prince, d’un baladin, d’un architecte ou
d’un paure paisan que maudis sis erranco,'® continue de chercher
a retrouver son jardin, comme Ulysse qui sus la mar vivié / que
per miés retrouba sa femo e [’oulivie.'” Trois vers du dernier
recueil de Delavouét résument exactement cette ideée :

L’embourigo dou mounde es per un ome, vuei,
I’endré mounte se tanco entre quatre pan d’erbo

"% « Un pauvre paysan qui maudit ses errances », Co que Tristan se
disié sus la mar, Pouemo 1, IV, p. 200.

17 « Ulysse sur la mer ne vivait / que pour mieux retrouver sa femme
et ’olivier », idem, p. 210.



164

en trepant dou taloun I’oumbro d’un viei ourguei.

Le nombril du monde est pour un homme, aujourd’hui,
I’endroit ou il s’arréte entre quatre cotés d’herbe

en foulant du talon I’ombre d’un vieil orgueil'*.

Une strophe d’un autre poeme fait écho a celle-ci, qui exprime
parfaitement cette vision circulaire faisant de I’homme 1’axe du
jardin :

Nous fan signau lis aubre au cor d’aquel endré,
aqui mounte lis tue que viron ‘mé la testo,

dou levant au couchant, de 1’ubac a 1’adré,
noun veson plus, pertout, sout la coupo celesto,
que lou bel e paise jardin

que I’ourizount enclauso emé nautre dedins.

Les arbres nous invitent au coeur de ce pays,

la ou les yeux qui tournent en méme temps que la téte,
du levant au couchant, du nord au sud,

ne voient plus, partout, sous la coupe du ciel,

que le bel et paisible jardin

que cloture 1’horizon avec nous deux au milieu'®.

Citons encore ces strophes de la Dicho de [’Aubre entre fueio e
racino

Quand dou pais qu’avi€s, tout peto e toumbo en frun
sens que posques tria lou mitan di counfigno

tant un vent de malur largo soun mascarun,

coume alor ges de man d’a travers ceu te signo

te resto qu’a coumta, se pos,

'8 Cant de la tésto pleno d’abiho, Pouémo 5, Centre de Recherches et
d’Etudes M¢éridionales, Saint-Remy-de-Provence, 1991 p. 80.

' Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouémo 3, librairie Corti,
Paris, 1977, p. 66.



165

d’un reiaume perdu lis estras e li tros.

Se I’esper, maugrat tout, en tu s’entestardis
emé soun goust de sau qu’en sabo li lagremo
tu, soulet au mitan d’un mounde viradis,

en oublidant pau a cha pau lou terro-tremo,
pos, per miracle, en t’aplantant,

trouba per toun reiaume e per tu un mitan.

Quand du pays qui €tait tien, tout se rompt et tombe en poussiere
sans que tu puisses discerner le milieu des confins

tant un vent de malheur étale sa noirceur,

puisque, alors, nulle main a travers le ciel ne te bénit,

il ne te reste plus qu’a compter, si tu peux,

d’un royaume perdu les déchirures et les morceaux.

Si I’espoir, malgre tout, s’entéte en toi,

avec son golt de sel qui fertilise les larmes,

toi, seul au milieu d’un monde tournoyant,

en oubliant peu a peu cette grande commotion ;

tu peux par miracle, en te fixant Ia,

trouver pour ton royaume en toi-méme un milieu'”.

Tout au long de I’ceuvre poétique de Delavouét, 1’homme
explore la terre, la mesure ou s’égare « entre quatre horizons »,
puis revient aupres de son arbre ou il retrouve son cceur, dans tous
les sens du terme.

Quand I’ome, davalant d’un regardo-veni
retrovo coume un claus sous pais de baragno,
la verduro di prat vai lou rejouveni

un cop que si pegin coume de neble estragno
s’enanaran per acrouca

0 Pouémo 4, Centre de recherches et d’Etudes Méridionales, Saint-
Rémy-de-Provence, 1983, p. 174-176.



166

que li darnié cipres si viei drapeu trauca.

E beleu, amatado ounte de reng d’iris

aparon d’alabardo un roudelet de roso,

la pas dis en perfum qu’elo tamben flouris.

Mai dins quet nis de fueio, au founs de queto croso
elo poudrié s’escoundre mi€s

que dins I’ome que baio a si racino un pi€s ?

Quand I’homme, descendant d’un lieu d’ou I’on regarde venir,
retrouve comme un clos son pays de haies vives,

la verdure des prés va le rajeunir,

sitot que ses chagrins comme des brumes étranges

s’en iront pour accrocher

sur les derniers cypres leurs vieux drapeaux troués.

Et, peut-€tre, blottie 1a ou des rangées d’iris

Protegent de hallebardes une assemblée de roses,

La paix dit en parfums qu’elle fleurit aussi.

Mais dans quel nid de feuilles, au fond de quel repaire,
Pourrait-elle mieux se cacher

Que dans I’homme qui offre une poitrine a ses racines ?'"

Le jardin clos par les arbres, microcosme du pays natal, recele
la paix et ’harmonie auquel Adam exilé a longtemps aspiré, et
permet cette exploration désormais verticale par laquelle il saura
atteindre ["universel :

Tambeén, au clot de barri verd,
Autour d’un ome un ort pou sarra I’univers.

De méme, au cceur de verts remparts,
Autour d’un homme un jardin peut resserrer I’univers.'”

" Cant de la tésto pleno d’abiho, Pouémo 5, op. cit., p. 50 — 51.
2 Pouémo 5, p. 50-51.



167

Pour revenir au Pouémo pér Evo, un groupe de strophes y offre
un tres beau raccourci de ce mouvement fondamental dans
I’ccuvre delavouétienne, qui décrit I’horizon se resserrant autour
d’Eve, dont I’amour est le cceur et le pilier du paradis : Miro, en
barrant lis iue... D’abord i’a ['ourizount / que fai soun round
countuni autour d’aquéu terraire — « Regarde, en fermant les
yeux ... D’abord il y a I’horizon qui fait son rond continuel autour
de ce pays » (strophe 116), dit Adam a Eve, en lui demandant de
porter sur le monde le méme regard que lui, mais de ’intérieur
(en fermant les yeux)'”. Le cercle ainsi dessiné a 1’imagination
d’Eve est & la fois impalpable et plus puissant que des remparts.
Adam décrit ensuite les montagnes qui les enserrent d’un
« anneau de hauteurs » — aneu d’auturo (strophe 117), puis les
rangees de cypres, les murailles de pierres seches, et le réseau des
ruisseaux (strophe 118), puis les bornes du domaine, la maison —
[’oumbro de noste oustau e noste oustau éu-meme — « I’ombre de
notre maison et notre maison elle-méme », et enfin les bras
d’Adam qui se referment sur le corps d’Eve :

e pici 1’a mi bras d’ome que sénton lou fen

e, au cor de 1’oustau, subre toun cors de femo,
¢li se barron per fini...

Tout se crebo e plus rén pou plus nous reteni.

et puis il y a mes bras d’homme qui sentent le foin

et, au cceur de la maison, sur ton corps de femme

eux se ferment pour finir ...

Tout se creve et plus rien ne peut nous retenir (strophe 119).

7 Cf. Gaston Bachelard, La poétique de [’espace, Paris, 1967, p. 10 :
« Vécu du dedans, sans extériorité, I’€tre ne saurait étre que rond ».



168

Cette géométrie du bonheur se retrouve dans le roman de
Ramuz, ou la maison de Bolomey est également située au centre
du jardin, lieu de I’intimité heureuse'™* assimilée au paradis :

Puis il regarde encore une fois le jardin qui est au-dessous de lui,
avec ses pruniers, ses cerisiers, ses poiriers, ses buissons de
citronnelle, plein d’abeilles, plein d’oiseaux, ayant en son milieu
le toit de la vieille maison tout recousu de pieces rouges ; et ¢a lui
chante dans le cceur, parce qu’il pense : « il est beau », il pense :
« Ony sera bien. » ...'".

Lorsque Adrienne a franchi la barriere toute rénovée du jardin,
qu’elle est entrée dans la maison, Ramuz exprime cette intimité en
resserrant 1’timage sur le couple par un jeu concentrique de
lumiere assez cinématographique :

La nuit venait d¢ja ; il avait ét¢ tourner le commutateur. Une jolie
lumiére était alors tombée sur la table, faisant comme un morceau
de monde a eux au milieu du grand monde obscur et inconnu dont
ils étaient entourés'”.

Dans le Pouémo pér Evo, lorsque le cercle s’est resserré a
I’extréme, au centre ne demeure plus que I’alternative du ciel,
selon le principe du cloitre, lieu fermé sur 1’horizon mais ouvert
sur le ciel ; "union d’Adam et Eve suscite ce mouvement vers le
haut, qu’Adam appelle espoir, et qui constitue une profonde
libération :

'7* Rappelons avec Gilbert Durand la signification symbolique de la
demeure : « L’importance microcosmique accordée a la demeure
indique la primauté¢ donnée dans la constellation de I’intimité aux
images de [’espace bienheureux, du centre paradisiaque.» Les
Structures anthropologiques de [’imaginaire, « La descente et la
coupe », p. 280.

'S Adam et Eve, p. 92.

¢ Idem, p. 151.



169

Chato, moun bel esper desbordo de mi bras

e soun erso desfai en secret li muraio

que soun qu’areno que s’espousso, ¢ lis aubras

que soun plus ren qu’un bos qu’en tubeio s’estraio...
Chato, 1’a plus ges de presoun

e I’esper pou sauta per dessus I’ourizount.

Jeune fille, mon bel espoir déborde de mes bras

et sa vague défait en secret les murailles

qui ne sont plus que sable se dispersant, et les grands arbres
qui ne sont plus qu’un bois qui se défait en fumée ...

Jeune fille, il n’y a plus de prison

et ’espoir peut sauter par-dessus 1’horizon (strophe 120)

A travers la symbolique du cercle, «ou palpite le centre
mystérieux de 1’intimité : notre soi, notre « centre proprement
dit »,"” la poésie de Max-Philippe Delavouét cherche a cerner
I’intimit¢ profonde du moi universel d’Adam, dont celui-ci
s’¢loigne par ses errances, mais qu’il retrouve lorsqu’il vient se
recentrer au cceur de son pays. Cette pensée domine 1’ceuvre de
Delavouét jusque dans les ultimes vers du dernier recueil :
[Chascun] entendra marcha, dins lou tard, / toujours vers sa
vieio orto Adam toujour testard. (« [Chacun] entendra marcher,
dans le soir, / toujours vers son vieux jardin Adam toujours
tetu »).'”

Ce paradigme d’images se résout dans celle de I’arbre, auquel
s’accote I’homme pour mesurer I’espace et le temps qui lui sont
dévolus. Une strophe de Co que Tristan se disié sus la mar

7 Gilbert Durand, op. cit., p. 283, a propos de la métaphore du cercle,
notamment dans la psychologie de Jung.

" Uno paraulo encaro i coumpagnoun dou véspre (« Une parole
encore aux compagnons du soir »), Cant de la testo pleno d’abiho, op.
cit, p.182.



170

illustre tres bien cette image de 1’horizon circulaire et de ’arbre
au point central :

Poudras, tout en leissant li causo mounte soun,
dessina quauque round que vire autour de 1’aubre
e prene, emé¢ la tiblo, un gaubi de massoun

per cimenta li blot de frejau e de maubre

e, d’a cha pau, mounta ben dre

sus lou round dessina I’an¢u d’uno paret.

Tu pourras, tout en laissant les choses en place,
dessiner quelque cercle qui tourne autour de I’arbre
et trouver, avec la truelle, un savoir-faire de magon
pour cimenter les blocs de pierre froide et de marbre
et, peu a peu, monter bien d’aplomb

sur le rond dessiné I’anneau d’une paroi.'”

Méme sur la mer, ’arbre sans racine du navire est le centre
d’un monde mouvant :

Aubre batu de 1’auro emai toujour floutant,

se I’erso que te frusto autant Ieu t’es ravido

d’un reiaume mouvent siés pamens lou mitan

e, sout li vergo en crous mounte implouran la vido,
que qu’emporte 1’erso en partent,

lou téms que travessan es toujour noste tems.

Arbre battu du vent mais qui flottes toujours,

st la vague qui te frole aussitot t’est ravie,

d’un royaume mouvant tu es pourtant le milieu

et, sous les vergues en croix ou nous implorons la vie
quoi qu’emporte la vague en partant,

le temps que nous traversons est toujours notre temps. ¥

" Pouémo 1, op. cit., p. 208-209.
" Inferto a la Réino di mar, V, Pouémo 4, op. cit., p. 31.



171

L’ARBRE AXE DU MONDE

L’arbre au milieu d’un lieu de délice est un symbole tres
ancien, que I’on rencontre par exemple dans la poésie orientale,
avatar d’une symbolique plus ancienne encore et plus profonde.
En effet, comme le paradis se situe au milieu du monde, I’arbre au
centre du paradis est le «nombril du monde ». Qu’elles le
nomment Yggdrasil ou Acvattha, toutes les plus anciennes
mythologies placent au centre du jardin I’arbre de vie ou I’arbre
cosmique, qui, lorsque le jardin se distend jusqu’a signifier la
Création, devient I’axis mundi permettant la communication entre
les trois mondes. Héritier a sa maniere de cette tradition, le
conteur de La Création du monde compare le « Grand Extra » a
un arbre : « C’¢tait comme I’intérieur d’un gros arbre qui parait
toujours €gal a lui-méme et pourtant est fait de cercles qui
s’emboitent les uns dans les autres. »'*'

Par ailleurs I’arbre isolé est 1’archétype universel du lieu sacré
de la divination, de la révélation, de ’enseignement et de la
justice. L’arbre de la Connaissance biblique s’inscrit donc
naturellement dans cet archétype, lequel se répercute de diverses
facons dans les Ecritures. Comme au pied de I’arbre de Boudhi, le
futur Bouddha recut 1’illumination, les sages de la bible méditent
sous les chénes et les térébinthes, tandis que d’autres adorent des
idoles sous les mémes arbres. Tout particulicrement chez
Delavouét, I’arbre réalise ce que la volte romane ne fait que
figurer, la jonction entre I’infini du ciel et la profondeur de la
terre ; Mircea Eliade parle ainsi du « symbolisme de ’ascension
céleste par le truchement d’un arbre »'® dans les traditions
primitives, a quoi Delavouét semble répondre en rendant
hommage au culte de I’arbre dans ces civilisations dites
primitives :

"1 La Création du monde, op. cit., p.22.
%2« La nostalgie du paradis dans les traditions primitives » (1953),
Mythes, réves et mysteres, 1V, Paris, Gallimard, 1957, p. 78-94.



172

Pense a vosto sapienci, o sbuvage suti¢u !

Coume aves 1’embourigo au ben mitan dou ventre,
quand I’espaci es que s€uvo e lou téms ren qu’esticu,
entre tant e tant d’aubre un aubre aves per centre

per liga la vido a soun trounc

e per prega lou céu qu’a travers soun auroun.

E coume sus lou front la man tén lou blouquié,

I’aubre vous ten lou céu contro Diéu e soun iro.

D’autre chanjeron I’aubre en peiro de clouquié

mai, dins lou téems que lando e lou mounde que viro,

es lou meme biais de s’ancra

per noun perdre la testo a forgo de vira.

Je pense a votre sagesse, 0 sauvages subtils !

Comme vous avez le nombril au beau milieu du ventre,
quand I’espace n’est rien que foréts et le temps rien qu’éte,
entre tant et tant d’arbres vous avez un arbre pour centre
pour lier la vie a son tronc

et pour ne prier le ciel qu’a travers son essor.

Et comme sur le front la main tient le bouclier,
I’arbre vous tient le ciel contre Dieu et sa colere.
D’autres changerent 1’arbre en pierres de clocher
mais, dans le temps qui vole et le monde qui tourne,
c’est la méme fagon de s’ancrer

pour ne pas perdre la téte a force de tourner'®.

ADAM L’HOMME ARBRE, UNE ISOMORPHIE VERTICALE

Nous avons vu comment les cercles concentriques se resserrant
autour du bonheur d’Adam et Eve aboutissaient & 1’élan vertical ;
notre démonstration tendait a montrer que lorsque 1’homme se
recentre, 1l devient lui-méme un axis mundi, ce qui revient a

3 Pouemo 4, Dicho de [’Aubre entre fueio e racino, op. cit., p. 172.



173

I’identifier a D’arbre cosmique. Ce symbolisme est
particulicrement prégnant dans la poésie de Delavouét, ou revient
régulicrement le theme de la quéte ascensionnelle. « Par sa
verticalité, €crit Gilbert Durand, 1’arbre cosmique s’humanise et
devient symbole du microcosme vertical qu’est I’homme. »'*
Ainsi dans I’ombre de 1’arbre se profile I'image de ’homme qui
parvient a retrouver en lui-méme ’axe du monde, a retrouver ses
racines au milieu des bouleversements et des incertitudes...
L’isomorphisme de I’homme et de ’arbre et le symbolisme
universel qu’il induit semble un aspect incontournable de la
poésie édénique. Dans « Le Chaos et la Création » du recueil La
Fable du monde, Jules Supervielle exprimait la similitude de
I’arbre et de I’homme au commencement du monde par la
ressemblance de leurs ombres :
Vous vous accrocherez a la terre fertile
Et ne ressemblerez a ’homme que par I’ombre,
Vous qui m’ignorerez de toutes vos racines
Et ne saurez de moi que le vol des colombes.

On notera que loin d’€tre appelés « arbres de la connaissance »,
les arbres de la Genese selon Supervielle seraient plutot des arbres
de I’ignorance, mais une ignorance altiecre de sage qu’ils
partageront vraisemblablement avec 1’homme. Dans le poéme
« Dieu pense a I’homme », la fraternit¢ homme — arbre s’inscrit
dans le cycle de la matiere ; I’homme, étant mortel, retournera par
la volonté du Créateur au terreau qui nourrit les arbres :

Tu seras mortel, mon petit,
Je te coucherai dans le lit
De la terre ou se font les arbres'.

L’identification nait d’un simple reflet isomorphe — Deja moun
rebat d’aubre davans iéu tanca ! (« D¢€ja, mon reflet d’arbre

% Op. cit., p. 395.
'% « Dieu pense a I’homme », in La Fable du monde, op. cit., page 31.



174

planté devant moi»), dit Adam au début du Pouémo pér Evo
(strophe 5), et tres vite explore la symbolique du lieu commun
comparant I’homme a un arbre qui ne peut s’¢lever haut que s’il
est enraciné profondément'®® — lou pége que vai founs, li ram
espalanca (« Le tronc qui va profond, les rameaux coupés court »
(strophe 5). Tu [‘aubre, e iéu ['ome, un meme esper aven
(« L’arbre et moi ’homme, nous avons un méme espoir »), dira
une autre figure d’Adam dans la Dicho de [’Aubre entre fueio e
racino de Delavouét.'"” La ressemblance ira s’affirmant jusqu’au
dernier des cinq volumes de Pouemo ou Adam lui-méme
s’interroge sur la puissance de la métaphore — Aubre mountant di
milenari, o moun bessoun, / perqué toujour de tu prene toujour
[’image ... ? « Arbre montant des millénaires, 6 mon jumeau, /
pourquoi faut-il que toujours j’emprunte ton image (...) ? ») '* Et
comme saint Francois, il célebre sa communauté de destin avec
son « frére branchu » — soun fraire brancu.'"” En corollaire dans
La Création du monde la mort d’Adam le fige dans I’'image d’un
arbre déracine : « et ’homme devint gris et sec pareil a un tronc
d’arbre déraciné par la foudre »."”° Enfin pour rebondir sur le

186 L’image prend d’un auteur a 1’autre diverses significations.
Lorsqu’il affirme que Lis aubre que van founs soun li que mounton
aut, (« Les arbres aux racines profondes sont ceux qui montent
haut »), Frédéric Mistral entend qu’une civilisation doit batir sur les
fondations du passé pour progresser. (Poeme « Brassado », mai 1868,
dans le recueil Lis Isclo d’or, Librairie Roumanille, Avignon, 1876).
Chez Nietzsche ce topos prend un sens moral différent, indiquant
I’ambivalence nécessaire de I’homme : « Il en va de ’homme comme
de I’arbre. Plus il aspire vers Paltitude et la lumiere, plus puissamment
ses racines s’efforcent vers le sol, vers le bas, vers le sombre, vers le
profond — vers le mal. » (« De I’arbre sur la montagne », Ainsi parlait
Zarathoustra, traduit de 1’allemand par Maurice de Gandillac, €d.
Gallimard, Folios essais, Paris 1971, p. 57).

7 Pouémo 4, op. cit., p. 182.

8 Cant de la testo pleno d’abiho, Pouemo 35, op. cit., p. 62.

% Cant de la tésto pleno d’abiho, Pouémo 5, op. cit., p. 76-77.

" La Création du monde, op. cit., p. 153.



175

terme « branchu », notons que vue sous un autre angle, la forme
des branches peut évoquer des extensions sensibles permettant la
mise en relation avec des réalités cachées, ce qui se traduit par un
pouvoir occulte ou par une disposition pour la contemplation. Sur
un plan purement onomastique, on en trouve une illustration avec
le cordonnier diabolique du Régne de [’esprit malin”' de Ramuz,
¢loquemment nommé Branchu, et en qui d’aucuns ont vu un jeu
de mot avec le nom de Ramuz...

Un autre lieu commun incontournable est celui de la
communication fusionnelle entre 1’homme et I’arbre, basée sur
I’isomorphie de leur fonctionnement vital, de sorte qu’Adam et
son arbre connaissent la méme circulation de seve. Le conteur de
La Création du monde connait cet état de communion : « si
seulement, dit-il, tu t’assieds au pied d’un arbre, alors le grand
amour commence entre toi et le sol »."”> Mais, comme souvent
dans son récit, c’est le Dieu anthropomorphe et non Adam qui
éprouve un sentiment fusionnel avec 1’arbre :

Dieu collait sa poitrine contre les troncs rudes. Une grande ivresse
charnelle le faisait chanter. Il sentait passer la seve a fleur de sa
peau et pour la premicre fois pressentait un étre pareil a lui sous

I’écorce'™.

André de Richaud projettera cette sensation sur le personnage
du jeune Hugues de La Fontaine des lunatiques, tout adonné au
bonheur de vivre en son domaine au milieu des pins :

Il aurait senti, a Iautomne, sa peau se flétrir et sa personne

devenir le lieu de transformations semblables a celles qu’il

observait sur les plantes, qu’il n’en aurait pas été surpris'*.

PUEd. Les cahiers Vaudois, Lausanne, 1917.

2 La Création du monde, op. cit., p. 54.

3 [dem., p. 54.

¥ La Fontaine des lunatiques, Grasset, Fasquelle, Paris, 1932.



176

Dans le Dialogue de [’arbre de Paul Valéry, le personnage de
Lucrece résume ce sentiment de fusion a sa fagcon plus
intellectuelle que charnelle :

Je voulais te parler du sentiment que j’ai, parfois, d’étre moi-
méme Plante, une Plante, qui pense, mais ne distingue pas ses
puissances diverses, sa forme de ses forces, et son port de son
lieu. Forces, formes, grandeur, et volume, et durée ne sont qu’un
méme fleuve d’existence, un flux dont la liqueur expire en solide
tres dur, tandis que le vouloir obscur de la croissance s’¢leve,
¢clate, et veut redevenir vouloir sous ’espece innombrable et
légere des graines. Et je me sens vivant ’entreprise inouie du
Type de la Plante, envahissant I’espace, improvisant un réve de
ramure, plongeant en pleine fange et s’enivrant des sels de la
terre, tandis que dans 1’air libre, elle ouvre par degrés aux
largesses du ciel des milliers verts de lévres... Autant elle
s’enfonce, autant s’¢éléve-t-elle : elle enchaine 1’informe, elle
attaque le vide ; elle lutte pour tout changer en elle-méme, et c’est
1a son Idée !... O Tityre, il me semble participer de tout mon étre a
cette meéditation puissante, et agissante, et rigoureusement suivie
dans son dessein, que m’ordonne la Plante..."”.

Chez Delavouét, 1’analogie entre la seve et le sang est
particulicrement récurrente. D’une fagon générale, 1l utilise
volontiers des images végétales ; ainsi dans le Pouémo peér Evo le
mouvement d’Adam caressant Eve prend-il la forme d’une
acanthe — moun gest mountant toujour / se duerb coume uno
acanto, « mon geste montant toujours / s’ouvre comme un
acanthe » (strophe 26)...Ce type d’image peut passer pour un
simple topos de la poésie amoureuse, comme c’est le cas méme
sous la plume austére de Ramuz, qui, pourtant peu coutumier des
comparaisons €rotiques fleuries, associe par deux fois, dans Adam
et Eve, le corps de Lydie, la maitresse de Bolomey, a une liane.
Mais chez Delavouét ’association ne releve pas de la simple

3 Op. cit., p. 26.



177

rhétorique. Ce genre d’image, chez lui, exprime une quasi
consubstantialiteé, une prolongation de I’étre humain dans le regne
végétal, et inversement, dans une méme communication avec
I’énergie universelle ou avec la création :

[’avié dins li fuiage e dins i€¢u un fremin

que s’¢ro estrementi coume ’auro se levo
subran sout li ramo en arceu

e boulego tout I’aubre e, dintre €u, tout lou ceu.

Il y avait dans le feuillage et en moi un frisson

qui s’¢tait eveillé comme le vent se leve

soudain sous les ramures en arceau

et agite tout I’arbre, et, a travers lui, tout le ciel (strophe 8).

L’arbre par ses racines est reli¢ au pouvoir de la terre, et par ses
feuilles et ses branches aux forces du cosmos. Le tronc est un
pont vivant entre les forces solaires du haut et la terre en bas, le
vecteur d’une communion cosmique, voire sexuelle ; ainsi au
chant I du Pouémo pér Evo, la mer communique sa clameur au
ciel par I’intermédiaire des arbres :

Canteron ta beuta lis ausso de la mar
s’enfournant a baceu dins li croto de maubre
en aloungant sout la mountagno un cant testard
que per li racinun s’escampe dins lis aubre,

e dins lou vént, e dins lou ceéu

per rejougne la mar e revene en baceu.

Chanterent ta beauté¢ les houles de 1a mer

s’enfournant a grands coups dans les grottes de marbre

en amplifiant sous la montagne un chant tétu

qui, par les racines, s’¢pandit dans les arbres,

et dans le vent, et dans le ciel

pour rejoindre la mer et revenir a grands coups (strophe 18).



178

C’est une thématique fondamentale dans son ceuvre. On la
retrouve dans le poeme Courtege de la bello sesoun, ou le theme
du sommeil initiatique ressurgit dans la description d’une belle
endormie unie en songe aux secrets vitaux de la terre, dans une
communication intime de sa chair a la terre, par les racines et la
circulation de la seve — Ma princesso es en sounge au cor secret
di niue, / aqui mounte lou mounde amagestro la sabo, (« Ma
princesse est en songe au creux secret des nuits, / la ou le monde
¢labore la séve »)... ¥*; dans Dicho de [’Aubre entre fueio e
racino

Poudriés saupre qu’un ome en aubre s’¢1 chanja
per sarra dins 1’aubenco un cor que s’embrenigo
(...)

Te resto de senti coume, d’un vanc testu,

mounto, en gounflant lou trounc qu’a la terre te lio,
la sabo que de lus refai un aubre en tu

fin qu’au bout de ti bras pourtaire d’auceliho ;

Tu pourrais savoir qu’un homme en arbre s’est change
pour serrer dans 1’aubier un cceur qui s’émiette,

Il te reste a sentir comment d’une poussée tétue,
monte, en enflant le tronc qui te lie a la terre,

la seéve qui refait en toi un arbre de lumicre
jusqu’au bout de tes bras qui portent des oisecaux'”’.

Ainsi que dans le Cant de la testo pleno d’abiho :
Mai vuei, meme dins 1éu, la sabo renadivo

es un tremoulun que se sent
enjusqu’a ras dis os que mounto e que descend. »

1% Poéme faisant immédiatement suite au Pouémo pér Evo dans le
premier recueil, Pouemo 1, op.cit., p. 64 — 66.
¥7 Pouémo 4, op. cit., 11 (strophes 9 et 11), p. 174-176.



179

Mais aujourd’hui, méme en moi, la seve renaissante
est un tressaillement que 1’on sent
monter et descendre jusques au ras des os'”.

Au seuil de I’ceuvre poétique, le Pouémo pér Evo, annonce
I’importance de ce théme, et imprime le mouvement circulaire
touyjours allant du végétal comme image de I’homme, a ’homme
végétal :

Sempre s’aussant au bout di branco, aquéu pantai
que s’ero enregoui tout I’iver ‘mé li sabo

dins la floutanto flour se duerb ... E de dous tai
se toun couteu la rusco entameno e derrabo

e fai uno crous sus I’1ver,

es lou printems qu’auras blessa dins 1’aubre verd.
Raio lou sang de vido is entaio dou bos,

lou printems lou desjalo e, tourna, lou destanco,
e tu, I’ome, que siés tamben un aubre d’os,

dins t1 bras auboura, dins I’envanc de ti branco,
séntes tout toun sang refreja

que s’esviho au souléu e vers €u vai pouja.

Toun sang, I’ome, poudra gounfla téuti li fru

que n’en portes li griéu coume un aubre de primo,
toun sang secret travaio e, sempre que mai drud,
mounto de flour en flour ben plus aut que ti cimo,
raiant, s€mpre que mai vivent,

fin qu’a-n-aquéu ceu-sin ount I’emporton 1i vent.

Toun gounflige escoundu raio e s’envai de tu

de noun sabes quet tai, de queto blessaduro,

per empli fin qu’au bord lou mounde ount si€s perdu ;
soulet, beléu, toun cor retrais la rusco duro

8 Pouémo 5, op. cit., p. 34-35.



180

que la sabo i’as fa raia,
mai noun sabes quet diéu d’uno crous 1’a taia.

Sans cesse se haussant au bout des branches, ce réve
qui s’¢tait engourdi tout I’hiver dans les seves

s’ouvre dans la flottante fleur... Et si ton couteau

de deux entailles entame, arrache 1’écorce

et fait une croix sur I’hiver,

c’est le printemps que tu auras bless¢ dans I’arbre vert.

Le sang de vie coule aux entailles du bois,

le printemps le dégele et, de nouveau, le laisse aller,
et toi, ’homme, qui es aussi un arbre d’ossements,
dans tes bras élevés, dans I’envol de tes branches,
tu sens tout ton sang refroidi

qui s’éveille au soleil et va monter vers lui.

Homme, ton sang pourra gonfler tous les fruits

dont tu portes les bourgeons, comme un arbre de printemps,
ton sang secret fermente et, toujours plus dru,

monte de fleur en fleur bien plus haut que tes cimes
coulant, toujours plus vif,

jusqu’a ce haut ciel dégagé ou t’emportent les vents.

Ton émoi caché coule et s’en va de toi

de tu ne sais quelle entaille, de quelle blessure,

pour emplir jusqu’au bord le monde ou tu es perdu ;

seul peut-€tre ton cceur rappelle 1’écorce dure

ou tu as fait couler la séve,

mais tu ne sais quel dieu I’a entaillé d’une croix (str 36 a 39).

L’ARBRE ET LA CROIX

L’arbre et la croix apparaissent trés tot dans le Pouémo peér Evo,
puisque des les premieres strophes, le pommier ainsi désigné par
Adam fait déja figure d’arbre du sacrifice :



181

(..)

Evo, I’aubre de car, I’aubre de bos lou porto
e, dins soun auroun, moun esper
trouvara mai la sabo ounte moun sang se perd.

Deja moun rebat d’aubre davans i€u tanca!
L’image de ma vido entre terro e celestre,
lou pege que vai founs, li ram espalanca,
lou double gest di branco duro que vou estre
un desir d’embrassa lou céu ;

o mi bras trop courtet envejous dis auceu !

Evo, deja la crous que porte dins ma car,

deja lis os en crous de moun pege e di branco

que fan mi bras alabre estira vers lou larg!

Deja mi dous mougnoun, enrama de man blanco,
mancha de moun cors auboura,

deja I’oumbro de I’aubre ount I’aubre toumbara ...

Eve, I’arbre de chair, I’arbre de bois le porte
et, dans son essor, mon espoir
trouvera de nouveau la séve 1a ou mon sang se perd.

D¢ja mon reflet d’arbre planté devant moi!
L’image de ma vie entre terre et: ciel,

le tronc qui va profond, les rameaux coupés court,
le double geste des branches dures qui veut étre
un désir d’embrasser le ciel ;

0 mes bras trop courts envieux des oiseaux !

Eve, déja la croix que je porte en ma chair,

de¢ja les os en croix de mon tronc et des branches

que font mes bras avides €tirés vers 1’espace !

Déja mes deux moignons, enfeuillés de mains blanches,
emmanchés de mon corps redressé,

déja ’ombre de I’arbre ou I’arbre tombera... (strophes 5 — 7)



182

Dés les I et 1I° siécles, les péres de 1’Eglise avaient établi un
rapport entre I’arbre d’Eden et I’arbre de la croix, interprétant les
quatre dimensions de la croix sur le monde comme un signe
cosmique recréant 1’unité perdue. Un texte inédit de Delavouét'”
commente ainsi 1’enseignement du tympan de la chapelle Saint-
Gabriel de Tarascon’ représentant Adam et Eve: « Entre le
premier pommier tout feuillu et votre croix toute nette, notre
histoire entiere tourne autour d’un arbre qui porte, tour a tour, le
serpent ou mon Dieu. » *°' Dans les strophes citées plus haut®”,
« L’arbre de chair » que porte « ’arbre de bois » n’est pas le
Christ, mais Adam Ilui-méme. Dans un reversement de
perspective, Adam devient lui-méme 1’arbre qui porte en lui la
croix. La blessure (le mal) donne paradoxalement naissance a
I’espoir, et la mort au renouveau. La souffrance d’Adam, cette
méme souffrance dont i1l sera question dans la poésie de
Delavouét jusqu’au dernier recueil, réside dans le sentiment
d’impuissance a atteindre le ciel traduit ici avec force par I’image
des « moignons », des « bras trop courts, envieux des oiseaux »...
C’est la frustration de ne pas retrouver I’unité premicre, de ne pas
réussir a reconcilier le ciel et la terre, qui n’est autre chez
Delavouét que le but ultime de I’art. L’arbre devenu croix
symbolise cette tension, cet écartelement de 1’ame. Le méme
sentiment profondément douloureux anime I’écriture de Ramuz,
mais chez lui I’¢lan vertical se traduit par d’autres images, comme
celle de ’acrobate s’¢levant vers le ciel au centre du petit theatre

" Images romanes de Provence, conservé au Centre Max-Philippe
Delavouét, Grans.

200 Saint-Etienne-du-Grés (Bouches-du-Rhéne). Ces sculptures sont
déja évoquées par Frédéric Mistral aux vers 124-127 de I’Epilogue de
Nerto. Cf. Claude Mauron, « La chapelle de Saint-Gabriel et le portail
de Saint-Trophime d’Arles dans les poemes de Frédéric Mistral et
Max-Philippe Delavouét », Bulletin des Amis du Vieil Arles, numéros
57-58-59 (mars-juin-décembre 1986).

2! Deuxiéme partie, texte 5.

292 Ces strophes trouvent un écho dans le Camin de la Crous (Pouémo
2, 11, p. 58): ‘m’aco, l’aubre de bos, [’aubre de car lou porto.



183

circulaire (dans Forains®” et Le Gar¢on savoyard®®), dont Ramuz
fait également une métaphore du désir intrinseque de 1’ceuvre
d’art.

ARBRE ET CREATION POETIQUE, LA « BRANCHE DES OISEAUX »

Sur cet aspect de la symbolique de I’arbre d’Adam, C.- F.
Ramuz et André de Richaud n’explorent peut-€tre pas aussi loin
que Delavouét la métaphore de I’arbre au service d’un discours
sur la poésie.

Contre le mas qu’Adam vient de décrire comme le centre de
son univers, le figuier de paix du Pouémo pér Evo abrite le chant
des oiseaux dans son feuillage protecteur :

un recate d’auceéu, un nis d’oumbro e de ramo
mounte la vido a plen gousi¢
canto per encanta li crento dou masié.

un refuge d’oiseaux, un nid d’ombres et de feuilles
ou la vie a plein gosier
chante pour enchanter les craintes du paysan.

Mais derriere le topos du chant des oiseaux au cceur du paradis,
se profile I’'idée qu’il s’agit d’autre chose que du chant des
oiseaux, cryptée dans la formule canto per encanta, empruntée au
pocte provengal Théodore Aubanel dont elle fut la devise sous la
forme : Quau canto soun mau encanto. Le figuier devient par la
un symbole tres fort, par lequel on peut comprendre que
I’harmonie du jardin d’Adam procede de I’art. Car a la canopée
du verger s’atteint la poésie, ou « la branche des oiseaux », en
langage mistralien, c’est-a-dire la hauteur pérenne que vise le
grand art. A I’appui de cette interprétation, notons que Delavouét
a lui-méme ¢établi le lien symbolique entre le figuier, cette

29 Editions Mermod, Lausanne, 1928.
294 Editions Mermod, La Guilde du livre, Lausanne, 1936.



184

expression tirée du premier chant de Mireio, et la poésie, dans un
article sur Frédéric Mistral :

A la genese de son ceuvre, Mistral plante naturellement un arbre.
Ce n’est pas un pommier, mais, printanierement, un figuier (...).
A cette image de l’arbre, aussi vieille que I’homme lui-méme,
Mistral va demander d’expliquer d’abord la poésie, « la branche
des oiseaux » n’est point autre chose : la poésie, cette branche
plus haute que toutes les autres, inaccessible, que I’homme porte
pourtant dans ses propres ramures mais ou ne peut atteindre que
I’oiseau, ou D’esprit. Si, dans le paradis de la Genese, la pomme
est finalement un don du diable trés facile a cueillir, dans le
paradis du poete la figue ne peut étre atteinte qu’avec le
consentement de Dieu*”.

Cette image, qui arrive vers la fin du poeme, propose une
résolution de toutes celles que nous avons envisagees ici. Le
rapport emblématique entre I’arbre et la poésie réside dans le fait
que, au premier abord comme dans les archétypes les plus
anciens, I’arbre crée le lien entre le ciel et la terre — or c’est par ce
lien que Ramuz et Delavouét définissent la poésie ou I’art, chacun
a sa fagon et dans son style. Ces strophes de Balado d’aquéu que
fasié Rouland illustrent parfaitement ce propos :

Per se chanja d’imour i€ veén d’escrincela
d’auceu sus li frejau déu pounchu d’uno lamo.
N’en fai de reboumbeto au-dessus dou valat
piei, vers touto autro mueio avastado sus I’amo,
mando en un geste verticau

si frejau vers lou céu mai noun saup contro quau.

M’aco, de I’aubre proche, un ome coulerous,
revestissent lou bos en sounge, s’apasimo

2% « La branche des oiseaux », paru dans La France latine, n° spécial
Mistral toujours vivant, n° 20, oct-déc. 1964, p. 71-72.



185

quand vei que 1’avalido e ’aubre fan la crous.
E, cantant un cantico au trelus de la cimo,

¢u, ome eterne € passagie,
de sa gleiso de fueio es tamben I’imagié.

Pour changer d’humeur, il imagine de graver

des oiseaux sur les cailloux avec la pointe d’une lame.
Il en fait des ricochets au-dessus du ruisseau

puis, vers toute autre mare s’¢largissant 1’ame,

il envoie en un geste vertical

ses cailloux vers le ciel mais il ne sait pas contre qui.

Ainsi, de I’arbre proche, un homme coléreux,
revétant le bois en songe, s’apaise

quand il voit que I’horizon et I’arbre font la croix.
Lors, chantant un cantique vers la gloire de la cime,
lui, I’homme éternel et passager,

de son église de feuilles est aussi I’imagier*”.

Dans le cinquieme livre de Pouemo, qui plus que les autres est
une mise en abyme du travail poétique lui-méme, Delavouét
utilisera I’image de ’arbre pour formuler une vision de I’ceuvre
d’art permettant d’accéder au cceur du mystere de la création par
connaissance intuitive et par adéquation, en s’unissant, pour
I’exprimer, a I’ame du monde — pour I’exprimer et pour se
connaitre.

« REFAIRE LE JARDIN »

La présence d’Eve dans la communication — et plus encore,
dans la fusion — établit le lien vertical de la co-naissance, dont
I’arbre est ’'image parfaite.

Chez Ramuz et Delavouét, lorsque Adam ressent I’exil, ce n’est
donc pas parce qu’il a été chasse¢ du paradis, mais parce qu’il est

26 Pouemo 3, op. cit., p. 188.



186

privé d’une partie de lui-méme, que lui restitue la conquéte Eve ;
I’amour d’Eve est ce paradis. Ce qui ne s’entend pas sur un plan
simplement amoureux — c’est la legon que recoit le pauvre
Bolomey —, mais dans le sens ou, si ’on considere la figure
d’Adam selon I’herméneutique de la Genese, c’est-a-dire comme
I’homme au sens biblique a la fois homme et femme, Eve, née
d’une cote d’Adam, est cet «autre » semblable a lui, cette
« aide » dont parle la Genese, en réponse au besoin de ’homme
de se communiquer. Adam et Eve ne représentent pas seulement
I’archétype du couple amoureux, mais 1’humanit¢ en sa
complémentarité. Car que sert a Adam de nommer les créatures,
de nommer le pommier, si Eve n’est pas 1a pour ’entendre et le
recevoir ? Sur ce point encore Ramuz et Delavouét ont la méme
penseée : sans la parole, le passage de I’homme sur terre ne laisse
pas plus de trace que celle d’une main sur 1’eau.”” Tous deux ont
exprim¢ cette idée de bien des manicres, qui se rejoignaient
souvent.**

Dans La Création du monde, en revanche, la représentation de
I’Artiste se reporte sur Dieu, qui crée le monde tout en étant
inspiré¢ par lui; les sensations que lui procurent successivement
ses créatures le poussent a expérimenter d’autres sensations, son
propre corps se redressant crée le haut et le bas, puis la lumiere
appelle la couleur, ’air et I’eau appellent la terre, la terre, les
herbes et les arbres, puis les animaux. Sa création lui échappe
comme elle échappe a Dlartiste véritablement inspiré. Mais ce
qu’André de Richaud appelle 1’art ne procede pas d’un

27 C’est I’image utilisée par Delavouét dans Istori dou réi mort
qu’anavo a la desciso, Pouemo 2, op. cit., p. 124.

% Etrangement, ils ont tous deux illustré cette pensée de la méme
maniere, Ramuz en écrivant dans son Journal, le 8 mars 1920 : « Ils
batissent la ville, mais il faut quelqu’un pour le dire, sans quoi la ville
n’est pas batie », puis Delavouét en reprenant la méme image sans le
savoir, dans Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouemo 3, op. cit., p.
92 : La glori di ciéutat, proun qu’'un Adam la nome... / « la gloire des
cités, pour peu qu'un Adam la nomme... » — Adam figurant ici le
pocete.



187

cheminement vers la transcendance, mais a ’'inverse équivaut a
un surplus, une valeur précieuse mais surajoutée — c’est en tout
cas ce que semblent signifier les mains de Dieu: « déesses de
I’inutile, de I’art, des jeux d’amour ».** Le talent créateur ne
rejaillit sur les hommes que ponctuellement, au hasard des
génerations ; autrement dit, la figure du poete ne se dégage pas
comme chez Delavouét de la représentation de 1’homme
universel. Pour Richaud, le poéte est marginalisé des I’origine du
monde :

Un de leurs fils, le dernier, n’aurait pas de femme. C’¢tait le plus
beau, celui qui, dans toute famille et de toute éternité restera
stérile : I’amant de la fleur et de la vague, ’Hippolyte et I’Orphée

qui fait ’amour avec une lyre et ne sait que se faire désirer*".

Que ce soit d’une fagon diffuse et projetée sur le Créateur lui-
méme, dans La Création du monde, sur le mode infructueux, dans
Adam et Eve, ou au contraire exploré avec bonheur dans Pouémo
per Evo, Adam fait I’expérience de ’amour comme seule réponse
a I’angoisse existentielle, mais I’amour dans le sens qu’il permet
de retrouver 1’unité originelle. Cela est particuliecrement explicite
dans Pouémo peér Evo, ou la rencontre d’Eve est décrite comme
apportant la réconciliation de plusieurs immensités, celle de la
terre — e tout ¢o que i’avié d’inmense darnié ieu, / la terro ounte
ma routo ero uno peno anciano, «et tout ce qu’il y avait
d’immense derriere moi, / la terre ou ma route était une peine
ancienne », de la mer et du ciel — E fout ¢o que i’avié d’inmense
darnié tu, la mar, lou ceu que [’esperlongo, la lus bloundo, « Et
tout ce qu’il y avait d’immense derricre toi, la mer, le ciel qui la
prolonge, la lumiere blonde » (strophes 15 et 16); et de sa

% Idem, p. 84.

219 Idem, p. 145. Etrangement celui-la est justement Cain, le premier
meurtrier, dont les fréres vont prendre vengeance parce qu’il leur a
« enlevé I’innocence de leur sommeil » (p. 159).



188

présence elle comble ce « tout» qui en s’unifiant devient « le
monde » :

O Evo, tout aco, tout lou grand mounde, tout,
€ moun amo tamben, coume aquéu mounde vasto,
tout fugue coumoula d’un bout a 1’autre bout...

O Eve, tout cela, tout le grand monde, tout,
et mon ame aussi, vaste comme est vaste ce monde,
tout fut comblé d’un bout a I’autre bout... (strophe 17)

Adam se perd en Eve pour retrouver sa propre origine et la
source de toute chose : la « mere » désignant 1’unité primordiale —
aquelo maire qu’a ni visage, ni noum, / qu’es la terro e lis aigo e
lou vent d’uno bouco ; « cette mere qui n’a ni visage ni nhom, qui
est la terre et les eaux et le vent d’une bouche » (strophe 32). En
parcourant le corps d’Eve de ses caresses, il a le sentiment de
recréer le monde — ma terro novo, o tu que couneissiéu panca,
«ma terre neuve, 0 toli que je ne connaissais pas encore. »
(strophe 25) ; O Evo, dins mi det s ’alumo un autre jour, « O Eve,
dans mes doigts s’allume un autre jour » (strophe 26)... D’une
facon tres similaire, Bolomey prend la mesure du monde en
parcourant le corps de son €pouse retrouveée :

Toute la terre et toutes les saisons sont sur elle, mais est-ce bien
toi encore ? car tu es tout : c’est-a-dire que nous sommes tout. Je
monte, je descends, je te parcours. Ses genoux sont comme deux
pierres. Oh! fraiche et froide, ou tiede ou chaude, toutes les
saisons sons réunies et ne se contredisent plus. Non plus
successives : juxtaposées. Tes genoux, c’est I’hiver. Il connait la
nature entiere, et tout entiecre du méme coup. Ton cou, c’est le
printemps ; [’éte est sur tes joues. Toute la terre avec toutes ses
saisons que je parcours ; et ’automne est sur ton ventre. Toute la
terre, nue ou moussue, ayant ses plaines et ses collines, ses
bombements et ses replis, ses defilés, — et toute 1’odeur de 1a terre



189

en chacune de ses saisons (...). Tu es la terre, tu es I’année ; tu es
I’espace, tu es le temps®''.

Bolomey avait compris qu’il lui fallait recréer une unité, en
« refaisant le jardin » ; pour cela il reconstruisait mentalement le
pays avant d’en créer un microcosme entre quatre barrieres :

Il met ensemble les choses qu’il connait dans le pays qui est le
sien et qui s’étend du Jura au lac et du lac aux Alpes ; il y fait
couler trois Sorges (c’est la riviere) dans trois directions

différentes®'>.

Mais 1l n’a pas compris [’explication du « tapesseillon »
Gourdou qui lui disait : « On ne peut pas aimer tout droit » :

— Avec quoi est-ce que tu I’as aimée ? avec toi ? ce n’est pas
assez. Et qu’est-ce que tu as aimé en elle ? elle...

Gourdou a dit :

— Ce n’est pas assez...>".

En d’autres termes, de méme qu’Eve représente davantage que
la femme ou le simple objet d’un désir, ’amour doit étre replacé
dans une transcendance. La poésie permet d’y accéder, cette
parole qui relie les choses entre elles, comme 1’illustrait le vannier
Besson de Passage du poéte’'* : 1a poésie crée — en les disant — les
liens qui tiennent le monde, tissent la cohérence et ’harmonie des
choses. Cette vision est beaucoup moins prégnante chez André de

Richaud, et cependant il I’illustre tout de méme en négatif,

2! Adam et Eve, op. cit., p. 153.

212 gdam et Eve, op. cit., p.51.

213 Adam et Eve, op. cit., p. 42.

1% L’ Acacia, éditions du Siécle, Georg & Cie, /Lausanne, Genéve:
1923. Une ceuvre maitresse de Ramuz, ou le vannier portant le nom
tres symbolique de Besson, incarne la figure du pocte qui crée le
monde en tissant 1’unité entre les choses et les étres jusqu’alors
sépares



190

lorsqu’il prédit que les hommes, ayant perdu la capacité de voir la
poésie du monde, ne sauront plus contempler les liens mystérieux
qui tiennent la Création ensemble, liens pourtant si intrinseques
qu’ils émanent de la Création elle-méme et non de la volonté du
Créateur :

Toutes les choses a leur place, faisaient le travail dicte,
poursuivaient leur danse enchantée, dé¢ja liée les unes aux autres
par des lois que Dieu n’avait pas voulues et que les hommes
malins, en grattant bien fort la main de la poésie qu’ils auront sur
les yeux, réduiront a de misérables chiffres, dans des livres de

quatre sous’".

De son cote¢ Delavouét explicite le rapprochement entre la
poésie et ’amour d’Adam et Eve, ce en quoi réside une des
dimensions essentielles de son poeme. Au passage, un telle
analyse permet d’interpréter le titre de Pouémo pér Evo autrement
qu’au premier degré indiquant qu’Adam s’adresse a Eve:
«Poéme pour Eve» — et, si 1’on veut pousser davantage
I’argumentation, on notera que la langue provencale permettrait
de traduire « Poéme par Eve » —, pouvant signifier cette relation
fondamentale. En effet, c’est dans la rencontre d’Eve, nous
I’avons dit, que s’opere la fusion recréant 1’unité du monde,
refaisant le jardin non pas a la lettre comme le fait Bolomey, mais
dans la parole poétique. Ainsi Adam sans cesse refait « a sa
facon » son « beau jardin de songes » : Cent vido qu’as passa
souto toun curbeceu / a refaire, a toun biais, toun beu jardin de
sounge ! (strophe 43). La poésie et Iamour sous sa plume
semblent remplir le méme rdle, et Delavouét revivifie I’héritage
des troubadours en faisant de ’amour une condition nécessaire de
la poésie, et en associant le tout a I’énergie universelle se
communiquant du monde a I’homme, a travers la métaphore
végétale. Ce que le vannier Besson figurait en se déplacant dans
les vignes du Lavaux s’accomplit dans le Pouémo pér Evo dans le

*1* La Création du monde, op. cit., p. 80.



191

réseau des ruisseaux et des seves du printemps, renouvelant
obstinément la victoire sur I’oubli et sur la mort.

L1 liano, li raioun, un fourni téndre e caud,

tout lou grand vanc urous di sabo de la primo
nous arrapo, nous pren, nous caresso, nous caup
¢ nous enauro en flour au bout de touto cimo !
O chato, a dous faguen qu’un fru

¢ la mort que m’espero es mens founso que tu.

Les lianes, les rayons, un taillis tendre et chaud,

tout le grand ¢lan heureux des seéves du printemps,

nous enserre, nous prend, nous caresse, nous tient

et nous exalte en fleurs au bout de toute cime !

O jeune fille, & deux ne faisons qu’un fruit,

et la mort qui m’attend sera moins profonde que toi (strophe 61).
A travers le mythe d’Adam et Eve, Ramuz et Delavouét

expriment donc chacun a sa maniere que la création poétique, ou

I’art de fagon générale, réunit ce qui était séparé®'’, que le « ciel »

n’est rien d’autre que le « beau jardin de songe » ou ’homme peut

atteindre une forme d’¢éternité. Bien longtemps avant son Adam et

Eve, Ramuz écrivait en 1914 :

Considérons que I’art, né¢ de 1’émotion, doit aboutir a 1’émotion ;
que son moyen d’action est 1I’émotion communiquée. Il fait
circuler un objet, c’est vrai, mais 1’objet n’est qu’un contenant.
Nous y ferons tenir, nous y affirmerons 1’unité de I’homme ; et, la
différence une fois pergue, a quoi on tentera d’aller, c’est une
ressemblance supérieure, celle de toute la descendance humaine, a
cause que tirée de la cote d’Adam, quand Eve pour lui fut créée, —
et il fallait qu’ils fussent deux, mais ils sont redevenus un®"’.

*1® En ce qui concerne Ramuz, cela est surtout pertinent dans Passage
du Poete, op. cit.
*I" Raison d’étre, op. cit., tome 7, p. 58.



192

L’« Adam tétu » reprenant sa quéte a travers chaque homme
pour peu qu’il devienne contemplatif, chemine dans toute I’ceuvre
poétique de Delavouét sous la figure d’un prince, d’un roi ou d’un
pocte, devient tour a tour tous les hommes, de sorte que chacun
peut en s’identifiant a lui retrouver son propre centre, ou se trouve
peut-&tre la connaissance essentielle. Lorsqu’il a trouvé ce centre
et promene son regard autour de lui, ’homme voit qu’il est au
centre du Jardin, et qu’en ce point crucial, ’arbre de la
connaissance, c’est lui-méme. André de Richaud, Charles-
Ferdinand Ramuz et Max-Philippe Delavouét, chacun dans leur
jardin et dans leur langage, ont songé un paradis qui ne serait pas
un ailleurs perdu dans le temps, mais une dimension du réel que
I’homme peut recréer, et ils semblent nous dire que la poésie
consiste a retrouver le paradis perdu sous le palimpseste du réel.

Céline Magrini-Romagnoli



193

QUAND POESIE ET PSYCHOLOGIE SE REJOIGNENT
CHEZ JEAN-CALENDAL VIANES :
I'exemple de La Miougrano

N¢ et mort @ Mouries (1913-1990), Jean-Calendal Vianes fut le
fils d’Elie Vianés. Ce dernier, ayant pris le pseudonyme littéraire
d'Alari Sivanet, fut ¢galement pocte provencal ainsi que I'ami de
Sully-André Peyre, avec lequel il fonda notamment la revue La
Regalido.

Jean-Calendal suit la voie du pere puisque, apres des études de
pharmacie, il se consacre a la culture provencale, a tous les sens
du terme, pour revenir au meétier principal de la famille
l'agriculture, pour revenir a la terre, celle de Mouries (Vianes a
fait ses ¢tudes a Marseille), et pour (comme il le dit lui-méme)
« derraba la vido e aquelo de mi cinq pichot, en faturant moun
ben ».

Jean-Calendal publie des poemes dans Marsyas, bien sir (bien
sir car ladite revue est celle de Peyre lui-méme), mais également
dans FE, 'Armana prouvencau, I'Armana di felibre.

En 1953 il obtient le prix Mistral pour son recueil Se soubro un
pau de i¢u, qui ne sera publi¢ que treize ans plus tard aux éditions
du Bayle-Vert que dirigeait Max-Philippe Delavouét. Suivent La
terro e lou sounge en 1973, Dins lou tems que trantraio en 1975,
Lou mirau mouvent en 1988. Au passage il recoit le Grand Prix
Littéraire de Provence en 1976.

Trois picces de théatre viennent agrémenter son ceuvre
L'Anouncio, La sesido, Lou deute, chacune d'entre elles étant une
piece en un seul acte.

Dans cette production variée, l'un des poemes de Vianes a
rencontré un succes particulier, au moins scolaire, du fait de sa
s¢lection dans le recueil Lou Prouvencau a l'Escolo de Charles
Mauron et Camille Dourguin. En effet, la troisieme édition de
cette anthologie se verra complétée d'un choix de textes d'auteurs
contemporains, dans lequel figurent les incontournables écrivains



194

provencaux du XX° siécle: Henriette Dibon, Max-Philippe
Delavouét, Bruno Durand, Marcel Bonnet, etc.
Voici ce poeme de Viangs.

LA MIOUGRANO

Ai tengu tamben per remembre

Lou long camin que tengue ma grand, chatouno qu'ero,
Un vespre que tournavo a soun maset dis Aupiho,
Journado facho i terro de garanco.

Chatouno menudo davans la niue que toumbo,
E touti lis esfrai e touti lis esquerro

Que long dou gaudre fan soun brande,

Emé la soulo soulitudo d'uno enfanco.

Avié rauba dins la baragno

En leissant [i routo siavo de la plano,

Uno miougrano, e sarravo enca, sa man menudo,
Aquelo miougrano per coumpagno.

Soubro plus ren di piado tant menimo
Que just marcavon dins la pousso,
Soubro plus ren que moun remembre
Coume un fiéu téune que s'estrasso.

Soubro plus ren que lou camin e si roudan vuege
E li bouis, recate d'uno espero amaro

Que jamai calara, recate ounte li faune
Escoundon si ruscle e sis envejo.

E caminavo aqui, ma grand, crentouso

De tout ¢o qu'es mougu dins lou mounde dou sourne,
Lumiero que s'envai per sempre emé la soulo ajudo
D'uno miougrano dins si man que la counsolo.



195

Aco 'ro dins lou sourne d'un viei raconte

Un vespre de setembre, au coumengcamen d'uno vido.
E iéu encaro d'aquéu sourne me coungouste

E de la rusco amaro di miougrano...

Des le titre du texte de Vianes nous pensons a Théodore
Aubanel, bien entendu. Gageons qu'il n'en est rien. Certes le seul
vocable de miougrano (grenade en francgais) évoque Aubanel et sa
chere Jenny Manivet, la disparition de cette derniere au couvent,
et le souvenir du méme Aubanel et de la robe de la jeune fille
« couleur de grenade ». Toutefois, aussi inévitable que soit la
référence a l'auteur d'Avignon lorsqu'on évoque le fruit en
question, le terme de miougrano a poursuivi son chemin
sémantique et intertextuel dans la suite de l'histoire littéraire
provencgale. Pour seul exemple nous invitons le lecteur a aller
fouiller dans l'ccuvre de Sully-André Peyre et d'y repérer la
récurrence de la présence dudit fruit’®, sans que I'écrivain
d'Aigues-Vives fasse spécifiquement mention a Aubanel.

Chez Vianes la grenade prend les couleurs d'une synesthésie
personnelle et familiale. Elle renvoie a un souvenir, souvenir qui,
des le début du poeme, annonce son statut ambigu : il n'est pas
souvenir de Jean-Calendal lui-méme, mais reléve d'une anecdote
survenue a la grand-mere du poecte. Il est un souvenir récupéré,
hérité¢ (la derniere strophe du texte sera éclairante a cet €gard),

218 A titre d'exemples épars, nous donnons ces quelques occurrences
puisees ¢a et la dans la production littéraire de Peyre :

Meémbro-te di midugrano e dou vou dis abiho (...) (Jan de la Vau-
Longo - Pouemo de l'enfanco)

Lou jardin de l'enfancgo es un jardin sauvage

De miougrano esclatado e de chartrouso en flour. (Lou jardin...)

Ai li roso, lou pan,

L1 miougrano, li figo,

Lou grand li¢, lou viei banc. (Ai li roso...)

E di midugrano, di ginjourlo, di caurello,

Soubravo qu'un remembre 1 bouco e dins li man. (Elio)



196

dont le véhicule est le langage poctique lui-méme. Les z¢lateurs
de la psycho-généalogie trouveront la de quoi se satisfaire.

Le lien entre poete et grand-mere est subtilement évoqué par
Vianes ; 1l a un agent verbal : le verbe teni lui-méme. Ai tengu
tamben per remembre / lou long camin que tengue ma grand (...).
Tous deux « tiennent » le souvenir*”, le chemin, et nous pourrions
méme dire se tiennent 'un l'autre.

Tres vite donc nous constatons une assimilation grand-
mere/auteur. Cette assimilation est plus flagrante encore dans le
champ lexical de la vulnérabilité - la grand-mere étant I'enfant du
poeme tout autant que l'enfant-Vianes. Poussons : elle est aussi
l'enfant qui vit dans chacun de nous-lecteurs.

Le poeme a ainsi pour motif central celui de la fragilité de
l'enfant, de ses peurs, ses angoisses. Jetons un petit coup d'ceil a
ce champ lexical : chatouno, menudo, soulo, soulitudo... Le
sentiment de vulnérabilité est motive par les sources d'affliction,
d'effroi qui entourent la jeune fille : le gaudre effrayant, le vespre
et son obscurit¢ montante, et, d'une maniere genérale - que Vianes
ne se plait pas a expliciter en détails - touti lis esfrai e touti lis
esquerro.

Immédiatement la jeune fille a recours a un objet rassurant qui
va servir de bouclier symbolique a cet extérieur terrifiant - réflexe
instinctif et précoce de tout enfant : recours au doudou, ourson et
autre peluche ou jouet, dont la fonction primordiale et essentielle
dans la vie psychique du nourrisson a ¢été¢ suffisamment analysée
par la psychologie. De loin en loin, nous serions amené a
confronter ce réflexe et son institution a la célebre division bons
objets / mauvais objets établie par Mélanie Klein. Treés vite dans
le poeme s'instaure une bipartition entre ce qui effraie la jeune
fille et ce qui lui permet de se protéger de cet effroi. Ajoutons que
la grenade étant un fruit, le bon objet rassurant revét une fonction
nourricicre, détail a ne pas négliger, et rappelant la fonction

*1” Rappelons au passage que le verbe provencal feni signifie
¢galement « posséder ». Voir Fréderic Mistral, Lou Tresor dou
Felibrige, entrée « teni ».



197

nourricicre de la mere et du sein confortable et rassurant (Mistral
a de tres belles €vocations a ce sujet, notamment dans les Memori
e raconte)™™.

Mais l'analyse devient encore plus passionnante si nous tirons
quelques conclusions que Vianes nous offre, pourrait-on dire, sur
un plateau (si nous reprenons nous-méme la métaphore
nourriciere). Voici ces quelques conclusions basées sur l'idée que
l'objet rassurant :

1°) se vole (« rauba ») : il s'agit d'arracher, d'extirper un objet
que l'on ne nous a pas a priori donné, voire qu'il est interdit de
dérober ;

2° est extrait de ce méme extérieur effrayant. Rappelons que la
grenade a été trouvée dans la baragno, donc de cette nature
sombre et hostile, pleine de mysteres effroyables. Nous sommes a
la limite de 1'alchimie, de la transformation du plomb en or, du
mal en bien, du terrifiant au rassurant ;

3° se trouve hors des sentiers battus (« en leissant li routo siavo
de la plano»), donc la ou personne n'indique de place
conventionnelle et conformée. L'idée pointe que chacun doit
trouver sa rassurance selon des modalites hautement
individuelles ;

4° est une figure humaine de substitution. La grenade devient,
dans le poeme de Vianes et pour la grand-mere jeune, une
coumpagno, raccrochage a un humain absent que le fruit vient
remplacer dans sa fonction protectrice.

Ces multiples fonctions de I'objet investi, que la psychologie de
l'enfant et la pédopsychiatrie ont bien exploitées et mises
lumieres, ont un intérét supplémentaire a nos yeux qui releve
davantage de l'analyse littéraire.

Si nous revenons a l'assimilation des terreurs de la grand-mere
et de celles de Vianes, voire celles du lecteur, nous nous

9 Ecoutons Mistral évoquant la poitrine maternelle : « Oh ! lou sen
nourriguié¢ ! aquéu nis dous e moufle ! toujour vouli€u, toujour vouliéu
que me pourtesse encaro un pau!» (Memori e raconte, C.P.M.,
Raphele-les-Arles, 1980, p.8-9.)



198

apercevons que la structure méme du poeéme présente une
alternance de situations (isotopies, dirait un structuraliste) qui
successivement évoquent la grand-mere puis le pocete.
Observons :

a) la grand-meére dans le souvenir (strophes 1, 2 et 3)

b) hors du souvenir : que reste-t-il ? (strophes 4 et 5)

c) retour dans le souvenir (strophe 6)

d) hors du souvenir : les conditions d'acceés a cette anecdote
vécue par la grand-mere (strophe 7).

Bref, la construction du texte est une alternance de
passé/présent, grand-mere/pocte, histoire / histoire-cadre.

Les parois de ce cloisonnement, avec lequel Vianes joue, ne
sont pas ¢tanches. On aura compris tres facilement qu'aux peurs
enfantines de la jeune fille répondent les craintes du pocte face au
néant. Le bout de phrase soubro plus ren, qui revient trois fois en
anaphore, est la formulation lancinante d'une question
fondamentale, celle de la permanence/impermanence de l'objet.
En psychologie de I'enfant, il s'agit de cette crainte que la chose
obtenue ne disparaisse et ses mises a l'épreuve conséquentes : le
nourrisson jette un objet et attend que l'adulte le lui rapporte ; en
psychologie de l'adulte, certes souvent pas tres ¢loignée de celle
de l'enfant comme le savent et psychologues et littéraires™', il
s'agit de la peur clairement assumée de la disparition d'autrui et/ou
du monde ; en analyse littéraire, il s'agit du sempiternel topos de
1'Ubi sunt. La ou Villon se demandait Ou sont ? (les neiges
d'antan), Vianes semble répondre : nulle part, puisque « il ne reste
plus rien ». Si nous poussions plus loin encore la déclinaison de
cette question fondamentale, nous trouverions des réponses

21 Charles Mauron écrit dans sa Psychocritique du genre comique
(Corti, Paris, 1985, p.31) : « Car en chacun de nous la personnalité
inconsciente demeure infantile ».



199

religieuses cette fois-ci: vanité des vanités de 1'Ecclésiaste™,

impermanence de Bouddha...

Ce qui nous intéresse ici est la subtile mise en abyme qu'opere
Vianes. La fragilit¢ du monde et des choses se voit doublée (au
sens plastique) par la fragilit¢ du souvenir lui-méme. Le souvenir
de la grand-mere ? Il n'est plus qu'un fieu téune que s'estrasso...
Alors Vianes est-il un z¢lateur provencal d'un spleen d'un genre
nouveau (puisque, apres tout, Baudelaire fut I'un des auteurs qu'il
étudia abondamment au lycée*”) ?

C'est ici que le poeme se retourne, renverse la situation et
poursuit son parcours spécifique. Loin de s'en tenir au traditionnel
et larmoyant topos des choses a jamais perdues et disparues,
Vianes cherche - et trouve - les modalités d'un retour pérenne
dans les temps anciens, un peu a la maniere d'un Proust ayant le
temps retrouve.

En effet, a la différence de la fragilit¢ et des hommes et des
choses précédemment évoquée, Vianes indique que le monde
rural est un réceptacle de souvenirs et de richesses culturelles
insoupconné - a condition de s'y pencher. Arrive alors la référence
aux faunes et a leur vie trépidante, que cache mal le topos -
méditerranéen mais pas seulement - de l'incroyable trésor
mythologique que recele le monde sylvestre. Nous sommes ici
chez Ronsard, et sa vision des bois peuplés de nymphes et de

222 L'Ecclésiaste, 1, 2.

> Dans un compte rendu d'entretien avec Jean-Calendal Viangs,
intitulé « Rencontre avec Jean-Calendal Vianes » et paru dans la revue
du Prouvencau a ['Escolo (n° 76 — automne 1977), nous lisons au
sujet de la formation scolaire du pocte : « A I'époque, au lycée, c'était
Baudelaire, et quelques symbolistes, et Baudelaire va demeurer une
référence ». Cet entretien a été réalisé par Claude Mauron (Voir
Claude Mauron, « La mélodie de la derniére note chez Jean-Calendal
Viangs et dans la poésie provengale contemporaine », revue L'Astrado,
n° 27,1992, p. 176.)



200

dryades™ ; nous sommes chez d'Arbaud (que Vianés a bien sir lu
et étudié®™) et sa béte du Vaccarés.

Ainsi s'opposent clairement - et sur le plan méme des mots - le
soubro plus ren et le jamai calara du poéme. Une dialectique est
en train de s'établir en deuxieme moiti¢ de texte.

La these est constituée, en avant-derniere strophe, du rappel des
angoisses de petite fille que la grand-mere a connues, étayées par
une généralisation sur la crainte de la mort, enfouie en chacun de
nous. L'expression lumiero que s'envai per sempre est - que 1'on
nous excuse du paradoxe de la formulation - trés « éclairante » a
cet égard. Les hommes, Vianes, la petite fille, ont un sentiment
commun : la peur.

L'antithése est constituée, en dernicre strophe, des objets
permettant une opposition a cette peur, avec, comme place finale
le mot (et la chose) la midugrano. On repérera au passage que le
poeme est bati en épanadiplose, avec miougrano comme premier
substantif et comme dernier.

Pour parfaire 1'assimilation de la grand-mere et de Vianes, dans
ce jeu d'opposition, le poe¢te nous indique que les probables
conditions de passation de ce souvenir sont quasiment les mémes
que celles rencontrées par la petite fille lors de la fameuse soirée.
Lors de ce « vieux récit » (viei raconte) il fait sombre (sourne),
nous sommes a l'entrée de l'automne (setembre) et au soir
(vespre). Ajoutons que l'expression au coumencamen d'uno vido
s'applique a l'age auquel le jeune Jean-Calendal a écouté le récit
de la grand-mere. Il a donc environ l'age de la petite fille du
souvenir. Par la subtile mise en place d'une identification intra et
extra infictionnelle, presque digne des exigences que souhaitait
Aristote pour la tragédie, I'enfant que fut certainement Vianes au
déroulement verbal de ce souvenir grand-maternel ressent, grace

*%* Vianés a recu également « une formation de type humaniste »
(« Rencontre avec Jean-Calendal Vianes » , art. cit.).

*» Vianés a publié une étude sur L'Espelisoun de l'Autounado de
Joseph d'Arbaud dans la France Latine (voir 1Ibid.).



201

au contexte extérieur, tout ce que la grand-mere a pu ressentir
elle-méme.

Du coup, la grenade rassurante devient I'objet également investi
par le pocte. Il l'assimile lui-méme comme agent rassurant et
assume totalement ce raccrochage psychologique face aux
angoisses de la vie. Mentionnons que ce lien est opéré par une
femme de la famille, et qu'il consolide la fonction nourriciere - et
donc rassurante - de 1'objet-grenade, avant tout fruit et aliment.

Les deux ¢léments primitifs de la dialectique (these et antithese)
sont donc repris « a compte d'auteur », et le personnage initial de
la grand-mere s'efface quelque peu en fin de poceme.
Conséquemment 1'aboutissement de la dialectique, la synthese,
sera l'affaire de Vianes seul. De l'opposition entre un extérieur
terrifiant et un objet rassurant, il va tirer une source de plaisir, en
tant qu'auditeur du récit, qui va commuer I'amertume de la vie en
source de plaisir. Certes, 1'idée n'est pas neuve : faire avec du mal
des fleurs (encore Baudelaire), ou de la misere de la vie humaine
un beau texte - avec lequel tout lecteur se délecte - est une
technique trés XIX" siécle, mais la synthése qu'opére Vianés a une
fonction supplémentaire : elle nous explique la genese d'un gott
spécifique de l'auteur pour les grenades — qui releve de la
synesthésie pure. C'est aussi la genese de son triomphe sur
'angoisse.

Que la vie soit effrayante, Vianes n'en doute pas, que des objets
nous rassurent, il le rappelle, qu'un plaisir indicible naisse de cette
opposition entre amertume et rassurance il le revendique en pointe
finale : E iéu encaro d'aquéu sourne me coungouste /E de la
rusco amaro di miougrano...

Se délecter de ce qui nous fait peur initialement est le but
ultime, voire artistique, de toute guérison psychique. En rire
méme en est la réalisation la plus triomphante.

Charles Mauron, reprenant les propos d'Ernst Kris**’, I'affirme
hautement : « les figures grotesques ont d'abord été celles de

%% Ernst Kris, Psychoanalytic Explorations in Art, Londres, 1953.



202

démon. Le diable qui sort de sa boite effraie les enfants avant de
les amuser »**’,

Plus encore que le rire peut-Etre, la sensualité lice a I'amertume
(on retiendra du coup l'ambivalence sémantique du terme) de la
grenade est le dépassement de la peur de tout un chacun (celle de
la grand-mere, de Vianes et de la nodtre) tout autant que le
dépassement de 1'opposition peur/rassurance.

Osons-nous une derniere mise en abyme ? La passation du
souvenir de la grand-mere a Vianes, commué en plaisir littéraire
et alimentaire, n'est-elle pas aussi la passation du souvenir de
Vianes au lecteur ?

Il ne nous resterait donc plus qu'a prendre, désormais, autant de
plaisir 2 manger des grenades que Vianes lui-méme a pris a en
manger et... le « tour » serait joue.

Emmanuel Desiles
Université de Provence

7 Psychocritique du genre comique, op. cit., p.25.



203

COMPTES-RENDUS DE LECTURES



204



205

Mas-Felipe Delavouét, Pouémo pér Evo, texte provencal et
traduction francaise  (Publications du Centre Mas-Felipe
Delavouét, Le Bayle Vert, 13450 Grans, 112 p., 2010).

C’est en 1952 - un an apres [Dattribution a Max-Philippe
Delavouét du prix Frédéric Mistral, pour ses Quatre Cantico per
[’Age d’Or - que parut 1’édition originale de ce poeme, dans la
collection du Bayle-Vert (nom du mas de ’auteur, en lisiere de
Crau), tirée a 125 exemplaires sur velin d’Arches et vélin de
Rives, avec des illustrations dessinées et gravées sur bois par
I’artiste suisse Jean-Pierre Guillermet. Le livre (d’entrée reconnu
comme relevant de la haute bibliophilie, surtout les vingt-cing
exemplaires de téte avec suite) et, plus encore, I’ccuvre firent date
— une vingtaine de strophes eurent, peu apres, 1’honneur d’une
publication, en provencal, dans les réputés Les Cahiers du Sud -
et, depuis lors, nombre de ses passages sont devenus des
« classiques » des anthologies et recueils destinés a
I’enseignement, notamment le mouvement Miro en barrant lis
iue... En outre, lorsque Delavouét entreprit, a partir de 1971,
d’ordonnancer ses poemes dans [D’architecture générale de
Pouémo, ce fut Pouémo pér Evo qu’il placa en téte du recueil
Pouemo 1 (librairie Corti, Paris, 1971).

Celui-ci ¢tant aujourd’hui €puise€, tout comme, ¢videmment,
I’édition originale, une réédition de ce texte fondamental, a bien
des égards, s’imposait. Réalisée dans un format agréable (15,5 x
21 cm) et a un prix modique (20 euros), celle-ci a ’avantage de
présenter, en provengal comme en francais, ce que 1’on peut
considérer comme le texte définitif, intégrant « quelques
corrections et modifications de détail » que le poéte avait inscrites
sur son exemplaire personnel. Elle reproduit également la
couverture, les bandeaux et culs-de-lampe gravés de Jean-Pierre
Guillermet.

Se trouve a nouveau disponible, ainsi, une ceuvre majeure de la
littérature provencale contemporaine et qui, dans [’ensemble



206

monumental des cinq livres de Pouémo, a valeur de véritable
« Genese », énoncgant d’entrée les themes fondamentaux du soleil,
de 1’arbre, de la souffrance existentielle et de [1’exaltation
amoureuse, et inaugurant ’usage de la strophe originale créée par
Delavouét pour porter les ambitions d’une parole provencale
renouvelée, dépouillée des lourds oripeaux conventionnels qui
avaient eu tendance a I’encombrer (sauf chez Joseph d’Arbaud)
durant la période précédente :

Vaqui : tout coume i€u moun paraulage es nus,
Mi mot an rén de rar, es de mot de semano
qu’abihe de dimenche en counservant soun us,
mai en voulént marca sa frescour soubeirano,
lou pur de sa primo cansoun

e, a travers chascun, li causo coume soun.

(Voila : tout comme moi mon langage est nu, - mes
mots n’ont rien de rare, ce sont des mots de semaine — que
j’endimanche, en conservant leur usage — mais en voulant
montrer leur souveraine fraicheur, - la puret¢ de leur
chanson premiere — et, a travers chacun, les choses telles
qu’elles sont).

Dans un entretien de 1978, Max-Philippe Delavouét expliquait :

Je crois qu’il est impossible de vaincre le Temps. Tout ce que [’on
peut faire, c’est de dresser quelques pierres solides qui, pour ainsi
dire, résisteront au courant. Des choses comme I’art préservent
certains instants privilégiés de 1’écoulement du temps Le temps
ne peut rien contre un bref instant d’amour si un livre ou un
morceau de musique en, conserva la fraicheur dans la mémoire.
On sait bien que le Temps peut les effacer aussi, mais ces
moments offrent plus de résistance que les autres ; le fleuve ne les
emporte pas facilement.



207

Pouémo pér Evo — qui affirme déja, avec force, cette conviction
fondamentale : Lou tems m’empacho pas, iéu ['ome, de parla —
peut étre considéré comme la premicre de ces grandes et belles
« pierres solides » ¢levées par Max-Philippe Delavouét pour que
le provencal, lui aussi, assume cette fonction de résistance et ce
desir d’éternite.

Claude Mauron

Bernard Manciet, L ’Enterrement a Sabres (collection Poésie-
Gallimard, NRF, Paris, 2010, 528 p.).

Comme le Pouémo pér Evo de Max-Philippe Delavouét
(évoque supra), [l'opus magnum de Bernard Manciet,
L’Enterrament a Sabres — dont des extraits furent divulgués des
1969 dans la revue Oc - connait ici sa troisieme édition, apres
I’originale parue chez Ultreia, a Garein (Landes) en 1989, puis la
republication, sous la marque de la librairie Mollat de Bordeaux,
en 1996. Et, aujourd’hui, événement notable s’agissant d’une
collection « grand public » et « nationale », il s’agit toujours
d’une édition bilingue, laquelle a, une nouvelle fois, béneficié des
soins de Guy Latry (auteur ¢galement de la biographie et de la
bibliographie finales) pour 1’établissement et la vérification des
textes.

On ne fera pas au lecteur de La France Latine I’injure de lui
présenter, en quelques lignes, cette ccuvre monumentale, a la
haute portée symbolique, qu’est L 'Enterrament a Sabres, cette
localité au cceur de la Grande-Lande ou Manciet naquit (en 1923)
et passa la plus grande partie de son existence jusqu’a son déces
en 2005, et a laquelle il a consacré, sous le titre « Un village dans
les marais », un chapitre « historique » - a sa facon — dans son
ouvrage Le Triangle des Landes (1981, avec, pour lui aussi, une
réédition récente en 2005 aux éditions de L’Atelier In8, a Pau),
ou I’on peut lire ces phrases sur « I’entrain » qui s’attache, en ce
lieu, au « mystere de la Mort » :



208

Quant aux enterrements, ils ont débordé¢ de vitalité... Jusque vers
1900, les pleureuses s’y adonnaient a des cris d’opéra et a des
sanglots contagieux, qui faisaient passer un frisson dans les
longues théories des femmes endeuillées, enveloppées de la téte
aux pieds dans la capula noire, une sorte d’ample sac en laine
fine, bousculée par la masse compacte des hommes ; mouvante,
capricieuse, grondante d’une rumeur de foire, tantot rattrapée a la
course par le corbillard, tantot ralentie jusqu’a I’emboutir avec le
curé¢, pour s’aller défouler en trombe dans un cimeticre
abracadabrant, ou 1’on vous empile les morts sur les morts, entre
les tangages des croix de bois cloutées, les affaissements des
tombes, et les grandes herbes sauvages ou les choux d’ane qui
poussent hardiment. La mort y prenait un air parodique...

Manciet nous désigne la un « registre » de son poéme, parmi
bien d’autres, car, comme 1’explique le poete Jacques Roubaud
dans la préface de la présente €dition, L’ Enterrament, pour €tre
véritablement «une preuve de la langue gasconne »,
«convoque » tour a tour «le sublime et le dérisoire, la
ratiocination abstraite comme le concret le plus terre a terre,
I’archaisme autant que 1’extréme contemporain ».

Cette preéface a, en outre, le mérite de rappeler, citations a
I’appui, que Manciet ¢tait « fier de [la] singularité « de sa langue,
ce « gascon noir » dont il disait qu’il est « un dialecte avec de
grandes apretés et une espece de mépris interne pour les autres
langues ». Jacques Roubaud (qui passa son enfance a
Carcassonne et eut une grand-mere institutrice dans un village de
Provence) tient méme a prévenir que « le poeme est difficile a
lire, ardu a entendre pour un Provencal ou un Languedocien »,
« du fait de sa tres grande richesse en vocables sans équivalents
dans le reste de 1’aire d’oc ». Mais en précisant bien : « si un
Arlésien, un Biterrois ou un Limousin reste perplexe devant cette
accumulation de mots inconnus chez lui, tant pis pour lui... ».
Car, au fond, s’il ne surmontait pas cette « perplexité », le lecteur



209

estrangi¢ (au parler de Manciet, s’entend) risquerait de passer a
coté du dessein premier de son poeme (et de ses autres €crits), qui
est de prouver, affirmer 1’existence — dans le temps mais aussi au-
dela du temps — d’une langue que chacun, qu’il soit du domaine
d’Oc ou d’ailleurs, est en droit de faire sienne, grace a
I’admiration d’une grande ceuvre, comme 1’on s’approprie le
« langage » d’un peintre en regardant ses tableaux.

Les lecteurs d’Oc, et en particulier les « militants», se
convaincront-ils un jour qu’il ne sert pas a grand-chose de
s’attacher a sauver la parole provencale ou gasconne si celle-ci a
pour seule vocation de véhiculer des banalités a pleurer, d’une
utilité a court terme et dépourvues de toute profondeur ? Espérons
au moins que ces nouvelles éditions, a la portée de tous,
contribueront a leur rappeler qu’en maticre de profondeur (ou
d’altitude, si on préfere), leur littérature peut se prévaloir
d’oeuvres récentes remarquables : ne reste qu’a bien vouloir les
connaitre, les étudier et, tout simplement, les aimer.

Cl. Mauron.

Thibault, André (éd.), 2009, Gallicismes et theorie de |’emprunt
linguistique, Paris, I’ Harmattan.

Cet ouvrage rassemble, outre une mise en perspective initiale
par A. Thibault, des €tudes sur la question des gallicismes en latin
médiéval (M. Groullet), en occitan (J.-P. Chambon), dans les
parlers gallo-romans dits franco-provencaux de Suisse Romande
(A. Kristol), en italien (F. Pierno), en espagnol (A. Thibault), en
anglais (D. Trotter), en kirundi (C. Frey). Il est compléte par trois
index fort utiles (auteurs, concepts, mots).

L’enjeu de cet ouvrage n’est pas une recension supplémentaire
d’emprunts au francais, méme si, au passage, il en mentionne de
nombreux cas et parfois nouveaux ou inattendus. Son enjeu



210

principal est bien davantage d’ordre méthodologique et théorique,
a portée largement transversale donc. Il n’est ainsi pas limitatif de
concentrer plusieurs ¢tudes sur des cas précis : I’exemple d’une
interaction spontanée dans un village suisse, le champ sémantique
de la danse en italien, deux dictionnaires en espagnol... C’est a ce
titre d’ailleurs que cet ouvrage est notamment pertinent dans le
champ d’¢tudes d’oc, non seulement par la contribution de J.-P.
Chambon, mais également par sa portée transversale.

Le cadrage theorique initial d’A. Thibault rappelle les
difficultés de deéfinition des emprunts, les désaccords sur leur
definition, les complexités méthodologiques qui en découlent, et
particuliecrement du fait des continuums linguistiques, des
pluralités sociolinguistiques et des multiples facteurs en jeu. On
pourra ajouter, du reste, que les définitions de I’emprunt, voire
I’existence méme de cette notion, sont profondément inscrites
dans une vision monolingue et homogénéisante des pratiques
linguistiques, aux aspects souvent altérophobes comme 1’a tres
bien montré D. de Robillard (2007, 82-83) : ’emprunt est donc
aussi une question idéologique, qui meriterait un examen socio-
politique puisqu’il postule a priori D’existence de langues
distinctes aux caractéristiques homogenes, ce que des
théorisations (socio)linguistiques innovantes mettent aujourd’hui
en question (Blanchet Martinez, 2010).

Nos lecteurs s’arréteront probablement principalement sur deux
contributions. Celle de J.-P. Chambon sur I’occitan est fondée sur
une approche somme toute traditionnelle assez typique du champ
romanistique, dont elle fait une bonne syntheése des apports et des
questions, tout en laissant de coté des apports et des questions
venus d’autres approches et d’autres terrains (j’y reviens ci-
apres). Celle d’A. Kristol sur la Suisse romande est, elle aussi,
inscrite dans une situation de diglossie entre francais et langue
locale minoritaire : son intérét est direct pour notre champ
d’¢tudes d’oc, d’autant que son approche est plus innovante avec
un bon exemple de terrain actuel, quoiqu’ancrée, au fond, sur une
dialectologie.



211

On peut regretter, en effet, qu’une toute autre facon de
problématiser les situations linguistiques en question ne soit pas
proposée pour répondre au cadrage initial ouvert d’A. Thibault.
Elle est pourtant disponible. Le croisement d’analyses venues du
champ créolistique (avec les concepts de continuum et
d’interlecte), du champ didactique (avec la notion de compétence
plurilingue), et plus largement d’un cadre théorique
sociolinguistique (qui remet en question la notion méme de
langue, donc de « contacts de langues ») propose aujourd’hui
d’envisager la pluralit¢ linguistique autrement qu’a partir de
« langues » posées comme des entités a priori et réduites a des
« structures » internes, selon la vision monolingue que j’ai
soulignée ci-dessus en citant D. de Robillard.

Ph. Blanchet

Réfeérences citées

Blanchet, Ph. et Martinez, P. (Dir.), 2010, Pratiques innovantes du
plurilinguisme, émergence et prise en compte en situations
francophones, Paris, Editions des Archives Contemporaines & AUF.
Robillard, D. (de), 2007, « La Linguistique Autrement... », Dans
Blanchet, Ph., Calvet, L.-J. et Robillard, D. de, 2007, Un siecle apres
le Cours de Saussure, la Linguistique en question, Paris, L’Harmattan,
81-228.



212

Mauron, Claude, Novo de Veniso, St Rémy-de-Provence,
Centre de Recherche et d’Etudes Méridionales*®, 2009, 95 p.

On connait le Claude Mauron spécialiste de Mistral et de
littérature provengale. On connait trop peu le méme Claude
Mauron, auteur de littérature provengale, dont les Novo de Veniso
restées jusqu’ici inédites ont pourtant recu le Prix Mistral 2004. 11
faut dire que certains connaissent la trop grande modestie de leur
auteur...

C’est finalement en 2009 que C. Mauron a céd¢ a la demande
de voir paraitre ce recueil de « Nouvelles de Venise ».
Superbement présenté, cet ouvrage est a coup sir I'une des
grandes ceuvres de la littérature moderne en langue provengale.

Composé¢ de trois nouvelles au ton original, il offre une langue
extrémement travaillée et pourtant fluide, poétique, suggestive.
Les textes réussissent a plonger le lecteur dans I’atmosphére
feutrée d’une Venise complexe ou se croisent ecclésiastiques,
aristocrates et libertins célebres, non sans quelques allusions
codées que l'auteur a la générosité amusée d’éclaircir dans un
« Breu d’elucidari » final. C. Mauron est manifestement un
amourcux de cette ville dont un historien de I’art, italianiste, me
disait un jour « Venise est la seule ville qui est belle méme quand
il pleut », ajoutant aussitot « et c’est un Méridional qui vous le
dit ! » (il etait nigois).

Les trois textes a peine distingués par une numeérotation sont
d’ailleurs fondus dans ensemble d’une grand unité, au point que
I’on peut se demander si 1I’on a affaire a trois nouvelles, ou bien a
une seule, ambigiiit¢ voulue que le provengal et son orthographe
permettent grice a [’absence de marque du pluriel aux
substantifs...

28 Chemin de Roussan et Cornud, F-13210 Saint-Rémy-de-Provence



213

Mauron spécialiste de Mistral et de sa langue, lui qui parle un si
beau provengal de Saint Rémy, a méme gliss¢ dans son livre un
signe de ceux dont Mistral raffolait : I’achevé d’imprimer est du
24 décembre 2009. Quel plus beau signal provencal de
renaissance ?

Ph. Blanchet

Boukous, Ahmed (sous la direction de), 2009, Aménagement de
[’amazighe : motivations, méthodologies, retombées, Revue de
I’Institut Royal de la Culture Amazighe, Rabat, Maroc, 241 p.

L’amazighe, nom de I’ensemble linguistique qu’on appelle
traditionnellement berbere en Europe, fait 1’objet de politiques
linguistiques qui lui sont favorables depuis quelques années en
Algérie et au Maroc, ou il est représenté par des variétés diverses
dont les plus connues sont par exemple le kabyle (Algérie), le
chleu ou tachelit (Maroc) ou le tamachek (chez les Touaregs du
grand Sahara jusqu’au Sahel. Au Maroc, c’est sous la direction du
sociolinguiste Ahmed Boukous que I’Institut Royal de la Culture
Amazighe (IRCAM) est chargé de mettre en ceuvre cette politique
linguistique et €éducative.

Le présent volume rassemble des ¢études tres diverses,
completes et complémentaires sur les différentes stratégies
glottopolitiques possibles, sur les enjeux de normalisation,
standardisation, didactisation de I’ensemble amazighe notamment
marocain. Le chapitre introductif d'A. Boukous constitue
notamment une excellente synthése des facteurs a analyser,
prendre en compte, et des différentes propositions envisageables
avec leurs avantages et leurs inconvénients. S'en suivent des
¢tudes précises sur ces différentes facteurs et ces différentes
pistes, y compris contradictoires : le deébat est vivant mais
toujours ouvert et raisonné sur, par exemple, la nécessité ou non
de standardiser la/les langue(s) et/ou sa/leur(s) graphie(s), et si oui



214

a quel niveau — régional, national ou panberbere, en prenant en
compte quels contacts avec quelles langues et systéemes
graphiques — arabe, francais.... Les textes sont presque tous
rédigés en frangais, certains en arabe, le tout accompagné de
résumeés et compléments en amazighe.

C'est ainsi un ouvrage exemplaire qui devrait inspirer bien des
debats portant sur le domaine d'oc, dans lequel les passions
militantes s'exercent souvent de facon exacerbée empéchant le
dialogue et la réflexion posée. Certes l'enjeu n'est pas tout a fait le
méme : les variétés amazighes sont trés vivantes en général (sauf
situations résiduelles ponctuelles, par exemple en Tunisie) alors
que les variétés d'oc sont en situation de crise grave dans leurs
usages spontanés. Il n'en demeure pas moins que, justement parce
que la crise est grave, un débat et des choix raisonnables parce
que raisonnés sont indispensables. Il est notamment frappant de
constater la progressivité de la politique linguistique globalement
recommandée (au contraire des jusqu'au-boutismes aussi
fréquents qu'irréalistes pour les langues de France) ainsi que la
convergence trés majoritaire sur des centrages régionaux (infra-
nationaux) en termes de standardisation et d'usages publics
notamment éducatifs (au contraire d'une stratégie panberbere qui
n'est pas sans rappeler une stratégie panoccitane).

Un seul regret : ce volume est difficilement disponible, puisque
publié¢ au Maroc. Il n'est probablement pas impossible de se le
procurer en contactant 'TRCAM a Rabat (son site internet est tres
efficace). Je me permets de suggérer ici a son éminent Recteur, le
professeur A. Boukous, une mise en ligne des ¢tudes de 'RCAM,
dont la qualité mérite un rayonnement international.

Ph. Blanchet



215

[collectif], Langue gallese, langue régionale romane de
Bretagne. L’écriture ABCD, Rennes, Association des enseignants
de gallo, 19 p.

Ecrire une langue, quelle qu’elle soit, pose toujours des
problémes. D’abord parce qu’on part toujours d’une langue parlée
qu’on essaye de faire vivre sous une forme différente de 1’oral :
I’€crit est visuel, synthétique, a usage généralement différe, 1a ou
I’oral est auditif, lin€aire et a usage géncralement simultané.
Ensuite parce que cette mise a I’écrit remplit des fonctions
formelles en partie différentes de celles de la langue parlée :
meémorielle, littéraire, administrative, €éducative, politique... Enfin
parce que les fonctions principales des langues sont de deux
ordres complémentaires : communiquer avec ceux qui les
comprennent (a ’oral et/ou a I’écrit), ne pas communiquer avec
ceux qui ne les comprennent pas c¢’est-a-dire signifier une ou des
identité(s) distincte(s). L’addition de ces trois sources de
problemes conduit a un exercice de haute voltige dans la
recherche d’un équilibre adapté a une situation donnée : relations
entre les bases orales et les formes €crites (plus ou moins proches
ou distantes), adaptation aux fonctions effectivement remplies ou
souhaitées (de facon réaliste... ou parfois utopique), acceptabilite
sociale (étre comprise et acquise par ceux qui sont cens€s s’en
servir) et affichage identitaire (donner une image suffisamment
distinctive et reconnaissable de la langue). Et tout ceci selon
chaque situation toujours complexe puisque les langues sont
hétérogenes, le plurilinguisme général, et les ideologies
linguistiques si influentes...

On comprend qu’il y ait toujours des debats, voire des conflits,
ainsi que des consensus toujours fragiles autour de ces questions,
meéme pour les langues dont 1I’écriture est ancienne, trés vivante et
appuy¢e par des forces sociales et institutionnelles trés puissantes
(cf. les débats sur I’orthographe du frangais...).

Quand 1l s’agit d’un ensemble de pratiques linguistiques ne
bénéficiant pas de ces soutiens puissants, ni d’une écriture
installée, ni méme d’une reconnaissance claire en tant que



216

« langue » distincte d’une autre et « digne » d’€tre écrite, la mise
en place d’une graphie commune est d’autant plus delicate. Les
auteurs de ce livret le rappellent tres bien pour le gallo. Entre un
frangais hégémonique si proche et un breton celtique si
emblématique, entre une oralit¢ locale si dominante et une
exclusion sociale si forte, la voie est étroite. Forts d’une
expérience durable et d’expérimentations prealables, les auteurs
de ce projet rassembleur de graphie pour le gallo proposent un
¢quilibre entre les polarit€és contradictoires qui dynamisent et
complexifient I’écriture des parlers romans de Haute Bretagne.
D’autres propositions et d’autres équilibres restent bien sir
possibles. Le degré d’adoption et d’utilisation ou de désintérét
voire de rejet, de telle ou telle proposition constituera a coup sir
un indice de la situation présente et a venir du gallo, qui mérite
une attention soutenue et urgente pour qui est attaché a cette
expression linguistique et culturelle et aux liens sociaux qu’elle
peut porter ici en Bretagne, quelque part en France, en Europe et
dans le monde.

Ph. Blanchet

Felici, Isabelle et Vegliante, Jean-Charles (éds), 2009,
Enfants d’ltaliens, quelles(s) langue(s) parlez-vous? Textes et
temoignages, Toulon, Gehess éditions, 260 p.

L’immigration venue de la péninsule italienne en France a été
massive et de longue durée, étalée sur grosso modo un siecle de
1850 a 1950. Malgré une grande dispersion en France (et ailleurs
en Europe ou dans le monde) ses destinations principales ont éte
deux régions du Midi la France: la Provence en tout premier lieu,
la Gascogne en second. Cette livraison de notre revue offre
d’ailleurs une étude de F. Toso sur I’immigration génoise en
Provence et notamment a Marseille, qui renvoie a I’ensemble des
travaux de grande qualit¢ mais en quantité finalement peu
importante par rapport a ’ampleur du phénomene étudie et de ses



217

enjeux. L’ouvrage dans lequel I. Felici et J.-Ch. Vegliante ont
réuni des témoignages des descendants de ces migrants italiens
porte sur une question précise, les effets linguistiques de cette
migration.

Les auteurs en sont en fait les vingt-neuf t€émoins eux-mémes,
dont les éditeurs du volume n’ont fait que susciter et réunir les
témoignage, dans le droit fil toutefois d’une recherche a long
terme menee au sein du laboratoire Babel de I’Université de
Toulon et qui a donné¢ lieu a d’autres ouvrages plus analytiques.

Nos lecteurs, notamment intéressés par les langues d’oc, y
noteront le réle important joué¢ a la fois par les variétés d’oc
¢ventuellement pratiquées au préalable (dans le Piémont italien)
dans certaines des familles migrantes, le rdle de langue
d’intégration qu’ont pu jouer en particulier le provengal ou le
gascon a une €époque (avant 1945) ou I’on vivait et travaillait
encore principalement en langues régionales dans le Midi, ainsi
que leur role de “pont” entre variétés italiennes et variétés locales
de frangais. Les témoignages n’esquivent pas pour autant les
difficultés allant parfois de la glottophobie jusqu’a la xénophobie,
qu’ont pu vivre les parents ou grands-parents des témoins. On y
trouvera également des informations intéressantes sur la
transmission inter-générationnelles des parlers d’origines de ces
familles (rarement la langue italienne elle-méme, surtout sous la
forme de ses standards), sur les dénominations et catégorisations
des wvarieétés linguistiques, bref, sur les représentations
sociolinguistiques des témoins.

Les témoignages, €crits par les témoins eux-mémes, ont éte
suscité par une seérie de questions rappelée dans 1’ouvrage. On
pourra regretter néanmoins 1’absence d’éléments qui auraient
permis de mieux mettre en perspective ces témoignages: sur les
témoins eux-mémes, sur le contexte de production de ces
témoignages, et bien slr, pour des lecteurs non avertis, sur
I’histoire et le contexte de ces migrations d’origine italienne (que
I’on trouve, cela dit, dans d’autres textes notamment ¢dités par la
meéme équipe de recherche).



218

Dans tous les cas, on a la un matériau riche et pratique pour
travailler sur les aspects sociolinguistiques des migrations, par
exemple avec des ¢€leves et des étudiants, au dela du plaisir que
procure la lecture de ces textes empreints d’histoire et
d’humanité.

Ph. Blanchet

Publications a signaler :

[Collectif], 2010, Li prefaci de Mistral, corpus et €tudes,
revue L’ Astrado, Berre, L’ Astrado prouvengalo, 279 p.
[Collectif], Bibilographie de langue et littérature occitanes
2002-2006, Béziers, CIRDOC, 242 p. format A4.

Cabanes, Jean de (1654-1717), 2010, Contes en vers
prouvencgaus €dités par Ph. Gardy, Toulouse, Letras d’Oc, 2
volumes de 332 et 348 p.

Domenge, J.-L., Déou L. et Percivalle, G. (€éds), 2009,
Chansons d’amour en Provence, St Cézaire, Cantar lou
Pais, 327 p. + CD.

Gardin, Etienne, 2010, La Roubinsounado prouvengalo
(1840), étude linguistique de J.-L. Domenge, La Farlede,
AVEP, 343 p.



219

Merle, René, Visions de [’ “idiome natal” a travers
[’enquéte impeériale sur les patois (1807-1812), Canet, El
Trabucaire, 223 p.

Pessemesse, P., 2010, La segoundo vido de Miréio, piece de
théatre, Marseille, Prouvenco Aro, 102 p.

Revue Biza Neira / Bizo Neiro, revue auvergnate bilingue

(http://auvergnelangueciv.pagesperso-

orange.fr/bizaneira.htm).

Revue Lou Prouvencau a [’Escolo

(http://prouvencauescolo.free.ft/).

Revue Tenso, Bulletin of the Société Guilhem IX, vol. 25 n°
1-2, 2010 [contient une bibliographie d’¢tudes littéraires et
linguistiques occitanes 2008-2009], (http://www.guilhem-

ix.org/tenso.cfm).




220



221

SOMMAIRE

Présentation (Ph. Blanchet)

Le domaine d’oc entre Catalogne et Italie

-Les Bachin a Marseille. Notes d’étymologie

et d’histoire linguistique (F. Toso)

-Le brigasque occitan ? (W. Forner)

-Les relations entre les Catalans d’Espagne et

le mouvement « renaissantiste » du Midi : documents
historiques sur le « pan-occitanisme » (J. Laffite)

Etudes de littérature provencale

Adam et son arbre chez trois écrivains de I’enracinement :

André de Richaud, Charles-Ferdinand Ramuz
et Max-Philippe Delavouét (C. Magrini-Romagnoli)

Quand poesie et psychologie se rejoignent
chez Jean-Calendal Vianes :
'exemple de La Miougrano (E. Desiles)

Comptes-rendus de lecture

Mas-Felipe Delavouét, Pouémo pér Evo (C. Mauron)
Bernard Manciet, L 'Enterrement a Sabres (C. Mauron)
Thibault, Andre (€d.), Gallicismes et

théorie de [’emprunt linguistique (Ph. Blanchet)
Mauron, Claude, Novo de Veniso (Ph. Blanchet)
Boukous, Ahmed (sous la direction de), Aménagement
de [’amazighe : motivations, méthodologies,
retombées (Ph. Blanchet)

[collectif], Langue gallese, langue régionale romane
de Bretagne. L écriture ABCD (Ph. Blanchet)

Felici, Isabelle et Vegliante, Jean-Charles (éds),
Enfants d’Italiens, quelles(s) langue(s) parlez-vous?
(Ph. Blanchet)

Publications a signaler

=R

o o

o o

.93

117

. 193

. 205

. 207

.209

212

.213

215

.216

.219



