
Nouvelle	
  série	
  N°	
  151	
  	
   	
   	
   	
   2010	
  
 

LA FRANCE LATINE 
 

Revue d’Études d’Oc 
 

 
LE DOMAINE D’OC ENTRE 

CATALOGNE ET ITALIE 
— 

ETUDES DE LITTÉRATURE 
PROVENÇALE 

 
 
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFics-CREDILIF 
EA 3207 

UNIVERSITÉ RENNES 2 HAUTE BRETAGNE 



 2 



 3 

Présentation	
  

	
  
Ce numéro de notre revue s’intéresse aux relations entretenues 

par l’espace d’oc français avec ses voisins immédiats, italiens et 
catalans. Et ceci non pas du point de vue bien connu et exploité à 
outrance des petites aires d’oc situées au Piémont italien ou dans 
le Val d’Aran de la Catalogne espagnole, mais du point de vue 
d’autres voisinages qui peuvent être directement ou indirectement 
concernés par le domaine d’oc : celui du catalan (ou de 
l’aragonais, du castillan, du basque…) d’un côté, et celui du 
génois (ou du piémontais, du franco-provençal, voire du corse…) 
de l’autre, sans compter bien sûr le domaine d’oïl au nord de notre 
domaine.  

C’est précisément du point de vue des relations 
d’identifications sociolinguistiques que nous abordons ces 
relations. W. Forner, de l’université de Siegen en Allemagne, 
spécialiste des parlers liguriens, pose le problème de l’identité du 
brigasque (parler de La Brigue, Alpes-Maritimes, annexée par la 
France en 1947 avec toute la vallée de La Roya précédemment 
incluse dans la Ligurie italienne). Il analyse et réfute des 
tentatives récentes d’inclure à grand renfort de manipulation 
graphique le brigasque (manifestement ligurien tant sur le plan 
linguistique que sociolinguistique) dans un ensemble occitan. 
C’est au fond la question de la reproduction d’une domination 
d’un groupe sur un autre, ici d’une “grosse” minorité sur une 
autre, beaucoup plus petite, par le truchement d’une 
glottopolitique libérale abandonnée aux militants les plus 
offensifs, qui est posée. S’agit-il de combattre la domination elle-
même ou simplement de la dénoncer quand on s’en estime 
victime mais de l’appliquer à d’autres dès que l’on peut en tirer 
un bénéfice, ne serait-ce que symbolique? 

Jean Lafitte, docteur en sociolinguistique de l’université Rennes 
2, exhume des documents historiques édifiants pour comprendre 
comment la Catalogne et le catalan, que certains voulaient un 



 4 

temps inclure dans un espace occitan, ont vu leur identité 
linguistique, culturelle et historique affirmée contre ce projet, au 
point qu’aujourd’hui plus personne ne songe à considérer le 
catalan comme de l’occitan ni à étendre une Occitanie jusqu’à 
Valence en Espagne. Comme quoi les stratégies politiques sont 
réversibles… 

En écho à ces confrontationq entre identités sociolinguistiques 
voisines momentanément happées dans une expansion militante 
occitane, F. Toso, de l’Université de Sassari en Italie, livre une 
analyse extrêmement détaillées des migrations liguriennes et 
notamment génoises en Provence et à Marseille, de leurs enjeux 
linguistiques mais aussi sociaux et identitaires, sans occulter ni les 
adoptions réciproques ni les tensions entre “Bachin” et 
Provençaux… 

Enfin, hors de ce dossier, deux études portent sur la littérature 
provençale. Celle de Céline Magrini, professeure certifiée de 
provençal et docteure en littérature de l’université de Provence, 
développe une approche comparatiste du symbole de l’arbre 
adamique chez divers écrivains enracinés dans un grand espace 
rhodanien, Richaud, Ramuz et Delavouët. La contribution 
d’Emmanuel Désiles, de l’université de Provence, propose une 
analyse d’inspiration psychocritique d’un texte de J.-C. Vianès. 

Des comptes-rendus de lecture clôturent ce volume en attirant 
l’attention de nos lecteurs sur quelques ouvrages récents, 
enrichissant pour l’étude des langues et littératures d’oc 
modernes, quitte, on le verra, à aller chercher des repères auprès 
d’autres langues et cultures régionales et minoritaires, en 
migration, en Bretagne ou au Maghreb. 

 
Ph. Blanchet 

 

	
  
	
  



 5 

LES BACHIN À MARSEILLE 
Notes d’étymologie et d’histoire linguistique 

 
 

Partout, un encombrement prodigieux de marchandises de 
toute espèce : soieries, minerals, trains de bois, saumons 
de plomb, draps, sucres, caroubes, colzas, réglisses, 
cannes à sucre. L’Orient et l’Occident pêle-mêle. De 
grands tas de fromages de Hollande que les Génoises 
teignaient en rouge avec leurs mains. Là-bas, le quai au 
blé ; les portefaix déchargeant leurs sacs sur la berge du 
haut de grands échafaudages. Le blé, torrent d’or, qui 
roulait au milieu d’une fumée blonde. Des hommes en fez 
rouge, le criblant à mesure dans de grands tamis de peau 
d’âne, et le chargeant sur des charrettes qui s’éloignaient 
suivies d’un régiment de femmes et d’enfants avec des 
balayettes et des paniers à glanes...  

(A. Daudet, Tartarin de Tarascon, 1872, part. I, ch. 
XIV). 

 
0. Dans sa rencontre avec le milieu cosmopolite du port de 
Marseille le héros tarasconais tombe, entre autres petites figures, 
sur l’image de ces robustes femmes génoises occupés à enduire de 
paraffine des gros fromages hollandais : c’est la première 
approche d’un provincial de l’arrière-pays rural avec ce monde 
« exotique » qu’il ne retrouvera pas dans une Algérie désormais 
« civilisée », arrière-plan aux aventures tragi-comiques du grand 
chasseur. 

Dans les ports, lieux de rencontre et d’échange (Témine 1985 : 
38) les Génois étaient alors très présents, et celui de Marseille ne 
faisait exception. Même quelques années auparavant, Tartarin y 
aurait rencontré avec facilité non seulement des hommes (et des 
femmes) de fatigue, mais aussi des capitaines, marchands, 
courtiers et agents ligures, occupés dans les commerces de ce 
grand port méditerranéen qui trouvait toujours dans Gênes un lieu 
de vente de ses marchandises et dans les entrepreneurs de la 
Riviera des habitués parmi les plus assidus. 



 6 

Le réseau des liaisons entre la Ligurie et la Provence remonte 
au demeurant au Moyen Âge et s’est développé sans interruption 
jusqu’au XVIIIe siècle et au début du XIXe, à l’époque de 
l’ « union »  éphémère des deux régions sous l’égide de 
Napoléon : au tournant des deux siècles, quand des firmes 
marseillaises et génoises étaient si souvent partenaires de 
commerce, la rencontre entre Ligures et Provençaux continuait à 
produire un peu partout des rapports de collaboration ou de 
rivalité tout au long des rives de la Méditerranée, et ailleurs. 
 

La chute de Tabarka en 1741, tout en diminuant les commerces 
génois en Tunisie et en ouvrant le pas à une croissance de la 
présence de la Compagnie d’Afrique formée par des entrepreneurs 
marseillais, avait également provoqué un plus fort entraînement 
des Ligures dans les activités des Provençaux sur la côte du 
Maghreb : au début du XIXe siècle on signalait ainsi la présence à 
Marseille du marchand tabarquin Alexis Gierra, qui avait été 
employé entre 1794 et 1799 comme dragoman au service de la 
Compagnie à La Calle, en Algérie ; à Marseille il se présentera 
pour la deuxième fois en 1819 en tant que « agent chargé de 
soigner dans ce port des affaires des négociants de Tunis », 
« agent general » et même comme « consul général et chargé 
d’affaires de S. A. le Bey de Tunis » : cela créera un certain 
embarras dans les milieux diplomatiques, car cela posera le 
problème très délicat de la réciprocité dans les rapports entre les 
puissances européennes et la Régence africaine (Windler 2002 : 
310-313). 

Si j’ai voulu rappeler l’activité de cet exotique et pittoresque 
« génois » d’Afrique, c’est surtout pour ce qu’elle peut révéler la 
perception de ses compatriotes comme « autres » pour le milieu 
marseillais ; mais aussi pour ce qu’elle laisse entrevoir quant à 
l’intégration profonde des éléments ligures dans le contexte 
provençal dans la première moitié du XIXe siècle. Entre les « Sept 
de Font Segugno » on compte en effet le notaire Paul Giera, né à 
Avignon en 1816 d’une riche famille de marchands génois, qui 
fut membre et mécène du premier groupe de félibres (Garavini 



 7 

1970 : 115-117) : bien que la graphie du nom diffère légèrement, 
un rapport de parenté avec le plénipotentiaire tunisien n’est pas à 
exclure. Voilà une circonstance qui nous ramène aux 
considérations de Bonifassi, 2003 : 122, selon lesquelles « la 
littérature provençale doit beaucoup aux descendants de ces 
immigrants »…   
En tout cas, il faut bien garder une distinction essentielle entre, 
d'une part, cette présence de marchands, dynamiques et doués de 
ressources, bien insérés dans le milieu de la bourgeoisie 
mercantile de Marseille et d’autres villes portuaires de Provence, 
et, d'autre part, une immigration d’éléments ligures moins 
chanceux, qui au le XIXe siècle peuplaient les quartiers autour du 
port de Marseille pour y vivre en exerçant les métiers les plus 
humbles de leur spécialisation séculaire dans les travaux de la 
mer. 
 

2. Quoi qu’il en soit, les Génois de Marseille ne sont pas un 
objet mystérieux, ils ne sont pas inconnus aux recherches 
historiques, économiques, sociologiques et démographiques : 
distincts par leurs origines et par leur histoire des figoun qui, 
venant des milieux ruraux du diocèse d'Albenga, bâtirent à partir 
du XVe siècle un réseau de colonies à l’est du Var jusqu’à la 
région de Grasse tout en conservant leurs traditions linguistiques 
jusqu’à un temps relativement récent (Toso, 2005a, ora in 2008 : 
241-281), les immigrés ligures constituaient à Marseille pendant 
le XIXe siècle un groupe compact et bien défini, marqué par une 
localisation précise et un blason spécifique.  

Protagonistes à la fin des années 1780, avec les Catalans, de la 
première immigration de masse à Marseille, les Génois vont 
augmenter leur nombre pendant l’union de la Ligurie à l’Empire 
(1805-1814) et après l’annexion de Gênes au Royaume de 
Sardaigne-Piémont ; dans la première moitié du XIXe siècle, ils y 
forment déjà une communauté très serrée de travailleurs 
portuaires, portefaix, marins et pêcheurs : 
 



 8 

Mieux regroupés plutôt à proximité du port, ils sont aussi plus 
visibles, à la fois plus respectés et plus durement attaqués. Le 
terme de «bachin», employé le plus souvent de façon méprisante à 
leur égard, est encore utilisé couramment à la fin du XIXe siècle 
pour désigner tous les Italiens (Gastaut 2008 : 30). 

 
Malgré cette généralisation tardive, les Bachins constituent 

toujours un groupe bien distinct, aussi des Piémontais : ces 
derniers, survenus vers 1830-1850, sont employés surtout dans les 
entreprises de bâtiment et dans les usines, et jusqu’aux années 
1880 constituent la majorité des immigrés italiens : mais à la 
différence des Génois, les Piémontais, 
 
qui composent l’essentiel des cohortes ouvrières utilisées sur les 
grands chantiers du XIXe siècle, et plus tard dans les usines 
marseillaises, main d’œuvre dure à la tâche et prête à accepter les 
travaux les plus pénibles, ont tendance à se répartir « à travers la 
ville » et ne disposent « le plus souvent que d’un mince réseau 
associatif » (Gastaut, 2008 : 30). 

 
Un véritable quartier « génois » accueillait au contraire les 
immigrés ligures dans la zone nord du Vieux-Port, dont il existe 
aussi des descriptions qui oscillent selon les auteurs (et leur 
volonté d’en présenter sous un jour plus ou moins favorable les 
habitants) entre l’évocation d’une « espèce de Ghetto immonde » 
(Gelu, 1856a) ou d’une « Marseille ligure » qui 
 
occupe tout le port : elle se trouve bien au bord de la mer. Il n’y a 
pas d’arcades basses, fermées et populeuses, comme à Gênes la 
Superbe, mais il y a les petites rues étroites, les boutiques qui 
vendent de la farinata, du poisson frit et des pommes de terre 
transparentes comme des tranches de saucisson, et les gargotes 
pleines de fumée, de pipes et de loups de mer (Campolonghi 
1902 : 56). 

 
 



 9 

On doit néanmoins entendre cette compacité de la communauté 
ligure dans un sens relatif : pendant la première moitié du XIXe 
siècle beaucoup de ces « Génois » étaient des habitants de la 
Riviera di Ponente employés en travaux saisonniers, qui 
regagnaient leur pays d’origine pour la récolte des olives ; en 
même temps, la présence occasionnelle d’opposants politiques au 
régime des Savoie n'y était pas rare (tel fut le cas de Garibaldi lui-
même) tout comme celle de marins et émigrés en transit pour 
l’Amérique, à la recherche de voies alternatives et semi-
clandestines de départ pour éluder les contrôles dans le port de 
Gênes.  

Cette mobilité, associée à des conditions de vie difficiles et au 
caractère traditionnellement rebelle du prolétariat génois, 
provoquait avec une certaine facilité des formes de déviation 
sociale : le 17 juillet 1872, par exemples, après une brève mais 
très sanglante vie criminelle Luigi le Bachin Garbarino était 
guillotiné avec un de ses complices, qui tous avaient des noms 
indéniablement ligures.  

Si avant 1860 la présence « italienne » à Marseille était 
constituée surtout de Bachins et de Babis (les Piémontais), sa 
croissance exponentielle après l’unification est due en particulier 
à l’exode massif de Toscans et de Méridionaux, de Napolitains en 
particulier :  
 
une grande vague napolitaine de la fin du XIXe submerge la 
minorité génoise implantée depuis longtemps dans le quartier du 
Vieux-Port. Venant de la mer et travaillant sur la mer (pêcheurs et 
poissonnières, marins, dockers...), les Napolitains se regroupent 
dans un premier temps dans la vieille ville, à proximité du port; 
ils s’entassent dans des logements anciens, déjà partiellement 
dégradés, ils y reconstituent une société qui a ses propres valeurs, 
notamment familiales et religieuses, ses propres règles, ses 
coutumes et ses plaisirs (Gastaut, 2008 : 31). 
 

Quand cette « invasion italienne » si durement dénoncée par 
des publicistes locaux va exploser, les Génois immigrés depuis 



 10 

longtemps, présents à Marseille depuis trois ou quatre 
générations, étaient en bonne partie intégrés dan la population 
phocéenne, et participent en tout cas au procès d’assimilation 
linguistique par lequel des dialectophones italiens de plusieurs 
régions, aussi que des immigré d’autre origine,  
 
finissent tous par s’exprimer, plus ou moins dans cet autre 
dialecte, que l’on dit « marseillais » qui est autre chose que le 
« provençal ». Quand s’opère un regroupement familial, les 
enfants de toutes origines, qui se retrouvent sur les bancs de 
l’école, apprennent d’autant plus facilement à s’exprimer en 
français. Ainsi s’opère progressivement une réelle assimilation, 
qui se traduit sur les chantiers par une défense des intérêts 
ouvriers commune aux Français et aux Italiens (Gastaut 2008 : 
32). 

 
3. Comme dans d’autres lieux d’immigration les Génois arrivent 
donc à Marseille en avance, et comme dans d’autres lieux ils 
restent beaucoup de temps distincts des autres composantes 
italiennes : ils entreprennent très vite, d’un côté, leur 
naturalisation, mais ils ne renoncent pas, de l’autre, à la 
conservation de leur spécificité « ethnique », culturelle et 
linguistique face aux autres Italiens, ce qui ne manque de susciter 
de la méfiance à leur endroit et des accusations d’ambiguité. 

À l’époque à laquelle leur présence est la plus importante, sinon 
la plus nombreuse, dans le contexte de l’immigration italienne, 
tout cela se traduit dans une antipathie généralisée pour ces 
étrangers qui sont accusés aussi (dans un milieu hypersensible à 
ces thèmes : Nivelle 1991, Bonifassi 2003 : 149-150), de miner 
par leur installation l’« identité » même de la ville phocéenne. 

Dans Victor Gélu (1806-1886), chantre d’une Marseille 
populaire à usage exclusif de la bourgeoisie de la ville, 
 
l’idiome natal idéalise cette société paternaliste perpétuée malgré 
les secousses révolutionnaires, il sert à prendre ses distances avec 
les étrangers confondus dans le même mépris (Merle 2005). 



 11 

 
On ne s’étonnera donc pas de lire, dans les notes lexicales qui 

accompagnent son recueil de chansons riches de références 
malveillantes à l’égard des Génois, des commentaires de cette 
teneur : 
 
Hormis peut-être à Saint-Laurent ou dans quelques-uns des vieux 
quartiers non encore envahis par les Bachins, il ne reste 
probablement pas à Marseille cent enfants de la ville qui sachent 
qu’en marseillais un ours est un lour (Gelu, 1856b : 399). 

 
Quant au sobriquet de Bachin qui désignait la communauté ligure, 
Blanchet 2004b a souligné qu' « il n’était pas péjoratif ». La 
littérature et les articles de l’époque l’associent pourtant 
volontiers à une lecture fort conflictuelle des rapports entre 
Génois et Marseillais ‘pur-sang’. Ceux-ci estimaient, à tort ou à 
raison, que la présence massive de cette main-d’œuvre à prix 
coûtant constituait une concurrence déloyale pour les travailleurs 
du terroir. 

Louis Méry par exemple, dans Lou Tambourinaire et le 
Menestrel du 17 avril 1841 donne des Bachin un portrait collectif 
fort peu flatteur, dans lequel des tonalités racistes qui sont 
typiques de la représentation de l’ ‘autre’ finissent pour s’étendre 
aux immigrés italiens tout court : 

 
L’ouvrier marseillais éprouve une haine instinctive contre le 

Bachin. Il flétrit de ce nom, sans en comprendre la signification, 
tous ses rivaux [sont] de la rivière de Gênes, pays où il n’y a pas 
de rivières. Le Bachin pullule dans les fabriques de savon, dans 
les raffineries de sucre, dans les chantiers de construction ; il est 
presque toujours né à Port-Maurice ou à San-Remo. Le Bachin a 
une famille, sa femme, appelée Bachine, possède une banaste ; la 
Bachine et la banaste ne se séparent jamais. La banaste est un 
panier d’osier fort large que la bachine place sur sa tête et qu’elle 
porte avec la grâce d’une Canéphore. La tête d’une Bachine est 
douée d’une force prodigieuse, nul poids ne la fait fléchir, et sous 



 12 

ce poids elle marche avec un assez agréable dandinement et une 
convenable vitesse. Voilà le véritable Bachin mâle et femelle. 
Mais par extension, le nom de Bachin est donné à tous les 
habitants de la péninsule italienne, depuis les Alpes jusqu’au cap 
Spartivento. Je n’ai jamais pu savoir si l’italien était versé d’être 
appelé Bachin à Marseille ; pourtant à la manière dont ce nom lui 
est lancé, il peut voir que nous n’y attachons pas une idée de 
vénération et d’estime pour les descendants de Paul Emile et de 
Scipion Nasica. Au reste, l’ouvrier Marseillais se soulage 
parfaitement avec ce mot de Bachin. Es un Bachin ; quand il a 
prononcé cette phrase, il a tout dit sur l’Italien en général et le 
Gênois en particulier : tous les vices qu’il croit devoir reprocher à 
ses rivaux de la rivière de Gênes, se trouvent résumés pour lui, 
par ce mot de Bachin. Ce mot a le rare avantage de tout signifier 
et de ne rien dire ; car demandez à un ouvrier de notre pays ce 
qu’il entend par Bachin, il ne parviendra jamais à expliquer 
l’injure. Les enfants crient aux Gênois et aux Gênoises : Bachin, 
Bachine. Un membre de la société de statistique a supputé le 
nombre de fois que ce terme est prononcé par jour dans notre 
ville ; il résulte de ce remarquable travail qu’à Marseille le mot de 
Bachin est journellement vociféré deux cent quarante mille fois. 
Le Bachin est presque toujours sur le point de répondre à sa 
manière à l’épithète qu’on lui inflige, mais il se contient et coupe 
son pain avec le couteau qui, dans son pays, coupe parfois autre 
chose. Le Bachin est robuste, sobre et fait acheter avec ses 
économies un olivier, toutes les années, près de San-Remo. Après 
vingt ans d’un travail de galérien, qui lui rend trente sous par jour, 
il a vingt oliviers et vingt enfants ; il est riche, alors, essuye sur sa 
figure toutes les bavures que le nom de Bachin y a laissées et va 
vivre à San-Remo, de sa récolte d’huile. Le Bachin a souvent 
l’heureuse idée de remplacer un repas par un serrement énergique 
de ceinture sur le ventre ; le ventre se soumet et ne crie plus. On a 
remarqué, sans qu’on ait pu se l’expliquer, car on ne s’explique 
rien dans ce monde, que la partie féminine des Bachins s’était 
notablement améliorée depuis quelques années, sur nos quais et 
sur notre cours. Quelques-unes ont des tailles de statues antiques 



 13 

et de fort belles têtes ; malheureusement ces statues antiques ne 
prennent pas de bains. La haine qu’on a vouée aux Bachins et aux 
Bachines ne viendrait-elle pas de la concurrence qu’ils font à nos 
ouvriers des deux sexes ? Le Bachin est coté à un franc cinquante 
centimes par jour, dans une fabrique quelconque, et il travaille 
comme un bœuf ; l’ouvrier marseillais veut gagner davantage : 
sans le Bachin ses journées seraient mieux payées...  

Des références aux Bachin ne sont pas moins dures, comme on 
a déjà vu, dans les poésies et chansons (1840) de Gélu, chantre 
d’« une plèbe ignorante et superstitieuse, rétrograde et violente, 
chargée de faim et de haine, de cynisme et de guenilles », que 
l’écrivain considère avec une vision « détachée et pénétrante, bien 
que participante » (Garavini, 1970 : 109). Plus encore que dans 
les textes, ce sont les notes lexicales de l’auteur qui révèlent son 
antipathie et de celle des Marseillais en général pour les immigrés 
ligures : 
 
Un Bachin est un Génois. Ils ont presque tous le prénom de Jean-
Baptiste. Dans le dialecte de Gênes, Baptiste se dit Bachichin, et 
par abréviation Bachin. De là ce nom de Bachin qui est devenu à 
Marseille une injure très grave, par ce qu’il désigne un Génois, et 
que pour tout bon Marseillais un Génois est peu moins qu’un 
chien (Gelu 1856 : 330).   

 
Cette aversion aux égards de l’étranger indigent est encore, 

dans Gélu, le reflet d’une conception des rapports sociaux ancrée 
dans une vision pré-industrielle. En effet, selon un commentateur,  
 
15 
 

Valère Bernard (1860-1936) dans son surprenant roman 
Bagatóuni (1894 ; Bernard 2000), dont l’action est située 
justement dans le quartier « génois » de Marseille  essaye au 
contraire de récupérer, à travers l’apostolat de Niflo (une 
« créature évangélique comme certains personnages de Tolstoi, 
qui vit une sorte d’utopie spirituelle », autour duquel « fourmille 



 14 

une Marseille d’affamés et de misérables, forêt romantique de 
camaïeus violents », Garavini 1970 : 151), le sens d’une solidarité 
entre déshérités, qui dépasse abondamment leur origine ethnique. 
Même le personnage du Bachin, dans cette manière, 
 
gagné par l’exemple et les paroles impressionnantes de l’Illuminé, 
en était venu, lui confiant sa bourse, a faire comme lui, garder le 
juste nécessaire et, tout l’argent qui resterait, le donner aux 
pauvres du quartier (Biot, 2000).  

 
Dans l’œuvre de V. Bernard, les relations entre « Italiens » et 
« Français » s'avèrent beaucoup plus complexes que ce que 
certains préjugés ne laissent à l’époque entrevoir : en particulier,  
  
il serait d’ailleurs plus juste de dire entre Français et Piémontais, 
Napolitains, Siciliens, Gênois, selon les régions citées dans le 
roman, chaque personnage étant nettement différenciés par des 
chansons, un parler, des vêtements spécifiques à sa région. Le 
vocable « italien » n’est jamais utilisé dans le roman et est 
systématiquement remplacé, quelle que soit l’origine régionale du 
personnage (cela mérite d’être souligné), par babi. […] Mais on 
rencontre aussi d’autres « noms d’oiseaux » comme piafo, 
polisson, filou, rustre, et surtout bachin, réservés, à l’origine, aux 
Gênois (Felici, 2007 : 95) ; 

 
et il est très intéressant de constater dans ce cas « que l’emploi de 
ces mots n’est pas systématiquement péjoratif, loin s’en faut » 
(Felici 2007 : 95) .  

Cette lecture des rapports à l’intérieur de la plèbe marseillaise 
remarque d’un côté la diversité d’origine, mais cherche de l’autre 
à adoucir le caractère frontal des oppositions de nature 
‘ethnique’ : elle diffère beaucoup de celle de Charles Maurras 
(1868-1952), qui dans Quatre nuits de Provence (1930) insiste sur 
les différences nationales et régionales comme motif de 
conflictualité, en soulignant aussi les distinctions et les rivalités 
qui existaient entre les composantes de l’immigration italienne : 



 15 

 
Nous étions en moins bons termes, Annette et moi. 
D’abord de crainte de donner ombrage à Sophie. Et aussi parce 
que j’étendais injustement à Annette la vague hostilité que 
m’inspirait son père ! C’était une espèce de colosse, un type de 
géant tyrien qui vendait, le dimanche, à la porte de l’église, des 
berlingots exquis, de délicieux bâtonnets de miel torréfié, et 
certain sirop de réglisse auquel assurément les mouches avaient 
trop de part. L’aristocrate Sophie m’avait défendu de toucher à cet 
étalage et, pour ruiner la marchandise, décriait le vendeur dont 
elle me faisait d’horribles peintures. 
La marmaille qui sortait de messe ou de vêpres, aussi méchante 
que Sophie, faisait la ronde autour du bonhomme en lui chantant 
le sobriquet Pierre-Peau qu’on lui avait décerné je ne sais 
pourquoi, le tout sur un vieil air : 
 
Piaro-Pèu 
Ti boutèu 
Soun plèn de sarrio 
Piaro-Pèu 
Ti boutèu 
Soun plèn de savèu. 
 
Il les mettait en fuite du geste, mais les gamins ne manquaient pas 
de se venger en lui criant de loin : Napoulitan ! Napoulitan ! 
Ce reproche irritait Annette. 
« Mon père n’était pas Napolitain, disait-elle fièrement. Nimai 
bachin (ni Piémontais) ».  
Éro Ginouvès. Il était Génois. Curieuses distinctions entre les 
quartiers de noblesse des peuples de l’Italie ! Sur quoi les fondait-
elle ? Pour Annette, un Génois était plus qu’un Napolitain ou 
qu’un vulgaire Piémontais. Plus même qu’un « Bachin », quoique 
Bachin signifie Génois, en Provence. Nos vieux proverbes 
assurent que, s’il faut quatre chrétiens pour attraper un Juif, il 
faudrait quatre Juifs pour tromper un Génois. Je n’ai jamais ouï 



 16 

dire que « Pierre-Peau » ait trompé grand monde (Maurras, 1930 : 
32-33) . 

 
La distinction soulignée par Maurras entre Bachin et Génois est 

plutôt inhabituelle mais peut-être reflétait-elle, à une époque 
relativement récente, la perception d’une différence entre des 
Génois d’ancien enracinement (les Bachin) et des immigrés de 
nouvelle arrivée, porteurs d’une conscience nouvelle de leur 
difference ; en tout cas, ces distinctions se délayent dans le 
mémoire collective des derniers protagonistes et des spectateurs 
d’une immigration qui est désormais absorbée complètement à 
l’intérieur de la définition collective d’une « identité » 
marseillaise destinée à son tour, par l’occurrence d’autre 
présences, à solliciter des regards rétrospectifs dans le même 
temps où elle doit se formuler d’une manière nouvelle. 

Des Bachin de Marseille reste depuis lors un souvenir quasi 
nostalgique, comme dans l’esquisse récemment composée par 
René Merle, qui a su capturer avec une certaine efficacité une 
phase de passage dans l’histoire de leur integration : 

 
Il a fait son lundi, peut-être pour la dernière fois, avec ses trois 
collègues. Deux maçons, un garçon boulanger. Des Gavots. Pour 
eux, il est « le Ganchou ». Avant, c’était « Bachin ». Qui il était ? 
Un « bachin », un Génois, un moins que rien... Celui qui vient 
voler le travail aux « vrais » Marseillais. Celui que les soldats 
revenus de Crimée agressaient : « Pendant que les Français se 
font trouer la peau là-bas, toi tu viens sauter leurs femmes... ». 
Mais depuis cette bagarre monstrueuse où il avait sorti son 
crochet, c’est « le Ganchou ». Une dizaine de nervis qui étaient 
tombés sur les trois de la table voisine, à la guinguette. « Pas de 
Gavots ici... » Sa peur qui lui disait : « n’y va pas n’y va pas ». 
Mais il ne pouvait pas les laisser massacrer, même s’il ne les 
connaissait pas... Il sortait du travail, il avait son crochet, et il s’en 
était servi... Il avait fait le vide. Depuis ils sont collègues. 
Maintenant c’est David qui chante, avec la voix de fausset qu’il 
prend quand il joue Misé Blesquin : « Van démouli leis vieis 



 17 

quartiers ! Que devendra lou paoure mounde ! L’a toujour 
qoouqu’un que lou tounde En li dian qu’es soun interès... » . 
- Ooù le Ganchou, tu t’en vas ? -. Oui, il s’en va, ça il ne peut plus 
le supporter. On va démolir le quartier pour percer cette rue 
impériale ! À peine en ménage, à peine installé il va falloir 
déguerpir... Qu’est-ce qu’on lui donne, un an, deux ans de sursis ? 
En 62 au plus tard il sera mis dehors... Il va falloir trouver 
quelque chose, peut-être du côté d’Arenc, là où les maisons grises 
montent sur les prés et les jardinages, là où les ruisseaux des 
lavandières et les guinguettes ne seront bientôt plus qu’un 
souvenir. Quelque chose de pas cher en tout cas. 
Il est sorti du Casino, il a laissé la foule du dimanche, il est parti à 
grandes enjambées vers Saint Jean, sous les beauprés qui 
s’avancent sur le quai, il a longé ce fouillis des mats, de figures de 
proues, ce bazar de baraques, d’échoppes, d’étalages, et ces 
odeurs, ces pavillons, ces têtes et ces costumes de tous les pays où 
il n’ira jamais. 
Sur le quai d’en face, il voit les voiles des bateaux sur lesquels il 
ne travaillera plus désormais, ceux que l’on vide de leur blé pour 
les remplir de savon. Il ne fera plus trembler la planche le dos plié 
sous le poids... Fini d’être le bon « ribeiroù » des maîtres 
portefaix. Leur société bat de l’aile, elle va crever... Mais il ne les 
plaint pas, ils ont mis du bien au soleil, la maison en ville et le 
cabanon au Roucas blanc... Mais voilà, maintenant ils ne pourront 
plus se passer le métier de père en fils. Devant lui, il voit le Pharo, 
ce palais qui monte, pour l’Empereur soi-disant... Il a tourné le 
fort et maintenant il arrive au bassin de la Joliette. Huit ans déjà 
qu’il est ouvert, un autre monde. Les vapeurs, les remorqueurs, 
les barges qui accostent et le défilé incessant des charrettes. Au-
delà, il y a cette jetée qui s’allonge, qui s’allonge, le Lazaret, et 
Arenc... C’est le progrès. Ils ont amené le train, ils ont amené 
l’eau, maintenant ils révolutionnent le port. « Ils », c’est les Gros, 
des gens qu’il ne connaîtra jamais, des gens qui viennent 
d’ailleurs. Toujours plus de bateaux, qu’il faut décharger au plus 
vite, toujours plus de marchandises, qu’il faut entreposer et 
surveiller... Fini les portefaix qui refusaient les machines pour 



 18 

assurer l’emploi des porteurs, et qui croyaient à tout jamais 
réceptionner les marchandises... Il voit les bâtiments neufs de la 
compagnie des docks et entrepôts. Quatre ans, cinq ans qu’ils sont 
là. Quatre ans, cinq ans qu’il hésite entre son maître portefaix et 
ces nouveaux maîtres... Et maintenant la société des embarcadères 
de servitude, qui vient de naître... Voilà, demain il sera là, dans la 
file d’attente, il aura encore le ganchou à la main, le crochet. Il 
attendra l’embauche, homme à tout faire si on veut bien de lui. 
C’est eux qui décident, ils ont le monopole du déchargement dans 
leur concession. Il sera dans la file. Bachins devant, bachins 
derrière, chacun pour soi, Dieu pour tous, en le priant qu’il vous 
garde un dos solide. Pour le moment, chacun pour soi... Pour le 
moment seulement (Merle, 2006). 

  
4. D’après la narration de René Merle, donc, Bachin est 

désormais un terme de mémoire, lié à un passé où le souvenir de 
l’ancienne communauté génoise paraît se situer hors du temps et 
devient inséparable de celui des autres composantes de la 
communauté italienne qui, par paradoxe, ont joué un rôle dans la 
perte de son originalité. Mais en même temps le mot est 
philologiquement récuperé dans son signifié original, car il est 
réfère explicitement à un personnage génois: c’est le signe que la 
tradition locale a su conserver, après de nombreuses années, après 
que Bachin ait risqué de se transformer en un sobriquet renvoyant 
à tous les immigrés en général, un lien précis entre ce mot et son 
signifié ‘ethnique’ originaire.  

Cette dynamique entre extension et spécification n’est pas 
inconnue, on le verra, dans le cas de bien d’autres appellatifs 
référant aux membres des communautés d’exilés génois : il reflète 
probablement des motifs de nature extra-linguistiques (la priorité 
dans l’enracinement détermine une « génoisité » qui s’étend aux 
nouveaux venus), mais peut-être aussi un savoir étymologique 
diffus, qui lie facilement ces mots au souvenir de leur provenance. 

L’origine du mot proposée par Gélu quand il était encore de 
grand diffusion dans l’usage, faisait probablement partie des lieux 



 19 

communs du milieu populaire marseillais, et elle a été reprise par 
Mistral : 

 
Bachin, -ino, s. Sobriquet qu’on donne aux Génois qui viennent 
travailler à Marseille. « Les Génois ont presque tous le prénom de 
Jean-Baptiste : dans le dialecte de Gênes, Baptiste se dit 
Bachichin et par abréviation Bachin » (V. Gelu). Parla bachin, 
patois de Gênes. La counouissès pas la Bachino / Que rèsto à la 
plaço Vivau ? (J. LEJOURDAN) (MISTRAL 1878-1886 : I, 203) 
. 
 

Comme beaucoup d’autres lieux communs, cette étymologie 
peut-être largement acceptée à la suite d’une longue tradition 
qu’identifie les Génois (et tous les habitants de la Ligurie par 
extension) avec le prénom Jean-Baptiste : c’est au XIXe siècle en 
particulier que les attestations littéraires et documentaires qui lient 
le prénom Giovambattista et son hypochoristique ligure Baciccia 
au milieu génois deviennent plus significatives. Charles Dickens 
par exemple, dans ses Pictures from Italy (1844, publiés en 1846), 
rapporte une observation qui remonte à son séjour dans la capitale 
de la Ligurie, où 
 
… great numbers of the common people are christened Giovanni 
Baptista, which latter name is pronounced in the Genoese patois 
« Batcheetcha », like a sneeze. To hear everybody calling 
everybody else Batcheetcha, on a Sunday, or festa-day, when 
there are crowds in the streets, is not a little singular and amusing 
to a stranger.   
 

Le même Dickens identifie correctement les raisons de cette 
popularité, liée au culte du Précurseur, dont les reliques sont 
conservées dans la cathédrale de San Lorenzo à Gênes. Pour cette 
raison Saint Jean-Baptiste est vénéré depuis longtemps comme le 
patron principal de Gênes. Au XIVe siècle cette prérogative était 
considérée ocmme un élément de fort prestige pour la ville et ses 
habitants :  



 20 

 
Zenoa bem se de’ alegrare,  
chi a lo tesoro sì precioso  
como è lo to corpo dignitoso, 
or debi per Zenoa pregare .  

 
Un texte du siècle successif, attribué à l’humaniste Iacopo 

Bracelli (1390-1466) confirme à son tour le lien qui existe entre le 
mémoire de ce saint et la métropole ligure et ses habitants : 

 
Lo corpo del Batesto à dignato starssi 
Cum Genueissi tra homini del mundo, 
In loro aiuti sopra tuti li altri. 

 
Ces témoins, entre autres, donnent la raison de la fortune du 

prénom Jean-Baptiste à Gênes, qu’on peut vérifier d’une manière 
ponctuelle par sa fréquence historique et actuelle dans 
l’onomastique personnelle génoise à tous les niveaux sociaux, 
attribué soit à des individus de sexe masculin (dans les variantes 
Giovambattista, Battista, Giovanni Battista, Gio Batta ecc.)  ou 
féminin (dans la forme Battista). 

À son tour, la forme génoise (sans compter les variantes 
composées avec Jean) est Battista invariable au masculin et au 
féminin, avec ses variantes, ancienne et rurale, Battesto / -a , ou 
abrégée, Batta. Mais à partir du XVIIe siècle du moins, s’est 
affirmé la forme altérée Baciccia avec d’autre hypocoristiques et 
diminutifs, tel que Baciccin : dans la littérature en génois 
Baciccia est présent pour la première fois, que je sache, dans la 
première moitié de ce siècle.  

La forme Baciccia n’a aucune motivation d’ordre phonétique : 
elle nait évidemment comme variante affective, propre peut-être 
du langage des enfants, mais elle se popularise bientôt, aussi pour 
sa valeur phonosymbolique, et va perdre tout à fait sa connotation 
de sobriquet, pour se convertir, dans l’usage génois courant, en 
prénom à parte entière. 



 21 

 
5. L’histoire de l’identification collective des Génois par le 
prénom Baciccia parait remonter à son tour au XVIIe siècle, 
quand le peintre ligure Giovan Battista Gaulli (1639-1709), actif 
surtout à Rome, était connu dans cette ville avec le surnom il 
Baciccio (« che così in nostra genovese favella era comunemente 
denominato », Ratti 1769 : II,75): étant utilisé hors des confins de 
la Ligurie, il avait déjà, évidemment, une connotation ‘ethnique’.  

Au XVIIIe siècle, les Piémontais aussi avaient adopté le prénom 
Baciccia pour indiquer les Génois, en réponse aux appellatifs (très 
forts pour la plupart) que les Ligures utilisaient à son tour pour 
identifier ces voisins : un sonnet de propagande relatif à la guerre 
du 1746 est écrit en génois macaronique par un auteur sûrement 
piémontais avec le title O scorno de’ Bacciccini (« La honte des 
Bacciccini ») qui identifie, avec ce nom, l’ensemble des habitants 
de la République de Gênes (Scriba 1881) : cette utilisation par les 
populations limitrophes est confirmée, dans des temps plus 
récents, par les recherches du dialectologue Hugo Plomteux  ; au 
même temps, la valeur phonosymbolique du mot et son 
rapprochement avec ciccia « graisse » ont produit en Italie du 
Nord une extension du signifié dans le sens de « homme gras, 
paresseux, cagnard » (Battisti - Alessio 1950-1957 : I,397). Une 
auto-identification collective des Génois comme i Baciccia se 
verifie tardivement et n’a pas eu du success : la tentative locale de 
créer un véritable personnage de comédie avec ce nom (la 
Ligurie, à différence d’autres régions italiennes, n’a pas de 
tradition dans ce sens), est limitée à un texte du dramaturge 
jésuite (1830-1911) Luigi Persoglio (Persoglio 1893, cfr. TOSO 
2009 : VI,155-159).  

Au contraire, le sobriquet Baciccia utilisé pour indiquer les 
Génois s’est enraciné dans l’usage en Argentine et 
particulièrement à Buenos Aires, où les modalités d’implantation 
de la colonie ligure ont été, on l’a déjà observé, pour certains 
aspects très semblables à celles qui ont caractérisé la présence des 
Bachin à Marseille (Toso 2005b) : on constate là-bas un certain 
usage du prénom entre émigrés et descendants d’émigrés, mais, ce 



 22 

qui est plus important, les dictionnaires du lunfardo et de 
l’espagnol du Rio de la Plata enregistrent d’une manière 
systématique le mot Bachicha pour indiquer les Génois ou 
comme sobriquet qui s’est étendu aux Italiens en général, qui 
d’une manière massive, provenant de tout le pays, se sont agrégés 
à la première vague de l’immigration génoise. Même pour cette 
raison le parallèle avec le cas de Marseille est évident aussi ; sans 
compter que Bachicha est un mot bien documenté, avec une 
certaine variété de signifiés en Uruguay, au Chili, en Equateur et 
dans d’autres pays d’Amérique Latine.   

 
6. L’usage du sobriquet Bachin pendant le XIXe siècle parait donc 
lié à l’histoire de l’identification des Génois par le prénom 
Baciccia (surtout dans des contextes d’émigration et de 
colonisation), et son interprétation traditionnelle trouve dans cet 
usage des correspondances ponctuelles. 

Si d’un point de vue strictement étymologique la question ne 
pose pas de problèmes, il reste à préciser (mais tout considéré, ce 
n’est qu’un détail peu significatif) si la forme du provençal et du 
français régional est une sorte d'abréviation du diminutif Bacicin, 
comme soutenaient Gélu et Mistral, ou si on doit penser plutôt à 
un diminutif de la variante Bac(c)i, qui à son tour, on l’a vu, est 
présente dans la tradition génoise, y jouant toujours un certain 
rôle identifiant.  

À ce propos il faut souligner que la variante Bacci se considère 
aussi à la base des noms de famille Bacci, Baccini e Baccino 
(Caffarelli - Marcato 2008 : 124-125) du moins quant à leur 
diffusion dans l’aire ligure (Baccino est presque endémique de la 
zone de Savone) : ce que nous fait incliner plutôt vers une 
dérivation de la forme abrégée que du diminutif Baciccin.   

 
7. On a déjà rencontré (note 14) d’autres sobriquets qui pour le 
passé étaient en usage à Marseille, en concurrence avec Bachin, 
pour indiquer les Génois. Des informations incontrôlables, sur le 
web, attribuent aux Ligures en particulier, à l’origine de son 
usage, même le sobriquet de cacou, qui aurait désigné « à la base 



 23 

et de façon péjorative les immigrés italiens, souvent originaires de 
Gênes, au XIXe siècle », et qui aujourd’hui a le signifié assez 
générique de « quelqu’un de douteux avec un fort look » , et de « 
frimeur, fanfaron. Un cacou est soit un petit voyou, soit un 
frimeur : en voilà une voiture de cacou » .  

À la différence de Bachin, l’ancienne attribution aux Génois de 
ce sobriquet ne peut compter sur une documentation historique, et 
même si l’article cité de la Wikipédia affirme (sans mentionner le 
lieu précis) que « selon Victor Gélu, le mot viendrait du diminutif 
génois du prénom Francesco soit càcu », on soupçonne que son 
auteur ait confondu ce mot cacou  avec la forme quècou 
« voleur », glosé par Gelu comme 
 
diminutif Génois de Francesco. Dans leur haine sauvage contre 
les Bachin, les Marseillais de la vieille souche ont trouvé piquant 
de faire de ce prénom, très commun chez les Liguriens, le 
synonyme de voleur (Gelu 1856b : 334). 
 

Le mot cacou, qui très probablement s’est diffusé de façon 
récente car on ne le retrouve pas dans les répertoires du provençal 
du XIXe siècle ni dans les recueils récents de régionalismes, n’a 
jamais été référé aux Génois en particulier : même quècou, si est 
peut-être une forme d’origine génoise, comme soutenait Gélu 
(mais il faut avouer que la forme Checco n’est pas exclusivement 
ligure), dans son signifié de « voleur » ne parait associé à une 
détermination ‘ethnique’ en particulier. Quant à l’association de 
cacou à l’ancien français cagou (1436), cagot (sec. XV) qui 
signifiait à l’origine « lépreux blanc » (Dubois - Mitterrand - 
Dauzat 1998 : 113), elle me parait douteuse soit du point de vue 
de la sémantique (tout en considérant la complexité de l’histoire 
de ces formes), soit pour la phonétique, car l’absence de 
sonorisation de -k- plaide plutôt pour une provenance italienne.  

À ce propos il faut probablement instituer un parallèle avec 
l’italien populaire càccaro, qui n’est pas recensé dans les 
dictionnaires mais qui a un signifié à peu près identique à celui du 
mot marseillais, de « personne qui aime faire parade d’un luxe 



 24 

excessif, qui se comporte d’une manière sans tenue et rustre » : 
ces caractéristiques sont attribuées, dans l’usage qu’on fait de ce 
mot en Italie du Nord, aux personnes originaires des régions du 
Sud de la Péninsule. On observera aussi des parallèles dialectaux, 
comme dans le cas du sicilien cacaruni « vaniteux » (Piccitto 
1977-2002 : I,503), du toscan càcaro, càchero, du monferrin 
càcara « blague », du vénitien càcare « bavardage » (d’un thème 
phonosymbolique kak(k)- selon Pfister 1979ss. : IX,229), ou du 
romagnol cacaròn « ce qui parle avec animation de choses vaines 
étant un incapable », toscan càccole « bavardage », napolitain 
càcchera « sornette, blague », de cacca (Pfister 1979ss. : IX,369).  

 
8. Peut-être cacou fait partie de cette poignée de mots argotiques 
et dialectaux qui sont entrés dans le slang marseillais pendant les 
dernières phases de l’immigration italienne : si j’ai insisté sur son 
histoire en particulier, c’est surtout pour introduire un thème 
significatif, en conclusion de ces notes, sur les vicissitudes 
linguistiques des Génois à Marseille. À la différence que, dans 
d’autres contextes où l’on peut documenter une forte immigration 
ligure, il semble que les Bachin n’aient pas introduit un héritage 
lexical important dans la langue qu’ils ont fini par adopter.  

Il est vrai que manque à ce propos une enquête systématique, 
surtout en diachronie : mais le cadre des italianismes, qui sont 
relativement nombreux dans le dialecte et dans le français 
régional de Marseille (Blanchet-Gasquet Cyrus 2004, Blanchet 
1991), ne laisse pas entrevoir un apport génois particulièrement 
significatif : on compte beaucoup de mots qui ont une diffusion 
très large dans en Italie ou qui sont plutôt connus de temps en 
temps dans l’aire méridionale ou septentrionale : on a déjà vu par 
exemple que la forme quècou attribuée par Gélu au génois en 
particulier est un hypochoristique de diffusion très large, et on 
peut dire le même d’un mot comme chiapacan, tchiapacan (que 
Blanchet 1991 : 35 attribue au piémontais, mais qui pourrait être 
aussi tant ligure que lombard…), sans compter qu’il y a beaucoup 
de mots que le fond lexical du provençal partage avec les 



 25 

dialectes de l’Italie du Nord-Ouest et de la Ligurie, et qui ont un 
aspect phonétique semblable dans tous ces idiomes .   

Certes, si les attributions traditionnelles ont une valeur 
significative, il est bien possible que le commentaire de Gélu sur 
quècou revèle en connaissance de cause un lien de ce mot avec le 
milieu ligure en particulier, ou que l’on doit considérer chiapacan 
comme un mot piémontais pour le fait que « cette activité était en 
général menée par des immigrés piémontais pauvres » (Blanchet 
1991 : 35-36) : si on admet ce procédé, on peut alors référer au 
génois même le mot menestro « potage à la julienne, des Génois » 
selon Gelu 1856b, ou gnòqui genovesa, qui sont originaires 
« d’Italie, notamment de la région de Gênes d’où les travailleurs 
immigrés nous les ont amenés à la fin du XIXe siècle et au 
commencement du XXe siècle » ; et on peut même adjoindre à la 
série de mots d’origine génoise relatifs à l’alimentation un terme 
comme panisso, panisse « pâte de farine de pois-chiche que l’on 
vend en tranches et que l’on consomme frite » (Blanchet 1991 : 
83) : en effet ce n’est pas seulement le nom, mais aussi ce mets 
dans son usage traditionnel qui trouve pleine correspondance en 
Ligurie plus qu'ailleurs (Petracco Sicardi - Toso 1985-1992 : 25).  
 

On peut considérer plus sûre l’attribution au ligure du mot cado 
« crêpe de farine de pois-chiche », connu à Toulon en particulier 
et francisé en cade (Blanchet 1991 : 30) : ce mets correspond à la 
farinata (fainâ) génoise, qu’on a vu diffusée à Marseille selon 
Campolonghi 1902 : il s’agit d’un plat populaire très présent dans 
tous les contextes d’immigration ligure des siècles XVIIIe-XIXe : 
par exemple à  Buenos Aires (où il conserve le nom fayná), où à 
Nice (où le nom local, soca, Blanchet 1991 : 103, est emprunté 
d’une autre forme ligure a sciòcca, Casaccia 1876 : 676) ; et 
même à Gibraltar, où il a assumé le nom espagnol de calentita. Ce 
dernier trouve une correspondance parfaite avec le nom provençal 
et nous aide à reconnaître son origine génoise : cado en effet n’est 
que la forme phonétique génoise pour « chaude » (câda, 
provençal caudo), et les dénominations de Gibraltar et de Toulon 



 26 

s’expliquent avec facilité, par le fait que la farinata, pour être 
appréciée, doit être consommée bouillante.  

La spécialisation sémantique de l’adjectif ligure « chaud », qui 
en vient à désigner un certain plat en particulier, suggère que 
certains mots génois ont été modifiée dans leur signifié en langue 
argotique, tout en perdant complètement le sens originaire : il 
s’agit d’un phénomène que l’on trouve dans les ligurismes du 
lunfardo en Argentine, où très souvent on reconnait un mot 
génois pour son signifiant, alors que le signifié a tout à fait 
changé. 

Le mot marseillais massacan par exemple, signifie d’un côté 
« bloc de Pierre » (Blanchet 1991 : 75),  « caillou brut » (GÉLU 
1856b), mais il vaut aussi « lourdaud, butor, maladroit, stupide », 
ce qui est un insulte : si dans son premier signifié le mot 
appartient à une tradition locale ancienne et très bien documentée 
(Von Wartburg 1922ss : VI 511b, 513b), c’est seulement dans 
l’aire ligure que ce mot à l’origine peu connue en est venu à partir 
du Moyen Âge à désigner un métier, celui du « maçon » 
(Plomteux 1975 : 644, Petracco Sicardi - Toso 1985-1992 : 153). 
Il faut donc penser que le deuxième signifié est, à Marseille, le 
résultat du passage du mot génois au sens non plus de « maçon » 
en général, mais de travailleur maladroit ou incompétent, celui qui 
acceptait de s’employer pour un salaire très modéré. 

En tout cas, on peut affirmer qu’au faible prestige social des 
Génois correspond, dans le Marseille du XIXe siècle, une 
faiblesse substantielle de leur idiome : le génois était bien sûr la 
langue de l’usage familier et communautaire dans ce groupe 
fermé, mais il ne s’étendait pas à ceux qui entraient en contact 
avec ses locuteurs, même quand il aurait pu représenter un argot 
technique et professionnel, comme à Buenos Aires dans le milieu 
portuaire, ou à Gibraltar entre les pêcheurs.  

Tout cela nous explique, en effet, que l’unique mot technique 
emprunté au génois par le marseillais soit gantchou, un substantif 
qui à l’origine indiquait un accessoire typique des portefaix du 
port, dont l’usage (propre et impropre…) vient décrit dans le 
conte de René Merle et dans cette détaillée définition de l’article 



 27 

cité de Wikipédia : 
 
Le gantchou, à l’époque où les dockers, les livreurs portaient les 
sacs de farine, de blé ou de charbon sur le dos, était un gros 
crochet de fer très acéré et muni d’une poignée perpendiculaire, 
qu’on plantait dans la gorge du sac pour le saisir et le soulever ; le 
gantchou était porté en permanence dans la large ceinture de 
flanelle que les travailleurs de force enroulaient autours de la 
taille pour protéger les vertèbres lombaires qu’on appelait taïolle, 
il servait souvent d’arme en cas de bagarre ou d’agression.  

 
La correspondance totale avec les usages diffusés dans le port 

de Gênes et l’aspect phonétique qui renvoie à l’aire ligure (pour le 
-ou finale atone en particulier), nous laissent penser que ce mot à 
l’origine mal connue, mais de très diffusé dans la Méditerranée, 
air pénétré dans le dialecte de Marseille par le milieu des 
portefaix génois. 

 
9. À son tour, l’émigration de retour n’a pas introduit dans le 

lexique génois un contingent significatif de mots marseillais : à 
l’arrière-plan d’une osmose lexicale ancienne et constante entre 
Provence et Ligurie, on reconnaît un mot seulement, actuellement 
diffusé dans l’argot des travailleurs du port de Gênes, que l’on 
peut lier avec une certaine probabilité à l’histoire des Bachin.  

Dans les ports ligures le cagnaru est une « toile cirée » ou un 
« vêtement impermeable » (Cuneo - Petracco Sicardi 1997 : 74, 
131, 148) ; il est une « bâche sur l’écoutille ou sur une 
passerelle » à Savone (Besio 1996 : 33) et à Carloforte 
(communauté de langue tabarquine en Sardaigne) il indique une 
« tente, une bâche que l’on pose sur les cargaisons libres quand le 
navire est amarré, pour les protéger contre le soleil » (Toso 2004 : 
369) : l’empan du mot est très inhabituel, ce qui fait soupçonner 
qu’il soit une adaptation du provençal cagnard « qui désigne un 
endroit exposé au soleil et abrité du vent, appelé ainsi parce qu’il 
rendait cagnard, c’est à dire paresseux, engourdi, somnolent », 
mais, ce qui importe ici, « la cabane en tôle exposée en plein 



 28 

soleil, qu’on utilisait dans les régiments disciplinaires de la légion 
et des régiments d’Afrique, pour enfermer les punis et les 
prisonniers » (Wikipédia, cit.). 

Cette dernière acception fait penser à une ancienne 
spécialisation du mot provençal dans le milieu portuaire 
marseillais, indiquant une toile cirée utilisée dans des lieux 
« cagnards » pour abriter les marchandises : ce signifié s’est donc 
diffusé en Ligurie, où il a développé d’autres spécialisations. 

 
10. Le bilan linguistique de la présence des Bachin génois à 
Marseille dans le XIXe siècle n’est donc particulièrement 
significatif, à la différence de celui d’autres minorités 
« portuaires » ligures de la même période. La dévaluation sociale 
des immigrés et la réactivité du milieu urbain environnant est 
fortement corrélée à la spécialisation professionnelle qui les 
caractérisait : dans d’autres contextes migratoires ce facteur a 
favorisé l’adoption du génois comme argot technique par ceux 
appartenants à d’autres groupes ethniques, ce qui a permis la 
transmission à la langue locale d’un nombre significatif 
d’emprunts ligures. 

À son tour, l’immigration à partir des autres régions italiennes, 
qui s’est produite après la vague génoise, a eu pour conséquence 
un délayage du marquage linguistique (et pas uniquement 
linguistique) génois dans une « italianité » plus générique, où la 
composante ligure est restée peu visible, tandis que (comme l'a 
bien montré Blanchet, 2004b) la capacité d’assimilation du milieu 
local a favorisé à son tour l’assomption de cette « italianité » en 
tant que composante essentielle dans la formulation de 
l’« identité » marseillaise contemporaine. 

 
 
Le cas du surnom de Bachin, enduré comme une honte quand 

son usage était vivant, peut servir aujourd’hui pour souligner, par 
une mémoire retrouvée qui lui donne désormais une valeur 
affective, les enseignements qu'offre l'histoire « immergée » et 
difficile d’une intégration, histoire qui reste riche d'enseignement 



 29 

pour la réalité contemporaine et pas uniquement sur le plan 
linguistique. 

 
Fiorenzo Toso 

Université de Sassari 
 

 
Bibliographie 

 
ABAD DE SANTILLÁN, D. (1976), Diccionario de Argentinismos 

de ayer y de hoy, Buenos Aires, Tipografia Editora Argentina. 
ACCAME, P. (1888), Frammenti di laudi sacre in dialetto ligure 

antico, dans « Atti della Società Ligure di Storia Patria », 19, pp. 
547-572. 

APROSIO, S. (2001-2003), Vocabolario ligure storico-bibliografico, 
Savona, Società Savonese di Storia Patria.  

ARCHER, E.G. (2006), Gibraltar, Identity and Empire, London, 
Routledge. 

ARRAZOLA, R. (1953), Diccionario de modismos argentinos, 
Buenos Aires, Editorial Colombia. 

BAGNASCO, R. - BOCCALATTE, N. - TOSO, F. (éds., 1997), La 
raxone de la Pasca. Opus aureum et fructuosum, Recco, Le Mani. 

BARNABÀ, E. (1994), Aigues-Mortes, una tragedia 
dell’immigrazione italiana in Francia, Torino, Edizioni Edit 
Service. 

BATTAGLIA, S. (1961-2002), Grande dizionario della lingua 
italiana, Torino, UTET.  

BATTISTI, C. - ALESSIO, G. (1950-1957), Dizionario etimologico 
italiano, Firenze, Giunti-Barbèra. 

BECCARIA, G.L. (éd., 2009), Lingue e linguaggi, vol. II de La 
Cultura Italiana diretta da Luigi Luca CAVALLI SFORZA, 
Torino, UTET 2009. 

BERNARD, V. (2000), Bagatóuni (1894) édition bilingue, traduction 
française de Paul Souchon (1902), Nice, Alandis.  

BESIO, G.B.N. (1996), Dizionario del dialetto savonese, Savona, 
Edizioni Liguria. 

BIOT, A. (2000), Valère Bernard utopiste 



 30 

HYPERLINK"http://www.abacoc.net/Recherche%20PDF/Bernard.pdf" 
http://www.abacoc.net/Recherche%20PDF/Bernard.pdf, vérifié 11 juillet 2010. 

BLANCHET, P. (1991), Dictionnaire du français régional de 
Provence, Paris, Bonneton ; Id. (2004a), Le parler de Marseille et 
de Provence, Paris, Bonneton ; Id. (2004b), « Destructuration et 
restructuration des identités culturelles : les exilés italiens en 
Provence dans la première partie du XXe siècle », dans Dialogues 
politiques. Revue Plurielle de Science Politique,  

 HYPERLINK"http://www.la-science-
politique.com/revue/revue3/fichier14.htm"http://www.la-science-
politique.com/revue/revue3/fichier14.htm;  

BLANCHET, P. - GASQUET CYRUS, M. (2004), Le marseillais de 
poche, Channevière-sur-Marne, Assimil France. 

BONIFASSI, G. (2003), La presse régionale de Provence en langue 
d’Oc : des origines à 1914, coll. Du CEROC, n° 12, Paris, Presses 
de l’Université de Paris-Sorbonne.  

CAFFARELLI, E. (2009), L’onomastica personale, dans BECCARIA 
2009: 269-331. 

CAMPOLONGHI, L. (1902), Una vita d’esilio, Savona, Tip. Ligure. 
CASACCIA, G. (1876), Dizionario genovese-italiano. II ed., Genova, 

Schenone. 
CAVALLI, G.G. (1745), Cittara Zeneize […] ricorretta, acccresciuta 

e presentata al Serenissimo Lorenzo de Mari…, Genova, Franchelli. 
CAVILLA, M. (1978), Diccionario Yanito, Gibraltar, Medsun. 
CHERUBINI, F. (1839-1843), Vocabolario milanese-italiano, 

Milano, Imperial-Regia Stamperia. 
CHIAPPARA, E. (1978) Lexicón Lunfa, Montevideo, in proprio. 
CHIORBOLI, J. (éd., 1991), Corti 90. Actes du colloque international 

des langues polynomiques (Université de Corse, 17-22 septembre 
1990), Corti, Université.  

CINEL, D. (1982), From Italy to San Francisco. The immigrant 
experience, Stanford, Stanford University Press. 

COROMINAS, J. (1967), Breve diccionario etimológico de la lengua 
castellana, Madrid, Gredos. 

CORTELAZZO, M. - ZOLLI, P. (1979-1988), Dizionario etimologico  
della lingua italiana, Bologna, Zanichelli.  

CUNEO, M. - PETRACCO SICARDI, G. (1997), Vocabolario delle 
parlate liguri. Lessici speciali 2, II, Mare, pesca e marineria, 
Genova, Consulta Ligure. 



 31 

DE MAURO, T. (1999), Grande dizionario italiano dell’uso, Torino, 
UTET 

DUBOIS, J. - MITTERRAND, H. - DAUZAT, A. (1998), 
Dictionnaire étymologique et historique du français, Paris, 
Larousse. 

DUROSELLE, J.B. - SERRA, E. (éds., 1978), L’Emigrazione italiana 
in Francia prima del 1914, Milano, Franco Angeli. 

FELICI, I. (1996), « Marseille et l’Invasion italienne vue par Louis 
Bertrand. ‘Ribattiamo il chiodo’ », dans Babel. Revue de la Faculté 
des Lettres et Sciences Humaines de l’Université de Toulon et du 
Var, 1, pp. 103-131 ; Id. (2007), Chemins politiques et littéraires de 
l’émigration italienne à l’émigration en Italie, Synthèse pour 
l’habilitation à diriger des recherches, Université Sorbonne 
Nouvelle, Paris III.  

FRISONI, G. (1910), Dizionario moderno genovese-italiano e 
italiano-genovese, Genova, Donath. 

FUKASAWA, K. (2000), Les lettres de change et de commerce du 
Levant au XVIIIe siècle, dans MARZAGALLI - BONIN 2000, pp. 
61-80 

GAIDOZ, H. - SÉBILLOT, P. (1884), Blason populaire de la France, 
Paris, Librairie L. Cerf.  

GAMBERINI, L. - PONTE, G. (éd., 1998), Intermezzo a 3 con violini 
in lingua genovese, Genova, La Quercia. 

GARAVINI, F. (1970), La letteratura occitanica moderna, Firenze, 
Sansoni-Accademia.  

GASTAUT, Y. (éd. 2008), Enquête ACSE. Histoires et mémoires des 
migrations en région. Provence-Alpes-Côte d’Azur. Récit 
historique, Paris, Agence Nationale pour la Cohésion Sociale et 
l’Egalité  

(HYPERLINK "http://barthes.ens.fr/clio/acsehmr/pacar.pdf" 
http://barthes.ens.fr/clio/acsehmr/pacar.pdf, vérifié 10 juillet 2010).  

GELU, V. (1856a), Nouvè Grané, édition electronique,  
HYPERLINK http://sites.univ-provence.fr/tresoc/libre/integral/libr0282.pdf, vérifié 10 

juillet 2010) ; Id. (1856b), Chansons provençales de V.G. Deuxième 
édition considérablement augmentée, Marseille, Laffitte et Roubaud 
1856.  

GIULIANI BALESTRINO, M.C. (2000), L’Italia fuori dall’Italia. Gli 
Italiani in Cile, Genova, Bozzi.  



 32 

GOBELLO, J. - OLIVIERI, M.H. (2004), Novísimo diccionario 
lunfardo, Buenos Aires, Corregidor.  

GOURDIN, P. (2008), Tabarka. Histoire et archéologie d’un préside 
espagnol et d’un comptoir génois en terre africaine (XVe-XVIIIe 
siècle), Rome, École Française. 

GRIBAUDO, G. (1996), Ël neuv Gribàud. Dissionari piemontèis, 
Torino, Piazza.  

IVE, A. (1882-1885), « Prose genovesi della fine del secolo XIVe del 
principio del XV », dans Archivio Glottologico Italiano, 8, pp. 1-
97.  

KRAMER, J. (1986), English and Spanish in Gibraltar, Hamburg, 
Buske. 

LECCESE, A. (éd., 1997), Italy in Mind. An Anthology, New York, 
Powers. 

LEMOS RAMÍREZ, G. (1922), Ensayo de lexicografía ecuatoriana, 
Guayaquil, Colegio Nacional V. Rocafuerte.  

LOPEZ, R. - TÉMIME, E. (1990), Migrance. Histoire des migrations 
à Marseille. 2, L’expansion marseillaise et « l’invasion italienne » 
(1830-1918), Aix-en-Provence, Édisud, 1990. 

MARCENARO, G. (1987), Viaggiatori stranieri in Liguria, Genova, 
Janua Editrice. 

MARZAGALLI, S. - BONIN, H. (éd., 2000), Négoce, Ports et 
Océans. XVIe-XXe siècles. Mélanges offerts à Paul Butel, Bordeaux, 
Presses Universitaires de Bordeaux.  

MAURRAS, C. (1930), Quatre nuits de Provence, édition 
electronique, 
HYPERLINK"http://maurras.net/textes/2.html"http://maurras.net/textes/2.html, 
vérifié 10 luglio 2010.  

MEO ZILIO, G. (1963-1964), « Genovesismos en el español 
rioplatense », in Nueva Revista de Filología Hispánica, 17, pp. 245-
263. 

MERLE, R. (2005), « Victor Gelu : Chansons provençales et 
françaises, 1840. La Parabole de l'Enfant Prodige, ou du Réalisme 
marseillais », in OBRADORS OCCITANS EN PROVENÇA 2005; 
Id. (2006), « Le Ganchou », nouvelle, in AA.VV., De mer, de 
pierre, de fer et de chair. Histoires du Port Autonome de Marseille, 
Marseille, Cheminements, édition electronique, 



 33 

 HYPERLINK"http://www.rene-
merle.com/article.php3?id_article=180"http://www.rene-
merle.com/article.php3?id_article=180, vérifié 10 luglio 2010). 

MEYER-LÜBKE, W. (1972), Romanisches Etymologisches 
Wörterbuch, Heidelberg, Winter (V ed.). 

MILZA, P. (1978), L’intégration des Italiens dans le mouvement 
ouvrier français à la fin du XIXe et au début du XXe siècle : le cas 
de la région marseillaise, in DUROSELLE - SERRA 1978, pp. 
171-207. 

MILZA, P. (éd., 1986), Les Italiens en France de 1914 à 1940, Rome, 
École Française. 

MISTRAL, F. (1878-1886), Lou Tresor dóu Felibrige ou dictionnaire 
provençal-français…, Aix-en-Provence, Veuve Remondet-Aubin  
NIVELLE, N. (1991), « Comment au XIXe siècle les ‘Marseillais 
pur sang’ parlaient de leur langue », dans CHIORBOLI 1991, pp. 
355-360.  

OBRADORS OCCITANS EN PROVENÇA (2005), Cahiers critiques 
du patrimoine. Victor Gélu, 

 HYPERLINK"http://sites.univ.-provence.fr/tresoc/presso/integral/pres0259.pdf, verifié 
10 luglio 2010. 

OLIVIERI, G. (1851), Dizionario genovese-italiano compilato dal 
canonico G.O., Genova, Ferrando (II ed.).  

ORIOLES, V. - TOSO, F. (éds., 2007), Il Mediterraneo plurilingue. 
Atti del convegno di studi (Genova, 13-15 maggio 2004), vol. 14 de 
Plurilinguismo. Contatti di lingue e culture (numéro 
monographique).  

PANDIANI, E. (1905), « Un anno di storia genovese (Giugno 1506-
1507), con diario e documenti inediti », dans Atti della Società 
Ligure di Storia Patria, 37, pp. 1-716.  

PENDOLA, M. (2007), Gli Italiani di Tunisia. Storia di una comunità 
(XIX-XX secolo), Perugia, Editoriale Umbra 2007. - 

PERSOGLIO, L. (1893), Baciccia mainâ zeneise in Chinna. Dramma 
in 3 atti, Genova, Libreria Fassicomo. 

PETRACCO SICARDI, G. - TOSO, F. (1985-1992), Vocabolario 
delle parlate liguri, Genova, Consulta Ligure.  

PFISTER, M. (1979ss.), Lessico etimologico italiano, Wiesbaden, 
Reichert.  

PICCITTO, G. (1977-2002), Vocabolario siciliano, Catania-Palermo, 
Centro di Studi Filologici e Linguistici Siciliani.  



 34 

PLOMTEUX, H. (1975), I dialetti della Liguria orientale odierna. La 
Val Graveglia, Bologna, Pàtron.  

RATTI, C.G. (1769), Delle vite de’ pittori, scultori ed architetti 
genovesi, Genova, Casamara. 

SCRIBA, G. (1881), « La guerra del 1746 giusta la poesia del 
tempo », dans Caffaro, 2 dicembre, p. 3. 

STAMMERJOHANN, H. (2007), Giudizi sul dialetto genovese, in 
ORIOLES - TOSO 2007, pp. 287-298. 
TÉMIME, E. (1985), « Marseille, ville de migrations », in 
Vingtième Siècle. Revue d’histoire, 7, pp. 37-50. 

TOSO, F. (éd., 1992) = POGGI, G. (attribuito), Ginna de 
Sampedænna. Romanzo, Recco, Le Mani (I ed. 1883) ; Id. (1995), 
« Appunti per una storia della parola figùn », dans  Intemelion. 
Cultura e territorio, 1, pp. 83-96; Id. (2004), Dizionario 
etimologico storico tabarchino. Vol. I, Udine, Centro Internazionale 
sul Plurilinguismo; Id. (2005a), « Il dialetto figun della Provenza », 
dans La France latine. Revue d’études d’oc, 141, pp. 31-103 ; Id. 
(2005b), Xeneizes. La presenza linguistica ligure in America 
Meridionale, Recco, Le Mani ; Id. (2007), Obsolescenza linguistica 
e sopravvivenze lessicali: la Caleta a Gibilterra, dans ORIOLES - 
TOSO 2007: 299-321 ; Id. (2008), Linguistica di aree laterali ed 
estreme. Contatto, interferenza, colonie linguistiche e «isole» 
culturali nel Mediterraneo occidentale, Udine, Centro 
Internazionale sul Plurilinguismo ; Id. (2009), La letteratura ligure 
in genovese e nei dialetti locali. Profilo storico e antologia, Recco, 
Le Mani. 

VEGLIANTE, J.C. (1986), Pour une étude de la langue des Italiens 
en France, dans MILZA 1986, pp. 111-139. 

VIGNA, G. (1876), « Due opuscoli inediti di Jacopo da Varagine », 
dans Atti della Società Ligure di Storia Patria, 10, pp. 457-491. 

VON WARTBURG, W. (1922ss), Französisches etymologisches 
Wörterbuch, Bonn-Leipzig-Tübingen-Basel, Klopp.  

WINDLER, C. (2002), La diplomatie comme expérience de l’autre. 
Consuls français au Maghreb (1700-1840), Genève, Droz. 

  
 

NOTES 
 



 35 

 Cfr. entre autres, pour cette période, les observations et la 
documentation apportée par FUKASAWA 2000. La collaboration 
très étroite des marchands ligures et provençaux fut à la base de 
l’issue internationale du tissu dit « bleu de Gênes » (jeans), 
produit à l’origine en Ligurie et commercialisé en particulier par 
des machands de Nîmes (denim c’est le nom d’une variété de ce 
tissu) vers l’Amérique du Nord (CORTELAZZO - ZOLLI 1979-
1988 : I,149, DE MAURO 1999 : II,524). 
 L’île de Tabarka, en Tunisie, à partir de la moitié du XVIe siècle 
constituait une colonie de corailleurs ligures et un centre de 
grande importance pour les commerces au Maghreb, en 
concurrence directe avec les comptoirs plus instables de La Calle 
et du Cap Nègre (GOURDIN 2008). Entre 1738 et 1741 la 
diaspora de sa population provoquait la fondation de colonies en 
Espagne et en Sardaigne (où l’on parle encore aujourd’hui une 
variété de génois), et cette circustance favorisa l’expansion des  
commerces des Français avec l’Afrique du Nord. 
 Il faudrait même rappeler, pour l’histoire des relations entre la 
Ligurie et la Provence dans les siècles derniers, la présence 
génoise à Nice et dans les autres ports de la Côte d’Azur (Antibes, 
Cannes et Saint-Tropez en particulier), qui eut néanmoins des 
échos linguistiques différents en raison de la proximité 
géographique et des modalités d’implantation, liées au 
développement du cabotage au long de la côte. 
 Dans le roman en génois Ginna de Sampedænna de Giuseppe 
Poggi, évoquant en 1883 les vicissitudes de la plus ancienne 
émigration ligure en Argentine et au Brésil, on décrit les 
instructions qui reçoit le protagoniste désireux de rejoindre 
l’Amérique sans laisser à Gênes trace de soi : « Inveçe 
d’imbarcâse in sciô vapô chi partiva pe-o Rio Janeiro, o gh’à dïto 
ch’o pigge un biggetto de passaggio pe Marseggia in sce un tro 
vapô e che à Marseggia o l’aiveiva trovòu co-a màscima façilitæ 
chi gh’avieiva procuòu un passapòrto pe-o Rio Janeiro […]. A-a 
doménega mattin o Loensin o l’ëa à Marseggia ; e a-i primmi de 
novembre o desbarcava a-o Rio Janeiro » (TOSO 1992 : 274). 



 36 

HYPERLINK"http://guillotine.voila.net/Palmares1871_1977.html
"http://guillotine.voila.net/Palmares1871_1977.html, verifié 11 
juillet 2010. 
 Cet autre sobriquet méprisant, à la lettre ‘crapauds’, renvoyait 
aux Piémontais ; on le fait dériver du mot provençal 
correspondant (BLANCHET 1991 : 19), mais il faut signaler son 
homophonie avec le mot piémontais (GRIBAUDO 1996 : 70) : on 
ne peut donc exclure une dérivation de ce sobriquet (comme on 
verra pour le cas de Bachin) du patois même de ceux qu'il 
désignait. Même babi, comme bachin, s’est popularisé par la suite 
comme désignation collective des Italiens : « Ce mot babi garde 
aujourd’hui encore, dans la région marseillaise, une certaine 
vivacité non pas dans l’emploi mais dans le souvenir. Le 
dictionnaire de provençal moderne élaboré par Philippe Blanchet 
(BLANCHET 2004) atteste de l’usage moderne de cet appellatif » 
(FELICI 2007 : 95). 
 Les Italiens résidents à Marseille étaient 16.000 en 1851, 30.000 
en 1866, 49.000 en 1876, 55.000 en 1879, 70.000 en 1891, 97.000 
en 1911, jusqu’à représenter entre 10 et 20% de la population de 
la ville et entre 80 et 90%  des étrangers (TÉMIME 1985 : 40, 
LOPEZ - TÉMIME 1990 : 70). Nombreux furent les épisodes 
d’intolérance contre ces immigrés, à partir des « Vêpres 
marseillaises » de 1881, aux affrontements entre Français et 
Italiens après l’assassinat du président Sadi-Camot par un 
anarchiste italien en 1894, l’année après le grave épisode 
d’Aigues-Mortes (BARNABÀ, 1994). 
 L’écrit polémique le plus connu contre l’immigration italienne 
est le roman à thèse L’invasion, de Louis Bertrand (1866-1941), 
publié en 1907. 
 À propos de l’intégration linguistique et sociale des immigrés 
italiens, cfr. surtout MILZA 1978, VEGLIANTE 1986. 
 Cette observation regarde par exemple Tunis, Buenos Aires, 
Gibraltar et San Francisco, villes toutes où une immigration 
italienne massive, au cours du XIXe siècle, est précédée de 
quelque dizaine d’années par l’enracinement de colonies ligures, 
qui vont donner une contribution décisive au coloriage de 



 37 

l’« italianité » locale. Cfr. entre autres PENDOLA 2007 pour 
Tunisi, TOSO 2005b pour Buenos Aires, ARCHER 2006 pour 
Gibraltar, CINEL 1982 : 212-221 pour San Francisco. 
 Ce texte est rapporté en annexe à MERLE 2005. 
 Tout cela explique en particulier comme, en Gélu, la référence 
aux Génois soit le terme de parangon pour souligner sa propre 
antipathie vers les autres composantes du Melting Pot marseillais. 
Cfr. à ce propos la glose à Francïò en annexe au roman Nouvé 
Grané (GÉLU 1856a) : « Natif ou habitant du nord de la France. 
Qui parle le français avec l’accent du Nord. Jusqu’à la conquête 
d’Alger, le Francïot a été souverainement antipathique aux 
Provençaux, et surtout au Marseillais pur-sang. Il n’y avait guère 
que le Génois qui inspirât à ces derniers une aversion plus grande, 
et après le Gavot du Queiras, c’était encore le Francïot qui leur 
paraissait le plus ridicule des enfants d’Adam. À la vérité, le 
Francïot, de son côté, rendait avec usure au Marseillais, haine, 
dédain et raillerie... Au reste, depuis 1832, les choses ont bien 
changé. Les vieux Marseillais sont maintenant tout-à-fait 
débordés par les Francïots ; et ce nom, jadis si honni, n’a presque 
déjà plus cours, sauf dans quelques ruelles aux environs de 
l’Oratoire ». 
 Dans les notes lexicales à son roman Nouvé Grané Gélu avait 
glosé dans ces termes la dénomination populaire du quartier : 
« Désignation populaire des vieux quartiers de Marseille, et 
surtout du sale quartier des Grands-Carmes, sur la colline au Nord 
du Vieux Port, espèce de Ghetto immonde, aujourd’hui habité 
presque en entier par des Génois. C’est probablement de ces 
émigrants liguriens que nous vient cette appellation moitié arabe, 
moitié italienne de Bagatouni » (GÉLU, 1856a). L’origine du 
nom Bagatouni est incertaine, mais en tout cas elle ne reflète pas 
un lien étymologique avec des mots génois en particulier. 
 Les mots cités sont enregistrés par MISTRAL 1878-1886 comme 
du provençal, mais, sauf le cas de piafo, trouvent des 
correspondances pleines en français aussi : filou « filou » 
(I,1134), piafo « homme fringant, fashionable, gaillard ; polisson, 
filou, vaurien ; truand, pitaud, rustre » (II,564) ; polisson 



 38 

« polisson » (II,613), rustre « rustre » (II.824). 
 La perception des différences régionales à l’intérieur de la 
communauté italienne par les Marseillais  « pur-sang » était 
changée avec l’évolution de l’immigration: dans ce sens, « la 
terminologie xénophobe change progressivement. Le ‘Napolitain’ 
remplace le ‘Piémontais’ dans cette singulière échelle des 
valeurs » (LOPEZ -TÉMIME 1990 : 72), pour le fait que les 
Piémontais, installés à Marseille d’une époque plus ancienne, 
étaient désormais mieux intégrés. Il faut ajouter que les Italiens 
du Nord communiquaient aux Marseillais leur propre antipathie 
vers les Méridionaux : un intellectuel italien comme 
CAMPOLONGHI 1902: 72, observe de son part comme « les 
nervi, comme on appelle alors à Marseille les délinquants, 
viennent tous […] des provinces du sud de l’Italie » (FELICI 
2007 : 94).  
 « Soit : Pierre-Peau / tes mollets / sont pleins de sciure / Pierre-
Peau / tes mollets / de sable sont pleins... La chanson provençale 
traditionnelle nomme Isabeau au lieu de Pierre-Peau » (N.d.A.). 
 La source de Maurras, en rapportant le proverbe sur la sagacité 
des Génois, c’est MISTRAL 1878-1886 : II,46, s.v. genouvés, 
ginouvés : « Pèr troumpa ’n judiéu fan quatre crestian; pèr un 
genouvés fan quatre judiéu ». 
 « Feuille volante, Lou Désespoir de Misé Blesquin, vo la 
Démoulitien deis vieis quartiers. Paroles de J. Gal. Chanté par M. 
David, au Casino. Graphie originale » (N.d.A.). 
 
 Mistral enregistre aussi des derives : « BACHINAIO, s.f. ‘Les 
Génois et Génoises, à Marseille’, v. Genouvès : Carriero dei 
Bachinaio (LOU TRON DE L’ER); BACHINAS, -ASSO, s. 
‘Vilain Génois, grosse Génoise’: Es uno soto clico aquélei 
Bachinas (F. ARNAUD) ». Sa note etymologique a été copié sans 
citer ses origines directes et indirectes par GAIDOZ – SÉBILLOT 
1884 : 355 : « Bachin, bachino Soubriquet des Génois qui vont 
travailler à Marseille. Les Génois ont presque tous le sobriquet de 
Jean-Baptiste : dans le dialecte de G⎢nes, Baptiste se dit 
Bachichin, et par abréviation Bachin. Parla Bachin, c’est parler le 



 39 

patois de Gênes ». On notera néanmoins la differente perspective 
de ces auteurs (les Génois vont, et non viennent) et la substitution 
gratuite de prénom avec sobriquet. 
 D’après STAMMERJOHANN 2007 : 291, qui reprend à son tour 
le texte de LECCESE POWERS 1997 : 73. La traduction 
italienne du récit de voyage se lit dans MARCENARO 1987 : 86-
100. 
 À propos de la translation des reliques de Myra en Lycie à la 
cathédrale génoise (1099) il y a une tradition ininterrompue à 
partir du texte de Jacques de Voragine, Istoria sive legenda 
translationis beatissimi Iohannis Baptiste (VIGNA 1876).  
 Prière en vulgaire génois dediée à saint Jean-Baptiste, moitié du 
XIVe siècle, manuscrit de Pietra Ligure édité par ACCAME 
1888 : 551. L’importance du culte de ce saint au Moyen Âge est 
confirmée par les différentes rédactions d’une Vie en prose 
vulgaire génoise (cfr. IVE 1882-1885 entre autres).  
 Lode dei Genovesi, dans un Opus aureum et fructuosum de la 
moitié du XVe siècle, édité dans le premier incunable génois, du 
1473 (BAGNASCO - BOCCALATTE - TOSO 1997 : 46). 
 Gio Batta naît de l’abréviation latine Io. Bap.ta : c’est une forme 
exclusivement ligure (dans le Veneto on connait la variante 
graphique Giobatta : CAFFARELLI 2009 : 290) : Gio Bata est le 
prénom du Bachin de Bagatouni, le roman de V. Bernard. 
 Pendant que le prénom Battistina est diffusé aussi dans le reste 
d’Italie, le féminin Battista me parait très peu connu hors de la 
Ligurie. Entre les personnages qui ont porté ce prénom il faut 
rappeler l’écrivaine religieuse et mystique Battista Vernazza 
(1497-1587). 
 Batesto est présent dans la forme Baptesto dans la Vie anonyme 
(XIVe siècle) de Saint Jean-Baptiste en génois (« lo beatissimo et 
gloriosso messer san Zoane Baptesto », IVE 1882-1885 : 30). 
Dans le génois urbain et littéraire Battesto survécut longtemps 
surtout en tant qu’hagionyme : ra Messa dro Batesto était pour 
Gian Giacomo Cavalli (1590 ca. – 1656), dans la première moitié 
du XVIIe siècle, la « première messe dans le Dôme près de l’autel 
de Saint Jean-Baptiste » (CAVALLI 1745 : 27 : mais cette 



 40 

édition, qui glose le signifié, souligne que ce mot n’était plus en 
usage dans la moitié du XVIIIe siècle). Dans un intermezzo de la 
moitié du XVIIIe siècle Battesto est déjà considéré une variante 
rurale (GAMBERINI - PONTE 1988). On observera que le 
classique CASACCIA 1876: 857 donne la forme Battista comme 
exclusivement féminine, avec le diminutif Battistinna, mais peut-
être s’agit-il d’une erreur. 
 Autre forme qui dépend de l’abréviation Bap.ta, attestée en 1507 
dans une chronique sur les évenéments de l’année (PANDIANI 
1905 : 347); sur cette variante s’est formé le diminutif féminin 
Battinna (PANDIANI 1905 : 405), qui fut très diffusé entre les 
dames de l’aristocratie génoise. 
 Baciccia et Baciccin sont les formes cités par CASACCIA 1876 : 
857, OLIVIERI 1851 : 550, et FRISONI 1910 : 296 ; Casaccia et 
Olivieri enregistrent aussi Ciccia e Ciccetta. Je connais aussi dans 
l’usage les formes abrégées ou altérées Ba(c)ci, Baciciòlla, 
Bacicetta, Ciccin, Cin etc. ; Bacì est diffusé surtout dans la 
Riviera di Ponente. 
 Le nom identifie plusieurs personnages et correspondants du 
poète Giuliano Rossi (1590ca. - 1654), auteur de poèmes 
d’occasion dédiés aux membres de l’aristocratie et de la haute 
bourgeoisie ligure. Sa production, très large, est toujours inédite 
pour la plus part, et reste consigné à une tradition manuscrite 
impressionnante. Pour les citations du prénom Baciccia on peut 
consulter par exemple le manuscrit II.1.12. de la Bibliothèque 
Berio de Gênes, par exemple aux cc. 87r. e 142r. 
 « En Italie septentrionale Baciccia signifie désormais ‘génois’ » 
(PLOMTEUX 1975 : 158). La dénomination Baciccia pour les 
Génois a fini pour se superposer à celle de Figoni, de plus 
ancienne documentation, qui se limite aujourd’hui aux territoires 
marginaux de l’aire ligure et qui est encore utilisée pour indiquer 
le dialecte ligure qui se parlait dans certains villages de la 
Provence orientale (TOSO 1995). 
 Le mot est connu en italien à partir du 1887 selon DE MAURO 
1999 : I,564 : cfr. aussi BATTAGLIA 1961-2002 : I,931 (bacìccia 
« nom qu’en l’Italie du Nord désigne le Génois » e « homme gras, 



 41 

gros dodu, très paresseux »), et par comparaison les formes 
piémontaises (GRIBAUDO 1996 : 71) et du lombard 
(CHERUBINI 1839-1843 : I,382) qui signifient « balourd, 
nigaud » : ce dernier signifié est lié probablement dû à l’antipathie 
traditionnelle entre les Ligures et les Septentrionaux. 
 On peut rappeler ici le compositeur Juan Bautista Deambroggio 
(1890-1963), très connu entre les aficionados du tango comme El 
Bachicha. 
 Cfr. entre autres ARRAZOLA 1953 : 31 (bachicha « extranjero 
de baja ralea. Dícese especialmente del italiano. De Baciccia, 
Bautista, en dialecto genovés ») ;  ABAD DE SANTILLÁN, 
1976 : 37 (bachicha « apodo que se da a los italianos, 
especialmente a los genoveses, por ser muy común entre ellos el 
nombre Bautista, Baciccia ») ; GOBELLO - OLIVIERI 2004 : 31 
(bachicha « persona italiana, principalmente si es genovesa ». Il 
faut observer que l’ethnique xeneise, zeneise, qui reflète la 
phonétique originale du mot ligure, est bien connu en Argentine 
avec son signifié de « génois » ; aujourd’hui pourtant il est utilisé 
surtout quand on fait référence « al club de fútbol Boca Juniors, 
por estar situado en el barrio de la Boca, de tradición genovesa » 
(GOBELLO - OLIVIERI 2004 : 340, cfr. aussi MEO ZILIO 
1963-1964 : 262). 
 CHIAPPARA 1978 : 65 : « bachicha del genov. Baciccia, de 
Bautista. En nuestro ambiente, es voz que se da como apodo 
cariñoso, y corrientemente se empleaesta palabra para nombrar al 
muchachón gordinflón, apocado e irresoluto, medio bagual, sin 
seso, como raviol de fonda » ; « bachichín genov. diminutivo de 
bachicha, chico que vive a la te criaste, medio tarambana o poco 
avivado, babieca o bastante palurdo » ; aussi selon MEO ZILIO 
1964-1965 : 247, en Uruguay le mot « ha perdido toda relación 
con los italianos » ; CHIAPPARA 1978 : 453 cite zeneise pour 
« genovés » y « aficionado del Boca Juniors ». 
 « À Valparaíso, à Santiago et dans toutes les villes d’une certaine 
importance du Chili les boutiques à l’ingros, et surtout au détail, 
étaient de propriété de Ligures, dont une grande partie s’appelait 
Jean-Baptiste, Baciccia selon leur idiome ; les boutiques étaient 



 42 

situées surtout à l’angle des îlots, et pour cette raison le Bachicha 
de la esquina s’est popularisé dans le paysage et dans le langage, 
indiquant le détaillant à l’angle […] toujours ligure ; chez-lui les 
habitants trouvaient presque tout ce qui était nécessaire au besoin 
de la famille » (GIULIANI BALESTRINO 2000 : 102) ; selon 
MEO ZILIO 1964-1965 : 248, au Chili le mot signifierait 
« italien » en général.  
 « Bachiche. En casi todo el litoral del Ecuador úsase esta palabra 
para designar con ella a los italianos, a veces, como tratamiento 
de cariño, y otras como despectivo. Según lo que escribe Monner 
Sans, creo que esta voz nos ha venido de la República Argentina : 
Bachicha, Bachichín : nombres cariñosos que se daban en Génova 
y aquí, y en Chile, que yo sepa, al individuo natural de Genova » 
(LEMOS RAMÍREZ 1922 : 7). 
 MEO ZILIO 1964-1965 : 248 mentionne encore bachiche pour 
« italien » dans l’usage courant au Perou et à Panama. Au-delà de 
cette diffusion intercontinentale, il faut encore signaler que 
l’identification des Génois par un prénom traditionnel s’étendrait, 
selon une étymologie populaire tout-à-fait peu probable, aux 
membres de leur ancienne communauté de Gibraltar (TOSO 
2007) : mais à cette hypothèse qui fait dériver le nom llanito o 
yanito qui désigne aujourd’hui les habitants de Gibraltar et leur 
patois (CAVILLA 1978 : 3-4) d’un diminutif du prénom Gianni 
qui aurait été très diffusé parmi les Génois de la colonie 
britannique, on peut sans doute préférer l’opinion de KRAMER, 
1986, qui réalisant un parallèle avec des dénominations comme 
Plattdeutsch ou Plain English lie le nom du patois (étendu en suite 
à ses parlants) à l’adjectif espagnol llano dans le sens de 
« coulant ». 
 Le détective privé Bacci Pagano, par exemple, est le protagoniste 
littéraire, créé par l’écrivain Bruno Morchio (1954) d’une  série 
de romans policiers d’ambiance génoise, publiés en Italie par 
Fratelli Frilli et Garzanti. 
  HYPERLINK "http://www.marseilleforum.com/forum/911_160-
dictionnaire-le-langage-de-marseille.htm" verifié le 11 juillet 
2010. 



 43 

  HYPERLINK http://www.om-passion.com/dicomarseillais.html, 
verifié le 11 juillet 2010.  
  HYPERLINK 
"http://fr.wikipedia.org/wiki/Expressions_marseillaises" verifié le 
11 juillet 2010.  
 
Vette de Fonclare a dedié cette ébauche poétique au personnage : 
 (repérable sur  HYPERLINK "http://poemes-
provence.fr/category/les-gens/page/5/" http://poemes-
provence.fr/category/les-gens/page/5/, verifié le 11 juillet 2010)  
« Sous le grand cagnard de Marseille / une espèce croît à l’excès. 
/ Même si chacun s’en égaye, / Personne n’ose s’en vanter : / 
C’est le cacou, un gars qui frime / Avec ses biceps tout enflés / Et 
tatoués : il est victime / D’un penchant pour l’étiqueté. / Roulant 
sans fin des mécaniques, / Il avance en se déhanchant, / Et se gave 
à fond de musique / Qui vous saoûle en tonitruant. / Comme sa 
vaste voiture / À un gros moteur surgonflé, / Il vous faudra laisser 
passer / Ce triste sire à piètre allure / Car il agit comme un voyou, 
/ Parle très fort, éructe et jure, / Il est vulgaire et rit de tout, / C’est 
un cacou, quoi ! Ca c’est sûr … ». 
 C’est le cas par exemple de mots considérés « typiques » comme 
bouléguer « bouger », tafanari « posterieur, fessier » ou tian 
« recipient traditionnel » (BLANCHET 1991 : 25, 105, 107), qui 
trouvent pleine correspondance et large diffusion dans l’aire 
ligurien  (PETRACCO SICARDI - TOSO 1985-1992 : I,72, 
IV,10, 23), sans qu’il soit possible individuer un point commun 
d’irradiation. 
 On doit adopter ce critère avec une certaine prudence : par 
exemple, on ne saurait identifier en ligure une ascendance pour le 
mot daguètou, qui serait la « corruption d’un mot génois : stylet, 
petite dague, couteau catalan », selon GÉLU 1856b. 
  
HYPERLINK http://www.amesclum.net/Cosina%20PDF/Pates.p
df, vérifié le 11 juillet 2010.  
 Ce passage serait confirmé par une source incontrôlable  



 44 

(HYPERLINK "http://www.om-
passion.com/dicomarseillais.html" http://www.om-
passion.com/dicomarseillais.html, cit., verifié 11 juillet 2010), 
 selon laquelle, à Marseille, massacan « désignait un maçons puis 
un mauvais maçon, il désigne maintenant un mauvais ouvrier ». 
Une participation significative d’immigrés ligures à l’activité 
édilitaire est confirmée par la popularisation du mot ginouveso 
qui indique une « corniche de toiture à forme génoise. Trois ou 
quatre rangs de tuiles superposées et faisant saillie graduée l’une 
sur l’autre en dehors du toit » (GELU 1856a). 
 L’étymologie traditionnelle le renvoie au turc kanca emprunté du 
grec kampsós « recurvé » mais si la documentation italienne (fin 
du XVe siècle : CORTELAZZO - ZOLLI 1979-1988 : I,475) 
s’accorde avec cette hypothèse, l’ancienneté des attestations en 
espagnol (1331, COROMINAS 1967 : 291) laisse penser à une 
irradiation de l’aire ibéro-romaine et à une origine prélatine. Les 
attestations plus anciennes en génois sont contemporaines à celles 
de l’italien (APROSIO 2001-2003 : I,1,418 : 1477, en latin 
vulgaire dans la forme ganchium). 
 C’est évident la dérivation du mot provençal cagnard 
« somnolent » de *CANIA « canicule, chaleur étouffante » 
(MEYER-LÜBKE 1972 : 1548a), qui en Ligurie a donné cagna 
dans le signifié de « faiblesse, harassement dû à la chaleur » 
(TOSO 2004 : 368). 

 



 45 

LE BRIGASQUE OCCITAN ? 
 
 
1.  Introduction 
 
Non, le brigasque n'est point occitan. Il l'est cependant dans 

l'optique d'une nouvelle génération de néo-occitanistes italiens. 
Optique stimulée sans doute, et de toutes façons alimentée à présent, 
par la loi minoritaire italienne, promulguée fin 1999, après vingt ans 
de violentes discussions. Le brigasque est la langue / le dialecte de 
La Brigue (A Briga, France, Alpes-Maritimes), de quatre communes 
/ bourgs de la Province de Cunéo (Italie, Région Piémont), et de 
deux autres situés en Ligurie (Province d'Imperia, Italie) (cf. carte p. 
49). Ce dernier groupe brigasque vient de se voir décerner le statut 
de langue minoritaire occitane. C'est l'activité néo-occitaniste 
concernant le brigasque, et les stratégies argumentatives mises en 
œuvre pour présenter une image « corrigée » de la réalité 
linguistique, qui constituent l'objectif de la présente contribution. 

 
2.  La langue 
 
Quelle est cette « réalité linguistique » ?  
Le brigasque fait partie du groupe royasque, c'est-à-dire des 

dialectes parlés dans la vallée de la Roya ; vallée qui naît à l'extrême 
est des Alpes Maritimes françaises pour se jeter, après 60 km, dans 
la Méditerranée à Vintimille. Les communes royasques sont, du 
Nord au Sud : Tenda, A Briga, Saorge-Fontan, Breil, Penna, 
Olivetta et Fanghetto. Airole cependant, à une dizaine de km au sud 
de Fanghetto, obéit brusquement au système Vintimillois (voir 
carte).  

La Roya se trouve coincée entre les deux nations : En 1860, la 
moyenne Roya fut cédée, avec le Comté de Nice, à la France; la 
frontière nationale passa ensuite entre Saorge et La Brigue. C'est par 
le traité de paix de 1947 que trois autres communes royasques 
(Tenda, Briga, Penna, rebaptisés Tende, La Brigue, Piène) furent 
annexées par la France. 



 46 

« Coincée », la Roya l'est aussi entre les trois grandes aires 
linguistiques : le domaine d'oc (niçois et provençal alpin), le 
piémontais (variantes turinoise et alpine), et le ligurien occidental 
(côtier et alpin). Ce qui soulève la question de déterminer auquel 
des trois types linguistiques le royasque est tributaire.  

 
Cette aire alpine (Roya et vallées voisines) disposait de bonne 

heure d'une documentation dialectale permettant une classification 
approximative. En effet, l'histoire de la question d'avant 1980 ne 
manque pas de réponses. Une nette majorité des spécialistes réclame 
une identité galloitalienne (ligurienne, parfois avec des influences 
piémontaises). Quant au brigasque, bien connu de bonne heure 
grâce à une petite grammaire pratique (Garnier 1898), Ronjat 
(1930 : 22) le qualifie de « parler nettement italien ». De manière 
que pour Ronjat, en 1930, « la frontière politique paraît coïncider 
avec la limite des langues ». Par contre, les dialectes royasques au 
sud de la frontière de l'époque (c'est-à dire de Saorge à Olivetta), 
seraient mélangés avec le niçois, comme Menton. Ce classement - 
peu documenté d'ailleurs - contredit l'opinion commune de l'époque.  

 
Je ne veux pas insister ici1 sur la multitude des jugements 

classificatoires donnés avant 1980, tâtonnants encore, parce qu'une 
analyse détaillée et complète des données dialectales des Alpes 
Maritimes faisait cruellement défaut. C'est bien la tâche à laquelle 
se voua un jeune chercheur de l'université de Nice, Jean-Philippe 
Dalbéra, avec sa monumentale thèse présentée en 1984 (parue 
seulement en 1994). Dalbéra (1984/94) présente des analyses 
comparées de tous les aspects systémiques (phonologie-
morphologie-syntaxe, lexique aussi) de tous les dialectes du 
département, et en plus une reconstruction de l'évolution de ces 
systèmes. Il en résulte, pour notre vallée, une rupture complète : « ... 

                                     
1 Les essais de classification donnés jusqu'à 1970 sont examinés dans 
Forner (1995). Les grandes distorsions ne s'observent curieusement 
que dans l'après-guerre qui dans notre région persista longtemps, cf. 
Forner (2004, 2010a).   



 47 

une aire royasque se détache avec netteté du reste du département : 
toutes les isoglosses, morphologiques, syntaxiques, phonologiques, 
lexicales, convergent » (Dalbera 1991, aussi 1986a). C'est bien le 
phénomène qu'on a l'habitude de nommer une limite de langues ! Ce 
faisceau d'isoglosses, compact, sépare la haute Roya de la vallée 
voisine à l'ouest, la Vésubie, tandis que plus au sud, il se ramifie, 
Menton (et parfois aussi Sospel) étant tantôt inclus, tantôt exclu de 
l'espace 'royasque'. 

 
Prenons ce paquet d'isoglosses comme preuve formelle de la non-

occitanité du royasque. Les contenus qui définissent chacune des 
isoglosses sont amplement exposés par Dalbéra (1984/94)2 : pas 
besoin de les répéter ici. Qui voulait prétendre à une classification 
occitane du royasque, devrait d'abord 'revisiter' chacune de ces 
isoglosses. 

 
Vu que les proches parents du royasque ne se trouvent pas à 

l'ouest (sauf naturellement une parenté latine), reste à savoir si le 
royasque s'attache à l'une des autres langues des alentours. En 
comparant le royasque avec le ligurien parlé à la Riviera 
occidentale, nous trouvons presque autant de différences que du 
côté niçois. Avec les parlers de la plaine piémontaise, les 
divergences sont encore plus fortes. Donc, une langue à part ! Cette 
classification « à part » serait correcte si l'on ne trouvait pas, dans 
les hautes vallées liguriennes, celles de la Nervia et de l'Argentina 
(du Tanaro en partie aussi), des parlers archaїques qui partagent 
avec les voisins royasques l'essentiel des traits phonologiques, 

                                     
2 La thèse de Dalbera (1984/94) comporte deux volets : Une typologie 
structurale, et une typologie évolutive. Voici les sections structurales 
qui concernent le type royasque : Phonologie : p. 132-146, 
morphologie nominale : p. 222-231, 248-250, morphologie verbale : 
p. 267, 282-290, 294-304. Sur la typologie évolutive : 567-575, 579, 
608-637. « Conclusion » : 638-654. - Une centaine de pages ! Cette 
limite linguistique se trouve thématisée 'en raccourci' dans : Dalbera 
(1986, 1991, 2003, etc.). 



 48 

morphologiques et syntaxiques3. Il s'agit des dialectes pignasques et 
triorasques (en partie l'orméasque)4, qui représentent une forme 
archaїque de ligurien5. Il y a donc un deuxième faisceau d'isoglosses 
qui définit la limite sud-est, faisceau qui inclut le pignasque et en 
grande partie aussi le triorasque, mais exclut les autres parlers 
liguriens. Ce deuxième faisceau est serré entre le bourg de 
Fanghetto et la petite ville voisine d'Airole6, tandis qu'entre Pigna et 
la côte il se desserre; par contre, la rupture est de nouveau nette face 
aux voisins à l'est (même ceux de la haute vallée de l'Arroscia), qui 
parlent des dialectes proches de ceux de la moyenne Riviera. La 
carte qui suit montre les deux faisceaux d'isoglosses. Les deux 
faisceaux d'isoglosses définissent un groupe linguistique appelé 
généralement « ligurien alpin » (ou : « intémelien alpin ») 

 
 

                                     
3 Cf. Forner (1986, 1989), avec la définition d'une trentaine 
d'isoglosses. 
4 Val Nervia : Pigna-Buggio-Castelvittorio (« dialectes pignasques » - 
avec un peu de tolérance on pourrait y compter aussi le parler 
d'Apricale) ; Val Argentina : 6 villages situés sur les collines autour de 
Triora, jusqu'a Glori dans la moyenne vallée (« dialectes 
triorasques »). Le dialecte d'Ormea (haut Val Tanaro) a accueilli bien 
des traits du ligurien type Albenga et type Gênes, comme d'ailleurs en 
majeure mesure le dialecte de Pieve di Teco (haut Val Arroscia). 
5 « archaїque » - selon la philologie traditionnelle - dans le sens de 
systéme qui engendra celui de Vintimille (etc.). Mais en réalité, il n'y 
a pas de continuité de l'évolution entre ces deux types de ligurien : Le 
ligurien côtier doit son existence bien plus à l'exportation du dialecte 
de Gênes dans sa forme médiévale : Tous les traits qui constituent la 
distinction entre le vintimillois et le pignasque, sont identiques au 
gênois antique (du XIVe s. et avant). Nous savons depuis peu que 
Sanremo doit son existence à une colonisation du début du XIe s. mise 
en œuvre par l'épiscopat de Gênes (cf. Forner 2008a). 
6 Airole est une colonie vintimilloise du début du XVIe s. (L.Rossi 
1998). Airole fut choisi comme point de l'AIS - évidemment sans 
connaissance de ce fait. 



 49 

 
Carte montrant les limites du ligurien alpin 

  

 

 
 

OcNi : 
faisceau d'isoglosses du  
   niçois  
  
 
 
LigAlp : 
faisceau d'isoglosses du  
ligurien alpin 
 
 
IIIII  : 
frontière 
 
 
CAPITALES : 
Villes / bourgs de langue  
   BRIGASQUE 

 
Toujours à propos de cette carte, il convient de souligner qu'il n'y a 
pas de troisième faisceau comparable en épaisseur, surtout pas entre 
la Roya et les vallées d'Italie. Il est vrai que chacun des dialectes 
concernés possède une forte individualité, qu'il est donc entouré 
d'isoglosses spécifiques. Il est vrai aussi qu'entre les dialectes en 
question, il y a des degrés de parenté fort différents : on peut trouver 
une relative parenté entre le saorgien et le pignasque, ou entre le 
brigasque et le triorasque, on peut distinguer entre deux types de 
royasque, la limite passant entre Saorge et Breil. Mais de toutes 
façons, les solidarités linguistiques ne sont point dues à la vallée. Le 
fond de la vallée, d'ailleurs, était resté inaccessible jusqu'en 15937; 

                                     
7 Le Grand Chemin Ducal, du Duc Charles Emmanuel I de Savoie, 
ouvrant au commerce turinois la voie vers Nice et la Méditerranée. 



 50 

avant, les seules voies d'accès furent les sentiers de mule qui 
passaient sur la montagne. Nous sommes en haute montagne, la vie 
est définie moins par les vallées que par les massifs montagneux, 
alpages qui en été, furent les centres de communication.  

 
3.  « La nation occitane » 
 
« La nation occitane » est le titre de l'écrit programmatique de 

François Fontan (1967)8, fondateur en France du Parti National 
Occitan (PNO) et en Italie, du Movimento Autonomista Occitano 
(MAO). Selon l'auteur, le concept de nation se base sur le concept 
d'ethnie; et celle-ci se définit par la langue. Les frontières d'une 
virtuelle (ou future) « nation occitane » sont donc identiques aux 
limites de la langue. Le terrain sera d'autant plus grand que la 
classification occitane sera plus généreuse. Fontan présente donc 
une description généreuse de cette limite, aussi du côté italien. C'est 
ce tracé - au Piémont méridional et dans la frange occidentale de la 
Ligurie - qui doit nous occuper ici. 

 
En Italie, au Piémont occidental, les hautes vallées de langue d'oc 

venaient de se réveiller peu à peu d'un sommeil de Belle au bois 
dormant : Le 'prince' avait été le grand dialectologue turinois 
Corrado Grassi avec ses « Courants et contrastes de langue et 
culture... » de 1958. Grassi a le mérite pratique d'avoir « messo in 
moto il risveglio degli occitani d'Italia » (Salvi 1975 : 171). En 
effet, si le caractère occitan de ces parlers était connu des 
romanistes, les 'patoisants' eux-mêmes ne s'en doutèrent guère. 
Grassi a en plus le mérite méthodologique d'avoir intégré, dans la 

                                     
C'est à cette occasion et par le même duc que fut créé Fontan, servant 
de gîte d'étape, cf. Botton (2009 :51 ss.). 
8 F. Fontan, ayant dû quitter la France, continue au Piémont ses efforts 
pour une prise de conscience 'occitane' dans les vallées. Sa Nation 
occitane paraîtra en Italie, en traduction posthume avec quelques 
modifications, en 1982. Parlant de langues et de leur classification, je 
n'insisterai pas, ici, sur les idées nationalistes fontaniennes.    



 51 

description dialectologique, à côté de la traditionnelle analyse 
linguistique, l'étude ethnographique et sociologique (« ... de langue 
et culture »). Son sujet est la lutte linguistique : la propagation du 
piémontais9, au détriment des « patouès » parlés en montagne. 
Jaberg (1911) avait déjà montré comment les structures 
piémontaises s'infiltraient mot-à-mot dans les parlers alpins. Grassi 
travaille plutôt sur les signifiants porteurs de la culture alpine, c'est-
à-dire sur le lexique. Il mesure l'avancement progressif du 
piémontais par la progressive absence du lexique « alpin » : plus on 
approche de la plaine, plus l'oubli du lexique alpin est important. En 
vue de reconstruction, on peut donc affirmer que même les basses 
vallées avaient possédé la culture alpine, qui cependant est tombée 
dans l'oubli.   

 
Aucun doute que la méthode est excellente tant qu'il s'agit de 

modéliser la communication. Mais si culture et langue vont de 
paire, il ne faut tout de même pas faire confusion entre les deux, 
entre les choses et leurs noms d'une part, et de l'autre le système 
linguistique qui assure le 'tissage' de la communication : deux 
communautés ayant la même culture peuvent fort bien pratiquer 
deux langues différentes, et inversement. Si les pastres du Piémont 
occidental parlent une langue qui ressemble à celle des bergers des 
Pyrénées ou des Cévennes (tous les trois  ont un parler d'oc), cela 
n'implique pas l'identité de l'activité pastorale (en effet, la culture 
pastorale diverge). Et si la culture des pastúu brigasques-
pignasques-triorasques est identique à celle des pastres de la Tinée 
ou de Blins (c'est le cas), cela n'implique point un système 

                                     
9 Le piémontais (turinois) fonctionnait - au moins jusque dans les 
années '80 - comme langue de prestige aussi dans les vallées, y inclus 
celles de la Province de Cuneo, avec la haute Roya (avant 1947). Dans 
les années '80 encore, à Tende et La Brigue, les hommes de plus de 60 
ans maîtrisèrent bien le piemontese illustre : Pour une discussion entre 
un tendasque et un limonasque âgés, la langue usuelle fut alors le 
piémontais, non l'un ou l'autre des patois, ni l'italien (qu'ils parlaient 
bien pour l'avoir appris à l'école), ni le français (qu'ils parlaient sans 
problèmes), ni le niçois (qui se comprenait). 



 52 

linguistique identique. Si la méthode ethno-linguistique (et 
l'équation qui en résulte : « alpin » = « occitan ») est bonne dans les 
vallées occidentales du Piémont (où les langues en jeu se limitent à 
deux), elle ne l'est pas dans les vallées où une troisième alternative 
est présente : C'est le cas à Limone (au Nord du Col de Tende) et à 
plus forte raison dans les hautes vallées de l'Apennin contigu : Il est 
vrai que les traits « alpins » y sont fréquents, mais peut-on exclure10 
ici - vu le voisinage ligurien - que ces traits puissent correspondre à 
un troisième système linguistique (ligurien p.ex.)? L'équation citée : 
culture = langue, alpin = occitan, archaїque = occitan, vaut pour 
un espace logique réduit à deux éléments (espace binaire : ce qui 
n'est pas piémontais est occitan : preuve indirecte), elle ne vaut pas 
pour des réalités plurifactorielles, et elle est de toute façon sans 
valeur pour la classification de systèmes linguistiques. Ceci 
n'empêche qu'au Piémont cette équation a réussi à créer un nouveau 
concept, inflationniste, d'occitan. 

 
Muni de ce bagage théorique et du questionnaire de M. Grassi 

qu'il utilise à des fins classificatoires, M. Fontan continue sa 
recherche sur la limite de l'occitan et il découvre - comme Grassi - 
des traces occitanes dans les basses vallées, et a Limone. En plus, il 
détecte des traits alpins plus à l'Est dans les parlers du Kyè (vallées 
de Mondoví, dont le caractère occitan sera confirmé deux ans plus 
tard par M. Grassi, avec des arguments très faibles). M. Fontan 
remonte ensuite le Tanaro et découvre les parlers brigasques du 
Tanaro, « un dialecte provençal » (parce que pareil aux dialectes de 
la Roya qui est française [ !]); cependant, précise-t-il, « il est connu 
que dans l'Etat italien Realdo et le bassin de la Nervia parlent italo-
ligurien » [p. 173] (rappelons que Realdo est un îlot brigasque  !). 

                                     
10 Cette exclusion continue à être pratiquée à l'Ecole de Turin : On 
cherche des archaїsmes dans les vallées de Mondoví, et dans des 
textes anciens de Mondoví, afin d'en 'prouver' le fond occitan. 
L'hypothèse de Telmon (1972 :151), qui veut que Mondoví avait fait 
partie de « una vasta fascia di provenzalità », continue d'animer les 
recherches actuelles à Turin. Mais ceci dépasse un peu notre sujet. 



 53 

Ce passage sur Realdo - supprimé d'ailleurs dans l'édition italienne 
de 1982 ! - illustre l'état des connaissances de l'auteur.  

 
Cette classification de la réalité royasque par Fontan (1967), 

dépourvue de pièces justificatives, ne fait que continuer la logique 
empreinte par l'école de Turin : Si les dialectes de Limone et du Kyè 
peuvent être classifiés occitans malgré la distance typologique, alors 
l'écart entre le Kyè et le royasque, ne freine rien non plus. En effet, 
la classification fontanienne du royasque n'a fait que préluder à ce 
qu'une élève de l'Institut ALI publiera peu après : Mme De Caroli 
(1973) qui travaille sur la vallée qui se trouve entre Limone et les 
vallées du Kyè, bien plus piémontisée que les vallées voisines, 
essaye d'y prouver un substrat « provençal ». Son analyse se limite - 
conformément à la tradition turinoise - à une comparaison à deux 
termes, c'est le piémontais et le « provençal ». Son corpus 
« provençal » est constitué par les matériaux (ALF et ALI) des trois 
dialectes de Menton, Fontan et Briga, parce que ce sont, dit-elle, les 
« località dell'area provenzale transalpina più vicine... », et que les 
« innovazioni di tipo alpino-provenzale » ont dû être transmises par 
cette vallée. La même idée sera appuyée par Grassi (1977) : « A 
decisive contribution to the conservation of cultural and linguistic 
unity on both sides of the Alps has been made by the passes of (...) 
and of Tenda in the Cuneo region,... ». La Roya est donc 
« provençale »11, malgré la littérature linguistique; pas besoin 
d'apporter des preuves. 

Cette preuve cependant, celle de l'occitanité de nos dialectes, 
aussi du brigasque, est finalement tentée par le linguiste piémontais 

                                     
11 Le caractère provençal de la Roya est une opinion laїque assez 
répandue (et pardonnable au niveau laїque), qui s'explique par une 
interprétation linguistique de la frontière : La Brigue se trouvant en 
territoire français, sa langue ne peut être de souche 'italienne'. C'est 
ainsi que Moriani (1981 :79 s.) prédit que l'identité linguistique du 
brigasque du Tanaro doit résulter du contact entre les quatre aires 
linguistiques qui l'entourent : le piémontais (moins important), le 
ligurien, le provençal alpin, et le « provenzale marittimo e basso 
alpino (la val Roia in generale) ». 



 54 

Franco Bronzat (1978). Il commence - comme il faut - par 
déterminer les traits (entre autres phonologiques, morphologiques) 
pertinents (pertinents seulement par rapport au piémontais, pas à un 
troisième terme), et il établit les isoglosses correspondantes, ce qui 
donne une limite linguistique entre la plaine piémontaise et la 
montagne. Mais dès qu'il arrive en Val Tanaro, il élargit 
opportunément sa méthodologie d'un troisième critère : c'est le 
dialecte d'Ormea, qui est le plus proche dans la même vallée. 
Ormea, ce fut le poste de frontière, les marchands venus de la côte 
ligurienne (d'Albenga ou d'Imperia) étaient contraints d'y faire halte 
(etc.). On sait que l'orméasque est un dialecte mixte, avec bien des 
éléments liguriens. Donc finalement une argumentation basée sur un 
espace logique non binaire, mais à trois termes. Cette comparaison 
avec le matériel ligurien présent dans l'orméasque montre une 
divergence nette du brigasque, ce qui semble induire la diagnose 
que le brigasque n'est pas ligurien, donc qu'il est provençal. Mais les 
traits liguriens de l'ormeasque sont les traits du ligurien central 
(importés à partir de Gênes, Albenga, Imperia), pas ceux du ligurien 
intémelien, et surtout pas ceux de l'intémélien alpin : Si Bronzat 
avait choisi comme troisième terme, au lieu d'Ormea, le pignasque 
ou le triorasque12, il y aurait eu convergence pour tous les traits qui 
dans son étude accusent divergence. Et il aurait dû conclure que le 
brigasque est ligurien. 

 
La littérature linguistique de l'époque - sans avoir d'ambitions ni 

exhaustives ni classificatoires - confirme pour la plupart le caractère 
ligurien13, quelques auteurs reprennent l'opinion turinoise14. Les 

                                     
12 Il est vrai que les faisceaux d'isoglosses qui définissent le ligurien 
alpin (§ 2), n'étaient pas encore définis à l'époque. Mais des matériaux 
dialectaux, pignasques et triorasques, étaient à disposition. Même bien 
plus tard, en 2008, Bronzat ignorera la littérature spécialisée (cf. § 9). 
13  Devoto&Giacomelli (1972 :1), Bec (1973 :111-12), Plomteux 
(1975 :8 s.), Rohlfs (1971 :888, n.6 : « Fontan... parle un patois de 
type mentonnais, où les emprunts à l'italien sont extrêmement 
fréquents »), id. (1978 : parenté lexicale), Palermo (1977 :340, 342), 



 55 

critiques ne manquent pas : Pellegrini (1977 : 36) est sceptique 
quant à la limite italo-occitane tracée (« sicuramente in eccesso »), 
et en plus quant à la pertinence géolinguistique des traits choisis 
(parce que les mêmes traits caractérisent aussi d'autres parlers 
marginaux de la plaine padane, et aussi parce qu'ils sont 
« archeologici »). En plus, la distance systémique du Kyè par 
rapport à l'occitan ne passe pas inaperçue15.  

 
4.  La soif d'occitanité 
 
Ces petites remarques d'ordre linguistique ne freinèrent pas le 

désir de se sentir occitan : la tentation était grande pour des raisons 
affectives et matérielles. 

 
Raisons affectives : Ce classement permettait de renverser 

l'autoévaluation qui précéda. Si jusqu'à ce moment la propre langue, 
la propre culture furent censées bien inférieures à celles de tous les 
voisins (piémontais, liguriens, niçois), l'hypothèse occitane inversa 
la polarité de ce jugement : en tant qu'occitan, on participait de celle 
qui avait été la première langue de culture de l'Europe, on participait 
des persécutions de foi, on était part de la « grande nation 
occitane » ; on était devenu, d'un coup, troubadour, martyre, 
minoritaire, on surpassait tous les voisins. Ce fut bien le climat dans 
les vallées piémontaises au début des années 80. Je me rappelle 
l'enthousiasme d'un jeune poète dialectal (connu lors de mes 
enquêtes dans les vallées au Nord du Col de Tende) qui me raconta 

                                     
Bouvier (1979 :59) (pour des traits phonétiques et « vocabulaire 
surtout »). 
14  Berruto (1974 :36); Salvi (1975 :169); Scarsi (1980) se réfère au 
royasque comme « provenzale alpino ». Plus tard, en accord avec les 
néooccitanistes, Salvi (1998 :9,10; 12) postulera l'occitanité de Briga 
Alta et de Olivetta ; il semble ignorer l'existence de Verdeggia, Realdo 
et Viozene. 
15  Martel (1983 :25) remarque dans le kyè actuel « una morfologia 
largament piemontesa » ; pour Ballone (1984 :25s.), le kyè sous le toit 
occitan constitue « una minoranza nella minoranza ». 



 56 

sa récente prise de conscience occitane comme un événement 
bouleversant, comme une conversion miraculeuse. La détection 
occitane - la presse en parlait, des revues politiques ou régionales16 
la propageaient, des livres par ailleurs sérieux dressaient des 
catalogues des communes 'occitanes'. C'est le cas de Ballone 
(1980a :70) qui pour la Province de Cuneo présente une liste de 52 
communes, parmi lesquelles figurent non seulement Limone et les 
vallées du Kyè, mais aussi Briga Alta (Val Tanaro). Le caractère 
occitan de ces parlers, s'il n'était pas certifié par la littérature 
linguistique, l'était par les médias.  

 
S'y ajoute le travail de 'missionnaires', pour ainsi dire, qui avaient 

la charge de 'prêcher' la 'foi' occitane, dans les vallées du Piémont 
méridional, un peu plus tard aussi dans l'aire brigasque. La plupart 
de mes informateurs brigasques (des années 1980-84) se montrèrent 
sceptiques face à l'hypothèse occitane. Un atout important avait été / 
est la musique folklorique : Moriani (1981 : 73) raconte 
l'enthousiasme avec lequel un groupe folklorique occitan du 
Piémont fut accueilli par deux jeunes d'Upega (Briga Alta) désireux 
de revivifier la tradition musicale locale par cette « initiative 
occitane » (que lui avait le plaisir de présider en qualité de 
représentant de l'association occitane Lou Soulestrelh). Soit dit en 
passant que depuis un demi siècle ou plus, la tradition musicale est 
morte soit dans la Roya soit dans l'aire brigasque de l'Italie : les 
ethnomusicologues - même les enquêtes des années 60 récemment 
redécouvertes et éditées en partie17 - y ont trouvé bien peu de traces; 

                                     
16  Ousitanio Vivo (l'organe du MAO depuis 1974), Coumboscuro, 
des revues régionales spécialisées (Nouvel Temp, La Valaddo). 
17 Neill (s.d., n° 10-11). En 1965-66, Giorgio Nataletti et Paul Collaer 
enregistrèrent dans l'aire du ligurien alpin, entre autres à Realdo et La 
Brigue, voir la belle édition partielle abondamment commentée par 
Balma & d'Angiolini (2007) (le corpus est déposé dans les Archivi di 
Etnomusicologia, n° 91 et 101). Le deuxième corpus des années '60 
sont les 188 pièces recueillies en 1967/68 par Bernard Lortat-Jacob 
surtout à Tende, 5 à La Brigue (dont 4 en niçois) ; ce corpus n'est 
accessible que depuis 6 ans, à Aix-en-Prvce (phonothèque de la 



 57 

la haute Argentina semble plutôt inspirée par la tradition 
intémélienne, pour les autres vallées on ne peut le savoir. La 
nouvelle tradition musicale 'occitane'18 avait la chance de s'installer 
dans un vide.  

 
À côté de l'amour du merveilleux, si proche du cœur humain 

(Rousseau), les années 1980 ont vu l'éclosion d'intérêts bien plus 
manifestes : deux parlementaires valdôtains (Cesare Dujany, 
délégué, et Pierre Fosson, sénateur), poussés par le MAO, avaient 
présenté au Parlement de la 8e législature (1979-83), un projet de 
loi de protection et de subvention des minorités franco-provençale 
et occitane. La législation minoritaire, réclamée par la Constitution 
italienne de 1948 (art. 6), attendait depuis plus de 30 ans une 
application généralisée19. Le projet de loi Fosson-Dujany, échoué 
finalement avec la dissolution du Parlement en 1992, fut l'objet 
d'interminables discussions à tous les niveaux. S'y ajoutent, dans la 
même période, les discussions sur les lois minoritaires au niveau 
des régions (Piémont et Ligurie) qui - après approbation par la 

                                     
Maison Méditerranéenne des Sciences de l'Homme) ; 30 pièces (mais 
pas les plus représentatives sans doute) ont été publiées et 
commentées par Isnard & Trubert (2007). Voir la recension de Forner 
(2008b), accompagnée de notes bibliographiques supplémentaires. Le 
Centro per i Dialetti e Tradizioni popolari della Liguria (CDT), 
ouvert en 2008 à Gênes, Via Dante 6/9, possède des centaines de 
registrations digitalisées, entre autres le Fonds Edward Neill. Il est 
évident que les matériaux des trois archives peuvent abriter des 
surprises intéressantes. Un recueil de textes de chansons brigasques 
(en partie avec les mélodies) se trouve dans Massaioli (2000 :111 ss. 
et 124-130). Depuis quelques années il existe un Cœur Brigasque 
(Carlo Lanteri 1984 ; 2008). 
18 La « Musica d'Oc » (la tradition de la Val Maira surtout) est 
enseignée, dès 1988, à Dronero, à l'Istituto Civico Musicale. 
Entretemps, le nombre des écoles spécialisées s'est multiplié. 
19 Les quelques statuts minoritaires de l'époque (Aoste, Sudtirol, 
Slovènes) ne sont pas dus à la Constitution (« tutela extra-
costituzionale », cf. Salvi 1975 :12 ss.).   



 58 

Cour Constitutionnelle - verront finalement le jour en 199020. 
L'intérêt public était réveillé, l'appétit excité. Les listes des 
communes intéressées (intéressées à tort ou à droit) étaient prêtes 
(comme la liste citée publiée par Ballone 1980a : 70). En mars 
198521, le président de la Camera se vit déférer, lors d'une visite 
dans la vallée occitane de la Maira, une chemise de plus de 5000 
signatures en faveur de cette loi. Les signataires étaient des privés, 
des services publics, des communes22. Parmi les communes 
signataires figurait aussi Triora (pour les deux frazioni brigasques 
Verdeggia et Realdo), mais non, curieusement, les communes 
représentant le brigasque du Tanaro23. En effet, ces deux bourgs 
brigasques de la commune de Triora venaient d'amorcer un 
renouveau remarquable. 

                                     
20 Pour la loi piémontaise (« L. 612 »), v. Calsolaro (1980); Ousitanio 
Vivo XIV-3, p. 1 ; Coumboscuro (Juillet 1990, p. 6); Ousitanio Vivo 
XVII-8 (31-oct. 1990, p.1 s. et passim). Le Centre Provençal de 
Coumboscuro avait organisé, à Cuneo le 22 février 1992, un petit 
congrès « Minoranze Etniche, La nuova Europa : L 612, il caso 
Italia », dont les CR sont publiés dans Coumboscuro 32, février 1992 ; 
à lire la position critique de G.Buratti, pp. 1 et 8. - La loi ligurienne a 
été présentée, p.ex., dans La Voce Intemelia 25-VI-90, pp. 1-2. 
21 Ce fut le moment propice où le vieux projet Fosson-Dujany allait 
être de nouveau présenté au Parlement, et où une nouvelle formule du 
projet de loi minoritaire générale (legge quadro concernant toutes les 
minorités du pays) avait été présentée à la Commission Affaires 
Constitutionnelles par Loris Fortuna. Pour la legge Fortuna, voir 
l'analyse dans : Ousitanio Vivo XII-3, p.1, 4., et XII-6, p. 2, et XII-7, 
pp. 1, 4; Etnie 1985-10, pp. 56-58; Coumboscuro 163 (belièr [février] 
1985, p. 1).  
22 Voir les articles dans Ousitanio Vivo XII-2 (8 marzo 1985, p. 1) et, 
pour la liste des communes signataires, XII-3 (30 marzo 1985, p. 2). Il 
s'agit de 25 communes de la seule province de Cuneo, plus les 
comunità montane des Valli Monregalesi et des Valli Gesso-
Vermegnana-Pesio. 
23 N'y figurent ni Ormea (pour la frazione brigasque Viozene), ni 
Briga Alta (avec les frazioni brigasques Piaggia-Upega-Carnino). 



 59 

 
5.  Le renouveau brigasque 
 
Dès le début des années 80, les deux hameaux brigasques de la 

haute Argentina, plus tard aussi les autres bourgs brigasques, 
commencent à se passionner pour la propre culture et la propre 
langue. C'est le mérite d'un ethnographe, qui a observé et 
documenté tous les aspects de la culture traditionnelle, et la langue 
qui y est liée : les choses et les mots. C'est Pierleone Massaioli, qui 
a terminé en 1983, et publié en 1984, un très beau livre sur la 
Cultura Alpina in Liguria. Realdo e Verdeggia. Il s'agit d'une 
présentation détaillée de la vie traditionnelle - vie économique, 
sociale, spirituelle : les « choses ». La description des choses est 
accompagnée, chaque fois, des noms traditionnels, c'est-à-dire 
dialectales, fidèlement transcrits24. C'est ainsi que ce livre est en 
même temps un dictionnaire raisonné d'environ 3300 entrées, 
listées en fin de volume.  

 
Massaioli s'exprime aussi - sans avoir de compétence 

linguistique comme il précise p. 221 - sur la nature de la langue : 
 
 « Les Realdesi et Verdeggiaschi apprécient l'idée d'une parenté 

occitane. Celle-ci constitue le plus important lien culturel de 
toute l'ethnie brigasque, même si personne ne nie le poids des 
apports liguriens, piémontais et peut-être franco-provençales. 
Dans leurs domiciles actuels, les Realdesi et Verdeggiaschi 
ainsi que les habitants des centres de Briga Alta, sont des 
allogènes et des alloglottes, puisqu'ils sont originaires de La 
Brigue. Par conséquent, à eux est applicable le projet de loi 
pour la protection des minorités ethno-linguistiques. »   (p. 221, 
trad. W.F.). 

 
La logique du passage est claire : puisque le brigasque est une 

langue venue de l'autre côté de la frontière, il ne peut pas être 
                                     

24 sauf quelques erreurs minimales ; cf. la recension dans : ZrP 102, 
1986, 463-466. 



 60 

(gallo-)italien, par conséquent il est occitan, et doit être protégé par 
la future loi. C'est de nouveau - comme chez Fontan - la logique du 
Cuius regio eius lingua ! Mais la France abrite bien d'autres 
langues que le français et l'occitan, le « ligurien alpin » de la Roya 
fait partie des « Langues de France » (même dans la perspective 
officielle de la Délégation générale à la langue française et aux 
langues de France, cf. Cerquiglini 2003).   

 
La récolte de l'année 1983 sera riche aussi pour d'autres raisons : 

C'est en 1983 que M. Massaioli réussit à créer - à l'intérieur de 
l'Istituto Studi Transculturali (IST, section Ligurie) - un « groupe 
pour des recherches ethno-anthropologiques dans l'aire alpine 
liguro-maritime », groupe consistant au départ de sept chercheurs. 
A côté de ce groupe de recherche est créée, toujours en 1983, une 
Asosiaciun de tradisiun brigašche, qui sera baptisée, lors de l'acte 
notariée en 1984, A Vaštera (« le parc à bestiaux »). En décembre 
1983, Massaioli fait sortir le numéro 1 de sa revue brigasque, R Ni 
d'aigüra (« le nid d'aigle »), sous-titre : Revista etno-antropologica 
e linguistica-leteraria da cultüra brigašca. Cette revue sera 
l'organe de publications par Brigasques (en brigasque), par l'équipe 
de recherche, et par d'autres chercheurs. Le numéro 1 contient 
entre autres le statut de l'association A Vaštera : les buts sont la 
protection et la mise en valeur de la culture brigasque, la 
description de la langue et de ses produits (lexique, grammaire, 
textes folkloriques), la signalisation bilingue, la protection du 
patrimoine matériel, un musée brigasque, des manifestations, etc.  

 
Fait partie de la définition d' A Vaštera, en plus, un classement 

de la langue brigasque, moins réservé que le précédent : 
 
 « L'Association reconnaît que l'origine lointaine de la langue 

brigasque est inconnue. Mais l'origine plus proche de nous - 
qu'il faut placer sans doute entre le 12e et le 13e s., et qui a subi 
indéniablement les influences de la part du ligurien, du 
piémontais, du français et de l'arpitan - doit être cherchée dans 



 61 

la grande famille occitane. » (Ni d'aigüra 1, p. 6,  trad. W.F.) 25 
 
Il s'agit évidemment d'un modèle à trois phases : une phase 

primitive qui reste inconnue26 ; suivie d'une implantation occitane 
qui détermine le fonds du système ; lequel aurait accueilli, par la 
suite, toute sortes d'influences. C'est cette version qui est présentée 
dans les média27 et dans des revues spécialisées28. Cette définition 
classificatoire du brigasque restera l'immuable propriété de 
l'association A Vastera, une sorte de loi fondamentale, un credo : 
qui n'y croirait pas, quittera l'association.  

 
Vers 1987, M. Massaioli découvrira les résultats des analyses 

linguistiques du brigasque / royasque, soit le fossé qui sépare le 
royasque des voisins niçois, soit d'autre part la relative similitude 

                                     
25 L'acte juridique (publié sur la homepage de la Vastera) libellera : 
« L’UNIONE riconosce che la lingua brigasca, pur con influssi del 
Ligure, del Piemontese, del Francese e dell’Arpitano, appartiene alla 
grande famiglia delle lingue occitane. » 
26 L'idée supprimée ici est sans aucun doute celle d'un substrat ligure-
antique à romanisation retardée dans nos vallées, idée chère à Garnier 
(1898), et plus tard (années 20 à 40) au mouvement intémélien, et qui 
continue ça et là à stimuler l'imagination populaire, aussi celle de 
Massaioli (1983 :41) ou de Bologna (1991 :17-19), entre les autres. 
27 En voici une 'microscopie' (pas complète sans doute) : Il Secolo XIX 
du 28-8-83, Alta Valle Argentina VI-83 (Cahier paroissial), Katundi 
Yne, Rivista Italo-Albanese 47, 1983, Ousitanio Vivo 58, 1983, 
Moviment Friûl 1983. La Savoie savoyarde 5, 1984. Corriere della 
Sera (s.d., 1984). Primalpe 11 (febbr. 1984 :583 s.).  Voir R Ni 
d'Aigüra 1 (1983, pp. 8-9). 
28 Massaioli présente la nouvelle minorité p.ex. dans Etnie 6 (1983 :2-
9), dans Archivio per le Tradizioni  Popolari della Liguria 12-2/2 
(1983 :37-43). Cet article (« Il brigasco da lingua parlata a scritta ») 
présente une dixaine de traits phonétiques, morphologiques et 
syntaxiques qui démontreraient le caractère mixte du brigasque. Le 
lexique, estime M. Massaioli p. 41, serait à moitié occitan, à 30 % 
ligurien, à 20% piémontais - aucune étude de fréquence lexicale 
n'existe qui puisse confirmer cette évaluation personnelle. 



 62 

avec le pignasque (v. § 2). Ce fut la désunion entre lui et A 
Vastera. Sa revue (qui est de sa propriété) continua, mais comme 
revue indépendante. Le nom de l'association y est absent depuis le 
numéro 11 (janvier 1989). L'association, elle, publiera aussitôt un 
autre journal brigasque, plus accessible à ses adhérents, au même 
nom que l'association : A Vaštera (an 1 : giugn 1989). Cette 
rupture n'empêchera pas M. Massaioli de remplir, dans les années 
successives, les tâches du programme d'action de l'association : un 
dictionnaire (1991), une grammaire (1996), un recueil de textes de 
la tradition (2000), récemment un dictionnaire comparé des 
dialectes à caractère alpin (2008) (v. bibliographie). Le Ni d'aigüra  
n° 11 (1989-I) - le premier à être publié en dehors de l'association - 
contiendra la recension des deux contributions de 1986 qui 
présentent les deux faisceaux d'isoglosses repris sur la carte (§ 2). 
Massaioli y décrit les faits, tout en insistant sur la parenté 
culturelle (pastorale) entre la Tinée et les alpes brigasques : il a 
raison, mais ce type de parenté n'avait jamais été mis en doute. La 
culture pastorale des deux vallées est pratiquement identique, 
malgré la différence de langue. Encore faut-il insister sur la 
terminologie : c'est une culture alpine. Le terme de « culture 
occitane » signifierait une priorité occitane dans la genèse de cette 
culture; ce que rien ne prouve. 

 
Il convient de revenir encore sur le dogme de l'origine occitane 

du brigasque. Evidemment, les deux analyses géolinguistiques 
recensées par Massaioli ont dû faire l'objet, en 1987, de vives 
discussions au sein de l'Association. Laquelle a préféré faire 
semblant de rien. Tout comme déjà, d'ailleurs, deux ans avant : 
Nous savons depuis peu 29 qu'au moment de la signature de la 
pétition occitane en 1985 par Triora (v. supra), des « spécialistes » 
avaient été interpellés (mais ni Dalbera ni moi-même), et que leur 
avis unanime sur l'origine occitane était négatif. Si cette 
information est correcte, les deux demandes (la pétition de 1985 et 
plus tard la demande du statut minoritaire) ont été faites de 

                                     
29 grâce à Oddo 2005 cité par Toso (2009 :10). 



 63 

mauvaise foi. De toute façon, A Vastera et son président, Nino 
Lanteri, ne cesseront de s'acharner à ce postulat occitan, en 
désavouant les résultats linguistiques, et d'autre part avec des 
justifications bibliographiques inventées30, jusqu'à cette affirmation 
du président en 2008 : « Bien des linguistes (...) se sont intéressés 
du brigasque (...), mais personne n'a jamais réussi à déclarer sans 
ambiguїté que le brigasque est un dialecte ligurien »31. Comment 
justifier des petites remarques du genre? sont-elles le fruit du soin 
paternel de sauvegarder les associés de connaissances nocives ? 
Cependant, la plupart des annotations occitanophiles de la Vastera 
évitent le terrain rigoureux des sciences du langage - en déclinant 
l'argumentation vers des domaines annexes tels que l'histoire 
occitane, l'immigration occitane, la culture occitane, 
l'autoévaluation non-ligurienne. Cette stratégie associative vaut un 
bref coup d'œil. 

 
6.  Quelques arguments d'esquive 
 
Sont privilégiés les faits de l'histoire et de la culture pastorale, 

qui dans la question classificatoire, acquièrent fonction de témoin 
principal. 

 
MM. Massaioli & Moriani présenteront dans l'introduction du 

Dizionario della Cultura Brigasca - vol. I. Lessico, 1991 32  de 
                                     

30 Exemple : « Successivi studi, specialmente in questo ultimo 
trentennio, hanno portato a riconoscere che la parlata brigasca rientra 
fra le varianti della parlata occitana » (N. Lanteri, in : « La cultura 
Occitana nell'Alta Val Tanaro », in : A Vastera 37, 2004-05; cf. 
www.vastera.it/rivista/37). 
31 Nino Lanteri, président, dans l'avvertenza ai lettori du n° 45 
(1988/89 :4) de la revue, trad. W.F. - Je n'ai pas laissé de réfuter cette 
affirmation, dans l'annexe à une petite contribution. Ma petite 
contribution a été publiée, mais l'annexe a été censurée.  
32 Travail modèle dont les mérites ne peuvent pas être discutés ici. Il 
fut effectué avec le concours de Roberto Moriani qui a enregistré les 
variantes lexicales brigasques du Tanaro. 



 64 

nouvelles remarques classificatoires visant à remettre en valeur 
deux des arguments antérieures, la mixité (a) et les phases 
évolutives (b) du brigasque : 

 
    a)  Les différents « champs sémantiques » du lexique seraient 

empruntés, selon les auteurs (p. XIV),  à des sources différentes ; 
p. ex. le vocabulaire de l'élevage des moutons serait 
principalement occitan ; etc.  

 
Voilà une observation qui retiendrait notre intérêt, si ces réalités 

lexicales étaient observables : Les vocabulaires qui pourraient 
permettre de telles conclusions n'existent pas. Le VPL 
(Vocabolario delle parlate liguri I, II) exclut les vocabulaires 
spécifiques : pas étonnant que le vocabulaire pastoral n'y figure 
pas33 !    

 
    b)  Les auteurs esquissent (p. XIV) un nouveau modèle de 

« phases » : Les informateurs âgés affirment que de  leur vie le 
dialecte a changé. Ce changement ne peut être dû, selon les 
auteurs, qu'à l'influence italienne / ligurienne. Par conséquent on 
est en droit, pour arriver au dialecte qui précéda, de faire 
soustraction d'une partie des éléments liguriens actuellement 
présents; le parler originaire a dû être, par conséquent, plus 
occitanisant qu'aujourd'hui.  

 
Le raisonnement est ingénieux, mais la prémisse est fausse : Le 

même « changement » est attesté dans plusieurs endroits alpins (p. 
ex. à Triora), la première attestation est celle de Schädel (1903 : 2) 

                                     
33 Le vocabulaire pastoral y est absent pour une deuxième raison : 
L'exploitation traditionnelle de pâturages n'existait déjà plus sauf en 
haute montagne, mais elle avait existé aussi dans l'Appennin. Cette 
forme économique étant morte, la terminologie respective l'est aussi 
(sauf mémoires). Ce silence ne permet aucune conclusion. N'est 
disponible que la terminologie pastorale d'Ormea (Pagliana 1995); 
celle-ci présente bien des parallèles avec la terminologie brigasque. 



 65 

à propos du brigasque de Viozene (Val Tanaro). Le dialectologue 
y distingue deux dialectes : un dialecte « originaire », et l'autre 
« mixte ». Le premier est celui d'environ 200 bergers qui malgré la 
misère restent au village. Le restant de la population (plus que le 
double) « est forcé, pour se nourrir, de travailler en été en 
Provence »; c'est eux qui parlent le parler « mixte », c'est-à-dire, le 
brigasque mélangé de français et de provençal. Cet exode alpin 
saisonnier était massif, il peuplait toute la Côte, et d'autres régions 
françaises. Cependant, il ne couvrait guère la Riviera. Cette 
logique de la re-migration, si elle est bonne, va en sens inverse. 

 
Un fait qui joue un rôle probant dès le début dans le tissu 

idéologique d'A Vastera c'est l'autoévaluation : les Brigasques se 
sentent différents des Ligures des basses vallées et de la côte, et en 
plus, la langue diverge. En fait, les liguriens portent un surnom 
dépréciatif : « figún »34. Conclusion : vu que les brigasques ne sont 
pas des « figún », et que leur langue n'est pas celle de Sanremo, ils 
sont occitans ! En réalité, ce sentiment d'altérité est universel dès 
que se côtoient deux mondes divergents (montagne vs. côte; 
économie pastorale vs. agriculture vs. pêche). Et de toute façon, 
l'altérité (la négation) ne prouve que l'altérité ! 

 
Un argument omniprésent construit par A Vastera est le mythe 

d'une immigration occitane. Il est vrai que pour quelques vallées 
occitanes sont attestées des immigrations massives, et qui ont des 
répercussions sur la langue. Mais pour la Brigue (ou la Roya) 
aucune immigration n'est attestée. La seule migration réelle c'est le 
peuplement des hautes vallées du Tanaro et de l'Argentina par des 
bergers venus de La Brigue. Celle-ci est la base réelle qui a été 
gonflée en mythe populaire. Nino Lanteri prétend (encore dans A 
Vastera 46, 2009, p. 21) à « una secolare memoria storica » qui 

                                     
34 Le terme et cette acception dépréciative de « habitant / langue de la 
Riviera ligure » sont très répandus (en montagne : Ormea, Calizzano, 
Ottone, etc. ; à Monaco, Nice : pour désigner les habitants des îlots 
liguriens ; et ailleurs. Cf. la documentation de Toso (1995). 



 66 

veut que la commune de La Brigue « a été créée dans les premiers 
siècles après l'an mil (...) par des gens venus de la montagne 
(...) ». C'est un postulat ad hoc, contredit par la langue brigasque 
même, et qui probablement n'est pas plus « séculaire » que A 
Vastera. 

 
Je ne veux pas clore ce chapitre sans mentionner deux 

confusions qui sont fréquentes dans la réflexion populaire; c'est 
celle entre histoire politique ou économique et évolution 
linguistique. Histoire politique : il est vrai que notre région fut 
peuplée des Ligures de l'antiquité ; les invasions sarrasines du Xe s. 
avec l'exode vers l'arrière-pays qui s'ensuivit, sont une réalité. Il 
est vrai surtout que les vicissitudes politiques n'avaient pas altéré, 
pendant plus d'un demi-millénaire (1262-1793), une frontière 
politique qui avait séparé le haut pays de la zone côtière ; le haut 
pays faisant partie de la Provence d'abord, ensuite de la Savoie 
(avec Nice) : pas de doute qu'une frontière si solide aurait pu avoir 
un impact sur la géographie linguistique. Si donc des éléments 
attribuables au ligure antique étaient fréquents dans nos dialectes, 
ou si les convergences provençales ou niçardes y étaient 
nombreuses, les faits historiques cités en serait probablement la 
cause. Mais l'argumentation qu'on trouve un peu partout35, c'est 
l'inversion de cette implication : puisque ces terres avaient 
appartenu aux Ligures, et à la Provence, les parlers sont 
provençaux et ligures !  

 
La longévité de la frontière citée invite à la mettre en rapport 

avec les isoglosses qui définissent le ligurien alpin (v. carte § 2) ; 

                                     
35 P.ex. sur la homepage de la Vastera, rubrique « Chi siamo (Qui 
sommes-nous) », l'auteur introduit le terme de « occitano brigasco », 
et il explique (de manière bien peu explicite !) : « L'apport occitan a 
été déterminé par les contacts avec les populations limitrophes 
provençaux ». La logique historisante esquissée (ligures/ 
Sarrasins/provençaux) se trouve aussi p.e x. chez Bologna (1991 :17-
19). 



 67 

car si ces parlers alpins étaient dus aux anciens voisins provençaux 
et niçois, cette ancienne frontière définirait sans doute les limites 
dialectaux : Cette frontière historique passa entre Breil et Piène-
Olivetta (qui pourtant partagent le même royasque méridional), 
entre Castelvittorio et Pigna (de langue pignasque tous les deux), 
et elle exclut toute l'aire triorasque qui pourtant fait partie du 
ligurien alpin. Conclusion ? L'impact de cette frontière sur la 
formation de notre système linguistique fut négligeable, les limites 
du ligurien alpin (et son code de base) sont nés avant 1262 (Forner 
2008a : 70 s.). Ces limites sont conformes aux frontières antiques 
et du premier moyen-âge. Ce qui peut inspirer des hypothèses sur 
la genèse de la divergence entre les deux types de ligurien. 

 
La même erreur logique (inversion de l'implication) concerne 

l'effet de la réalité économique : Nous sommes dans une zone de 
pâturage transhumant : les troupeaux et leurs bergers venaient de 
près et de loin, en été ; il y avait contact de beaucoup de langues 
différentes (piémontais, ligurien central, ligurien alpin, niçois, 
provençal). Si le ligurien alpin était un 'mixe', ce 'mixe' serait dû, 
sans doute, au contact. Mais l'inverse non sequitur. On est même 
en droit d'être surpris que le plurilinguisme qui régnait sur les 
hauteurs royasques, n'a point porté les mêmes fruits qu'en Suisse 
ou aux Balkans. Je pense, cependant, que ce qui peut être attribué à 
ce contact c'est l'unité de la terminologie pastorale. 

  
7.  La loi italienne de protection des minorités 
 
C'est en décembre 1999 que le Parlement Italien adopta, 

finalement, la loi « 482/99 Norme in materia di tutela delle 
minoranze linguistiche storiche »36. Cette loi fait suite à la Charte 
Européenne des langues régionales ou minoritaires du 5 nov. 

                                     
36 Cfr. http ://www.parlamento.it/leggi/99482.htm. Les dispositions 
d'exécution suivirent 16 mois plus tard : « Regolamento di attuazione 
della legge 15 dic. 1999, n. 482, recante norme di tutela... ». 



 68 

199237 et à la Costituzione38. La tutela implique des allocations. 
Cette loi est importante pour notre question brigasque, parce que 
A Vastera, avec le concours de la Commune compétente (Triora), 
a réussi, en mai 2007, à remporter le statut de minorité occitane39. 

 
Cette loi 482/99 a provoqué une avalanche de critiques. Ce n'est 

pas tellement l'idée jacobine de l'unité du pays (chère au fascisme 
italien); pas la crainte d'une balkanisation. Sont mis en cause 
surtout l'abus et la discrimination - les deux étant dus à la 
conception même de la loi. En effet, la loi définit les minorités par 
énumération40 sans autres précisions (art. 2) ; et (art. 3) 
l'appartenance à une minorité s'établit par « autodéclaration ». 

  
La discrimination est le revers de la médaille : l'énumération 

définit non seulement la classe des langues minoritaires (ayant 
droit à la manne tombée du ciel national) - l'occitan en fait partie -
mais elle définit aussi, indirectement, la classe déclassée de ceux 
qui parlent une langue dépourvue de ce statut formel : deux blocs 
« monolithiques »41, à évaluation inverse, et qui ne prend point en 

                                     
37 Charte européenne des langues régionales ou minoritaires, cfr. 
http ://conventions.coe.int/treaty. Les objectifs avaient été définis dans 
le traité de Maastricht (cfr. http :// europa. eu/abc/ treaties/ 
index_fr.htm), faisant suite à de nombreuses initiatives du Parlement 
Européen, à partir de 1979 et 1981(Résolutions Arfè) : L'historique de 
ces initiatives est présenté maintenant dans Guskow (2009 :40-95). 
38 « La Repubblica tutela con apposite norme le minoranze 
linguistiche » (art.6, Costituzione della Repubblica Italiana, 1948). 
39 La délibération (Nr. 80) et la demande par le Conseil de la Province 
d'Imperia datent du 31-juillet 2000. 
40 « La Repubblica tutela la lingua e cultura delle popolazioni 
albanesi, catalane, germaniche, greche, slovene e croate e di quelli 
parlanti il francese, il franco-provenzale, il friulano, il ladino, 
l'occitanico e il sardo » (482/99 - art. 2). Une énumerátion est exigée 
par la Charte, art. 3.1. 
41 De Mauro (2006). Une casuistique de 6 cas clairement définis, apte 
à dissoudre ce monolithisme, est présentée par Toso (2004 :63-67). 



 69 

compte le rôle social ou culturel de la langue vernaculaire. Même 
l'état actuel de la langue locale n'est pas crucial, pourvue que 
celle-ci procède d'une réalité minoritaire historique 
(« minoranze... storiche »). C'est ainsi que la loi n'exclura pas une 
communauté où l'occitan à cédé le terrain au piémontais depuis 
des siècles, et qui de l'état précédant ne garde plus que quelques 
traces42, tandis que sera exclue une langue locale jouant un rôle 
social primordial mais dépourvue de préhistoire occitane - une 
distinction aprioriste, artificielle, ou même - pour citer le 
jugement de Gustavo Buratti43 (1992 : 8) - « raciste » entre 
« lingua ghetto » et « lingua palazzo ». Pour d'autres langues de 
l'Italie (piémontais, vénitien, ..) avait été demandée, mais sans 
succès, une place dans la liste des 'minorités'44. Il est vrai que la 
Charte Européenne (art. 1-a-II) exclut du statut minoritaire les 
« dialectes de la langue nationale », mais les dialectes du Nord 
sont-ils des dialectes du toscan (=italien) ? Ou sont-ils des 
dialectes du groupe gallo-italique ? À la frustration des déclassés 
correspond, de l'autre côté, « l'envie de passer pour minoritaire » 

                                     
42 Il est vrai que le décret d'exécution de la 482/99 (1.3) précise que la 
langue à statut minoritaire doit être le « modo di esprimersi » de la 
population respective ; mais dans la pratique, les raisons de 
l'application du statut peuvent être de nature archéologique, et cette 
langue 'archéologiquement minoritaire' sera, en effet, le « mode 
d'expression » des résidents. 
43 Gustavo Buratti (alias Tavo Burat), spécialiste de droit minoritaire 
et de la civilisation alpine, cofondateur de l'Escolo dóu Po et de la Ca 
de Studi Piemonteis.   
44 Pour un bref historique de ces demandes, cf. Toso (2004 :51, n.15). 
La distinction entre d'une part les « langues » minoritaires, victimes 
du « génocide blanc », et d'autre part les « dialectes » (qui ne 
comptent pas) est bien ancrée dans la discussion italienne, grâce au 
best-seller linguistique « Le lingue tagliate » de Sergio Salvi (1975), 
qui « se met à isoler, parmi les 60 millions d'italiens qui sont presque 
tous "différents", 2,5 millions de "plus différents" », selon la critique 
de Lorenzo Renzi (1975 :337). Ce beau texte de Renzi présente des 
points critiques qui seraient tous applicables à la question actuelle. 



 70 

(Telmon 2007 : 313) : en effet, les suiveurs ne manquent pas aux 
abords de toutes les aires classées minoritaires45. Le cas brigasque 
n'est pas un phénomène isolé. Cette pratique constitue 
évidemment une poussée inflationniste46 au détriment du concept 
même de langue minoritaire. 

 
L'abus (la deuxième critique) est provoqué et facilité par le 

mode de 'recrutement' : la loi se limite à exiger une 
autodéclaration. Sont suffisants un tiers du conseil municipal (ou 
un quorum de 15% des électeurs concernés) et une majorité du 
conseil provincial. Une expertise linguistique n'est pas 
impérative. Le Conseil provincial d'Imperia a délibéré du statut 
brigasque sans faire recours - procédé curieux47 - aux spécialistes 
des sciences du langage ; les bases de cette décision du conseil 

                                     
45 Un bon panorama critique est présenté dans Toso (2008a :71-165), y 
inclus la situation au Piémont et celle des parlers royasques (116-132). 
Au Piémont, les communes occitanophones ont vu leur nombre 
augmenter de 50% (de 81 à 121). Ces chiffres résultent d'une 
comparaison, effectuée par Toso (2008b :189s.) de la liste de Telmon 
(1994) avec celle d'Allasino et all. (2007 :5). 
46 Cf. p. ex. Telmon (2006 :313) : « inflazionamento ; deseman- 
tizzazione ; stereotipi ». Exemple de cette 'inflation' sémantique due 
au suivisme : Dans l'aire des Dolomites, le « discours néo-ladin » 
(Goebl 1997) - discours qui réclame des droits minoritaires au nom 
d'une ancienne appartenance au monde ladin - est combattu par les 
'vrais' ladins (v. l'analyse de Martel 2009). Martel, spécialiste du 
provençal alpin, y voit un parallèle à la discussion brigasque (p. 230, 
n.). Dans notre aire, ce parallélisme se limite cependant à la stratégie 
du discours, « l'ancienne appartenance » à la minorité y faisant 
défaut. 
47 Le conseil provincial de Turin semble avoir l'habitude contraire : 
Les spécialistes de l'université de Turin ont dû refuser des demandes 
non fondées : Telmon (2007 :313). Le règlement d'exécution de la loi 
482/99 exige que la décision de la Province soit « motivée ». On 
ignore la motivation d'Imperia (voir n. suivante). L'absence de 
motivation peut constituer une infraction (« falso idéologico »). 



 71 

provincial restent immergées dans un silence absolu, même après 
un long débat sur un blog48 qui cependant en avait exigé la 
publication. De telles motions non fondées, fréquentes, étaient 
prévisibles. De nombreux linguistes déplorent la « eccessiva 
acriticità » du législateur, et préviennent de possibles « adesioni 
tattiche » ou « furbesche »49.  

 
Le bien-fondé de ces deux critiques est particulièrement évident 

dans le cas brigasque : sans l'étiquette de minorité occitane, ce 
parler ne trouverait pas plus d'intérêt public que n'importe quel 
autre dialecte de montagne, que le triorasque ou le pignasque par 
exemple. C'est le seul statut minoritaire qui garantit la noblesse, 
et qui attire les visiteurs et les subventions50. Pour y arriver, il a 
fallu appliquer certaines stratégies51 qu'on a partiellement vues : il 
a fallu ignorer la documentation existante de la réalité linguistique 
(§ 2) ; il a fallu faire une analyse géolinguistique excluant les 
données décisives (§ 3) ; il a fallu projeter dans le passé - dans la 
préhistoire / histoire et dans des mythes gratuits d'immigration - 

                                     
48 Une longue discussion (sept. 2007 - févr. 2008 dans le blog 
« Occitani in Liguria ? » su <http ://www. albertocane. blogspot. 
com>) avait suggéré une répugnance croissante chez les participants 
contre les prétentions de la Vastera et le Conseil de la province 
d'Imperia. Les deux ont préféré le silence. Cf. le rapport circonstancié 
par Toso (2009a :198 ss., ou : 2008c :118 ss,). Au même moment 
(nov. 2007), un congrès d'historiens a adopté une double motion : un 
appel au Ministère de retirer la concession du statut minoritaire, et à la 
Province d'Impéria de motiver son assentiment (v. l'ordre du jour dans 
Toso 2009a :200-202, n.40). 
49 Orioles (2003 a :23), Toso (2004 :49), Telmon (2006 :49) resp.; les 
trois avec de nombreux renvois bibliographiques. 
50 visiteurs : p.ex. ceux d'une fête occitane de 3 jours à Triora appelée 
« Trior'Oc - Triora in occitano » (en août 2008) ; subventions : p.ex. 
celles pour un « musée ethnographique », qui est en construction à 
Realdo depuis janvier 2009. 
51 Une analyse détaillée des stratégies appliquées dans les analyses 
linguistiques se trouve dans Forner (2010b). 



 72 

l'occitanité qui est absente dans la réalité (§ 6) ; on a vu, 
finalement, que la culture matérielle - la culture alpine appelée 
improprement « occitane » - a fonction de compenser ce qui 
manque à la langue (§§ 3,4,6). - Une série d'esquives, qui se 
trouvent préfigurées dans le texte législatif (« minorités 
historiques », « langue et culture »), et qui métamorphosent non 
la chose, mais l'image de la chose : un simple habit qui cependant 
a le pouvoir de masquer l'ordinaire et de le muter en moine. 

 
Or, on pourrait argumenter que le statut, pour la métamorphose 

qu'il provoque, fait du bien à la communauté concernée - tant pis 
pour les autres ! On pourrait penser que les subventions 
permettront une mise en valeur de la langue et culture locales, 
semblable au renouveau qu'avaient connu les hautes vallées 
occitanes du Piémont depuis la fondation de l'Escolo dóu Po. Ceci 
correspondrait, d'ailleurs, au travail appréciable que A Vastera et 
les deux revues ont effectué avant l'attribution du statut. Mais la 
mise en valeur exigée par le statut est désormais définie par les 
confrères néo-occitans du Piémont. Ceux-ci ont construit un 
nouvel occitan régional unique qui, loin de protéger (« tutelare ») 
les différentes variantes locales, leur fait concurrence et risque de 
les cannibaliser. Le brigasque n'échappera pas à cet engrenage. 
C'est pourquoi une esquisse de la politique néo-occitane au 
Piémont s'impose.   

 
8.  Les activités des néo-occitanistes du Piémont 
 
On s'attendrait, au Piémont, conforme à la charge de 

sauvegarde prévue par la loi 482/99, à une mise en valeur de 
chacun des parlers locaux, et à un renfort des initiatives réalisées 
depuis la fondation de l'Escolo dóu Po. Ce qu'on trouve, c'est le 
contraire : C'est la création d'une nouvelle langue, alpino-occitane 
oui, mais qui n'est identique à aucune des variantes alpino-
occitanes réellement parlées : un « occitan référentiel » pour 
l'ensemble des vallées alpines. Cette nouvelle langue, pour être 
appliquée, requiert l'apprentissage : la prononciation référentielle, 



 73 

la flexion référentielle, le vocabulaire référentiel - tout cela doit 
être appris ; en plus, doit être apprise la graphie référentielle : 
celle-ci n'est point l'image phonétique de la prononciation 
référentielle, et surtout pas l'image de la prononciation réelle, 
mais elle est plus ou moins étymologique. Aux romanistes, ni la 
langue ni la graphie du néo-occitan ne poseront de problème ; 
mais pour les pastres c'est du chinois. En voici un exemple très 
simple : les chèvres s'appellent, dans les différents « patouès » : 
[la : '∫abra / la 't∫abre / le 'tsabre / les 't∫abros], etc. ; la 
prononciation référentielle est [les 't∫abres], forme qui ne 
correspond, évidemment, à aucun des parlers réels cités ; et cette 
prononciation n'est même pas réfléchie par l'orthographe 
référentielle qui est « las chabras ».  Si le but de la norme 
référentielle était la protection des langues locales, minoritaires, 
tout cet effort serait bien inutile, même nocif. Le but se place 
donc au-delà de la protection. 

 
La norme de référence tolère quelques emblèmes de l'occitanité 

alpine : C'est par ex. la palatalisation (nord-occitane) de Ca 
(['t∫abro], écrit : « chabra ») ; la norme accepte, dans la flexion 
verbale, la désinence -o pour pers. 1 ; la norme ne refuse pas la 
présence obligatoire du clitic-sujet (trait d'origine gallo-italique). 
S'y ajoutent quelques tolérances spécifiques. D'autres traits 
graphiques cependant qui divergent des faits réels, semblent avoir 
fonction signalétique pan-occitane : c'est p. ex. le graphisme de 
l'article défini où le l- initial semble être indispensable comme 
indicateur d'occitanité, et le -s comme morphème pluriel des 
noms : Les arbres, p.ex., se dit ['jarbu], sans [l-] ni [-s], mais 
s'écrit « lhi arbols ». Et dans la flexion verbale, ce sont les 
graphies « -s » et « -tz » pour pers. 2 et 5, et « -t » pour le 
participe passé (« chantes » ['t∫ante] ; « chantatz » [t∫an'ta]; 
« chantat » [t∫an'ta]). (etc.) 

 
Ce travail - énorme - de création d'une norme repose, au 

Piémont, sur une infrastructure triangulaire : c'est Espaci 



 74 

Occitan52, Chambra d'Oc, et l'Assessorato alla Cultura. La 
multitude de ce qui a été créé est impressionnante : sont à 
disposition des cours de langue, des écoles spécialisées (souvent 
online), des matériaux audio-visuels, bref : les résultats d'un 
travail de coordination remarquable. Les informations, et en plus 
des interviews avec les responsables, sont déposées dans une tesi 
récemment publiée (Pla-Lang 2008). Un des résultats est le 
Dizionario Italiano-Occitano Occitano-Italiano, élaboré par une 
commission internationale présidée par Xavier Lamuela qui est 
catalan (Lamuela 2008). C'est à Lamuela qu'on doit la [reprise de 
la] conception de la norme pluricentrique constituée de variantes 
référentielles53, les preconizacions graficas54 élaborées sous sa 
présidence par le Conselh de la Lenga Occitana (C.L.O.), la 
codification de plusieurs langues (l'occitan aranais, le frioulan) : 
« un ingegnere della lingua »55. 

                                     
52 « Projet » financé dans le cadre européen de INTERREG II, proposé 
à l'origine par la Comunità Montana de la Val Maira, et qui a le but de 
renforcer l'image géographique-culturelle-économique des vallées 
occitanes, cf. la présentation dans Ousitanio Vivo de Mai 1997. La 
stratégie est de mettre en œuvre la « renaissance » d'un « grand 
peuple européen » à travers des mythèmes de « unitarietà » qui fera 
de manière que « cadessero barriere campanilistiche e personali » (les 
citations sont extraites d'une interview avec M. Vaglio, Assessore alla 
montagna della Regione Piemonte, publiée dans Ousitanio Vivo en 
juin 1997). Les deux articles sont repérables sur : http ://www. 
occitania.it/ousitanio/old/t1_06_97.htm, ou... old/t2_05_97.htm. - Voir 
aussi la présence de Espaci Occitan sur : 
http ://www.ghironda.com/rubriche/espaci.htm. 
53 Lamuela (1993). Cf. le concept des « plurizentrische 
Hochsprachen » (Kloss 1978 :66), de la « langue polynomique » 
(Marcellesi 1984, à propos du Corse). Cf. aussi la notion 
dialectologique de « diasystème » et l'application par Bec (1991 :48-
58). Etc. 
54 cf. http ://membres.lycos.fr/oc/lengoac.htm. 
55 selon Inès Cavalcanti, responsable d'Espaci Occitan (Pla-Lang 
2008 :165) 



 75 

 
Ce gros travail d'ingénierie vise à l'émancipation des parlers 

locaux dans les deux acceptions du terme : une libération des 
'chaînes' de leur domicile communicatif renfermé; une libération 
pour un domaine communicatif bien plus large ; plus large du 
point de vue soit fonctionnel (discours publics, média, 
enseignement, communication écrite), soit géographique, pour 
« ouvrir le contact avec autres 13 millions d'occitans »56. « 13 
millions d'occitans » est un chiffre un peu exagéré, étant donné 
que parmi ceux-là il n'y a pas plus qu'un million qui sache parler 
l'occitan, et parmi ceux qui le parlent, le nombre de ceux qui 
voudront  parler occitan avec un inconnu, sera minimal : sera 
préférée une des langues véhiculaires. Cette politique d'une 
expansion quantitative - fonctionnelle et territoriale - du domaine 
occitan (et une vision politique qui pourrait y être liée) n'est pas 
loin des idées de François Fontan, qui continue, d'ailleurs, d'être 
invoqué comme modèle. 

 
Cependant, ce n'est point la quantification qui est le problème 

central, mais les fonctions communicatives. Dans une société 
bilingue, les deux langues sont porteurs de fonctions 
complémentaires : on distingue entre la communication distante 
(discours publics, interlocuteurs 'distants' ou non connus, 
domaines non familiers) et la communication proche (discours 
spontanés entre amis, sujets privés, situations non formelles). La 
distance est normalement servie par la langue nationale (ou 
mondiale), la proximité par les parlers locaux. Ce bilinguisme 
fonctionnel (diglossique) permet aux parlants de marquer 
formellement, par le choix même du code linguistique, leur 
propre attitude distante ou proche, de faire, pour ainsi dire, un jeu 
de bascule57 expressif. Quant à l'aspect appréciation, la valeur des 

                                     
56 Citation I. Cavalcanti, dans : Pla-Lang 2008 :164, trad. W.F. 
57 Cf. Forner (2009), avec d'autres exemples de l'émancipation / de la 
survie / de la mort de langues romanes déterminées par ce paramètre : 
Les deux extrémités de la bascule requièrent une position inverse 



 76 

deux types de communication est équilibrée, comme d'ailleurs les 
deux extrémités de la bascule : la valeur ne réside pas dans l'une 
ou l'autre des deux extrémités de la bascule ; c'est l'alternance 
même qui est la valeur. La communication de proximité n'est pas 
de valeur inférieure à l'autre : il convient de le souligner, aussi à 
l'adresse de certains linguistes qui semblent croire que 
l'habilitation d'un parler pour la fonction de distance est 
« normale »58, ou même une œuvre pie. Les qualités attribuées 
partout par les parlants mêmes à leur propre parler local (telles 
que authenticité, amitié...), leurs retours réguliers de la 'diaspora' 
au sol et au parler natals, le sentiment de perte que des enquêtes59 
attestent chez les jeunes à qui les parents ont 'épargné'     le parler 
local - tout cela illustre l'importance subjective de cette 
fonctionnalité60. Si le seul but de la communication était la 
transmission d'informations, on pourrait se passer - et on se 
passerait vite - d'une des deux langues. Ce n'est que la présence 
d'une deuxième langue, à 'mouvement' complémentaire, qui 

                                     
(position haute / basse) ; qui les fixerait au même niveau, arrêtera le 
plaisir du 'jeu' / de l'échange communicatif. Les noms des positions 
complémentaires (« High » / « low variety ») quantifient le prestige, et 
n'expriment point d'appréciation (valeur haute / basse). 
58 Il n'est point « normal », dans une société bilingue, que les deux 
langues servent des domaines identiques. Les succès impressionnants 
de la normalització catalane dans la région Catalogne sont dus à une 
longue série de facteurs internes et externes, mais non à la 'normalité'. 
Les autres régions catalanes connaissent des résistances sérieuses, 
dues à la crainte de voir les caractéristiques (plutôt exiguёs) de la 
propre variante et sa fonction de proximité sacrifiés á une nouvelle 
dominance, celle de Catalogne. Cf. pour les Baléares, Herling 
(2007 :173-196, et ailleurs).- La normalització catalane est - à côté de 
F.Fontan - le modèle suivi par le mouvement néooccitan du Piémont. 
59 Cf. en territoire ligurien, p.ex. Gallea (1993). 
60 C'est la base de la critique que Massaioli (2009 :34) apporte au 
dictionnaire de Lamuela : « ... per creare qualcosa che sia di valore 
generale, sacrifica i valori - questi sì reali - di punti più piccoli, 
talvolta ricchi e meglio conservati ». 



 77 

permet ce jeu de bascule communicatif. Ce jeu constitue une 
plus-value de la communication là où celle-ci est bilingue. C'est 
cette plus-value presque ludique qui explique que les langues 
locales ont survécu, et qui seule en garantira la survie. Or, pour 
revenir à nos moutons : la commutation d'une langue locale, son 
ouverture pour les fonctions distantes de la langue dominante, 
signifie la perte de sa raison d'être.  

 
Comment réagissent les intéressés aux produits néo-occitans ?  
 
- L'orthographe : Les problèmes d'apprentissage - de ceux qui 

participent aux cours d'occitan (qui sont un échantillon spécial) - 
sont examinés dans une petite enquête menée par Luisa Pla-Lang 
(2008 : 109-117) : la difficulté majeure dans l'apprentissage, et 
indiquée par la plupart, est la divergence entre l'orthographe et la 
forme orale. Cette difficulté semble l'emporter sur celle de la 
divergence entre la prononciation néo-occitane et la prononciation 
réelle. 

 
- Le concept référentiel : Le refus est général61, d'après des 

représentants des associations culturelles traditionnelles62. Sont 
rejetés : la variante normée imposée (a), l'idée d'un besoin 
communicationnel élargi (b) ; sont regrettés : le contraste avec la 
protection exigée par la loi (c), l'aliénation linguistique (d), et 
finalement, la brutalité de la subjugation (e). 

En voici quelques extraits (trad. W.F.) : 
 

a « une contrainte intolérable ; celle d'utiliser une langue qui 
n'est pas la langue qu'ils possèdent » 
(Arneodo, Coumboscuro, pp. 158, 159) 

b « Notre idée est de poursuivre ce que nous venons de faire 
                                     

61 Ce refus n'est point limité à notre région : Il est attesté presque 
partout où l'Ausbau se heurte aux spécificités des langues locales et à 
la loyauté linguistique des parlants; cf. Toso (2004 :59 s., pour la 
Corse, le Frioul, etc.) 
62 Cf. les interviews menées avec Mme Pla-Lang, pp. 144-176. 



 78 

depuis toujours : quand nous allons à Fenestrelle, parler 
notre patouà, tandis que les habitants de Fenestrelle nous 
répondent dans leur dialecte, et la même chose à Sestrière, 
Cesana ou dans d'autres comunes. »  (Berton, La Valaddo, p. 
152) 

c « La loi reconnaît les minorités ethnolinguistiques 
historiques ; par conséquent, notre devoir est la défense de 
ce qui est parvenu jusqu'à nous. Je refuse d'accepter 
l'imposition d'une autre langue qui n'est pas la mienne. 
Toute la vallée a refusé cette tentative.    (Berton, p. 153) 

d « Ils (i.e. les native speakers de l'occitan local) disent qu'ils 
ne savent pas l'occitan, parce qu'ils pensent à l'occitan des 
cours de normalisation qui arrive 'parachuté' du haut. » 
(Ottonelli, Valados Usitanos, ib. p. 174) 

e (les neo-occitanistes) « non hanno consultato nessuno, non 
si curano delle sensibilità della gente, tirano dritto come 
bulldozers » (Giordana, Valados Usitanos, p. 172). 

 
Et les néo-occitanistes ? « N'ont-ils consulté personne » (cf. e) ? 

« Se fichent-ils des sensibilités des intéressés ? » « Procèdent-ils 
comme des bulldozers ? » Voyons l'attitude de la Chambra d'Oc, 
affichée par Ines Cavalcanti : 

 
 Cela fait des années qu'on n'a plus voulu avoir rien à faire 

avec des associations qui travaillent 'en négatif'. Avec celles-
là aucune interaction. Elles attaquent, nous on garde le 
silence, nous ne répondons pas. On ne donne plus nos 
énergies à ces Cassandres, nous gagnons du temps pour le 
positif. Malheureusement, juste au moment où la loi est 
passée et où on a vu des événements positifs, bien des 
associations ont choisi la voie du négatif. Nous regrettons 
cela, mais nous ne nous laissons pas dévier de notre chemin.  
(Cavalcanti, p. 166, trad. W.F.) 

 
Les parlers locaux occitans ont-ils une chance de survivre sous 

cette avalanche du « positif » ? Rien n'est moins sûr ! 
 
 



 79 

9.  Un remoulage du brigasque ? 
 
Avec le statut de minorité occitane - qui est en même temps une 

confession et un devoir - la communauté brigasque sera intégrée 
dans la confrérie néo-occitane. Quant au moule normalisé, pas de 
doute sur la possibilité mécanique d'y emboîter aussi le brigasque 
- comme d'ailleurs la plupart des langues romanes ; la faisabilité 
n'est qu'une question 'd'ingénierie'. Mais la distance entre le 
brigasque réel et sa transformation normalisée sera bien plus 
sensible, bien plus douloureuse, bien plus nocive qu'au Piémont. 
S'y ajoute, dans une optique un peu plus académique, une 
deuxième différence : pour les parlers occitans, l'orthographe 
normalisée s'accroche quand même à une source historique : elle 
rappelle souvent une ancienne réalité qui s'est perdue. Pour le 
brigasque, par contre, résultant d'une évolution divergente, la 
norme orthographique occitane est une falsification. 

 
À illustrer ce jugement, servira un premier essai de 

normalisation graphique, effectué par Didier Lanteri, médecin 
natif de la Brigue, auteur d'ouvrages de qualité sur le brigasque63. 
J'ignore si D. Lanteri était déjà au courant du modèle de Lamuela 
(2008), ou s'il s'inspire de ceux du C.L.O. ou de l'I.E.O. Je me 
limiterai à deux exemples où les « falsifications » seront 
marquées en caractères gras et en capitales : 

 
 brigasque brigasque « normalisat » 
a [kom a mai k a kuna « còm LA mai que LA 

                                     
63 Un excellent dictionnaire, et un traité d'orthographe, voir 
bibliographie. La présente discussion porte sur sa tentative de 
« Brigasc normalisât » (dans A Vastera 45, 2008 :15-19) intégrée dans 
un article de Jean Ansaldi, qui compare les traductions du même texte 
dans trois variantes occitanes, et en Mentonnais, et en Brigasque, avec 
le but de démontrer qu'un texte brigasque, écrit en « écriture occitane 
normalisée », est compréhensible à un languedocien, bien que - 
précise M. Ansaldi (p. 18) - sa forme orale ne le soit pas. Le rôle de 
passe-passe attribué ici à la graphie est évident.   



 80 

ř se fan'tet] cuna EL se fantet 
b [ř l a t∫u'vy] «  _ l'a chovuT »  64 

 
Nous retrouvons les solutions « emblématiques » (de la graphie 

Lamuela) présentées au § 8 : 
1.  L'article défini brigasque (cf. a) n'est pas « *la, *el » ; ces 

formes ne sont même pas celles qui ont précédé dans l'évolution, 
l- primitif étant passé de bonne heure, dans la plupart des 
contextes, à [ř-]-palatal. 

2.  Les verbes avalents requièrent un clitic 'dummy' qui en 
brigasque est homophone au clitic-sujet masculin. Ce 'dummy' 
manque dans la transcription normalisée (voir b). 

3.  Le -t final (dans chovuT , cf. b) est incorrect, même du point 
de vue historique : si en occitan (sauf alpin) la perte de la voyelle 
finale a précédé la chute du -T devenu final (-ATO > -'ado > -'ad 
>-'a), cet ordre est renversé en royasque : d'abord (et assez tôt) la 
chute générale de -T- intervocalique, suivi (assez tard) de 
l'apocope de la voyelle (-ATO > -'ado > -'au > 'a). L'apocope en 
royasque n'est ni ancienne ni générale : en effet, à Tende (et aussi 
à Fanghetto) on dit : [ař l a t∫u'vyu]. On voit que l'occitan et le 
royasque ne sont pas faits sur le même moule, même si le résultat 
peut paraître identique.   

 
En 2007, un premier pas officiel vers le 'remoulage' selon le 

modèle de Turin a été entrepris : La province d'Imperia (la 
province !) s'affilie à un projet élaboré par la province de Turin65, 

                                     
64 Lanteri écrit : « chòuvut », avec la diphtongue accentuée qui sera 
une faute de frappe. Dans l'ex. (a), l'article « el » porte un tréma pour 
indiquer que la voyelle est une sorte de e-muet. Traductions 
françaises : (a) « comme la mère qui berce son enfant » ;  (b) « il a plu 
(< pleuvoir) ». 
65 « Progetto interprovinciale TO-IM ai sensi della legge 482/1999 », 
titre : « Le lingue madri : Occitana, Francoprovenzale e Francese 
come valore aggiunto della montagna ». Objectifs principaux : « 1. 
Sportello linguistico in convenzione ; 2. Intervento finalizzato alla 
salvaguardia, alla promozione a alla diffusione della lingua ; 3. 



 81 

et qui vise à la « sauvegarde, promotion et diffusion de la langue 
minoritaire respective » (c'est-à-dire, dans la province de Turin, 
des langues francoprovençale, française, occitane, et dans la 
province d'Imperia, de « l'occitan » brigasque). On n'en connaît 
pas la suite ni les résultats, mais de toute façon l'entrée dans le 
nouveau moule est entamée.   

 
Il ne faut pas s'étonner des effets multiplicateurs de tout ce 

brouhaha : Tant de personnes intelligentes qui soutiennent 
l'occitanité du brigasque, et en plus les institutions, tout cela ne 
peut se tromper, la classification ligurienne doit être de la neige 
d'antan. Dans ce contexte, il est tentant et naturel d'adhérer à la 
classification occitane. C'est le cas, souvent, dans les média, mais 
les académiciens ne sont pas immunisés. P. ex. un géographe de 
l'Université de Gênes, auteur de plusieurs articles de qualité sur 
l'histoire et la géographie économiques de la Haute Roya, Guido 
Lucarno (1997, 2001, etc.), ne cesse de souligner le caractère 
« provençal » du brigasque - d'ailleurs en contraste curieux avec 
le tendasque qu'il qualifie de « ligurien » ! Qui doit présenter la 
région et ses habitants, récapitulera sans contrôle ce qui se lit66. Ce 
ne sont là que de petits accidents, pardonnables, et dont on 
pourrait multiplier les exemples : On ne peut demander à des non-
spécialistes, l'effort de vérifier dans la littérature de base tout ce 
qui semble être acquis. 

 
Les spécialistes des sciences du langage, cependant, devraient 

savoir de quoi ils parlent. A Turin, la classification donnée une 
fois par l'Ecole de Turin, ne sera pas abandonnée. Les preuves du 

                                     
Intervento in materia di toponomastica ; 4. Formazione del personale 
in servizio nella Pubblica Amministrazione ». Cf. A Vastera 42, 
article signé « N.L. ». 
66  P.ex. pour Duberti (2003 :154, 162 ss.), au « dialecte de 
transition entre ligurien et occitan » qu'est pour lui le brigasque (et 
qui s'attache, d'ailleurs, au « type d'occitan de la Roya » !), s'oppose le 
kyè qui serait « di chiara derivazione occitana ». 



 82 

contraire étant présentées (cf. § 2 : Dalbera 1984/94, etc.), 
requièrent une falsification, avant de procéder à une classification 
occitane. Cette falsification n'a jamais été faite, ni la classification 
« occitane » n'a été justifiée.- A une exception près : Bronzat 
(2008) présente une série d'arguments linguistiques (en grande 
partie ceux de son essai de 1978 déjà discutés), mais qui ne sont 
point conclusifs67. Surtout, il est curieux de voir que Bronzat 
continue d'exclure les données niçoises, et encore celles du 
ligurien d'à côté; bien que le ligurien alpin soit quand-même 
l'alternative qu'il essaye de réfuter. 

 
Même dans les deux grandes entreprises géolinguistiques de 

l'université de Turin - soit l'ALEPO, soit l'ATPM - on traite le 
brigasque ou comme parler carrément « occitan », ou - avec un 
nom plus diplomatique68 - comme « variante perioccitana,... avec 
des influences plus ou moins marquées de ligurien » : Quelle peut 
bien être ici la signification de ce préfixoїde peri- ? La 
classification du tendasque y est plus prudente encore : Pour les 
auteurs, « la classification du tendasque n'est pas encore 
complètement définie, bien que les affinités les plus saillantes 
semblent exister (selon les parlants eux-mêmes) avec des parlers 
du ligurien alpin tels que ceux de Pigna et de Triora ». Et les 
auteurs d'ajouter : « Cependant, ne manquent pas les traits que le 
tendasque partage avec les parlers périoccitans » 69. Peut-on 
croire que les auteurs connaissent la thèse de Dalbera (1984/94), 
où la classification du tendasque est « complètement définie »? 
Max Pfister (2008 : 114), dans sa recension de l'ALEPO, 
corrigera : « ... die alpin-ligurischen Anschlusspunkte (les points 

                                     
67 Voir les répliques de Toso (2009a) et de Forner (2010b). 
68 C'est la formule employée dans la Présentation de l' ALEPO de 
Canobbio & Telmon (2003 :354). La même diplomatie n'est pas 
appliquée au Kyè de Frabosa Soprana qui serait de « ceppo occitano », 
« famiglia occitana » (ib. 345). 
69 Il y a d'ailleurs (p. 146) deux fâcheuses fautes de transcription : 
[ten'dask] au lieu de [ten'dasku] (sg.) et de [ten'daski] (pl.). 



 83 

contigus liguro-alpins) Tenda, Briga Alta », ce qui est la 
classification habituelle du LEI. Un peu plus tard, dans une 
évaluation des effets de la loi 342/99 au Piémont, Telmon & 
Ferrer (2007 : 10,11,13) présenteront deux cartes où Briga Alta 
figure parmi les dialectes « occitans », comme sous-groupe du 
kyè. 

  
Quant au deuxième projet-géant, celui de toponomastique, 

l'ATPM 70 abrite une toponymie de Briga Alta, dont la recherche a 
été effectuée par Ivo Alberti (2006). On ne sait si les détails 
(graphie, transcription phonétique, etc.) sont l'œuvre du chercheur 
ou d'un 'spécialiste' de la Région71. L'orientation 'occitane' est 
inculquée non seulement dans le sous-titre : « Briga Alta - Area 
occitana », mais encore dans les articles sur chacun des lieudits 
habités, où les ethniques sont présentés sous la forme suivante 

                                     
70 Atlante Toponomastico del Piemonte Montano (ATPM), entamé en 
1983, coordonné par la Région en coopération avec l'université de 
Turin. Sont apparus jusqu'ici 36 voll. sur les différentes « comuni 
montani » du Piémont. Celles-ci sont attribuées à une des trois aires : 
« Area piemontese / area occitana / area francoprovenzale ». 
71 Il y a des erreurs soit dans l'orthographe soit la transcription 
phonétique qui pour un 'natif' sont peu probables : Les consonnes 
occlusives finales sonores apparaissent systématiquement 
désonorisées, dans les deux graphies, p.ex. « Bric dёř Couřoump / 
Reount [brik dəәř *ku'řump / *re'unt] », au lieu de [ku'řumb / re'und]; 
la métaphonie n'est pas toujours respectée (« Bèc ~ Bècqui, [bεk ~ 
*'bεkki]  », au lieu de [bεk ~ 'beki]). Le toponyme « Gařb di louv 
[gařb di luv] » est traduit par « buco dei lupi » ; si la traduction (le 
pluriel) est correcte, le toponyme doit être [gařb di 'lyvi], tandis qu'au 
singulier, ce serait [gařb dəәř luuv]. Les quantités vocaliques ne sont 
pas respectées, surtout dans les monosyllabiques : « Fouzh, louv 
[*fuZ, *luv] », au lieu de [fuuZ, luuv], tandis que pour les consonnes, 
une opposition quantitative est inventée. - La description de la valeur 
phonétique des lettres (signée « L.M. ») est erronée pour « ř », et pour 
les prétendues consonnes longues (ou même « semilongues »). 



 84 

(p.ex. pour Carnino) : « Etnico : Oc : Carninê ». « Oc » au lieu de 
« brigasque » : à quoi bon? 

 
L'observateur ignore, encore, si cette 'rhétorique' de l'école 

turinoise a fonction instrumentale. Au cas où elle ne le serait pas, 
elle sera instrumentalisée par la militance occitane afin de corriger 
non la nature, mais l'image du parler. Le brigasque sera saisi par 
l'engrenage neooccitaniste. Non à cause de sa nature linguistique, 
mais pour ce formalisme qu'est le statut minoritaire qui lui est 
imposé (ou infligé) par propre demande et par négligence des 
responsables.  

 
  
10.  BIBLIOGRAPHIE 

 
Alberti, Ivo, 2006, Atlante toponomastico del Piemonte 

Montano. Briga Alta. Area occitana. Torino (Regione). 
AIS   =   Sprach- und Sachatlas Italiens und der Südschweiz. 

voll. I-VIII. Zofingen  1928-1940. 
ALF  = Gilliéron, J. & Edmont, E,  Atlas Linguistique de 

France. 12 vol., Paris 1902-1910. 
ALEPO = Canobbio, Sabina & Telmon, Tullio, Atlante 

Linguistico ed Etnografico del Piemonte Occidentale. Regione 
Piemonte & Università degli Studi di Torino. Torino (Priuli & 
Verlucca), 2004 ss.  

ALI = Bartoli, M & Pellis, U., Atlante Linguistico Italiano. 
Turin (Istituto ALI). 

Allasino,E. & Ferrier,C. & Scamuzzi,S. & Telmon,T., 2007, Le 
lingue del Piemonte. (Quaderni di ricerca 113, IRES Istituto 
Ricerche Economico Sociali, Regione Piemonte, Assessorato alla 
Cultura). <http ://www.ires.piemonte.it>. 

ALP = Bouvier,J-Cl. & Martel, Cl., Atlas Linguistique et 
Ethnographique de Provence. Paris, CNRS, 1975 ss. 

ATPM = Atlante toponomastico del Piemonte Montano. Torino 
(Regione) 1993 ss. 



 85 

Ballone, Edoardo, 1980a, « Le altre isole etniche nella regione 
Piemonte », in : Ballone,E.(éd.), pp. 41-72. 
Ballone, Edoardo (ed.), 1980b, L'altro Piemonte. Le minoranze etnico-
linguistiche nella Regione. Torino (EDA) 
Ballone, Edoardo, 1984, « L'altro Piemonte. Le minoranze etnico-
linguistiche nella Regione », in : Piemonte Vivo III, pp. 3-9  
Balma, Mauro & d'Angiolini, Giuliano, 2007, Musiche tradizionali del 
Ponente Ligure. Le registrazioni di Giorgio  Nataletti e Paul 
Collaer. Collana aEM (Archivi di EtnoMusicologia dell' Accademia 
Nazionale di S.  Cecilia), Roma (squilibri)  (131 pp, avec 2 CD). 

Bec, Pierre, 1973, La langue occitane. Paris (PUF). 
Bec, Pierre, 1991, « Norme et standard », in : LRL V,2, Okzitanisch, 
Katalanisch,  pp. 45-58. 

Berruto, Gaetano, 1974, Piemonte e Valle d'Aosta. (Profilo dei 
dialetti italiani 1, CNRS). Pisa  (Pacini). 
Bologna, Piero, 1991, Dizionario della lingua brigasca. Roma (tipogr. 
Bella). 
Botton, Charles, 2009, Histoire de Saorge et Fontan. Breil 

(Cabri). 
Bouvier, Jean-Claude, 1979, « L'occitan en Provence. Le 

dialecte provençal, ses limites et ses variétés », in : RLR 
 XLIII, pp. 46-62. 

Bronzat, Franco, 1977/78, « Per una delimitacion de l'occitan 
del caire italian », in : Quaserns de linguistica occitana 6, pp. 48-
55; et 7, pp. 3-22. 

Bronzat, Franco, 2008, « La posizione linguistica del 
brigasco », in : A Vastera 44, pp. 18-25 (aussi : 
 www.avastera.it) 
Buratti, Gustavo, 1992, « La guerra dei benpensanti », in : 
Coumboscuro I-II, pp. 1, 8. 
Calsolaro, Corrado, 1980, « Le straordinarie vicende di una legge 
piemontese », in : Ballone (ed.), pp. 159 ss. 
Canobbio, Sabina & Telmon, Tullio, Atlante Linguistico ed 
Etnografico del Piemonte Occidentale - ALEPO : Presentazione e 
Guida alla lettura. Regione Piemonte & Università degli Studi di 
Torino. Torino (Priuli & Verlucca), 2003. 

Cerquiglini, Bernard (éd.), 2003, Les langues de France. Paris. 



 86 

Dalbera, Jean-Philippe, 1984/94, Les Parlers des Alpes 
Maritimes. Etude comparative. Essai de reconstruction. (thèse 
doctorat 1984). Ed. AIEO, London 1994. 

Dalbera, Jean-Philippe, 1986, « Alpes-Maritimes dialectales : 
Essai d'aréologie », in :TCLN 7-8, 1985-86, pp. 3-28. 

Dalbera, Jean-Philippe, 1991, « Composition des faisceaux 
d'isoglosses et aréologie dialectale. Réflexion sur le cas des Alpes 
Maritimes » In : G.Gouiran (éd.), Contacts de langues, de 
civilisations et intertextualité. Actes du III Congrès Int. AIEO, 
Montpellier sept. 1990. Montpellier. pp. 193-210. 

Dalbera, Jean-Philippe, 2003, « Les îlots liguriens de France », 
in : Cerquiglini 2003, pp. 125-136. 

De Caroli, Maria Luisa, 1973, « La valle Pesio e l'antica area 
linguistica provenzale cisalpina », in : Bilinguismo e diglossia in 
Italia. Atti VIII Convegno CSDI. Pisa. pp. 65-72. 

De Mauro, Tullio, 2006,  « Crisi del monolitismo linguistico e 
lingue meno diffuse »,  in :  Lingue e idiomi d'Italia  I-1, pp. 11-
37. 

Devoto,Giacomo & Giacomelli,Gabriella, 1972, I dialetti delle 
regioni d'Italia. Firenze (Sansoni). 

Duberti, Nicola, 2003, « Una panoramica dei gruppi linguistici 
presenti nel Monregalese », in : Billò, E. & Comino, C. & 
Duberti, N., Paròle nòstre. Il dialetto ieri e oggi nei paesi del 
Monregalese. Mondivì (CEM), pp. 142-191. 

Fontan, François, 1967, « La Nation occitane, ses Fronières et 
ses Régions », in : Ethnos 5, pp. 159-182. (trad. ital. : La nazione 
occitana. I suoi confini, le sue regioni, Ed. Ousitanio Vivo, 1982) 

Forner, Werner, 1986, « A propos du ligurien intémélien - la 
côte, l'arrière-pays », in : TCLN 7-8, 1985-86, pp. 29-62. 

Forner, Werner, 1989, « Géographie linguistique et 
reconstruction, à l'exemple du ligurien intémélien.  In : « Actes 
du I Colloque International sur l'ancien provençal, l'ancien 
français et l'ancien ligurien, Nice sept. 1986 », Bulletin du 
Centre de Romanistique et de Latinité Tardive,  Nice 1989, 125-
140. 



 87 

Forner, Werner, 1995, « La fumée et le feu. A propos des 
tentatives de délimitation de l'aire occitane sud-orientale. 
Première partie : De 1850 à 1950 ».  In : P.Fabre (ed.) : Mélanges 
dédiés à la mémoire du Prof. Paul Roux. La Farlède (Assoc. 
Varoise pour l'enseignement du provençal), 1995, 155-180. 

Forner, Werner, 2004, « Toponymie et géopolitique », in : 
Actes Colloque de Nice  juin  2003, Corpus 3, Nice, pp.77-102. 
Forner, Werner, 2008a, « Fra Costa Azurra e Riviera : Tre lingue in 
contatto ». In : Orioles/Toso (edd.), pp. 65-90. 
Forner, Werner, 2008b, « La tradizione culturale alpina risorta. A 
proposito di alcune produzioni recenti », in : INTEMELION 14, pp. 
165-172. 

Forner, Werner, 2009, « Die diglossische Wippe – Der Distanz- 
parameter als Sprachgenerator : Einige romanische 
Entwicklungen. In : Erstic,M. et all. (edd.), Spectrum reloaded. 
Siegener Romanistik im Wandel, Siegen (Universi), 2009, pp. 93-
111. 
Forner, Werner, 2010a, « Linguistische Falschmünzereien. Strategien 
der Sprachverfälschung in den Südalpen ». In :  Osthus, D. & 
Schmitt,C. & Visser,J. : Streit um Sprache in der Romania. (Actes 
Romanistentag Bonn 2009 I.3), pp. ... (sous presse). 
Forner, Werner, 2010b, « Der Widerspenstigen Zähmung. 
Sprachilloyale Folgen des italienischen Minoritäten-gesetzes : 
Brigaskisch », in : Herling,S. & Patzelt,C (edd.), Normalisierung von 
Regionalsprachen (Actes Romanistentag Bonn 2009, I.2) pp. ... (sous 
presse). 
Gallea, Francesco, 1993, « Risultati di un sondaggio sul dialetto in 
Liguria », in : Consulta Ligure (ed.), Dialetto, lingua viva. Genova 
(Consulta Lig.). 

Garnier, Christian, 1898, Grammaires et vocabulaires 
méthodiques des idiomes de Bordighera et de Realdo. Paris  
(Leroux). 

Goebl, Hans, 1997, « Der Neoladinitätsdiskurs in der Provinz 
Belluno », in : Ladinia  : Sföi culturâl dai ladins dles Dolomites 
21, Piculin (Istitut Ladin Micurà de Rü), pp. 5-55. 

Grassi, Corrado, 1958, Correnti e contrasti di lingua e cultura 
nelle Valli cisalpine (...) I. Torino (Fac. Lettere e Filosofia). 



 88 

Grassi, Corrado, 1969, « Parlà du kyé : un'isola linguistica 
provenzale nelle valli monregalesi », in : Studi ling. salentini 2, 
Protimesis, Lecce. 

Grassi, Corrado, 1977, « Deculturization and Social 
Degradation of the Linguistic Minorities in Italy », in : 
Linguistics 191, may 1977, pp. 45-54. 

Guskow, Meike, 2009, Entstehung und Geschichte der 
Europäischen Charta der Regional- oder 
 Minderheitensprachen. Frankfurt (Lang). 

Herling, Sandra, 2008, Katalanisch und Kastilisch auf den 
Balearen. Heidelb. (Winter). 
Isnard,Cyril & Trubert, Jean-François, 2007, Musique du Col de 
Tende. Les archives de Bernard Lortat-Jacob 1967-1968. Archives 
sonores, textes et transcriptions réunis par C.I. et J-F. T. Nice 
(adem06) (107 pp., avec un CD). 

Jaberg, Karl, 1911, « Notes sur l'-s final libre dans les patois 
franco-provençaux et provençaux du Piémont », in :  Bulletin du 
Glossaire de patois de la Suisse Romande 9-10, pp. 49-79.   
Kloss,Heinz, 21978, Die Entwicklung neuer germanischer 
Kultursprachen seit 1800. Düsseldorf (Schwann) (11952) 
Lamuela, Xavier, 1993, Estandardització i establiment de les llengües. 
Barcelona (edicions 62). 

Lamuela, Xavier, 2008, Dizionario Italiano/Occitano 
Occitano/Italiano. Norme ortografiche, scelte morfologiche e 
vocabolario dell'Occitano Alpino orientale. Cuneo (Eventi).  
Lanteri, Carlo, 1984,  « I brigaschi e i ucitan li s'asümegliu », in : R Ni 
d'Aigüra 1-nümeru ünich e speciale, p. 3. 
Lanteri, Carlo, 2008, « Notizie sul coro brigasco <I Cantaúu> », in : A 
Vastera 46, pp. 8-10 

Lanteri, Didier, 1996, La graphie du brigasque. Revue de la 
littérature. Essai d'harmonisation (s.l  ms. 70 pp). 

Lanteri, Didier, 2006, Dictionnaire Français-Brigasque. Grasse 
(Ed. Tout Autour des Cultures). 

LEI =  Pfister,Max, Lessico etimologico italiano. Wiesbaden 
(Reichert) 1979 ss. 



 89 

LRL = Holtus,G. & Metzeltin,M. & Schmitt,C. (edd.), Lexikon der 
Romanistischen Linguistik, voll. 1-8,  Tübingen (Niemeyer), 1988 
ss. 

Lucarno, Guido, 1997, « Alpi Marittime : Territori contesi e 
scomparsa di una identità etno-linguistica », in : Il ponte : rivista 
di politica economica e cultura 53-12, pp. 49-68. 

Lucarno, Guido, 2001, « Historical inheritance and border 
problems in the provençal brigasque area (Maritime Alps) », in : 
Antonsich,M. & Kolossov,V. & Pagnini,M.P. (edd.), Europe 
between Political Geography and  Geopolitics. On the 
Centenary of Ratzel's Politische Geographie. Roma (Soc. Geogr. 
Ital.), pp. 367-389. 
Marcellesi, Jean-Baptiste, 1984, « La définition des langues en 
domaine roman (...) », in : Actes XVII Congrès Int. de 
 Linguistique et Phil. Romanes, vol. 5, Aix-en-Pr. (Lafitte), pp. 
309-314. 
Martel, Felip, 1983, « L'espandi dialectau occitan alpenc : assag de 
descricion », in : Novel Temp 21, pp. 4-36. 
Martel, Philippe, 2009, « La tapisserie volante : autour de la 'questione 
ladina' », in : Alén Garbato,C. & Arnavielle,T. & Camps,C., La 
romanistique dans tous ses états. Paris (L'Harmattan), pp. 209-239. 
Massaioli, Pierleone, 1983, « Il brigasco da lingua parlata a scritta », 
in : Archivio per le Tradizioni  Popolari della Liguria 12-1/2, pp. 37-
43. 
Massaioli, Pierleone, 1984, Cultura alpina in Liguria. Realdo e 
Verdeggia. Genova (SAGEP). 
Massaioli, P. & Moriani, R., 1991, Dizionario della Cultura Brigasca. 
Vol. I  Lessico.  Alessandria (Orso). 
Massaioli, P., 1996, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. II  
Grammatica.  Alessandria (Orso). 
Massaioli, P., 2000, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. III  Voci 
della tradizione. Alessandria (Orso).  
Massaioli, P., 2008, Dizionario della Cultura Brigasca. Vol. IV  
Glusari etnolinguistic cumparà di Arpi ligüri Maritimi. Alessandria 
(Orso). 
Massaioli, P., 2009, « Parliamo ancora di dialetto », in : R Ni d'aigüra 
52, p. 34. 



 90 

Moriani, Roberto, 1981, « Upega, Carnino, Viozene », in : Novel 
Temp. Quaderno di Cultura e Studi occitani alpini. 17,  pp. 72-82. 
Neill, Edward, s.d., Tradizioni popolari dell'Imperiese. Genova 
(Cassetta disco, Cassa Risp. Genova e Imperia) 
Oddo, Sandro, 2005, « Difendiamo il brigasco », in : Le stagioni di 
Triora. Triora (Proloco). 
Orioles, Vincenzo, 2003a, Le minoranze linguistiche. Profili 
sociolinguistici e quadro dei documenti di tutela.  Roma  
Orioles, Vincenzo & Toso,Fiorenzo (edd :), 2008, Circolazioni 
linguistiche e culturali nello spazio mediterraneo. Miscellanea di 
studi. Centro Internazionale sul Plurilinguismo. Recco (Le Mani).   

Pagliana, Tullio, 1995, « Lessico pastorale », in :  id., A 
muntóo d'l'ólpe. Pascoli, alpeggi e margari nelle Valli di 
 Ormea. Ormea, Mu- seo Etnografico, Quaderno n° 3, pp. 
47-91. 

Palermo, J., 1977, « La place des parlers nissarts dans la famille 
des langues romanes », in : RLiR 41, pp.339-347. 
Pellegrini, G.B., 1977, Carta dei dialetti italiani (Profilo dei dial. ital. 
Nr. 0). Padova (Pacini). 
Pfister, Max, 2008, « Der Atlante Linguistico ed Etnografico del 
Piemonte Occidentale-ALEPO » (Recension), in : ZrP 124, pp. 109-
117. 
Pla-Lang, Luisa, Occitano in Piemonte : riscoperta di un'identità 
culturale e linguistica? Frankfurt (Lang). 

Rohlfs, Gerhard, 1971, « Entre Riviera et Côte d'Azur (à 
propos du mentonnais) », in : Clusel,I. & Pirot,F. (edd), 1971, 
Mélanges de philologie romane dédiés à Jean Boutière, vol. II. 
Liège (Ed. Soledi), pp. 883-891. 
Plomteux, Hugo, 1975, I dialetti della Liguria orientale odierna, la Val 
Graveglia, I. Bologna (Pátron). 

Renzi, Lorenzo, 1975, « Uno o più drammi linguistici. Le 
'lingue tagliate' di Sergio Salvi e altre questioni di 
sociolinguistica », in Nuova Corrente 67, pp. 330-345 

Rohlfs, Gerhard, 1978, « Entre Riviera et Côte d'Azur II. 
Mélanges de lexicologie », in : Mélanges de philologie romane 
offerts à Ch.Camproux. vol. II, pp. 970-978. 



 91 

Ronjat, Jules, 1930, Grammaire Istorique des Parlers 
Provençaux Modernes, vol I-IV, 1930-1941. Montpellier  
(réimpression : Marseille, Laffitte, 1980). 
Salvi, Sergio, 21975, Le lingue tagliate. Storia delle minoranze 
linguistiche in Italia. Milano (Rizzoli). 

Salvi, Sergio, 1998, Occitania. Venasca (Ousitanio Vivo). 
Scarsi, Patrizia, 1980, « Tracce di provenzale alpino nel 

dialetto mentonasco », in : Bollettino Istituto Lingue Straniere 
della Facoltà di Economia e Commercio dell'Università di 
Genova, 12. pp. 130-136. 
Schädel, Bernhard, 1903, Die Mundart von Ormea. Beiträge zur Laut- 
und Konjugationslehre der nordwestital. Sprachgruppe. Halle/S. 
(Niemeyer). 

Telmon, Tullio, 1972, (Recension de : P.Camilla « Del nome 
della città del Monregale (Mondoví) », in : Bollettino Soc. Studi 
Storici... Prov. di Cuneo, n° 60, 1969), in : Parole e Metodi 3, 
p.151. 

Telmon, Tullio, 1994, « Aspetti sociolinguistici delle 
eteroglossie in Italia », in : Serianni,L. & Trifone,P. (edd.), Storia 
della Lingua Italiana, vol. 3, Torino, pp. 923-950. 

Telmon, Tullio, 2006, « La sociolinguistica e le leggi di tutela 
delle minoranze linguistiche », in : Lingue e Idiomi d'Italia 1, pp. 
38-41. 

Telmon, Tullio, 2007, « L'impatto della legge di tutela delle 
minoranze linguistiche storiche sulle istituzioni : le positività e le 
negatività », in : Consani, C. & Desideri, P. (edd.), Minoranze 
linguistiche. Prospettive,  strumenti, territori. Roma (Carocci), 
pp. 310-326. 

Telmon, T. & Ferrer,C., 2007, « Le minoranze linguistiche 
piemontesi nel 2006 », in : Allasino et all., pp. 7-60. 

Toso, Fiorenzo, 1995, « Appunti per una storia della parola 
figun », in : Intemelion 1, pp. 83-96. 
Toso, Fiorenzo, 2004, « La legge 482 e gli scenari recenti della 
'politica linguistica' in Italia », in : Rivista Italiana di  Linguistica 
e di Dialettologia, VI, pp. 41-64.    - 
Toso, Fiorenzo, 2008a, Le minoranze linguistiche in Italia. Bologna 
(Mulino). 



 92 

Toso, Fiorenzo, 2008b, « Alcuni episodi di applicazione delle norme 
di tutela delle minoranze linguistiche in Italia »,  in : Ladinia 32, pp. 
165-222. 
Toso, Fiorenzo, 2008c, « Il brigasco e l'olivettese tra classificazione 
scientifica e manipolazioni politico-amministrative », in : INTE- 
MELION 14, 103-134. 
Toso, Fiorenzo, 2009a, « L'occitanizzazione delle Alpi Liguri e il caso 
del brigasco : un episodio di glottofagia », in : Malerba, A. (ed.), 
<Quem tu probe meministi> Atti dell'Incontro di Studi 2008, Torino 
(Centro Studi  Piemontèis), pp. 177-248. 
Toso, Fiorenzo, 2009b, « In merito alla classificazione scientifica del 
dialetto brigasco », in : A Vastera XX, pp. 10-13. 
VPL =   Petracco Sicardi, G. et all., Vocabolario delle Parlate Liguri, 
voll. I - IV, Genova (Consulta Ligure) 1985-92. 

 
Werner Forner  

Siegen 



 

 

93 

LES RELATIONS ENTRE LES CATALANS D’ESPAGNE ET LE 
MOUVEMENT « RENAISSANTISTE » DU MIDI : 

documents historiques sur le « pan-occitanisme » 
 
 
Au moins par « navigation » sur internet, ceux qui s’intéressent 

aux langues d’oc ont appris que le Parlement de Catalogne avait 
voté le 22 septembre 2010 une loi sur l’aranais et plus 
généralement sur l’« occitan ». Il est sans doute prématuré d’en 
parler, ne serait-ce que parce qu’en matière de lois, il y a souvent 
loin de la coupe aux lèvres. Mais cela nous a conduits, l’historien 
Guilhem Pépin et moi-même, à faire quelques recherches sur les 
relations entre les Catalans d’Espagne et le mouvement 
« renaissantiste » du Midi dont Frédéric Mistral fut le plus célèbre 
représentant. 

Il est vrai que ces relations n’étaient pas inédites : lorsqu’en 
1213 le roi Pierre II d’Aragon et comte de Barcelone vint 
combattre les troupes de la croisade contre les cathares dits 
Albigeois, ce fut moins pour aider le comte de Toulouse que pour 
étendre son propre pouvoir sur le Midi du royaume de France. 
Avec seulement mille cavaliers, Simon de Montfort réussit 
néanmoins à mettre cette armée en déroute, dans un combat où 
Pierre II fut tué. Et les historiens catalans ne cachent pas que ce 
fut la fin des ambitions arago-catalanes sur les provinces du sud 
de la France. 

Les lettrés de notre propre mouvement « renaissantiste » ont 
donc ressorti des archives l’histoire de la croisade albigeoise et se 
sont tournés vers la Catalogne, comme pour venger leurs ancêtres 
du XIIIe siècle. 

Voici donc quelques documents allant de 1933 aux toutes 
dernières années : 

1 – Sur le Centenaire de la Renaixença catalana (Avril 1933) : 
forte participation des « Occitans », félibres compris. On 
remarque les propos tenus par deux fois par Ventura Gassol, alors 
âgé de 40 ans. 

2 – Article humoristique de The Morning post londonien du 11 



 

 

94 

juillet 1933, déniché par Guilhem Pépin, et qui ne se comprend 
que par le suivant. 

3 – Second article du même Morning post, dû au correspondant 
à Barcelone, qui réagit très probablement aux déclarations faites 
dans le cadre de la commémoration du centenaire de la 
Renaixença, et peut-être à d’autres plus récentes, car il n’est guère 
question d’étudiants dans cette commémoration. 

4 – Manifeste catalan de mai 1934, suivi de son commentaire 
par Louis Alibert, puis d’une lettre de Pompeu Fabra à ce dernier, 
qui termine par un assentiment à peu près général : le catalan est 
distinct de l’occitan, et plus question de rêver d’une « Grande 
Occitanie » de Montluçon à Elche. 

5 et 5 bis – Deux extraits de comptes rendus catalans du gros 
ouvrage de l’universitaire catalan August Rafanell (1963- ), La 
il·lusió occitana. La llengua dels catalans entre Espanya i 
França, 2006, 1542 p. Celui de Germà Colón, linguiste de 
l’Université de Bâle, représente plus de quatre pages de revue. En 
1954, l’illusion occitane était bien morte en Catalogne. 

Nous aurons sans doute l’occasion de reparler de l’ouvrage 
d’A. Rafanell, en donnant notre point de vue de locuteurs d’oc du 
nord des Pyrénées. 

Il découle en tout cas de ces textes, jalons plantés depuis plus 
de 70 ans, que le mythe d’une « Grande Occitanie » qui soulevait 
l’enthousiasme en 1933 avait complètement disparu vingt ans 
après. Le verra-t-on réapparaitre ? L’avenir nous le dira. 

 
Jean Lafitte 

 
 
 
 
 
 



 

 

95 

Document n° 1 
 

Sur le Centenaire de la Renaixença catalana (Avril 1933) 
http://www.ictisp.com/~un447390/fredmist/mistralielscatalans.htm 

Extrait d’un document non signé, intitulé « Mistral i els 
Catalans »72 

Els provençals assisteixen a Barcelona 
al Centenari de La Renaixença catalana 1833-1933 

 
1933 abril. Celebracions a Barcelona i a Ripoll, amb centenars 

de focs als cims de les muntanyes catalanes, amb motiu del 
Centenari de la Renaixença. Una gran expedició de més de 200 
occitans hi participen. Organitzat per Palestra i la FNEC. Hi havia 
Batista i Roca, Josep Carbonell Gener i Loís Alibert. 

1933 12 abril. Loís Alibert fa una conferència a Barcelona 
sobre la « Renaixença catalana i la Renaixença occitana », en el 
marc de la celebració del centenari de la Renaixença catalana. 

1933 15 abril. La premsa de Marsella destaca la participació 
occitana a les festes del Centenari de la Renaixença catalana a 
Barcelona. Els occitans eren molt nombrosos car hi havia cent 
persones de LO CALEN de Marsella, 60 de l’Escola de la Tor 
Manha i una vintena de la confraria dels GUARDIANS amb llurs 
estendards. S’hi afegeixen les banderes d’entitats catalanes. Citen 
també Loís Alibert, Josep Carbonell i l’alcalde de Marsella. Són 
rebuts a l’estació per la municipalitat de Barcelona, i l’alcalde els 
rep al Saló de Cent. Marsella ofereix a l’Ajuntament de Barcelona 
la bandera de Marsella. A la tarda inauguració oficial de les festes 
del Centenari de la Reinaxença Catalana sota la presidència del 
President de la Generalitat Francesc Macià, que a la prensa 
marsellesa se li diu el Coronel Macià. 

1933 15 abril. Dissabte. A Barcelona arriben per tren els 
provençals que assistiran al Centenari de la Renaixença Catalana. 

                                     
72 Une recherche sur le nom de domaine a donné ceci : Contact for 
Ictisp.com : Avenida de Europa, 14 – Parque empresarial La Moraleja 
–  Alcobendas Madrid – Spain 28108 – domainmaster@jazztel. com. 



 

 

96 

A l’estació, plena de gent, els esperen representants del 
Parlament de Catalunya ; Ventura i Gassol, Conseller de Cultura 
de la Generalitat ; Albert Bastardes Sampere ; Bastardes ; Josep 
Carbonell ; Ribes ; Domènec Pla, representant de l’alcalde i 
d’altres. Entre els visitants de Marsella hi ha Antoni Mouren, 
Marius Dubois, Pau Barlatier, Jòrdi Triadou (adjunt de l’alcalde 
de Marsella), Jòrdi Reboul, Josep Homs (del Centre Català de 
Marsella), Loís Alibert i representants d’altres entitats. L’alcalde 
de Marsella, M. Ribot, ja feia alguns dies que era a Barcelona. Al 
migdia foren acollits al Saló de Cent de l’Ajuntament de 
Barcelona per l’alcalde, Dr. Jaume Aiguader. El de Marsella 
renova la continuació de l’amistat a través de la història amb 
Catalunya. Marius Dubois dóna la bandera de Marsella perquè es 
posi al costat de la catalana al balcó de l’Ajuntament. L’alcalde 
els dóna la bandera de Barcelona i recorda que fa dos anys, a la 
proclamació de la República, es cantava, al mateix moment dels 
Segadors, també La Marsellesa. 

1933 15 abril. A la tarda a Barcelona. Al Palau de la 
Generalitat de Catalunya obertura oficial del Centenari de la 
Renaixença catalana presidida pel President Macià. Parlen Dr. 
Ribot  ; Josep Oms, president del Centre Català de Marsella ; 
Jòrdi Reboul, que ofereix un llibre d’or al President Macià. 
Després, Ventura Gassol fa una comparació entre Aribau i 
Mistral. A continuació Macià diu : « La nostra pàtria renaixent 
aspira amb vehemència, segons la seva vella tradició, a afirmar 
les seves ganes de llibertat i de justícia ». Els felibres canten la 
Copa Santa, L’endemà, 16 d’abril, La Publicitat reprodueix el 
missatge del Capolier de Felibritge a Macià. 

1933 16 abril. Diumenge a Ripoll. La festa del Centenari de la 
Renaixença es desplaça a Ripoll organitzat per l’associació 
Palestra. Però a Ripoll els actes estigueren a punt de fracassar 
perquè els anarquistes de la FAI, excitats per un agitador 
estranger, creuen veure un signe religiós en la bandera occitana 
amb la creu de Tolosa i volien impedir la cerimònia. Hi ha cops 
de puny i en una atmòsfera de revolta i enmig dels crits, parla Pau 
Pons (occità-mallorquí), Pèire Azemà i els catalans Antoni Rovira 



 

 

97 

Virgili, Joan Estelrich. Aquest episodi me l’explica després Josep 
M. Batista i Roca i Josep M. Rosés Guardiola (+), de Badalona i 
altres persones catalanes i el propi Pau Pons. 

1933 17 d’abril. El diari de Marsella LE PETIT PROVENÇAL, 
relata les festes del Centenari de la Renaixença Catalana. LO 
CALEN de Marsella tributa un homenatge a Víctor Balaguer i a 
Aribau en els seus respectius monuments. L’endemà diu que 
anaren a Tarragona invitats per la Generalitat amb autocars. 
Entre els assistents cita Pau Pons, Ricard Reyner, Pèire Azemà, 
Donnadieu. Cita la presència del « gran filòleg occità » Loís 
Alibert i del director de l’ORM [Oficina de Relacions 
Meridionals], Josep Carbonell. A Tarragona visiten a la catedral, 
la tomba de Jaume I, nascut a Montpeller. Un banquet a l’Hotel 
Europa de Tarragona els fou ofert per la Generalitat i diverses 
visites als monuments de Tarragona. Retornats a Barcelona, a 
l’Hotel Miramar, banquet ofert per l’Ajuntament de Barcelona, 
amb l’alcalde de Barcelona, Aiguader ; Casanoves, vicepresident 
del Parlament ; Ventura Gassol, Pompeu Fabra, Loís Alibert i 
Jordi Reboul, president del Calen. Ventura Gassol73 digué en el 
seu discurs : « La petita Catalunya, el petit Llenguadoc, la petita 
Provença, etc…deuen formar la gran Occitània unida amb els 
pobles de França i d’Espanya dins els Estats Units d’Europa ». 
Després es visità el Parlament de Catalunya. A la Universitat, el 
filòleg Pompeu Fabra ressaltà la identitat de la llengua catalana i 
els dialectes occitans. Loís Alibert feu la història de la 
Reinaxença Occitana. Al vespre concert, a l’Orfeó Català, de 
música occitana i catalana. 

1933 17 abril. Dilluns. A Barcelona. Els invitats de la 
Generalitat visiten els monuments de Víctor Balaguer i de 
Bonaventura Carles Aribau. Davant el monument d’Aribau, Jòrdi 
Reboult recorda l’exili d’Aribau acollit per Mistral i els seus 

                                     
73 Bonaventura Gassol i Rovira (1893-1980) à l’état-civil, écrivain et 
homme politique  espagnol, nacionaliste catalan, l’un des fondateurs 
du parti Acció Catalana, puis membre de l’Esquerra Republicana de 
Cataluña (Wikipedia). 



 

 

98 

felibres. De bon matí, 30 occitans surten amb autocars cap a 
Tarragona des de la Plaça davant de la Generalitat, que els 
ofereix el viatge i un banquet. A Tarragona visiten, a la catedral, 
la tomba de Jaume I que nasqué a Montpeller. Entre els assistents 
hi ha Josep Carbonell, director de l’Oficina de Relacions 
Meridionals ; el professor Pau Pons ; Pèire Azemà ; Loís Alibert. 
La Generalitat ofereix un banquet als assistents a l’Hotel Europa. 
A la tarda visita a l’aqüeducte i monuments romans. En el camí, 
prop de Tarragona, Pau Pons fa un parell de fotografies en les que 
apareixen 8 i 9 persones, entre les quals Pau Ricard, Loís Alibert, 
Josep Carbonell, Carles Camprós (Camproux), Pèire Azemà, Pau 
Pons… 

1933 18 abril. Dimarts. A Barcelona els provençals visiten el 
Monument a Mistral. Parlen Pèire Azemà, Jòrdi Reboul, Pèire 
Reyner i el Dr. Soler Pla, en nom del Parlament de Catalunya i 
Albert Bastardes per la Comissió del Centenari de la Renaixença ; 
l’alcalde de Barcelona, Dr. Jaume Aiguader Miró i Ventura 
Gassol. La Banda de Música Municipal interpreta la Copa Santa, 
Els Segadors i fragments de l’Arlesiana. Hi havia Ventura Gassol, 
Pèire Azemà, Jordi Reboul, Soler i Pla, Pau Pons, Loís Alibert, 
Pompeu Fabra,… Els discursos i el concert són difosos per ràdio a 
Occitània. A les 14h. banquet ofert per l’Ajuntament de 
Barcelona, presidit per l’alcalde, que tenia a l’entorn Joan 
Casanovas Maristany, vice-president del Parlament Català ; 
Ventura Gassol ; Pompeu Fabra ; Loís Alibert ; Jordi Triadou, 
representant de l’alcalde de Marsella. Begueren de la copa oferta 
pels felibres provençals, l’alcalde de Barcelona i Ventura Gassol. 
Després del discurs de l’alcalde, parla Alfons Maseras, que 
recorda « el meu amic Màrius Jouveau » i diu que Mistral fou un 
profeta que ens mostrà « el camí de l’avenir, el federalisme… ». 
Parlen també Pèire Reynier, per Toló. Jòrdi Triadou diu que la 
llibertat de Catalunya és el símbol de la llibertat de tots els pobles. 
Pèire Azemà recorda que el deure dels representants del poble és 
defensar la llengua d’aquest poble. Per acabar, Ventura Gassol 
diu que « la petita Catalunya, el petit Llenguadoc, la petita 
Provença, etc. han de formar la gran Occitània unida amb els 



 

 

99 

pobles de França i Espanya, dins els Estats Units d’Europa. Així 
treballarem per la construcció de la Pau, amb la destrucció de les 
hegemonies imperialistes ». Els actes continuen a la Universitat, 
amb conferències de Pompeu Fabra, que remarca la identitat de la 
llengua catalana i les variants occitanes, i Loís Alibert, que fa 
història del moviment de renaixença occitana. Els felibres visiten 
el Parlament. Els actes s’acaben amb un concert de l’Orfeó 
Català. Tot acabat, Marcèla Drutel diu que sentí vergonya en 
veure que l’alcalde de Marsella parlava francès. En sentit contrari, 
Pau Barlatier no li agradaren les paraules de Jòrdi Reboul, que 
justificava, en el seu discurs, al Palau de la Generalitat, 
l’absència del cònsol de França a Barcelona. Jordi Reboul replica 
i pregunta « Què hauria vingut a fer el cònsol en aquesta festa de 
família, on només es volia parlar català i provençal i d’altra banda 
el govern francès no reconeix el govern català ni la llengua 
provençal. » 

 
 

Document n° 2 
 

(The Morning Post, mardi 11 juillet 1933, p. 10) 
Traduction française par J. Lafitte 

LES TROUBADOURS ET LES BASSINS D’EAU 
 
Il est paradoxal que tandis que les responsables politiques 

s’efforcent d’aplanir la carte [du monde] pour que le commerce y 
circule comme du mercure, d’ardents patriotes en divers pays 
travaillent à élever de petites taupinières nationalistes. Aussi vite 
que le monde matériel s’achemine vers l’unité, le sentiment 
répond avec un autre tout petit royaume ; et le processus ne peut 
aboutir qu’à ce que quelqu’un se déclare lui-même un État 
autonome, et mette des barrières douanières autour de son jardin 
de derrière. Que n’importe quelle excuse justifie l’auto-
détermination est évident dans les aspirations de l’« Occitania », 
un nouveau pays, que les poètes et étudiants de France et 
d’Espagne sont résolus [à établir] en revenant aux frontières des 
Troubadours. Les ressorts de leur nationalisme sont au XIIe 



 

 

100 

siècle ; et si les patriotes du Midi réussissent, il y a un grand 
risque que, de ce côté-ci de la Manche, la Northumbria et la 
Mercia se séparent de nous. 

La faiblesse du mouvement en Provence, Languedoc, 
Catalogne et autres provinces à ménestrels, est que, même si l’on 
peut rétablir le royaume des Troubadours, il est impossible de 
reproduire leur façon de chanter. La race des nobles qui 
chantaient matin et soir leurs poésies lyriques dans les Cours n’est 
plus ; et de même les Cours. Un groupe moderne de chanteurs 
pourrait-il attirer à ses mélodies, en appelant vingt-trois princes 
régnants ? Ils devraient d’abord les trouver. Aujourd’hui, 
quelqu’un peut-il espérer, comme GUILLAUME IX, duc 
d’AQUITAINE, aller par « tous les pays pour tromper les dames » ? 
Les dames souriraient et allumeraient leur phono. Hélas, cet âge 
ne respecte plus rien, et l’épitaphe de la ménestrellerie est déjà 
écrite dans un quatrain que chantent les enfants : 

Gaiment, le Troubadour valse autour du bassin, 
En chantant « Mon vrai amour, viens, viens à moi » ; 
Doucement, un morceau de brique tombe sur sa noix de coco  
Le vieil homme surveille depuis le vieux chêne. 
GUILLAUME lui-même ne pourrait plus s’opposer à un tel 

traitement. 
 
 

Document n° 3 
 

(The Morning Post, mardi 11 juillet 1933, p. 13) 
Traduction française par G. Pépin 

« Occitanie » - Une nouvelle « nation » pour l’Europe 
Le pays des troubadours 

Un mouvement franco-espagnol 
De notre correspondant à Barcelone 

 
Une nouvelle grande puissance européenne est proposée. Son 

territoire est appelé « Occitanie ». Il a sa propre langue en divers 
dialectes, et son propre hymne national. Sera-t-il une puissance de 



 

 

101 

premier plan dans les réunions et les conférences mondiales ou 
seulement une puissance de second plan, l’avenir seul peut nous 
le dire. 

Cette affirmation peut faire penser au lecteur qu’il lit un roman 
sur une nouvelle Ruritana 74. Mais, pour ridicule qu’apparaisse 
cette idée à un lecteur ordinaire, c’est une réalité concrète dans 
l’esprit d’un certain nombre d’étudiants, de poètes, d’intel- 
lectuels et de révolutionnaires. 

Ce nouveau pays, tel que montré sur la carte ci-dessous, est 
composé d’une partie de l’Europe qui s’étend de la Loire à l’Èbre, 
et de l’océan Atlantique aux Alpes, un pays qui, selon l’opinion 
de l’homme ordinaire, appartient en partie à la France et en partie 
à l’Espagne, et est composé de peuples de très grandes différences 
de races, de langues et de cultures. 

 

 
 
Cependant, selon l’opinion d’un groupe d’étudiants 

enthousiastes des Universités de Montpellier, Marseille, 
Barcelone et Valence (qui, bien que située au sud de l’Èbre, est 

                                     
74 N. d. T. – Lire Ruritania, pays imaginaire du centre de l’Europe 
inventé par l’auteur anglais Anthony Hope pour trois romans publiés 
entre 1894 et 1898. 



 

 

102 

incluse dans l’Occitanie), ce pays est une entité nationale définie, 
à l’unité politique de laquelle ils promettent de travailler. 

Une langue commune 
Le seul lien visible d’union entre ces provinces de la France et 

de l’Espagne tient dans le fait que la plupart de leurs habitants 
parlent une langue commune, ou plutôt des dialectes d’une même 
langue qu’on nomme provençal, limousin, catalan, valencien et 
majorquin selon l’endroit, langue qui était appelée il y a de cela 
plusieurs siècles la langue d’oc et qui donna son nom à la partie 
du sud de la France dont Toulouse est la capitale. 

Toutes les personnes instruites sont bilingues et parlent en 
général espagnol ou français sauf en Catalogne. 

Les protagonistes de ce mouvement sont tombé dans l’erreur 
incroyable mais commune qui est de croire qu’une langue est en 
elle-même l’indication d’une race 75, bien qu’ils n’aient pas été en 
cela bien rationnels puisqu’ils ont inclus dans leur nation la 
Gascogne dont la langue est nettement distincte de la langue d’oc. 

Ils prétendent, avec justesse, que leur langue, ou plutôt la 
langue mère de ces différents dialectes, était la langue dans 
laquelle les troubadours chantaient, et ce fait donne la quantité 
nécessaire de romanesque dont a besoin un tel mouvement pour 
stimuler son inspiration. 

Les prophètes principaux de ce mouvement sont le poète 
catalan Aribau, qui vécut il y a un siècle, et Mistral, le poète de 
Provence dont le poème « La Copa Santa » (la coupe sainte) a été 
pris comme hymne national de l’Occitanie, bien que ce ne soit pas 
sans l’avoir falsifié en partie, en substituant dans son texte au mot 
“Provençal” 76 le mot “Occitans”, un mot inventé, tout comme 
l’idée, depuis l’époque de Mistral. 

Des forces de perturbation 

                                     
75 N. d. T. – En 2010, il faut comprendre peuple. 
76 N. de J. Lafitte – En réalité, dans son poème La Coupo santo, 
Mistral n’use jamais de Provençal(s), forme languedocienne, mais de 
Prouvençau, qui ne prend pas de -s au pluriel. 



 

 

103 

A part l’aspect purement intellectuel de ce mouvement, qui est 
sans doute sincère et innocent, on ne peut que s’interroger sur son 
apparition soudaine à la surface d’une Europe troublée, à un tel 
moment, et se demander si ce n’est pas un autre parmi les 
mouvements perturbateurs dirigés, contre la stabilité et 
l’hégémonie politique de la France et de l’Espagne, par l’une des 
forces de perturbation qui travaillent activement à rompre 
l’équilibre déjà précaire de l’Europe 77. Pas mal d’argent est 
dépensé, mais son origine demeure obscure. 

Le mouvement pour l’Occitanie est particulièrement soutenu en 
Catalogne, dont la récente acquisition de l’autonomie a développé 
l’esprit de séparation du reste de l’Espagne et donné un grand 
coup de fouet à la langue catalane et à l’idée d’une nationalité 
séparée. 

Les meneurs du mouvement catalan ont récemment découvert 
une période de renaissance catalane, datant d’un siècle, pour 
laquelle ils ont estimé nécessaire de constituer un environnement 
littéraire et culturel, et lui ont rattaché le mouvement pour 
l’Occitanie. Deux des inspirateurs de cette renaissance sont 
Mistral, le poète provençal, et notre compatriote Sir Walter Scott 
qui, s’il était en vie, serait sans doute étonné d’entendre que son 
nom est devenu une référence dans la vie politique du nouvel état 
de Catalogne. 

Le mouvement pour l’Occitanie est destiné à être 
essentiellement une illusion, parce que sa réalisation signifierait 
rien moins que le démembrement de la France et de l’Espagne et 
le nivellement des Pyrénées, sans parler de la réconciliation de 
plusieurs différences raciales et culturelles qui doivent être 
évidentes à l’observateur le plus superficiel. 

 
 

                                     
77 N. d. T. – On comprend ici Hitler, nommé chancelier de 
l’Allemagne le 30 janvier précédent, et sans doute Mussolini. 



 

 

104 

Document n° 4 
 

(OC, Revista de la Renaissença dels Païses d’Oc 
Auvernha, Gasconha, Lemosin, Lengadòc, Provença, Catalonha, 

Valencia, Balearas 
n° 16-17 de Genier-Abril 1934 

(fut aussi publié La Veu de Catalunya du 6 mai 1934) 
Traduction française de J. Lafitte 

 
UN MANIFESTE 

Déviations dans les concepts de langue et de patrie 
[en catalan] 

 
I 
Le début du deuxième siècle de la Renaissance nous a amenés à 

réfléchir attentivement à sur le chemin parcouru par le catalanisme et 
celui qui reste à faire. Nous constatons, d’une part, que le sentiment 
patriotique s’est considérablement étendu et que le comportement de 
diverses générations a cristallisé des erreurs culturelles et politiques. 
D’autre part, cependant, nous devons clarifier certaines déviations 
actuelles qui présentent de très graves dangers. Ces erreurs ou 
déviations, que nous tentons de rectifier par ces lignes, sont au nombre 
de deux : 1°, la conception de notre Patrie comme un territoire formé 
uniquement par le territoire de l’actuelle Généralité, c’est-à-dire sa 
réduction à une des régions qui la composent, résultat d’un 
affaiblissement de la conscience nationale  ; 2°, la conception qui 
donne à notre Patrie une extension excessive, qu’elle n’a jamais eue, 
provenant d’une confusion du catalanisme avec l’occitanisme. 

 
II 
Notre Patrie, pour nous, est le territoire où se parle la langue 

catalane. Elle s’étend donc des Corbières à la Huerta d’Oriola et des 
régions de l’est de l’Aragon à la Méditerranée. Composée de quatre 
grandes régions — le Principat, Valence, les Baléares et le Roussillon 
— chacune avec d’intéressantes caractéristiques propres, il faut 
conserver dans tous les domaines leur personnalité, qui nous donne 
une grande richesse d’aspects. Il n’y a pas de danger — ni d’intention 
— d’absorption d’une région par l’autre. Ce serait contradictoire à la 



 

 

105 

tradition historique et l’esprit libéral de notre peuple. Respectueux de 
cette diversité, nous devons également acquérir la pleine conscience 
de notre unité et la renforcer convenablement, surtout sous l’aspect 
culturel. Unité ne signifie pas soumission des uns aux autres ou une 
uniformisation externe ; unité veut dire création d’idéaux communs et 
joie d’avoir une culture que nous appelons tous nôtre. Là où cette 
unité doit se manifester avec le plus d’énergie c’est face aux autres 
pays ; c’est dans le rapport entre national et étranger que nous devons 
renforcer le plus le sentiment de patrie, par-dessus les différences 
régionales. Et nous n’exposons, dans ces propos, aucune théorie 
nouvelle  ; ils correspondent à la conception traditionnelle et 
orthodoxe du catalanisme. Cela ne signifie pas, c’est clair, que nous 
voulions faire obstacle à aucun aspect possible d’expansion catalane 
qui puisse se présenter opportunément et qui soit viable. 

 
III 
Des deux erreurs que nous combattons, la première, qui limite notre 

patrie au territoire des quatre anciennes provinces, est sans doute le 
plus répandue et invétérée. Les manifestations de la conscience 
nationale au cours du Moyen Age (le chroniqueur Muntaner et le roi 
Pierre III les ont exposées magistralement) répondent au sentiment 
intégral de patrie. L’affaiblissement et la disparition du sentiment 
d’unité coïncide avec le temps de décadence, et inutile de dire que la 
nation qui nous gouverne de l’extérieur, a cherché — et cherche 
encore — par tous les moyens, à encourager et à accentuer les 
divergences entre les pays catalans. Heureusement, peu à peu, la 
renaissance restaure l’ancien esprit de totalité. Un grand chemin a été 
fait, mais il faut reconnaitre que nous n’avons pas encore atteint la 
pleine conscience collective. Le meilleur résultat de la 
commémoration du Centenaire de la Renaissance devrait être 
d’extirper tout ce qui s’oppose à la réalisation immédiate de cet idéal. 
Et nous croyons sincèrement que la seconde déviation à laquelle nous 
avons fait allusion — bien qu’elle soit la fille d’une noble et fervente 
intention patriotique — constitue un très sérieux obstacle pour y 
parvenir. 

 
 
 



 

 

106 

IV 
Dans la question occitaniste, vous trouvons aujourd’hui, entre nous, 

une fluctuation de concepts : parfois l’Occitanie est la somme de 
plusieurs régions qui forment une seule nationalité (comme la 
définissait déjà Joseph Aladern au début du siècle) ; d’autres fois, 
l’Occitanie est un ensemble de nationalités à la personnalité propre qui 
forment vaguement une « supernation ». 

Dans les deux conceptions indiquées se trouve très répandue 
l’opinion que tous les territoires allant du Limousin au sud de 
Valence, et des Alpes à l’Atlantique, parlent une seule langue avec 
diverses nuances ou dialectes, lesquels — suppose-t-on — sont peu 
divergents. Cela conduit naturellement à la conclusion que dans le 
grand cadre de la prétendue langue occitanique se trouvent sur un 
même pied d’égalité le valencien et le catalan, le limousin et le 
provençal, le gascon et le majorquin, etc. 

Il faudrait bien réfléchir sur le danger que cela renferme pour la 
conscience de l’unité de la langue, alors que de prime abord cela 
pourrait sembler le contraire : au lieu d’élargir l’aire géographique de 
notre idiome, comme on pourrait croire, le catalan est dilué dans cette 
unité linguistique supérieure et morcelé en d’autres langues ou 
dialectes : l’occitanisme ainsi conçu tend indirectement à opposer à la 
langue catalane une langue valencienne et une langue majorquine, 
avec la même raison qu’il y aurait pour l’existence d’une langue 
minorquine, ou de Lleida ou de Castellón, etc. 

Sinon, il y a une raison scientifique qui s’oppose à ces théories 
occitanistes. Aujourd’hui, la linguistique affirme que le catalan et la 
langue d’oc — connue de tous les romanistes sous le nom de 
provençal — sont deux langues différentes, constituent deux groupes 
linguistiques distincts, malgré les similitudes de diverses sortes que 
l’on peut y trouver, lesquelles ne sont pas plus grandes qu’entre 
l’espagnol et le portugais. Certaine variété du provençal est certes 
facile à comprendre pour un catalan moyennement éclairé, mais cela 
ne veut pas dire identité de langue. Il ne viendrait à l’idée de personne 
de dire que le catalan et l’italien font partie d’une même unité 
linguistique pour le seul fait qu’un public catalan peut suivre avec une 
relative facilité une pièce de théâtre en italien, langue facile si on la 
compare avec certains des parlers occitans, comme l’auvergnat ou le 



 

 

107 

gascon, qui ne sont compréhensibles que par celui qui les a 
spécialement étudiés. 

Pour la comparaison des deux langues nous devons prendre 
spécialement en compte l’époque des textes comparé et les dialectes 
auxquels ils appartiennent. Il faut se référer, naturellement, à l’époque 
actuelle, et les termes de comparaison ne doivent pas être les dialectes 
marginaux, mais ceux qui ont cristallisé en langues littéraires (deux 
écrivains dont la langue peut servir à cette fin seraient Mistral et 
Verdaguer). Si nous comparions des textes catalans primitifs avec les 
provençaux contemporains, nous nous trouverions dans le cas de 
similitudes que tous présentent également avec ceux des autres 
langues romanes. Il faut écarter la poésie des troubadours catalans, qui 
utilise exclusivement le provençal — comme les troubadours italiens 
adoptent également le provençal, comme le roi Alphonse X de Castille 
écrit en galicien et comme les anciens écrivains d’Angleterre utilisent 
le français — et celle de nombreux poètes catalans des XIVe et XVe 
siècles, et même certains textes en prose qui contiennent de nombreux 
provençalismes, fait comparable à l’influence linguistique castillane 
sur nos écrivains de la décadence. 

Cette position qui est la nôtre ne nous prive pas d’apprécier pour 
toute leur valeur les fortes raisons (proximité, parallélisme des 
renaissances occitane et catalane, cordialité actuelle entre les élites des 
deux pays) pour étudier avec intérêt la langue, la littérature et 
l’histoire des terres occitanes (Gascogne, Limousin, Auvergne, 
Languedoc et Provence) et pour intensifier les échanges entre les uns 
et les autres (dans les ordres littéraire, artistique et autres aspects 
culturels), que maintenant plus que jamais il convient de stimuler. De 
façon particulière, nous voulons exprimer notre sympathie à ceux qui 
cultivent les arts, la littérature et les sciences des terres occitanes qui 
ont exprimé leur affectueux intérêt pour notre terre et sa culture. 

 
V 
Nous insistons sur l’importance qu’ont à l’époque actuelle, les 

confusionnismes et les hésitations sur le concept de Patrie. 
Rappelons-nous l’affaiblissement que comporta pour nous l’emploi 

du nom d’Aragon pour désigner la confédération catalano-aragonaise ; 
à l’étranger, la confédération était connue sous le nom de « royaume 
d’Aragon », et le nom de la Catalogne perdait injustement sa valeur 



 

 

108 

internationale précisément à partir de l’intégration nationale 
accomplie avec les conquêtes de Ramon Berenguer IV et Jacques Ier. 
Il y aurait aujourd’hui un semblable danger si les terres de langue 
catalane se considéraient comme incluses sous la dénomination 
d’Occitanie. 

Rappelons, d’autre part, combien les hésitations orthogra- phiques 
et grammaticales ont retardé, au cours du siècle passé, l’affirmation de 
notre langue littéraire et ont notoirement retardé son expansion [dans 
la génération] actuelle. Il faut donc éviter que par de semblables 
hésitations dans la notion de Patrie nous en venions maintenant à 
perturber et retarder la consolidation dans notre peuple d’une pleine 
conscience nationale. 

Barcelone, mai 1934.** 
Pompeu Fabra, R. d’Alos-Monen, R. Aramon I Serra, Pere 

Bohigas, Josep Maria Capdevila, J. M. de Casacuberta, Pere 
Corominas, Joan Corominas, Francesc Martorell, J. Massò-
Torrents, Manuel de Montoliu, L. Nicolau d’Olwer, Marçal 
Olivar, A. Rovira i Virgili, Jordi Rubio, Pau Vila. 

 
* La Veu de Catalunya comporte ces trois mots en plus. 
** La Veu de Catalunya porte la date du 30 avril. 
 

 
COMMENTAIRE 

[de Louis Alibert, en languedocien] 
Le manifeste qui précède nous parait mériter un commentaire, 

d’autant plus qu’il a été signé par une liste d’hommes qui représentent 
la fleur de la haute culture catalane actuelle. 

Notre position idéologique sur les problèmes linguistiques et 
politiques de ce que nous pouvons nommer le « panoccitanisme » 
nous rendra ce travail plutôt facile et agréable. 

Notre conférence à l’Université de Barcelone, le 18 avril 1933 78, 
lors du Centenaire de la Renaissance catalane (fasc. d’Oc 10-11), avait 

                                     
78 Note J.L. – Le récit détaillé des cérémonies de ce Centenaire 
signalent trois conférences de Louis Alibert,  le 12 avril « a Barcelona 
sobre la « Renaixença catalana i la Renaixença occitana », le 17 « A la 
Universitat, […] Loís Alibert feu la història de la Reinaxença 



 

 

109 

déjà clairement marqué les limites de notre occitanisme sur ce double 
terrain. Tout cela pour fermer catégoriquement la porte à certaines 
idées d’unification politique et linguistique occitane nées dans des 
cerveaux plus enflammés que sensés des deux versants des Pyrénées. 

Nous sommes donc parfaitement d’accord avec ce manifeste en tout 
ce qui concerne l’indépendance et la personnalité politique de la 
Catalogne en face des terres occitanes de ce côté. 

Pour ce qui concerne l’unité intérieure de la Catalogne, plusieurs 
fois, dans cette revue, nous avons montré que pour nous il y avait et il 
ne pouvait y avoir qu’une Catalogne et qu’une langue catalane de 
Salsas à Oriola et de Benabarre aux iles majorquines. 

Cela dit, nous sommes tout à fait à l’aise pour exposer de sérieuses 
réserves, quand le manifeste examine la position du catalan parmi les 
langues latines. 

Si nous avons bien compris, les signataires de ce document 
considèrent que le catalan est une langue latine indépendante de 
l’occitan, autant que l’italien, l’espagnol, le français, le roumain ou le 
portugais. Ils invoquent l’autorité de quelques philologues actuels 
pour appuyer cette théorie. Nous voulons pas nier que Fouché, Griera 
et quelques autres sont plus ou moins de cet avis. Cependant, on nous 
permettra de rappeler que l’immense majorité des savants de 
Raynouard à Meyer-Lübke, en passant par Milà i Fontanals, Diez, 
Ronjat et beaucoup d’autres, ont reconnu l’étroite parenté du catalan 
et de l’occitan. Et que dirons-nous de Maragall et Prat de la Riba qui 
l’ont affirmée avec tant d’énergie. 

D’une autre façon, sans nous soucier de l’autorité d’aucun 
philologue en chambre, nous défions qui que ce soit de montrer que le 
parallélisme du catalan avec l’occitan puisse être comparé, tant pour 
les parlers modernes que pour les anciens, avec ce qu’on peut établir 
avec les autres langues latines. Il faut fermer les yeux à toute évidence 
pour ignorer l’identité phonétique, morphologique, syntaxique et 
lexicographique de nos parlers populaires naturels. Il est vrai que pour 
pouvoir juger sainement il faut connaitre profondément les parlers 
occitans et catalans. C’est une condition très rarement réalisée chez les 

                                     
Occitana » et le 18 « a la Universitat, amb conferències de Pompeu 
Fabra […], i Loís Alibert, que fa història del moviment de renaixença 
occitana. ». 



 

 

110 

philologues. Ce n’est pas une vision superficielle de textes francisés 
ou espagnolisés qui peut permettre de tirer des conclusions de valeur 
définitive. 

Pour éviter les longueurs et fournir une démonstration aisément 
compréhensible dans ce fascicule, nous allons mettre sous les yeux de 
nos lecteurs des textes anciens traduits dans la langue de la même 
époque et des textes modernes traduits en langue moderne. Cela 
vaudra mieux que les plus savants plaidoyers que nous proposons de 
reprendre sous une autre forme. 

Nos lecteurs ne douteront pas de l’existence d’un groupe de parlers 
occitano-romans incluant les parlers catalans et les parlers occitans. 
Que cela soit dit sans préjudice de la catégorie de langue de culture 
que nous ne songeons pas à marchander au catalan littéraire, ancien ou 
moderne. Cette existence est fondée sur un substrat ethnique et un 
développement historique communs plus que millénaires. 

 
Nous avons eu la satisfaction de constater par les échos qu’a 

réveillés ce manifeste dans la presse barcelonaise, valencienne et 
majorquine, que nos idées étaient loin d’être en désaccord avec les 
milieux catalanistes. La valeur de l’idée occitaniste est appréciée à sa 
juste mesure. Les diverses entités qui ont adhéré au manifeste n’ont 
pas négligé de marquer l’intérêt qu’elles accordent à l’occitanisme. 

Voici la conclusion de la lettre adressée à Pompeu Fabre par un 
groupe d’écrivains et de patriotes majorquins : 

« Et hors des frontières que marque notre langue, parmi les peuples 
frères que nous chérissons avec une loyale affection, nous voulons 
dire comment nous avons près du cœur cette Occitanie du royaume 
pyrénéen rêvé par le poète, dans une ville où naissait notre roi Jacques 
et qui garde en terre de Provence les cendres et la gloire de Mistral ». 

A. Senent i Mico dans « El Camí » de Valence, défend l’idée 
occitane dans un article ardent qui va bien au delà de ce que nous 
pensons nous-mêmes. À propos de l’unité des parlers occitans, il 
n’hésite pas à écrire : « Bien sûr du fait de nous réunir dans un même 
État fédéral, nous trouverons les dialectes de ce côté-ci des Pyrénées 
plus unifiés que ceux d’au-delà des Pyrénées, qui ont été influencés 
par une troisième langue. Mais ce n’est pas suffisant pour assurer qu’il 
existe une langue catalane en face d’une gasconne ou auvergnate, 
puisque toutes sont les formes dialectales de cette langue que nos 



 

 

111 

ancêtres ont appelé limousine en reconnaissant qu’elle était la même 
parlé en Limousin ». 

S. Cordonet, dans divers articles de « Clarisme » de Barcelone, avec 
toute la fougue de la jeunesse, voit dans l’Occitanisme le 
développement naturel du catalanisme : « Notre terre étant unie, 
matériellement et spirituellement, avec les sœurs d’Occitanie, nous lui 
(à l’Espagne) démontrerons ce que vaut la culture et la pensée de la 
Catalogne ! ». 

« Nous insistons : Oc ! Occitanie ! Catalogne ! » 
 
Enfin, pour terminer voici la lettre [en catalan] que nous écrit le 

premier des signataires du manifeste, notre maitre, l’illustre Pompeu 
Fabra : 

7 mai 1934 
M. Louis Alibert, 
Cher ami, vous savez combien je vous estime et combien j’estime 

l’œuvre linguistique que vous réalisez en Occitanie, parallèle à celle 
que nous avons réalisée en Catalogne. Si j’ai signé, donc, le manifeste 
qu’ont rédigé quelques philologues catalans (et que je suppose que 
vous ne tarderez pas à connaitre), c’est parce que je n’ai d’autre but 
que de mettre fin aux lamentables confusions qui constituent un 
danger pour notre mouvement nationaliste, sans qu’en aucune manière 
je veuille aller, avec lui, contre l’entente cordiale qui doit exister entre 
les deux peuples frères, le nôtre et le vôtre. Vous ne devez y voir 
aucune désaffection à l’égard de votre terre, dont tous les signataires 
sont de bons amis. Seulement, nous pensons que le désir de nous aider 
mutuellement dans nos revendications, nous ne devons pas le fonder 
sur des théories qui ne correspondent pas à la réalité et qui, par 
conséquent, nous feraient à la longue plus de mal que de bien : ici 
elles font déjà du mal. Il ne convient pas pour le moment d’aller 
(comme l’ont fait certains occitanistes catalans) au-delà des 
déclarations faites par vous et moi le jour où vous avez donné votre 
conférence à l’Université de Barcelone. L’adhésion de Nicholas 
Olwer et la mienne à ce manifeste ne signifie absolument pas un 
tiédissement de notre occitanophilie ; soyez-en sûr ! 

Cordialement vôtre 
POMPEU FABRA. 

 



 

 

112 

[Conclusion de Louis Alibert, en languedocien] 
Nous autres, Occitans, nous pouvons donc souscrire volontiers à ce 

manifeste en dehors des réserves que nous avons formulées sur le 
classement du catalan parmi les langues latines. Nous continuerons à 
le considérer comme un idiome occitano-roman, surs d’être en accord 
avec la majorité des savants qui ont étudié la question, et avec la 
réalité vivante. La lettre si amicale de M. Pompeu Fabra, le véritable 
restaurateur et le meilleur connaisseur du catalan moderne, nous laisse 
clairement entrevoir que, jusqu’à ce dernier point, notre désaccord est 
plus apparent que réel et davantage dans les mots que dans les faits. 
L’avenir peut modifier les positions de nos descendants  ; mais pour 
l’instant, ce serait une œuvre vaine, sinon périlleuse, d’aller au delà 
des bornes posées par le manifeste : l’occitanisme doit rester sur le 
plan culturel et économique en se gardant des rêves unitaristes. 

L. ALIBERT. 
 
 

Documents n° 5 et 5 bis 
http://paper.avui.cat/cultura/detail.php?id=47146 

Eva Piquer 
La nació utòpica 

Extrait du compte rendu de La il·lusió occitana d’August Rafanell 
 

Avui du 15 février 2007, p. 41. 
 
I [August Rafanell] dóna per acabat el recorregut l’any 1954, 

coincidint amb la distribució de la segona edició del diccionari 
Fabra. Tot i que en teoria es tractava d’una simple reimpressió de 
la primera edició, s’hi detecta una supressió significativa : allà on 
el 1932 Fabra descrivia el mot oc com « l’antiga llengua 
provençal », vint-i-dos anys després tan sols en quedava una 
segona accepció : oc era el « mascle de l’oca ». I punt. 

 
Avui du 15 février 2007, p. 41. 
 
I [August Rafanell] dóna per acabat el recorregut l’any 1954, 

coincidint amb la distribució de la segona edició del diccionari 



 

 

113 

Fabra. Tot i que en teoria es tractava d’una simple reimpressió de 
la primera edició, s’hi detecta una supressió significativa : allà on 
el 1932 Fabra descrivia el mot oc com « l’antiga llengua 
provençal », vint-i-dos anys després tan sols en quedava una 
segona accepció : oc era el « mascle de l’oca ». I punt. 

Et [August Rafanell] donne comme terme [de l’abandon de 
l’illusion panoccitane] ce qui est arrivé en 1954, avec la 
publication de la seconde édition du dictionnaire [de Pompeu] 
Fabra. Il s’agissait en théorie d’une simple réimpression de la 
première édition ; pourtant, il détecte une suppression 
significative : là où en 1932 Fabra décrivait le mot oc comme 
« l’ancienne langue provençale », vingt-deux ans après il n’en 
restait qu’un seconde acception : oc était le « mâle de l’oie ». 
Point. 

 
http://publicacions.iec.cat/repository/pdf/00000068%5C00000085

.pdf 
(extrait d’Estudis romànics, vol. 31, 2009, publication de l’Institut 

d’estudis catalans, p. 436) 
Germà Colón Domènech 

[compte rendu de] Rafanell, August (2006): La il·lusió occitana. 
La llengua dels catalans entre Espanya i França, 2 vol. 

Barcelona: Quaderns Crema, 1542 p. 
 

Arribats als anys cinquanta, a Catalunya ja no hi ha gent que es 
cregui les cabòries del panoccitanisme, potser el que hi queda és 
un difús enyor. Un segle després de la creació del felibrige, el 
1954 apareix la segona edició del Diccionari general de la 
llengua catalana i allà on en l’edició del 1932 es descrivia oc com 
« l’antiga llengua provençal » ara només queda oc « mascle de 
l’oca ». 
 
Parvenus aux années 50, en Catalogne, il n’y a plus personne qui 
croie aux lubies du panoccitanisme, [tout au plus] en reste-t-il 
peut-être une vague nostalgie. Un siècle après la création du 
Félibrige, en 1954, parait la seconde édition du Dictionnaire 



 

 

114 

général de la langue catalane, et là où, dans l’édition de 1932, oc 
était décrit comme « l’ancienne langue provençale » il ne reste 
plus maintenant que oc « mâle de l’oie » 

 
 
 



 

 

115 

 
 

 
 
 
 
 
ETUDES DE LITTERATURE PROVENÇALE 
 



 

 

116 



 

 

117 

ADAM ET SON ARBRE CHEZ TROIS ECRIVAINS DE 
L’ENRACINEMENT 

ANDRE DE RICHAUD, CHARLES-FERDINAND RAMUZ  
ET MAX-PHILIPPE DELAVOUËT 

 
 
 

« Il n’y a d’inépuisable que les lieux communs. » 
 Charles-Ferdinand Ramuz, Journal, 11 avril 1904. 

 
Si l’enfer peut paraître une source d’inspiration artistique plus 

prolifique que le paradis, la félicité se passant le plus souvent de 
discours, il demeure pourtant que, comme le disait Mallarmé, 
« on ne peut pas se passer de l’Éden »79, parce qu’il fonde non 
seulement la représentation occidentale de nos origines 
mythiques, mais aussi la forme que nous donnons à notre 
aspiration au bonheur. Le paradis n’a pas laissé d’inspirer les 
écrivains de langue d’oc, de Frédéric Mistral, traducteur de la 
Genèse, à Max Rouquette chantant le retour à l’élémentaire dans 
Vert Paradis. Pour certains, le regret du paradis, comme celui des 
« conquêtes perdues »80 peut se confondre avec la nostalgie d’un 
âge d’or de la civilisation provençale. En ce qui concerne Frédéric 
Mistral, cet âge d’or fut à la fois celui de l’enfance et celui d’un 
temps où régnait en gloire la langue d’oc – ou langue d’or.81 
Ainsi, parlant de son enfance première au mas de son père, 
Mistral confie qu’il se remémore « toujour emé delice aquelo 
epoco, coume lou paure Adam se devié remembra lou paradis 
terrèstre ». Recréer le Jardin d’Adam, pour Mistral, consista sa 
vie durant à œuvrer pour la cause perdue d’une langue de paysan 
– ou langue de jardinier, avec, comme dira Max-Philippe 
Delavouët, « ses mots concrets portant la nourriture de l’idée, 

                                     
79 Mallarmé à René Ghil, cité par Ghil, Les dates et les œuvres,  Paris, 
Crès, 1887, p.114. 
80 Lou Pouèmo dóu Rose, 1897. 
81 Lis Oulivado. L’Or de Toulouso, vers 91-96. 



 

 

118 

langue poussée peu à peu en même temps que le jardin pour 
coïncider avec lui d’une façon tellement profonde et tellement 
irremplaçable qu’Adam qui sans cesse renaît n’en a nulle autre 
pour tout nommer des racines aux ramilles ».82 

Nous savons bien qu’après l’euphorie et la démesure de 
l’industrialisation, certains auteurs du XXe siècle ont exprimé le 
besoin d’à nouveau « toucher terre » comme dit Henri Pourrat83, 
et de chercher le bonheur non pas dans les lendemains qui 
chantent mais dans le sentiment d’être relié ici et maintenant à un 
sol, à une terre, en renouant le lien de l’humain avec le naturel. La 
nostalgie se transforme alors en désir de recréer le Paradis 
terrestre, ou simplement d’affirmer qu’il est toujours autour de 
nous, écartant le plus souvent l’héritage d’une culture de la faute 
originelle.84 Différant la quête d’un paradis perdu ou au contraire 
à venir dans une vie future, éventuellement purement spirituel, 
l’homme moderne cherche à retrouver le paradis sur terre, en 
cherchant à le recréer ou mieux, en apprenant à déceler sa 
présence dans le monde tel qu’il est.  

Au centre du Jardin, l’arbre, image primordiale, pousse les 
ramifications de ses symboles dans l’imaginaire de nos 
cosmogonies. Arbre de vie et arbre crucial, il en est le cœur et 
l’axe. Auprès de lui, créé à son image, se tient Adam. Adam dans 
sa solitude et son attente d’Ève.  

 
Trois textes du XXe siècle85 nous semblent exprimer cette 

thématique avec une force particulière : La Création du monde 
                                     

82 La Dicho dóu vièi Granouien, album Patrimòni, Grans 1980.  
83 Cf. Toucher terre, La Cigale, 1936. 
84 Sur les interprétations « naturistes » du livre II de la Genèse dans la 
littérature contemporaine, nous renvoyons à l’article Éden du 
Dictionnaire des mythes littéraires, sous la direction de Pierre Brunel, 
éditions du Rocher, 1988, p. 542. 
85 Parmi un ensemble immense, sur l’étude duquel nous renvoyons aux 
travaux de Robert Couffignal, et notamment à La Paraphrase 
poétique de la Genèse de Hugo à Supervielle, éditions Minard, Les 
Lettres Modernes, Paris, 1970.  



 

 

119 

(1929) d’André de Richaud86, Adam et Ève (1932) de Charles-
Ferdinand Ramuz87, et Pouèmo pèr Èvo (1952) de Max-Philippe 
Delavouët88. Ces trois textes divergent fort par le style, ou plutôt 
par ce que Ramuz appellerait le « ton », ainsi que par la forme – 
le premier est un poème en prose, le second un roman, le 
troisième un long poème – mais ils se rejoignent, au pied de 
l’arbre d’Adam, dans une certaine visée commune. Chacun de ces 
trois auteurs fut un homme « bien campé sur son pays » sans être 
un folkloriste, mais semblant chercher une réponse universelle à 
une question posée, en creusant à la verticale « comme un 
puisatier » dans son jardin natal.  

En premier lieu ils ont en commun le choix d’une langue « de 
paysan », à des degrés divers toutefois. Le Provençal André de 
Richaud (né en 1907), qui à ses heures écrivit dans la langue de 
Mistral, donne la parole à un paysan du Comtat, et mêle le mode 
oral au lyrisme de son poème en prose. Il ne craint pas de le 
souligner auprès de son auditeur, avec une pointe de 
complaisance régionaliste teintée d’humour : 

 
« Ne sens-tu pas circuler dans mon monologue, un petit souffle de 
mistral  ? Revenir cet accent soleilleux que je croyais perdu 
depuis plus d’un an et un jour, et n’entends-tu pas passer, dans ces 
phrases du langage le plus pur, des expressions parfumées comme 
des olives que je garde longtemps dans ma bouche pour en tirer 
toute l’huile ? » 89 

 
De son côté le Gransois Max-Philippe Delavouët (né en 1920) 

ne pouvait se contenter d’un accent, ni de cantonner sa langue 

                                     
86 Paru chez Bernard Grasset, Paris, 1929. 
87 Editions Mermod, Lausanne, 1932. Nous utilisons pour ce texte la 
pagination de l’édition de l’Age d’Homme, Lausanne, 1978. 
88 Publié dans la collection des Livres du Bayle-Vert, Grans, 1952, 
puis dans Pouèmo 1, éditions José Corti, Paris, 1971, et réédité 
séparément par le Centre Mas-Felipe Delavouët, Grans, 2010. 
89 Op. cit.,  p. 19. 



 

 

120 

provençale à quelques petits textes secondaires. Elle s’impose à 
lui comme une évidence, tout d’abord parce qu’elle est sa langue 
maternelle, mais aussi parce qu’elle permet « le contact immédiat 
avec les choses »90, étant une langue plus concrète – et par 
conséquent plus sensuelle que le français. « Ce que j’aime dans le 
provençal, dit Delavouët, c’est qu’il s’agit encore d’une langue 
neuve. Elle n’a pas été usée, elle est encore concrète, les mots 
contiennent encore leurs objets. Le français depuis longtemps a 
perdu ce caractère. Pour nous, le provençal est comme le français 
du Roman de la Rose  - il a conservé sa sensualité. Le printemps 
d’une langue est fait pour la poésie, mais ensuite elle devient plus 
abstraite et passe à d’autres choses. »91 

Ecrivain de langue française, le Vaudois Charles-Ferdinand 
Ramuz (né en 1878) adopte cependant une langue de paysans92 – 
même s’il la recrée poétiquement – pour la même raison qui le 
pousse à mettre en scène des paysans93 ; ceux-ci, parce qu’ils 
paraissent plus proches de la nature, plus dégagés des 
contingences des modes et du temps, en un mot, plus universels ; 

                                     
90 C.-F. Ramuz, Raison d’être, C. Tarin (Cahier Vaudois), Lausanne, 
1914. Nos citations se réfèrent à l’édition des Œuvres complètes des 
éditions Rencontre, Lausanne, 1968. p. 47. 
91 In « Poètes provençaux d’aujourd’hui »,  revue Polyphonies, op. cit., 
p. 21-22. 
92 Sur Ramuz et son rapport à la langue française, cf. Lettre à Bernard 
Grasset (citée dans sa version originale parue en 1928 sous le titre 
Lettre à un éditeur, in Six Cahiers, n°2, Lausanne, novembre 1928). 
Ainsi que Pour ou contre Ramuz, Cahiers de la Quinzaine, 17e série, 
1er cahier, Edition du Siècle, Paris, 1926. Sur son rapport à la langue 
d’oc et à la Provence, cf. Céline Magrini, « Charles-Ferdinand Ramuz, 
poète de langue d’oc ? », in Bulletin des Amis de Ramuz, 25-26, 
2009, p. 174-183. 
93 A l’aube de sa création littéraire, Ramuz écrivait dans son journal : 
« Je mettrai en scène des paysans, parce que c’est en eux que je trouve 
la nature à l’état le plus pur et qu’ils sont tout entourés de ciel, de 
prairies et de bois. » (début avril 1904).  



 

 

121 

et celle-là, parce que, langue du concret, elle satisfait chez Ramuz 
à la fois son horreur de l’abstraction et son amour du général94.  

Au-delà du choix de la langue, Ramuz et Delavouët ont en 
commun de considérer la poésie comme permettant d’accéder au 
mythe à partir de l’élémentaire. Sur le plan de l’écriture, ils visent 
une représentation symbolique qui n’abolit pas l’objet en faveur 
de l’idée, mais au contraire qui le replace dans un tout où se 
découvre le mythe. Sans doute Delavouët aurait-il souscrit à cette 
déclaration de Ramuz dans Raison d’être :  

 
Le particulier ne peut être, pour nous, qu’un point de départ. On 
ne va au particulier que par amour du général et pour y atteindre 
plus sûrement. On ne va au particulier que par crainte de 
l’abstraction, qui se substituerait sans lui au général, avec quoi on 
peut la confondre, mais qui est tout le contraire. On entend par 
général ce qui est vivant pour le plus grand nombre ; l’abstraction 
est idée, le général est émotion. On ne veut point que l’objet, pour 
se communiquer, soit transporté sur un autre plan, on veut 
seulement qu’il se dépouille. On n’en tire pas une théorie, on en 
tire une sensation95. 

 
Charles-Ferdinand Ramuz et Max-Philippe Delavouët ont en 

partage un intérêt assumé pour le lieu commun considéré dans un 
retour aux sources de la pensée. « Il n’y a d’éternellement neuf 
que l’éternellement vieux. Il n’y a d’inépuisable que les lieux 
communs. Il n’y a que deux choses qui intéressent : l’amour et la 
mort. Tout sujet qui sort de l’ordinaire de la vie ne mérite aucune 
attention » 96, écrivait Ramuz en 1904. Et bien plus tard, en 1978, 
Delavouët s’exprimerait en termes similaires à propos des 
« images primaires » : « Nous devons redécouvrir le lieu 
commun. Cela n’empêche pas d’être original, mais les gens 

                                     
94 « L’amour du général, et le dégoût de l’abstrait. A concilier ces 
deux choses », notait Ramuz dans son journal, le 27 juillet 1908. 
95 Raison d’être, op. cit., p. 57. 
96 Charles-Ferdinand Ramuz, Journal, 11 avril 1904  



 

 

122 

mettent trop l’accent sur l’originalité. Je crois beaucoup aux lieux 
communs. (…) Depuis le commencement du monde, l’âme n’a 
jamais réagi qu’à une ou deux grandes familles d’images 
élémentaires. »97   

Adam et Ève, l’arbre au centre du paradis, permettent ce 
« réaffrontement à une réalité première, ce recours au fait brut, à 
la chose perçue sans intermédiaire »98 que chacun à sa façon 
s’était donné pour but dans son travail d’écriture.  

 
PRÉSENTATION DES ŒUVRES 
 
André de Richaud est un jeune homme de vingt-deux ans 

lorsqu’il rédige La Création du monde. Il vient de rencontrer 
Joseph Delteil (qui avait lui-même de fortes attaches 
languedociennes), dont il a écrit une biographie enthousiaste, et 
celui-ci lui a proposé de collaborer à un projet de l’éditeur 
Bernard Grasset pour une collection sur les « Grands événements 
du monde ». Dans ce qui peut ressembler à une forme d’humour 
perfectionniste, André de Richaud choisit de commencer par le 
commencement, et propose un texte sur la création du monde, qui 
sera finalement le seul de cette collection. Il le rédige 
« fiévreusement en quelques jours » au cours de la Semaine 
Sainte de 192999, et Grasset le publie en juin 1930. Poème en 
prose, fable mythologique, La Création du monde paraît à 
posteriori une œuvre d’ouverture, écrite à une période où le jeune 
poète élabore le terreau de ses œuvres à venir, ainsi que le 
remarquait Marc Alyn, à la suite de Pierre Seghers100 : « A vingt-

                                     
97 Extrait d’un entretien paru dans Fountains, printemps 1978, traduit 
par Jean-Yves Masson pour la revue Polyphonies, « Poètes 
provençaux d’aujourd’hui », n° 21-22, 1997, p. 30. 
98 C.-F. Ramuz, Raison d’être, op. cit.,  p. 13. 
99 Marc Alyn, André de Richaud, dans la collection « Poètes 
d’aujourd’hui » des éditions Pierre Seghers, n° 147, Paris, 1966, p. 39. 
100 Cf.  Pierre Seghers dans la préface de l’édition de luxe de La 
Création du Monde, 1949, citée dans André de Richaud, in Le temps 
qu’il fait, Cahier 34, 1985, p. 143 : « Dix ans avant de les écrire, 



 

 

123 

deux ans, on dirait que l’auteur tient déjà entre ses mains tous les 
fils de la tapisserie qu’il s’apprête à tisser ». 101 

 
Dans un café que l’on devine parisien, à la faveur de la nuit et 

de l’alcool qui lui distille le savoir, un Provençal ivre raconte le 
secret de la genèse à un interlocuteur anonyme et muet ; un secret 
que le paysan comtadin se transmet de génération en génération : 
« J’ai la création du monde dans le sang comme d’autres portent 
de sales maladies de père en fils », confie-t-il. L’homme qui parle 
ainsi est un « homme de la terre » qui a besoin de s’en souvenir, 
de se rassurer sur sa parenté avec l’arbre enraciné profondément 
dans son jardin : « Dis-moi encore une fois que je suis bien un 
homme de la terre malgré cet anneau d’or au poignet et ces 
alcools peu sincères qui s’enchaînent et se bousculent dans mon 
estomac mystérieusement éclairé ; que j’ai bien l’air d’être le 
frère d’un bel arbre et que je peux savoir comment s’est faite la 
Terre. » Comme en réponse à cette demande, Pierre Seghers 
comparera l’écriture de Richaud à l’écoulement d’une sève :  

 
« Il écrivait comme on saigne un pin, ses mots sentaient la sève et 
l’anis, les collines et le soleil, la poudre des chasseurs et les 
chemins creux à l’automne. L’âme de sa terre passait en lui, cette 
fièvre née des paluds, des anciens marécages, qui faisait vaciller 
parfois le Comtat – et Richaud – comme un grand tournesol. »102 

 
Villageois exilé à la ville, l’évocation de son pays natal le rend 

lyrique. Ce personnage ressemble étrangement à une prémonition 
de son propre exil parisien (André de Richaud devait s’installer à 
Paris deux ans après la publication de la Création du monde), où 

                                     
L’Amour fraternel, La Fontaine des lunatiques, La Douleur, tous ses 
livres se préparaient. Il les vivait secrètement. Après sa première 
plaquette, Comparses,  il imaginait une Création du monde toute 
barbouillée de couleurs. » 
101 Marc Alyn, André de Richaud, op. cit., p. 64. 
102 Ibidem. 



 

 

124 

il fréquentera les cafés littéraires et, en disciple de Baudelaire, 
Verlaine et Apollinaire, fera couler l’alcool dans les veines de son 
inspiration. Le dit pays natal se confond avec le premier jardin de 
la Genèse : 

 
« A travers tous ces fils d’alcool qui s’emmêlent dans mon gosier, 
entends combien ma voix devient plus magistrale et pleine de 
lumière. C’est que, ce soir, je te parlerai de mes grands platanes et 
de mon interminable rivière et aussi de mon ciel tour à tour, selon 
l’ordre de Dieu, chauffé à blanc ou trempant ses longues étoiles 
dans la plus fraîche des nuits. » 

 
Malgré tous les amis fervents qui entourèrent André de Richaud 

de leur fidélité, Joseph Delteil, Joseph d’Arbaud, François 
Mauriac et bien d’autres, l’orphelin en lui, le cœur trop sensible, 
souffrait sans doute de ce sentiment profond de solitude que 
procure la peur de ne pas être aimé, de ne pas être entendu. Pour 
lui comme pour l’homme ivre dont l’image se multiplie dans les 
yeux d’un interlocuteur taciturne et dans les miroirs du café, la 
parole, retissant le mythe et se l’appropriant, crée le lien vital avec 
l’autre, remédie à la solitude. André de Richaud peint la solitude 
de Dieu au cœur de sa propre création103, la solitude de Dieu qui 
ne chasse pas Adam du paradis mais s’en retire lui-même, parce 
qu’il se sent abandonné. Puis il dit la solitude d’Adam et Ève au 
milieu d’un monde déserté par Dieu… Le temps de la dire, cette 
solitude primordiale, métaphysique, abolit celle d’un pauvre 
homme accoudé au zinc d’un café citadin et réclamant l’attention 
d’un inconnu, et au-delà, celle d’un jeune poète s’apprêtant à 
publier La Douleur.   

 
Le récit s’articule en quatre parties nommées « Le monde », 

« Adam et Ève », « L’âne et l’enfant » et « Le vin et la mort ». 

                                     
103 « Il restait de longs instants immobile, le sang à la tête, puis 
reprenait sa course à travers sa solitude, Robinson… », La Création 
du monde, op. cit., p. 55. 



 

 

125 

Dieu, auquel le conteur donne une apparence humaine, une divine 
naïveté, et la sensualité vertigineuse de l’Artiste qui conçoit les 
mille formes et les mille joies de la matière. Le Créateur du 
monde n’est pas Dieu le père, mais le fils, que Dieu le père a 
enfanté tout endormi pour qu’à son réveil il crée le monde. Du 
père, il n’en sera pas question – « celui-là je ne t’en ai pas parlé 
parce que tu es trop bête pour pouvoir t’en faire une idée », 
signale le conteur. Le Créateur ne peut-être, dit-il, que « jeune et 
beau » : « Un Dieu vieux aurait-il été capable de bâtir tout seul cet 
enchantement de formes, de couleurs et de sons où il nous a 
permis de vivre ? »104. En se mettant debout dans ce qui n’est pas 
encore le monde mais le « Grand Extra », Dieu crée la verticalité 
et la dimension, puis il danse sa joie d’être dieu, pendant dix 
siècles. Comme le dieu danseur d’Ainsi parlait Zarathoustra, 
c’est un Dieu fait à la ressemblance de l’homme qui danse dans le 
monde encore inachevé. Après quoi il crée la lumière et tel un 
peintre suscite les espaces en leur assignant des couleurs. Et la 
création du monde commence, les animaux, les fruits, les saisons 
naissent du plaisir de Dieu. Mais Dieu finit par éprouver la 
solitude et la mélancolie, d’où lui naît un désir nouveau. Alors de 
l’empreinte de son propre corps dans le sable lui vient l’idée de 
l’homme, qu’il pressent comme une sorte de chef-d’œuvre fait 
pour l’exprimer le plus totalement, et pour la création duquel il 
sollicitera les forces de toutes ses créatures précédentes. André de 
Richaud décrit le bonheur originel comme une étreinte fusionnelle 
et charnelle, presque érotique, entre l’homme et Dieu. Pourtant 
Dieu décèle en l’homme un manque qu’il ne peut combler lui-
même, et décide de lui donner une compagne. Mais, comme il 
avait fait Adam de soleil et de vent, il fait Ève de nuit et de 
mystère. Elle a part à l’ombre qui un jour s’est détachée de Dieu 
que sa présence inquiétait, et qui, accueillie par la nuit, est 
devenue Démon. L’élan d’Adam vers Ève, soufflé par Dieu, imité 
par tous les animaux, a pour effet d’exclure Dieu : « L’Ère 
humaine commençait, Dieu devenait inutile. » Dieu est 

                                     
104 Idem, p. 24. 



 

 

126 

malheureux. Et voilà qu’il rencontre à nouveau son double 
ténébreux et terrifiant ; et un Dieu en larmes demande à Adam de 
brûler son corps divin sur un grand bûcher. Avant de s’en aller, 
banni volontaire, Dieu offre à Adam et Ève deux dons : les songes 
qui peupleront leur sommeil et feront d’eux des inventeurs et des 
artistes à son image, ainsi que l’arbre de vie : 

 
« Il désigna aussi, non loin de là, une caverne où l’homme 
pourrait se défendre de l’hiver et lui dit qu’il la reconnaîtrait à un 
pommier ployant sous les pommes toujours mûres, même dans la 
saison des grands froids. Il dit aussi à l’homme que ce pommier 
éternellement mûr ne devait jamais être touché parce qu’il 
rappellerait aux générations le passage de Dieu sur la terre. »105 

 
Dans le « vrai » récit de la genèse selon le paysan comtadin, le 

« mal de la terre » ne naîtra pas de la transgression de cette 
recommandation divine : « Non, il ne leur faisait pas une défense, 
comme on l’a conté ; on sentait qu’il parlait à cet instant, pour lui 
et qu’il désirait laisser un souvenir sur la terre. Adam et Ève 
promirent. »106 Si le narrateur concède l’orgueil d’Adam au 
modèle biblique, cet orgueil toutefois ne vient pas des suggestions 
du Serpent, mais de sa fierté de père. Lorsqu’il présente au monde 
son fils né comme le messie entre un âne et un bœuf, toutes les 
créatures de la terre, viennent lui rendre hommage. « Et Adam, 
devant cette adoration universelle, sentait son cœur s’agrandir 
jusqu’à l’extrême horizon »107. Si la tentation satanique d’« être 
comme Dieu » passe par l’accès à la Connaissance absolue, celle 
d’Adam passe par l’ivresse de se perpétuer dans une autre vie, 
conjuguée à celle de se savoir adoré, joies qu’il croit pouvoir ne 
pas partager avec le Créateur : « Longtemps ainsi l’orgueil le 
travailla. » Tout à son orgueil Adam en oublie sa promesse et 
croque négligemment une pomme de l’arbre sacré. Cette infidélité 

                                     
105 Idem, p.115. 
106 La Création du monde, op. cit., p. 117. 
107 Idem, p.138. 



 

 

127 

se répercute immédiatement sur l’arbre qui à ce moment-là 
apparaît moins comme l’instrument que comme le signe de la 
trahison d’Adam : « Immédiatement le pommier de Dieu perdit 
son bel éclat et tout devint humain et triste dans le monde. » 108 Il 
connaît ainsi le sort que Dante imaginait pour l’arbre du Paradis 
après la faute, réduit à una pianta dispogliata di fiori e d’altra 
fronda in ciascun ramo.109 Après cela, Adam découvre dans la 
mélancolie de l’automne le pouvoir du vin, comme un dernier don 
de Dieu. Puis les hommes doivent apprendre la vieillesse et la 
mort ; le premier crime, le crime  de Caïn, leur enseigne la peur, 
la méfiance et l’insomnie. Le récit de l’homme ivre ne reviendra 
pas sur le comptoir, sur les verres qui s’y entassent et les miroirs 
qui le rassurent. Il s’achève avec tristesse sur le corps supplicié de 
Caïn, dévoré par ces mêmes oiseaux qui dansaient avec Dieu 
quand il était heureux.  

 
Le 15 mai 1932, Charles Ferdinand Ramuz écrivait à son ami 

Henry Poulaille : « Je travaille tout le temps et fais de la 
métaphysique appliquée (ça s’appelle Adam et Ève et c’est 
fini). »110 Le roman paraissait la même année chez Mermod, à 
Lausanne. Sur le premier feuillet du manuscrit, Ramuz a biffé cet 
exergue : « Pour illustrer un vieux mythe d’occident ». Il s’inscrit 
dans la lignée de ses œuvres faisant référence au texte biblique et 
à sa mythologie, privilégiant d’ailleurs le début de la Genèse et 
l’Apocalypse – Le règne de l’esprit malin (1917), Les Signes 
parmi nous (1919), Terre du ciel (1921) – et met en scène au 
second plan un personnage récurant de l’œuvre romanesque de 
Ramuz, le lecteur du Livre, personnage le plus souvent 
perturbateur et itinérant. Adam et Ève est une fable illustrant la 
tentative de l’homme de remédier à la tragédie fondamentale de 

                                     
108 Ibidem. 
109 Le Purgatoire, XXXII, 321, v. 38-39. 
110 Catalogue de l’exposition « Ramuz a cent ans » au Salon des 
Antiquaires de Lausanne, 9-19 novembre 1978, publié par la 
Bibliothèque cantonale et universitaire de Lausanne, 1978. p. 127. 



 

 

128 

sa solitude. Car l’œuvre de Ramuz est toute entière parcourue par 
la nostalgie de l’unité primordiale, par la souffrance de la 
séparation, modulée sous toutes ses formes, toujours douloureuse, 
qu’il s’agisse de l’impossibilité de communiquer, qu’il s’agisse de 
la mort, ou du simple sentiment de discontinuité, qu’expriment 
par exemple les titres de La Séparation des Races, ou l’inédit 
Posé les uns à côté des autres. Dans une culture chrétienne, et en 
l’occurrence protestante, ce sentiment est vécu comme une 
condamnation, terme qui revient relativement souvent sous la 
plume de Ramuz. L’homme a été chassé du paradis et de son 
arbre, par sa faute. Le remède, c’est la beauté, qui est accord et 
convenance, et le rôle de la poésie est de retrouver la parenté et 
l’unité – c’est tout le sens d’un livre comme Passage du Poète : la 
poésie, permet de renouer les liens perdus entre toutes choses, 
entre les parcelles éclatées de la création, entre les âmes et entre 
les mots. Le travail du poète paraît ainsi semblable à celui du 
vannier qui met ensemble les brins d’osier séparés, qui va de 
colline en colline, d’un vigneron à un autre, tissant entre eux une 
trame invisible qui les réconcilie. Le roman Adam et Ève est une 
des allégories paysannes de cette recherche de l’unité qui se 
décline dans toute son œuvre.  

 
Charles Bolomey est un paysan vaudois comme tant d’autres 

qui peuplent les romans ramuziens. Il ne sait pas manier le verbe, 
il ne sait pas parler aux femmes, il ne sait qu’offrir à la terre le 
travail de ses mains. Sa mère meurt et il se retrouve seul, dans une 
solitude métaphysique, un vide où l’interrogation nécessaire peut 
enfin prendre racine. Puis une femme apparaît un jour devant lui 
alors qu’il était endormi au pied d’un arbre comme au premier 
jour du monde, (il ne sait pas encore qu’il est arrivé la même 
chose à Adam). Mais le récit, rétrospectif, est ponctué de citations 
de la Genèse que Bolomey lira en se remémorant cette scène. 
Cette femme devient son épouse, puis, un jour, disparaît sans 
prévenir. La solitude qu’il connaît alors est sans commune mesure 
avec la précédente, mais la précédente l’avait anticipée, préparée 
et nourrie. Or survient Gourdou, le tapeseillon – celui qui répare 



 

 

129 

la vaisselle cassée, ce personnage itinérant familier des œuvres de 
Ramuz, qui par ses allées et venues tisse des liens entre les 
hommes111. Il donne à Bolomey une bible, disant que l’explication 
est dans le Livre. Bolomey se met à lire, et il voit qu’« Adam est 
seul, page 3 », puis qu’une femme est près de lui : « Ah, c’est 
comme moi, pense Bolomey. » Il comprend alors que les hommes 
ont été chassés du paradis, où tout ne faisait qu’un, et que la 
malédiction les a séparés. Le mal, c’est la séparation, le nombre 
en est le signe : 

 
Mais c’est ça, la condamnation, parce qu’un et un à présent ça fait 
deux et qu’avant ça ne faisait qu’un, –  et on cherche à 
comprendre et on ne peut pas comprendre.  
Il voit qu’ils sont séparés, et nous sommes séparés. Il voit qu’ils 
sont désunis, et nous sommes désunis »112. 

 
Alors, il se dit qu’il lui suffit de reconstruire le jardin – « Et il 

voit que c’est un jardin, mais que c’est le Jardin quand même »113 
–, et que la femme reviendra d’elle-même. Il croit qu’il lui suffit 
de construire un espace clos qui retiendrait ce que le personnage 
d’un autre roman, Samuel Belet, appelait « cette grande image du 
monde, dans quoi tout est contenu ». En bon paysan il remet son 
jardin en état, investit dans la restauration de la barrière, car le 
jardin doit être bien fermé, pour qu’elle ne puisse partir de 
nouveau – « Il est mal fermé, je le fermerai. (…) C’est un jardin, 
c’est le Jardin. Je le fermerai seulement pour empêcher le malheur 
d’y entrer ».114 Il se donne pour objectif de réaliser ce vœu que 
formulait Ramuz au détour d’une page de son Journal en 1912 : 
« Recréer son innocence ».115 Il faut que le jardin soit beau, et sa 

                                     
111 Cf. notamment Passage du Poète, 1923. 
112 Adam et Ève, op. cit., p. 47. 
113 Idem, p. 86. 
114 Idem, p. 86 et p. 89. 
115 Journal, 4 septembre 1912, Œuvres complètes,  éditions Rencontre, 
Lausanne, 1968, tome 20, p. 184. 



 

 

130 

beauté seule doit suffire, car Bolomey comprend intuitivement 
que la beauté rassemble. 

 
Car, se dit-il, nous sommes là pour deviner les choses dans leurs 
natures particulières : alors elles nous en sont reconnaissantes, 
n’est-ce pas ? Une parenté intervient. Il n’est plus seul… » ; « Il y 
a un langage des choses, seulement les hommes ne veulent pas 
l’entendre, c’est ce qu’il se dit ; et c’est pourquoi ils sont 
malheureux. On n’est pas séparé, on communique, c’est ce qu’il 
se dit, prenant dans sa paume le gros bol de faïence, rond et tiède 
comme un sein. Il est dans la vie116. 

 
Il attend avec confiance, et effectivement la femme revient. 

Tous deux ne forment plus qu’un à nouveau, le temps d’une 
rencontre charnelle. Puis l’homme réalise qu’ils sont toujours 
deux, et que sa quête de l’unité fondamentale n’est qu’une 
tentative dérisoire et toujours à renouveler.  

 
Et deux encore, mais moins qu’avant ; et deux encore, mais 
toujours moins. 
Un… 
[………] 
[..……..] 
Deux. C’est le mot qui l’a réveillé. 
Il n’y a rien eu d’autre d’abord en lui que ce nombre117. 
 

La désillusion les sépare, les emplit d’une honte semblable à 
celle d’Adam et Ève découvrant leur nudité et se couvrant de 
feuilles de figuier, et cette fois Adam lui-même chasse Ève de ce 
pauvre paradis. Alors Adrienne, la maîtresse de Bolomey, qui 
patiemment a attendu que la place auprès de lui soit libre de 
nouveau, découvre que l’épouse est partie à la « ruine » du jardin 
qui apparaît au grand jour : 

                                     
116 Idem, p. 87. 
117 Idem, p. 154. 



 

 

131 

 
Et c’est ainsi qu’elle a connu finalement la ruine du jardin, qui se 
montre mieux et de plus en plus, parce qu’il apparaît lui-même 
dans sa nudité, et un éclat trompeur qui était sur lui s’en va peu à 
peu, découvrant les zinnias brûlés, les capucines grimpantes qui 
font à terre des tas gluants, les hauts dahlias de près de deux 
mètres qui pendent tout noirs à leurs tuteurs118. 

 
Deux ans après avoir publié Quatre Cantico pèr l’age d’Or, en 

1952, Max-Philippe Delavouët publiait le Pouèmo pèr Èvo, 
accompagné de bois gravés de Jean-Pierre Guillermet, dans la 
collection artisanale des livres du Bayle-Vert. En 1971, le poème 
fut repris pour l’édition par José Corti du volume I des cinq 
recueils de Pouèmo qui constituent l’œuvre majeure de 
Delavouët, et où il fait figure d’ouverture. Le Pouèmo pèr Èvo 
s’articule en trois parties d’inégales longueurs, construites de 
façon parallèle sur le thème de la solitude d’Adam et de sa quête 
du ciel passant par la conquête d’Ève.  

Dans la première partie, Adam s’exprime à la première 
personne. Il est seul au milieu d’un monde dont il essaie de 
trouver la mesure, le nommant et l’interprétant. En assistant à sa 
première aube, il regarde le monde autour de lui, et son regard 
crée la sensation d’un univers circulaire dont il est le centre. Il 
s’adresse à Ève qui n’est pas encore parue, et dans cette adresse 
respire déjà le désir qui le lancera à sa rencontre. Comme les 
versets de la Genèse sont ponctués de la phrase « Il y eut un soir, 
il y eut un matin », le monologue d’Adam est également structuré 
par le lever et le coucher du soleil. Lorsque celui-ci se couche 
pour la première fois, envahissant le ciel d’une couleur de sang, 
Adam éprouve l’intuition de la douleur et de la mort, rejoignant 
exactement la réflexion du conteur de La Création du monde : 
« Je ne peux m’empêcher de songer au tragique de ce premier soir 
sur la terre ».119 En l’absence de fruit défendu et de transgression 

                                     
118 Idem, p. 160. 
119 Op. cit., page 61. 



 

 

132 

première, la disparition du soleil impose à Adam la première 
blessure,  et peut-être aussi la première manifestation du désir. A 
peine Adam a-t-il posé les yeux sur le monde, en ayant compris sa 
leçon essentielle, que naît son désir d’Ève, qu’il doit chercher et 
conquérir. Au terme d’une longue course durant laquelle Adam 
prend la mesure de son pays, de la terre et de ses chemins, Adam, 
le terrien, sent l’appel de la mer, source de tout, d’où Ève va venir 
à lui telle la Vénus de Botticelli. Au contraire de l’Ève biblique, 
celle-ci fait reculer l’ombre et l’angoisse, elle est lumineuse et 
salvatrice. La rencontre d’Ève réunit la mer et la terre, les deux 
immensités, et « tout » devient « le monde ». Alors Adam entame 
une sorte de cantique à la beauté d’Ève, qui tient du Cantique des 
Cantiques par sa sensualité ; et son chant est relayé par le chant de 
toute la création, passant directement des profondeurs aux racines 
des arbres pour s’élancer vers le ciel, puis revenir aux 
profondeurs, en un mouvement cyclique, une spirale infinie 
montrant que la beauté d’Ève met en harmonie toutes choses et 
résout la jonction entre le ciel et la terre (toujours en passant par 
les arbres, des racines aux branches). 

 
La deuxième partie est en quelque sorte consacrée à la postérité 

d’Adam. Le lecteur assiste à un deuxième éveil d’Adam sur le 
monde. A nouveau l’homme se dresse et pose son regard sur la 
terre et le ciel, sur un « nouveau soleil ». Le monde est 
transformé ; il y a des maisons, des navires et des abreuvoirs pour 
les troupeaux. Ce n’est plus Adam, et pourtant c’est toujours le 
même -  chaque homme le renouvelle, et chaque homme a pour 
quête de se retrouver lui-même, se connaître et se reconnaître ; 
c’est le sens du mythe tel que se le réapproprie Delavouët.  

Malgré les maisons et les navires, l’homme est « perdu » et seul 
de nouveau : Ève n’est plus là. Adam a perdu l’état de grâce, son 
« clair visage », la simplicité pure de l’âme. Tandis qu’Adam et 
Ève étaient dans la lumière, cet homme-là se réveille au cœur de 
l’hiver, dans un pays d’ombre et de pluie. Il se désigne lui-même 
comme un sauvage, un chasseur, une « créature du diable », 
comme si loin du Jardin, par définition cultivé, et où régnait l’été, 



 

 

133 

il ne pouvait que retourner à la sauvagerie. Le voilà semant la 
mort et la disharmonie, et prenant peur à l’idée d’un chasseur plus 
grand que lui qui pourrait à son tour lui couper les ailes. Pourtant 
il recherche toujours « du ciel le secret et la clé ». Là affleure 
l’idée du Jardin biblique, et la nostalgie de ce lieu d’éternité où la 
vieillesse et la mort n’ont aucune prise. Rejoignant le paysan 
ramuzien, l’homme comprend qu’il lui faut refaire le jardin, en 
créant de la beauté, et en retrouvant Ève. Il se dit que l’art permet 
d’atteindre ce « jardin de songe » en mettant l’homme en 
connexion avec l’universel (qu’il appelle le bon et le beau). 
L’élan et l’effort de l’homme pour atteindre ce qu’il appelle le 
ciel, c’est-à-dire, une forme d’éternité, l’harmonie du premier 
jardin (« le jardin sans limite », « le songe impossible ») 
s’exprime dans toutes les formes d’art, Adam devenant tour à tour 
troubadour, sculpteur, architecte, et même guerrier ou saint. Mais 
pour exister l’œuvre d’art doit se communiquer, et l’homme doit 
quitter sa solitude, et la quête de la lumière est à recommencer. 
C’est alors que, de même qu’Ève était venue de la mer, à nouveau 
se fait entendre la rumeur des vagues associée au ressac du désir. 
L’homme et la femme se retrouvent et l’amour apaise les 
angoisses et les peurs. A nouveau Adam trouve auprès de la 
femme la lumière et la douceur qui contrebalancent l’obscurité et 
la violence de son univers d’homme-chasseur, son corps qui 
contient et résume le monde. L’amour s’impose au-delà de l’art 
comme la seule réponse, lui seul étant capable de créer les liens 
qui tiennent le monde, de tisser la cohérence et l’harmonie des 
choses.  

Pourtant la quête d’Adam, toujours renouvelée, se transforme 
en fuite. Espérant toujours des réponses, il mutile ses racines pour 
devenir un arbre mobile et voyager sur la mer, tout en continuant 
de désirer la terre et ses forêts. Sur la mer, l’homme connaît la 
monotonie de la succession des jours, l’accélération du temps, et 
l’angoisse de la solitude au milieu de l’immensité. Il comprend 
alors que fuir au bout de l’horizon ne le changera pas, et que son 
seul véritable voyage sera celui que la mort lui fera faire. « Cela 
ne m’empêche pas, moi l’homme de parler » dit-il alors. Car il 



 

 

134 

comprend aussi que la seule résistance à opposer à la puissance du 
temps destructeur est le verbe, « le plus fragile support », le verbe, 
« fait de l’air de tous les temps », le souffle fragile, intangible, et 
qui pourtant est la vibration première à l’origine du monde. 
L’homme sur la mer prend donc conscience de son propre néant, 
mais également que sa parole pose de l’être dans son néant. Non 
seulement sa parole, mais son chant, l’harmonie de son chant. Il 
lui faut pour cela dire les « splendeurs premières » du monde, et 
là est le retour aux origines. L’ambition du poète consistera à dire 
la beauté essentielle, se dépouillant de la psychologie, du relatif, 
de l’accidentel. De la sorte il redevient nu, il redevient Adam. 
« Tout comme moi mon langage est nu », dit-il, comme il dira 
ailleurs que son art est un art de paysan, ou encore se référant à 
l’art roman. Retourner à la source des mots, à la simplicité et la 
fraîcheur du mot concret, dans la langue provençale, est encore 
une façon de retourner vers le premier jardin.  

 
La première partie se jouait au printemps, la deuxième 

traversait l’hiver, la troisième partie retrouve l’été. Elle 
commence comme le songe d’un midi d’été, et renouvelle une 
troisième fois la quête d’Adam, qui fait cette fois le choix de la 
solitude, exprimée non plus comme une donnée métaphysique 
mais comme une rupture. L’homme ne redevient Adam que dans 
la mesure où il se retrouve seul. Et il ne rencontre le songe que 
dans la solitude. Ainsi refuse-t-il le travail réglé, le travail social 
du moissonneur, et, seul sur l’aire, le voilà de nouveau « pivot » 
d’un espace circulaire. L’exploration des chemins de la terre 
reprend, refusant les raccourcis, car il lui faut connaître le pays 
dans toutes ses dimensions, dans ses limites horizontales et sa 
profondeur. De nouveau il s’élance vers l’aventure, au sens 
initiatique, mais son attention revient sans cesse à l’ombre, qu’il 
avait découverte dans la lumière d’Ève, et qui suit désormais son 
pas comme un petit animal familier. Loin d’être une ombre 
angoissante, elle sert de faire-valoir à lumière, ainsi qu’à la 
solitude d’Adam. Dans l’ombre et la lumière réconciliés, la 
relation fusionnelle du couple les introduit dans une sorte 



 

 

135 

d’éternité comparable à l’éternité de pierre d’une sculpture 
romane120, le couple reformé s’identifie à celui d’Adam et Ève, 
non en temps qu’ancêtres mythiques mais comme simple image 
défiant le temps.  

Comme Adam découvrait le monde d’un regard circulaire par 
lequel il devenait son axe, par un cheminement inverse l’homme 
guide le regard de la jeune fille, depuis l’horizon (l’horizon de la 
première strophe) jusqu’à ses bras qui l’enserrent, pour 
finalement s’ouvrir vers un ciel enfin conquis, lui montrant la 
rotondité du pays et leur amour qui en est l’axe. Lorsque le regard 
se porte sur le cercle refermé à l’extrême, les clôtures successives 
disparaissent soudain et il ne reste que la verticalité de l’axe. 
L’amour permet ainsi au couple d’atteindre les limites qu’Adam 
ne pouvait atteindre par la seule force de ses défis. Nouvelle Ève, 
la jeune fille cueille et présente sereinement à son bien-aimé un 
fruit sans interdit. Le thème de l’abondance nourricière ressentie 
par Adam en sa première aube rejaillit ici, dans les arbres 
multipliés du paradis reconstruit autour du corps de la nouvelle 
Ève. Après avoir détaillé la générosité et la variété de tous ces 
fruits permis à son bonheur, l’homme adresse à sa bien aimée un 
troisième poème d’amour. De chasseur, l’homme qui a trouvé 
foyer est devenu berger, personnage tant biblique que provençal, 
qui abrite sa bien aimée et veille sur l’abandon de son sommeil, 
tandis qu’elle voyage en songe vers d’autres astres et une 
immensité dans laquelle Adam sait désormais qu’il peut ne pas se 
perdre.  

 
 

                                     
120 Ici Delavouët mentionne Saint-Trophime d’Arles. Les allusions 
explicites à des lieux géographiques précis sont suffisamment rares 
chez Delavouët pour être soulignés. Nous renvoyons à l’article de 
Claude Mauron : « Le portail de Saint-Trophime d’Arles chez F. 
Mistral et M.-Ph. Delavouët », Lou Prouvençau à l’escolo, n° 65, 
1973-1974, p. 12-15. 



 

 

136 

A l’évidence, ces trois textes ne se réfèrent pas à la Genèse 
comme à une source biblique ainsi que le fit Milton par exemple, 
encore moins comme expression d’une vision religieuse, mais 
comme à une légende puissamment ancrée dans l’imaginaire 
occidental, ou plutôt un mythe au sens moderne du terme, c’est-à-
dire désignant moins un contenu fabuleux qu’une façon archaïque 
d’exprimer une vérité commune, un archétype dans la fonction 
que lui donne Mircea Eliade, de révéler un modèle exemplaire.  

 
L’IDENTIFICATION D’ADAM 
 
Le roman de Ramuz est des trois textes celui qui s’éloigne le 

moins du modèle biblique, parce qu’il est moins une 
réappropriation du mythe qu’une méditation sur celui-ci. Son récit 
s’organise dans une superposition entre la description romanesque 
et la citation. Le héros du roman n’est pas Adam, mais il se sert 
de lui pour comprendre sa propre universalité, et ne s’identifie à 
lui que dans la mesure où il espère avoir ainsi prise sur sa 
destinée. Dans le récit d’André de Richaud, Adam est vraiment 
présenté comme le premier aïeul, rejoignant Ramuz dans la 
fonction explicative attribuée à la fable primordiale. Mais le 
rapprochement s’arrête là. Sans compter que chez Richaud 
l’identification de la condition humaine semble se porter 
davantage sur le Dieu créateur que sur le premier ancêtre, la 
Création du monde est une extrapolation du texte biblique, une 
réappropriation poétique et enthousiaste qui le distend jusqu’à des 
dimensions dont l’auteur se dédouane en les laissant endosser par 
la fièvre lyrique d’un homme ivre d’alcool. Plus libre encore 
semble être l’interprétation de Delavouët, au point que la présence 
du premier arbre appelé pommier par Adam passerait presque 
pour un clin d’œil malicieux. Et pourtant sous sa plume 
l’identification à Adam est particulièrement profonde, puisqu’il 
n’est plus seulement le premier ancêtre, un modèle ou une 
explication, mais qu’il revit en chaque homme dans son 
universalité. Ce qui au fond correspond à la tradition, puisque le 



 

 

137 

terme hébreu adam exprime le concept collectif d’humanité.121 
Dans son Cantico pèr nosto amo roumano,122 Delavouët exprimait 
cette universalité par la ressemblance d’Adam et Ève tels que les 
représentent les sculptures romanes avec les hommes et les 
femmes de son pays : 

 
E coume Èvo, moun Diéu, sèmblo nòsti mouié ! 
E coume Adam nous sèmblo à travès si malastre ! 
 
 « Et combien Ève, mon Dieu, ressemble à nos femmes ! 
Et combien Adam nous ressemble à travers ses malheurs ! » 

 
Pour Delavouët, Adam est d’abord l’homme nu ou à nu devant 

Dieu, dépouillé de toute représentation de ce qui en lui est 
accidentel, cet homme « sans moustaches et sans chapeau » d’un 
chapiteau roman de Cruas qu’il décrit ainsi dans un livre resté 
inédit intitulé Images romanes de Provence : 

 
Mon Dieu, 
Je me présente à vous très humblement. Ça, c’est moi, sans 
moustaches et sans chapeau, c’est mon portrait le plus nu. C’est le 
portrait d’un homme, puisqu’il suffit que vous et moi y 
reconnaissions un homme. C’est donc le portrait de l’homme 
devant Dieu. Il pourrait s’appeler Jean, Pierre ou Paul, Brunus ou 
Gislebert ; à quoi bon le faire ressembler égoïstement à l’un 
d’eux ? Que vous importe ! C’est le portrait d’un homme qui 
ouvre ses bras, non pas comme un général dans le vent frivolant, 
mais comme un oiseau ses ailes. C’est moi, mon Dieu…123. 

                                     
121 Pour définir l’individu, la Bible utilise l’expression ben-adam « fils 
de l’homme ». 
122 Cantico pèr nosto amo roumano est le quatrième des Quatre 
Cantico pèr l’Age d’Or,  publiés en 1950 dans la collection des livres 
du Bayle-Vert, réédité séparément par le Centre Régional de 
Documentation Pédagogique de Marseille en 1979. Strophe 27. 
123 « Adam et Ève » II, 5. 



 

 

138 

 
Cette identification, d’autant plus forte qu’elle est relativement 

rare sous la plume de ce poète, chez qui le « je » semble le plus 
souvent indirect et le moi pudiquement placé à distance, est 
également affirmée dans le Pouèmo pèr Èvo : « Adam, tu que siés 
iéu », lit-on à la strophe 43. Un moi dépouillé et nu comme 
cherche à l’être son art :  

 
Vaqui : tout coume iéu moun paraulage es nus, 
mi mot an rèn de rar, es de mot de semano 
qu’abihe de dimenche en counservant soun us, 
mai en voulènt moustra sa frescour soubeirano, 
lou pur de sa primo cansoun 
e, à travers chascun, li causo coume soun. 
 
Voilà: tout comme moi mon langage est nu, 
mes mots n’ont rien de rare, ce sont des mots de semaine 
que j’endimanche, en conservant leur usage 
mais en voulant montrer leur souveraine fraîcheur, 
 la pureté de leur chanson première 
et, à travers chacun, les choses telles qu’elles sont (strophe 87). 

 
LA SOLITUDE D’ADAM 

 
Chez les trois auteurs, le discours suit le modèle du second récit 

génésiaque de la Création, celui que l’on appelle « sacerdotal ». 
En effet, le premier récit, dit « yahviste », décrit la création de 
l’homme dans sa dualité sexuelle présentée comme unité 
existentielle. Et Dieu créa l’homme à son image, il le créa à 
l’image de Dieu, il les créa mâle et femelle (I, 27). Tandis que la 
mémoire collective et la tradition des imagiers retiennent 
davantage la solitude originelle d’Adam appelant la création 
d’Ève dans un second temps. Il ne pouvait guère en être 
autrement, car le point de départ commun à ces trois méditations 
poétiques est la solitude d’Adam. De fait, si la solitude est le lot 
de l’artiste, et de l’écrivain en particulier, Richaud, Ramuz et 



 

 

139 

Delavouët en ont fait l’expérience de façon exemplaire. Elle 
oscille entre choix de vie et fatalité, chez le Comtadin orphelin 
qui s’isola à la fin de sa vie dans une maison de retraite si 
discrètement qu’on le crut mort, chez le Vaudois qui écrivait dans 
son Journal, en 1902, « Je suis seul de naissance » et donnait à sa 
maison le nom éloquent de « La Muette », et chez le Gransois 
également orphelin, qui, fuyant avec constance les mondanités, se 
vit comme le parlo-soulet124 d’une langue que l’on n’entend plus.  

 
André de Richaud détourne l’expérience de la solitude sur Dieu 

lui-même ; au fur et à mesure que s’élabore sa création, la vie 
prenant son cours lui semble se détacher de lui, à l’image de cette 
ombre prise par la nuit, donnant naissance au démon.  : 

 
Toute la nature parlait à voix basse et l’on sentait que mille 
choses se faisaient à l’insu de Dieu. De furtifs attouchements 
entre les pierres et les arbres, conseillés par une ombre errante. 
Morsure des cailloux, jouissance des branches. Dieu, pour la 
première fois, se sentait seul et nu dans le monde et voyait cette 
terre, à laquelle il avait donné la vie, lui glisser entre les doigts125. 

 
C’est donc « parce qu’il ne voulait plus être seul » que Dieu 

décide de créer Adam : 
 

Quand Dieu se vit seul, il entra dans la mer, plongea ses bras 
jusqu’au fond des abîmes. Des poissons sautaient furieusement 
d’un trou à un autre, pour voir quelle serait la forme de l’homme 
futur126. 

                                     
124 « Le parleur solitaire », qualificatif que Delavouët donne au prince 
de Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, II, p. 38, juste après 
que celui-ci s’est identifié à l’Adam de la Genèse. On retrouve ce 
personnage à la fin du même poème (p. 186-188) ainsi que dans 
Pouèmo 5, VIII, p. 114. 
125 La Création du monde, op. cit., p. 65. 
126 Idem, p. 95. 



 

 

140 

 
Dieu comprend ensuite que sa présence divine ne peut suffire à 

combler la solitude de l’homme, et qu’il lui faut créer Ève, de 
même qu’il a créé les animaux deux par deux :  
Il avait compris, aux gestes de l’homme déchaîné qu’il ne pouvait 
lui seul – son amitié fut-elle grande comme le monde, remplir la 
vie de sa créature127. 

 
Plus tard Dieu se sent seul de nouveau lorsque sa créature 

fusionne dans l’acte amoureux qu’il lui a pourtant lui-même 
enseigné – « Dieu comprit combien il leur devenait inutile ». Le 
conteur le décrit errant seul dans les déserts et dans le silence, un 
peu jaloux de l’amour de ses créatures.128 En revanche, Adam 
n’est jamais seul ; il jouit de la présence de Dieu, puis de celle 
d’Ève et enfin de sa descendance, et il meurt entouré de tous les 
siens.  

Chez Ramuz, le personnage de Bolomey éprouve d’abord la 
solitude originelle d’Adam dans la perte d’Ève-mère puis d’Ève-
épouse, puis, lorsqu’il confronte son histoire à celle du Livre. Le 
récit répète impitoyablement « il est seul », tandis qu’autour de lui 
« la vie se poursuit », bruyante, nombreuse. Bolomey dans son 
silence se demande à quoi il sert, se demande si seulement il 
existe. 129 Il interprète sa solitude comme une malédiction, la 
séparation comme la conséquence d’une culpabilité 
métaphysique, injuste et insupportable en ce qu’elle n’est qu’un 
héritage.  

 
Il y a donc deux états de la solitude. La solitude d’Adam 

constatée par Dieu lui-même et qui y remédie en disant : Il n’est 
pas bon que l’homme soit seul (I, 18), et la solitude irrémédiable 
de l’exil hors du jardin. Pour Ramuz comme pour Delavouët, 
cette solitude là est symbolisée par l’absence d’Ève, dont le 

                                     
127 Ibidem. 
128 Idem, p. 114. 
129 Adam et Ève, op. cit., p. 19. 



 

 

141 

retour, ou la conquête, permet d’accéder à l’harmonie originelle. 
L’absence d’Ève est vécue comme un manque inscrit dans la 
chair d’Adam, comme s’il savait qu’il aurait dû naître à la fois 
Ève et Adam, selon la théorie platonicienne de l’hermaphrodite 
originel. Le paradis résidant dans l’unité première du yin et du 
yang, la « chute », l’ « exil » consiste en leur séparation, source de 
souffrance. Ainsi Adam ne ressent pas l’exil parce qu’il a été 
chassé du paradis, mais parce qu’il est privé d’une partie de lui-
même qui prend corps en Ève.  

Dans la Genèse, avant d’en venir à lui prendre une côte, 
Dieu place Adam devant la somme de sa Création et lui propose 
de remédier à sa solitude en nommant chaque chose – Et Yahweh 
Dieu, qui avait formé du sol tous les animaux des champs et tous 
les oiseaux du ciel, les fit venir vers l’homme pour voir comment 
il les appellerait, et pour que tout être vivant portât le nom que lui 
donnerait l’homme. » (II, 19) ; en d’autres termes, comme la 
parole divine a donné l’être à chaque créature, il propose à Adam 
– créé à son image – de participer par sa parole humaine à l’œuvre 
de création. Mais Dieu voit que cela ne suffit pas : Et l’homme 
donna des noms à tous les animaux (…) mais il ne trouva pas 
pour l’homme une aide semblable à lui. (II, 20). D’une certaine 
manière, Ramuz et Delavouët sont donc fidèles au texte littéral de 
la Genèse lorsqu’ils expriment d’une part qu’Ève naît d’un désir 
d’Adam (ce qu’exprime également André de Richaud)130, et 

                                     
130 C’est en tout cas la conclusion de l’herméneutique officielle de 
l’Eglise : « A la lumière du contexte (Gn, 2, 18-20) il ne subsiste plus 
aucun doute que l’homme est tombé dans cette torpeur avec le désir de 
trouver un être qui soit semblable à lui-même. Si, par analogie avec le 
sommeil, nous pouvons également parler ici de songe, nous devons 
dire que cet archétype biblique permet d’admettre comme contenu de 
ce songe un "second ego", lui aussi personnel et également réductible 
à l’état de solitude originelle, c’est-à-dire à tout ce processus de 
fixation de l’identité humaine au regard de l’ensemble des êtres 
vivants (animalia), puisque c’est un processus de "différenciation" de 
l’homme à l’égard de ce milieu. De cette manière le cercle de la 
solitude de l’homme-personne se rompt, puisque l’homme se réveille 



 

 

142 

d’autre part, que ce désir a quelque chose à voir avec la création 
poétique. Ainsi le roman de Ramuz n’est pas une simple histoire 
d’amour. En réalité, la conquête d’Ève représente allégoriquement 
la recherche poétique. Bolomey l’exprime à sa façon simple et en 
apparence naïve, au moment même où il comprend qu’il lui faut 
refaire le jardin : 

 
Chaque chose a sa nature, chaque chose veut être aimée dans sa 
nature. Oh ! Il y en a tant ! et ça va faire tant d’amours ! car nous 
sommes là pour deviner les choses dans leur nature particulière : 
alors elles nous en sont reconnaissantes, n’est-ce pas ? Une 
parenté intervient. Il n’est plus seul, il est parmi des amis, et des 
amies, lui semble—il, écoutant maintenant grogner le feu comme 
le chien de garde dans sa niche. Le gros, l’épais, le tendre, le 
résistant, le dur, le lisse, le grenu, le brillant, le mat : il y a un 
langage des choses, seulement les hommes ne veulent pas 
l’entendre, c’est ce qu’il se dit ; et c’est pourquoi les hommes sont 
malheureux. On n’est pas séparés, on communique, c’est ce qu’il 
se dit, prenant dans sa paume le gros bol de faïence, rond et tiède 
comme un sein. Il a faim. Il est dans la vie131. 

 
LE SOMMEIL ET LE SONGE. 
 
Continuons la lecture de la Genèse. Dieu fait tomber sur Adam 

un profond sommeil (Gn, II, 21). Il ne s’agit pas d’un simple 
endormissement, mais de ce sommeil particulier qui dans la Bible 
s’apparente plutôt à une torpeur où naissent les songes inspirés 
par Dieu et les révélations qu’il envoie aux prophètes. Or le songe 
joue un rôle important dans les trois textes qui font l’objet de 
notre réflexion.  

Dans La Création du monde, où nous avons déjà remarqué 
l’anthropomorphisme du Créateur, Dieu avant le commencement 

                                     
de son songe comme "homme et femme". » Jean-Paul II, Catéchèse du 
7 novembre 1979, in Homme et Femme, Il les créa, éditions du Cerf, 
Paris, 2004.  
131 Idem, p. 96. 



 

 

143 

du monde dort dans ce qu’André de Richaud  appelle « le Grand 
Extra », où la matière est en latence. « Il dormait, Dieu, 
simplement, parce qu’il n’y avait pas un homme pour 
l’assassiner », dit le conteur, ajoutant plus loin : « Comme un 
joueur adroit, Dieu se reposait avant de commencer sa tâche. »132 
Il dort « tout nu dans l’ombre » d’un sommeil habité par le songe 
où se joue l’œuvre future de la Création :  

 
Tu n’as jamais pensé à ce que peut être le songe de Dieu ? Tu as 
vu quelques fois ces grands hommes bruns jetés à travers l’ombre 
des platanes par la sieste des moissons. A quoi peuvent-ils rêver ? 
Dieu avait le rêve d’un paysan vierge et qui aurait atteint ses vingt 
ans sans s’éveiller133. 

 
Le sommeil des hommes sera aussi peuplé de songes, mais 

celui d’Adam et Ève signe l’absence du Créateur. Il leur procure 
des illusions annonciatrices de frustrations, qui leur font prendre 
la mesure de l’absence de Dieu : « Ce premier sommeil à rêves ! 
Dieu, en les quittant, leur avait partagé un pays nouveau. Des 
contrées chatoyantes et sans limites se coloraient sous leurs 
paupières baissées. »134 Au sortir du songe, Adam et Ève se 
sentent pour la première fois séparés, pour avoir entrevu des 
réalités différentes :  

 
Ils avaient fait un bien beau voyage ! Maintenant, assis l’un près 
de l’autre, ils se regardaient comme s’ils ne s’étaient pas vus 
depuis longtemps. Inquiets de se voir seuls dans le monde après la 
multiplication de formes qui étaient venues les visiter parmi leur 
sommeil. Ils essayaient de reformer en eux les figures entrevues et 
les paysages qu’ils avaient hantés. (…) Pour la première fois, sans 

                                     
132 La Création du monde, op. cit., p. 24 et p. 25. 
133 Idem, p. 25 - 26. 
134 Idem, p. 124. 



 

 

144 

parler, ils se mentaient. Leur visage, tendu vers la lumière du 
songe, était triste et angoissé. Un secret pesait sur leurs lèvres135.  

 
Dans le roman de Ramuz, Louis Bolomey, accablé par son 

sentiment de solitude, se couche à l’ombre d’un noyer, et se laisse 
glisser dans une léthargie dans laquelle il semble chercher 
davantage l’oubli que des réponses. La référence biblique est 
explicitée sans équivoque par une citation de la Genèse :  

 
« Il était bien. Il était comme quand on va mourir. 
…………………………………………………. 
Et l’Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur Adam ; et 
Adam s’endormit et  Dieu prit une de ses côtes, et il resserra la 
chair à sa place. 
Et l’Eternel Dieu forma une femme de la côte qu’il avait prise à 
Adam et la vit venir vers Adam. »136 

 
Ainsi à son réveil, quelqu’un se tient debout devant Bolomey : 

« c’est une femme », se dit-il, encore incertain de la réalité. 
Pourtant l’apparition de la femme le réintègre instantanément à 
cette vie dont il se sentait exclu : « Il était mort ; il est vivant. Il 
dormait, il est réveillé. »137 Parallèlement à ce sommeil profond 
par lequel Bolomey peut s’identifier à Adam, vient le songe, qui 
se superpose à la lecture de la Bible et en relaie la médiation. En 
effet sa rêverie déroule une sorte de fiction autour d’Adam et Ève, 
inversant le mouvement d’identification, puisque après s’être 
identifié à Adam (« c’est comme moi », dit-il en lisant), il se 
représente Adam et Ève en les identifiants à leur tour à des 
paysans vaudois.138 C’est encore au sortir du sommeil, que, 
longtemps plus tard, tandis qu’au dehors « il fait beau et clair 

                                     
135 Idem, p. 125 - 126. 
136 Adam et Ève, op. cit., p. 21. 
137 Idem, p. 25. 
138 Idem, p. 47 - 48. 



 

 

145 

dans le monde », Bolomey entend une voix intérieure lui dictant 
de recréer la « parenté »139 et de se réconcilier avec la vie :  

 
Il se réveille de plus en plus, et à mesure qu’il se réveille, il lui 
semble qu’il rejoint davantage la voix et la vérité qu’elle 
annonce ; il voit qu’il fait beau et clair dans le monde. (…) Tout 
est changé, ce matin-là. Il sort dans le jardin parmi les cris du 
merle. Il regarde ce jardin, c’est le mien ; il est mal fermé, je le 
fermerai. Les ruches ont perdu leurs couleurs, je les repeindrai. 
Les plates-bandes n’ont pas encore été retournées, je les 
retournerai, je suis là pour ça. Tout y est dans un grand désordre, 
mais on y mettra de l’ordre, car l’ordre est en nous. L’ordre est en 
moi. Je n’étais plus ; je recommence à être. Il est entré dans la 
journée comme s’il était né avec elle, comme s’il venait 
seulement de naître ; il fait le tour du jardin140. 

 
Ces lignes se trouvent à l’ouverture de la deuxième partie du 

roman Adam et Ève, et, par une coïncidence significative, la 
deuxième partie du Pouèmo pèr Èvo s’ouvre également sur le 
réveil d’Adam. Ce n’est plus le premier homme, mais c’est 
toujours Adam, et il a dormi plusieurs hivers, en une sorte de 
torpeur qui ressemble, en masculin, au sommeil d’une Belle au 
Bois dormant.141 Il s’éveille au monde pour la deuxième fois, et à 
nouveau pose son regard sur la terre et le ciel, sur un « nouveau 
soleil ». Alors revient le songe d’Adam, ce rêve d’atteindre le 
ciel, qui s’était comme engourdi dans l’hiver, comme la sève aux 
creux des arbres, car, et nous y reviendrons, dans la poésie de 
Delavouët le songe semble être une activité de nature végétale. 
Comme chez André de Richaud et Ramuz, ici le songe permet la 
projection d’une autre réalité, anticipe l’acte créateur. Le premier 

                                     
139 Idem, p. 86 – 87. 
140 Idem, p. 93 – 94. 
141 Sur le motif de la Belle au Bois dormant dans les œuvres de Max-
Philippe Delavouët, cf. Claude Mauron, « L’Endormie et le Veilleur », 
revue Polyphonies, hiver 1996-1997, p. 34-48. 



 

 

146 

geste de ce nouvel Adam est un geste d’écriture, qui de son 
couteau taille une croix sur l’écorce d’un arbre : 

 
Sèmpre, s’aussant au bout di branco, aquéu pantai 
que s’èro enregouï tout l’ivèr ‘mé li sabo 
dins la floutanto flour se duerb… E de dous tai 
se toun coutèu la rusco entameno e derrabo 
e fai uno crous sus l’ivèr, 
es lou printèms qu’auras blessa dins l’aubre verd. 

 
Sans cesse se haussant au bout des branches, ce rêve 
qui s’était engourdi tout l’hiver dans les sèves 
s’ouvre dans la flottante fleur… Et si ton couteau 
de deux entailles entame, arrache l’écorce 
et fait une croix sur l’hiver, 
c’est le printemps que tu auras blessé dans l’arbre vert (strophe 
37) 

 
L’ARBRE DU SONGE 
 
L’arbre est le lieu propice du sommeil visité par le songe ; il est 

si doux de dormir au pied d’un arbre, que dans un poème du 
recueil La Fable du monde – presque contemporain d’Adam et 
Ève de Ramuz – le Dieu créateur de Jules Supervielle pense à ce 
bonheur offert aux hommes avant même que les arbres soient 
concrètement sortis de sa pensée : 

 
Je ne sais maintenant ce que je porte en moi,  
Mes yeux font de l’obscur et je cherche à mieux voir, 
J’ajuste mon regard, la chose se précise, 
Elle n’a qu’un seul corps, une espèce de tronc, 
Mais le ciel dans le haut en branches le divise 
Et je songe au plaisir de s’étendre dessous !142. 

                                     
142 « Le Chaos et la Création », in La fable du monde, éd. Gallimard, 
Paris, 1938. Page 27 de l’édition Poésie/Gallimard, Paris, 2004.  



 

 

147 

 
Dans un autre poème du même recueil, Dieu constate l’intimité 

heureuse que l’homme trouve immédiatement auprès de l’arbre, et 
il le lui offre au centuple : 

 
C’était lors de mon premier arbre, 
L’homme s’assit sous le feuillage 
Si tendre d’être si nouveau. 
Etais-ce un chêne ou bien un orme 
C’est loin et je ne sais pas trop 
Mais je sais bien qu’il plut à l’homme 
Qui s’endormit les yeux en joie 
Pour y rêver d’un petit bois. 
Alors au sortir de mon somme 
D’un coup je fis une forêt  
De grand arbres nés centenaires 
Et trois cents cerfs la parcouraient 
Avec leurs biches déjà mères143. 

 
Pour la même raison, dans le Grand Extra le Dieu d’André de 

Richaud dort déjà au pied d’un projet d’Arbre : 
 

Si, seulement, tu t’assieds au pied d’un arbre, alors le grand 
amour commence entre toi et le sol. L’air est plein de mains qui 
veulent te toucher et, avant la création du monde un être était, lui 
aussi endormi au pied d’une forme d’arbre, comme au fond d’un 
grand cœur plein de passion144.  

 
C’est également au pied d’un arbre de son jardin – « dans 

l’ombre d’un gros noyer qui se dressait là » – que Bolomey s’était 
endormi lorsque sa femme est apparue, et c’est au pied de ce 

                                     
143 « Le premier arbre », La fable du monde, op. cit., p. 38. 
144 La Création du monde, op. cit.,  p. 24. 



 

 

148 

même noyer qu’il ira s’étendre pour attendre son retour, pour que 
tout se passe comme au premier jour.145  

 
LES ARBRES DU JARDIN  
 
C’est dans la seconde partie, celle que retient la tradition, que 

Dieu plante un jardin en Éden, du côté de l’Orient, et qu’il y place 
l’homme (avant la naissance d’Ève), « pour le cultiver et le 
garder ». Et Yahweh Dieu fit pousser du sol toute espèce d’arbres 
agréables à voir et bons à manger (II, 9) Chez certains auteurs, 
comme André de Richaud, mais aussi Supervielle, les arbres 
semblent échapper à la volonté créatrice de Dieu, comme la 
devançant et la surpassant. Le jeune Dieu si humain de La 
Création du monde ne crée pas volontairement les arbres, mais il 
assiste à leur apparition avec une joie pure, qui le conduira 
jusqu’à grimper dans les branches en s’écorchant les genoux 
comme un enfant. Au commencement, il n’y avait pas encore les 
fruits :  

 
Un bel instant – comme les conteurs disent : un beau matin,  – les 
arbres sortirent de terre sans que personne ne les eût appelés et 
Dieu fut ravi de cette armée verte et grise qui venait peupler sa 
solitude. Il suivit leur croissance avec attention. Ils commençaient 
tous par être un petit duvet à la joue de la Terre, puis chacun 
continuait sa marche comme il l’entendait. Il y avait de petites 
herbes qui n’allaient pas loin dans l’air et aussi des cèdres qui 
menaçaient de crever le ciel. Il y avait ceux dont les mains de 
feuillage caressaient les reins du Créateur étonné et ceux dont les 
feuilles étaient pliées sur elles-mêmes dans une épineuse 
méfiance.  
Tout cela se battait pour avoir sa place de lumière. Des arbres si 
légers qu’on les aurait dit suspendus au ciel et de si gros dont on 
se demandait pourquoi la terre ne criait pas quand ils lui 
labouraient les flancs. (…) De ceux qui sont durs et larges comme 

                                     
145 Adam et Ève, op. cit.,  p. 20 et 147. 



 

 

149 

des colonnes et de ceux qui sont doux et sonores comme des 
regards. De ceux qui se perdent dans leur feuillage et de ceux qui 
n’ont qu’une feuille précieuse comme un diamant146. Les traces 
qu’on voit dans les charbons des livres de leçons de choses sont 
celles des descendants de ces premiers arbres, sans doute 
horriblement dégénérés147. 

 
Dans La Fable du monde de Jules Supervielle le Créateur 

découvre les arbres comme surgissant involontairement de sa 
pensée : « Arbres, venez à moi, puisque je pense à vous ! »148, 
s’écrie-t-il. Et dans un autre poème du même recueil, Supervielle 
revient sur la surprise d’un Dieu auquel les arbres échappent, si 
l’on peut dire, comme une manifestation de sa surabondance 
créatrice :   

 
C’était lors de mon premier arbre, 
J’avais beau le sentir en moi 
Il me surprit par tant de branches, 
Il était arbre mille fois 
Moi qui suis tout ce que je forme 
Je ne me savais pas feuillu, 

                                     
146 Cf. le mûrier du récit en provençal sur Saint Gens, écrit par André 
et Pierre de Richaud quelques années auparavant (dans L’Armana 
Prouvençau pèr 1932) : « Au bord d’un camin soulitàri, pas bèn liuen 
de Mountéu, se vèi un vièi pège d’amourié rufe e negre : es l’amourié 
de Sant Gent. Tóuti lis an, li femo que passon, en se signant dison 
qu’es mort. Pamens, à la primo aubo, quand la terro s’estiro de 
l’angouisso de la fre (…) un bèu jour lou vièi pège las d’èstre 
inmoubile s’esbroufo, e sus la rusco bruno (… ) se desplego, coume 
pichot pan de sedo, uno fueio que lusis. Uno, jamai dos ! (…) 
L’amourié de Sant Gent a regista sièis siècle. Tóuti lis an, dóu founs 
de la terro un degout de vido mounto dins si courado, e sout la lus dóu 
jour nais la fueio miraclouso coume pèr counseia la fisanço i pus 
feble, claro e menudo dins lou vent ».  
147 La Création du monde, p. 53-54. 
148 « Le Chaos et la Création », op. cit., p. 27. 



 

 

150 

Voilà que je donnais de l’ombre 
Et j’avais des oiseaux dessus. 
Je cachais ma sève divine 
Dans ce fût qui montait au ciel 
Mais j’étais pris par la racine 
Comme à un piège naturel149. 

 
Quels que soient les écarts et les licences que se permettent les 

poètes ou les peintres dans leurs rêveries sur le Paradis, la 
constante, le passage obligé, est la description des arbres fruitiers, 
symboles de délices et d’abondance, sans lesquels naturellement 
il ne saurait être de Jardin. Dans toute notre littérature, la simple 
énumération des diverses essences d’arbres est devenue une loi du 
genre, et en contrepartie une telle description suggère aussitôt le 
paradis. Pour donner un exemple dans la littérature médiévale et 
citer un texte qui joua un rôle certain dans l’inspiration de Max-
Philippe Delavouët, c’est justement l’effet que recherche 
Guillaume de Loris en consacrant à la description des arbres du 
verger de Déduit une cinquantaine de vers (de 1320 à 1371) du 
Roman de la rose. De son côté Bolomey utilise le même terme 
que sa bible, lorsqu’il se promet de planter dans son jardin le plus 
grand nombre possible « d’espèces », et il se réjouit à 
l’énumération des arbres fruitiers qui y sont déjà – « il regarde 
encore une fois le jardin qui est au-dessous de lui, avec ses 
pruniers, ses cerisiers, ses poiriers, ses buissons de citronnelle, 
plein d’abeilles, plein d’oiseaux… »150 – et la même énumération 
sera répétée à plusieurs reprises. Ainsi lorsque Lydie, le double 
d’Adrienne, la maîtresse de Bolomey, vient lui rendre visite dans 
la nuit, elle passe sous « les pommiers, les cerisiers, les poiriers, 
les pruniers »,151 ignorant encore que ce jardin, étant réparé, lui est 
désormais fermé. Dans le poème de Delavouët, la présence des 
arbres exprime également l’abondance nourricière et la paix 

                                     
149 « Le premier arbre », op. cit., p. 38. 
150 Adam et Ève, p.91 et 92. 
151 Idem, p. 94. 



 

 

151 

sensuelle du paradis reconstruit autour du corps de la nouvelle 
Ève : 

 
Lis aubre dóu doumaine intron dedins l’oustau 
se se barron tis iue souto li redoulènci… 
Vaqui la sabo antico e soun ciéucle inmourtau,  
tout moun vergié cubert de lus e de silènci 
e lis abiho de toujour 
pourtant d’un aubre à l’autre un clar degout de jour. 

 
Les arbres du domaine entrent dans la maison 
si tes yeux se ferment sous les parfums… 
Voici la sève antique et son cycle immortel, 
tout mon verger couvert de lumière et de silence 
et les abeilles de toujours  
portant d’un arbre à l’autre une claire goutte de jour (strophe 127) 

 
L’ARBRE ET LE SYMBOLISME CYCLIQUE 
 
Synthèse du règne végétal, l’arbre donne à voir la succession 

des saisons et des cycles, et dans le réseau de ses racines et de ses 
branches, il symbolise toutes les ramifications, de nos généalogies 
aux méandres des cours d’eaux.152 Entouré de ses arbres, l’homme 
comprend l’implication de sa vie au cœur du cycle universel. 
Louis Bolomey y perçoit la manifestation de ce que Ramuz 
appelle la « répétition » : « Il voyait la nature tourner autour de lui 
avec ses saisons, ses nuits, ses sautes de vent, toute en 
répétitions » (…) Et alors lui aussi, il voyait qu’il se répétait », 
opérant une sorte de mise en abyme du parti pris d’écriture de 
Ramuz. Dans les trois textes qui nous occupent, le symbolisme 

                                     
152 Dans ce registre, le personnage de Lucrèce dans le Dialogue de 
l’arbre (1924) de Paul Valéry le compare à un fleuve : « Un fleuve 
tout vivant de qui les sources plongent dans la masse de la terre les 
chemins de leur soif mystérieuse. C’est une hydre, ô Tityre, aux prises 
avec la roche, et qui croît et se divise pour l’étreindre… »   



 

 

152 

cyclique de l’arbre affleure dans l’association avec le soleil se 
levant et se couchant dans l’arbre, chez Delavouët et Ramuz, avec 
la lune chez André de Richaud. Dans La Création du monde, la 
lune atteint le ciel comme en y grimpant le long d’un arbre : « La 
nuit suivante, comme Dieu ne voulait plus être seul dans l’obscur, 
une lune blanche monta, de branche en branche, jusqu’au sommet 
du ciel. »153 Dans le Pouèmo pèr Èvo Adam contemple souvent la 
naissance et la mort du soleil à travers les branches d’un arbre, ce 
qui contribue à renforcer la notion d’arbre de vie ou d’arbre de 
sacrifice dont nous parlerons plus bas. Quoique moins récurrente, 
l’image est toutefois très nettement présente dans Adam et Ève, 
lorsque Bolomey, ayant fini de recréer le jardin, s’installe dans 
une attente dans laquelle le temps ne compte plus : « Et voilà que 
le soleil, qui est sorti de derrière le poirier, avant de disparaître 
derrière l’arbre voisin (c’est un grand cerisier aux branches 
retombantes), allonge jusqu’à eux ses rayons. »154 Et un peu plus 
loin : « Le soleil a glissé peu à peu derrière le cerisier aux 
branches qui ressemblent à des tresses en paille noire, beaucoup 
de tresses en paille noire qui à présent pendent devant l’astre, si 
bien qu’il ne nous gêne plus. » 

 
 
LE POMMIER 
 
Recouvrant sa signification cyclique, le symbole archétypal de 

l’arbre, dans toutes les mythologies, est avant tout symbole 
d’éternité, d’immortalité, et de communication entre les mondes. 

Et Yahweh Dieu fit pousser du sol toute espèce d’arbres 
agréables à voir et bons à manger, et l’arbre de la vie au milieu 
du jardin, et l’arbre de la connaissance du bien et du mal. (Gn, II, 
1, 9) L’iconographie et la littérature retiennent rarement le fait 
qu’il y a non pas un mais deux arbres sacrés en Éden. Notons de 
plus que le texte biblique ne spécifie nullement que l’arbre de vie 
soit un pommier ou quelque autre essence. Il est l’Arbre, au-delà 

                                     
153 La Création du monde, op. cit., p. 65. 
154 Adam et Ève, op. cit.,  p. 104. 



 

 

153 

des symboliques diverses de ses incarnations possibles. La 
tradition en a fait un pommier, se fondant probablement sur 
l’homophonie entre les mots latins malum (avec un a long, la 
pomme) et malum (avec un a court, le mal), et s’appuyant 
probablement aussi sur la tradition celte dans laquelle le pommier 
est le symbole de la connaissance et de l’éternité. Or le pommier 
finit par créer une sorte d’écran de fable maintenant le récit 
génésiaque au niveau d’une image d’Epinal. Paul Valéry réglait 
son compte à la légende du pommier défendu dans le Dialogue de 
l’arbre en 1924, quelques années avant la parution de La 
Création du Monde de Richaud, par la bouche du berger Tityre, 
qui la reléguait au rang de mythe antique « étonnant », et la 
transmettait à son interlocuteur, Lucrèce, en un raccourci tel que 
celui-ci ne pouvait rien moins que la trouver « bizarre » : 

 
La plus étonnante histoire d’arbres est bien celle de ces pommiers 
géants dont le fruit de l’un d’eux offrait à qui mordît sa pulpe 
fabuleuse une éternelle vie, cependant que le fruit de l’autre 
produisait à peine savouré, une étrange clarté dans l’esprit du 
mangeur : il sentait l’envahir une honte attachée aux choses de 
l’amour. Une rougeur subite enveloppait tout l’être et il ressentait 
sa nudité comme un crime et une brûlure…155. 

Pour Bolomey, qui s’en tient à la littéralité du Livre, il n’y a de 
pommier dans son jardin que parmi d’autres fruitiers chargés d’en 
faire un verger parfait : 

 
Alors Bolomey fait le tour du jardin où on ne pouvait plus entrer 
que par la porte et il l’avait fermée à clé. Il passe sous les pommes 
rondes qui déjà jaunissent ou rougissent ; les cerises sont 
cueillies, les groseilles sont cueillies, les framboises trop mûres 
deviennent brunes et tombent parmi les feuilles vertes des petites 
fougères qui poussent à leur pied. Il passe sous les pommes 

                                     
155 Op. cit.,  p. 20. 



 

 

154 

rondes, sous les poires étirées en longueur, pareilles dans leur 
forme à une goutte d’eau qui pend. Elle reviendra156. 

 
Notons que la nature de la faute ayant provoqué l’exil d’Adam 

et Eve n’est pas mentionnée dans le roman de Ramuz, même si 
les versets concernés ont été lus, le péché des premiers ancêtres 
n’est pas cité. La « condamnation », mot terrible répété de 
nombreuses fois, explique tout, mais rien n’explique la 
condamnation. Cette ignorance souligne le sentiment d’injustice 
ressentie par Bolomey, qui refuse la condamnation héritée de ses 
ancêtres.  

 
Dans La Création du monde, André de Richaud souscrit à la 

tradition du pommier, mais naturellement en l’enrichissant de sa 
propre vision. Dieu, en s’exilant lui-même de sa Création, par 
peur du « Double qui le faisait fuir » - le démon né de son ombre, 
laisse aux hommes en souvenir de sa présence un pommier 
« ployant sous les pommes toujours mûres, même dans la saison 
des grands froids », gardien d’une grotte où en l’absence de Dieu 
ils pourront trouver refuge. Puis il pose sur les fruits miraculeux 
ce qui ressemble à l’interdit attendu :  

 
Il dit aussi à l’homme que ce pommier éternellement mûr ne 
devait être jamais touché parce qu’il rappellerait aux générations 
le passage de Dieu sur la terre. On devrait enseigner aux enfants 
qui devaient naître qu’un Dieu malheureux voulait encore parler à 
leurs yeux, en toutes saisons, par cet arbre157. 

 
Or le Dieu du conteur ivre est un Dieu plus humain que 

l’homme naïf qu’il laisse sur terre. Tandis que celui-ci semble 
suivre ses instincts comme un animal, son Créateur découvre ses 
faiblesses, ses peurs et ses contradictions. Et c’est un Dieu 
suppliant qui demande à Adam de ne pas toucher au pommier : 

                                     
156 Adam et Ève, op. cit., p 136. 
157 La Création du monde, op. cit.,  p. 115. 



 

 

155 

 
Il supplia une dernière fois l’homme et la femme de respecter le 
pommier dont il leur avait parlé. Non, il ne leur faisait pas une 
défense, comme on l’a conté ; on sentait qu’il parlait à cet instant, 
pour lui et qu’il désirait laisser un souvenir sur la terre158.  

 
Lorsque le temps est venu pour Ève de mettre au monde son 

enfant, elle part avec Adam pour un voyage qui se confond avec 
celui de Marie et Joseph allant à Bethléem. Ils avancent avec 
l’âne, guidés par une étoile unique, dans laquelle Adam voit 
l’image d’une pomme d’or, symbole d’immortalité : « Une 
pomme étincelante, une pomme d’or dans sa main, dont l’éclat, 
pour venir jusqu’à lui, fondait les nuages et arrêtait le vent. »159 La 
grotte indiquée par Dieu avant son départ les accueille comme 
l’étable de Bethléem, et ils la reconnaissent au pommier 
miraculeux : 

 
Au matin, alors qu’un jour livide sortait sans force de tous les 
végétaux – un jour épais et blanc, gonflé d’humidité – ils 
arrivèrent près du pommier sacré ! Celui-ci était seul debout au 
milieu d’une grande vallée caillouteuse, aride et sans végétation. 
Un mince ruisseau la parcourait. On sentait que, durant l’été, la 
combe devait être une fournaise. Pas une touffe de thym sur le sol 
gelé, pas un arbre. Une grotte profonde s’ouvrait dans un roc à pic 
et devant elle, droit comme un candélabre chargé de bougies, le 
pommier merveilleux, couvert de feuilles et de chants d’oiseaux, 
flambait de tous ses fruits, comme un autre soleil. Leur vue seule 
remplissait le cœur de chaleur et rassasiait le ventre160. 

 
Le conteur prépare ainsi son auditeur à la nouvelle liberté que 

son récit de la Genèse s’apprête à prendre avec le modèle, 
puisque, si péché d’orgueil il y a, celui-ci ne doit rien à la 

                                     
158 Idem, p. 116. 
159 Id., p. 132. 
160 Id., p. 132 – 133. 



 

 

156 

tentation du serpent. La faute d’orgueil est celle d’Adam devenu 
père, conscient d’avoir a son tour donné la vie, mais surtout 
étourdi par l’hommage universel que les créatures de Dieu 
rendent à son fils, né comme le messie entre un âne et un bœuf 
(ou presque, en l’occurrence il s’agit d’un taureau), et vers lequel 
converge « l’adoration universelle » : 

 
Ils vinrent tous, les animaux du monde. Du chat aux yeux verts au 
chameau stupide. En passant, ils flairaient un instant le pommier 
de Dieu puis disparaissaient au coin de la vallée. Des tigres 
silencieux aux hyènes faméliques. Des phoques, par les eaux, 
vinrent aussi, et Adam, devant cette adoration universelle, sentait 
son cœur grandir jusqu’à l’extrême limite de l’horizon. 
Longtemps ainsi l’orgueil le travailla161. 

 
Là, le texte enchaîne sur la destruction du pommier, suggérant 

un lien de cause à effet avec l’orgueil d’Adam : 
 

… Immédiatement, le pommier de Dieu perdit son bel éclat et 
tout devint humain et triste dans le monde… Une à une, les belles 
pommes s’éteignirent parce qu’une d’elles manquait à leur 
nombre et la vallée devint pareille à toutes les autres combes de la 
terre. Visitée par le vent, la pluie. L’âme de l’homme devint 
pareille à toutes les âmes futures, hantée par la peur, l’angoisse. 
Au milieu du ciel un vieil arbre pourri et décharné se dressait où 
jamais l’oiseau de feu ne viendrait faire son nid162. 

Au détour d’une phrase, le conteur signale tout de même qu’une 
pomme a été cueillie. Ce n’est que longtemps après en avoir 
décrit les conséquences qu’il revient sur la transgression. 
L’orgueil et la tentation d’être comme Dieu ne sont pas en cause, 
mais une sorte d’étourderie de la part d’un Adam à la fois affamé 
et simplement oublieux de ses promesses. Adam et Ève ne sont 
pas exactement chassés du jardin, mais, de même que Dieu l’avait 

                                     
161 Id., p. 138. 
162 Id., p. 138 – 139. 



 

 

157 

déserté, le pommier se fane et meurt. Or sans le pommier, c’est-à-
dire le signe tangible de la présence de Dieu – on pourrait dire la 
grâce – il n’y a plus de jardin et l’homme connaît la peur et la 
douleur, ce en quoi le paysan comtadin dans son lyrisme teinté 
d’un humour discret bien provençal,  se montre fin théologien. 

 
L’Adam de Delavouët sacrifie également à la tradition en 

nommant « pommier » le premier arbre, lequel n’a rien d’un arbre 
défendu : 

 
Mai Èvo, ma bello Èvo, au calabrun proumié, 
la caro, d’à cha pau, calè versl’avalido 
e, dins l’aubre que iéu i’avié mes « lou poumié », 
l’astrado, elo vouguè, maduresoun coumplido, 
que, dins li branco e dins li nous, 
restèsse à pendoula lou grand soulèu saunous.  

 
Mais Ève, ma belle Ève, au crépuscule premier, 
la face peu à peu tomba vers l’horizon 
et dans l’arbre que j’avais appelé « pommier » 
la destinée voulut, la maturité accomplie, 
que, dans les branches et dans les nœuds, 
restât suspendu le grand soleil saignant (strophe 4) 
 

L’arbre nommé par Adam apparaît dans le poème dès la 
quatrième strophe, et sa fonction semble déjà centrale, puisqu’il 
est le pivot de la « destinée », déjà associé à une idée de sacrifice. 
Dans la strophe suivante, plusieurs images se juxtaposent : le 
soleil saignant, le cœur qui se nourrissait de sa lumière, et la 
pomme – le fruit mordu. A la place du fruit défendu et de la 
transgression première, Delavouët pose cette première blessure, la 
disparition du soleil, comme la première manifestation du désir : 

 
Fru gardant la mourdeduro de nòsti dènt, 
tèsto macado e e clino au bout di branco morto, 
tout dins moun cor mourdu me dis moun mau ardènt… 



 

 

158 

 
Fruit gardant la morsure de nos dents, 
tête meurtrie et baissée, au bout des branches mortes, 
tout, dans mon cœur mordu, me dit mon mal ardent... (strophe 5) 

 
Vers la fin du poème, la jeune fille, nouvelle Ève, offre à Adam 

les fruits permis de leur verger, laissant de côté d’« autres » fruits 
qui ne sont « pas pour les humains », seule allusion de tout le 
poème à l’arbre défendu : 

 
Chato, cueie lou fru, qu’es just fa pèr ta man 
- i’a belèu d’àutri fru dourmènt sout d’àutri paumo 
mai l’aubre que li porto es pas pèr lis uman - ; 
pren lou fru de la terro au mitan de toun paume, 
respond-me d’un rire, en disènt : 
« D’aquéu lou cèu tambèn te n’en fai lou presènt ». 

 
Acampa lou moulan, la pruno, l’ambricot, 
e, deja pecouieto, la dariero figo, 
revèsso toun panié sus la touaio, d’un cop, 
pièi, levant li maca, li manja di fournigo, 
en li triant coume es mestié, 
pauso-lèi sus de fueio au founs dóu coumpoustié. 
 
Jeune fille, cueille le fruit, il est justement fait pour ta main 
– peut-être d’autres fruits, dorment sous d’autres palmes 
mais l’arbre qui les porte n’est pas pour les humains –, 
prends le fruit de la terre au milieu de ta paume, 
réponds-moi d’un rire, en disant :  
« De celui-ci le ciel, tout de même, te fait présent ».  
 
Une fois ramassés la pêche molle, la prune, l’abricot, 
et, sa tige sèche déjà, la dernière figue, 
renverse ton panier d’un seul coup sur la nappe 
puis, écartant ceux qui sont meurtris ou mangés par les fourmis, 
en les triant comme il se doit, 



 

 

159 

pose-les sur des feuilles au fond du compotier (strophes 123 - 
124) 

 
La cueillette est belle et diverse, c’est une cueillette terrestre, 

dont la générosité ne réside pas dans la perfection (puisqu’il faut 
trier les fruits abîmés). La perfection est peut-être le fruit d’un 
autre arbre (voilà la seule, et discrète, allusion à l’arbre défendu), 
dont on ne se soucie guère : cette perfection n’est pas pour les 
humains. La nappe, le compotier, attestent un univers familier, 
simple et rassurant, où le quotidien dispense un bonheur que 
l’herméneutique ne saurait apporter. Le péché des ancêtres est une 
autre histoire, qui ne concerne pas le nouvel Adam et la nouvelle 
Ève ; Adam est désormais loin de ses errances solitaires, dans son 
foyer Ève est le pilier d’un univers stable, harmonieux et 
nourricier. Ainsi lorsque le nom du serpent est prononcé pour la 
première fois, c’est pour en écarter la comparaison avec le corps 
d’Ève allongé, comme on écarte un sentiment de culpabilité. Le 
mouvement ondoyant ne sera pas celui du serpent maléfique, mais 
celui des corps amoureux répondant à un désir au contraire très 
pur :  

 
Me digues pas qu’ansin se rebalo la serp, 
coucho-te, counfound-te dins l’eterne dóu mounde 
e que l’óublit di jour entre ti bras dubert 
me sone ! e que toun cors, aquéu rampèu tant mounde, 
lou digue sèmpre à moun desir 
en oudejant em’éu à tóuti ti respir.  
 
Ne me dis point qu’ainsi s’allonge le serpent, 
couche-toi, confonds-toi dans l’éternité du monde 
et que l’oubli des jours entre tes bras ouverts 
m’appelle ! et que ton corps répète à mon désir sans cesse 
cet appel si pur 
en ondoyant avec lui à tous tes soupirs (strophe 29) 

 



 

 

160 

Lorsque Adam trouve le bonheur auprès d’Ève,  l’arbre au 
centre du jardin n’est plus le pommier mais le figuier, que 
d’autres traditions identifient à l’Arbre défendu163. Or la Genèse 
parle en réalité de deux arbres164, l’arbre de vie et l’arbre de la 
connaissance du bien et du mal, celui dont les fruits sont 
défendus. Sans en faire état, Delavouët ne contredit aucune de ces 
traditions, et semble associer le pommier à l’arbre de vie, et le 
figuier à l’arbre de la connaissance. Ici, Delavouët fait du figuier 
un symbole de paix. Arbre biblique et arbre provençal, le figuier 
(sur la signification duquel nous aurons à revenir plus loin) offre 
ses fruits sans interdit, le serpent dans ses branches n’est qu’une 
apparence fugace, et nul mensonge n’émane de ses branches :  

 
Vaqui ma blanco figuiero arribado au mas, 
si bras souple de serp, si bras tourdu de flamo 
que soustènon pamens tout un mounde de pas, 
 
Voilà mon blanc figuier, accoté au mas, 
ses bras souples de serpent, ses bras tordus de flamme, 
qui soutiennent pourtant tout un monde de paix… (strophe 126) 

 
 

Delavouët ne retient pas, contrairement à Richaud et encore 
davantage à Ramuz, de transgression ni de condamnation à 
quelque degré que ce soit. Les « choses de l’amour », comme dit à 
sa façon désuète le berger Tityre de Valéry, ne procurent aucun 
sentiment de honte à ce couple amoureux, mais au contraire 
« l’oubli des jours », c’est-à-dire l’abolition du temps, une façon 

                                     
163 Cette tradition, principalement iconographique, s’appuie sur le fait 
que, selon la Genèse (II, 3, 7), Adam et Eve ont couvert leur nudité de 
feuilles de figuier, et se trouve renforcée par d’autres textes bibliques 
associant le figuier à la connaissance (Jean, I, 48) ou au péché 
(Matthieu, XXI, 19). 
164 Gn, II, 1, 9 : « Yahweh Dieu fit pousser du sol toute sorte d’arbres 
beaux à voir et bons à manger, et l’arbre de la vie au milieu du jardin, 
et l’arbre de la connaissance du bien et du mal. » 



 

 

161 

d’accéder à l’éternité, à l’opposé de l’idée de faute qui jette dans 
la mort et la morsure du temps.   

Que la transgression soit occultée n’exclut pas pour autant la 
souffrance d’Adam et son exil. L’Adam toujours renouvelé en 
chaque homme recommence toujours le même cycle : il s’égare 
en voulant parcourir trop de chemins, mais se retrouve lorsqu’il 
arrive à retrouver son centre – le sien, celui de son jardin, cela 
revient au même – où Ève l’attend. 

 
LE JARDIN CLOS ET CIRCULAIRE 
 
Et Yahweh Dieu fit sortir l’homme du jardin d’Éden, pour qu’il 

cultivât la terre d’où il avait été pris. Et il chassa l’homme, et il 
mit à l’orient du jardin d’Éden les Chérubins et la flamme de 
l’épée tournoyante, pour garder le chemin de l’arbre de vie. (Gn, 
II, 24) 

Au premier degré, ce verset laisse entendre qu’Éden est un lieu 
clos, devenu inaccessible, ou du moins tant que le Fils de 
l’Homme ne viendra pas en rouvrir les portes. La tradition 
médiévale a ainsi retenu la notion de jardin clos comme image du 
bonheur parfait. Les romans courtois l’utilisent comme allégorie 
de l’amour heureux et partagé, le représentant tantôt carré, pour 
symboliser la terre partagée entre quatre horizons, tantôt rond, 
pour exprimer la perfection et l’idéal. Ainsi dans le Roman de la 
Rose Guillaume de Loris décrit le verger de Déduit carré, puis, 
dans la deuxième partie, Jean de Meung le décrètera rond, 
soulignant la supériorité symbolique du cercle. 165 

                                     
165 Nous renvoyons à l’interprétation de Gilbert Durand : « Les figures 
fermées carrées ou rectangulaires font porter l’accent symbolique sur 
les thèmes de la défense de l’intégrité intérieure. L’enceinte carrée est 
celle de la ville, c’est la forteresse, la citadelle. L’espace circulaire est 
plutôt celui du jardin, du fruit, de l’œuf ou du ventre, et déplace 
l’accent symbolique sur les voluptés secrètes de l’intimité. », Les 
structures anthropologiques de l’imaginaire, Dunod, Paris, 1992, 
p. 283-284. Notons que, dans le chant II du Pouèmo pèr Èvo, le foyer 
où se tient le bonheur est transposé entre les quatre murs d’une 



 

 

162 

Dans le roman d’Adam et Ève, où Ramuz laisse son personnage 
prendre la Bible au pied de la lettre, la clôture du jardin constitue 
bien évidemment le ressort du roman, ce qui permet à Ramuz de 
traiter à travers le modèle biblique un thème qui obsède toute son 
œuvre. En effet, un bon nombre de romans et de nouvelles de 
Ramuz prennent pour point de départ l’idée d’un espace clos et 
rassurant dont un événement extérieur ou une présence étrangère 
vient déranger les perspectives, les montagnes autour du lac 
fournissant à cette thématique un paysage adéquat. Là, le modèle 
médiéval est poussé à un extrême. Tout à sa confusion, Bolomey 
n’a donc de cesse que de fermer son jardin, et cela prime sur tout 
le reste, au point que lorsque l’oncle de son épouse vient lui 
rendre visite dans le but d’intercéder pour elle, la seule chose que 
Bolomey lui demande est s’il a lui-même fermé son jardin.  

 
Il n’y a pas de jardin clos dans le texte d’André de Richaud, qui 

ne retient que la portée de l’allégorie : après la transgression 
l’humanité n’est simplement plus dans un jardin de délices et n’a 
plus accès à l’immortalité. De même chez Delavouët la terre tout 
entière est le jardin d’Adam. Mais alors que dans La Création du 
monde Adam se réfugie dans une grotte que lui désigne Dieu (il y 
aurait matière à interroger le symbolisme de la grotte dans ce 
contexte), dans le Pouèmo pèr Èvo le refuge se déplace, il est là 
où Adam plante ses pieds, là où il établit son cœur. La seule 
clôture du jardin d’Adam est l’horizon, et seule la portée de son 
regard en détermine les limites. C’est là un aspect très important 
du Pouèmo pèr Èvo, non seulement parce qu’il y est récurrent, 
mais aussi parce qu’il détermine la spatialité du texte. Dès les 
premiers vers, puis en plusieurs endroits du poème, le regard 
d’Adam sur l’espace qui l’entoure crée une impression de 
rotondité dont il est l’axe : 

 

                                     
forteresse (où l’on retrouve la symbolique du jardin carré médiéval), 
mais celle-ci s’avère un refuge plus froid et moins rassurant que le 
simple trou dans l’herbe où s’endorment les amants. 



 

 

163 

Mai liuen que dous lebrié se courrènt à l’après 
se batrien dins un jour dóu camin que s’estiro, 
i’avié la terro e sa fourruro de fourèst 
que prenié lou soulèu mais liuen que touto amiro ; 
i’avié, mai liuen que mi dous iue, 
la terro e lou soulèu que sourtien de la niue.  

 
Plus loin que deux lévriers se poursuivant 
pourraient parcourir en un jour du chemin qui s’étire 
il y avait la terre et sa fourrure de forêts 
qui prenait le soleil plus loin que tout point de repère ; 
il y avait, plus loin que mes deux yeux 
la terre et le soleil qui sortaient de la nuit (strophe 1) 

 
L’ARBRE AU CENTRE DU JARDIN  
 
Les trois parties du poème de Delavouët fonctionnent toutes 

parallèlement selon cette dynamique qui part du regard circulaire 
d’Adam et de son désir d’explorer le monde, puis revient vers le 
centre, vers le pays, comme le poète du Roman de la Rose qui 
progresse de rencontre en rencontre, vers le centre du verger où se 
trouve la rose, symbole de son amour. Cette dynamique 
s’imprime dans l’ensemble de l’œuvre poétique de Delavouët, où 
Adam sous les traits d’un prince, d’un baladin, d’un architecte ou 
d’un paure païsan que maudis sis erranço,166 continue de chercher 
à retrouver son jardin, comme Ulysse qui sus la mar vivié / que 
pèr miés retrouba sa femo e l’óulivié.167 Trois vers du dernier 
recueil de Delavouët résument exactement cette idée : 

 
L’embourigo dóu mounde es pèr un ome, vuei, 
l’endré mounte se tanco entre quatre pan d’erbo 

                                     
166 « Un pauvre paysan qui maudit ses errances », Ço que Tristan se 
disié sus la mar, Pouèmo 1, IV, p. 200. 
167 « Ulysse sur la mer ne vivait / que pour mieux retrouver sa femme 
et l’olivier », idem, p. 210. 



 

 

164 

en trepant dóu taloun l’oumbro d’un vièi ourguei. 
Le nombril du monde est pour un homme, aujourd’hui, 
l’endroit où il s’arrête entre quatre côtés d’herbe 
en foulant du talon l’ombre d’un vieil orgueil168. 

 
Une strophe d’un autre poème fait écho à celle-ci, qui exprime 

parfaitement cette vision circulaire faisant de l’homme l’axe du 
jardin :  
 
Nous fan signau lis aubre au cor d’aquel endré, 
aqui mounte lis iue que viron ‘mé la tèsto, 
dóu levant au couchant, de l’ubac à l’adré, 
noun veson plus, pertout, sout la coupo celèsto, 
que lou bèl e paise jardin 
que l’ourizount enclauso emé nautre dedins.  

 
Les arbres nous invitent au cœur de ce pays, 
là où les yeux qui tournent en même temps que la tête, 
du levant au couchant, du nord au sud, 
ne voient plus, partout, sous la coupe du ciel, 
que le bel et paisible jardin 
que clôture l’horizon avec nous deux au milieu169. 

 
Citons encore ces strophes de la Dicho de l’Aubre entre fueio e 

racino : 
 

Quand dóu païs qu’aviés, tout peto e toumbo en frun 
sèns que posques tria lou mitan di counfigno 
tant un vènt de malur largo soun mascarun, 
coume alor ges de man d’à travers cèu te signo 
te rèsto qu’à coumta, se pos, 

                                     
168 Cant de la tèsto pleno d’abiho, Pouèmo 5, Centre de Recherches et 
d’Etudes Méridionales, Saint-Remy-de-Provence, 1991 p. 80. 
169 Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3,  librairie Corti, 
Paris, 1977, p. 66. 



 

 

165 

d’un reiaume perdu lis estras e li tros.  
 

Se l’espèr, maugrat tout, en tu s’entestardis 
emé soun goust de sau qu’en sabo li lagremo 
tu, soulet au mitan d’un mounde viradis, 
en óublidant pau à cha pau lou terro-tremo, 
pos, pèr miracle, en t’aplantant, 
trouba pèr toun reiaume e pèr tu un mitan.  
 
Quand du pays qui était tien, tout se rompt et tombe en poussière 
sans que tu puisses discerner le milieu des confins 
tant un vent de malheur étale sa noirceur, 
puisque, alors, nulle main à travers le ciel ne te bénit, 
il ne te reste plus qu’à compter, si tu peux,  
d’un royaume perdu les déchirures et les morceaux. 

 
Si l’espoir, malgré tout, s’entête en toi, 
avec son goût de sel qui fertilise les larmes, 
toi, seul au milieu d’un monde tournoyant, 
en oubliant peu à peu cette grande commotion ; 
tu peux par miracle, en te fixant là, 
trouver pour ton royaume en toi-même un milieu170. 

 
Tout au long de l’œuvre poétique de Delavouët, l’homme 

explore la terre, la mesure ou s’égare « entre quatre horizons », 
puis revient auprès de son arbre où il retrouve son cœur, dans tous 
les sens du terme.  

 
Quand l’ome, davalant d’un regardo-veni 
retrovo coume un claus sous païs de baragno, 
la verduro di prat vai lou rejouveni 
un cop que si pegin coume de nèble estragno 
s’enanaran pèr acrouca 

                                     
170 Pouèmo 4, Centre de recherches et d’Etudes Méridionales, Saint-
Rémy-de-Provence, 1983, p. 174-176. 



 

 

166 

que li darnié ciprès si vièi drapèu trauca. 
 
E belèu, amatado ounte de rèng d’iris 
aparon d’alabardo un roudelet de roso, 
la pas dis en perfum qu’elo tambèn flouris. 
Mai dins quet nis de fueio, au founs de queto croso 
elo poudrié s’escoundre miés 
que dins l’ome que baio à si racino un piés ? 
 
Quand l’homme, descendant d’un lieu d’où l’on regarde venir, 
retrouve comme un clos son pays de haies vives, 
la verdure des prés va le rajeunir, 
sitôt que ses chagrins comme des brumes étranges 
s’en iront pour accrocher 
sur les derniers cyprès leurs vieux drapeaux troués. 

 
Et, peut-être, blottie là où des rangées d’iris 
Protègent de hallebardes une assemblée de roses, 
La paix dit en parfums qu’elle fleurit aussi.  
Mais dans quel nid de feuilles, au fond de quel repaire, 
Pourrait-elle mieux se cacher 
Que dans l’homme qui offre une poitrine à ses racines ?171 

 
Le jardin clos par les arbres, microcosme du pays natal, recèle 

la paix et l’harmonie auquel Adam exilé a longtemps aspiré, et 
permet cette exploration désormais verticale par laquelle il saura 
atteindre l’universel :  

 
Tambèn, au clot de bàrri verd, 
Autour d’un ome un ort pòu sarra l’univers.  
 
De même, au cœur de verts remparts,  
Autour d’un homme un jardin peut resserrer l’univers.172 

                                     
171 Cant de la tèsto pleno d’abiho, Pouèmo 5, op. cit., p. 50 – 51. 
172 Pouèmo 5, p. 50-51. 



 

 

167 

 
Pour revenir au Pouèmo pèr Èvo, un groupe de strophes y offre 

un très beau raccourci de ce mouvement fondamental dans 
l’œuvre delavouëtienne, qui décrit l’horizon se resserrant autour 
d’Ève, dont l’amour est le cœur et le pilier du paradis : Miro, en 
barrant lis iue… D’abord i’a l’ourizount / que fai soun round 
countùni autour d’aquéu terraire – « Regarde, en fermant les 
yeux ... D’abord il y a l’horizon qui fait son rond continuel autour 
de ce pays » (strophe 116), dit Adam à Ève, en lui demandant de 
porter sur le monde le même regard que lui, mais de l’intérieur 
(en fermant les yeux)173. Le cercle ainsi dessiné à l’imagination 
d’Ève est à la fois impalpable et plus puissant que des remparts. 
Adam décrit ensuite les montagnes qui les enserrent d’un 
« anneau de hauteurs » – anèu d’auturo (strophe 117), puis les 
rangées de cyprès, les murailles de pierres sèches, et le réseau des 
ruisseaux (strophe 118), puis les bornes du domaine, la maison – 
l’oumbro de noste oustau e noste oustau éu-meme – « l’ombre de 
notre maison et notre maison elle-même », et enfin les bras 
d’Adam qui se referment sur le corps d’Ève : 

 
e pièi i’a mi bras d’ome que sènton lou  fen 
e, au cor de l’oustau, subre toun cors de femo, 
éli se barron pèr fini… 
Tout se crèbo e plus rèn pòu plus nous reteni. 
 
et puis il y a mes bras d’homme qui sentent le foin 
et, au cœur de la maison, sur ton corps de femme 
eux se ferment pour finir ... 
Tout se crève et plus rien ne peut nous retenir (strophe 119). 

 

                                     
173 Cf. Gaston Bachelard, La poétique de l’espace, Paris, 1967, p. 10 : 
« Vécu du dedans, sans extériorité, l’être ne saurait être que rond ».  



 

 

168 

Cette géométrie du bonheur se retrouve dans le roman de 
Ramuz, où la maison de Bolomey est également située au centre 
du jardin, lieu de l’intimité heureuse174 assimilée au paradis :  

 
Puis il regarde encore une fois le jardin qui est au-dessous de lui, 
avec ses pruniers, ses cerisiers, ses poiriers, ses buissons de 
citronnelle, plein d’abeilles, plein d’oiseaux, ayant en son milieu 
le toit de la vieille maison tout recousu de pièces rouges ; et ça lui 
chante dans le cœur, parce qu’il pense : « il est beau », il pense : 
« On y sera bien. » …175. 

 
Lorsque Adrienne a franchi la barrière toute rénovée du jardin, 

qu’elle est entrée dans la maison, Ramuz exprime cette intimité en 
resserrant l’image sur le couple par un jeu concentrique de 
lumière assez cinématographique : 

 
La nuit venait déjà ; il avait été tourner le commutateur. Une jolie 
lumière était alors tombée sur la table, faisant comme un morceau 
de monde à eux au milieu du grand monde obscur et inconnu dont 
ils étaient entourés176. 

 
Dans le Pouèmo pèr Èvo, lorsque le cercle s’est resserré à 

l’extrême, au centre ne demeure plus que l’alternative du ciel, 
selon le principe du cloître, lieu fermé sur l’horizon mais ouvert 
sur le ciel ; l’union d’Adam et Ève suscite ce mouvement vers le 
haut, qu’Adam appelle espoir, et qui constitue une profonde 
libération : 

 
                                     

174 Rappelons avec Gilbert Durand la signification symbolique de la 
demeure : « L’importance microcosmique accordée à la demeure 
indique la primauté donnée dans la constellation de l’intimité aux 
images de l’espace bienheureux, du centre paradisiaque. » Les 
Structures anthropologiques de l’imaginaire, « La descente et la 
coupe », p. 280. 
175 Adam et Ève, p. 92. 
176 Idem, p. 151. 



 

 

169 

Chato, moun bèl espèr desbordo de mi bras 
e soun erso desfai en secrèt li muraio 
que soun qu’areno que s’espóusso, e lis aubras 
que soun plus rèn qu’un bos qu’en tubèio s’estraio… 
Chato, i’a plus ges de presoun 
e l’espèr pòu sauta pèr dessus l’ourizount. 

 
Jeune fille, mon bel espoir déborde de mes bras 
et sa vague défait en secret les murailles 
qui ne sont plus que sable se dispersant, et les grands arbres 
qui ne sont plus qu’un bois qui se défait en fumée ... 
Jeune fille, il n’y a plus de prison 
et l’espoir peut sauter par-dessus l’horizon (strophe 120) 

 
A travers la symbolique du cercle, « où palpite le centre 

mystérieux de l’intimité : notre soi, notre « centre proprement 
dit »,177 la poésie de Max-Philippe Delavouët cherche à cerner 
l’intimité profonde du moi universel d’Adam, dont celui-ci 
s’éloigne par ses errances, mais qu’il retrouve lorsqu’il vient se 
recentrer au cœur de son pays. Cette pensée domine l’œuvre de 
Delavouët jusque dans les ultimes vers du dernier recueil : 
[Chascun] entendra marcha, dins lou tard, / toujours vers sa 
vièio orto Adam toujour testard. (« [Chacun] entendra marcher, 
dans le soir, / toujours vers son vieux jardin Adam toujours 
têtu »).178 

 
Ce paradigme d’images se résout dans celle de l’arbre, auquel 

s’accote l’homme pour mesurer l’espace et le temps qui lui sont 
dévolus. Une strophe de Ço que Tristan se disié sus la mar 

                                     
177 Gilbert Durand, op. cit., p. 283, à propos de la métaphore du cercle, 
notamment dans la psychologie de Jung.  
178 Uno paraulo encaro i coumpagnoun dóu vèspre (« Une parole 
encore aux compagnons du soir »), Cant de la tèsto pleno d’abiho, op. 
cit, p.182. 



 

 

170 

illustre très bien cette image de l’horizon circulaire et de l’arbre 
au point central : 

 
Poudras, tout en leissant li causo mounte soun, 
dessina quauque round que vire autour de l’aubre 
e prene, emé la tiblo, un gàubi de massoun 
pèr cimenta li blot de frejau e de maubre 
e, d’à cha pau, mounta bèn dre 
sus lou round dessina l’anèu d’uno paret. 
 
Tu pourras, tout en laissant les choses en place, 
dessiner quelque cercle qui tourne autour de l’arbre 
et trouver, avec la truelle, un savoir-faire de maçon 
pour cimenter les blocs de pierre froide et de marbre 
et, peu à peu, monter bien d’aplomb 
sur le rond dessiné l’anneau d’une paroi.179 
 

Même sur la mer, l’arbre sans racine du navire est le centre 
d’un monde mouvant : 
 
Aubre batu de l’auro emai toujour floutant, 
se l’erso que te frusto autant lèu t’es ravido 
d’un reiaume mouvènt siés pamens lou mitan 
e, sout li vergo en crous mounte implouran la vido, 
que qu’emporte l’erso en partènt, 
lou tèms que travessan es toujour noste tèms. 
 
Arbre battu du vent mais qui flottes toujours, 
si la vague qui te frôle aussitôt t’est ravie, 
d’un royaume mouvant tu es pourtant le milieu 
et, sous les vergues en croix où nous implorons la vie 
quoi qu’emporte la vague en partant, 
le temps que nous traversons est toujours notre temps. 180 

                                     
179 Pouèmo 1, op. cit., p. 208-209. 
180 Inferto à la Rèino di mar, V, Pouèmo 4, op. cit.,  p. 31. 



 

 

171 

 
L’ARBRE AXE DU MONDE 
 
L’arbre au milieu d’un lieu de délice est un symbole très 

ancien, que l’on rencontre par exemple dans la poésie orientale, 
avatar d’une symbolique plus ancienne encore et plus profonde. 
En effet, comme le paradis se situe au milieu du monde, l’arbre au 
centre du paradis est le « nombril du monde ». Qu’elles le 
nomment Yggdrasil ou Açvattha, toutes les plus anciennes 
mythologies placent au centre du jardin l’arbre de vie ou l’arbre 
cosmique, qui, lorsque le jardin se distend jusqu’à signifier la 
Création, devient l’axis mundi permettant la communication entre 
les trois mondes. Héritier à sa manière de cette tradition, le 
conteur de La Création du monde compare le « Grand Extra » à 
un arbre : « C’était comme l’intérieur d’un gros  arbre qui paraît 
toujours égal à lui-même et pourtant est fait de cercles qui 
s’emboîtent les uns dans les autres. »181 

Par ailleurs l’arbre isolé est l’archétype universel du lieu sacré 
de la divination, de la révélation, de l’enseignement et de la 
justice. L’arbre de la Connaissance biblique s’inscrit donc 
naturellement dans cet archétype, lequel se répercute de diverses 
façons dans les Ecritures. Comme au pied de l’arbre de Boudhi, le 
futur Bouddha reçut l’illumination, les sages de la bible méditent 
sous les chênes et les térébinthes, tandis que d’autres adorent des 
idoles sous les mêmes arbres. Tout particulièrement chez 
Delavouët, l’arbre réalise ce que la voûte romane ne fait que 
figurer, la jonction entre l’infini du ciel et la profondeur de la 
terre ; Mircea Eliade parle ainsi du « symbolisme de l’ascension 
céleste par le truchement d’un arbre »182 dans les traditions 
primitives, à quoi Delavouët semble répondre en rendant 
hommage au culte de l’arbre dans ces civilisations dites 
primitives :  

                                     
181 La Création du monde, op. cit.,  p. 22. 
182 « La nostalgie du paradis dans les traditions primitives » (1953), 
Mythes, rêves et mystères, IV, Paris, Gallimard, 1957, p. 78-94. 



 

 

172 

 
Pense à vosto sapiènci, o sóuvage sutiéu ! 
Coume avès l’embourigo au bèn mitan dóu vèntre, 
quand l’espàci es que séuvo e lou tèms rèn qu’estiéu,  
entre tant e tant d’aubre un aubre avès pèr cèntre 
pèr liga la vido à soun trounc 
e pèr prega lou cèu qu’à travers soun auroun. 
 
E coume sus lou front la man tèn lou blouquié, 
l’aubre vous tèn lou cèu contro Diéu e soun iro.  
D’autre chanjèron l’aubre en pèiro de clouquié 
mai, dins lou tèms que lando e lou mounde que viro, 
es lou meme biais de s’ancra 
pèr noun perdre la tèsto à forço de vira. 
Je pense à votre sagesse, ô sauvages subtils ! 
Comme vous avez le nombril au beau milieu du ventre, 
quand l’espace n’est rien que forêts et le temps rien qu’été, 
entre tant et tant d’arbres vous avez un arbre pour centre 
pour lier la vie à son tronc 
et pour ne prier le ciel qu’à travers son essor. 
 
Et comme sur le front la main tient le bouclier,  
l’arbre vous tient le ciel contre Dieu et sa colère. 
D’autres changèrent l’arbre en pierres de clocher 
mais, dans le temps qui vole et le monde qui tourne,  
c’est la même façon de s’ancrer 
pour ne pas perdre la tête à force de tourner183. 

 
ADAM L’HOMME ARBRE, UNE ISOMORPHIE VERTICALE  
 
Nous avons vu comment les cercles concentriques se resserrant 

autour du bonheur d’Adam et Ève aboutissaient à l’élan vertical ; 
notre démonstration tendait à montrer que lorsque l’homme se 
recentre, il devient lui-même un axis mundi, ce qui revient à 

                                     
183 Pouèmo 4, Dicho de l’Aubre entre fueio e racino, op. cit., p. 172.  



 

 

173 

l’identifier à l’arbre cosmique. Ce symbolisme est 
particulièrement prégnant dans la poésie de Delavouët, où revient 
régulièrement le thème de la quête ascensionnelle. « Par sa 
verticalité, écrit Gilbert Durand, l’arbre cosmique s’humanise et 
devient symbole du microcosme vertical qu’est l’homme. »184 
Ainsi dans l’ombre de l’arbre se profile l’image de l’homme qui 
parvient à retrouver en lui-même l’axe du monde, à retrouver ses 
racines au milieu des bouleversements et des incertitudes…  

L’isomorphisme de l’homme et de l’arbre et le symbolisme 
universel qu’il induit semble un aspect incontournable de la 
poésie édénique. Dans « Le Chaos et la Création » du recueil La 
Fable du monde, Jules Supervielle exprimait la similitude de 
l’arbre et de l’homme au commencement du monde par la 
ressemblance de leurs ombres :  
Vous vous accrocherez à la terre fertile 
Et ne ressemblerez à l’homme que par l’ombre, 
Vous qui m’ignorerez de toutes vos racines 
Et ne saurez de moi que le vol des colombes. 

 
On notera que loin d’être appelés « arbres de la connaissance », 

les arbres de la Genèse selon Supervielle seraient plutôt des arbres 
de l’ignorance, mais une ignorance altière de sage qu’ils 
partageront vraisemblablement avec l’homme. Dans le poème 
« Dieu pense à l’homme », la fraternité homme – arbre s’inscrit 
dans le cycle de la matière ; l’homme, étant mortel, retournera par 
la volonté du Créateur au terreau qui nourrit les arbres : 

 
Tu seras mortel, mon petit, 
Je te coucherai dans le lit 
De la terre où se font les arbres185. 

 
L’identification naît d’un simple reflet isomorphe – Deja moun 

rebat d’aubre davans iéu tanca ! (« Déjà, mon reflet d’arbre 

                                     
184 Op. cit., p. 395.  
185 « Dieu pense à l’homme », in La Fable du monde, op. cit., page 31. 



 

 

174 

planté devant moi »), dit Adam au début du Pouèmo pèr Èvo 
(strophe 5), et très vite explore la symbolique du lieu commun 
comparant l’homme à un arbre qui ne peut s’élever haut que s’il 
est enraciné profondément186 – lou pège que vai founs, li ram 
espalanca (« Le tronc qui va profond, les rameaux coupés court » 
(strophe 5). Tu l’aubre, e iéu l’ome, un meme espèr avèn 
(« L’arbre et moi l’homme, nous avons un même espoir »), dira 
une autre figure d’Adam dans la Dicho de l’Aubre entre fueio e 
racino de Delavouët.187 La ressemblance ira s’affirmant jusqu’au 
dernier des cinq volumes de Pouèmo où Adam lui-même 
s’interroge sur la puissance de la métaphore – Aubre mountant di 
milenàri, o moun bessoun, / perqué toujour de tu prene toujour 
l’image … ? « Arbre montant des millénaires, ô mon jumeau, / 
pourquoi faut-il que toujours j’emprunte ton image (…) ? ») 188 Et 
comme saint François, il célèbre sa communauté de destin avec  
son « frère branchu » – soun fraire brancu.189 En corollaire dans 
La Création du monde la mort d’Adam le fige dans l’image d’un 
arbre déraciné : « et l’homme devint gris et sec pareil à un tronc 
d’arbre déraciné par la foudre ».190 Enfin pour rebondir sur le 

                                     
186 L’image prend d’un auteur à l’autre diverses significations. 
Lorsqu’il affirme que Lis aubre que van founs soun li que mounton 
aut, (« Les arbres aux racines profondes sont ceux qui montent 
haut »), Frédéric Mistral entend qu’une civilisation doit bâtir sur les 
fondations du passé pour progresser. (Poème « Brassado », mai 1868, 
dans le recueil Lis Isclo d’or, Librairie Roumanille, Avignon, 1876). 
Chez Nietzsche ce topos prend un sens moral différent, indiquant 
l’ambivalence nécessaire de l’homme : « Il en va de l’homme comme 
de l’arbre. Plus il aspire vers l’altitude et la lumière, plus puissamment 
ses racines s’efforcent vers le sol, vers le bas, vers le sombre, vers le 
profond – vers le mal. » (« De l’arbre sur la montagne », Ainsi parlait 
Zarathoustra, traduit de l’allemand par Maurice de Gandillac, éd. 
Gallimard, Folios essais, Paris 1971,  p. 57). 
187 Pouèmo 4, op. cit., p. 182. 
188 Cant de la tèsto pleno d’abiho, Pouèmo 5, op. cit.,  p. 62. 
189 Cant de la tèsto pleno d’abiho, Pouèmo 5, op. cit., p. 76-77. 
190 La Création du monde, op. cit., p. 153. 



 

 

175 

terme « branchu », notons que vue sous un autre angle, la forme 
des branches peut évoquer des extensions sensibles permettant la 
mise en relation avec des réalités cachées, ce qui se traduit par un 
pouvoir occulte ou par une disposition pour la contemplation. Sur 
un plan purement onomastique, on en trouve une illustration avec 
le cordonnier diabolique du Règne de l’esprit malin191 de Ramuz, 
éloquemment nommé Branchu, et en qui d’aucuns ont vu un jeu 
de mot avec le nom de Ramuz…  

Un autre lieu commun incontournable est celui de la 
communication fusionnelle entre l’homme et l’arbre, basée sur 
l’isomorphie de leur fonctionnement vital, de sorte qu’Adam et 
son arbre connaissent la même circulation de sève. Le conteur de 
La Création du monde connaît cet état de communion : « si 
seulement, dit-il, tu t’assieds au pied d’un arbre, alors le grand 
amour commence entre toi et le sol ».192 Mais, comme souvent 
dans son récit, c’est le Dieu anthropomorphe et non Adam qui 
éprouve un sentiment fusionnel avec l’arbre : 

 
Dieu collait sa poitrine contre les troncs rudes. Une grande ivresse 
charnelle le faisait chanter. Il sentait passer la sève à fleur de sa 
peau et pour la première fois pressentait un être pareil à lui sous 
l’écorce193.  

 
André de Richaud projettera cette sensation sur le personnage 

du jeune Hugues de La Fontaine des lunatiques, tout adonné au 
bonheur de vivre en son domaine au milieu des pins : 

 
Il aurait senti, à l’automne, sa peau se flétrir et sa personne 
devenir le lieu de transformations semblables à celles qu’il 
observait sur les plantes, qu’il n’en aurait pas été surpris194. 

 

                                     
191 Ed. Les cahiers Vaudois, Lausanne, 1917. 
192 La Création du monde, op. cit., p. 54. 
193 Idem., p. 54. 
194 La Fontaine des lunatiques, Grasset, Fasquelle, Paris, 1932. 



 

 

176 

Dans le Dialogue de l’arbre de Paul Valéry, le personnage de 
Lucrèce résume ce sentiment de fusion à sa façon plus 
intellectuelle que charnelle :  

 
Je voulais te parler du sentiment que j’ai, parfois, d’être moi-
même Plante, une Plante, qui pense, mais ne distingue pas ses 
puissances diverses, sa forme de ses forces, et son port de son 
lieu. Forces, formes, grandeur, et volume, et durée ne sont qu’un 
même fleuve d’existence, un flux dont la liqueur expire en solide 
très dur, tandis que le vouloir obscur de la croissance s’élève, 
éclate, et veut redevenir vouloir sous l’espèce innombrable et 
légère des graines. Et je me sens vivant l’entreprise inouïe du 
Type de la Plante, envahissant l’espace, improvisant un rêve de 
ramure, plongeant en pleine fange et s’enivrant des sels de la 
terre, tandis que dans l’air libre, elle ouvre par degrés aux 
largesses du ciel des milliers verts de lèvres... Autant elle 
s’enfonce, autant s’élève-t-elle : elle enchaîne l’informe, elle 
attaque le vide ; elle lutte pour tout changer en elle-même, et c’est 
là son Idée !... Ô Tityre, il me semble participer de tout mon être à 
cette méditation puissante, et agissante, et rigoureusement suivie 
dans son dessein, que m’ordonne la Plante…195. 

 
Chez Delavouët, l’analogie entre la sève et le sang est 

particulièrement récurrente. D’une façon générale, il utilise 
volontiers des images végétales ; ainsi dans le Pouèmo pèr Èvo le 
mouvement d’Adam caressant Ève prend-il la forme d’une 
acanthe –  moun gèst mountant toujour / se duerb coume uno 
acanto,  « mon geste montant toujours / s’ouvre comme un 
acanthe » (strophe 26)…Ce type d’image peut passer pour un 
simple topos de la poésie amoureuse, comme c’est le cas même 
sous la plume austère de Ramuz, qui, pourtant peu coutumier des 
comparaisons érotiques fleuries, associe par deux fois, dans Adam 
et Ève, le corps de Lydie, la maîtresse de Bolomey, à une liane. 
Mais chez Delavouët l’association ne relève pas de la simple 

                                     
195 Op. cit.,  p. 26. 



 

 

177 

rhétorique. Ce genre d’image, chez lui, exprime une quasi 
consubstantialité, une prolongation de l’être humain dans le règne 
végétal, et inversement, dans une même communication avec 
l’énergie universelle ou avec la création :  

 
I’avié dins li fuiage e dins iéu un fremin 
que s’èro estrementi coume l’auro se lèvo 
subran sout li ramo en arcèu 
e boulego tout l’aubre e, dintre éu, tout lou cèu. 
 
Il y avait dans le feuillage et en moi un frisson 
qui s’était éveillé comme le vent se lève 
soudain sous les ramures en arceau 
et agite tout l’arbre, et, à travers lui, tout le ciel (strophe 8). 

 
L’arbre par ses racines est relié au pouvoir de la terre, et par ses 

feuilles et ses branches aux forces du cosmos. Le tronc est un 
pont vivant entre les forces solaires du haut et la terre en bas, le 
vecteur d’une communion cosmique, voire sexuelle ; ainsi au 
chant I du Pouèmo pèr Èvo, la mer communique sa clameur au 
ciel par l’intermédiaire des arbres :  

 
Cantèron ta bèuta lis ausso de la mar 
s’enfournant à bacèu dins li croto de maubre 
en aloungant sout la mountagno un cant testard 
que pèr li racinun s’escampè dins lis aubre, 
e dins lou vènt, e dins lou cèu 
pèr rejougne la mar e revène en bacèu. 
 
Chantèrent ta beauté les houles de la mer 
s’enfournant à grands coups dans les grottes de marbre 
en amplifiant sous la montagne un chant têtu 
qui, par les racines, s’épandit dans les arbres, 
et dans le vent, et dans le ciel 
pour rejoindre la mer et revenir à grands coups (strophe 18). 

 



 

 

178 

C’est une thématique fondamentale dans son œuvre. On la 
retrouve dans le poème Courtege de la bello sesoun, où le thème 
du sommeil initiatique ressurgit dans la description d’une belle 
endormie unie en songe aux secrets vitaux de la terre, dans une 
communication intime de sa chair à la terre, par les racines et la 
circulation de la sève – Ma princesso es en sounge au cor secrèt 
di niue, / aqui mounte lou mounde amagèstro la sabo, (« Ma 
princesse est en songe au creux secret des nuits, / là où le monde 
élabore la sève »)… 196 ; dans Dicho de l’Aubre entre fueio e 
racino : 

 
Poudriés saupre qu’un ome en aubre s’èi chanja 
pèr sarra dins l’aubenco un cor que s’embrenigo 
(…) 
Te rèsto de senti coume, d’un vanc testu, 
mounto, en gounflant lou trounc qu’à la terre te lìo, 
la sabo que de lus refai un aubre en tu 
fin qu’au bout de ti bras pourtaire d’auceliho ; 

 
Tu pourrais savoir qu’un homme en arbre s’est changé 
pour serrer dans l’aubier un cœur qui s’émiette, 
 
Il te reste à sentir comment d’une poussée têtue,  
monte, en enflant le tronc qui te lie à la terre, 
la sève qui refait en toi un arbre de lumière 
jusqu’au bout de tes bras qui portent des oiseaux197. 

 
Ainsi que dans le Cant de la tèsto pleno d’abiho : 
 

Mai vuei, meme dins iéu, la sabo renadivo 
es un tremoulun que se sènt 
enjusqu’à ras dis os que mounto e que descènd. » 

                                     
196 Poème faisant immédiatement suite au Pouèmo pèr Èvo dans le 
premier recueil, Pouèmo 1, op.cit., p. 64 – 66.  
197 Pouèmo 4, op. cit., II (strophes 9 et 11), p. 174-176. 



 

 

179 

 
Mais aujourd’hui, même en moi, la sève renaissante 
est un tressaillement que l’on sent 
monter et descendre jusques au ras des os198. 

 
Au seuil de l’œuvre poétique, le Pouèmo pèr Èvo, annonce 

l’importance de ce thème, et imprime le mouvement circulaire 
toujours allant du végétal comme image de l’homme, à l’homme 
végétal : 

 
Sèmpre s’aussant au bout di branco, aquéu pantai 
que s’èro enregouï tout l’ivèr ‘mé li sabo 
dins la floutanto flour se duerb ... E de dous tai 
se toun coutèu la rusco entameno e derrabo 
e fai uno crous sus l’ivèr, 
es lou printèms qu’auras blessa dins l’aubre verd. 
Raio lou sang de vido is entaio dóu bos, 
lou printèms lou desjalo e, tourna, lou destanco, 
e tu, l’ome, que siés tambèn un aubre d’os, 
dins ti bras auboura, dins l’envanc de ti branco, 
sèntes tout toun sang refreja 
que s’esviho au soulèu e vers éu vai pouja. 
 
Toun sang, l’ome, poudra gounfla tóuti li fru 
que n’en portes li griéu coume un aubre de primo, 
toun sang secrèt travaio e, sèmpre que mai drud, 
mounto de flour en flour bèn plus aut que ti cimo, 
raiant, sèmpre que mai vivènt, 
fin qu’à-n-aquéu cèu-sin ount l’emporton li vènt. 

 
Toun gounflige escoundu raio e s’envai de tu 
de noun sabes quet tai, de queto blessaduro, 
pèr empli fin qu’au bord lou mounde ount siés perdu ; 
soulet, belèu, toun cor retrais la rusco duro 

                                     
198 Pouèmo 5, op. cit.,  p. 34-35. 



 

 

180 

que la sabo i’as fa raia, 
mai noun sabes quet diéu d’uno crous l’a taia. 

 
Sans cesse se haussant au bout des branches, ce rêve 
qui s’était engourdi tout l’hiver dans les sèves 
s’ouvre dans la flottante fleur… Et si ton couteau 
de deux entailles entame, arrache l’écorce  
et fait une croix sur l’hiver, 
c’est le printemps que tu auras blessé dans l’arbre vert. 
 
Le sang de vie coule aux entailles du bois,  
le printemps le dégèle et, de nouveau, le laisse aller,  
et toi, l’homme, qui es aussi un arbre d’ossements, 
dans tes bras élevés, dans l’envol de tes branches, 
tu sens tout ton sang refroidi 
qui s’éveille au soleil et va monter vers lui. 
 
Homme, ton sang pourra gonfler tous les fruits 
dont tu portes les bourgeons, comme un arbre de printemps, 
ton sang secret fermente et, toujours plus dru,  
monte de fleur en fleur bien plus haut que tes cimes 
coulant, toujours plus vif, 
jusqu’à ce haut ciel dégagé où t’emportent les vents. 
 
Ton émoi caché coule et s’en va de toi 
de tu ne sais quelle entaille, de quelle blessure, 
pour emplir jusqu’au bord le monde où tu es perdu ; 
seul peut-être ton cœur rappelle l’écorce dure 
où tu as fait couler la sève,  
mais tu ne sais quel dieu l’a entaillé d’une croix (str 36 à 39). 

 
L’ARBRE ET LA CROIX 

L’arbre et la croix apparaissent très tôt dans le Pouèmo pèr Èvo, 
puisque dès les premières strophes, le pommier ainsi désigné par 
Adam fait déjà figure d’arbre du sacrifice :  



 

 

181 

(…) 
Èvo, l’aubre de car, l’aubre de bos lou porto 
e, dins soun auroun, moun espèr 
trouvara mai la sabo ounte moun sang se perd. 
 
Deja moun rebat d’aubre davans iéu tanca! 
L’image de ma vido entre terro e celèstre, 
lou pège que vai founs, li ram espalanca, 
lou double gèst di branco duro que vòu èstre 
un desir d’embrassa lou cèu ; 
o mi bras trop courtet envejous dis aucèu ! 

 
Èvo, deja la crous que porte dins ma car, 
deja lis os en crous de moun pège e di branco 
que fan mi bras alabre estira vers lou larg! 
Deja mi dous mougnoun, enrama de man blanco, 
mancha de moun cors auboura, 
deja l’oumbro de l’aubre ount l’aubre toumbara ... 

 
Ève, l’arbre de chair, l’arbre de bois le porte 
et, dans son essor, mon espoir 
trouvera de nouveau la sève là où mon sang se perd. 
 
Déjà mon reflet d’arbre planté devant moi! 
L’image de ma vie entre terre et· ciel, 
le tronc qui va profond, les rameaux coupés court, 
le double geste des branches dures qui veut être 
un désir d’embrasser le ciel ; 
ô mes bras trop courts envieux des oiseaux ! 
 
Ève, déjà la croix que je porte en ma chair, 
déjà les os en croix de mon tronc et des branches 
que font mes bras avides étirés vers l’espace ! 
Déjà mes deux moignons, enfeuillés de mains blanches, 
emmanchés de mon corps redressé, 
déjà l’ombre de l’arbre où l’arbre tombera... (strophes 5 – 7) 



 

 

182 

Dès les Ier et IIe siècles, les pères de l’Eglise avaient établi un 
rapport entre l’arbre d’Éden et l’arbre de la croix, interprétant les 
quatre dimensions de la croix sur le monde comme un signe 
cosmique recréant l’unité perdue. Un texte inédit de Delavouët199 
commente ainsi l’enseignement du tympan de la chapelle Saint-
Gabriel de Tarascon200 représentant Adam et Ève : « Entre le 
premier pommier tout feuillu et votre croix toute nette, notre 
histoire entière tourne autour d’un arbre qui porte, tour à tour, le 
serpent ou mon Dieu. » 201 Dans les strophes citées plus haut202, 
« L’arbre de chair » que porte « l’arbre de bois » n’est pas le 
Christ, mais Adam lui-même. Dans un reversement de 
perspective, Adam devient lui-même l’arbre qui porte en lui la 
croix. La blessure (le mal) donne paradoxalement naissance à 
l’espoir, et la mort au renouveau. La souffrance d’Adam, cette 
même souffrance dont il sera question dans la poésie de 
Delavouët jusqu’au dernier recueil, réside dans le sentiment 
d’impuissance à atteindre le ciel traduit ici avec force par l’image 
des « moignons », des « bras trop courts, envieux des oiseaux »… 
C’est la frustration de ne pas retrouver l’unité première, de ne pas 
réussir à réconcilier le ciel et la terre, qui n’est autre chez 
Delavouët que le but ultime de l’art. L’arbre devenu croix 
symbolise cette tension, cet écartèlement de l’âme. Le même 
sentiment profondément douloureux anime l’écriture de Ramuz, 
mais chez lui l’élan vertical se traduit par d’autres images, comme 
celle de l’acrobate s’élevant vers le ciel au centre du petit théâtre 

                                     
199 Images romanes de Provence, conservé au Centre Max-Philippe 
Delavouët, Grans.  
200 Saint-Étienne-du-Grès (Bouches-du-Rhône). Ces sculptures sont 
déjà évoquées par Frédéric Mistral aux vers 124-127 de l’Épilogue de 
Nerto. Cf. Claude Mauron, « La chapelle de Saint-Gabriel et le portail 
de Saint-Trophime d’Arles dans les poèmes de Frédéric Mistral et 
Max-Philippe Delavouët », Bulletin des Amis du Vieil Arles, numéros 
57-58-59 (mars-juin-décembre 1986). 
201 Deuxième partie, texte 5. 
202 Ces strophes trouvent un écho dans le Camin de la Crous (Pouèmo 
2, II, p. 58) :  ‘m’acò, l’aubre de bos, l’aubre de car lou porto. 



 

 

183 

circulaire (dans Forains203 et Le Garçon savoyard204), dont Ramuz 
fait également une métaphore du désir intrinsèque de l’œuvre 
d’art.  

ARBRE ET CRÉATION POÉTIQUE, LA « BRANCHE DES OISEAUX » 
 
Sur cet aspect de la symbolique de l’arbre d’Adam, C.- F. 

Ramuz et André de Richaud n’explorent peut-être pas aussi loin 
que Delavouët la métaphore de l’arbre au service d’un discours 
sur la poésie.  

Contre le mas qu’Adam vient de décrire comme le centre de 
son univers, le figuier de paix du Pouèmo pèr Èvo  abrite le chant 
des oiseaux dans son feuillage protecteur :  

 
un recate d’aucèu, un nis d’oumbro e de ramo 
mounte la vido à plen gousié 
canto pèr encanta li crento dóu masié. 
 
un refuge d’oiseaux, un nid d’ombres et de feuilles 
où la vie à plein gosier 
chante pour enchanter les craintes du paysan. 

 
Mais derrière le topos du chant des oiseaux au cœur du paradis, 

se profile l’idée qu’il s’agit d’autre chose que du chant des 
oiseaux, cryptée dans la formule canto pèr encanta, empruntée au 
poète provençal Théodore Aubanel dont elle fut la devise sous la 
forme : Quau canto soun mau encanto. Le figuier devient par là 
un symbole très fort, par lequel on peut comprendre que 
l’harmonie du jardin d’Adam procède de l’art. Car à la canopée 
du verger s’atteint la poésie, ou « la branche des oiseaux », en 
langage mistralien, c’est-à-dire la hauteur pérenne que vise le 
grand art. A l’appui de cette interprétation, notons que Delavouët 
a lui-même établi le lien symbolique entre le figuier, cette 

                                     
203 Editions Mermod, Lausanne, 1928. 
204 Editions Mermod, La Guilde du livre, Lausanne, 1936. 



 

 

184 

expression tirée du premier chant de Mirèio, et la poésie, dans un 
article sur Frédéric Mistral : 

 
A la genèse de son œuvre, Mistral plante naturellement un arbre. 
Ce n’est pas un pommier, mais, printanièrement, un figuier (…). 
A cette image de l’arbre, aussi vieille que l’homme lui-même, 
Mistral va demander d’expliquer d’abord la poésie, « la branche 
des oiseaux » n’est point autre chose : la poésie, cette branche 
plus haute que toutes les autres, inaccessible, que l’homme porte 
pourtant dans ses propres ramures mais où ne peut atteindre que 
l’oiseau, ou l’esprit. Si, dans le paradis de la Genèse, la pomme 
est finalement un don du diable très facile à cueillir, dans le 
paradis du poète la figue ne peut être atteinte qu’avec le 
consentement de Dieu205.   

 
Cette image, qui arrive vers la fin du poème, propose une 

résolution de toutes celles que nous avons envisagées ici. Le 
rapport emblématique entre l’arbre et la poésie réside dans le fait 
que, au premier abord comme dans les archétypes les plus 
anciens, l’arbre crée le lien entre le ciel et la terre – or c’est par ce 
lien que Ramuz et Delavouët définissent la poésie ou l’art, chacun 
à sa façon et dans son style. Ces strophes de Balado d’aquéu que 
fasié Rouland  illustrent parfaitement ce propos : 

 
Pèr se chanja d’imour ié vèn d’escrincela 
d’aucèu sus li frejau dóu pounchu d’uno lamo. 
N’en fai de reboumbeto au-dessus dóu valat 
pièi, vers touto autro mueio avastado sus l’amo, 
mando en un gèste verticau 
si frejau vers lou cèu mai noun saup contro quau. 
 
M’acò, de l’aubre proche, un ome coulerous, 
revestissènt lou bos en sounge, s’apasimo 

                                     
205 « La branche des oiseaux », paru dans La France latine,  n° spécial 
Mistral toujours vivant, n° 20, oct-déc. 1964, p. 71-72. 



 

 

185 

quand vèi que l’avalido e l’aubre fan la crous. 
E, cantant un cantico au trelus de la cimo, 
 éu, ome eterne e passagié, 
de sa glèiso de fueio es tambèn l’imagié. 
 
Pour changer d’humeur, il imagine de graver 
des oiseaux sur les cailloux avec la pointe d’une lame. 
Il en fait des ricochets au-dessus du ruisseau 
puis, vers toute autre mare s’élargissant l’âme, 
il envoie en un geste vertical 
ses cailloux vers le ciel mais il ne sait pas contre qui. 
 
Ainsi, de l’arbre proche, un homme coléreux, 
revêtant le bois en songe, s’apaise 
quand il voit que l’horizon et l’arbre font la croix. 
Lors, chantant un cantique vers la gloire de la cime, 
lui, l’homme éternel et passager, 
de son église de feuilles est aussi l’imagier206. 

 
Dans le cinquième livre de Pouèmo, qui plus que les autres est 

une mise en abyme du travail poétique lui-même, Delavouët 
utilisera l’image de l’arbre pour formuler une vision de l’œuvre 
d’art permettant d’accéder au cœur du mystère de la création par 
connaissance intuitive et par adéquation, en s’unissant, pour 
l’exprimer, à l’âme du monde – pour l’exprimer et pour se 
connaître.  

 
« REFAIRE LE JARDIN » 
 
La présence d’Eve dans la communication – et plus encore, 

dans la fusion – établit le lien vertical de la co-naissance, dont 
l’arbre est l’image parfaite. 

Chez Ramuz et Delavouët, lorsque Adam ressent l’exil, ce n’est 
donc pas parce qu’il a été chassé du paradis, mais parce qu’il est 

                                     
206 Pouèmo 3, op. cit., p. 188. 



 

 

186 

privé d’une partie de lui-même, que lui restitue la conquête Ève ; 
l’amour d’Ève est ce paradis. Ce qui ne s’entend pas sur un plan 
simplement amoureux – c’est la leçon que reçoit le pauvre 
Bolomey –, mais dans le sens où, si l’on considère la figure 
d’Adam selon l’herméneutique de la Genèse, c’est-à-dire comme 
l’homme au sens biblique à la fois homme et femme, Ève, née 
d’une côte d’Adam, est cet « autre » semblable à lui, cette 
« aide » dont parle la Genèse, en réponse au besoin de l’homme 
de se communiquer. Adam et Ève ne représentent pas seulement 
l’archétype du couple amoureux, mais l’humanité en sa 
complémentarité. Car que sert à Adam de nommer les créatures, 
de nommer le pommier, si Ève n’est pas là pour l’entendre et le 
recevoir ? Sur ce point encore Ramuz et Delavouët ont la même 
pensée : sans la parole, le passage de l’homme sur terre ne laisse 
pas plus de trace que celle d’une main sur l’eau.207 Tous deux ont 
exprimé cette idée de bien des manières, qui se rejoignaient 
souvent.208  

Dans La Création du monde, en revanche, la représentation de 
l’Artiste se reporte sur Dieu, qui crée le monde tout en étant 
inspiré par lui ; les sensations que lui procurent successivement 
ses créatures le poussent à expérimenter d’autres sensations, son 
propre corps se redressant crée le haut et le bas, puis la lumière 
appelle la couleur, l’air et l’eau appellent la terre, la terre, les 
herbes et les arbres, puis les animaux. Sa création lui échappe 
comme elle échappe à l’artiste véritablement inspiré. Mais ce 
qu’André de Richaud appelle l’art ne procède pas d’un 

                                     
207 C’est l’image utilisée par Delavouët dans Istòri dóu rèi mort 
qu’anavo à la desciso, Pouèmo 2, op. cit., p. 124. 
208 Etrangement, ils ont tous deux illustré cette pensée de la même 
manière, Ramuz en écrivant dans son Journal, le 8 mars 1920 : « Ils 
bâtissent la ville, mais il faut quelqu’un pour le dire, sans quoi la ville 
n’est pas bâtie », puis Delavouët en reprenant la même image sans le 
savoir, dans Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, op. cit., p. 
92 : La glòri di ciéutat, proun qu’un Adam la nome… / « la gloire des 
cités, pour peu qu’un Adam la nomme… » – Adam figurant ici le 
poète.  



 

 

187 

cheminement vers la transcendance, mais à l’inverse équivaut à 
un surplus, une valeur précieuse mais surajoutée – c’est en tout 
cas ce que semblent signifier les mains de Dieu : « déesses de 
l’inutile, de l’art, des jeux d’amour ».209 Le talent créateur ne 
rejaillit sur les hommes que ponctuellement, au hasard des 
générations ; autrement dit, la figure du poète ne se dégage pas 
comme chez Delavouët de la représentation de l’homme 
universel. Pour Richaud, le poète est marginalisé dès l’origine du 
monde :  

 
Un de leurs fils, le dernier, n’aurait pas de femme. C’était le plus 
beau, celui qui, dans toute famille et de toute éternité restera 
stérile : l’amant de la fleur et de la vague, l’Hippolyte et l’Orphée 
qui fait l’amour avec une lyre et ne sait que se faire désirer210. 

 
Que ce soit d’une façon diffuse et projetée sur le Créateur lui-

même, dans La Création du monde, sur le mode infructueux, dans 
Adam et Ève, ou au contraire exploré avec bonheur dans Pouèmo 
pèr Èvo, Adam fait l’expérience de l’amour comme seule réponse 
à l’angoisse existentielle, mais l’amour dans le sens qu’il permet 
de retrouver l’unité originelle. Cela est particulièrement explicite 
dans Pouèmo pèr Èvo, où la rencontre d’Ève est décrite comme 
apportant la réconciliation de plusieurs immensités, celle de la 
terre – e tout ço que i’avié d’inmènse darnié iéu, / la terro ounte 
ma routo èro uno peno anciano, « et tout ce qu’il y avait 
d’immense derrière moi, / la terre où ma route était une peine 
ancienne », de la mer et du ciel – E tout ço que i’avié d’inmènse 
darnié tu,  la mar, lou cèu que l’esperlongo, la lus bloundo,  « Et 
tout ce qu’il y avait d’immense derrière toi,  la mer, le ciel qui la 
prolonge, la lumière blonde » (strophes 15 et 16) ; et de sa 

                                     
209 Idem, p. 84. 
210 Idem, p. 145. Etrangement celui-là est justement Caïn, le premier 
meurtrier, dont les frères vont prendre vengeance parce qu’il leur a 
« enlevé l’innocence de leur sommeil » (p. 159). 



 

 

188 

présence elle comble ce « tout » qui en s’unifiant devient « le 
monde » :  

 
O Èvo, tout acò, tout lou grand mounde, tout, 
e moun amo tambèn, coume aquéu mounde vasto, 
tout fuguè coumoula d’un bout à l’autre bout… 
 
Ô Ève, tout cela, tout le grand monde, tout, 
et mon âme aussi, vaste comme est vaste ce monde, 
tout fut comblé d’un bout à l’autre bout… (strophe 17) 

 
Adam se perd en Ève pour retrouver sa propre origine et la 

source de toute chose : la « mère » désignant l’unité primordiale – 
aquelo maire qu’a ni visage, ni noum, / qu’es la terro e lis aigo e 
lou vènt d’uno bouco ; « cette mère qui n’a ni visage ni nom, qui 
est la terre et les eaux et le vent d’une bouche » (strophe 32). En 
parcourant le corps d’Ève de ses caresses, il a le sentiment de 
recréer le monde – ma terro novo, o tu que couneissiéu panca, 
« ma terre neuve, ô toi que je ne connaissais pas encore. » 
(strophe 25) ; O Evo, dins mi det s’alumo un autre jour, « O Ève, 
dans mes doigts s’allume un autre jour » (strophe 26)… D’une 
façon très similaire, Bolomey prend la mesure du monde en 
parcourant le corps de son épouse retrouvée : 

 
Toute la terre et toutes les saisons sont sur elle, mais est-ce bien 
toi encore ? car tu es tout : c’est-à-dire que nous sommes tout. Je 
monte, je descends, je te parcours. Ses genoux sont comme deux 
pierres. Oh ! fraîche et froide, ou tiède ou chaude, toutes les 
saisons sons réunies et ne se contredisent plus. Non plus 
successives : juxtaposées. Tes genoux, c’est l’hiver. Il connaît la 
nature entière, et tout entière du même coup. Ton cou, c’est le 
printemps ; l’été est sur tes joues. Toute la terre avec toutes ses 
saisons que je parcours ; et l’automne est sur ton ventre. Toute la 
terre, nue ou moussue, ayant ses plaines et ses  collines, ses 
bombements et ses replis, ses défilés, – et toute l’odeur de la terre 



 

 

189 

en chacune de ses saisons (…). Tu es la terre, tu es l’année ; tu es 
l’espace, tu es le temps211. 

 
Bolomey avait compris qu’il lui fallait recréer une unité, en 

« refaisant le jardin » ; pour cela il reconstruisait mentalement le 
pays avant d’en créer un microcosme entre quatre barrières :  

 
Il met ensemble les choses qu’il connaît dans le pays qui est le 
sien et qui s’étend du Jura au lac et du lac aux Alpes ; il y fait 
couler trois Sorges (c’est la rivière) dans trois directions 
différentes212.  

 
Mais il n’a pas compris l’explication du « tapesseillon » 

Gourdou qui lui disait : « On ne peut pas aimer tout droit » :  
 

– Avec quoi est-ce que tu l’as aimée ? avec toi ? ce n’est pas 
assez. Et qu’est-ce que tu as aimé en elle ? elle…  
Gourdou a dit : 
– Ce n’est pas assez…213. 

 
En d’autres termes, de même qu’Ève représente davantage que 

la femme ou le simple objet d’un désir, l’amour doit être replacé 
dans une transcendance. La poésie permet d’y accéder, cette 
parole qui relie les choses entre elles, comme l’illustrait le vannier 
Besson de Passage du poète214 : la poésie crée – en les disant – les 
liens qui tiennent le monde, tissent la cohérence et l’harmonie des 
choses. Cette vision est beaucoup moins prégnante chez André de 
Richaud, et cependant il l’illustre tout de même en négatif, 

                                     
211 Adam et Ève, op. cit., p. 153. 
212 Adam et Ève, op. cit., p.51. 
213 Adam et Ève, op. cit., p. 42. 
214 L’Acacia, éditions du Siècle, Georg & Cie, /Lausanne, Genève: 
1923. Une œuvre maîtresse de Ramuz, où le vannier portant le nom 
très symbolique de Besson, incarne la figure du poète qui crée le 
monde en tissant l’unité entre les choses et les êtres jusqu’alors 
séparés  



 

 

190 

lorsqu’il prédit que les hommes, ayant perdu la capacité de voir la 
poésie du monde, ne sauront plus contempler les liens mystérieux 
qui tiennent la Création ensemble, liens pourtant si intrinsèques 
qu’ils émanent de la Création elle-même et non de la volonté du 
Créateur :  

 
Toutes les choses à leur place, faisaient le travail dicté, 
poursuivaient leur danse enchantée, déjà liée les unes aux autres 
par des lois que Dieu n’avait pas voulues et que les hommes 
malins, en grattant bien fort la main de la poésie qu’ils auront sur 
les yeux, réduiront à de misérables chiffres, dans des livres de 
quatre sous215. 

 
De son côté Delavouët explicite le rapprochement entre la 

poésie et l’amour d’Adam et Ève, ce en quoi réside une des 
dimensions essentielles de son poème. Au passage, un telle 
analyse permet d’interpréter le titre de Pouèmo pèr Èvo autrement 
qu’au premier degré indiquant qu’Adam s’adresse à Ève ; 
« Poème pour Ève » –, et, si l’on veut pousser davantage 
l’argumentation, on notera que la langue provençale permettrait 
de traduire « Poème par Ève » –, pouvant signifier cette relation 
fondamentale. En effet, c’est dans la rencontre d’Ève, nous 
l’avons dit, que s’opère la fusion recréant l’unité du monde, 
refaisant le jardin non pas à la lettre comme le fait Bolomey, mais 
dans la parole poétique. Ainsi Adam sans cesse refait « à sa 
façon » son « beau jardin de songes » : Cènt vido qu’as passa 
souto toun curbecèu / à refaire, à toun biais, toun bèu jardin de 
sounge ! (strophe 43). La poésie et l’amour sous sa plume 
semblent remplir le même rôle, et Delavouët revivifie l’héritage 
des troubadours en faisant de l’amour une condition nécessaire de 
la poésie, et en associant le tout à l’énergie universelle se 
communiquant du monde à l’homme, à travers la métaphore 
végétale. Ce que le vannier Besson figurait en se déplaçant dans 
les vignes du Lavaux s’accomplit dans le Pouèmo pèr Èvo dans le 

                                     
215 La Création du monde, op. cit., p. 80. 



 

 

191 

réseau des ruisseaux et des sèves du printemps, renouvelant 
obstinément la victoire sur l’oubli et sur la mort. 

 
Li liano, li raioun, un fourni tèndre e caud, 
tout lou grand vanc urous di sabo de la primo 
nous arrapo, nous pren, nous caresso, nous caup 
e nous enauro en flour au bout de touto cimo ! 
O chato, à dous faguen qu’un fru 
e la mort que m’espèro es mens founso que tu. 

 
Les lianes, les rayons, un taillis tendre et chaud, 
tout le grand élan heureux des sèves du printemps, 
nous enserre, nous prend, nous caresse, nous tient 
et nous exalte en fleurs au bout de toute cime !  
Ô jeune fille, à deux ne faisons qu’un fruit, 
et la mort qui m’attend sera moins profonde que toi (strophe 61). 

A travers le mythe d’Adam et Ève, Ramuz et Delavouët 
expriment donc chacun à sa manière que la création poétique, ou 
l’art de façon générale, réunit ce qui était séparé216, que le « ciel » 
n’est rien d’autre que le « beau jardin de songe » où l’homme peut 
atteindre une forme d’éternité. Bien longtemps avant son Adam et 
Ève, Ramuz écrivait en 1914 : 

 
Considérons que l’art, né de l’émotion, doit aboutir à l’émotion ; 
que son moyen d’action est l’émotion communiquée. Il fait 
circuler un objet, c’est vrai, mais l’objet n’est qu’un contenant. 
Nous y ferons tenir, nous y affirmerons l’unité de l’homme ; et, la 
différence une fois perçue, à quoi on tentera d’aller, c’est une 
ressemblance supérieure, celle de toute la descendance humaine, à 
cause que tirée de la côte d’Adam, quand Ève pour lui fut créée, – 
et il fallait qu’ils fussent deux, mais ils sont redevenus un217. 

 

                                     
216 En ce qui concerne Ramuz, cela est surtout pertinent dans Passage 
du Poète, op. cit.  
217 Raison d’être, op. cit., tome 7, p. 58. 



 

 

192 

L’« Adam têtu » reprenant sa quête à travers chaque homme 
pour peu qu’il devienne contemplatif, chemine dans toute l’œuvre 
poétique de Delavouët sous la figure d’un prince, d’un roi ou d’un 
poète, devient tour à tour tous les hommes, de sorte que chacun 
peut en s’identifiant à lui retrouver son propre centre, où se trouve 
peut-être la connaissance essentielle. Lorsqu’il a trouvé ce centre 
et promène son regard autour de lui, l’homme voit qu’il est au 
centre du Jardin, et qu’en ce point crucial, l’arbre de la 
connaissance, c’est lui-même. André de Richaud, Charles-
Ferdinand Ramuz et Max-Philippe Delavouët, chacun dans leur 
jardin et dans leur langage, ont songé un paradis qui ne serait pas 
un ailleurs perdu dans le temps, mais une dimension du réel que 
l’homme peut recréer, et ils semblent nous dire que la poésie 
consiste à retrouver le paradis perdu sous le palimpseste du réel. 

 
Céline Magrini-Romagnoli 

 



 

 

193 

QUAND POESIE ET PSYCHOLOGIE SE REJOIGNENT 
CHEZ JEAN-CALENDAL VIANES : 

l'exemple de La Mióugrano 
 
 
Né et mort à Mouriès (1913-1990), Jean-Calendal Vianès fut le 

fils d’Élie Vianès. Ce dernier, ayant pris le pseudonyme littéraire 
d'Alàri Sivanet, fut également poète provençal ainsi que l'ami de 
Sully-André Peyre, avec lequel il fonda notamment la revue La 
Regalido. 

Jean-Calendal suit la voie du père puisque, après des études de 
pharmacie, il se consacre à la culture provençale, à tous les sens 
du terme, pour revenir au métier principal de la famille : 
l'agriculture, pour revenir à la terre, celle de Mouriès (Vianès a 
fait ses études à Marseille), et pour (comme il le dit lui-même) 
« derraba la vido e aquelo de mi cinq pichot, en faturant moun 
bèn ». 

Jean-Calendal publie des poèmes dans Marsyas, bien sûr (bien 
sûr car ladite revue est celle de Peyre lui-même), mais également 
dans FE, l'Armana prouvençau, l'Armana di felibre. 

En 1953 il obtient le prix Mistral pour son recueil Se soubro un 
pau de iéu, qui ne sera publié que treize ans plus tard aux éditions 
du Bayle-Vert que dirigeait Max-Philippe Delavouët. Suivent La 
terro e lou sounge en 1973, Dins lou tèms que trantraio en 1975, 
Lou mirau mouvènt en 1988. Au passage il reçoit le Grand Prix 
Littéraire de Provence en 1976. 

Trois pièces de théâtre viennent agrémenter son œuvre : 
L'Anóuncio, La sesido, Lou déute, chacune d'entre elles étant une 
pièce en un seul acte. 

Dans cette production variée, l'un des poèmes de Vianès a 
rencontré un succès particulier, au moins scolaire, du fait de sa 
sélection dans le recueil Lou Prouvençau à l'Escolo de Charles 
Mauron et Camille Dourguin. En effet, la troisième édition de 
cette anthologie se verra complétée d'un choix de textes d'auteurs 
contemporains, dans lequel figurent les incontournables écrivains 



 

 

194 

provençaux du XXe siècle : Henriette Dibon, Max-Philippe 
Delavouët,  Bruno Durand, Marcel Bonnet, etc. 

Voici ce poème de Vianès. 
 
LA MIÓUGRANO 
 
Ai tengu tambèn pèr remèmbre 
Lou long camin que tenguè ma grand, chatouno qu'èro, 
Un vèspre que tournavo à soun maset dis Aupiho, 
Journado facho i terro de garanço. 
 
Chatouno menudo davans la niue que toumbo, 
E tóuti lis esfrai e tóuti lis esquerro 
Que long dóu gaudre fan soun brande, 
Emé la soulo soulitudo d'uno enfanço. 
 
Avié rauba dins la baragno 
En leissant li routo siavo de la plano, 
Uno mióugrano, e sarravo enca, sa man menudo, 
Aquelo mióugrano pèr coumpagno. 
 
Soubro plus rèn di piado tant menimo 
Que just marcavon dins la póusso, 
Soubro plus rèn que moun remèmbre 
Coume un fiéu téune que s'estrasso. 
 
Soubro plus rèn que lou camin e si roudan vuege 
E li bouis, recate d'uno espèro amaro 
Que jamai calara, recate ounte li faune 
Escoundon si ruscle e sis envejo. 
 
E caminavo aqui, ma grand, crentouso 
De tout ço qu'es mougu dins lou mounde dóu sourne, 
Lumiero que s'envai pèr sèmpre emé la soulo ajudo 
D'uno mióugrano dins si man que la counsolo. 
 



 

 

195 

Acò 'ro dins lou sourne d'un vièi raconte 
Un vèspre de setèmbre, au coumençamen d'uno vido. 
E iéu encaro d'aquéu sourne me coungouste 
E de la rusco amaro di mióugrano... 
 
Dès le titre du texte de Vianès nous pensons à Théodore 

Aubanel, bien entendu. Gageons qu'il n'en est rien. Certes le seul 
vocable de mióugrano (grenade en français) évoque Aubanel et sa 
chère Jenny Manivet, la disparition de cette dernière au couvent, 
et le souvenir du même Aubanel et de la robe de la jeune fille 
« couleur de grenade ». Toutefois, aussi inévitable que soit la 
référence à l'auteur d'Avignon lorsqu'on évoque le fruit en 
question, le terme de mióugrano a poursuivi son chemin 
sémantique et intertextuel dans la suite de l'histoire littéraire 
provençale. Pour seul exemple nous invitons le lecteur à aller 
fouiller dans l'œuvre de Sully-André Peyre et d'y repérer la 
récurrence de la présence dudit fruit218, sans que l'écrivain 
d'Aigues-Vives fasse spécifiquement mention à Aubanel. 

Chez Vianès la grenade prend les couleurs d'une synesthésie 
personnelle et familiale. Elle renvoie à un souvenir, souvenir qui, 
dès le début du poème, annonce son statut ambigu : il n'est pas 
souvenir de Jean-Calendal lui-même, mais relève d'une anecdote 
survenue à la grand-mère du poète. Il est un souvenir récupéré, 
hérité (la dernière strophe du texte sera éclairante à cet égard), 

                                     
218 A titre d'exemples épars, nous donnons ces quelques occurrences 
puisées çà et là dans la production littéraire de Peyre : 
Mèmbro-te di mióugrano e dóu vòu dis abiho (…) (Jan de la Vau-
Longo - Pouèmo de l'enfanço) 
Lou jardin de l'enfanço es un jardin sauvage 
De mióugrano esclatado e de chartrouso en flour. (Lou jardin...) 
Ai li roso, lou pan, 
Li mióugrano, li figo, 
Lou grand lié, lou vièi banc. (Ai li roso...) 
E di mióugrano, di ginjourlo, di caurello, 
Soubravo qu'un remèmbre i bouco e dins li man. (Elio)  



 

 

196 

dont le véhicule est le langage poétique lui-même. Les zélateurs 
de la psycho-généalogie trouveront là de quoi se satisfaire. 

Le lien entre poète et grand-mère est subtilement évoqué par 
Vianès ; il a un agent verbal : le verbe teni lui-même. Ai tengu 
tambèn pèr remèmbre / lou long camin que tenguè ma grand (...). 
Tous deux « tiennent » le souvenir219, le chemin, et nous pourrions 
même dire se tiennent l'un l'autre. 

Très vite donc nous constatons une assimilation grand-
mère/auteur. Cette assimilation est plus flagrante encore dans le 
champ lexical de la vulnérabilité - la grand-mère étant l'enfant du 
poème tout autant que l'enfant-Vianès. Poussons : elle est aussi 
l'enfant qui vit dans chacun de nous-lecteurs. 

Le poème a ainsi pour motif central celui de la fragilité de 
l'enfant, de ses peurs, ses angoisses. Jetons un petit coup d'œil à 
ce champ lexical : chatouno, menudo, soulo, soulitudo... Le 
sentiment de vulnérabilité est motivé par les sources d'affliction, 
d'effroi qui entourent la jeune fille : le gaudre effrayant, le vèspre 
et son obscurité montante, et, d'une manière générale - que Vianès 
ne se plaît pas à expliciter en détails - tóuti lis esfrai e tóuti lis 
esquerro. 

Immédiatement la jeune fille a recours à un objet rassurant qui 
va servir de bouclier symbolique à cet extérieur terrifiant - réflexe 
instinctif et précoce de tout enfant : recours au doudou, ourson et 
autre peluche ou jouet, dont la fonction primordiale et essentielle 
dans la vie psychique du nourrisson a été suffisamment analysée 
par la psychologie. De loin en loin, nous serions amené à 
confronter ce réflexe et son institution à la célèbre division bons 
objets / mauvais objets établie par Mélanie Klein. Très vite dans 
le poème s'instaure une bipartition entre ce qui effraie la jeune 
fille et ce qui lui permet de se protéger de cet effroi. Ajoutons que 
la grenade étant un fruit, le bon objet rassurant revêt une fonction 
nourricière, détail à ne pas négliger, et rappelant la fonction 

                                     
219 Rappelons au passage que le verbe provençal teni signifie 
également « posséder ». Voir Frédéric Mistral, Lou Tresor dóu 
Felibrige, entrée « teni ». 



 

 

197 

nourricière de la mère et du sein confortable et rassurant (Mistral 
a de très belles évocations à ce sujet, notamment dans les Memòri 
e raconte)220. 

Mais l'analyse devient encore plus passionnante si nous tirons 
quelques conclusions que Vianès nous offre, pourrait-on dire, sur 
un plateau (si nous reprenons nous-même la métaphore 
nourricière). Voici ces quelques conclusions basées sur l'idée que 
l'objet rassurant : 

1°) se vole (« rauba ») : il s'agit d'arracher, d'extirper un objet 
que l'on ne nous a pas a priori donné, voire qu'il est interdit de 
dérober ; 

2° est extrait de ce même extérieur effrayant. Rappelons que la 
grenade a été trouvée dans la baragno, donc de cette nature 
sombre et hostile, pleine de mystères effroyables. Nous sommes à 
la limite de l'alchimie, de la transformation du plomb en or, du 
mal en bien, du terrifiant au rassurant ; 

3° se trouve hors des sentiers battus (« en leissant li routo siavo 
de la plano »), donc là où personne n'indique de place 
conventionnelle et conformée. L'idée pointe que chacun doit 
trouver sa rassurance selon des modalités hautement 
individuelles ; 

4° est une figure humaine de substitution. La grenade devient, 
dans le poème de Vianès et pour la grand-mère jeune, une 
coumpagno, raccrochage à un humain absent que le fruit vient 
remplacer dans sa fonction protectrice. 

Ces multiples fonctions de l'objet investi, que la psychologie de 
l'enfant et la pédopsychiatrie ont bien exploitées et mises 
lumières, ont un intérêt supplémentaire à nos yeux qui relève 
davantage de l'analyse littéraire. 

Si nous revenons à l'assimilation des terreurs de la grand-mère 
et de celles de Vianès, voire celles du lecteur, nous nous 

                                     
220 Ecoutons Mistral évoquant la poitrine maternelle : « Oh ! lou sen 
nourriguié ! aquéu nis dous e moufle ! toujour vouliéu, toujour vouliéu 
que me pourtèsse encaro un pau ! » (Memòri e raconte, C.P.M., 
Raphèle-lès-Arles, 1980, p.8-9.) 



 

 

198 

apercevons que la structure même du poème présente une 
alternance de situations (isotopies, dirait un structuraliste) qui 
successivement évoquent la grand-mère puis le poète. 
Observons : 

 
a) la grand-mère dans le souvenir (strophes 1, 2 et 3) 
b) hors du souvenir : que reste-t-il ? (strophes 4 et 5) 
c) retour dans le souvenir (strophe 6) 
d) hors du souvenir : les conditions d'accès à cette anecdote 

vécue par la grand-mère (strophe 7). 
 
Bref, la construction du texte est une alternance de 

passé/présent, grand-mère/poète, histoire / histoire-cadre. 
Les parois de ce cloisonnement, avec lequel Vianès joue, ne 

sont pas étanches. On aura compris très facilement qu'aux peurs 
enfantines de la jeune fille répondent les craintes du poète face au 
néant. Le bout de phrase soubro plus rèn, qui revient trois fois en 
anaphore, est la formulation lancinante d'une question 
fondamentale, celle de la permanence/impermanence de l'objet. 
En psychologie de l'enfant, il s'agit de cette crainte que la chose 
obtenue ne disparaisse et ses mises à l'épreuve conséquentes : le 
nourrisson jette un objet et attend que l'adulte le lui rapporte ; en 
psychologie de l'adulte, certes souvent pas très éloignée de celle 
de l'enfant comme le savent et psychologues et littéraires221, il 
s'agit de la peur clairement assumée de la disparition d'autrui et/ou 
du monde ; en analyse littéraire, il s'agit du sempiternel topos de 
l'Ubi sunt. Là où Villon se demandait Où sont ? (les neiges 
d'antan), Vianès semble répondre : nulle part, puisque « il ne reste 
plus rien ». Si nous poussions plus loin encore la déclinaison de 
cette question fondamentale, nous trouverions des réponses 

                                     
221 Charles Mauron écrit dans sa Psychocritique du genre comique 
(Corti, Paris, 1985, p.31) : « Car en chacun de nous la personnalité 
inconsciente demeure infantile ». 



 

 

199 

religieuses cette fois-ci : vanité des vanités de l'Ecclésiaste222, 
impermanence de Bouddha... 

Ce qui nous intéresse ici est la subtile mise en abyme qu'opère 
Vianès. La fragilité du monde et des choses se voit doublée (au 
sens plastique) par la fragilité du souvenir lui-même. Le souvenir 
de la grand-mère ? Il n'est plus qu'un fiéu téune que s'estrasso... 
Alors Vianès est-il un zélateur provençal d'un spleen d'un genre 
nouveau (puisque, après tout, Baudelaire fut l'un des auteurs qu'il 
étudia abondamment au lycée223) ?  

C'est ici que le poème se retourne, renverse la situation et 
poursuit son parcours spécifique. Loin de s'en tenir au traditionnel 
et larmoyant topos des choses à jamais perdues et disparues, 
Vianès cherche - et trouve - les modalités d'un retour pérenne 
dans les temps anciens, un peu à la manière d'un Proust ayant le 
temps retrouvé. 

En effet, à la différence de la fragilité et des hommes et des 
choses précédemment évoquée, Vianès indique que le monde 
rural est un réceptacle de souvenirs et de richesses culturelles 
insoupçonné - à condition de s'y pencher. Arrive alors la référence 
aux faunes et à leur vie trépidante, que cache mal le topos - 
méditerranéen mais pas seulement - de l'incroyable trésor 
mythologique que recèle le monde sylvestre. Nous sommes ici 
chez Ronsard, et sa vision des bois peuplés de nymphes et de 

                                     
222 L'Ecclésiaste, I, 2. 
223 Dans un compte rendu d'entretien avec Jean-Calendal Vianès, 
intitulé « Rencontre avec Jean-Calendal Vianès » et paru dans la revue 
du Prouvençau à l'Escolo (n° 76 – automne 1977), nous lisons au 
sujet de la formation scolaire du poète : « A l'époque, au lycée, c'était 
Baudelaire, et quelques symbolistes, et Baudelaire va demeurer une 
référence ». Cet entretien a été réalisé par Claude Mauron (Voir 
Claude Mauron, « La mélodie de la dernière note chez Jean-Calendal 
Vianès et dans la poésie provençale contemporaine », revue L'Astrado, 
n° 27, 1992, p. 176.) 



 

 

200 

dryades224 ; nous sommes chez d'Arbaud (que Vianès a bien sûr lu 
et étudié225) et sa bête du Vaccarès. 

Ainsi s'opposent clairement - et sur le plan même des mots - le 
soubro plus rèn et le jamai calara du poème. Une dialectique est 
en train de s'établir en deuxième moitié de texte. 

La thèse est constituée, en avant-dernière strophe, du rappel des 
angoisses de petite fille que la grand-mère a connues, étayées par 
une généralisation sur la crainte de la mort, enfouie en chacun de 
nous. L'expression lumiero que s'envai pèr sèmpre est - que l'on 
nous excuse du paradoxe de la formulation - très « éclairante » à 
cet égard. Les hommes, Vianès, la petite fille, ont un sentiment 
commun : la peur. 

L'antithèse est constituée, en dernière strophe, des objets 
permettant une opposition à cette peur, avec, comme place finale 
le mot (et la chose) la mióugrano. On repérera au passage que le 
poème est bâti en épanadiplose, avec mióugrano comme premier 
substantif et comme dernier. 

Pour parfaire l'assimilation de la grand-mère et de Vianès, dans 
ce jeu d'opposition, le poète nous indique que les probables 
conditions de passation de ce souvenir sont quasiment les mêmes 
que celles rencontrées par la petite fille lors de la fameuse soirée. 
Lors de ce « vieux récit » (vièi raconte) il fait sombre (sourne), 
nous sommes à l'entrée de l'automne (setèmbre) et au soir 
(vèspre). Ajoutons que l'expression au coumençamen d'uno vido 
s'applique à l'âge auquel le jeune Jean-Calendal a écouté le récit 
de la grand-mère. Il a donc environ l'âge de la petite fille du 
souvenir. Par la subtile mise en place d'une identification intra et 
extra infictionnelle, presque digne des exigences que souhaitait 
Aristote pour la tragédie, l'enfant que fut certainement Vianès au 
déroulement verbal de ce souvenir grand-maternel ressent, grâce 

                                     
224 Vianès a reçu également « une formation de type humaniste » 
(« Rencontre avec Jean-Calendal Vianès » , art. cit.). 
225 Vianès a publié une étude sur L'Espelisoun de l'Autounado de 
Joseph d'Arbaud dans la France Latine (voir Ibid.). 



 

 

201 

au contexte extérieur, tout ce que la grand-mère a pu ressentir 
elle-même. 

Du coup, la grenade rassurante devient l'objet également investi 
par le poète. Il l'assimile lui-même comme agent rassurant et 
assume totalement ce raccrochage psychologique face aux 
angoisses de la vie. Mentionnons que ce lien est opéré par une 
femme de la famille, et qu'il consolide la fonction nourricière - et 
donc rassurante - de l'objet-grenade, avant tout fruit et aliment. 

Les deux éléments primitifs de la dialectique (thèse et antithèse) 
sont donc repris « à compte d'auteur », et le personnage initial de 
la grand-mère s'efface quelque peu en fin de poème. 
Conséquemment l'aboutissement de la dialectique, la synthèse, 
sera l'affaire de Vianès seul. De l'opposition entre un extérieur 
terrifiant et un objet rassurant, il va tirer une source de plaisir, en 
tant qu'auditeur du récit, qui va commuer l'amertume de la vie en 
source de plaisir. Certes, l'idée n'est pas neuve : faire avec du mal 
des fleurs (encore Baudelaire), ou de la misère de la vie humaine 
un beau texte - avec lequel tout lecteur se délecte - est une 
technique très XIXe siècle, mais la synthèse qu'opère Vianès a une 
fonction supplémentaire : elle nous explique la genèse d'un goût 
spécifique de l'auteur pour les grenades – qui relève de la 
synesthésie pure. C'est aussi la genèse de son triomphe sur 
l'angoisse. 

Que la vie soit effrayante, Vianès n'en doute pas, que des objets 
nous rassurent, il le rappelle, qu'un plaisir indicible naisse de cette 
opposition entre amertume et rassurance il le revendique en pointe 
finale : E iéu encaro d'aquéu sourne me coungouste /E de la 
rusco amaro di mióugrano... 

Se délecter de ce qui nous fait peur initialement est le but 
ultime, voire artistique, de toute guérison psychique. En rire 
même en est la réalisation la plus triomphante. 

Charles Mauron, reprenant les propos d'Ernst Kris226, l'affirme 
hautement : « les figures grotesques ont d'abord été celles de 

                                     
226 Ernst Kris, Psychoanalytic Explorations in Art, Londres, 1953. 



 

 

202 

démon. Le diable qui sort de sa boîte effraie les enfants avant de 
les amuser »227. 

Plus encore que le rire peut-être, la sensualité liée à l'amertume 
(on retiendra du coup l'ambivalence sémantique du terme) de la 
grenade est le dépassement de la peur de tout un chacun (celle de 
la grand-mère, de Vianès et de la nôtre) tout autant que le 
dépassement de l'opposition peur/rassurance.  

Osons-nous une dernière mise en abyme ? La passation du 
souvenir de la grand-mère à Vianès, commué en plaisir littéraire 
et alimentaire, n'est-elle pas aussi la passation du souvenir de 
Vianès au lecteur ? 

 
Il ne nous resterait donc plus qu'à prendre, désormais, autant de 

plaisir à manger des grenades que Vianès lui-même a pris à en 
manger et... le « tour » serait joué. 

 
Emmanuel Desiles 

Université de Provence 
 
 
 
 
 
 
 

                                     
227 Psychocritique du genre comique, op. cit., p.25. 



 

 

203 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  COMPTES-RENDUS DE LECTURES 



 

 

204 

 



 

 

205 

Mas-Felipe Delavouët, Pouèmo pèr Èvo, texte provençal et 
traduction française  (Publications du Centre Mas-Felipe 
Delavouët, Le Bayle Vert, 13450 Grans, 112 p., 2010). 
 
C’est en 1952 - un an après l’attribution à Max-Philippe 

Delavouët du prix Frédéric Mistral, pour ses Quatre Cantico pèr 
l’Age d’Or - que parut l’édition originale de ce poème, dans la 
collection du Bayle-Vert (nom du mas de l’auteur, en lisière de 
Crau),  tirée à 125 exemplaires sur vélin d’Arches et vélin de 
Rives, avec des illustrations dessinées et gravées sur bois par 
l’artiste suisse Jean-Pierre Guillermet. Le livre (d’entrée reconnu 
comme relevant de la haute bibliophilie, surtout les vingt-cinq 
exemplaires de tête avec suite) et, plus encore, l’œuvre firent date 
– une vingtaine de strophes eurent, peu après, l’honneur d’une 
publication, en provençal, dans les réputés Les Cahiers du Sud - 
et, depuis lors, nombre de ses passages sont devenus des 
« classiques » des anthologies et recueils destinés à 
l’enseignement, notamment le mouvement Miro en barrant lis 
iue… En outre, lorsque Delavouët entreprit, à partir de 1971,  
d’ordonnancer ses poèmes dans l’architecture générale de 
Pouèmo, ce fut Pouèmo pèr Èvo qu’il plaça en tête du recueil 
Pouèmo 1 (librairie Corti, Paris, 1971). 

 
Celui-ci étant aujourd’hui épuisé, tout comme, évidemment, 

l’édition originale, une réédition de ce texte fondamental, à bien 
des égards, s’imposait. Réalisée dans un format agréable (15,5 x 
21 cm) et à un prix modique (20 euros),  celle-ci a l’avantage de 
présenter, en provençal comme en français, ce que l’on peut 
considérer comme le texte définitif, intégrant « quelques 
corrections et modifications de détail » que le poète avait inscrites 
sur son exemplaire personnel. Elle reproduit également la 
couverture, les bandeaux et culs-de-lampe gravés de Jean-Pierre 
Guillermet.  

 
Se trouve à nouveau disponible, ainsi, une œuvre majeure de la 

littérature provençale contemporaine et qui, dans l’ensemble 



 

 

206 

monumental des cinq livres de Pouèmo, a valeur de véritable 
« Genèse », énonçant d’entrée les thèmes fondamentaux du soleil, 
de l’arbre, de la souffrance existentielle et de l’exaltation 
amoureuse, et inaugurant l’usage de la strophe originale créée par 
Delavouët pour porter les ambitions d’une parole provençale 
renouvelée, dépouillée des lourds oripeaux conventionnels qui 
avaient eu tendance à l’encombrer (sauf chez Joseph d’Arbaud) 
durant la période précédente : 
                
Vaqui : tout coume iéu moun paraulage es nus, 
Mi mot an rèn de rar, es de mot de semano 
qu’abihe de dimenche en counservant soun us, 
mai en voulènt marca sa frescour soubeirano, 
lou pur de sa primo cansoun 
e, à travers chascun, li causo coume soun. 
 

(Voilà : tout comme moi mon langage est nu, - mes 
mots n’ont rien de rare, ce sont des mots de semaine – que 
j’endimanche, en conservant leur usage – mais en voulant 
montrer leur souveraine fraîcheur, - la pureté de leur 
chanson première – et, à travers chacun, les choses telles 
qu’elles sont). 

 
Dans un entretien de 1978, Max-Philippe Delavouët expliquait :  

 
Je crois qu’il est impossible de vaincre le Temps. Tout ce que l’on 
peut faire, c’est de dresser quelques pierres solides qui, pour ainsi 
dire, résisteront au courant. Des choses comme l’art préservent 
certains instants privilégiés de l’écoulement du temps Le temps 
ne peut rien contre un bref instant d’amour si un livre ou un 
morceau de musique en, conserva la fraîcheur dans la mémoire. 
On sait bien que le Temps peut les effacer aussi, mais ces 
moments offrent plus de résistance que les autres ; le fleuve ne les 
emporte pas facilement. 
  



 

 

207 

Pouèmo pèr Èvo – qui affirme déjà, avec force, cette conviction 
fondamentale : Lou tèms m’empacho pas, iéu l’ome, de parla – 
peut être considéré comme la première de ces grandes et belles  
« pierres solides » élevées par Max-Philippe Delavouët pour que 
le provençal, lui aussi, assume cette fonction de résistance et ce 
désir d’éternité.  

Claude Mauron 
 
 

Bernard Manciet, L’Enterrement à Sabres (collection Poésie-
Gallimard, NRF, Paris, 2010, 528 p.). 
 
Comme le Pouèmo pèr Èvo de Max-Philippe Delavouët 

(évoqué supra), l’opus magnum de Bernard Manciet, 
L’Enterrament a Sabres – dont des extraits furent divulgués dès 
1969 dans la revue Oc - connaît ici sa troisième édition, après 
l’originale parue chez Ultreïa, à Garein (Landes) en 1989, puis la 
republication, sous la marque de la librairie Mollat de Bordeaux, 
en 1996. Et, aujourd’hui, événement notable s’agissant d’une 
collection « grand public » et « nationale », il s’agit  toujours 
d’une édition bilingue, laquelle a, une nouvelle fois, bénéficié des 
soins de Guy Latry (auteur également de la biographie et de la 
bibliographie finales) pour l’établissement et la vérification des 
textes. 

 
On ne fera pas au lecteur de La France Latine l’injure de lui 

présenter, en quelques lignes, cette œuvre monumentale, à la 
haute portée symbolique, qu’est L’Enterrament a Sabres, cette 
localité au cœur de la Grande-Lande où Manciet naquit (en 1923) 
et passa la plus grande partie de son existence jusqu’à son décès 
en 2005, et à laquelle il a consacré, sous le titre « Un village dans 
les marais », un chapitre « historique » - à sa façon – dans son 
ouvrage Le Triangle des Landes (1981, avec, pour lui aussi, une 
réédition récente en  2005 aux éditions de L’Atelier In8, à Pau), 
où l’on peut lire ces phrases sur « l’entrain » qui s’attache, en ce 
lieu, au « mystère de la Mort » :  



 

 

208 

 
Quant aux enterrements, ils ont débordé de vitalité… Jusque vers 
1900, les pleureuses s’y adonnaient à des cris d’opéra et à des 
sanglots contagieux, qui faisaient passer un frisson dans les 
longues théories des femmes endeuillées, enveloppées de la tête 
aux pieds dans la capula noire, une sorte d’ample sac en laine 
fine, bousculée par la masse compacte des hommes ; mouvante, 
capricieuse, grondante d’une rumeur de foire, tantôt rattrapée à la 
course par le corbillard, tantôt ralentie jusqu’à l’emboutir avec le 
curé, pour s’aller défouler en trombe dans un cimetière 
abracadabrant, où l’on vous empile les morts sur les morts, entre 
les tangages des croix de bois cloutées, les affaissements des 
tombes, et les grandes herbes sauvages ou les choux d’âne qui 
poussent hardiment. La mort y prenait un air parodique…  

 
Manciet nous désigne là  un « registre » de son poème, parmi 

bien d’autres, car, comme l’explique le poète Jacques Roubaud 
dans la préface de la présente édition, L’Enterrament, pour être 
véritablement « une preuve de la langue gasconne », 
« convoque » tour à tour  « le sublime et le dérisoire, la 
ratiocination abstraite comme le concret le plus terre à terre, 
l’archaïsme autant que l’extrême contemporain ». 

 
Cette préface a, en outre, le mérite de rappeler, citations à 

l’appui, que Manciet était « fier de [la] singularité «  de sa langue, 
ce « gascon noir » dont il disait qu’il est « un dialecte avec de 
grandes âpretés et une espèce de mépris interne pour les autres 
langues ». Jacques Roubaud  (qui passa son enfance à 
Carcassonne et eut une grand-mère institutrice dans un village de 
Provence) tient même à prévenir que « le poème est difficile à 
lire, ardu à entendre pour un Provençal ou un Languedocien », 
« du fait de sa très grande richesse en vocables sans équivalents 
dans le reste de l’aire d’oc ». Mais en précisant bien : « si un 
Arlésien, un Biterrois ou un Limousin reste perplexe devant cette 
accumulation de mots inconnus chez lui, tant pis pour lui… ». 
Car, au fond, s’il ne surmontait pas  cette « perplexité », le lecteur 



 

 

209 

estrangié (au parler de Manciet, s’entend) risquerait de passer à 
côté du dessein premier de son poème (et de ses autres écrits), qui 
est de prouver, affirmer l’existence – dans le temps mais aussi au-
delà du temps – d’une langue que chacun, qu’il soit du domaine 
d’Oc ou d’ailleurs, est en droit de faire sienne, grâce à 
l’admiration d’une grande œuvre, comme l’on s’approprie le 
« langage » d’un peintre en regardant ses tableaux.  

 
Les lecteurs d’Oc, et en particulier les « militants », se 

convaincront-ils un jour qu’il ne sert pas à grand-chose de 
s’attacher à sauver la parole provençale ou gasconne si celle-ci a 
pour seule vocation de véhiculer des banalités à pleurer, d’une 
utilité à court terme et dépourvues de toute profondeur ? Espérons 
au moins que ces nouvelles éditions, à la portée de tous, 
contribueront à leur rappeler qu’en matière de profondeur (ou 
d’altitude, si l’on préfère),  leur littérature peut se prévaloir 
d’oeuvres récentes remarquables : ne reste qu’à bien vouloir les 
connaître, les étudier et, tout simplement, les aimer. 

 
Cl. Mauron.   

 
 
Thibault, André (éd.), 2009, Gallicismes et théorie de l’emprunt 

linguistique, Paris, l’Harmattan. 
 
Cet ouvrage rassemble, outre une mise en perspective initiale 

par A. Thibault, des études sur la question des gallicismes en latin 
médiéval (M. Groullet), en occitan (J.-P. Chambon), dans les 
parlers gallo-romans dits franco-provençaux de Suisse Romande 
(A. Kristol), en italien (F. Pierno), en espagnol (A. Thibault), en 
anglais (D. Trotter), en kirundi (C. Frey). Il est complété par trois 
index fort utiles (auteurs, concepts, mots). 

 
L’enjeu de cet ouvrage n’est pas une recension supplémentaire 

d’emprunts au français, même si, au passage, il en mentionne de 
nombreux cas et parfois nouveaux ou inattendus. Son enjeu 



 

 

210 

principal est bien davantage d’ordre méthodologique et théorique, 
à portée largement transversale donc. Il n’est ainsi pas limitatif de 
concentrer plusieurs études sur des cas précis : l’exemple d’une 
interaction spontanée dans un village suisse, le champ sémantique 
de la danse en italien, deux dictionnaires en espagnol… C’est à ce 
titre d’ailleurs que cet ouvrage est notamment pertinent dans le 
champ d’études d’oc, non seulement par la contribution de J.-P. 
Chambon, mais également par sa portée transversale. 

Le cadrage théorique initial d’A. Thibault rappelle les 
difficultés de définition des emprunts, les désaccords sur leur 
définition, les complexités méthodologiques qui en découlent, et 
particulièrement du fait des continuums linguistiques, des 
pluralités sociolinguistiques et des multiples facteurs en jeu. On 
pourra ajouter, du reste, que les définitions de l’emprunt, voire 
l’existence même de cette notion, sont profondément inscrites 
dans une vision monolingue et homogénéisante des pratiques 
linguistiques, aux aspects souvent altérophobes comme l’a très 
bien montré D. de Robillard (2007, 82-83) : l’emprunt est donc 
aussi une question idéologique, qui mériterait un examen socio-
politique puisqu’il postule à priori l’existence de langues 
distinctes aux caractéristiques homogènes, ce que des 
théorisations (socio)linguistiques innovantes mettent aujourd’hui 
en question (Blanchet Martinez, 2010). 

 
Nos lecteurs s’arrêteront probablement principalement sur deux 

contributions. Celle de J.-P. Chambon sur l’occitan est fondée sur 
une approche somme toute traditionnelle assez typique du champ 
romanistique, dont elle fait une bonne synthèse des apports et des 
questions, tout en laissant de côté des apports et des questions 
venus d’autres approches et d’autres terrains (j’y reviens ci-
après). Celle d’A. Kristol sur la Suisse romande est, elle aussi, 
inscrite dans une situation de diglossie entre français et langue 
locale minoritaire : son intérêt est direct pour notre champ 
d’études d’oc, d’autant que son approche est plus innovante avec 
un bon exemple de terrain actuel, quoiqu’ancrée, au fond, sur une 
dialectologie. 



 

 

211 

 
On peut regretter, en effet, qu’une toute autre façon de 

problématiser les situations linguistiques en question ne soit pas 
proposée pour répondre au cadrage initial ouvert d’A. Thibault. 
Elle est pourtant disponible. Le croisement d’analyses venues du 
champ créolistique (avec les concepts de continuum et 
d’interlecte), du champ didactique (avec la notion de compétence 
plurilingue), et plus largement d’un cadre théorique 
sociolinguistique (qui remet en question la notion même de 
langue, donc de « contacts de langues ») propose aujourd’hui 
d’envisager la pluralité linguistique autrement qu’à partir de 
« langues » posées comme des entités à priori et réduites à des 
« structures » internes, selon la vision monolingue que j’ai 
soulignée ci-dessus en citant D. de Robillard. 

 
Ph. Blanchet 

 
Références citées 
Blanchet, Ph. et Martinez, P. (Dir.), 2010, Pratiques innovantes du 
plurilinguisme, émergence et prise en compte en situations 
francophones, Paris, Editions des Archives Contemporaines & AUF. 
Robillard, D. (de), 2007, « La Linguistique Autrement… », Dans 
Blanchet, Ph., Calvet, L.-J. et Robillard, D. de, 2007, Un siècle après 
le Cours de Saussure, la Linguistique en question, Paris, L’Harmattan, 
81-228. 
 



 

 

212 

Mauron, Claude, Novo de Veniso, St Rémy-de-Provence, 
Centre de Recherche et d’Etudes Méridionales228, 2009, 95 p. 
 

On connaît le Claude Mauron spécialiste de Mistral et de 
littérature provençale. On connaît trop peu le même Claude 
Mauron, auteur de littérature provençale, dont les Novo de Veniso 
restées jusqu’ici inédites ont pourtant reçu le Prix Mistral 2004. Il 
faut dire que certains connaissent la trop grande modestie de leur 
auteur… 

 
C’est finalement en 2009 que C. Mauron a cédé à la demande 

de voir paraître ce recueil de « Nouvelles de Venise ». 
Superbement présenté, cet ouvrage est à coup sûr l’une des 
grandes œuvres de la littérature moderne en langue provençale. 

 
Composé de trois nouvelles au ton original, il offre une langue 

extrêmement travaillée et pourtant fluide, poétique, suggestive. 
Les textes réussissent à plonger le lecteur dans l’atmosphère 
feutrée d’une Venise complexe où se croisent ecclésiastiques, 
aristocrates et libertins célèbres, non sans quelques allusions 
codées que l’auteur à la générosité amusée d’éclaircir dans un 
« Brèu d’elucidàri » final. C. Mauron est manifestement un 
amoureux de cette ville dont un historien de l’art, italianiste, me 
disait un jour « Venise est la seule ville qui est belle même quand 
il pleut », ajoutant aussitôt « et c’est un Méridional qui vous le 
dit ! » (il était niçois). 

 
Les trois textes à peine distingués par une numérotation sont 

d’ailleurs fondus dans ensemble d’une grand unité, au point que 
l’on peut se demander si l’on a affaire à trois nouvelles, ou bien à 
une seule, ambigüité voulue que le provençal et son orthographe 
permettent grâce à l’absence de marque du pluriel aux 
substantifs… 

 

                                     
228 Chemin de Roussan et Cornud, F-13210 Saint-Rémy-de-Provence 



 

 

213 

Mauron spécialiste de Mistral et de sa langue, lui qui parle un si 
beau provençal de Saint Rémy, a même glissé dans son livre un 
signe de ceux dont Mistral raffolait : l’achevé d’imprimer est du 
24 décembre 2009. Quel plus beau signal provençal de 
renaissance ? 

 
Ph. Blanchet 

 
 
Boukous, Ahmed (sous la direction de), 2009, Aménagement de 

l’amazighe : motivations, méthodologies, retombées, Revue de 
l’Institut Royal de la Culture Amazighe, Rabat, Maroc, 241 p. 
 
L’amazighe, nom de l’ensemble linguistique qu’on appelle 

traditionnellement berbère en Europe, fait l’objet de politiques 
linguistiques qui lui sont favorables depuis quelques années en 
Algérie et au Maroc, où il est représenté par des variétés diverses 
dont les plus connues sont par exemple le kabyle (Algérie), le 
chleu ou tachelit (Maroc) ou le tamachek (chez les Touaregs du 
grand Sahara jusqu’au Sahel. Au Maroc, c’est sous la direction du 
sociolinguiste Ahmed Boukous que l’Institut Royal de la Culture 
Amazighe (IRCAM) est chargé de mettre en œuvre cette politique 
linguistique et éducative. 

 
Le présent volume rassemble des études très diverses, 

complètes et complémentaires sur les différentes stratégies 
glottopolitiques possibles, sur les enjeux de normalisation, 
standardisation, didactisation de l’ensemble amazighe notamment 
marocain. Le chapitre introductif d'A. Boukous constitue 
notamment une excellente synthèse des facteurs à analyser, 
prendre en compte, et des différentes propositions envisageables 
avec leurs avantages et leurs inconvénients. S'en suivent des 
études précises sur ces différentes facteurs et ces différentes 
pistes, y compris contradictoires : le débat est vivant mais 
toujours ouvert et raisonné sur, par exemple, la nécessité ou non 
de standardiser la/les langue(s) et/ou sa/leur(s) graphie(s), et si oui 



 

 

214 

à quel niveau — régional, national ou panberbère, en prenant en 
compte quels contacts avec quelles langues et systèmes 
graphiques — arabe, français…. Les textes sont presque tous 
rédigés en français, certains en arabe, le tout accompagné de 
résumés et compléments en amazighe. 

 
C'est ainsi un ouvrage exemplaire qui devrait inspirer bien des 

débats portant sur le domaine d'oc, dans lequel les passions 
militantes s'exercent souvent de façon exacerbée empêchant le 
dialogue et la réflexion posée. Certes l'enjeu n'est pas tout à fait le 
même : les variétés amazighes sont très vivantes en général (sauf 
situations résiduelles ponctuelles, par exemple en Tunisie) alors 
que les variétés d'oc sont en situation de crise grave dans leurs 
usages spontanés. Il n'en demeure pas moins que, justement parce 
que la crise est grave, un débat et des choix raisonnables parce 
que raisonnés sont indispensables. Il est notamment frappant de 
constater la progressivité de la politique linguistique globalement 
recommandée (au contraire des jusqu'au-boutismes aussi 
fréquents qu'irréalistes pour les langues de France) ainsi que la 
convergence très majoritaire sur des centrages régionaux (infra-
nationaux) en termes de standardisation et d'usages publics 
notamment éducatifs (au contraire d'une stratégie panberbère qui 
n'est pas sans rappeler une stratégie panoccitane). 

 
Un seul regret : ce volume est difficilement disponible, puisque 

publié au Maroc. Il n'est probablement pas impossible de se le 
procurer en contactant l'IRCAM à Rabat (son site internet est très 
efficace). Je me permets de suggérer ici à son éminent Recteur, le 
professeur A. Boukous, une mise en ligne des études de l'IRCAM, 
dont la qualité mérite un rayonnement international. 

 
Ph. Blanchet 

 



 

 

215 

[collectif], Langue gallèse, langue régionale romane de 
Bretagne. L’écriture ABCD, Rennes, Association des enseignants 
de gallo, 19 p. 

 
Écrire une langue, quelle qu’elle soit, pose toujours des 

problèmes. D’abord parce qu’on part toujours d’une langue parlée 
qu’on essaye de faire vivre sous une forme différente de l’oral : 
l’écrit est visuel, synthétique, à usage généralement différé, là où 
l’oral est auditif, linéaire et à usage généralement simultané. 
Ensuite parce que cette mise à l’écrit remplit des fonctions 
formelles en partie différentes de celles de la langue parlée : 
mémorielle, littéraire, administrative, éducative, politique… Enfin 
parce que les fonctions principales des langues sont de deux 
ordres complémentaires : communiquer avec ceux qui les 
comprennent (à l’oral et/ou à l’écrit), ne pas communiquer avec 
ceux qui ne les comprennent pas c’est-à-dire signifier une ou des 
identité(s) distincte(s). L’addition de ces trois sources de 
problèmes conduit à un exercice de haute voltige dans la 
recherche d’un équilibre adapté à une situation donnée : relations 
entre les bases orales et les formes écrites (plus ou moins proches 
ou distantes), adaptation aux fonctions effectivement remplies ou 
souhaitées (de façon réaliste… ou parfois utopique), acceptabilité 
sociale (être comprise et acquise par ceux qui sont censés s’en 
servir) et affichage identitaire (donner une image suffisamment 
distinctive et reconnaissable de la langue). Et tout ceci selon 
chaque situation toujours complexe puisque les langues sont 
hétérogènes, le plurilinguisme général, et les idéologies 
linguistiques si influentes… 

On comprend qu’il y ait toujours des débats, voire des conflits, 
ainsi que des consensus toujours fragiles autour de ces questions, 
même pour les langues dont l’écriture est ancienne, très vivante et 
appuyée par des forces sociales et institutionnelles très puissantes 
(cf. les débats sur l’orthographe du français…). 

Quand il s’agit d’un ensemble de pratiques linguistiques ne 
bénéficiant pas de ces soutiens puissants,  ni d’une écriture 
installée, ni même d’une reconnaissance claire en tant que 



 

 

216 

« langue » distincte d’une autre et « digne » d’être écrite, la mise 
en place d’une graphie commune est d’autant plus délicate. Les 
auteurs de ce livret le rappellent très bien pour le gallo. Entre un 
français hégémonique si proche et un breton celtique si 
emblématique, entre une oralité locale si dominante et une 
exclusion sociale si forte, la voie est étroite. Forts d’une 
expérience durable et d’expérimentations préalables, les auteurs 
de ce projet rassembleur de graphie pour le gallo proposent un 
équilibre entre les polarités contradictoires qui dynamisent et 
complexifient l’écriture des parlers romans de Haute Bretagne. 
D’autres propositions et d’autres équilibres restent bien sûr 
possibles. Le degré d’adoption et d’utilisation ou de désintérêt 
voire de rejet, de telle ou telle proposition constituera à coup sûr 
un indice de la situation présente et à venir du gallo, qui mérite 
une attention soutenue et urgente pour qui est attaché à cette 
expression linguistique et culturelle et aux liens sociaux qu’elle 
peut porter ici en Bretagne, quelque part en France, en Europe et 
dans le monde. 

 
Ph. Blanchet 

 
 

Felici, Isabelle et Vegliante, Jean-Charles (éds), 2009, 
Enfants d’Italiens, quelles(s) langue(s) parlez-vous? Textes et 
témoignages, Toulon, Géhess éditions, 260 p. 

 
L’immigration venue de la péninsule italienne en France a été 

massive et de longue durée, étalée sur grosso modo un siècle de 
1850 à 1950. Malgré une grande dispersion en France (et ailleurs 
en Europe ou dans le monde) ses destinations principales ont été 
deux régions du Midi la France: la Provence en tout premier lieu, 
la Gascogne en second. Cette livraison de notre revue offre 
d’ailleurs une étude de F. Toso sur l’immigration gênoise en 
Provence et notamment à Marseille, qui renvoie à l’ensemble des 
travaux de grande qualité mais en quantité finalement peu 
importante par rapport à l’ampleur du phénomène étudié et de ses 



 

 

217 

enjeux. L’ouvrage dans lequel I. Felici et J.-Ch. Vegliante ont 
réuni des témoignages des descendants de ces migrants italiens 
porte sur une question précise, les effets linguistiques de cette 
migration. 

Les auteurs en sont en fait les vingt-neuf témoins eux-mêmes, 
dont les éditeurs du volume n’ont fait que susciter et réunir les 
témoignage, dans le droit fil toutefois d’une recherche à long 
terme menée au sein du laboratoire Babel de l’Université de 
Toulon et qui a donné lieu à d’autres ouvrages plus analytiques. 

Nos lecteurs, notamment intéressés par les langues d’oc, y 
noteront le rôle important joué à la fois par les variétés d’oc 
éventuellement pratiquées au préalable (dans le Piémont italien) 
dans certaines des familles migrantes, le rôle de langue 
d’intégration qu’ont pu jouer en particulier le provençal ou le 
gascon à une époque (avant 1945) où l’on vivait et travaillait 
encore principalement en langues régionales dans le Midi, ainsi 
que leur rôle de “pont” entre variétés italiennes et variétés locales 
de français. Les témoignages n’esquivent pas pour autant les 
difficultés allant parfois de la glottophobie jusqu’à la xénophobie, 
qu’ont pu vivre les parents ou grands-parents des témoins. On y 
trouvera également des informations intéressantes sur la 
transmission inter-générationnelles des parlers d’origines de ces 
familles (rarement la langue italienne elle-même, surtout sous la 
forme de ses standards), sur les dénominations et catégorisations 
des variétés linguistiques, bref, sur les représentations 
sociolinguistiques des témoins. 

Les témoignages, écrits par les témoins eux-mêmes, ont été 
suscité par une série de questions rappelée dans l’ouvrage. On 
pourra regretter néanmoins l’absence d’éléments qui auraient 
permis de mieux mettre en perspective ces témoignages: sur les 
témoins eux-mêmes, sur le contexte de production de ces 
témoignages, et bien sûr, pour des lecteurs non avertis, sur 
l’histoire et le contexte de ces migrations d’origine italienne (que 
l’on trouve, cela dit, dans d’autres textes notamment édités par la 
même équipe de recherche). 



 

 

218 

Dans tous les cas, on a là un matériau riche et pratique pour 
travailler sur les aspects sociolinguistiques des migrations, par 
exemple avec des élèves et des étudiants, au delà du plaisir que 
procure la lecture de ces textes empreints d’histoire et 
d’humanité. 

 
Ph. Blanchet 

 
 
 
 
 
Publications à signaler : 
 
• [Collectif], 2010, Li prefàci de Mistral, corpus et études, 

revue L’Astrado, Berre, L’Astrado prouvençalo, 279 p. 

• [Collectif], Bibilographie de langue et littérature occitanes 

2002-2006, Béziers, CIRDOC, 242 p. format A4. 

• Cabanes, Jean de (1654-1717), 2010, Contes en vers 

prouvençaus édités par Ph. Gardy, Toulouse, Letras d’Oc, 2 

volumes de 332 et 348 p. 

• Domenge, J.-L., Déou L. et Percivalle, G. (éds), 2009, 

Chansons d’amour en Provence, St Cézaire, Cantar lou 

Païs, 327 p. + CD. 

• Gardin, Etienne, 2010, La Roubinsounado prouvençalo 

(1840), étude linguistique de J.-L. Domenge, La Farlède, 

AVEP, 343 p. 



 

 

219 

• Merle, René, Visions de l’ “idiome natal” à travers 

l’enquête impériale sur les patois (1807-1812), Canet, El 

Trabucaire, 223 p. 

• Pessemesse, P., 2010, La segoundo vido de Mirèio, pièce de 

théâtre, Marseille, Prouvènço Aro, 102 p. 

• Revue Bizà Neirà / Bizo Neiro, revue auvergnate bilingue 

(http://auvergnelangueciv.pagesperso-

orange.fr/bizaneira.htm). 

• Revue Lou Prouvençau à l’Escolo 

(http://prouvencauescolo.free.fr/). 

• Revue Tenso, Bulletin of the Société Guilhem IX, vol. 25 n° 

1-2, 2010 [contient une bibliographie d’études littéraires et 

linguistiques occitanes 2008-2009], (http://www.guilhem-

ix.org/tenso.cfm). 



 

 

220 

 



 

 

221 

SOMMAIRE 
 

Présentation (Ph. Blanchet)  p. 3 
 
Le domaine d’oc entre Catalogne et Italie 
-Les Bachin à Marseille. Notes d’étymologie 
et d’histoire linguistique (F. Toso)  p. 5 
-Le brigasque occitan ? (W. Forner)  p. 45 
-Les relations entre les Catalans d’Espagne et 
le mouvement « renaissantiste » du Midi : documents 
historiques sur le « pan-occitanisme » (J. Laffite)  p. 93 
 
Etudes de littérature provençale 
Adam et son arbre chez trois écrivains de l’enracinement : 
André de Richaud, Charles-Ferdinand Ramuz  
et Max-Philippe Delavouët (C. Magrini-Romagnoli)  p. 117 
 
Quand poésie et psychologie se rejoignent 
chez Jean-Calendal Vianès : 
l'exemple de La Mióugrano (E. Desiles) p. 193 
 
Comptes-rendus de lecture 
Mas-Felipe Delavouët, Pouèmo pèr Èvo (C. Mauron) p. 205 
Bernard Manciet, L’Enterrement à Sabres (C. Mauron) p. 207 
Thibault, André (éd.), Gallicismes et 
théorie de l’emprunt linguistique (Ph. Blanchet) p. 209 
Mauron, Claude, Novo de Veniso (Ph. Blanchet) p. 212 
Boukous, Ahmed (sous la direction de), Aménagement 
de l’amazighe : motivations, méthodologies, 
retombées (Ph. Blanchet) p. 213 
[collectif], Langue gallèse, langue régionale romane 
de Bretagne. L’écriture ABCD (Ph. Blanchet) p. 215 
Felici, Isabelle et Vegliante, Jean-Charles (éds), 
Enfants d’Italiens, quelles(s) langue(s) parlez-vous?  
(Ph. Blanchet) p. 216 
 
Publications à signaler  p. 219 
 


