
Nouvelle série  N° 155                                         2012/2 
 
 

LA FRANCE LATINE 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 

 
 
 

RECERCO MISTRALENCO DE VUEI 
 

RECHERCHES CONTEMPORAINES SUR MISTRAL 

 
 

 
 
 
 
 

UNITE DE RECHERCHE DYNADDILIF-PREFics 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

LA FRANCE LATINE 
 
 
 
 
 

N° 155 
 
 
 
 
 
 
 

2012/2 
 
 



LA FRANCE LATINE - FLREO 
Revue de l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIEGE SOCIAL 
 

LA FRANCE LATINE - FLREO  
à l’attention de Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 - UFR ALC 

C.S 24307 
35043 RENNES CEDEX 

(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 
 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits électroniques et services de presse 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Adhésion à l'association 
donnant droit à l'envoi de la revue : …….…….. 25 € par an 
Adhésion de soutien : .................................... à partir de 30 € 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de: Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© France Latine 2012. Tous droits de reproduction, même 
partielle, réservés pour tous pays. 
 
 



Directeurs de la Publication 
 

Philippe Blanchet (domaine moderne) 
Suzanne Thiolier-Méjean (domaine médiéval) 

 
Secrétaire de rédaction : Nolwenn Troël-Sauton 

 
 

Comité de Rédaction 
Mmes et MM. 
Armendares, C.   Saouma, Br. 
Blanchet, Ph.  Thiolier, S. 
Courty, M.  Thiolier, J.C. 
Guimbard, C.  Vilhena, J. (de)  
Manzano, Fr.  Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

 
Philippe Blanchet (université Rennes 2) 
Pilar Blanco (université Complutense, Madrid) 
Maria A. Ciprés Palacín (université Complutense, Madrid) 
Catherine Guimbard (université de Paris IV-Sorbonne) 
Claire Kappler (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Francis Manzano (université Lyon III) 
Claude Mauron (université d’Aix-Marseille) 
Peter Ricketts (université de Birmingham) 
Roy Rosenstein (université américaine de Paris) 
Élisabeth Schulze-Busacker (université de Montréal) 
Naohiko Seto (université Waseda, Tokyo) 
Tullio Telmon (université de Turin) 
Suzanne Thiolier-Méjean (université de Paris IV-Sorbonne) 

 
Site internet de la revue : 
http://www.prefics.org/credilif/la_france.html 

 
Reprographie Université Rennes 2 

Dépôt légal : 4e trimestre 2012 - ISSN 0222.0326 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECERCO MISTRALENCO DE VUEI 
 

RECHERCHES CONTEMPORAINES SUR MISTRAL 

 
 



TABLE  
 
 

Avant-propos    7 
 
DOMINIQUE JAVEL 

L’Imitation, une lecture 
du père de Frédéric Mistral    9 
 

ÉLODIE VARGAS 
Hermann et Dorothée de Goethe et 
Mirèio de Mistral  21 
 

HENRI MOUCADEL 
Les lutteurs de Mirèio  33 
 

CÉLINE BARNICHON-MAGRINI 
De la corailleuse à l’orpailleuse : 
l’hommage à Lamartine dans 
Lou Pouèmo dóu Rose    47 

 
CLAUDE MAURON 

Mistral et le silence (donc Vigny)    73 
 

VIRGINIE BIGONNET-BALET 
Les traductions espagnoles de 
Nerto     93 

 
  

 
COMPTES RENDUS  

par Philippe Blanchet et 
Michel Courty 107 

  
 
 



AVANT-PROPOS 
 
 

Grâce à l’hospitalité de La France Latine, on pourra lire enfin 
— s’acò’s pas vuei, sara deman… — plusieurs des 
communications présentées par des enseignants de provençal au 
colloque organisé, les 12 et 13 novembre 2004, dans le cadre du 
Centenaire de l’attribution du Prix Nobel de Littérature à Frédéric 
Mistral, à Maillane et à Saint-Remy-de-Provence, sous le haut 
patronage de M. Jean-Paul de Gaudemar, alors Recteur de 
l’Académie d’Aix-Marseille, avec le soutien des mairies de 
Maillane et de Saint-Remy-de-Provence, ainsi que de la 
Bibliothèque Jóusè Roumanille et de l’association L’Escolo dis 
Aupiho. 

 
Le but proposé était d’étudier, de façon méthodique et 

documentée, certains aspects bien précis de l’œuvre littéraire de 
Frédéric Mistral, ce qui confère à cet ensemble, croyons-nous, 
une certaine originalité par rapport à la tendance aux généralités 
superficielles auxquelles se cantonnent trop souvent les textes 
inspirés par les rendez-vous commémoratifs en général, et 
mistraliens en particulier. 

 
Précisons que la contribution d’Henri Moucadel avait porté, 

alors, sur la sollicitude manifestée par Frédéric Mistral à l’égard 
de son concitoyen maillanais Raphaël Daillan, dont le jardin-
mausolée eut le privilège d’être visité par nombre d’hôtes du 
poète, ainsi qu’en témoigne un registre riche en autographes et en 
textes inédits : ces recherches ayant été reprises et développées 
ensuite dans une publication spécifique1, on leur a substitué ici un 

                                      
1 Henri Moucadel, Lou jardin de Rafèu – Frédéric Mistral et le jardin 
de Raphaël Daillan à Maillane – Épitaphes mistraliennes, Centre de 
Recherches et d’Études Méridionales, Saint-Remy-de-Provence, 2009. 



Avant-propos 
8 

exposé présenté par le même chercheur, à Maillane, en 2009, à 
l’occasion du cent-cinquantième anniversaire de Mirèio. 

 
Claude Mauron 

 
Professeur à l’Université d’Aix-Marseille, 

Conseiller du Recteur de l’Académie d’Aix-Marseille  
pour l’enseignement du provençal. 

 



 

 

L’IMITATION, UNE LECTURE 
DU PÈRE DE FREDÉRIC MISTRAL 

 
 

Au chapitre II de ses Memòri e raconte Frédéric Mistral parle ainsi 
des lectures de son père : N’avié jamai legi, moun paire, que tres 
libre, lou Nouvèu Testamen, l’Imitacioun, e Don Quichote1. De ces 
trois ouvrages, L’Imitation est celui sur lequel nous avons souhaité 
nous pencher afin de réfléchir à ce que ce texte a pu apporter à 
François Mistral. 

L’Imitation, est-ce un texte couramment lu à la fin du XVIIIe siècle 
et au début du XXe ou une étrangeté en terre provençale ? Est-ce un 
reflet d’une spiritualité particulière ou une particularité du 
« ménager » de Maillane ? Est-il possible de discerner à travers ce 
texte la foi et la dévotion du père de Frédéric Mistral ? Voilà quelques 
interrogations que pose la phrase des Memòri citée plus haut. 

 
 
L’Imitation de Jésus-Christ est un ensemble de quatre petits traités 

dont le titre a été donné par le chapitre I du livre I, De imitatione 
Christi et contemplum omnium vanitatum mundi2. L’auteur a posé et 
pose encore de très nombreux problèmes d’identification. La plupart 
des critiques semblent s’être mis d’accord sur le nom de Thomas 
Hemerken a Kempis (1379-1471), originaire du diocèse de Cologne, 
chanoine régulier de Saint-Augustin, longtemps maître des novices au 
monastère du Mont Sainte-Agnès à Zwolle (près d’Amsterdam)3. Mais 
                                      
1 « Mon père, dans sa vie, n’avait lu que trois livres : le Nouveau 
Testament, l’Imitation et Don Quichotte » (les traductions sont celles de 
Frédéric Mistral). 
2 Le livre de l’Imitation a été étudié par de nombreux auteurs. On peut se 
référer à l’article sur « Les thèmes de l’Imitation », Revue d’histoire de 
l’Église de France, XXXVI, 1940, p. 289-344. 
3 Cf. Brian Mac Neil, De l’Imitation de Jésus-Christ, éd. du Cerf, 2002. 
L’auteur prend position pour attribuer l’ouvrage à Jean Gersen, abbé 
bénédictin de la première moitié du XIIIe siècle. Mistral, pour sa part, écrit 
dans son dictionnaire Lou Tresor dóu Felibrige, à l’article Imitacioun : 
« L’Imitacioun de Jèsus-Crist, ouvrage attribué à Gerson ou à A. Kempis 
par la plupart, attribué par Renan à Joan de Cabanac, et par Napoléon 



Dominique Javel 
10 

 

quoi qu’il en soit de la polémique sur l’attribution du texte, le plus 
intéressant réside dans le fait qu’il s’agit d’un texte rédigé par un 
moine et que les laïcs se sont approprié : la profondeur de ses vues 
spirituelles et sa richesse psychologique sont telles que les fidèles 
chrétiens dans leur ensemble ont pu y trouver leur aliment4. 

 
De la vie spirituelle intime de François Mistral, on connaît assez peu 

de chose. Il n’a pas laissé trace de journal ou de mémoires5. Les 
éléments nous intéressant sont apportés par son fils dans ses Memòri e 
Raconte. Né le 8 janvier 1771, François accomplit son premier 
pèlerinage « lointain » à Saint-Gens (paroisse du Beaucet, dans le 
Comtat Venaissin) alors qu’il avait environ dix ans : Iéu, moun paire 
disié, ié siéu esta, à Sant-Gènt, avans la Revoulucioun. E i’anerian à 
pèd descaus emé ma pauro maire, qu’aviéu pas mai de dès an… Mai 
d’aquéu tèms i’avié mai de fe 6. L’appréciation de François Mistral sur 
la foi plus intense des années 1780 que de celle des années 1850 est 
sans doute à mettre au compte de l’idéalisation des années d’enfance. 
La décennie précédant la Révolution française, et on pourrait sans 
doute remonter aux alentours de 1760, est marquée par un 
faiblissement – une période de reflux, dirait Gérard Cholvy – du 
sentiment religieux qui se prolonge jusque vers 1815-1820. Mais il est 
certain que François Mistral a dû baigner dans un contexte religieux 
dans lequel l’unanimité des pratiques était la règle. A-t-il hérité de son 

                                                                                                                   
Peyrat à Raimond Trencavel, dernier vicomte de Béziers, qui se fit moine 
au couvent de Grandmont. » 
4 Louis Cognet, Encyclopaedia Universalis, article « Imitation ». 
5 Après Vèspro, lou dimenche, segound l’us ecoustumo dis ancian paire de 
famiho, escrivié sis afaire, si comte e si despènso, emai si refleissioun, sus 
un grand casernet nouma lou Cartabèu  (« Et le dimanche, après les 
vêpres, selon l’us et coutume des anciens pères de famille, il écrivait ses 
affaires, ses comptes et dépenses, avec ses réflexions, sur un grand 
mémorial dénommé Cartabèou » - rapporte son fils dans les Memòri e 
raconte. On ignore ce qu’est devenu ce document. 
6 « Moi, nous disait mon père, j’ai été à Saint-Gent avant la Révolution. 
Nous y allâmes, les pieds nus, avec ma pauvre mère [Marguerite Manson, 
née en 1743], je n’avais pas plus de dix ans. Mais, en ce temps, il y avait 
plus de foi. » 



L’Imitation, une lecture du père de Frédéric Mistral 
11 

 

intérêt pour l’Imitation dès ses plus jeunes années ? Nul ne le sait, 
mais ce livre de dévotion a connu une telle diffusion que cela n’aurait 
rien d’étonnant. 

Livre le plus diffusé après la Bible, on dénombre près de 800 
manuscrits de l’Imitation de 1424 au XVIe siècle. La première édition 
connue remonte à 1472. Les traductions étrangères sont légion et on 
en compte une trentaine en français entre 1494 et le XIXe siècle7. 
Corneille en une adaptation en vers en 1656. Des éditions ont été 
faites à Avignon en 17638, en 17889, puis en 1821. La plus lue au 
XIXe siècle est celle que nous citerons, c’est-à-dire la version de 
Félicité de Lamennais datant de 1824, qui est en réalité celle de son 
frère Jean. 

 
La littérature religieuse populaire, à laquelle se rattache l’Imitation, 

connaît un essor considérable à partir de la Restauration. La 
correspondance de la maison Chambeau entre 1806 et 1847 en montre 
une très grande diffusion10. Le peuple y trouve une nourriture 
spirituelle certaine ainsi qu’en témoigne Reine Garde, la poétesse-
couturière d’Aix-en-Provence dans une lettre adressée à Lamartine en 
1847 : exceptés les Evangiles et celui qui a écrit l’Imitation de Jésus-
Christ, les autres [auteurs] n’ont pas pensé à nous [le peuple] en les 
écrivant. L’Avignonais Agricol Perdiguier, né en 1805, a appris à lire 
dans l’Imitation. En avait-il été de même pour François Mistral ? Nul 
ne le sait11, mais de nombreux témoignages puisés dans d’autres 

                                      
7 Cf. Jacques-Charles Brunet, Manuel du libraire et de l’amateur de livres, 
Paris, Firmin Didot frères, t.III, 1ère partie, 1862. 
8 Traduction nouvelle par le sieur Du Breuil, Prieur de Saint-Val, 
Avignon, Offray, 1763. 
9 Traduction par le R P. de Gonnelieu, Avignon, Offray, 1788. 
10 René Moulinas, L’imprimerie, la librairie et la presse à Avignon au 
XVIIIe siècle, Grenoble, 1974. Cf. aussi les tirages des livres de piété 
imprimés par la maison Aubanel en 1845, relevés par René Dumas dans 
ses Études sur Théodore Aubanel, le poète ligoté, et Avignon au XIXe 
siècle, Saint-Remy-de-Provence, 1987,  p. 29. 
11 (Memòri e raconte, chap. II : Es un paure, nous disié, qu’en passant pèr 
li mas uno fes pèr semano, m’avié après la Santo Crous « C’est un pauvre, 



Dominique Javel 
12 

 

régions françaises montrent la large diffusion de cet ouvrage et son 
utilisation fréquente dans l’éducation religieuse. Jocelyn, curé de 
campagne dans les Alpes, est censé écrire ces vers à sa sœur en 1798 : 

 
Plus souvent desséché par mon affliction 
Je trempe un peu ma lèvre à l’Imitation ; 
Livre obscur et sans nom, humble vase d’argile, 
Mais rempli jusqu’au bord des sucs de l’évangile, 
Où la sagesse humaine et divine à longs flots 
Dans le cœur altéré coulent en peu de mots ; 
Où chaque âme, à sa soif, vient, se penche et s’abreuve 
Des gouttes de sueur du Christ à son épreuve, 
Trouve, selon le temps, ou la peine ou l’effort, 
Le lait de la mamelle ou le pain fort du fort ; 
Et sous la croix où l’homme ingrat le crucifie 
Dans les larmes du Christ boit sa philosophie !…12.  
 
Lamartine écrit son œuvre de 1831 à 183513 à l’époque même où 

François Mistral lit l’Imitation, c’est-à-dire une période où ce type de 
lecture, au même titre que les almanachs populaires se diffusent très 
largement dans les campagnes14. 

 
 
N’avié jamai legi, moun paire, que tres libre, lou Nouvèu Testamen, 

l’Imitacioun, e Don Quichote (qu’acò ié rapelavo sa campagno 
espagnenco e l’espaçavo quand plouvié)…15. Dans cette citation déjà 
évoquée plus haut, on peut noter la place accordée à Don Quichotte, 

                                                                                                                   
nous disait-il, qui, passant par les fermes une fois par semaine, m’avait 
appris ma croix de par Dieu » - c’est-à-dire l’alphabet.  
12 Lamartine, Jocelyn (1836), Sixième époque. 
13 Cf. Henri Guillemin, Le Jocelyn de Lamartine, Paris, 1936, p. 40-52.  
14 Cf.  Philippe Martin, Une religion des livres (1640-1850), Editions du 
Cerf, Histoire religieuse de la France, 2003 ; et H.-J. Lusebrink, Y.-G. Mix, 
J.-Y. Mollier et P. Sorel (dir.), Les lectures du peuples en Europe et dans 
les Amériques (XVIIème-XXème siècle), Editions Complexe, 2003. 
15 « Mon père, dans sa vie, n’avait lu que trois livres : le Nouveau 
Testament, l’Imitation et Don Quichotte (lequel lui rappelait sa campagne 
d’Espagne et le distrayait, quand venait la pluie) ». 



L’Imitation, une lecture du père de Frédéric Mistral 
13 

 

ouvrage lu les jours de pluie pour un usage récréatif. Le Nouveau 
Testament et l’Imitation occupent une place différente : il ne s’agit pas 
là de se changer les idées, mais de trouver autre chose. Qu’a donc pu 
puiser François Mistral dans la lecture de l’Imitation ? 

De très nombreuses personnes ont vu dans ce livre l’expression 
idéale de leurs propres objectifs spirituels16. Il est vrai que François 
Mistral, aux dires de son fils, avait une grande foi : Moun paire, vous 
dirai, avié’no grando fe. De vèspre, l’estiéu coume l’ivèr, ageinouia 
sus sa cadiero, la tèsto descuberto, si man crousado sus lou front, 
emé, pecaire, sa couëto envirounado d’un vetoun, que ié penjavo sus 
l’esquino, fasié à-z-auto voues la preguiero pèr touti17. Faire ainsi la 
prière à haute voix, à genoux et la tête découverte est un acte 
éminemment spirituel qui ne s’embarrasse pas de ce que le clergé 
dénonçait fréquemment au XIXe siècle sous le nom de respect humain 
ou d’indifférence. Par son attitude de prière publique – même dans le 
cadre familial –, François Mistral montre une foi évidente, aussi bien 
devant ses enfants que devant ses serviteurs : pièi, quand li vihado, à 
l’autouno, s’aloungavon, legissié l’Evangèli à sis enfant e servitour18. 
Cette habitude de François Mistral fait écho à ce que l’Imitation 
propose pour entrer dans la vie intérieure : On doit cependant toujours 
se proposer quelque chose de fixe, surtout à l’égard de ce qui forme le 
plus grand obstacle à notre avancement […] Ne pouvez-vous 
continuellement vous recueillir, recueillez-vous au moins de temps en 
temps, au moins une fois par jour, le matin ou le soir19. 

Le texte de l’Imitation correspond sans aucun doute à une 
spiritualité populaire telle que pouvait essayer de la vivre François 
Mistral : Recherchez les humbles, les simples, les personnes de piété 
et de bonnes mœurs, et ne vous entretenez que de choses édifiantes20. 

                                      
16 Brian Mac Neil, op. cit. p. 114. 
17 « Mon père, dois-je dire, avait une foi profonde. Le soir, en été comme 
en hiver, agenouillé sur sa chaise, la tête découverte, les mains croisées sur 
le front, avec sa cadenette, serrée d’un ruban de fil, qui lui pendait sur la 
nuque, il faisait, à voix haute, la prière pour tous. »  
18 « Et puis, lorsqu’en automne, les veillées s’allongeaient, il lisait 
l’Evangile à ses enfants et domestiques. » 
19 I, 1, 19. 
20 I, 1, 18. 



Dominique Javel 
14 

 

Ce thème de l’humilité et de la simplicité parcourt de long en large 
l’Imitation et trouve un écho dans le portrait que dresse Frédéric 
Mistral de son père, un homme qui se contentait, pour son ordinaire, 
de légumes et de pain bis. Il était sobre et mettait toujours de l’eau 
dans son vin ! 

Le texte de l’Imitation a été écrit à l’intention des moines, mais il 
trouva un lectorat laïc parce que l’on n’est pas obligé de tout lire de 
façon continue. L’auteur composa toute une collection de sententiae 
selon une technique permettant au lecteur de choisir des passages au 
hasard et de sauter d’autres morceaux, sans que le texte devienne 
incompréhensible21. On peut ainsi ne pas lire les passages qui 
concernent explicitement la vie monastique. Il est probable que 
François Mistral a suivi cette méthode pour tirer pleinement profit de 
l’ouvrage, ce qui correspond au témoignage d’un nombre 
particulièrement important de lecteurs. Le père de Frédéric Mistral a 
trouvé dans l’Imitation un ouvrage de dévotion bien adapté à sa 
profession et à son état. Marié et père de famille, il n’était pas a priori 
le lecteur auquel avait pu penser Thomas a Kempis en écrivant son 
livre. Or il s’avère que la composition même de l’ouvrage est apte à 
séduire tous types de lecteurs. Il est difficile d’y trouver un plan 
rationnel et le texte est très composite. Mais il est une dominante qui 
n’échappe pas au lecteur : la suprématie accordée à la vie intérieure 
sur les œuvres extérieures, ce qui est un trait de la Devotio moderna. 
Un autre élément essentiel du texte est son caractère nettement 
christologique, appuyé sur une contemplation de l’humanité du Christ, 
ce qui donnait un aspect concret à la foi, propre à toucher les 
populations paysannes. Il ne s’agit en aucune façon d’une œuvre 
intellectuelle. Les spéculations des théologiens sont délaissées au 
profit d’expériences concrètes de la foi. La vie spirituelle est 
envisagée comme une suite d’états de conscience qui voient alterner 
moments difficiles et consolants. 

La piété que peuvent vivre les laïcs au début du XIXe siècle 
correspond en fait très bien à celle décrite par Thomas a Kempis. La 
Devotio Moderna a mis l’accent aux XIVe et XVe siècles sur la 
Passion et la Croix, dévotions que l’on retrouve au début du XIXe 
siècle chez les prédicateurs, quitte à conduire à un certain dolorisme. 
                                      
21 B. Mac Neil , op. cit. p. 122. 



L’Imitation, une lecture du père de Frédéric Mistral 
15 

 

Un autre élément qui a pu séduire le lecteur François Mistral est la 
forme utilisée par l’auteur : quatre grandes parties (Avis utiles pour 
entrer dans la vie intérieure, Instructions pour avancer dans la vie 
intérieure, De la vie intérieure, Du sacrement de l’Eucharistie) 
divisées en de petits chapitres, eux-mêmes subdivisés en de courts 
paragraphes. Il est aisé de lire à sa guise, sans se préoccuper de lecture 
suivie. De plus, l’auteur emploie parfois la forme vivante d’un 
dialogue entre un moine, — un frère plus précisément — et Jésus-
Christ. Tout contribue à favoriser une appropriation de l’Imitation par 
un lectorat populaire. 

En outre, l’Imitation est un texte qui permet d’interpréter certains 
passages en termes directement applicables à la situation des lecteurs. 
Par exemple, ce conseil : Si nous omettons quelquefois nos exercices 
ordinaires par quelque motif pieux, ou pour l’utilité de nos frères, il 
nous sera facile ensuite de réparer cette omission22. Il s’agit là d’un 
principe monastique essentiel : on peut abandonner même l’office 
divin si la charité le requiert, étant donné que l’amour de son prochain 
est la loi suprême. Le lecteur du XIXe siècle peut lire : Je dois être 
prêt à abandonner la récitation de mon rosaire si le Christ frappe à 
ma porte sous l’apparence d’un mendiant qui a besoin de mon aide. 
Autre citation de l’Imitation : Un humble paysan qui sert Dieu est 
certainement fort au-dessus du philosophe superbe qui, se négligeant 
lui-même, considère le cours des astres23. Comment cette phrase 
n’aurait-elle pas pu s’appliquer à François Mistral ? Le travail de la 
terre prend toute sa valeur face à celui du philosophe ou du 
théologien. On trouve là un thème récurent de l’Imitation, à savoir une 
quasi incompatibilité entre la piété populaire et les spéculations 
théologiques. 

 
Enfin, l’auteur de l’Imitation recommande la lecture de l’Écriture 

sainte : Il faut chercher la vérité dans l’Écriture sainte et non 
l’éloquence. […] Si vous voulez retirer du fruit [de l’Écriture sainte], 
lisez avec humilité, avec simplicité, avec foi, et ne cherchez jamais à 
passer pour habile24. François Mistral, nous dit son fils, lisait le 

                                      
22 I, 19, 3. 
23 I, I, 2. 
24 I, I, 5. 



Dominique Javel 
16 

 

Nouveau Testament, appliquant ainsi scrupuleusement les conseils de 
l’Imitation. Était-ce rare à cette époque ? Contrairement à une idée 
reçue, c’était relativement courant. Quelques témoignages confirment 
la pratique de François Mistral. Le poète-boulanger de Nîmes Jean 
Reboul, né en 1796, lisait assidûment la Bible. Chez de modestes 
cultivateurs du Cantal — les Pouget – on lisait les histoires 
extraordinaires de la Bible dans les années 1855-1860. Agricol 
Perdiguier avait lu une édition populaire des Évangiles, publiée par 
Corbon en 183725. La prévention du clergé vis-à-vis de la Bible 
concernait plus l’Ancien Testament que le Nouveau en raison des 
offensives éditoriales vétéro-testamentaires des Évangélistes. Or 
François Mistral lisait bien le Nouveau Testament, se conformant en 
cela aux prescriptions de l’Imitation et du clergé de son époque. 

 
La Devotio Moderna, dont l’Imitation est la parfaite illustration, ne 

met pas seulement l’accent sur la vie spirituelle. Elle n’oublie pas que 
la foi sans les œuvres est vaine. Dans cette optique, on s’aperçoit que 
Frédéric Mistral donna de son père l’image d’un homme qui avait le 
souci des plus pauvres : [moun paire] èro un grand vièi superbe, digne 
dins si prepaus, ferme dins soun gouvèr, amistadous au paure mounde, 
rude pèr éu soulet26. Sa table était toujours ouverte. Le récit de la 
veillée de Noël, que l’on peut lire dans les Memòri au chapitre II, est à 
lui seul une véritable liturgie dénotant un réel sens du sacré. Mais ce 
qui nous intéresse davantage réside dans l’habitude d’offrir un 
morceau du pain « calendal » à un pauvre : au-dessus de tout, lou gros 
pan calendau – que noun s’entamenavo qu’après n’avé douna, 
religiousamen, un quart au proumié paure que passavo27… Cette 
pratique peut être lue comme un nouvel écho de ce que dit l’auteur de 
l’Imitation au Livre Ier, chapitre 15, intitulé Des œuvres de charité : 

                                      
25 Cf. Gérard Cholvy, Histoire religieuse de la France contemporaine, 
Toulouse, Privat, 1985, t. I, p. 145. 
26 « Mon père était un beau et grand vieillard, digne dans son langage, 
ferme dans son commandement, bienveillant au pauvre monde, rude pour 
lui seul. » 
27 « Au-dessus de tout, le grand pain calendal, que l’on n’entamait jamais 
qu’après en avoir donné, religieusement, un quart au premier pauvre qui 
passait… » 



L’Imitation, une lecture du père de Frédéric Mistral 
17 

 

Pour nulle chose au monde, ni pour l’amour d’aucun homme, on ne 
doit faire le moindre mal […]. Aucune œuvre extérieure ne sert sans la 
charité ; mais tout ce qui est fait par la charité, quelque petit ou 
quelque vil qu’il soit, produit des fruits abondants. Donner un 
morceau de pain semble objectivement quelque chose de « petit », 
mais, dans le geste de François Mistral, peut-être faut-il voir, en 
fonction de ce que l’on sait du personnage, davantage qu’une action 
de pure bonne conscience. La charité, c’est-à-dire l’amour des autres 
en langage contemporain, y est présente. Quant à l’idée de « produire 
des fruits », on la retrouve dans ce qu’écrit Frédéric à propos de 
l’usage instauré par son père de distribuer pour le Nouvel An deux 
fournées de pain aux pauvres du village. Chacune de ses prières du 
soir était ainsi faite : Cènt an viéurai, / Cènt an couirai, / Cènt an i 
paure dounarai28. Cette habitude ne fut pas oubliée par ceux qui en 
avaient bénéficié : E tambèn, à sis oussèqui, li pàuri gènt emé resoun 
pousquèron dire en lou plagnènt : — Tant de panoun nous a douna, 
tant d’ange dins lou cèu l’accoumpagnon ! Amen29 ! Une telle 
attention aux pauvres est peut-être à rapprocher de ce qu’avait vécu 
François Mistral dans sa jeunesse, et du souvenir de ce « pauvre » qui 
lui avait donné ses premiers rudiments d’instruction30. 

Dans une lettre que Frédéric Mistral écrit à Joseph Roumanille en 
septembre 1855, juste après la mort de son père, on trouve deux 
notations intéressantes. D’une part, Frédéric témoigne du fait que son 
père n’a cessé de prier et de se recommander à Dieu toute sa vie, ce 
qui est dans la lignée de la spiritualité de l’Imitation. Il suffit de citer 
l’exhortation suivante : Mettez en Dieu toute votre confiance […] Que 
sans cesse votre pensée monte vers le Très-Haut, et votre prière vers 
Jésus-Christ31. Le second souvenir que cite Frédéric est plus en 
décalage par rapport l’Imitation. Son père, dit-il, a demandé de 

                                      
28 « Vivrais-je cent ans, / Cent ans, je cuirai, /Cent ans, je donnerai aux 
pauvres. » Mistral a cité cette prière dans l’article Couire de son 
dictionnaire. 
29 « Et aussi, à ses obsèques, les pauvres gens, avec raison, purent dire, en 
le plaignant : - Autant de pains il nous donna, autant d’anges dans le ciel 
l’accompagnent. Amen ! » 
30 Cf. supra, n. 11. 
31 II, 1, 3 et 4. 



Dominique Javel 
18 

 

nombreuses fois de mourir sans souffrir. Or ce qui marque la Devotio 
moderna, nous l’avons dit, c’est une propension très nette à valoriser 
la passion du Christ. On lit par exemple au livre II, chapitre 12 (De la 
sainte voie de la croix) : Plût à Dieu que vous fussiez digne de souffrir 
quelque chose pour le nom de Jésus ! Quelle gloire vous serait 
réservée ! Quelle joie parmi tous les saints ! Quelle édification pour le 
prochain ! Mais l’auteur de ces phrases est conscient de la faiblesse 
humaine telle qu’elle est révélée par l’attitude de François Mistral : car 
tous recommandent la patience, quoique peu cependant veuillent 
souffrir. Un peu plus loin, dans la troisième partie de l’Imitation, 
l’auteur fait dire au Christ : Vous ne serez pas longtemps ici dans le 
travail, ni toujours chargé de douleurs. Attendez un peu, et vous verrez 
promptement la fin de vos maux. Une heure viendra où le travail et le 
trouble cesseront32. Dans ces termes, rien d’extraordinaire pour un 
lecteur du début du XIXe siècle où la « grande affaire » est celle du 
salut. C’est en fait ce qui anime au fond François Mistral, à l’image de 
ses contemporains. 

 
 
Au terme de cette courte étude, on peut constater que la lecture de 

l’Imitation n’a pas été pour François Mistral un simple passe-temps. 
Elle lui a procuré un cadre dans sa vie spirituelle en lui offrant des 
temps de méditation et des exempla propres à le guider dans sa vie 
quotidienne. Était-il courant que, dans un mas assez vide, quelqu’un 
né en 1771 lise l’Imitation vers 1825-1850 ? Sans doute. Cela ne place 
pas François Mistral en décalage avec ses contemporains et l’on 
pourrait même dire qu’il est un témoin assez fidèle de son temps et 
des dévotions qu’ont pu observer les historiens. 

De ce fait, Frédéric Mistral a-t-il bénéficié d’une quelconque 
imprégnation plus ou moins consciente dans sa vie spirituelle 
personnelle ? Il est difficile de trancher sur une telle question qui a 
alimenté déjà de nombreux débats. Dans une lettre qu’il adresse à 
Adolphe Dumas pour Pasco 1860, il laisse transparaître un indice : Il 
me semble que, sentant de plus en plus l’infinie beauté de la nature, 
c’est-à-dire de l’épopée de Dieu, je deviens de plus en plus 
contemplateur. Le monde factice, le siècle, comme dit l’Imitation de 
                                      
32 III, 47, 1 



L’Imitation, une lecture du père de Frédéric Mistral 
19 

 

Jésus-Christ, est si mauvais, si corrompu, si fourbe et si stupide, que le 
silence qui m’entoure m’est un vrai paradis33. Au moins a-t-il lu 
quelques passages de cet ouvrage. 

Plus fondamentalement, il semble que François Mistral apparaît 
dans ces passages des Memòri e raconte comme le pontifex, le pontife 
du culte familial, nom que l’on donnait parfois au père de famille 
romain, c’est-à-dire littéralement celui qui fait le pont entre le proche 
et le lointain, entre le visible et l’invisible. Que serait mon père s’il 
n’avait cru en rien ? aurait pu écrire Frédéric. 

 
Dominique Javel 

 

                                      
33 Correspondance de Frédéric Mistral et Adolphe Dumas, Publication des 
Annales de la Faculté des Lettres, Aix-en-Provence, 1959, p. 70. 



 

 

Hermann et Dorothée de Goethe 
et Mirèio de Mistral 

 
 

Le présent exposé réunit deux grands noms de la littérature : 
Mistral pour le provençal et Goethe pour l’allemand. Ces deux 
auteurs n’appartiennent pas à la même époque : Goethe naquit en 
Allemagne en 1749 et mourut en 1832 ; Mistral naquit en France 
en 1830 et mourut en 1914. Autrement dit, Mistral vint au monde 
deux ans avant la mort de Goethe, et connaissait évidemment son 
œuvre : nous savons qu’il lut Faust à vingt ans1. Par ailleurs, 
comme l’a montré Pierre-Paul Sagave2, en partant d’une réflexion 
de Mistral sur Goethe dans un article de 1888, le poète provençal 
devait penser que Goethe avait poursuivi la même entreprise que 
lui, c’est-à-dire faire vivre sa langue et rétablir — par un retour 
aux sources — une tradition poétique (allemande) authentique, 
délivrée de l’influence française (l’Allemagne, au début du XIXe 
siècle, avait été l’objet des campagnes napoléoniennes). Même si, 
pour Goethe, il ne s’agissait pas exactement de cela, la remarque 
est intéressante. 

Nous voudrions approfondir ici la question des rapports – 
ressemblances et différences — entre Mirèio et Hermann et 

                                      
1 « J’ai lu Faust, et je l’ai goûté comme un enfant à qui l’on raconte 
une histoire de loup-garou et de chauche-vieille, c’est-à-dire avec un 
frisson mêlé de charme » écrit-il à Roumanille en septembre 1850, 
tout en avouant « je ne comprends pas où veut en venir Goethe avec 
ses scènes désordonnées, sa réunion discordante du classique au 
romantique, son Faut, docteur en théologie, époux d’Hélène, la blonde 
fille de l’Eurotas ! » 
2 « Mistral et Goethe », Annales de la Faculté des Lettres et Sciences 
humaines d’Aix, t. XXXVIII (1964), p. 221-231. Né Prussien en 1913 
à Berlin, P.-P. Sagave devint français, combattit dans la Résistance et 
fut une personnalité marquante des études germanistes, dans les 
universités d’Aix-Marseille puis de Paris-X Nanterre, entre 1950 et 
1980. Il est décédé en 2006. 



Élodie Vargas 
22 

 

Dorothée (Hermann und Dorothea). Cette œuvre de Goethe est 
publiée pour la première fois en 1796 et la première traduction en 
français, faite par l’académicien Bitaubé, date de 1800 (Goethe en 
fut d’ailleurs très satisfait). Mirèio paraît plus d’un demi-siècle 
plus tard, en 1859. Il est donc vraisemblable que Mistral a eu 
connaissance de l’œuvre de Goethe, bien que l’on n’en ait pas de 
preuve absolue3. 

La trame des ouvrages est simple, c’est, dans les deux cas, 
l’histoire d’amours contrariées, où deux jeunes héros sont 
amoureux, mais où, a priori, une issue heureuse, par mariage, est 
impossible, car les milieux sociaux ne sont pas les mêmes. Pour 
faire simple : l’un est riche, l’autre est pauvre… 

 

Les deux histoires se déroulent à des époques totalement 
différentes, en ayant pourtant pour point commun une référence à 
un épisode important de l’histoire contemporaine : les guerres de 
la Révolution et de l’Empire. Chez Goethe, elles sont 
« d’actualité » : le conflit fait rage et le héros allemand Hermann 
est prêt à prendre les armes pour combattre l’envahisseur. Chez 
Mistral en revanche, ces guerres sont terminées depuis longtemps, 
et ne sont plus qu’un ancien souvenir. Elles sont évoquées, à ce 
titre, de manière incidente au chant VII par le père de Vincent, 
Maître Ambroise, lorsqu’il raconte ses campagnes avec 
Napoléon : 

 

                                      
3 P.-P. Sagave (art. cit., p. 228) émet l’hypothèse que « Mistral a eu 
connaissance de Hermann et Dorothée, probablement par son ami 
Lamartine », ce qui n’est pas possible, Mistral n’ayant été en relations 
avec Lamartine qu’à dater de 1858, une fois son poème achevé. En 
revanche on retiendra comme pertinente l’observation, par le même 
critique, de réactions enthousiastes analogues et quasiment 
simultanées chez Lamartine, à l’égard de Hermann et Dorothée puis 
de Mirèio (dans les entretiens XXXIX et XL du Cours familier de 
littérature, 1859). 



Hermann et Dorothée de Goethe et Mirèio de Mistral 
23 

 

Sóudard peréu di gràndi guerro, 
Ai barrula touto la terro, 
Em’aquel aut guerrié que mountè dóu Miejour, 
E permenè sa man destrùssi 
De l’Espagno à l’ermas di Rùssi… 

(« Soldat aussi des grandes guerres, — j’ai parcouru tout l’univers, — 
avec ce haut guerrier qui monta du Midi, — et promena sa main 
destructrice — de l’Espagne aux steppes russes… »). 
 

De la même façon, le père de Mireille, Maître Ramon, a 
participé, dans sa jeunesse, aux expéditions françaises en Italie et 
en Égypte, entre 1796 et 1801 : 

 
D’Arcolo ai vist lou pont que toumbo, 
E li sablas d’Egito embuga de sang viéu ! 

(D’Arcole j’ai vu le pont qui tombe, — et les sables d’Égypte 
combugés de sang vivant ! »). 
 

Ces deux situations historiques différentes ont une influence 
décisive sur les cadres de vie dans lesquels se déroulent les deux 
intrigues : celle de Mirèio, qui se déroule par temps de paix, 
s’ouvre sur une magnifique description de la nature et d’un lieu 
d’habitation paradisiaque, riche, ensoleillé, calme, le mas des 
Micocoules situé entre les Alpilles et la Crau, tandis que l’histoire 
de Hermann et Dorothée commence par un tableau d’une ville 
chaude, poussiéreuse, sale, où règne une grande pauvreté, où les 
gens fuient (à cause de la guerre) et où l’industrie est en pleine 
expansion. 

On pourrait alors penser que Mirèio est une œuvre gaie, et 
que Hermann et Dorothée est une œuvre triste à l’image de la 
description du pays, noir et sale. Ce n’est pas tout à fait le cas. En 
effet, malgré un premier tableau sombre et déprimant, on 
s’aperçoit que la nature n’est pas totalement absente dans 
Hermann et Dorothée : Hermann ne vit en effet pas seulement 
dans une ville grise, bien au contraire il a accès à la verdure, aux 
arbres, par l’intermédiaire du jardin auquel sont liés Hermann et 



Élodie Vargas 
24 

 

sa mère. Et c’est justement cet amour du jardin qui rend ces deux 
personnages particuliers, car marqués par un caractère humain, 
meilleur que celui des autres personnages. Cet aspect d’humanité, 
de générosité, d’amour, est encore accentué par la présence des 
bêtes et des chevaux que Hermann affectionne particulièrement. 
Or la nature, la présence des cultures et des bêtes jouent un rôle 
important pour Mireille et son mas : la végétation et les troupeaux 
apportent de manière générale, dans le poème de Mistral et chez 
l’héroïne en particulier, un bien-être, une richesse, un réconfort4. 
Un premier point commun se dégage donc entre les deux œuvres, 
que l’on pourrait résumer ainsi : les personnages qui sont « du 
bon côté », sont ceux qui aiment la nature pour elle-même, qui ne 
cherchent pas à lui faire violence5. 

Dans cet esprit, les moissons sont également un élément 
commun aux deux histoires. Chez Mistral, les blés sont 
mentionnés dans la strophe inaugurale (dins li blad, « dans les 
blés ») et la première chose que Vincent et son père aperçoivent, 
en approchant du mas des Micocoules, est l’aire avec sa meule de 
paille. Dans Hermann et Dorothée, aussi, les blés apparaissent dès 
le début de l’œuvre : « Rarement on a vu pareil temps pour 
pareille moisson, nous rentrons la récolte sans une goutte d’eau, 
tout comme nous avons déjà rentré les foins ; le ciel est clair, on 
n’y voit pas le moindre nuage et il souffle un petit vent d’est qui 
rafraîchit agréablement. Le temps est au beau fixe, les blés sont 
archi-mûrs, et dès demain nous commencerons à couper 
l’abondante récolte. » Mais leur évocation, à côté de la 
description d’un milieu urbain industriel, d’une ville misérable, 
semble quelque peu incongrue. On peut supposer que la strophe 

                                      
4 Cf. le chant II (la cueillette dans les mûriers), le début du chant V 
(les rendez-vous nocturnes avec Vincent) et le chant VIII (où les 
chiens du mas reconnaissent la jeune fugitive, puis où les lézards gris, 
les mantes religieuses et les papillons la mettent en garde contre les 
dangers d’une insolation en Crau). 
5 Cf. le personnage « négatif » d’Ourrias, particulièrement brutal à 
l’égard des taureaux de Camargue (chant IV). 



Hermann et Dorothée de Goethe et Mirèio de Mistral 
25 

 

est là pour indiquer la saison ou pour préciser que le ciel est clair, 
sans orage, et que, par métaphore, il n’y a pas encore de conflits 
au début de l’histoire. D’autre part, les moissons permettent de 
situer la famille de Hermann comme une famille qui a du bien : le 
blé est synonyme d’or, de richesse, et de lui découle tout le statut 
social de ceux qui le possèdent. C’est-à-dire qu’en fait, à travers 
ces deux œuvres, on constate que le système de valeurs et les 
représentations sociales sont les mêmes à des décennies 
d’intervalle et dans ces deux pays différents, par leur histoire et 
leur développement, que sont la France et l’Allemagne. 

Pourtant, par la suite, la représentation des moissons diverge. 
Mistral, au chant VII, décrit très longuement les blés mûrs, 
l’arrivée des moissonneurs, leur fête de la Saint-Jean, et on les 
retrouvera, longuement encore, au travail, avec les glaneuses, les 
lieuses de gerbes, dans le chant IX. Dans Hermann et Dorothée, 
la moisson ne fait l’objet que de mentions fugitives, elle est 
annoncée et non pas décrite : « [La mère de Hermann] prenait 
plaisir à voir sa moisson et le blé superbe inclinant la tête et 
balançant tout au long du champ l’or de ses vigoureux épis » 
(chant IV) ; « [Hermann et Dorothée] se réjouissaient de voir les 
grands blés se balançant sur leurs tiges et égalant presque la haute 
taille des jeunes gens qui les traversaient » (chant VIII) ; « Ces 
champs sont à nous ; la moisson toute prochaine y mûrit » (chant 
VIII). 

En revanche, il est intéressant de noter que la notion 
d’argent est plus importante dans Hermann et Dorothée que dans 
Mirèio : chez Goethe, on parle en effet constamment d’argent et 
les discussions sont très matérielles : « Une fois sauvés mon 
argent et ma peau, j’ai sauvé tout ce qui importe » dit le voisin ; 
« […] tout devient plus cher ; il faut s’ingénier à augmenter ses 
revenus. C’est pourquoi, mon cher Hermann […] tu amèneras 
chez moi une fiancée avec une belle dot » dit le père de 
Hermann ; ou encore « je ne voudrais voir chez moi qu’une 
fiancée bien pourvue, car l’homme finit par mépriser une femme 
pauvre ». Chez Mistral, cet aspect « financier » n’apparaît presque 



Élodie Vargas 
26 

 

jamais, et la richesse se manifeste surtout par un étalage de 
possessions (champs, vergers, récoltes, troupeaux). 

 

Venons-en aux personnages. D’une manière générale, on peut 
dire que Hermann correspond à Mireille, et Dorothée à Vincent. 
Les pères de Hermann et de Mireille sont assez semblables, et les 
mères sont présentes dans les deux cas. Les deux héros, Hermann 
et Mireille, sont tous deux riches et tous deux amoureux de 
quelqu’un de pauvre. Cependant, leurs caractères sont nettement 
différents : 

- Hermann est très renfermé, toujours à part, il parle peu, il 
est timide, lourdaud et passe pour quelqu’un d’assez gauche 
auprès des jeunes filles. Même quand il tombe amoureux de 
Dorothée, il ne s’anime que le temps de raconter sa rencontre, 
puis il retombe dans la mélancolie, la tristesse et le doute. 

- Mireille est exactement son contraire : elle est toujours en 
mouvement, pleine d’une joie de vivre constante, très active et 
entourée des gens du mas. 

L’écart est encore accentué par le fait que, dans la vie, 
Hermann est celui qui a beaucoup voyagé — et pourtant il se 
détourne de la vie sociale, s’enferme ; Mireille, bien qu’elle n’ait 
jamais encore quitté le mas familial6, est ouverte à tout, curieuse 
de tout, énergique et vivante. 

Ces caractères différents ont une importance décisive sur 
l’action, en particulier sur les relations amoureuses : 

- la timidité extrême de Hermann va avoir pour 
conséquences de créer des complications tout au long de 
l’histoire, puisqu’il n’ose pas se déclarer, et laisse constamment 
Dorothée dans le doute ; ce n’est que grâce au pasteur qu’elle 
apprendra tout de l’amour que Hermann lui porte. 

                                      
6 Nautre, sourtèn jamai de noste pijounié (« Nous, nous ne sortons 
jamais de notre colombier »), dit-elle à Vincent (chant I). 



Hermann et Dorothée de Goethe et Mirèio de Mistral 
27 

 

- Mireille, en revanche n’hésite pas et lève très vite toute 
ambiguïté lorsqu’elle fait, dès le chant II, sa déclaration à 
Vincent. Celui-ci ayant répondu avec flamme, le lecteur sait tout 
de suite, et les personnages aussi, où l’on en est au niveau des 
sentiments amoureux, qui ne connaîtront aucune altération au fil 
des événements. 

En ce sens, les deux œuvres diffèrent sensiblement : dans 
Hermann et Dorothée, l’intrigue amoureuse constitue toute 
l’histoire, qui progresse grâce au suspens, à l’espionnage qu’on 
fait de la jeune fille pour savoir qui elle est, si son cœur est pris, 
les tentatives pour la faire venir, etc., alors que dans Mirèio, les 
sentiments sont clairs dès le début, on est sûr de l’amour des deux 
personnages et l’action se situe ailleurs, dans l’arrivée d’obstacles 
extérieurs de plus en plus inquiétants. 

Ces différences de caractère vont avoir également une 
conséquence lors de la dispute que les héros ont avec leurs parents 
à propos du choix de l’élu(e) et qui, notons-le, a lieu au même 
moment dans les deux œuvres : le soir, après s’être mis à table. 
Les deux héros, suivant leur nature, réagissent différemment lors 
de cet épisode : Hermann reste faible et s’en va, pour fuir la 
dispute et la violence de son père, alors que Mireille, forte et 
pleine de vie comme d’habitude, affronte donc la dispute et son 
père, en faisant face, du moins dans un premier temps, puisqu’elle 
s’enfuira aussi du logis, un peu plus tard, dans la nuit qui suivra. 

Justement, malgré leurs différences de caractère, les deux 
héros sont quand même comparables et semblables à un moment 
donné. Ils font le même chantage à leurs parents en affirmant que 
la famille est moins importante que l’être aimé et que, s’ils ne 
peuvent épouser celui (ou celle) qu’ils aiment, ils ne se marieront 
jamais ! Tous les deux finissent également par pleurer à chaudes 
larmes et décident de partir, de quitter la maison familiale. Leur 
but est cependant très différent, et on retrouve là leur caractère 
propre : Hermann, personnage mou et peu persévérant, abandonne 
l’amour et le conflit avec son père et veut partir à la guerre, alors 
que Mireille ne renonce pas du tout à son idée, reste combative et 



Élodie Vargas 
28 

 

s’en va vers les Saintes-Maries demander un miracle, afin de 
favoriser ses amours. 

 

Passons aux personnages secondaires : Vincent et Dorothée. 
Leur premier trait commun est la pauvreté : Dorothée est 
étrangère, elle n’a plus de pays à cause de la guerre et va sur les 
chemins, seule ; en ce sens, Vincent se rapproche d’elle, car, bien 
qu’il ait encore son père et sa sœur, il n’a pas de vie fixe et est lui 
aussi toujours sur les chemins (mais de par sa profession de 
vannier itinérant). Tous deux mènent victorieusement un combat 
physique, Vincent contre Ourrias pour sauver son amour et sa 
fierté, Dorothée pour se sauver elle-même et ses compagnes, 
puisqu’elle tue un des cinq rôdeurs qui les ont attaquées et blesse 
les autres. Néanmoins, le plus grand trait commun à ces deux 
personnages reste leur simplicité, leur honnêteté et leur 
indignation face aux injustices. Dans les deux cas, leur condition 
sociale trace leur « destin » et les oblige à se résigner à l’injustice. 
La critique de Mistral et de Goethe, quant à une société 
inégalitaire qui opprime les pauvres, est donc la même dans les 
deux œuvres. 

Face à ces deux « bons » personnages se trouvent les pères 
de Hermann et de Mireille, qui, peut-on dire, sont exactement le 
contraire de Vincent et Dorothée. Ils sont riches, fiers et 
s’attachent aux apparences. Étant partis de rien, en bas de 
l’échelle sociale, ils sont contents de ce qu’ils ont accompli et 
veulent que leurs enfants fassent fructifier le fruit de leur travail. 
Il existe toutefois une différence entre ces deux pères : le père de 
Hermann se laisse convaincre et, face à l’opposition générale, 
accepte Dorothée, alors que le père de Mireille ne fléchit jamais, 
même quand sa fille agonise. Notons cependant qu’un des 
« pères » du poème de Mistral (Maître Ambroise) favorise les 
amoureux, mais on sait que sa démarche n’est guère couronnée de 
succès. 

 



Hermann et Dorothée de Goethe et Mirèio de Mistral 
29 

 

Les pères ne sont d’ailleurs pas les seuls acteurs des 
décisions dans ces deux histoires. Les mères — il faut se souvenir 
que la mère est une figure très importante aussi bien pour Mistral 
que pour Goethe7 — jouent également un rôle non négligeable, 
encore qu’elles soient radicalement différentes. 

Jeanne-Marie, la mère de Mireille, laisse sa fille libre de 
partir du mas, c’est-à-dire qu’elle lui laisse la liberté, 
contrairement à son père qui l’enferme. Cette permission est 
essentielle aux yeux de Mistral pour qui la liberté est une des 
valeurs les plus importantes, si ce n’est la plus importante. Ce 
comportement accordant la liberté place donc Jeanne-Marie « du 
bon côté » pour Mistral ; mais il ne faut pas oublier qu’en laissant 
la liberté à sa fille, elle la chasse du domaine et la voue à une 
existence misérable, ce qui n’arrange pas vraiment les affaires de 
Mireille ! Et elle non plus, aux Saintes-Maries, ne fera pas le 
geste essentiel, qui aurait consisté à laisser Mireille épouser son 
amoureux. 

La mère de Hermann, qui n’a pas de nom, est très proche de 
son fils. Elle se révèle beaucoup plus moderne et permissive que 
Jeanne-Marie, et se caractérise par un côté « psychologue » et, 
également, par une force de décision et d’action. Dans un premier 
temps, quand tout va mal, elle va retrouver son fils dans le jardin, 
elle l’encourage à parler, elle l’écoute, ils discutent ainsi sans 
tabou, sans colère, calmement, intelligemment, librement. Le rôle 
de parole libératrice est absent chez Mistral. Jeanne-Marie n’a pas 
la dimension psychologique de la mère de Hermann. Celle-ci se 
retrouverait plutôt en Taven, sorte de mère qui écoute et conseille. 

                                      
77 « La correspondance de Goethe avec sa mère révèle qu’il était non 
seulement son enfant préféré, mais qu’il la consultait, même dans les 
années de sa maturité, sur beaucoup de problèmes importants de sa 
vie, et notamment sur ses affaires de cœur. Goethe ne se marie qu’à 
l’âge de 57 ans. Il perd sa mère lorsqu’il est âgé de 59 ans. […] La 
même sensibilité particulière se rencontre chez Mistral, homme resté, 
lui aussi, longtemps attaché à sa mère et marié sur le tard. » (P.-P. 
Sagave, art. cit., p. 224). 



Élodie Vargas 
30 

 

La mère de Hermann se mêle également d’éducation face à 
son mari : « Nous ne pouvons en effet former les enfants à notre 
gré » ; « il nous faut les garder et les aimer tels que Dieu nous les 
a donnés, les élever de notre mieux et les laisser faire. […] 
Chacun n’est bon et heureux qu’à sa façon » ; « avec tes 
gronderies et tes blâmes quotidiens, tu lui coupes bras et 
jambes. » Et c’est encore elle qui décide d’aller parler au père. Sa 
détermination et son aptitude à régler l’affaire sont saisissantes : 
« Elle fit lever son fils, et celui-ci la suivit sans résister » ; « la 
mère fit son entrée avec son fils et le menant par la main, elle le 
conduisit devant son époux : […] donne-la-lui ». Jeanne-Marie, 
bien qu’elle agisse en envoyant Vincent blessé chez Taven, n’a 
pas la puissance d’intervention de la mère de Hermann, car la 
visite à Taven, si elle guérit magiquement Vincent, ne résout pas 
le fond du problème, et Jeanne-Marie ne prendra pas la défense de 
sa fille au moment le plus critique. Disons donc qu’à la dimension 
de la mère d’Hermann, correspondent en fait deux figures 
féminines dans le poème de Mistral : Jeanne-Marie et Taven. 

Malgré les différences, ce qui est remarquable chez Mistral 
et chez Goethe est le beau rôle et le pouvoir conférés aux femmes. 
A ce propos, il est intéressant de noter que la mère de Hermann 
est toujours en mouvement, qu’elle évolue gracieusement et 
rapidement dans le jardin, ce qui la rapproche fortement de 
Mireille. Si Mireille correspond au personnage de Hermann, 
l’amoureux, il s’avère qu’elle a également les caractéristiques de 
sa mère et l’on retrouve là toute l’ambiguïté existant dans l’œuvre 
de Mistral : Mireille est amante et mère en même temps pour 
Vincent. Et ceci est assez normal chez les deux auteurs, si l’on 
considère leur attachement très fort pour leur mère, dont nous 
avons déjà fait état. 

Taven, la sorcière des Baux, nous amène à considérer le 
thème de la religion. A ce personnage mistralien correspond, chez 
Goethe, un pasteur. Taven représente la religion populaire, à la 
limite de la sorcellerie, qui se distingue de la religion chrétienne 
« officielle » représentée par les Saintes Maries. Le pasteur, pour 



Hermann et Dorothée de Goethe et Mirèio de Mistral 
31 

 

sa part, incarne ces deux « religions » à la fois, dans la mesure où 
il connaît aussi bien les auteurs profanes que la Bible. Il ne 
prononce jamais le nom de Jésus ou de Dieu : on y verra l’indice 
que ce pasteur incarne moins la religion que la Sagesse, ce qui 
n’est pas étonnant pour une œuvre allemande du XVIIIe siècle où 
l’esprit des Lumières et le rationalisme sont maîtres. Le pasteur de 
Goethe croit donc en la bonté de la nature humaine et se place du 
côté des amoureux. Il rejoint en ce sens Taven, les deux 
permettant à l’amour humain d’exister. 

En considérant les œuvres de Goethe et de Mistral sous cet 
angle, on pourrait donc dire qu’elles expriment toutes deux la 
même position face à la religion chrétienne « officielle » : là où 
celle-ci règne, étroitement liée à la hiérarchie sociale, la liberté 
d’aimer est impossible. A ce propos, il ne faut pas oublier que le 
discours des Saintes Maries, à la fin du chant X, tend à séparer 
Mireille de son amour terrestre pour Vincent. 

 

En conclusion, nous pouvons dire que Hermann et Dorothée 
de Goethe et Mireille de Mistral ont beaucoup de traits communs, 
en ce qui concerne notamment les personnages, et que les 
critiques face à la société sont sensiblement les mêmes. Les 
différences majeures se trouvent donc dans le scénario : à la 
différence de Vincent et Mireille, Hermann et Dorothée finissent 
par se marier avec, de surcroît, le plein consentement des parents. 
Vus sous cet angle, les buts des deux auteurs sont totalement 
divergents. Cela dit, il reste à se demander ce qui est le plus 
important quand on compare les deux œuvres : si c’est la 
différence dans le scénario, ou au contraire la présence d’une 
multitude de petits détails qui créent des similitudes. 

 

Élodie Vargas 

  
 



 

 

Les lutteurs de Mirèio 
 
 

À l’automne 1858, Roumanille – qui corrige les épreuves de 
Mirèio avec l’imprimeur Seguin – rédige le texte d’annonce du 
poème mistralien, pour le faire paraître dans l’Armana 
prouvençau de l’année 1859. Il y écrit : 

 
Bono, bono nouvello ! Me fai grand gau e siéu urous, pèr que 
s’espandigue de la vilo au vilage, dóu vilage à l’amèu, dóu Ventour 
enjusqu’au fin-founs de la Camargo, siéu urous de la dire à la 
Prouvènço, à la Coumtat e au Lengadò : lou libre naciounau de la 
Prouvènço vèn d’espeli ; la rèino de la Crau, la bello Mirèio, vèn de 
metre à soun jougne la darriero espingolo, e pèr lou proumié cop 
vèn à la vilo. Podon, li calignaire, se metre sus si porto pèr la vèire 
passa ; li calignaire, vole dire aquéli qu’amon la grand pouësio, 
aquéli qu’amon li meissoun, lis óulivado, li ferrado e li lucho, li 
voto e li vihado, l’oumbro di pin e lou soulèu, la mar, lou Rose e la 
Durènço ! Aquéli qu’an la fe, aquéli qu’an l’amour, podon veni béure 
à la font ! 
Ce qu’a tan bèn canta noste brave Frederi, jamai res l’avié canta, e, 
de tout segur, res jamai lou cantara coume éu : 
Desempièi Arle enjusqu’à Vènço, 
Escoutas-lou, gènt de Prouvènço !1 
Poudèn pas tout dire eici. E pièi, tant richo e bello es la frucho que 
sarié veritablamen peca de la desfloura ! Sauprés soulamen que 
Mirèio es un pouèmo epique, voulounta-dire un mounde. Lou 
pouèmo es tout en coublet de sèt vers, e tóuti li coublet an la formo 
d’aqueste : 
… Alor s’arrapon, se póutiron, 
S’agroumoulisson e s’estiron, 
Espalo contro espalo em' artèu contro artèu ; 
Li bras se trosson, se fringouion 
Coume de serp que s’entourtouion ; 

                                      
1 Il s’agit des deux premiers vers de la première strophe du chant X. 
Roumanille a simplement changé le pronom du deuxième vers 
(Escoutas-me). 



Henri Moucadel 
34 

 

Souto la pèu li veno bouion ; 
Lis esfors fan tibla li tento di boutèu… 
I’a nòu cènt coublet d’aquelo estampo, e se partisson en douge 
cant…2 
 
Ainsi donc, parmi les quelque neuf cents strophes du poème, 

celle qu’il choisit, comme illustration, est la trente-huitième du 
chant V, intitulé La Batèsto, "Le combat". Et on notera, dans la 
liste des « tableaux » mentionnés pour intéresser le futur lecteur, 
la présence des lucho… 

 
 

                                      
2 « Bonne, bonne nouvelle ! Je suis très content et heureux, pour 
qu’elle se répande de la ville au village, du village au hameau, du 
Ventoux jusqu’au fin fond de la Camargue, je suis heureux de la dire à 
la Provence, au Comtat et au Languedoc : le livre national de la 
Provence vient d’éclore ; la reine de la Crau, la belle Mireille, vient de 
mettre à son corsage la dernière épingle et se rend à la ville pour la 
première fois. Les amoureux peuvent se mettre sur leur porte pour la 
voir passer ; les amoureux, je veux dire ceux qui aiment la grande 
poésie, ceux qui aiment les moissons, la cueillette des olives, les 
ferrades et les luttes, les fêtes et les veillées, l’ombre des pins et le 
soleil, la mer, le Rhône et la Durance ! Ceux qui ont la foi, ceux qui 
ont l’amour, peuvent venir boire à la fontaine ! 
Ce qu’a si bien chanté notre bon Frédéric, jamais personne ne l’avait 
chanté, et, assurément, jamais personne ne le chantera aussi bien que 
lui : Depuis Arles jusqu’à Vence,/ écoutez-le, gens de Provence ! 
Nous ne pouvons pas tout dire ici. Et puis le fruit est si riche et si beau 
que ce serait véritablement un péché de le déflorer ! Vous saurez 
seulement que Mirèio est un poème épique, c’est-à-dire un monde. Le 
poème est entièrement écrit en couplets de sept vers, et tous les 
couplets ont la forme de celui-ci : 
Alors ils se saisissent, se houspillent,/s’accroupissent et 
s’allongent,/épaule contre épaule et orteil contre orteil ;/les bras se 
tordent, se frottent/comme des serpents qui s’entortillent ;/sous la peau 
les veines bouillent,/les efforts tendent les muscles des mollets.  



Les lutteurs de Mirèio 
35 

 

 

Les luttes et les combats font partie des motifs littéraires 
majeurs, dans l’épopée au premier chef, et à la première strophe 
de son œuvre, on le sait, Mistral se proclame Umble escoulan dóu 
grand Oumèro. Or chez Homère, les luttes ne manquent pas : 
dans le chant XVIII de L’Odyssée, Ulysse, déguisé en mendiant, 
se bat contre Iros, devant les prétendants. Un peu plus loin, au 
chant XXI, c’est le concours du tir à l’arc que seul Ulysse pourra 
tendre. Dans L’Iliade, se déroulent de nombreux combats, parmi 
lesquels on peut retenir les combats singuliers, entre Paris et 
Ménélas, au chant III, Hector et Ajax au chant VII ; celui 
d’Achille et Enée, au chant XX, puis, au chant XXIII, la lutte 
entre Ajax et Ulysse, suivie de la course à pied. Enfin nous avons 
encore, au même chant, des épreuves sportives, comme le lancer 
du disque, le tir à l’arc, le lancer de la javeline. On retrouve 
sensiblement les mêmes thèmes chez Virgile, dans L’Énéide, avec 
au livre V, les jeux funèbres, joute, course… et différents combats 
singuliers, entre Pallas et Turnus, Opis et Arruns, Enée et Turnus, 
respectivement aux livres X, XI et XII. À cela, il convient 
d’ajouter, pour un auteur du milieu du XIXe siècle, l’influence du 
roman, historique ou d’aventures. 

De ce fait, comme on l’oublie trop souvent, il se rencontre un 
nombre conséquent de combats dans les œuvres de Mistral : 
batailles militaires historiques (le combat naval « du bailli de 
Suffren » dans Mirèio, I ; Guillaume d’Orange et les Sarrasins, 
Calendau, VI ; le siège du Palais des Papes d’Avignon, Nerto, 
II) ; combats mythologiques (les Géants contre Dieu, dans la 
Crau, Mirèio, VIII) ; affrontements entre humains et animaux 
(Ourrias et les taureaux lors de la ferrado, Mirèio, IV ; sainte 
Marthe et la Tarasque, Mirèio, XI ; Calendal et les abeilles de la 
Nesque, Calendau, VII ; Rodrigue et le lion d’Arles, Nerto, IV) ; 
bagarres rangées (Calendal contre Séveran et ses bandits, 
Calendau, XII ; Rodrigue et ses Catalans contre le guet d’Arles, 
Nerto, V ; les mariniers du Rhône contre les portefaix d’Avignon, 
Lou Pouèmo dóu Rose, XI). S’y ajoutent les rivalités sportives (la 
course de Nîmes, Mirèio, I ; les joutes, Calendau, VI) ou de 
métier (le concours de labour, Mirèio, IX) et les corps à corps – 



Henri Moucadel 
36 

 

cette dernière catégorie étant représentée par deux passages 
largement développés, la lutte entre Vincent et Ourrias au chant V 
de Mirèio, celle entre Calendal et Marco-mau au chant X de 
Calendau. 

 
 
Venons-en maintenant aux luttes, comme élément 

contemporain de divertissement populaire en Provence, et 
particulièrement à Avignon3 et dans ses alentours – et donc à 
Maillane. 

Dans sa lettre-réponse au questionnaire du préfet pour la 
Statistique des Bouches-du-Rhône, datée du 1er août 1820, le 
maire de Maillane, Dumas, écrit à propos de la fête de Sainte 
Agathe : 

 
Les divertissements ordinaires de cette fête sont la danse et les 
farandoles qui durent Bien souvent trois ou quatre jours consécutifs. 
Il se pratique, parfois, des jeux gymnastiques tels que la lutte, la 
course des hommes et celle des chevaux, le saut et autres pour tous 
lesquels on distribue différents prix. Et l’on se borne à faire revivre 
de temps à autre, les exercices de la lutte, de la course et du saut qui 
sont devenus, plutôt, l’objet d’une spéculation que d’un simple 
divertissement de la part des aubergistes qui ont pris la coutume 
d’en fournir les prix. 

 

                                      
3 Cf. Histoire d’Avignon, Édisud, Aix-en-Provence, 1979, p. 579. 
Comme attestation de cette vogue, dans le domaine artistique, citons 
les cariatides du café Cœur, sur la place de l’Horloge à Avignon, qui 
représentaient des lutteurs (parmi lesquels Meissonier, dont il sera 
question plus loin) et furent réalisées, dit-on, dans les années 1860 ; et 
aussi le Comtadin Félix Charpentier, né à Bollène en 1858, qui avait 
un père lutteur et sculpta, sur sa suggestion, un groupe Les Lutteurs 
(dont une version orne la place de l’Hôtel de Ville de Bollène — son 
installation a inspiré le poème provençal Li luchaire de Charpentié, 
par Louis Ripert, paru dans la revue La Mióugrano d’Avignoun, en 
décembre 1907).  



Les lutteurs de Mirèio 
37 

 

 

Les luttes sont encore bien présentes dans le calendrier des 
fêtes qui ouvre les premiers numéros de l’Armana prouvençau, 
dans les années 1855-1860 ; ainsi, au mois de février, à la 
mention des fêtes de Sainte-Agathe à Maillane, dans la colonne 
Fiero, voto, roumavage, on peut lire : Lucho, courso d’ome, de 
miech-ome e de vièi, saut sus l’ouire, courre dins lou sa, 
estranglo-cat4. 

Dans son conte L’ome poupulàri, paru dans l’Armana 
prouvençau de 1883, et repris dans ses Memòri e raconte (chap. 
XIII), Mistral montre le dialogue, pendant une fête de village, 
entre le Maire et un vieux lutteur : 

 
En travessant la Plaço, passerian contro un vièi qu’èro asseta davans 
sa porto. 
- Eh ! bèn, mèste Guintrand, ié venguè Moussu Lassagno, aquest an 
luchan pèr ome o pèr miech-ome ? 
- Ah ! moun paure Moussu, luchan pèr rèn de tout, respoundeguè 
mèste Guintrand. 
- Vous rapelas, mèste Guintrand, d’aquel an que sus lou prat se 
presentèron Meissounié, Quequino, Rabassoun, li tres plus fièr 
luchaire de Prouvènço, e que li faguerias peta d’esquino tóuti tres ? 
- Voulès pas que me rappelle ? diguè lou vièi luchaire en s’alumant, 
es l’an que se prenguè la ciéutadello d’Anvers : i’avié cènt escut de 
joio, em’un móutoun pèr li miech-ome ! Lou prefèt d’Avignoun que 
me touquè la man ! li gènt de Bedarrido que cujèron se batre emé li 
Courtesounen, car quau tenié pèr iéu, quau èro contro… Ah ! que 
tèms ! noun pas aro, que si lucho, vau mai n’en pas parla, car se vèi 
plus ges d’ome, plus ges d’ome, moussu ! Pièi, s’entèndon entre 
éli.5 

                                      
4 « Luttes, courses d’hommes, de demi-hommes [au-dessous de dix-
huit ans] et d’anciens, sauts sur l’outre (cf. Mirèio, I, v. 519], courses 
dans le sac, estranglo-cat (« deux champions, enlacés au cou par une 
même corde, tirent en sens inverse, à qui mieux mieux » — Tresor 
dóu Felibrige] ». 
5 « En traversant la place, nous passâmes près d’un vieillard qui était 
assis devant sa porte ». 



Henri Moucadel 
38 

 

Grâce à la référence au siège d’Anvers, nous pouvons préciser 
l’époque où Mistral situe ce combar mémorable : 1832. 

Les trois lutteurs célèbres cités ici ont fait l’objet d’autres 
mentions par Mistral. Quéquine6 apparaît dans Lou Pouèmo dóu 
Rose (chant XI, laisse CII), à Avignon, où il cherche noise au 
marinier Jean Roche : 

 
- Tu ? noum de Diéu ! bèn, vène eiça-deforo ! 
Un porto-fais cridè bravejant. Èro 
Quequino lou luchaire : dins si lucho 
L’aguènt un Liounés viéuta d’esquino, 
I gènt dóu coustat d’aut pourtavo isagno. 
- Vène deforo, eiça ! piaiavo…7 

 

                                                                                                            
- Eh ! bien, maître Guintrand, lui dit M. Lassagne, cette année-ci 
luttons-nous pour homme ou demi-homme ? 
- Ah ! mon pauvre monsieur, nous ne luttons pour rien du tout, 
répondit maître Guintrand, cette année où, sur le pré, se présentèrent 
Meissonier, Quéquine, Rabasson, les trois plus fiers lutteurs de la 
Provence, e que vous les renversâtes sur les épaules tous les trois ? 
- Vous ne voulez pas que je me rappelle ? fit le vieux lutteur en 
s’allumant : c’est l’année où l’on prit la citadelle d’Anvers. La joie 
était de cent écus, avec un mouton pour les demi-hommes. Le préfet 
d’Avignon qui me toucha la main ! Les gens de Bédarride qui 
pensèrent à se battre avec ceux de Courtezon, car qui était pour moi, 
qui était contre… Ah ! quel temps ! à côté d’à présent où leurs 
luttes… Mieux vaut n’en point parler, car on ne voit plus d’hommes, 
plus d’hommes, cher monsieur… D’ailleurs, ils s’entendent entre 
eux. » 
6 Une publicité en vers provençaux, dans Lou Bouil-Abaïsso de 
Désanat, n° 9 (24 février 1844), annonce des luttes, à Marseille, sous 
la direction de « Boson, l’herculeen Quiquino ». 
7 « Toi ? nom de Dieu ! viens-t’en ici dehors ! »/cria un portefaix 
bravache, le fameux/lutteur Quéquine : dans ses tournées de 
luttes,/l’ayant un Lyonnais vautré à plat de dos,/aux gens du haut 
fleuve il gardait rancune./Et il piaillait : « Viens ça dehors ! » 



Les lutteurs de Mirèio 
39 

 

 

Rabasson, quant à lui, a mérité quelques lignes dans 
l’Armana prouvencau de 1855 (p. 101), sous le titre Mort de 
Rabassoun : 

 
Avèn uno marrido nouvello à-n-aprene is amatour de lucho : lou 
famous Rabassoun, di l’Envincible, aquéu pichot ome tant gaiard e 
tant degaja, aquéu fin luchaire qu’a fa briha tant de fes nòsti voto e 
fa peta tant de cop d’esquino, es mort, pecaire ! sus la fin dóu mes 
de setèmbre 1854, à soun bon, à l’age de 31 an. Es mort à Bourdèu 
mounte èro vengu lucha, e parèis qu’en luchant, faguè 'n tant grand 
esfors que se maquè lou fege, e n’en faguè pas soun proun ; ce que 
fai vèire qu’es bèn verai ce que ce dis, que « Noun i’a tant fort/Que 
posque fugi la mort ».8  
 
Rabasson et Quéquine sont aussi évoqués dans un texte de 

l’Armana prouvençau de 1881, intitulé De plus en plus fort, signé 
Lou Cascarelet et dû à la plume de Joseph Roumanille9. 

Enfin, Meissonier est cité au chapitre Ier des Memòri e raconte, 
quand Mistral parle de l’un de ses compatriotes, ancien lutteur, 
surnommé Lou Pichot Maianen : 

 
Quand luchave – me disié lou Pichot Maianen, un vièi luchaire de 
l’endré, – iéu ai proun vanega, au Lengadò coume en 
Prouvènço…10. 

 
                                      
8 « Nous avons une mauvaise nouvelle à apprendre aux amateurs de 
lutte : le célèbre Rabasson, dit l’Invincible, ce petit homme si solide et 
si agile, ce fin lutteur qui a donné de l’éclat si souvent à nos fêtes et 
renversé tant d’adversaires, est mort, hélas ! sur la fin du mois de 
septembre 1854, à la fleur de l’âge, à 31 ans. Il est mort à Bordeaux où 
il était venu lutter, et il paraît qu’en luttant il fit un si grand effort qu’il 
se blessa le foie et succomba ; ce qui montre qu’est bien vrai l’adage Il 
n’y a pas si fort/qui puisse fuir la mort ». 
9 Qui l’a repris dans son volume de Conte prouvençau. 
10 « Quand je luttais – me disait une fois le Petit Maillanais, un vieux 
lutteur de l’endroit — j’ai beaucoup voyagé, en Languedoc comme en 
Provence… ». 



Henri Moucadel 
40 

 

Celui-ci est encore mentionné au chapitre XII, à propos de la 
voto de Santo Agueto, aux environs de 1854 : 

 
Anavian dins lou prat dóu moulin, vèire li lucho au tambour que 
batié : Quau voudra lucha, que se presènte,/ Quau voudra lucha/Que 
vèngue au prat, li lucho d’ome e de miech-ome, ounte mèste Jeseto 
qu’èro regardadou, viravo e reviravo à l’entour di luchaire, 
apouncheira l’un contro l’autre, nus, li jarret tiblant, ié rapelant de-
fes à voues sevèro lou precète : estrassamen de car es defendu. 
– O Jesèto ! vous souvèn de quand toumberias Quequino ? 
- Emai de quand toumbère Bèl-Aubre d’Aramoun, nous respoundié 
lou vièi atleto, encanta de redire sis anciàni vitòri. M’apelavon, 
sabès coume ? lou Pichot Maianen o autramen l’Amarinous. Jamai 
res pousquè dire que m’avié fa peta d’esquino, e pamens nous 
arraperian emé lou famous Meissounié, l’Ercule avignounen 
qu’estramassavo tóuti, emé Rabassoun, Creste d’Ate… Mai noun 
pousquerian rèn faire.11 
 
Le passage qui va faire maintenant l’objet de notre attention est 

celui qui avait retenu celle de Roumanille, dans la rédaction de 

                                      
11 « Nous allions, dans le pré du moulin, voir les luttes s’ouvrir, au 
battement du tambour : Qui voudra lutter, qu’il se présente…/Qui 
voudra lutter/Qu’il vienne au pré ! les luttes d’homme et d’éphèbes où 
l’ancien lutteur Jésette, qui était surveillant du jeu, tournait et 
retournait autour des lutteurs, butés l’un contre l’autre, nus, les jarrets 
tendus, et d’une voix sévère leur rappelait parfois le précepte : défense 
de déchirer les chairs… 
- Ô Jésette… vous souvient-il de quand vous fîtes mordre la poussière 
à Quéquine ? 
- Et de quand je terrassai Bel-Arbre d’Aramon, nous répondait le vieil 
athlète, enchanté de redire ses victoires d’antan. On m’appelait, savez-
vous comme ? Le Petit Maillanais ou, autrement, le Flexible. Nul 
jamais ne put dire qu’il m’avait renversé et, pourtant, j’eus à lutter 
avec le fameux Meissonier, l’hercule avignonnais qui tombait tout le 
monde ; avec Rabasson, avec Creste d’Apt… Mais nous ne pûmes 
rien nous faire… ». 



Les lutteurs de Mirèio 
41 

 

 

son texte d’annonce : il s’agit du combat entre Ourrias et Vincent, 
au chant V de Mirèio, intitulé La Batèsto (« Le Combat »). 

 

Les chants précédents ont présenté les deux combattants. 
Vincent a été décrit comme habile (dans son travail de vannier – I, 
str. 19-20), agile (quand il escalade les arbres – II, str. 5, 29 et 30) 
et rapide (il est, à un moment, en tête de la course de Nîmes, 
racontée au ch. I). Ourrias, de son côté, a montré lors de la 
ferrado du chant IV, qu’il était rapide doté d’une force 
exceptionnelle grâce à laquelle il jette au sol les taureaux (str. 56 
et 59). Tous deux, néanmoins, ne sont pas invincibles : Vincent a 
perdu à la course de Nîmes et Ourrias a été jeté à terre et blessé 
par un taureau. 

 
Il convient ici de nous arrêter sur ce que l’on peut lire dans la 

Statistique des Bouches-du-Rhône, aux pages 239-240 du tome 
III, paru en 1826, à propos des lutteurs ; à la fin du passage 
concernant la lutte, deux lutteurs nous sont présentés de la façon 
suivante : 

 
Nous avons vu à Marseille les deux grands lutteurs de la Provence, 
Peyroou de Meyrargues, et Garrinet de Pertuis. Depuis [de] longues 
années ils étaient vainqueurs à toutes les fêtes. Chacun d’eux avait 
sa maison tapissée de plats d’étain, et ses armoires remplies 
d’écharpes. Mais tant de couronnes gagnées avec trop de facilité 
n’avaient plus de prix à leurs yeux. Ils brûlaient de se rencontrer et 
de combattre devant un peuple nombreux. Marseille fut le lieu 
qu’ils choisirent. Peyroou, vrai colosse, se fiait à sa masse 
inébranlable, et son corps roide et sans souplesse semblait un tronc 
vigoureux enraciné profondément dans la terre. Garrinet, vif, agile, 
souple, voltigeait autour de cette masse et s’y enlaçait pour tâcher 
de l’ébranler. Le lutteur de Meyrargues roidissait ses bras comme 
deux massues et les laissait tomber sur son adversaire, qui aurait été 
écrasé s’il n’avait eu l’adresse de les éviter. Lassé de tant d’efforts 
inutiles, il le serre et l’étreint dans ses bras, il l’élève dans les airs et 
semble devoir l’étendre sans vie à ses pieds ; mais ce nouveau 
Protée courbe son corps et enlace ses membres autour des bras qui 



Henri Moucadel 
42 

 

le retiennent. Plus embarrassé qu’auparavant et ne sachant que faire 
de ce rival incommode, il dépense pour s’en délivrer plus de forces 
qu’il n’en a mis à s’en rendre maître. Enfin, cette terrible lutte dura 
trois heures, et les lutteurs se quittèrent persuadés de l’inutilité de la 
prolonger plus longtemps. 

 
N’est-il pas vrai que chacun de ces deux lutteurs aurait pu 

servir de modèle à Mistral ? On trouve dans Garrinet de Pertuis le 
souple, le leste, le rapide Vincent, et dans Peyroou de Meyrargues 
le massif et robuste Ourrias… 

 
Peut-être n’est-il pas inutile, non plus, de rappeler les 

modalités de la lutte provençale, telle qu’elle se pratiquait encore 
au XIXe siècle. Reportons-nous de nouveau à la Statistique des 
Bouches-du-Rhône : 

 
Héritiers des Grecs et des Romains, les Provençaux se sont plus 
rapprochés des premiers en donnant la préférence aux exercices 
gymnastiques. Aucune fête publique ou locale qui ne porte ce 
caractère. À l’approche d’un Roumevage ou à l’annonce d’une Fête, 
les athlètes se rassemblent pour mesurer leurs forces. Dans un vaste 
espace sablonneux ou sur une vaste pelouse, on trace une enceinte, 
fermée avec des cordes tendues. Des sièges en gradins sont placés 
en dehors. Les Juges du camp ont une place distinguée. Deux 
athlètes se présentent nus avec un seul caleçon. Ils s’approchent, se 
touchent dans la main, s’embrassent et promettent devant les juges 
de lutter loyalement et sans colère. Alors, se mesurant de l’œil, ils 
tournoient à l’entour l’un de l’autre avant de hasarder une attaque 
imprudente. Enfin, ils se heurtent et se serrent ; leurs bras 
s’entrelacent, leurs jambes, leurs genoux buttent les uns contre les 
autres ; ils paraissent immobiles : on les prendrait pour deux statues 
groupées, si la tension des muscles, le gonflement des vaines et la 
sueur qui ruisselle de leurs fronts, n’indiquaient la grandeur des 
efforts et la concentration des forces. Soudain le plus robuste 
soulève son adversaire et cherche à le renverser : mais celui-ci, plus 
souple, se fait un point d’appui du corps auquel il est cramponné. 
L’un ne peut tomber sans l’autre. Sur la terre le plus agile aurait 
plus d’avantage. Le premier se décide donc à lancer au loin son 



Les lutteurs de Mirèio 
43 

 

 

adversaire. Les spectateurs applaudissent, et les lutteurs boivent un 
verre de vin pour réparer leurs forces. 
 

Et un peu plus loin : 
 

Dans la manière de lutter des Provençaux, il faut, pour vaincre, 
renverser son adversaire sur le dos et l’y tenir quelques instants en 
posant un genou sur sa poitrine. Toute autre manière de se culbuter 
est nulle. Les juges du camp décident souverainement tous les cas. 

 
Dans le combat opposant Vincent et Ourrias, certaines de ces 

règles vont être respectées. Ainsi nous voyons les deux jeunes 
gens se dévêtir partiellement avant le combat : 
Apereila li vèsto volon (« Au loin les vestes volent… » — str. 33), 
ensuite se "mesurer de l’œil", "tournoyer à l’entour l’un de l’autre 
avant de hasarder une attaque imprudente" : Pièi arpatejon pièi 
alucon,/Prenon lou vanc… (« Puis ils trépignent, puis que 
regardent, prennent élan… » — str. 35). Par moments, le silence, 
auquel les deux lutteurs sont tenus, est respecté : Imbrandable, la 
lengo muto,/Un coutant l’autre dins sa buto… (« Inébranlables, la 
langue muette, l’un l’autre s’accotant dans leur poussée » — str. 
39). Certaines prises sont tout à fait orthodoxes : Lou gaiard 
toucadou subran l’arrapo i flanc ;/A la maniero prouvençalo/Te 
lou bandis darrié l’espalo. (« Le vigoureux bouvier soudain 
l’empoigne par les flancs ; à la manière provençale, il le lance 
derrière l’épaule » — str. 42). Mistral met dans la bouche de 
Vincent la formule consacrant la victoire : I’a que li tres cop que 
fan lucho ! (« Les trois coups seuls achèvent une lutte » — str. 
43), et, à la fin du combat, c’est précisément par trois fois que 
Vincent va décourager Ourrias d’un revers de main : Tres cop 
vouguè jita de caire/Lou pèd ounglu dóu panieraire ;/Tres cop 
d’un tai de man lou fiéu de Mèste Ambroi/L’esterniguè mai sus la 
gravo. (« Trois fois il voulut secouer le pied onglé de l’enfant aux 
corbeilles ; trois fois d’un tranchant de main le fils de Maître 
Ambroise le terrassa sur le gravier… » — str. 49). 



Henri Moucadel 
44 

 

Enfin, on se le rappelle, la Statistique affirme que "pour 
vaincre, il faut renverser son adversaire sur le dos et l’y tenir 
quelques instants en posant un genou sur sa poitrine", et c’est 
làprécisément l’attitude de Vincent : Lou panieraire, d’un pèd 
mèstre,/Esquichavo lou piés d’Ourrias amaluga./Souto la cambo 
que lou sarro,/Lou toucadou luchavo encaro… (« le vannier, d’un 
pied victorieux, pressait la poitrine d’Ourrias éreinté. Sous la 
jambe qui le serre, le toucheur luttait encore… » — str. 48). 

 
À l’inverse, certains préceptes de la lutte « sportive » ne sont 

pas respectés dans ce combat, qui a lieu sur un terrain bien 
différent de « l’espace sablonneux » ou de la « vaste pelouse » 
que prévoit le règlement, puisqu’il se déroule sur les cailloux de 
la Crau. Les deux combattants s’adressent de nombreuses 
invectives, essentiellement avant le combat, mais aussi durant 
celui-ci. Quant à la règle Estrassamen de car es defendu, entre 
luchaire, « il est défendu de se déchirer les chairs, à la lutte »12, 
elle est transgressée lorsque les lutteurs ié van di dènt, ié van dis 
ounglo (« y vont des dents, y vont des ongles » — str. 40). 

 
Ce rapide examen nous permet de constater que le combat 

entre Vincent et Ourrias n’est nullement un copier-coller de la 
lutte provençale13, mais une scène originale, prenant les canons de 
cette lutte pour référence, en les suivant parfois, comme, d’autres 
fois, en s’en éloignant – et Ourrias s’en éloignera encore plus 
lorsque, vaincu à la loyale, il frappera déloyalement Vincent de 
son trident. Le chant V de Mirèio s’appelle justement La Batèsto, 
ce qui marque une différence avec la lutte, comme l’indiquait le 
proverbe : Lucho n’es pas batèsto14. 

                                      
12 TdF, article Estrassamen. 
13 On en trouvera un dans le chant V des Carbounié de Félix Gras 
(1876). 
14 Relevé par Jean Brunet dans sa collection de proverbes et dictons 
(ceux sur la lutte ont paru dans la Revue des Langues Romanes, 1882, 
p. 128-135). 



Les lutteurs de Mirèio 
45 

 

 

Il est remarquable aussi que, durant le combat, le poète 
désigne les deux hommes par leur terroir d’origine, Vincent étant 
lou Valabregan (str. 41) et Ourrias lou Camarguen (str. 44 et 45), 
conformément à un usage en vigueur dans les milieux de la lutte : 
nous en avons vu un exemple plus haut avec Lou Pichot Maianen. 
On peut même se demander si l’autre surnom de ce vieux lutteur 
maillanais, L’Amarinous (littéralement « Le Flexible comme 
l’osier ») n’est pas pour quelque chose quand Vincent, vannier de 
son état, déclare à Ourrias : O, coume torse l’amarino, [..] / Vau 
torse toun galet !….15. De la même façon, peut-être faut-il 
reconnaître dans le nom du bandit Bèl-Aubre, qui appartient à la 
bande de Séveran dans Calendau16, un souvenir du lutteur Bèl-
Aubre d’Aramoun, que Lou Pichot Maianen se glorifiait d’avoir 
vaincu17. 

 
Henri Moucadel 

                                      
15 « Oui ? comme je tords l’osier, je vais tordre ta gorge ! » (str. 27). 
On retrouve le qualificatif amarinous dans un proverbe relatif aux 
lutteurs (Jean Brunet, art. cit., p.130) : Luchaire amarinous, À lou 
vèire i’a de goust, « il y a plaisir à voir un lutteur souple ». 
16 Il est mentionné dans les chants III, V et XII. 
17 Cela étofferait la composante « de proximité » dans certains noms 
des estafiers de Calendau, puisque Trenco-Serp est le celui d’un 
« moulin près de Châteaurenard » (TdF – remarqué par Léon Teissier, 
Calendau, introduction au poème de Mistral, Montpellier, 1959, p. 
74). 



 

 

De la corailleuse à l’orpailleuse :  
l’hommage à Lamartine dans Lou Pouèmo dóu Rose 

 
 

L’importance de Lamartine comme modèle mistralien n’est 
plus à démontrer, tant sur le plan poétique que sur le plan 
politique. On connaît le rôle fondamental du Quarantième 
entretien du Cours familier de littérature, qui fit connaître Mirèio 
et son jeune auteur en 1859. Mais depuis 1848, dans 
l’enthousiasme républicain de sa jeunesse, Mistral faisait ses 
« gammes lamartiniennes », pour reprendre une expression de 
Claude Mauron1, en traduisant les Psaumes en provençal, tout en 
essayant de rallier son père aux idées de Lamartine. Dans sa 
biographie de Frédéric Mistral, Claude Mauron a largement 
insisté sur la dimension de « figure paternelle »2 que garda 
Lamartine pour Mistral tout au long de sa vie. Il semble que 
Mistral ait rencontré maintes fois l’occasion de s’identifier à son 
maître : dans ses orientations politiques3, dans l’échec de 
Calendau, en référence à l’insuccès de La Chute d’un ange4, dans 
son idylle à Uriage avec Valentine Rostand5, ou même dans son 
mariage avec une femme (« dénichée en terre lamartinienne ») 
beaucoup plus jeune que lui6 – Claude Mauron parle à ce propos 

                                      
1 Frédéric Mistral, Fayard, Paris, 1993, p. 73. 
2 Frédéric Mistral, op. cit., en particulier les p. 73, 129, 133, 134, 140, 
141,192, 265 et 271. On retiendra, entre autres nombreux exemples, 
cet extrait d’une lettre de Mistral à Lamartine, le 1er mai 1858 : « Oh ! 
Monsieur de Lamartine ! un seul nom me vient sur les lèvres en 
voulant vous écrire : mon père ! » (id., p. 141). À la mort de 
Lamartine, le 28 février 1869, Mistral écrit à Valentine de Cessiat, le 3 
mars 1869 : « Je viens pleurer avec vous Lamartine, comme j’ai 
pleuré mon père » (id., p. 202). 
3 Op. cit., p. 212.   
4 Op. cit., p. 191. 
5 Op. cit., p. 198 : « Voudrait-on répéter l’idylle entre l’auteur du Lac 
et Julie Charles, à Aix-les-Bains, que l’on n’agirait pas autrement ». 
6 Op. cit., p. 234. 



Céline Barnichon-Magrini 
48 

 

de « mimétisme lamartinien », et jusque dans ses prises de 
distance religieuses7. Sans compter que Mistral ne laisse pas de 
composer élégies et poésies d’inspiration religieuse, genres de 
prédilection de Lamartine. Notre propos n’est pas de revenir sur 
cette omniprésence tutélaire de Lamartine dans la vie et l’œuvre 
de Frédéric Mistral, mais simplement d’en donner une illustration, 
à travers une lecture du Pouèmo dóu Rose à la lumière de ce que 
l’on peut bien appeler le best-seller de Lamartine : Graziella 
(1849). 

 

Témoignant d’une véritable obsession, nombreux sont les textes 
relatifs au souvenir de la jeune Napolitaine qui inspira le 
personnage de Graziella (ou Antoniella), Mariantonia Iacomino, 
avec qui Lamartine eut une aventure en 1812. Ce sont d’abord 
deux poèmes intitulés Tristesse, Ischia, dans les Nouvelles 
Méditations poétiques, en 1823, puis Le Premier Regret, écrit en 
1830, dans l’édition de 1849 des Harmonies poétiques ; le 
souvenir de la jeune fille hante également sa Correspondance, ses 
Mémoires, les Commentaires…8 Mais, de tous ces textes, le 
roman de Graziella est incontestablement le plus populaire, et, au 
moment où Mistral débute en littérature avec Mirèio, c’est sans 
doute l’œuvre de Lamartine la plus vendue.  

 

À première vue, Graziella et Lou Pouèmo dóu Rose ne 
semblent pas être des œuvres comparables. Pourtant, elles 
reposent sur un scénario commun : un jeune homme de haut rang, 
plus ou moins en rupture avec sa famille, voyage seul (ou 
quasiment, en ce qui concerne Lamartine) dans le Midi ; il se 
mêle au petit peuple, et devient amoureux un peu malgré lui d’une 
très jeune fille issue de la plus modeste classe sociale. L’idylle se 
termine plutôt mal – ce qui en soi n’est pas inattendu, mais avec 
une certaine tromperie de la part du jeune homme, plus ou moins 
délibérée et assumée.  Même si le sujet paraît classique, nous 
                                      
7 Op. cit., p. 351. 
8 Sur « La genèse de Graziella », cf. Gustave Charlier, Aspects de 
Lamartine, éd. Albert, 1937, p. 11-66. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
49 

 

verrons dans le détail qu’il existe d’intéressantes parentés entre 
les deux œuvres. 

 
Les circonstances d’écriture 
 
Notons tout d’abord quelques coïncidences dans les 

circonstances d’écriture. En premier lieu, ce sont deux œuvres de 
maturité, qui portent un regard sur des souvenirs de jeunesse, et 
qui célèbrent l’extrême jeunesse, « cet âge où il est permis de 
confondre rêve et réalité »9, et surtout la liberté qui lui est 
attribuée. Dans le récit de Graziella, Lamartine se rajeunit – 
puisqu’il se donne dix-huit ans alors qu’il en avait vingt et un10… 
et il rajeunit également son héroïne – lui donnant au plus seize ans 
au moment de sa mort11, alors que Mariantonia mourut à vingt-
deux ans12. Quant à Mistral, au début de son Pouèmo dóu Rose, il 
évoque pour la première fois dans une de ses épopées ses propres 
souvenirs d’enfance, lorsqu’il venait au bord du Rhône admirer 
l’impressionnante carrure des mariniers13. Son personnage 
principal, l’Anglore, comme d’ailleurs toutes les jeunes filles de 
ses œuvres depuis Mireille, a l’âge de Graziella ou de l’héroïne de 
Paul et Virginie, si présente dans la romance des amants d’Ischia.  

 
D’autre part, il est possible que Mistral se soit quelque peu 

identifié à son maître en se rendant avec sa femme dans cette terre 
mythique où le jeune Lamartine avait connu puis abandonné 
Antoniella, et où il était revenu également avec son épouse, en 
1844, pour y composer son roman. En effet, tout commence par 
un voyage en Italie, qui mène jusqu’à Naples – c’est la première 
coïncidence dans les circonstances d’écriture de Graziella  et du 

                                      
9 Graziella, Épisode, III, édition de Jean-Michel Gardair, Collection  
Folio, Gallimard, Paris, 1979. p. 47. 
10 Cf. la préface de l’édition de Jean-Michel Gardair, op. cit., p. 11. 
11 Id., p. 12. 
12 Cf. le Premier Regret : « Elle avait seize ans ! c’est bien tôt pour 
mourir ! ». 
13 Chant I, laisse III, vers 20-24. 



Céline Barnichon-Magrini 
50 

 

Pouèmo dóu Rose. Nous savons en effet que Lamartine a écrit son 
roman au cours d’un séjour à Naples – avec son épouse, en 1844. 
Quant à Mistral, au moment où il commence à travailler à son 
poème, en 1891, il fait le voyage d’Italie – avec son épouse : il y 
aura un peu d’Italie dans Lou Pouèmo dóu Rose… Dans sa 
préface de l’édition de l’Excursion en Italie de Frédéric et Marie 
Mistral, Claude Mauron a mentionné des « ingrédients italiens » 
du poème, comme le thème des Vénitiennes, ou celui de la mau-
parado rencontrée sur le chemin du retour14. On peut aussi 
percevoir dans l’attitude de recul du prince d’Orange au bord du 
gouffre du rocher des Doms, à Avignon15, un souvenir de l’effroi 
des Mistral lors de la visite de l’Antre de la Sibylle – la goulo de 
l’Infèr 16–, à Cumes. En effet le conventionnel périple de ce tardif 
voyage de noces conduit naturellement les Mistral dans le golfe 
de Naples, au début du mois de mai 1891… Arrêtons-nous 
quelque peu sur leur description de Naples. L’impression produite 
semble plus positive qu’à Rome : Naples se présente comme lou 
païs de l’alegresso ; uno iluminacioun à perdo de visto, 
espetaclouso, enfioco touto la vilasso e touto la coustiero (un 
qualificatif que Mistral réserve à l’Empèri dóu soulèu, salué par le 
prince d’Orange comme l’Empèri dóu soulas, de l'alegrìo17), où 
les gens sont plus gais qu’à Rome, famihié, bounias, 
desbadarna18. Les Mistral se montrent frappés par la 
« bonhomie » du peuple napolitain : Tout es à brand, porto e 

                                      
14 Escourregudo pèr l’Itàli (1891), Excursion en Italie, Un voyage à 
Venise, traduction de Charles Maurras, avant-propos de Claude 
Mauron, Montfaucon, La Poterne, 1985, p. 21. 
15 Lou Pouèmo dóu Rose, chant IX, laisse LXXVI. 
16 « La gueule de l’Enfer ». Se reporter au récit angoissé de cet épisode 
dans l’Excursion en Italie, op. cit., p. 76-80. 
17 « Empire de plaisance et d’allégresse. » Lou Pouèmo dóu Rose, 
chant II, laisse XVIII, vers 5. 
18 « Le pays de l’allégresse… Une illumination à perte de vue, 
miraculeuse enflamme toute la ville immense et toute la côte »… 
« Familiers, bons enfants et lâchés », op. cit., p. 70-71. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
51 

 

fenèstro19 – tout comme dans l’heureux temps du Rhône, que lis 
oustau avien ges de sarraio20… L’atmosphère des rues de Naples, 
joyeuse et grouillante de peuple pittoresque – es uno mescladisso, 
un beluguié, un vermenié21 –, même si elle n’a pas son pareil 
(pour une fois), n’est pas sans rappeler celle de la Foire de 
Beaucaire, et de ce temps où le Rhône èro un grand brusc plen de 
vounvoun e d’obro22. On y retrouve la même foule – avès que 
noun-sai de gènt…23 – de badauds, de charretiers, de porte-faix et 
de marchands…24 On peut ainsi imaginer que Naples a donné à 
Mistral l’occasion de visualiser ce qu’avait pu être ce revoulun de 
vido qu’il allait chercher à ressusciter dans son poème. Mais dans 
leur relation de voyage Frédéric et Marie ne font aucune allusion 
à Ischia, l’île de Graziella, ni au souvenir littéraire de la fille du 
pêcheur25 – c’est dans Lou Pouèmo dóu Rose qu’il faudra le 
chercher.   

 
Le prince d’Orange, voyageur lamartinien…  
 

Mistral rapporte de son voyage en Italie des « ingrédients 
italiens » pour son Pouèmo dóu Rose, mais aussi la thématique 

                                      
19 « Tout est ouvert, portes et fenêtres ». Ibid. 
20 « Où les maisons n’avaient point de serrure ». Lou Pouèmo dóu 
Rose, chant I, laisse III, vers 2. 
21 « C’est une mêlée, étincelante et grouillante, comme l’on n’en voit 
point ailleurs ». Ibid.  
22 [Le Rhône] « fut une ruche énorme, pleine de bruit et d’œuvre. » 
Lou Pouèmo dóu Rose, chant I, laisse III, vers 25. 
23 Excursion en Italie, p. 72-73. 
24 D’une façon générale, Mistral semble avoir trouvé en terre 
napolitaine (qu’il appelle « ce Midi-ci ») de profondes 
correspondances (du climat à la politique, en passant par le 
tempérament du peuple) avec la Provence (cf. op.cit., p. 74-77, et p. 
88). 
25 Tout au plus évoque-t-elle une image qui peut rappeler à la fois 
Graziella et l’Anglore – les jeunes filles de Baïes dansant pieds nus la 
tarentelle (p. 80-81) –, mais elle appartient avant tout au pittoresque 
napolitain. 



Céline Barnichon-Magrini 
52 

 

même du voyage. Du vrai voyage pour le voyage, d’un voyage 
qui ne serait pas une fuite… Si le prince d’Orange peut sembler 
atypique parmi les autres personnages mistraliens, c’est que, 
nonobstant ses divers modèles possibles26, qui font sa complexité, 
il est un personnage romantique. Cela transparaît tout 
particulièrement dans sa façon de voyager, fort comparable à celle 
de Lamartine. Il faut noter tout d’abord un détail intéressant, 
surtout lorsqu’on connaît la réticence de Mistral à l’égard du 
voyage27 : Guilhem est le seul personnage mistralien à voyager 
pour son plaisir, et sans but vraiment précis…  

Comme dans Corinne de Madame de Staël, le jeune voyageur 
rejette les guides conventionnels, que, dans la Ville Éternelle, 
Lamartine appelle des « démonstrateurs gagés qui dissèquent aux 
voyageurs le cadavre de Rome » (Graziella,  p. 33). Guilhem 
d’Orange ne prend pas de cicérone à Avignon ni à Beaucaire. Il se 
laisse guider par les Vénitiennes, ou par l’Anglore. Sur le fleuve, 
il feuillette son portulan28 et interroge son seul véritable guide : 
Maître Apian, incarnation de l’homme du peuple, non pas érudit 
mais maître en son domaine – ce qui confirme également l’idée 
que Guilhem ne visite qu’un seul pays : le Rhône. Il ne manifeste 
pas le désir de s’arrêter à Orange, pourtant le berceau de ses 
ancêtres, ni de visiter Vaucluse, pourtant étape incontournable du 
grand Tour quand on descendait par le Rhône. Le « retour aux 
sources » n’est plus dans l’étude des ruines antiques ou 

                                      
26 Henri Moucadel a montré que le prince d’Orange peut correspondre 
au portrait du duc d’Aumale (« Contribution à l’étude des Memòri e 
raconte de Frédéric Mistral - Le passage du duc d’Aumale à 
Avignon », Atti del Secondo Congresso Internazionale della A.I.E.O., 
Turin, 1987). Par ailleurs, Marie-Thérèse et René Jouveau ont signalé 
une analogie entre Guilhem et le personnage principal des Rois en exil 
d’Alphonse Daudet (« Un personnage commun à A. Daudet et F. 
Mistral : le prince d’Orange », dans La France Latine, nouvelle série, 
n° 110, 1990, p. 232-236). 
27 Cf. C. Mauron, « Mistral, voyageur inquiet », avant-propos de 
l’édition de l’Excursion en Italie, citée supra. 
28 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XVIII, vers 1. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
53 

 

médiévales. En bons voyageurs romantiques, Lamartine et le 
prince d’Orange manifestent leur volonté de laisser libre cours à 
leur subjectivité, à leurs émotions, mais la préparation du voyage 
demeure très documentée. Dans ses Mémoires de Jeunesse, 
Lamartine confie l’importance de la lecture dans sa préparation au 
voyage : « J’employai trois mois à apprendre l’italien avec un 
grand zèle dans l’Arioste, le Tasse, Alfieri et quelques ouvrages 
modernes. »29 À Rome, le livre accompagne les promenades du 
voyageur : « J’emportai sous mon bras les historiens, les poètes, 
les descripteurs de Rome »30, puis, lorsqu’il vit parmi les pauvres 
pêcheurs de la baie de Naples, la  lecture demeure le seul lien 
tangible avec sa condition – et sa supériorité – de gentilhomme. 
Guilhem d’Orange voyage en emportant seulement son guide de 
voyage (soun pourtulan à la man que fuieto31…). Mais « il  a lu » 
(Éu a legi32), et ce sont même ses lectures qui l’ont poussé sur le 
grand fleuve méridional, à la recherche de ses origines33.  

Le voyageur lamartinien goûte la volupté de se laisser porter, 
surtout, bien entendu, s’il se trouve sur l’eau… Dans le livre Ier 
des Nouvelles Confidences (1863), Lamartine évoque le souvenir 
d’une remontée de la Saône (son « fleuve natal ») en bateau, au 
retour de son séjour en Suisse pendant les Cent Jours (1815). Son 
récit semble annoncer l’atmosphère du Pouèmo dóu Rose de 
Mistral ; le poète ressemble alors au prince hollandais qui, allongé 
sur le pont, se laisse bercer par les cris des mariniers, par les noms 
des villes défilant sur la berge, par le charme d’un paysage qui lui 
rappelle son enfance  – et, coïncidence singulière, la Hollande ! –  

 
« Je revins par Lyon. Je m’embarquai là sur un de ces bateaux qui 
remontaient et qui descendaient alors le cours de la Saône, conduits 

                                      
29 Mémoires de jeunesse (1790-1815), présentés par Marie-Renée 
Morin, éd. Tallandier, Paris, 1990,  p. 116.  
30 Graziella, op. cit., p. 38. 
31 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XVIII, vers 1. 
32 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XVI, vers 19. 
33 Voir la première partie  de la laisse XVI.  



Céline Barnichon-Magrini 
54 

 

comme des traîneaux sur la glace du fleuve, par des chevaux qui 
galopaient dans les prairies dont il est bordé. 
Couché à la renverse sur le pont, entre des ballots et des valises, je 
regardais la pointe du mât dessiner ses légères ondulations sur le ciel 
comme une aiguille noire s’avançant, par un mouvement insensible, 
comme sur le cadran de ma vie. De temps en temps, je me soulevais à 
la voix rauque du patron de barque qui nommait les petites villes et 
les villages de la rive et qui demandait aux voyageurs si quelqu’un 
voulait descendre au port devant lequel nous passions. Je 
reconnaissais les noms familiers à mon oreille de ces charmants 
villages qui bordent le cours de la Saône, mon fleuve natal, les îles 
couvertes de forêts de saules et d’osiers, les grands troupeaux de 
vaches qui les abordent à la nage pour aller paître leurs longues 
herbes, en ne laissant voir que leurs museaux blancs et leurs cornes 
noires au-dessus de l’eau, les belles montagnes du Beaujolais et du 
Mâconnais, qui, aux rayonnements du soleil couchant, semblent 
flotter comme une mer dont le rivage est caché par leur roulis ; et à 
droite ces immenses prairies vertes de la Bresse, parsemées çà et là de 
points blancs qui sont des troupeaux, et noyées à leurs confins dans 
une brume qui les fait ressembler aux paysages de la Hollande ou aux 
horizons de la Chine, sans autres bornes que la pensée »34. 
 

À cet état caractéristique se mêle quelque exaltation, un 
sentiment d’ivresse : « Je vécus dans un état constant d’ivresse 
pendant les longs jours qui précédèrent mon départ », écrit 
Lamartine, qui parle aussi de « délire » et de l’« imagination 
jeune »35… L’exaltation – l’estrambord36 – est également 
l’apanage du prince d’Orange. I'a lou prince Guihèn qu'a lou cor 
ébri…37 Et tout au long de la navigation, on le voit qui exulte (es 

                                      
34 Œuvres Complètes, chez l’auteur, Paris, t. XXIX, 1863, p. 410-411. 
35 Graziella, op. cit., p. 30. 
36 Em’ estrambord adounc cridè lou prince : / Salut, empèri dóu 
soulèu… !  « Le prince transporté lors s’écria : /  – « Salut, empire du 
soleil… ! » chant II, laisse XVIII, vers 2-3. 
37 « Guilhem a le cœur ivre. » Lou Pouèmo dóu Rose, chant III, laisse 
XXVII, vers 6. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
55 

 

en dèstre… tandis que les mariniers embarquent des barriques de 
bière38).  

 

À travers cette exaltation s’exprime une notion lamartinienne 
du voyage comme conquête du monde. Lamartine écrit dans le 
Nouveau Voyage en Orient39 : « L’homme s’approprie par le 
regard tout ce qu’il admire et tout ce qu’il retient. Voir, c’est 
posséder ». Ainsi, en dépit de son désir de reconquête – Se taia 
libramen un bèu reiaume… , Guilhem s’initie à une reconquête 
esthétique et spirituelle : Mai de que me vau plagne o traire peno, 
se dit le prince, S’ai perdu l’Empèri / Pèr deveni lou diéu de 
l’aigo masco ! (« Mais de quoi vais-je me plaindre ou m’attrister, 
/ (…) si j’ai perdu l’Empire / pour devenir le dieu de l’eau 
magique ! »40). Tout peut être reconquis, comprend-t-il, par le 
simple regard, par la contemplation, et par la mémoire fixée dans 
le chant - d’où la forme épique du poème – dont le Rhône est le 
réceptacle :  

 
Mai en que bon lou regrèt, se di rèire 
Pòu recoubra la terro souleiouso 
En l’embrassant de soun regard alabre ! 
Es-ti besoun d’espaso que fouguejon 
Pèr s’empara de ço que l’iue nous mostro ?41. 
 
Mais pourquoi le regret, si des ancêtres 
il pouvait recouvrer la terre ensoleillée 
en l’embrassant de son regard avide ? 
Qu’est-il besoin d’épées qui étincellent 
pour s’emparer de ce que l’œil nous montre ? 

 

                                      
38 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XIX, vers 1 et s. 
39 (In Nouveau voyage en Orient, 79) cité par Pierre Michel, « Vivons, 
voyons, voyageons : Lamartine, du voyage à l’écriture », actes du 
colloque international de Mâcon (1990), Relire Lamartine 
aujourd’hui, librairie Nizet, Paris, 1993, p. 281. 
40 VIII, LXVIII, 24-26. 
41 II, XVI, 24-28. 



Céline Barnichon-Magrini 
56 

 

Notons que l’idée avait déjà inspiré à Mistral le thème du 
poème de L’Amiradou (en 1877), dans le recueil des Isclo d’Or : 

 
Car aquéu que saup legi dins lou libre que dardaio, 
Car aquéu que saup legi,  
Subre tóuti dèu trachi. 
E tout ço que soun iue tèn, sènso ges paga de taio, 
O, tout ço que soun iue tèn,  
A bel èime, i’apartèn42. 
 Car celui qui sait lire dans le grand livre rayonnant, – car celui qui 
sait lire – doit croître au-dessus de tous. 
Et tout ce que son œil tient, sans payer aucun impôt, – oui, tout ce 
que son œil tient, – lui appartient sans mesure.  
 

Le prince d’Orange et le narrateur de Graziella présentent 
encore d’autres points communs intéressants. Leur situation est 
comparable : ils voyagent seuls, mais surtout en rupture avec 
leurs attaches sociales, et dans une certaine désobéissance à 
l’autorité paternelle – c’est en effet sans l’accord de ses parents 
que le jeune Lamartine prolonge son séjour en Italie ; quant au 
prince Guilhem, les mariniers conjecturent qu’il est uno tèsto 
routo / E ’n se brouiant emé lou rèi soun paire, / Qu’éu es parti 
pèr courre l’aventuro43 (détail qui ne peut être anodin sous la 
plume de Mistral pour qui l’image du père a tant d’importance). 
Les voilà donc tous deux « libres et sans avoir de compte à rendre 
de [leurs] actions et de [leurs] absences à personne… »44, se 
croyant bien loin des soucis de leur caste :  

 
« Philosophes par pressentiment et fatigués des agitations vaines de 
la vie avant de les avoir connues, nous portions souvent envie à ses 
heureux lazzaroni dont la plage et les quais de Naples étaient alors 
couverts… » (p. 47) 
 

                                      
42 Vers 61-66. 
43 « Une tête fêlée, / qui, se brouillant avec le roi son père, / a dû partir 
pour courre l’aventure », chant II, laisse XI, vers 11-13. 
44 Graziella, op. cit., p. 48. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
57 

 

Quelle frappante similitude avec les dispositions de l’héritier 
des Nassau, fort peu pressé de ceindre la couronne rhénane :  

 
Mai risco rèn pèr vuei, que se languigue 
De prene en cargo lou gouvèr dis ome, 
Afastiga coume es, avans de i'èstre, 
De tout lou tressimàci qu'acò meno, 
Dóu magagnun de court, di ceremòni, 
E dóu charpin que vous ié manjo l'amo45. 

 
Mais il s'en faut, pour l'heure, qu'il lui tarde 
de prendre en charge le gouvernail des hommes, 
dégoûté comme il est, avant d'y être, 
de toutes les intrigues qu'il comporte, 
des manœuvres de cour, et des cérémonies, 
et de l'ennui qui vous y mange l'âme. 
 

Et pour fuir lou gouvèr dis ome, et lou tressimàci…, rien de tel 
que de se faire peuple parmi le peuple – une des principales 
thématiques de Graziella : « Nous résolûmes de lier connaissance 
avec ces pêcheurs et de nous embarquer avec eux pour mener 
quelques jours la même vie », écrit Lamartine. Plus loin : 
« Pendant deux mois, nous n’entrâmes pas dans une auberge. 
Nous vivions en plein air avec le peuple et de la vie frugale du 
peuple. Nous nous étions faits peuple nous-mêmes pour être plus 
près de la nature. Nous avions presque son costume. Nous 
parlions sa langue… »46. Voilà un détail et une louable prétention 
auxquels Mistral ne pouvait qu’être sensible. Le narrateur affirme 
avoir traduit au pied levé Foscolo, Tacite, et surtout Paul et 
Virginie  à Graziella et sa famille47… (Jean-Michel Gardair émet 
des doutes dans sa préface48…  mais salue l’effort – les autres 
voyageurs de son temps n’en faisaient certes pas autant). D’autant 
plus que Lamartine développe en rappelant son enfance 

                                      
45 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XII, v. 5-10. 
46 Graziella, op. cit., p. 52-53. 
47 Graziella, op. cit., p. 94, 98. 
48 Graziella, op. cit., p. 24. 



Céline Barnichon-Magrini 
58 

 

campagnarde, et en affirmant l’universalité du langage de 
l’homme proche de la nature : « La nature parle la même langue à 
ceux qui cohabitent avec elle sur la montagne ou sur la mer. » (p. 
53). Le prince d’Orange adopte exactement la même attitude, et 
use des mêmes propos :  

 
Entre sauta, pelin sus lou Caburle, 
A touca man au patroun, sènso croio ; 
Parlo emé tóuti à la bono franqueto ; 
I Coundriéulen ié pago de cigaro 
De soun païs, que sènton qu'embausemon, 
E, pas plus fièr qu'un fraire de la tasso, 
A soun flasquet à-de-rèng li fai béure 
Un aigo-ardènt que li nèblo n'en foundon. 
— Aquéu, entre éli dison, es di nostre ! 
— Di vostre ? ié respond, lou poudès dire, 
E, cambarado, se vous fau d'ajudo, 
Sian d'un païs que i'an pas pòu de l'aigo…49. 

 
À peine il a sauté, pâlot, sur le Caburle 
et au patron touché la main, sans morgue, 
il converse avec tous à la bonne franquette ; 
aux Condrillots paye des cigares 
de son pays — qui fleurent comme baume, 
et, pas plus fier qu’un « frère de la tasse », 
il leur fait boire à son flacon, après l’un l’autre, 
une eau-de-vie qui liquéfie les brumes. 
Et entre eux ils se disent : — « Celui-là est des nôtres ! » 
— « Des vôtres ? répond-il, oh ! vous pouvez le dire, 
et s’il vous faut de l’aide, camarades, 
nous sommes d’un pays où l’on ne craint pas l’eau…  
 
Et plus loin :  
 
S'es deja mes lou prince blound à l'obro, 
Car l'a bèn di, vòu viéure en cambarado 

                                      
49 Chant II, laisse XIII, vers 1-12. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
59 

 

Emé li ribeirié, patroun e chouro, 
E barreja, rema, trima coume éli, 
Tau que faguè Peiroun, lou zar di Rùssi, 
A Zaardam, quand jouve s'embauchavo 
Pèr coumpagnoun fustié, voulènt aprene50. 

 
Le prince blond s’est déjà mis à l’œuvre, 
car il a bien promis de vivre en camarade 
avec les mariniers, patron et gens du bord, 
et manœuvrer, ramer, trimer comme eux, 
ainsi que fit Pierron, le czar des Russes, lorsque 
à Zaardam, dans sa jeunesse, il s’embaucha 
compagnon charpentier, voulant apprendre. 
 

Nos deux jeunes voyageurs viennent d’un pays qui les a rendus 
familiers de la nature ; néanmoins, tous deux rencontrent le 
sourire dubitatif de l’homme du peuple devant les mains trop 
blanches des aspirants mariniers : « Vous n’avez pas les mains 
calleuses qu’il faut pour toucher le manche de la rame », dit le 
vieux batelier de Graziella51 de même que les mariniers du 
Caburle regardent les « mains fines » (ié regardon / Sa barbo 
roussinello, si man fino52) de Guilhem…  

L’important réside surtout dans l’idéalisation de la pauvreté et 
du petit peuple, d’une vie proche de la nature, synonyme de 
liberté. 

 
Sènt l’infini bonur d’èstre deliéure 
Di causo vano e mèco de la vido53. 

 
Et il sent le bonheur infini d’être libre  
Des vanités, des inepties de l’existence. 
 

                                      
50 Chant II, laisse XV, vers 17-23. 
51 Op. cit., p. 48. 
52 Chant II, laisse XIII, vers 16. 
53 Chant IV, laisse XLI, vers 16-17. 



Céline Barnichon-Magrini 
60 

 

Nonobstant leur effort pour participer aux travaux de la barque 
ou aux « mille petits travaux rustiques de la maison et du jardin » 
(Graziella, op. cit., p. 79), nos deux personnages ne laissent pas 
de jouir en hédonistes d’une douceur de vivre (« Nous fîmes la 
route lentement, nous asseyant sous tous les arbres, à l’ombre de 
toutes les treilles, causant, rêvant […] et donnant aux heures le 
temps de couler »,  Graziella, op. cit., 76) qui confine chez 
Guilhem à une espèce de torpeur délicieuse :  

 
Napo d’arcié, li lònguis aigo morno 
Menon la som e l’embriagadisso. 
Souto lou tibanèu de la grand barco 
Lou prince fai miejour. Oh ! vido bello !54. 

 
Nappe d’acier, les eaux longues et mornes 
Amènent le sommeil, presque l’ivresse. 
De la barque majeure sous la tente 
Le prince fait la sieste. Oh ! belle vie ! 
 
La fusion avec la nature 
 
D’une façon générale, le voyage à Naples, à l’opposé de celui 

de Rome, fut pour la plupart des voyageurs une sorte de retour 
sensuel à la nature. « Au lieu de passer mes journées à errer parmi 
les débris de l’Antiquité, je les passais à errer ou sur les bords ou 
sur les flots du golfe », écrit Lamartine55. Dans Graziella, le cadre 
naturel revêt une importance prédominante56. Le narrateur se 
laisse aller à un délicieux abandon à la douceur du climat, et 
surtout au plaisir de se sentir si proche de la nature. « Ces nuits 
tièdes et lumineuses passées sous la voile, dans ce berceau 
ondoyant des lames et sous le ciel profond et étoilé, nous 
semblaient une des plus mystérieuses voluptés de la nature, qu’il 

                                      
54 Chant IV, laisse XLI, vers 1-4. 
55 Graziella, I. Episode 1, 13 
56 Sur ce sujet, voir Marie-Madeleine Martinet, « Naples et le passé du 
moi » dans Le Voyage d’Italie dans les littératures européennes, 
P.U.F., Paris, 1966,  p. 166-171. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
61 

 

fallait surprendre et connaître, ne fût-ce que pour la raconter. » (I, 
Episode, III, p. 48). Lamartine trouve dans cet état de langueur 
mêlée d’ivresse une source d’inspiration poétique : « C’était pour 
regarder le ciel et la mer, pour évaporer notre âme au soleil, pour 
sentir fermenter en nous notre jeunesse et pour recueillir des 
impressions, des sentiments, des idées, que nous écririons peut-
être ensuite en vers… »57 . 

Dans son voyage sur le Rhône, le prince d’Orange s’enivre du 
bonheur de se sentir glisser sur le grand fleuve, tandis que 
l’Anglore, elle, vit la fusion totale avec les éléments, quand 
nuitamment elle s’offre aux caresses sensuelles du fleuve58…  

Si Mistral a lui-même éprouvé une parenté de climat et 
d’atmosphère entre le pays napolitain et son « Empire du Soleil », 
on peut s’attendre à rencontrer dans Lou Pouèmo dóu Rose un 
cadre en correspondance avec celui du roman napolitain de 
Lamartine. Celles-ci résident principalement dans la luminosité de 
l’air et de l’eau, dans ces jeux de reflets qui font les plus jolies 
pages de Graziella, mais qui sont également une « spécialité » du 
Pouèmo dóu Rose. Le narrateur de Graziella et le prince d’Orange 
dans Lou Pouèmo dóu Rose sont isolés au milieu de l’eau 
« fascinatrice » et inspiratrice. Tous deux sont pris au charme des 
jeux de reflets et lumières sur les eaux, qui sont une 
caractéristique des deux œuvres. Dans la barque des pêcheurs du 
Pausilippe, Lamartine admire les jeux de lumières des torches 
parmi les vagues : 

 
« Ces feux, rouges comme des foyers de fournaise, se reflètent en 
longs sillons ondoyants sur la nappe de la mer, comme les longues 
traînées de lueurs qu’y projette le globe de la lune. L’ondoiement 
des vagues les fait osciller et en prolonge l’éblouissement de lame 
en lame aussi loin que la première vague les reflète aux vagues qui 
la suivent »59. 

                                      
57 Graziella, op. cit., II, p. 93. Cf. Le Golfe de Baya dans les 
Méditations poétiques, 1820. 
58 Cf. Lou Pouèmo dóu Rose, chant VI, laisses LII à LIV.   
59 Graziella, I, Episode, II, op. cit., p. 46 



Céline Barnichon-Magrini 
62 

 

 

Plus loin, ce sont les feux de la ville – Naples – associés aux 
torches, aux phares,  et même au feu du Vésuve, qui illuminent la 
mer dans la nuit60. Enfin, « sous un soleil étincelant [moirant] la 
mer de rubans de feu », Ischia apparaît, émergeant d’une mer de 
lumière, « nageant dans la lumière, sortant de la mer, se perdant 
dans le bleu du ciel, et éclose comme d’un rêve de poète pendant 
le léger sommeil d’une nuit d’été… »61. Dans Lou Pouèmo dóu 
Rose, les miroitements sur l’eau sont plus souvent solaires, et plus 
symboliques aussi. Dans la laisse XXVII (au chant III) Mistral 
file une belle métaphore, où sont associés le scintillement de 
« l’air lumineux » (l'èr que luminejo), de « l’onde fuyante au gai 
soleil qui tourne » (L'oundo fugènto au gai soulèu que viro), et le 
miroitement abstrait et onirique des « vieux châteaux emmantelés 
de gloire » (Di vièi castèu enmantela de glòri), ou de 
l’« apparition illustre »( Ié miraiejo amount l'oumbrino ilustro) de 
Diane de Poitiers, « la comtesse d’Etoile clarissime » (La 
coumtesso d'Estello clarissimo), et surtout les « papillotements » 
du désir de l’Anglore, la naïade encore inconnue, « qui semble 
papilloter sur tout le Rhône ! » (Sèmblo farfantela sus tout lou 
Rose !)…  

 
La corailleuse de Naples et l’orpailleuse du Malatra 
 
De part et d’autre, l’élément aquatique62 domine un décor où se 

prépare la rencontre avec une figure féminine idéalisée ; une fille 
des eaux, naïade, sirène ou Aphrodite.  

 
La Ninfo bello e puro e lindo e vaigo 
Que l’esperit councéu e que desiro, 
Que lou pincèu retrais, que lou pouèto 
Dins si vesioun eternamen evoco…63. 

                                      
60 Graziella, I, Episode, IV, op. cit., p. 49. 
61 Ibid., p. 50. 
62 Sur Lamartine comme poète de l’eau, on pourra consulter l’article 
de Paul Viallaneix, « Les eaux lamartiniennes », dans le recueil 
Lamartine. Le livre du centenaire, Flammarion, Paris, 1971, p. 11-29. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
63 

 

 
La Nymphe belle et pure et claire et vague 
que l’esprit conçoit et désire, 
que le pinceau retrace, que le poète  
dans ses visions éternellement évoque… 
 
Toutes deux vivent avec leur famille dans une pauvre cabane au 

bord de l’eau (noter que ce n’était pas le cas de Mariantonia, la 
jeune fille qui inspira le personnage de Graziella). Elles règnent 
sur leur famille au sein de laquelle elles semblent avoir toute 
liberté (à l’opposé des riches héritiers), entourées d’une nichée de 
petits enfants (la ninèio) anonymes et au nombre indéfini.  

Elles incarnent le thème de la pauvreté heureuse et libre, 
symbolisé par la grâce de leurs jolis pieds nus… Graziella, 
surprise dans son sommeil par le retour catastrophique de son 
grand-père naufragé, apparaît pour la première fois pieds nus, en 
chemise de nuit, les cheveux défaits64. Lamartine s’attarde ensuite 
plusieurs fois à évoquer l’agilité de ses pieds nus dansant la 
tarentelle65… L’Anglore, encore moins vêtue à sa première 
apparition, sa chemise retroussée à mi-cuisses laissant entrevoir sa 
poitrine66, aura la même allure, peut-être davantage encore 
sensuellement sauvageonne, toujours pieds nus dans les graviers 
(li pèd descaus sus la sableto67 ; la pichouno / que bòulo à pèd 

                                                                                                            
63 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XII, vers 17-20. 
64 Graziella I, XII, p. 63. 
65 Graziella,  p. 91, p. 168. 
66 Lou Pouèmo dóu Rose, chant V, laisse XLVI, vers 15-17 : 
La gounello estroupado à miejo-cueisso 
E lou jougne badiéu coume uno roso 
D’agoulencié que béu la souleiado… 
La jupe retroussée à moitié cuisse 
et le corsage ouvert comme une rose 
d’églantier qui boit le soleil… 
67 « Nu-pieds sur le sable fin », Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse 
XIV, vers 33. 



Céline Barnichon-Magrini 
64 

 

descaus l’areno molo68) Sans doute Mistral met-il moins de 
réticence que Lamartine à peindre avec érotisme la quasi nudité 
de son personnage : … toujour sus li graviero / Grapaudejavo 
nuso, à la rajolo / Dóu souleias, coume uno reguindoulo… 
« toujours sur les graviers / elle se traînait nue sous les rayons / du 
grand soleil… ». 

Graziella et l’Anglore se ressemblent comme deux sœurs : le 
teint bruni par le soleil (comme Mireille, d’ailleurs : c’est le signe 
distinctif de la fille du peuple) que nos auteurs opposent à la 
« pâleur maladive du Nord » (c’est ainsi qu’apparaît le prince de 
Hollande – pelin – sur le Caburle69) : 

Voici Graziella :  
 

« Les joues étaient pleines, arrondies, d’un contour ferme, mais 
d’un teint un peu pâle et un peu bruni par le climat, non de cette 
pâleur maladive du Nord, mais de cette blancheur saine du Midi… »  
(I, Épisode, XII, p. 64)  
 

Et l’Anglore : 
 
.... Èro que bruno ; 
Mai uno bruno claro o, pèr miés dire, 
Lou rebat dóu soulèu l’avié daurado70. 

 
 …. Elle n’était que brune, 
mais une brune claire, ou, pour mieux dire, 
le reflet du soleil l’avait dorée. 
 
Leur psychologie les rapproche : comme nous l’avons dit, ce 

sont deux très jeunes filles, pures et naïves, mais innocemment 
sensuelles et séductrices ; elles sont espiègles, joyeuses, vives et 
lestes, aimant à « folâtrer », à « badiner »71, alliant une naïve 

                                      
68 « La petite/ dont les pieds nus foulent l’arène molle… », Lou 
Pouèmo dóu Rose, chant III, laisse XXVII, vers 36-37. 
69 Lou Pouèmo dóu Rose, chant II, laisse XIII, vers 1. 
70 Lou Pouèmo dóu Rose, chant V, laisse XLIV, vers 26-28. 
71 Lou Pouèmo dóu Rose, chant V, laisse XLIV, vers 26-28. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
65 

 

innocence à l’« énergie de la passion »72. Elles sont  insouciantes 
et gaies, mais capables d’accès de bouderie ou de colère aussi 
violents qu’éphémères73. Nos auteurs insistent sur la simplicité de 
leurs héroïnes, et surtout sur une familiarité non entravée par la 
« bonne éducation » : (Car em’ aquéli gènt dis equipage / S’èro à 
cha pau rendudo famihiero, / Fantaumejant e fadejant em’ éli … 
elle s’était rendue peu à peu familière, folichonnant, badinant 
avec eux ») ;   Graziella reste souvent seule dans sa chambre avec 
le jeune étranger74 :  « Elle n’avait pour moi aucune de ces 
craintes, de ces réserves, de ces pudeurs, qui s’interposent dans 
les relations d’une jeune fille et d’un jeune homme… » écrit 
Lamartine.  

 
Mais elles se ressemblent surtout par leur activité : une 

corailleuse et une orpailleuse… la parenté n’est-elle pas 
frappante ? La fille de la mer travaille le corail, la fille du Rhône 
récolte des paillettes d’or dans le fleuve. On sait que la jeune 
Napolitaine qui inspira Lamartine tenait d’avantage de Carmen, 
puisqu’elle était ouvrière dans une manufacture de tabac : le poète 
a souhaité ainsi rapprocher son personnage de la nature, de la mer. 
Ce travail « de fourmi », comme dit Mistral à propos de 
l’orpaillage, souligne la consubstantialité de la jeune fille à 
l’élément aquatique. « N’est-ce pas, dit Graziella, que c’est un bel 

                                                                                                            
Emé d’iue de perdris, qu’èro de peno 
De saupre se risien d’enfantoulige 
O d’alegresso folo o bèn pèr trufo. 
Et des yeux de perdrix, où difficilement  
on pouvait deviner s’ils riaient enfantins 
ou d’allégresse folle ou bien par gausserie. 
Et Graziella, p. 118, p. 133, p. 189 : « Tout folâtrait en elle »… Le 
Premier Regret, vers 53-68. 
72 Graziella, I, Épisode, XII, p. 64. 
73 Cf. Lou Pouèmo dóu Rose, chant IX, laisse LXXX, vers 25-41 ; cf. 
Graziella, p. 100 : « Elle se retira en boudant éteignit la lampe avec 
colère ». 
74 Graziella, III, X, p. 117, p. 132, p. 135. 



Céline Barnichon-Magrini 
66 

 

état pour une fille de la mer comme moi ? Nous lui devons tout, à 
la mer : depuis la barque de mon grand-père et le pain que nous 
mangeons jusqu’à ces colliers et ces pendants d’oreilles dont je 
me parerai peut-être un jour, quand j’en aurai tant poli et tant 
façonné pour de plus riches et de plus belles que moi »75. Le 
même paradoxe régit ces deux activités, qui, malgré le contact 
physique avec des matières précieuses, ne permettent pas de 
s’enrichir76 – …e bèn countènto, dit le poète de l’Anglore, / 
Pecaire, quand gagnavo sa peceto / De douge o quinge sòu, un 
jour dins l’autre ; « et bien contente, / la pauvre, de gagner à cela 
sa piécette / de douze ou quinze sous, un jour dans l’autre »77.  

 

Il faut noter un détail d’onomastique intéressant. En effet, le 
terme de corailleuse a été créé par Lamartine. « Elle était 
corailleuse78, écrit-il, c’est-à-dire qu’elle apprenait à travailler le 
corail » Dans une note de son édition de Graziella, Jean-Michel 
Gardair  précise que « le féminin de corailleur est une création de 
Lamartine, dans la mesure même où le terme désignait les 
pêcheurs de corail et non les ouvriers (pour la plupart des 
femmes) qui le travaillent : ce dernier sens ne sera attesté qu’à 
partir de 1907. Par corailleuse, Lamartine traduit le féminin du 
napolitain curallaro, signifiant « qui travaille ou vend le corail ». 
De son côté, pour ce qui est de façonner des mots nouveaux, 
Mistral n’est pas en reste. Les termes provençaux arpaia, arpaire  
et  arpaiairello –  représentés une seule fois chacun dans le 

                                      
75 Graziella, III, X, p. 118. 
76 Selon les auteurs du XIXe siècle, notamment Albin Mazon (Voyage 
dans le Midi de l’Ardèche, Privas, 1884, p. 199-200), ou encore l’abbé 
Moutier (Lou Rose, Valence, 1896, vers 25 et s.), l’orpaillage était 
synonyme de grande pauvreté. 
77 Chant V, laisse XLV, vers 9-11. 
78 Le terme est typographié en italique. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
67 

 

poème79 – font partie de ces mots absents du Tresor dóu 
Felibrige, mais que Mistral consigne dans Lou Pouèmo dóu Rose.  

 

Sur le plan symbolique, ce sont donc des personnages 
aquatiques…« Fille[s] des vagues… coiffée[s] par les rayons »80 – 
qui se désignent elles-mêmes comme telles – lorsque Graziella 
parle de son métier de corailleuse  (« N’est-ce pas, dit-elle, que 
c’est un bel état pour une fille de la mer comme moi ? »81), et 
lorsque la « fleur du Rhône »82 s’identifie à Galatée, dont le prince 
d’Orange vient de lui faire le conte  (Iéu siéu flourido / Pèr la 
vertu de l’aigo…  « Moi, je suis fleurie / par la vertu de 
l’eau... »83). L’Anglore et Graziella, jeunes filles écloses comme 
la vision d’Ischia d’un « rêve de poète »84, concrétisent à peine le 
fantasme vague qu’elles alimentent, ou, comme dit Lamartine, 
« la passion du vague et de l’inconnu, cette perspective aérienne 
des jeunes imaginations… »85. D’une œuvre à l’autre, l’enfant 
pauvre de la mer ou du fleuve représente le désir et l’amour pur, 
ainsi qu’une pauvreté idéalisée, poétisée, pour laquelle un prince 
tel que Guilhem peut abandonner un royaume. Elles incarnent 
principalement une pauvreté heureuse et sublimée, qui s’épanouit 
au sein de la nature, loin des contraintes sociales.  

                                      
79 On trouve arpaia au chant III, laisse XXVIII, vers 23, arpaire au 
chant V, laisse XLVI, vers 23, et  arpaiairello  au chant XI, laisse 
XCV, vers 30.  
80 Graziella, IV, XXXI, p. 177. 
81 Graziella parle de son métier de corailleuse : « N’est-ce pas, dit-elle, 
que c’est un bel état pour une fille de la mer comme moi ? » Graziella, 
III, X, p. 118. 
82 Lou Pouèmo dóu Rose, chant III, laisse XXX, vers 8. …dins l’aigo / 
Fai soun sejour emai soun espandido, « dans l’eau / elle fait son 
séjour et s’y épanouit ». (II, XIV, 11-12) ; O flour de Rose espelido sus 
l’aigo ! « ô fleur de Rhône épanouie sur l’eau ! » (VII, LVI, 33). 
83 VIII, LXVI, 43-44. 
84 Graziella, III, IV, p. 50 : « [Ischia] sortant de la mer… éclose 
comme d’un rêve de poète… » 
85 Graziella, III, II, op. cit., p. 66. 



Céline Barnichon-Magrini 
68 

 

 
Mais ici intervient une différence notable entre les deux 

personnages. Pour le narrateur de Graziella, l’état de « fille de la 
mer » marque tout de même l’infranchissable distance qui sépare 
de son rang cette enfant de pêcheurs : « Tu auras beau faire, va ! 
tu ne seras jamais qu’une fille des vagues au pied marin et coiffée 
par les rayons de ton beau ciel. Il faut t’y résigner et en remercier 
Dieu »86, lui dit-il.  Or, si Graziella a prosaïquement le « pied 
marin », l’Anglore est « fleurie par la vertu de l’eau »…  Voici ce 
que lui dit son prince : 

 
Siés pas la flour d’amour, tu que, nascudo 
Coume elo au sen de l’aigo, simboulises 
La dileicioun unenco e proumierenco 
D’un mounde nòu e bléuge de jouvènço ?87. 
 
N’es-tu pas la fleur d’amour, toi qui, née 
comme elle au sein de l’eau, symbolises 
la dilection unique et primitive 
d’un monde neuf et brillant de jeunesse ! ». 

 

L’héroïne de Mistral – qui  n’est pas un souvenir, mais une 
vision poétique88, une farfantello89 (« une lubie »), un mythe – 
appartient à une autre dimension poétique, beaucoup plus riche de 
symboles90. Elle est un personnage clef du symbolisme du 
Pouèmo dóu Rose. Elle n’est pas seulement une jeune fille en 
fleur , victime de ses illusions, elle aussi muse, sorcière et sirène, 
elle a part au fantastique et au mystère, elle découvre un Rhône 

                                      
86 Graziella, IV, XXXI, p. 177. 
87 VIII, LXVI, 8-11. 
88 II, XII, 17-24. 
89 II, XII, 12. 
90 Nous renvoyons à notre étude sur le personnage de l’Anglore, 
« Création d’un mythe rhodanien : l’Anglore du Malatra », La France 
Latine, n° 139, 2/2004, p. 7-69. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
69 

 

des profondeurs que les hommes du Caburle devinent à peine, et 
où règne le Drac… 

 

Il va de soi que ces quelques rapprochements, réunis dans le but 
de souligner la prégnance de l’œuvre de Lamartine dans l’écriture 
mistralienne, ne doivent permettre en aucun cas de réduire 
l’Anglore à une Graziella rhodanienne. Si Lou Pouèmo dóu Rose 
prend parfois quelques accents lamartiniens, Mistral sait se 
démarquer de son modèle. En l’occurrence, il n’est d’ailleurs pas 
le seul. Comme dans toute œuvre de grande envergure, 
l’intertextualité contribue à la richesse du Pouèmo dóu Rose, et 
l’on y trouve d’autres réminiscences, allusions ou références aux 
grands modèles romantiques. Nous nous sommes demandé, par 
exemple, si, en pensant à l’Anglore, Mistral avait eu en tête cette 
phrase des Mémoires d’Outre-Tombe de Chateaubriand : « Dans 
la vallée du Rhône, je rencontrai une garçonnette presque nue qui 
dansait avec sa chèvre »91. Plus certainement, dans la scène où 
Maître Apian, rencontrant des forçats en amont d’Orange, au 
chant VIII (laisse LXVII), en tire une leçon sur les revers de la 
destinée92, il semble y avoir une allusion précise à une lettre du 
Rhin (1842) de Victor Hugo (que Mistral avait vraisemblablement 

                                      
91 Mémoires d’Outre-Tombe, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 
Paris, 1951, tome 2, p. 765. Chateaubriand passa en Suisse par la 
vallée du Rhône en 1833, pour se rendre à Venise. 
92 Lou Pouèmo dóu Rose, chant VIII, laisse LXVII, vers 16-20 : 
E que d’eisèmple en tóuti acò vous fugue ! 
Van à Touloun, ai ! las ! manja de favo… 
E i’a de tout aqui : de gènt de glèiso, 
De sacamand, de noble, de noutàri, 
Enjusquo d’innoucènt ! 
 
Et que d’exemple à vous tous cela serve ! 
Ils vont manger des fèves à Toulon, malheureux !… 
Il y a là de tout : des gens d’église, 
des chenapans, des nobles, des notaires, 
voire des innocents ! 



Céline Barnichon-Magrini 
70 

 

lu), où la présence d’un galérien93, près de la chute de Lauffhen, 
lui donne à méditer…94. Et puisqu’il est question du Rhin, auquel 
nous pensons que Mistral a voulu opposer le Rhône, il nous 
semble évident que le Rhin wagnérien affleure en particulier dans 
le thème de « l’or du Rhône », en référence au Rheingold de 
Wagner (1869), où le fleuve symbolise la Nature dans son état 
primitif, ainsi que le berceau de la civilisation germanique95. Si 
l’or de Nibelungen est gardé par les Filles du Rhin, celui du 
Rhône appartient à l’Anglore, la nymphe et la Fleur du Rhône. 
Ajoutons que la quête de cette dernière, la flour de Rose, n’est pas 
sans rappeler d’une certaine manière la « Fleur Bleue », symbole 
de l’éternel féminin romantique, dans Henri d’Ofterdingen (1802) 
de Novalis, où le personnage d’Henri d’Ofterdingen est pris d’une 
« passion pour une fleur », et s’adonne à une quête tellement 
proche d’une farfantello de prince pantaiaire, « lubie de prince 
imaginatif, rêveur »96.  

Le personnage de l’Anglore étant, comme nous l’avons dit, au 
cœur de la poétique du Pouèmo dóu Rose, il nous paraît en outre 
bénéficier d’autres influences. La scène du bain la rapproche des 
« baigneuses » chères à la peinture impressionniste de cette 
deuxième partie du XIXe siècle, et lorsqu’elle s’abandonne à la 

                                      
93 C’est le terme employé par Hugo, dans le sens de « condamné à la 
peine des travaux forcés » (d’après le Grand Dictionnaire Universel 
du XIXe siècle, t. VIII, 1866-1879, Slatkine reprint, Genève Paris, 
1982). 
94 « À quelques pas de la chute, on exploite la roche calcaire, qui est 
fort belle. Du milieu d’une des carrières qui sont là, un galérien rayé 
de gris et de noir, la pioche à la main, la double chaîne au pied, 
regardait la cataracte. Le hasard semble se complaire parfois à 
confronter dans des antithèses, tantôt mélancoliques, tantôt 
effrayantes, l’œuvre de la nature et l’œuvre de la société. »  Le Rhin, 
Lettres à un ami [1842], Voyages, coll. Bouquins, Laffont, Paris, 
1987, lettre XXXVIII, p. 355. 
95 Sur ce thème, nous renvoyons notamment à Jean Markale, Siegfried 
ou l’or du Rhin. La légende des Nibelungen, Édition Retz, Paris, 1984. 
96 Lou Pouèmo dóu Rose, chant I, laisse XII,  vers 12. 



De la corailleuse à l’orpailleuse 
71 

 

renverse dans le fleuve où elle laisse flotter sa chevelure, elle a 
quelque chose des Ophélie des Préraphaélites… Mais, plus 
particulièrement, la rencontre amoureuse de l’Anglore et du Drac 
rappelle le thème du corps à corps érotique entre une femme et un 
serpent devenu une véritable mode dans la peinture symboliste, 
entre 1880 et 1900 (c’est-à-dire à peu près entre la période de 
« gestation » et la publication du Pouèmo dóu Rose).  

En ce qui concerne l’Anglore, les réminiscences littéraires ou 
artistiques sont donc nombreuses, mais de toutes ces rencontres, il 
appert que Frédéric Mistral intègre les influences sans jamais en 
devenir tributaire. Qu’elles soient romantiques ou symbolistes, 
ces références interviennent le plus souvent en contrepoint, en 
faire-valoir. Comme le Rhône est un fleuve solaire s’opposant au 
Rhin « brumeux »97 des Romantiques,  l’Anglore est une Ophélie 
moins exsangue que les pauvres victimes de la peinture 
symboliste, une Lorelei moins tragique que celle de Brentano,  
une femme-serpent qui dégage un érotisme plus subtil que celui 
des étreintes flaubertiennes de Salammbô et du Python de Baal, 
une Graziella plus mystérieuse et plus onirique. 

 
Céline Barnichon-Magrini 

  

                                      
97 Cf. Lou Pouèmo dóu Rose, chant I, laisse XII,  vers 1-2 : 
De soun reiaume ubagous e palustre 
Ounte lou Ren dins li brumo se nègo… 
 
De son royaume ombreux, paludéen, 
où le Rhin se noie dans les brumes… 



 

 

Mistral et le silence (et donc Vigny) 
 
 

Nous présentons ici les résultats d’une enquête sur le silence 
dans les quatre grands poèmes suivis de Mistral – Mirèio (1859), 
Calendau (1866),  Nerto (1884) et Lou Pouèmo dóu Rose (1897) 
– avec, accessoirement, des considérations sur les deux recueils 
Lis Isclo d’Or et Lis Óulivado, ainsi que sur les Memòri e 
raconte. Naturellement, des omissions ont pu être commises à la 
marge de nos dépouillements1, mais il nous étonnerait qu’elles 
affectent le dessin des trajectoires d’ensemble, dont on constatera 
qu’elles sont assez nettes. 

Ont donc été retenus : 
- les mots et expressions marquant le silence : silènci, 

silencious, mut, à la mudo, amudi, amudimen, desparaula… 
- les mots et expressions qui instaurent le silence : se teisa, 

muto pas, quinco pas, chut… 
- certains emplois particuliers de termes dont la traduction (par 

Mistral lui-même, rappelons-le) indique explicitement le silence : 
cala, ista ou esta siau, mè, d’aise ; li serre tranquilas (« les pics 
silencieux » dans Roumanin, Isclo d’Or)… 

- des expressions telles que sènso rèn dire, sènso mai dire, n’en 
disès pas uno, noun poudiéu parla, sènso mai de resoun, sènso 
muta, degun n’en parlo, se n’en parlo plus, de parla s’arrèsto… 

- des phrases qui impliquent le silence : res bessai l’avié visto 
parla, faire calamo (ou calaumo ou calanço) ; s’entendié rèn ; 
em’un det sus la bouco…2. 

                                      
1 Nous avons contrôlé et complété nos relevés grâce au Glossaire 
général de l’œuvre poétique de Frédéric Mistral qui constitue le t. II 
de la thèse de Jean-Claude Rivière (Sens et poésie – Étude poétique de 
l’œuvre lexicale de Frédéric Mistral, Nantes, 1985), d’une grande 
utilité même s’il appelle parfois de petits addenda (par exemple les 
emplois de teisa dans Mirèio, II, 59 et 311 ; III, 503 ; X, 420). 
2 En revanche, bien que les nuances fussent parfois ténues, nous 
n’avons pas intégré les mots signifiant « taciturne » (= « qui est 



Claude Mauron 
74 

 

Observons, en préambule, que les notations de silence sont le 
fait du Mistral poète, beaucoup plus que du Mistral prosateur. 
Dans les 360 pages des Memòri e raconte3, on en relève une 
quinzaine, dont trois se situent d’ailleurs dans des citations de 
poèmes. Grosso modo, cela fait une mention toutes les 30 pages, 
ce que confirme la lecture de l’Escourregudo pèr l’Itàli, qui n’en 
procure qu’une en 35 pages4. Proportionnellement, il y en a bien 
davantage dans Calendau (36 pour 260 pages, donc environ une 
toutes les 8 pages) ou dans Nerto (15 pour 180 pages, donc une 
toutes les 12 pages), d’autant qu’en volume de texte, les pages de 
vers sont inférieures à celles de prose. 

 
 
Considérons à présent les quatre grands poèmes. On rencontre 

42 notations de silence dans Mirèio ; 36 dans Calendau, 15 dans 
Nerto et 22 dans le Pouèmo dóu Rose. Donc diminution 
progressive de Mirèio à Calendau, puis de Calendau à Nerto, 
avec une très légère remontée dans Lou Pouèmo dóu Rose. Cela 
étant, si l’on raisonne en nombre de vers,  il y a une notation tous 
les 166 vers dans Mirèio, tous les 194 dans Calendau, tous les 
266 dans Nerto et tous les 272 dans Lou Pouèmo dóu Rose 
autrement dit la raréfaction est constante du premier au dernier 
poème. Il en va de même quand on considère le volume de texte 
(autrement dit le nombre de syllabes, induit par le type de vers) : 
une notation toutes les 1642 syllabes dans Mirèio, toutes les 1916 
dans Calendau, toutes les 2666 dans Nerto et toutes les 3000 dans 
Lou Pouèmo dóu Rose. Bien entendu, on pourra juger 
éminemment rébarbative pareille comptabilité, au regard des 
infinies beautés de l’écriture poétique ; mais dès lors que le 
critique refuse d’en rester aux vagues « impressions », et qu’il 

                                                                                                            
d’humeur à parler peu », Littré), à savoir soutourniéu, amachouti, 
pau-parlo…, ni l’expression à la chut-chut (« en chuchotant »). 
3 Dans l’édition originale, Plon, Paris, 1906. 
4 Dans l’édition La Poterne, Montfaucon, 1985. 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
75 

 

entreprend de mesurer avec exactitude les réalités et les 
évolutions sous-jacentes, dispose-t-il d’une autre méthode fiable ? 

L’évolution ainsi mise au jour, justement, ne manque pas 
d’intérêt : plus Mistral avance en âge, moins il introduit des 
notations de silence. C’est d’ailleurs aussi pour cette raison que 
nous en avons compté si peu dans les Memòri et dans 
l’Escourregudo pèr l’Itàli, textes rédigés respectivement de 1880 
à 1904 et en 1891, soit dans la seconde partie de sa vie. Une 
confirmation supplémentaire est apportée par la comparaison des 
Isclo d’Or (recueil édité en 1876, repris avec modifications en 
1889) et des Oulivado (1912) : dans le premier, 30 notations de 
silence pour 290 pages ; dans le second, 5 pour 110 pages. 

On peut même parler de décrochage net, entre le groupe 
Mirèio-Calendau (et Isclo d’Or) et le groupe Nerto-Pouèmo dóu 
Rose (et Oulivado) – ce qui rappelle évidemment la césure qui se 
produit, dans l’évolution mistralienne, lors de la période 
dépressive de 1870-1875 : quand le poète retrouve les voies de la 
création, autour de 1880, nombre d’aspects se modifient, et on le 
constate encore ici, à propos d’une thématique précise. 

 
 
Considérons à présent les grands poèmes suivis, un par un. 

Mirèio présente donc 42 notations de silence : aucun chant n’en 
est exempt, et ce trait concerne tous les personnages, ou presque. 

Mireille, Vincent, les parents (Jeanne-Marie, Maître Ramon, 
Maître Ambroise), Alàri, Ourrias, tous ont leur instant de silence 
– sauf Taven5 : à la fin de ses strophes visionnaires, Mistral écrit 
simplement acò di (« cela dit » — VI, 640) alors que, pour les 
Saintes Maries, il indiquera E se teisèron li tres Santo (« Et les 
trois Saintes se turent » — X, 420). La Sorcière des Baux est 
détentrice d’une parole prophétique, magique, et dans un contexte 
magique, précisément, il y a réticence à souligner son 

                                      
5 Il en va de même pour Vincenette et pour Andreloun, aux apparitions 
limitées, certes, mais dont on remarquera que, comme Taven, ils sont 
bienveillants à l’égard de l’héroïne et de son amoureux. 



Claude Mauron 
76 

 

interruption. D’ailleurs, c’est Taven elle-même qui brandit la 
menace d’une parole figée, à l’égard de jeunes filles trop 
ironiques : Que la Roumèco / Vous rendeguèsse tóuti mèco ! (III, 
299-300),  l’adjectif mè impliquant un mutisme subit6. 

Maints « petits » personnages sont présentés, à un moment ou 
un autre, comme silencieux : les valets du mas (I, 300), les 
magnanarelles et Nore (III, 503), le pilote de la barque des Trèves 
(V, 434 et 505), les âmes mortes du Rhône (V, 507), les porchers 
qui trouvent Vincent blessé (VI, 15), le berger qui trait dans la 
nuit (VIII, 129), les passagers de la barque des Saintes (XI, 132), 
la femme aveugle qui attend un miracle (XII, 200). 

Il en va de même pour certains animaux, les rossignols (I, 530), 
les taureaux d’Ourrias (IV, 359), les chiens du berger Antelme 
(IX, 366) ; pour des éléments tels que les zéphirs (II, 309-312), la 
forêt de la Sainte-Baume (XI, 464), la terre (VII, 307), la mer (XI, 
103), et bien sûr la Crau dans le célèbre leit-motiv du chant V, La 
Crau èro tranquilo e mudo… ainsi que dans deux autres passages 
(V, 330 et VIII, 194). Même avec ce dernier cas, cela ne donne 
qu’une faible « projection affective » sur la nature7. 

On remarquera par ailleurs qu’il s’agit, la plupart du temps, de 
notations fort simples : le silence est demandé (chut !), indiqué 
(mut, silènci) et avec de très rares raffinements dans son 
instauration (li brut pau à pau moulavon, « les bruits peu à peu 
s’éteignaient » — VI, 408) ou dans sa qualification (un silènci 
mourtau, « un silence de mort » — VII, 406). A retenir, toutefois, 
la belle image du berger mut coume la niue (« muet comme la 
                                      
6 Cf. Mirèio, II, 401, quand Vincent restè mè, « resta interdit » (= 
« qui ne peut répondre », Littré) et Pouèmo dóu Rose, XII, CIV, 25 : 
Mèste Apian, devengu pale,/Arregardavo mè la nau magico (« Maître 
Apian, devenu pâle, regardait muet la  barque magique »). La 
traduction de Mirèio ne rend pas cette nuance (« La Roumèque puisse-
t-elle, toutes, vous stupéfier ! »). 
7 Ce qui rejoint les analyses – également chiffrées – fournies par 
Charles Mauron dans son étude « Le vocabulaire affectif dans 
Mirèio » (1955, reprise dans le volume Études mistraliennes, Saint-
Remy-de-Provence, 1989, p. 276-279). 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
77 

 

nuit » — VIII, 409) – mais Mistral est loin des subtilités 
lamartiniennes : Rendez les ténèbres plus sombres et le silence 
plus épais8, ou ces concerts muets qui s’élèvent en moi9. En 
revanche, il s’essaie à certains effets, par exemple à celui du 
silence rétrospectif, avec Maître Ramon : Santo Ano d’At ! pièi 
fau rèn dire (« et il faut se taire » — VII, 519) où est impliquée 
une parole refoulée, ou celui de « fond de silence », illustré par 
Lamartine dans une strophe du Lac10 et affectionné par Vigny11 : 
E dins lis oumbro e la calaumo / Entendien degouta sus lou sòu 
cristalin, / Degouta lou trespir di vòuto, / E rèn qu’acò, de vòuto 
en vòuto… (« Et dans les ombres et le silence, on entendait 
dégoutter sur le sol cristallin, dégoutter la filtration des voûtes, et 
cela seul, d’intervalle en intervalle… » — VI, 335-338). 

 
 
Passons à Calendau. Le nombre de notations (36) est assez 

proche et, là aussi, elles sont présentes dans tous les chants. 
Comme dans Mirèio, encore, le silence est attribué aux 
personnages principaux et aux « petits » personnages : les 
convives du mariage (II, 372), le berger qui voit fuir Estérelle (II, 
462), les pêcheurs durant leur veille (III, 483), les tambourinaires 
(VI, 45), les chanteuses de cantiques (VI, 305), la foule de Cassis 
(VI, 373), les compagnons VIII, 506), les fillettes enlevées par 
Marco-mau (IX, 314), les Rois Mages de la Fête-Dieu X, 268) 

En revanche, le silence prêté au décor a diminué. Ne restent que 
les bateaux amudi (III, 350),  le pople mut des poissons III, 546), 
                                      
8 Hymne du soir dans les temples (Harmonies poétiques et 
religieuses). 
9 Invocation (Harmonies poétiques et religieuses). 
10 Un soir, t’en souvient-il ? nous voguions en silence ; / On 
n’entendait au loin, sur l’onde et sous les cieux, / Que le bruit des 
rameurs qui frappaient en cadence / Tes flots harmonieux. 
(Méditations poétiques). 
11 « Sur un fond de silence, il détache un cri, un grondement, un soupir 
qui prend, par contraste, une intensité souvent anormale » (François 
Germain, L’imagination d’Alfred de Vigny, Paris, 1961, p. 118). 



Claude Mauron 
78 

 

« les rames dans l’onde se plantant silencieuses » (li palo / Dins 
l’oundo se plantant en silènci – V, 212-213), lou silènci di 
mountagno (VI, 396) : pareille raréfaction correspond à la courbe 
décroissante de « projection affective » constatée entre Mirèio et 
Calendau12. 

Inversement, la palette lexicale s’est élargie : par rapport à 
Mirèio, Calendau ajoute desparaula, amudi, cala, faire calanço et 
aussi le geste em’un det sus la bouco. L’effet de « fond de 
silence » est repris, en double exemplaire : s’entendié rèn, que la 
picolo / De quauque bastidan fousènt soun adrechoun (« On 
n’entendait rien, si ce n’est la pioche - de quelque paysan qui 
cultivait son coin de terre » — IV, 160-161) et touto voues calo ; / 
Lou fifre canto soul… (« toute voix cesse ; - le fifre chante 
seul… » X, 321-322). En outre, dans cette seconde épopée, 
Mistral implique le silence dans des jeux de contraste : le premier 
se situe au chant II : Estérelle, après s’être évanouie, se réveille, 
tandis que grand vióulènci / Avié fa plaço à grand silènci (« le 
violent tumulte - avait fait place à un profond silence » — 407-
408) ; on en a un autre au chant VI ; Oh ! lou silènci di 
mountagno,/Coume èro bon ! vau, la lagno,/Lou brut… (« Oh ! le 
silence des montagnes, qu’il était bon ! là-bas l’inquiétude, le 
bruit » — 396-398), et encore un au chant VII, quand Calendal 
gravit le mont Ventoux : Quauco esmarrado bedouvido/Sus iéu, 
de liuen en liuen, s’envoulavo d’un piue :/Après, tout mut ! 
(« Quelque mauviette, égarée de sa route, sur moi, de loin en loin, 
s’envolait d’un piton : après, vaste silence ! » — 114-116). Si l’on 
s’arrête un instant sur ce dernier passage, on s’aperçoit que 
Mistral, au départ, n’a pas indiqué par quel sens son personnage 
percevait l’envol des oiseaux : de prime abord, on pourrait penser 
à la vue ; or la clausule, tout mut ! révèle, avec effet rétroactif, 
qu’il s’agissait de l’ouïe, et que les oiseaux criaient : jolie 
finesse ! 

                                      
12 Cf. la communication de Charles Mauron, « Le vocabulaire affectif 
de Mistral » (1958 – reprise dans le volume Études mistraliennes, op. 
cit., p. 284-285). 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
79 

 

Ces jeux de contraste donnent lieu, aussi, à des utilisations 
dramatiques : réclamer le silence, ce n’est plus solliciter 
l’attention, c’est faire barrage à une parole sentie comme 
dangereuse, que l’on refuse d’entendre. Estérelle tente 
d’interrompre l’hymne à l’amour que déploie Calendal – en vain, 
puisque le jeune homme poursuit, jusqu’à sa proposition de 
mariage : Taiso-te ! – Noun ! la terro e l’oundo / Parlon… 
(« Tais-toi ! – Non ! la terre et l’onde — parlent… » — I, 92-
93). 

De même, quand un vieillard racontait les dangers représentés 
par Estérelle, Calendal lui disait Teisas-vous ! (« Taisez-vous ! » 
— IV, 344), et quand le brigand Bel-Arbre commençait à dévoiler 
les liens entre la dame d’Aiglun et Séveran, celui-ci l’interrompait 
sèchement : Silènci ! (« Silence ! » - V, 447). Tout cela est à 
rattacher au fait qu’il existe, dans Calendau, une tension, une 
dynamique du discours : non seulement l’éloquence persuasive du 
héros s’avère plus forte que les violences armées des 
Compagnons (chant VIII), mais la stratégie de Calendal 
(expliquée clairement dans les str. 14 et 15 du chant III) consiste à 
tout escudela (« tout divulguer ») de ses exploits afin de 
remporter sur son rival une victoire psychologique et morale. En 
outre, contrairement à Mirèio, Calendau comporte des 
mensonges, des non-dit, des secrets, que la parole éclaircit au fil 
de son déroulement : grâce au discours de son beau-père, Estérelle 
a appris qu’elle avait en réalité épousé un chef de brigands ; elle 
finit, plus tard, par avouer à Calendal qu’elle est déjà mariée ; 
enfin l’immense récit de Calendal révèle à Séveran le lieu où se 
cache son épouse. On comprend, dans un tel contexte, 
l’importance que peut revêtir le silence, ou sa rupture. 

Bref, dans Calendau, Mistral a donné au silence une densité 
qu’il ne possédait pas dans Mirèio. On en a une attestation 
supplémentaire dans le traitement d’un motif, celui du 
personnage, réel ou représenté (en statue, en allégorie), qui a 
encore la possibilité de se mouvoir et/ou de voir, mais qui est 
confiné dans le silence. Il apparaît furtivement dans Mirèio, avec 
les âmes des noyés du Rhône qui « suivent, silencieuses et lentes, 



Claude Mauron 
80 

 

le rivage » (seguien à la mudo, e plan, lou ribeirés – V, 507). 
Calendau en fournit trois exemples, dans le même chant X, 
d’abord dans les strophes initiales : 

 
      Lou tèms es clar e l’ouro bono ; 
      Mai li cassaire, mai li dono, 
Segrenous, atentiéu, pale d’estounamen, 
      Veson veni la mau-parado, 
     Sènso rèn dire : talo, en rado, 
      Aquéli figuro daurado 
Qu’à la pro di navire espèron fissamen 
 
      L’oundo esfraiouso que s’avanço 
     Pereilalin… 
 
« Le temps est clair et l’heure bonne ; — mais les chasseurs, 

mais les donzelles, — ténébreux, attentifs, pâles d’étonnement, — 
voient arriver la catastrophe, — sans dire mot : telles, en rade, — 
ces figures dorées – qui, aux proues des navires attendent 
fixement - l’onde effroyable qui s’avance – à l’horizon… » — X, 
1-9). 

Puis dans le défilé de la Fête-Dieu aixoise : La Niue qu’aparèis 
/ E qu’amudido s’emmantello  /  Dins soun caban clafi d’estello 
(« la Nuit qui apparaît – et se drape, silencieuse, — dans son 
manteau semé d’étoiles » — X, 206-208) et Un davans l’autre, li 
Rèi Mage, / Ufanous, mut coume d’image, / Varaion pèr la vilo 
(« Un devant l’autre, les Rois Mages, — pompeux, muets comme 
statues, — vont errant par la ville » — X, 267-269). 

Pointe enfin, dans Calendau, dans les ultimes strophes du chant 
VI et donc au centre même du poème, le silence de la pierre, de la 
pétrification douloureuse, avec aquelo grand figuro muto (« cette 
grande figure muette »), ce rocher appelé la Tête du Puget qui 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
81 

 

aurait été sculpté, disait-on, par Puget lui-même dans un moment 
d’amertume13. 

 
 
Par rapport à ce qui précède, Nerto marque un net 

rétrécissement. Il s’y rencontre beaucoup moins de silence (15 
notations), et une palette lexicale réduite : lou vièi s’arrèsto, lou 
pople que fai chut, lou silènci, se teisa (3 occurrences), avec 
surtout mut (7 occurrences), amudi, à la mudo. Cette 
concentration sur mut (et ses composés) va de pair avec une 
répartition significative des notations. Dans la ligne de ce que 
Calendau nous apprenait, la parole est un pouvoir, et dans Nerto 
la maîtrise des événements (excepté au dénouement) appartient au 
Diable : de fait, celui-ci n’est jamais touché par le silence, et 
Rodrigue de Lune, qui doit tant au Malin, n’est arrêté dans sa 
parole qu’une fois (Oh ! teisas-vous, Nerto ié fai… — « Oh ! 
taisez-vous ! Nerte s’écrie… » — III, 299). A contrario, 
l’impuissance du monde religieux s’évalue à ses silences, qu’il 
s’agisse du pape Benoît XIII (Es demoura mut sus soun trone, / 
Mut tout de long… — « Et sur son trône il est demeuré muet, - 
muet tout le temps » — IV, 12-13), du couvent de Montmajour 
(Quand me rapelle toun silènci… — « lorsqu’en mémoire me 
revient ton silence » — III, 449), du « prie-Dieu » [= mante 
religieuse] amudi (« silencieux » — Ep., 142) et, bien sûr, de la 
petite Nerte : muette dans l’épisode des Alyscamps (mudo – V, 
430), comme à l’arrivée de Satan (mudo – VII, 425), elle est 
pétrifiée dans la statue de la Mourgo, que Mistral, dans 
l’Épilogue, qualifie de mudo à deux reprises et à quelques vers de 
distance (v. 97 et 106), répétition qui n’est guère dans ses 
habitudes d’écriture. Pour la première fois dans son évolution, le 
poète provençal montre l’une de ses héroïnes plongée dans un 
mutisme mortel : 

                                      
13 Sur ce passage, cf. notre étude « Mistral et Puget » dans le volume 
Correspondances – Mélanges offerts à Roger Duchêne, Tübingen-
Aix-en-Provence, 1992, p. 93-106. 



Claude Mauron 
82 

 

 
E l’oumbro ié viro à l’entour, 
E li sesoun fan soun retour, 
E tout se mudo e se remudo : 
La Mourgo rèsto, negro e mudo… 

(« Et autour d’elle l’ombre tourne, — et les saisons suivent leur cours, 
— et tout change et tout se remue : — la Mourgue reste, noire et 
muette. » — Ep., 103-106)…  

 
Sur ce point encore, on rejoint l’analyse globale du 

« vocabulaire affectif », qui montre que « l’héroïne porte une 
énorme charge de douleur », dans le cadre d’un « schéma de 
persécution »14. Et justement, exorcisant le caractère absolu et 
trop douloureux de ce mutisme pétrifié15, Mistral lui apporte un 
correctif rompant épisodiquement (et hypothétiquement) le 
silence : 

 
Mai, en de tèms que i’a, tant-lèu 
Que la rajolo dóu soulèu 
Mounto à soun aut, dison que canto : 
Emé l’auriho aqui toucanto 
Se pos sesi lou cantadis, 
Vers li miejour, parèis que dis 
La Saludacioun angelico. 

(« Mais, à certaines dates, dit-on, — sitôt que le soleil ardent – monte 
à son apogée, elle chante : — l’oreille appliquée à la pierre, — si tu 

                                      
14 Charles Mauron, « Le vocabulaire affectif de Mistral » in Études 
mistraliennes, op. cit., p. 289. 
15 Cette dualité — une Mourgo qui se tait, une Mourgo qui parle – 
s’ajoute à la dualité majeure de l’Epilogue – Nerte pétrifiée, Nerte 
entrant triomphante au paradis - selon un système de dissociation et de 
compensation qui a pu être suggéré à Mistral par le double 
dénouement de Jocelyn — un Epilogue, puis une Variante – comme 
nous l’avons montré dans notre thèse Recherches sur la création 
poétique de Frédéric Mistral : l’exemple de « Nerto », Paris IV-
Sorbonne, 1988, dactyl.,  p. 1115-1116.    



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
83 

 

peux percevoir le chant, — vers midi, paraît-il, elle dit – la Salutation 
angélique. » — Ep., 107-113). 

 
Pour la première fois aussi, Mistral prête ainsi à l’une de ses 

héroïnes une voix d’outre-tombe : il ne l’avait fait, 
précédemment, que pour les « saints de pierre » du portail de 
Saint-Trophime d’Arles, dans La Coumunioun di Sant16. 

 
 

Achevons par Lou Pouèmo dóu Rose. Peu de notations, là 
encore, et une répartition inégale (aucune dans les chants II, III et 
V). De même, l’éventail lexical reste étroit : chut, se teisa, mè, 
sènso mai dire, avec une prédilection pour mut, amudi, à la mudo, 
silènci, silencious. 

À signaler un passage où le poète montre des bruits en train de 
décliner, tandis que le silence s’installe : Di mandorro/Alin moron 
li son, la niue vèn mudo (« Des mandores – au loin meurent les 
sons, la nuit devient muette » — chant X, laisse LXXXVIII, 38-
39). Mistral aura attendu d’avoir soixante-cinq ans pour faire – et 
bien sobrement – un decrescendo tel que Lamartine en avait 
dessiné un, majestueux, à trente ans, dans Le Vallon : 

 
Mon cœur est en repos, mon âme est en silence ! 
Le bruit lointain du monde expire en arrivant, 
Comme un son éloigné qu’affaiblit la distance, 
À l’oreille incertaine apporté par le vent17. 
 
Cela étant, Lou Pouèmo dóu Rose est l’œuvre dans laquelle le 

thème du silence acquiert une intensité particulière. Non par la 
quantité des notations – nous avons vu qu’elles se raréfient – mais 
par leur mise en réseau, dans une quête de cohérence allant de 
pair, justement, avec certains élagages. Pour préciser, disons que, 
dans Mirèio puis dans Calendau, on trouvait des notations de 
silence en nombre conséquent, avec des progressions sur certaines 
                                      
16 Le poème, recueilli dans Lis Isclo d’Or, est de 1858. 
17 Méditations poétiques. 



Claude Mauron 
84 

 

mises en œuvre, d’un poème à l’autre – mais point de stratégie 
globale, le tableau d’ensemble relevant plutôt de la mosaïque. 
Nerto marque un resserrement, avec une focalisation du thème sur 
une héroïne menacée et frappée de mutisme (par le couvent, la 
mort, la pétrification), ce qui correspond, évidemment, à la 
tonalité plus sombre, plus pessimiste, des œuvres de la seconde 
période mistralienne. Dans Lou Pouèmo dóu Rose, comme l’a 
écrit Philippe Gardy, « le silence va s’emparer du fleuve » et « la 
parole va s’abîmer dans le silence »18. Nous reprendrons ici 
l’analyse du point de vue qui est le nôtre ici, à la lumière de notre 
collecte de notations. 

Partons de la célèbre laisse III (O tèms di vièi, d’antico 
bounoumìo…) où Mistral oppose ce temps révolu au temps actuel. 
Dans le tèms di vièi, dit-il, le Rhône èro un grand brusc plen de 
vounvoun e d’obro (« fut une ruche énorme, pleine de bruit et 
d’œuvre » — v.25), tandis que tout acò vuei es mort e mut e vaste 
(« tout cela aujourd’hui est mort, muet et vaste… »). On peut s’en 
tenir là, à cette antithèse forte entre temps passé bruyant et temps 
présent silencieux. L’examen du texte, néanmoins, révèle que le 
problème, tel que le poète en articule les éléments, est plus 
complexe. 

En effet, dans le récit du « passé » (qui constitue le corps de 
l’œuvre), dans le tableau de ces environs de 1830 que brosse 
Mistral, figure déjà un Rhône silencieux : 

 
Entre li bord amudi, soulitàri, 
Pacifico descènd la longo floto 
Qu’à soun entour est talo l’avalido 
E talamen es vaste lou silènci 
Qu’à milo lègo sèmblo liuen dóu mounde… 

(« Entre les bords amuïs, solitaires, — pacifique descend la longue 
flotte, — et autour d’elle s’épand la vue si loin – et tellement est vaste 

                                      
18 « La maio, le traçan et la rousigaduro : l’écriture mistralienne au fil 
du Rhône », actes du colloque Frédéric Mistral et « Lou Pouèmo dóu 
Rose », 1997, p. 35. 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
85 

 

le silence – qu’elle semble être à mille lieues du monde » — IV, XL, 
24-28). 

 
L’Anglore va se baigner 
 
… dins lou prefound silènci 
De la naturo inmènso e dourmihouso, 
Leissant aussi lou rouncadis dóu Rose… 

(« dans le profond silence – de la nature immense et endormie – 
laissant ouïr le ronflement du Rhône » — VII, LII, 22-24). 

 
Les barques descendent le fleuve emé de long silènci (« avec de 

longs silences » — VIII, LXV, 12), la remontée, entre Tarascon et 
Avignon, s’effectue dins lou silènci de la vau de Rose (« dans le 
silence de la vallée du Rhône » — XI, XCIII, 25) et, à Pont-Saint-
Esprit, dins l’amudimen dóu vaste Rose (« dans le silence du vaste 
Rhône » — XII, CIX, 3)19. 

Le Rhône silencieux est moins celui d’un temps, présent ou 
passé, que celui d’un état originel du fleuve et du pays qui le 
borde. Il constitue un immense arrière-fond, devant lequel auront 
passé successivement, avec leurs bruits respectifs20, la batellerie 
traditionnelle puis la batellerie à vapeur (la première le troublant 
moins et moins brutalement que la seconde), exactement comme, 
dans le « sirventès » Espouscado (de novembre 1888, donc très 
proche chronologiquement de la mise en chantier du Pouèmo dóu 
Rose), les paysans travaillent envirouna de l’amplitudo e dóu 
silènci di gara (« environnés de l’amplitude et du silence des 
guérets »), toile de fond du passage « des barbaries et des 
civilisations »21. 

                                      
19 Ajoutons les barques de forçats naviguant à la mudo (VIII, LXVII, 3), ce qui conduit Maître Apian 

à exiger le silence de son équipage (Chut ! — VIII, LXVII, 10), et la comparaison avec le Grand Canau 
silencious de Venise (IV, XLII, 51). 
20 Qui ont d’ailleurs des traits communs — cf. le terme de vounvoun 
(littéralement « bourdonnement ») employé dans les laisses III et CIX. 
21 Dernière strophe de ce texte, recueilli dans la seconde édition des 
Isclo d’Or. 



Claude Mauron 
86 

 

Dans le détail, il est remarquable que, pour la première et seule 
fois, nous semble-t-il, Mistral ait distribué ses notations de 
silence : au début, et jusqu’à la fin du Pouèmo dóu Rose, elles 
concernent l’équipage, considéré dans sa globalité et 
anonymement. Puis, mais seulement à partir de la seconde moitié 
de l’œuvre, elles affectent les personnages secondaires : le 
prouvier Jean Roche (fougno en silènci – « il boude en silence » 
— VII, LVI, 1 ; èro mut – « il ne disait mot » — IX, LXXIX, 16) 
et les Vénitiennes (li tres femeto mudo – « les trois femmes 
muettes » — IX, LXXVI, 8). Enfin, dans le dernier chant, Mistral 
en a attribué une à chacun des trois personnages majeurs : 
Guilhem (Guihèn d’Aurenjo uno bono passado / Se teisè… – 
« Guilhem d’Orange un bon moment se tut » — XII, CIV, 27), 
Maître Apian (mè – « muet » — XII, CIX, 25) et l’Anglore (mudo 
– « muette » — XII, CXI, 39). Il est difficile de voir là l’effet 
d’un pur hasard de plume… 

 
 
Reste le fameux sènso mai dire de l’ultime vers, qui a suscité 

moult commentaires. À notre sens, non seulement il exprime la 
soumission absolue à un ordre supérieur22, mais il se rattache à un 
type de silence bien particulier, celui de personnages qui se taisent 
dans l’attente de cet arrêt suprême qu’est la mort : Maître Apian 
ne vient-il pas de dire Adiéu la bello vido  (« Adieu la belle vie » - 
XII, CXIV, 11) ? Ce silence, nous le rencontrons, chez Mistral, 
dans trois écrits relatifs à un père, réel, « de substitution » ou 
figuré : 

                                      
22 Nous ne savons s’il a déjà été remarqué que l’expression sènso mai 
dire figure dans le conte Lou bon Roumiéu (Armana prouvençau 
1879, repris dans le chapitre XIII des Memòri e raconte) où Maître 
Archimbaud, centenaire et alité, demande à son fils d’aller faire, pour 
lui, un pèlerinage à Rome ; le fils dit : La voulounta d’un paire es un 
ordre de Diéu (« La volonté d’un père est un ordre de Dieu ») et se 
met en chemin sènso mai dire (« sans dire plus »). 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
87 

 

a/ son propre père, décédé en 1855 – les Memòri e raconte 
(chap. XV) relatent ainsi le dernier Noël : s’èro asseta sènso muta 
(« il s’était assis sans mot dire »), lou paure vièi avié soupa, 
pensamentous, dins lou silènci (« le pauvre vieux, pensif, avait 
soupé dans le silence »)23 ; 

b/ Lamartine, mort en 1869 – dans son Soulòmi d’hommage, 
Mistral écrit : dins un silènci grèu alor éu s’amaguè (« dans un 
silence grave, il s’enveloppa donc ») et sènso rèn dire mouriguè 
(« sans dire mot il expira ») ; 

c/ Le poème Lou Lioun d’Arle (composé en 1877 – 2e éd. des 
Isclo d’Or) : E lou grand lioun de roco, […] / Acò di, noun 
quinquè plus (« Et le grand lion de roche, […] cela dit, rentra dans 
le silence »). 

Dans les trois cas, l’on a affaire à des silences de recueillement, 
visant à taire toute doléance, toute récrimination, dans un 
mouvement de dignité et de fierté, à l’approche de la mort, et 
Mistral pense forcément à ces silences-là quand il écrit sènso mai 
dire au bas de la dernière page de son dernier grand poème. Mais 
on imagine mal comment il ne penserait pas, aussi, à l’auteur qui 
a véritablement « haussé en gloire » ce silence-là, et qui, plus 
généralement, est le poète du silence24, Alfred de Vigny. 

Sur les relations de Mistral avec Vigny, il n’est pas inutile de 
faire brièvement le point. Au printemps de 1859, lorsque le 
Maillanais « monte » à Paris pour le lancement de Mirèio, dont 
l’édition vient de paraître, Adolphe Dumas – qui était lié de 
longue date avec le poète français25 – sollicite un rendez-vous que 
                                      
23 Rappelons que le père de Mistral lisait l’Imitation de Jésus-Christ 
(cf. l’étude de Dominique Javel, dans le présent volume) et que cet 
ouvrage contient un chapitre recommandant la solitude et le silence 
(livre I, chap. XX). 
24 Le silence est la Poésie même pour moi — cette phrase de Vigny 
figure en épigraphe de l’essai de Paul Viallaneix, Vigny par lui-même 
(Paris, 1964), dont la thématique du silence constitue le fil conducteur. 
25 Cf. Frédéric Mistral neveu, Un poète bilingue : Adolphe Dumas 
(1806-1861), ses relations avec les Romantiques et avec les Félibres, 
Paris, 1927, p. 105-133, et la Correspondance d’Alfred de Vigny 



Claude Mauron 
88 

 

Vigny accorde, dans une réponse datée du 21 avril 185926, par 
amitié et aussi en raison de son intérêt pour les langues, y compris 
« régionales »27. A la suite de cette rencontre, Mistral écrit une 
lettre, le 4 mai 1859, où il remercie « du cordial accueil » et « du 
ravissant volume » — en l’occurrence un exemplaire des Poèmes 
antiques et modernes. « A vous parler franchement, je n’avais 
encore lu de vous que des fragmen [t] s épars », avoue-t-il, en 
indiquant que, maintenant, il lit « avec délices, avidement » les 
Poèmes antiques et modernes et, ajoute-t-il, « l’image d’Eloa me 
poursuit, me fascine »28. Retenons surtout qu’il gardera 
l’impression d’avoir été « accueilli comme un fils »29. Deux ans 
plus tard, en juillet 1861, Vigny est au nombre des académiciens 
qui insistent pour que Mistral obtienne une médaille de 2000 
francs au palmarès du prix Montyon de l’Académie Française30 : 
le poète provençal lui exprime sa gratitude dans une lettre, du 24 
août 1861, où il lui donne aussi des détails sur les derniers jours 
de leur ami commun, Adolphe Dumas, mort quelques jours 

                                                                                                            
actuellement en cours de publication, dans laquelle Adolphe Dumas 
est présent depuis l’année 1835 (t.2). 
26 Reproduite dans quelques ouvrages ou périodiques, cette lettre peut 
être lue in extenso, commodément, dans l’intéressante recension 
réalisée par Henri Moucadel, Dans la boîte aux lettres de l’auteur de 
« Mirèio » : lettres reçues en 1859 par Frédéric Mistral, Maillane, 
2009, p. 110-111. 
27 Cf. Jacques-Philippe Saint-Gérand, « Le poète, le râteau et la pierre 
ponce : de quelques intérêts marginaux d’Alfred de Vigny », 
Romantisme, n° 59 (1988), p. 91-105. 
28 Cette « fascination » pour Eloa commence-t-elle avec le livre offert 
par Vigny en 1859, ou remonte-t-elle plus avant, à la lecture des 
« fragments épars » ? Dans la seconde hypothèse, on pourrait 
rapprocher du poème de Vigny la strophe 67 du chant XI de Mirèio, 
sur les anges recueillant dans un calice une larme de Marie-
Madeleine. 
29 Lettre du 28 décembre 1907 à Ernest Dupuy. 
30 Cf. Lise Sabourin, Alfred de Vigny et l’Académie Française, Paris, 
1998, p. 740-742. 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
89 

 

auparavant. Tels sont les enseignements que l’on peut déduire des 
correspondances. En 1863, Vigny meurt à son tour. Son décès 
privera Mistral d’un appui prestigieux quand Calendau paraîtra en 
1867, d’autant qu’à cette époque Lamartine ne pourra intervenir, 
étant dans un état de santé très diminué. 

Toutefois les attachements psychologiques et littéraires 
demeurent par-delà les disparitions, et renforcés encore par celles-
ci. Quand Lamartine meurt, en 1869, Mistral écrit son Soulòmi 
sus la mort de Lamartine, où il exprime, avec émotion et 
sincérité, son attachement filial à l’auteur du Quarantième 
Entretien. Cela étant, pour qui a fréquenté les œuvres des grands 
Romantiques français, il est clair que la thématique du poème 
renvoie non seulement à Lamartine (pour le début) mais aussi à 
Vigny, avec les deux strophes finales, l’assimilation au Christ 
mourant et la glorification du silence, qui évoquent 
irrésistiblement le poème Le Mont des Oliviers et sa strophe 
terminale : 

 
           Le Silence 
S’il est vrai qu’au jardin sacré des Écritures, 
Le fils de l’Homme ait dit ce qu’on voit rapporté ; 
Muet, aveugle et sourd au cri des Créatures, 
Si le Ciel nous laissa comme un monde avorté, 
Le Juste opposera le dédain à l’absence 
Et ne répondra plus que par un froid Silence 
Au Silence éternel de la Divinité. 
 
Détail significatif, Mistral adresse et dédie cette pièce à Louis 

Ratisbonne, qui la publie dans le Journal des Débats 
accompagnée d’une traduction en vers français, de son cru : or, si 
Ratisbonne avait écrit dix ans plus tôt un article flatteur sur 
Mirèio, il était surtout devenu, dans l’intervalle, l’exécuteur 
testamentaire de Vigny, et, comme tel, l’éditeur de ses oeuvres 
posthumes, Les Destinées (1864) et le Journal d’un poète (1867). 
En somme, Mistral a eu le sentiment de bénéficier, du côté de 
Vigny, d’une bienveillance paternelle analogue à celle que 



Claude Mauron 
90 

 

Lamartine lui dispensait, bien que cette dernière fût, 
naturellement, plus chaleureuse et plus démonstrative31. 

Une certaine présence, en filigrane, d’Eloa est probable dans 
Nerto, notamment pour les tirades de Rodrigue aux chants II, III 
et V, assez proches des discours de l’Ange séducteur de Vigny32, 
et cette veine se prolonge, plus nettement même, croyons-nous, 
dans Lou Pouèmo dóu Rose, où c’est alors le personnage du Drac 
qui reprend, parfois en des termes très proches, ce rôle de l’Ange 
tentateur33. À noter que la rédaction du Pouèmo dóu Rose se situe 
à une période où, depuis 1885, Vigny recommence à être prisé et 
étudié34, entre autres raisons pour son agnosticisme qui intéresse 
la pensée laïque – et cet aspect peut être rapproché du dégagement 
manifesté, dans le poème mistralien, à l’égard de la religion35. 

                                      
31 Même si les relations entre les deux poètes français furent 
fluctuantes, elles ne devinrent jamais conflictuelles et donnèrent lieu, 
au contraire, à certains rapprochements, notamment en 1848 (cf. 
Marie-Renée Morin, « Vigny et Lamartine : un face à face ? » Bulletin 
de l’Associations des Amis d’Alfred de Vigny, n° 37, 2008, p. 52-69) : 
on se méprendrait donc en supposant que le soutien lamartinien aurait 
pu défavoriser Mistral auprès de Vigny. 
32 Cf. notre thèse Recherches sur la création poétique, op. cit., p. 1099-
1113. 
33 Id., p. 1126-1132. 
34 Cf. Pierre Flottes, Vigny et sa fortune littéraire, Saint-Médard-en-
Jalles, 1970, p. 77-83, qui cite notamment les ouvrages de Paléologue, 
Alfred de Vigny (1891) et de Dorison, Alfred de Vigny, poète 
philosophe (1892) où l’on trouve une vingtaine de pages sur la strophe 
Le Silence. 
35 Cf. XII, CV, 22-28 : Mai pèr nous benesi i’aura lou prèire ? / 
Venguè subitamen la bono chato. / — Ah : i’a’n bèu tèms qu’es mort, 
faguè lou prince, / Lou prèire de l’autar ounte t’aduse ! / Mai pèr nous 
benesi, nous canta messo, / Auren-ti pas, de qu’as pòu ? li tourtouro / 
Que si murmur d’amour jamai noun moron ! (« Mais pour nous y 
bénir y aura-t-il le prêtre » — dit subitement la jeune ingénue. – 
« Ah ! il y a beau temps qu’il est mort, fit le prince, — le prêtre de 
l’autel où je t’amène ! – Mais pour nous bénir et nous chanter messe, 



Mistral et le silence (et donc Vigny) 
91 

 

Curieuse coïncidence enfin, l’édition originale du Pouèmo dóu 
Rose voit le jour en 1897, l’année même du centenaire de la 
naissance de l’auteur des Destinées. 

À tout cela vient s’adjoindre, naturellement, la parenté du sènso 
mai dire (traduit par « sans autre plainte » — expression de 
tonalité assez « Vigny ») avec la strophe du Silence citée plus 
haut, ou avec La Mort du Loup, texte dans lequel le Loup meurt, 
sans jeter un cri, d’où la conclusion : Seul le silence est grand, 
tout le reste est faiblesse… et le message final : 

 
Fais énergiquement ta longue et lourde tâche 
Dans la voie où le Sort a voulu t’appeler, 
Puis après, comme moi, souffre et meurs sans parler. 
 
À ce sujet, une anecdote : en 1907, Ernest Dupuy, alors 

Inspecteur Général de l’Enseignement Secondaire, en visite à 
Arles, fit demander à Mistral, par l’intermédiaire du principal du 
collège et de Marius Jouveau qui y enseignait, s’il possédait des 
lettres de Vigny36. Le Maillanais répondit en envoyant copie de la 
seule missive qu’il possédait, celle adressée en 1859 à Adolphe 
Dumas, pour le prier de venir le voir en compagnie de l’auteur de 
Mirèio. Et quelques jours plus tard, il fit tenir à Jouveau un 
complément, relatif au don et à la dédicace de l’exemplaire des 
Poèmes antiques et modernes, en concluant ainsi : 

 

                                                                                                            
— n’aurons-nous pas, que crains-tu ? les palombes – dont les 
roucoulements d’amour sont immortels ! » 
36 Cf. la Correspondance Frédéric Mistral-Marius Jouveau, Aix-en-
Provence, 1993, p. 88-92. Ernest Dupuy préparait alors son ouvrage 
Alfred de Vigny, ses amitiés, son rôle littéraire, dans lequel les p. 222-
228 du t. II (qu’il envoya à Maillane en décembre 1911) traitent des 
relations entre Vigny et Mistral. Dans une lettre du 26 décembre 1907, 
il confie au poète provençal qu’il lisait Mirèio quand il était élève à 
l’École Normale de la rue d’Ulm, et dans le texte car « sachant bien le 
patois gascon ». 



Claude Mauron 
92 

 

« Bèu Vigny ! a escri li dous vers li mai sublime de la Pouësìo 
franceso : 
À voir ce que l’on fut sur terre et ce qu’on laisse, 
Seul le silence est grand, tout le reste est faiblesse. (La mort du 
Loup) »37. 

 
 
S’il fallait résumer sommairement ce qui précède, on pourrait 

dire que Frédéric Mistral, à l’égard du silence, passe 
progressivement de la mosaïque de notations, en majorité banales, 
à une concentration et à des recherches d’effet ou de sens. Dans la 
seconde partie de sa vie et de sa trajectoire littéraire, au sortir de 
la dépression des années 1870-1875, il creuse le silence, lui 
confère une dimension intérieure de prière (à la fin de Nerto), 
finalement de stoïcisme hautain « à la Vigny » (dans Lou Pouèmo 
dóu Rose). Composante de « l’humilité orgueilleuse » 
fondamentale dans le mythe de Mistral38, le silence en reflète 
l’ambiguïté, oscillant entre pénitence et fierté. À ce titre aussi, 
chez le poète provençal, le silence est grand. 

 
Claude Mauron   

                                      
37 « Beau Vigny ! il a écrit les deux vers les plus sublimes de la Poésie 
française… » 
38 Cf. Charles Mauron, « L’humilité orgueilleuse dans le mythe de 
Mistral » (1964 – dans Études mistraliennes, op. cit., p.328-335). 



 

 

Les traductions espagnoles de Nerto 
 

 
Le centenaire du prix Nobel de Frédéric Mistral est avant tout 

l’occasion de commémorer la renommée internationale de notre 
poète provençal. Les traductions en langues étrangères sont à ce 
titre révélatrices de la diffusion qu’a pu avoir l’œuvre de Frédéric 
Mistral à travers le monde : nous savons ainsi que Mirèio a été 
traduite dans des dizaines de langues (parmi elles, bien sûr, 
l’allemand, l’anglais, l’italien et l’espagnol, mais aussi le croate, 
l’espéranto, le basque ou le latin…). Nous nous sommes 
intéressée, en ce qui nous concerne, aux traductions de Nerto en 
espagnol1. Paru en 1884 en France, à la librairie Hachette, ce 
poème a connu une rapide diffusion dans la péninsule ibérique 
grâce aux traductions catalanes et castillanes qui en ont été faites. 
Dès 1885, en effet, Jacint Verdaguer2 publie la première version 
en catalan. Ensuite, au cours du XXe siècle, paraîtront ensuite 
quatre traductions en castillan, objet de la présente étude. 

 
 

La première est éditée par la maison L. Gonzalez y Ca, à 
Barcelone, en 1903, et comporte, en outre, la préface 
biographique que Mistral écrivit pour l’édition originale des Isclo 
d’Or en 18753, ainsi que la traduction de deux poèmes publiés 
dans Lis Isclo d’Or. 

Nous savons très peu de choses sur cette traduction de Nerto. 
Sur le traducteur, aucun renseignement, rien qui puisse nous 
donner une quelconque information. La page de titre indique 

                                      
1 Nous donnons ici, en résumé, les résultats de notre mémoire de 
maîtrise, Étude comparée des traductions espagnoles du poème 
provençal Nerto de Frédéric Mistral, effectué sous la direction de 
MM. Gérard Dufour et Claude Mauron, professeurs à l’Université de 
Provence (Aix-Marseille I) durant l’année universitaire 1998-1999. 
2 Nerto, impr. Verdaguer, Barcelone, 1885, réédition en 1909. 
3 Le seul texte autobiographique de Mistral existant à l’époque, 
puisque les Memòri e raconte ne paraîtront qu’en 1906. 



Virginie Bigonnet-Balet 
94 

 

simplement : NERTO/poema de/FEDERICO MISTRAL/traducido 
al castellano4. 

Le copyright confirme cet anonymat : Reservada la propiedad 
de la traducción castellana á los editores5. 

La collection, dénommée Biblioteca Blanca, est en préparation 
en 1901. Elle est présentée de la façon suivante : Lecturas 
inéditas de los mejores autores nacionales y extranjeros, 
formando una preciosa colección de volúmenes ilustrados que 
aprecerán mensualmente6. En 1903, sept titres sont déjà parus, et 
un huitième est annoncé. Une chose est sûre, en tout cas, c’est que 
notre maison éditoriale n’est pas florissante, à n’en juger que par 
ses ambitions, qui se restreignent considérablement : les prix ne 
cessent de diminuer ainsi que la taille des livres. Le tirage de 
Nerto, quant à lui, est très faible. 

Le traducteur de 1903 ne donne pas d’informations sur ce qui a 
pu motiver le choix de Nerto. Nous savons que Mistral, à cette 
époque, avait déjà un prestige international et qu’il était, dès 
1901, un Prix Nobel potentiel7. Par ailleurs, si nous regardons la 
plupart des autres ouvrages publiés, nous nous rendons compte 
que la maison d’édition semble chercher à publier des ouvrages 
d’inspiration religieuse. De fait, dans l’adresse au lecteur située 
avant la traduction de Nerto, on peut lire : Nerto ocupa lugar 
preeminente entre las obras maestras de la poesía cristiana del 
siglo XIX8. Il faut en effet noter que l’éditeur de la Bibliothèque L. 
González y Ca a le titre d’editores pontificios. Cette façon de 
considérer Nerto comme une œuvre profondément religieuse 
correspondrait au caractère religieux du sujet (qui évoque la lutte 
entre Dieu et le Diable pour la possession d’un être pur, en 
                                      
4 « Nerto, poème de Frédéric Mistral, traduit en castillan ». 
5 « La propriété de la traduction castillane est réservée aux éditeurs ». 
6 « Lectures inédites des meilleurs auteurs nationaux et étrangers, 
formant une superbe collection de volumes illustrés qui paraîtront tous 
les mois ». 
7 Cf. Claude Mauron, Frédéric Mistral, Paris, Fayard, 1993, p. 334. 
8 « Nerto occupe une place prééminente dans la poésie chrétienne du 
XIXe siècle ». 



Les traductions espagnoles de Nerto 
95 

 

l’occurrence la jeune Nerte) et à certaines intentions de l’auteur. 
La volonté de présenter Nerto sous couvert de la religion est 
renforcée par la publication de algunos cuentos del mismo autor9 
qui suivent la traduction de Nerto. Ces « contes » — en fait des 
poèmes — qui sont au nombre de deux, ne sont bien évidemment 
pas choisis au hasard : il s’agit de La Comunión de los Santos10 et 
de A Nuestra Señora de Montserrat11. 

 
 
Le second traducteur, Bernardo Morales San Martín, est un 

écrivain valencien. Sa production est essentiellement romanesque. 
Morales San Martín écrit tout d’abord en valencien pour traduire 
ensuite en castillan, ayant, par là même, une démarche similaire à 
celle de Mistral. Morales San Martín a certainement été touché 
par le combat du poète provençal, amoureux comme lui de sa 
région, de sa culture latine, défendant sa langue par le moyen de 
la littérature. De plus, lorsque nous considérons les œuvres 
publiées par Morales San Martín, nous remarquons une grande 
quantité de « légendes ». Ce goût pour le légendaire pourrait 
contribuer à expliquer l’intérêt de Morales San Martín pour Nerto, 
œuvre ancrée dans le légendaire provençal12. 

Publiée en 1911 à Barcelone, la traduction a été établie à la 
demande de l’éditeur E. Domenech. Cette « Bibliothèque », qui 
apparaît en mars 1910, connaît aussitôt un grand succès à en juger 
les réactions enthousiastes de la presse. L’atout essentiel de la 
nouvelle collection semble tout d’abord résider dans le prix très 
attractif des volumes publiés : Su coste de una exepcional 

                                      
9 « Quelques contes du même auteur ». 
10 La Coumunioun di Sant, poème de 1858 qui évoque la piété d’une 
jeune Arlésienne, recueilli dans Lis Isclo d’Or. 
11 Pèr Nosto-Damo de Mount-Serrat, texte de 1868 (Lis Isclo d’Or). 
12 Cf. les légendes des Palets du Diable, à Robion, et du lièvre du Pont 
du Gard, mentionnées dans le Prologue. 



Virginie Bigonnet-Balet 
96 

 

economía permetirà una vasta difusión de sus volúmenes por 
todas las clases sociales de los países hispano americanos13. 

Le succès de la « Bibliothèque Domenech » nous donne un 
aperçu de la diffusion qu’a pu avoir la seconde traduction 
castillane de Nerte, et le contraste avec celle de 1903, quasiment 
confidentielle, n’en apparaît que plus grand. 

 
 
La troisième traduction de Nerto paraît en 1955 aux éditions 

Aguilar, à Madrid. Elle fait partie de la Biblioteca PREMIOS 
NOBEL qui publie les œuvres des auteurs ayant obtenu le Prix 
Nobel de littérature. Une introduction, rédigée par le traducteur 
lui-même, présente d’ailleurs les circonstances dans lesquelles le 
prix Nobel de 1904 fut attribué au poète provençal. Le volume 
s’intitule Obras escogidas, c’est-à-dire œuvres choisies, mais la 
fin de la table des matières nous montre que seuls quelques 
poèmes ont été écartés. 

Le traducteur, José Miguel Velloso, s’il ne semble pas avoir eu 
de liens privilégiés avec la Provence ou le provençal, connaissait 
un grand nombre de langues : il traduisait aussi bien de l’italien à 
l’allemand que du catalan à l’anglais, ou encore du français au 
russe. Cette abondance, qui peut surprendre, nous permet aussi de 
comprendre pourquoi l’éditeur de la Biblioteca PREMIOS 
NOBEL a pu s’adresser à lui lorsqu’il a fallu trouver un traducteur 
pour Mistral. 

À en juger par les nombreuses rééditions du volume concernant 
Mistral, nous pouvons déduire que la collection a connu un franc 
succès. Le livre paraît en effet pour la première fois en 1955, puis 
est réédité tel quel en 1960, toujours par la maison d’éditions 
Aguilar. En 1982, puis en 1989, sont publiés Mirèio, Nerto et La 
Reina Juana par le « Club internacional del Libro » de Madrid, 
les droits d’annotation, de traduction et de composition 

                                      
13 « Son prix, exceptionnellement économique, permettra une vaste 
diffusion de ses volumes dans toutes les classes sociales des pays 
hispano-américains ». 



Les traductions espagnoles de Nerto 
97 

 

appartenant toujours à Aguilar. Enfin, entre 1984 et 1989, le 
cinquième volume de la collection Los premios Nobel de 
literatura est édité quatre fois. Ce volume de presque 2000 pages 
en consacre plus de trois cents à Frédéric Mistral. Les traductions 
de Mirèio, Nerto et Calendau, établies presque trente ans 
auparavant par Velloso, y sont reprises. 

 
 
Madame Pilar Blanco est à cette date, la dernière traductrice de 

Nerto en espagnol. Sa traduction a été faite en 1982 dans le cadre 
d’une tesis doctoral, qui correspondrait, dans notre cursus 
universitaire français, à un intermédiaire entre la maîtrise (ou le 
D.E.A.) et la thèse. Ce travail, reproduit par l’Editorial 
Complutense, est depuis longtemps épuisé. Il ne s’agit pas, à 
proprement parler, d’un livre à diffusion commerciale, mais plutôt 
d’une reproduction de thèse. 

Madame Pilar Blanco a d’abord rédigé une introduction dans 
laquelle elle explique ce qui l’a amenée à s’intéresser à Nerto. 
Elle expose ensuite la façon dont elle a travaillé, puis présente les 
différentes parties de son travail : elle consacre quelques pages à 
étudier l’origine du nom de Nerte ; vient ensuite la traduction 
qu’elle propose de cette œuvre ; la troisième partie est une étude 
linguistique et sémantique qui comprend une brève histoire de la 
Renaissance provençale, une réflexion sur la présence l’eau dans 
Nerto ainsi qu’une analyse menée au travers de deux mots : le 
Démon et le Pape ; la quatrième partie traite du contexte 
historique de l’œuvre avec une analyse des personnages 
historiques, du Palais des Papes, ainsi que des documents sur 
l’identification de Rodrigue de Luna ; enfin, la cinquième partie 
porte sur les personnages principaux de l’œuvre, à savoir Nerte et 
Rodrigue de Luna. 



Virginie Bigonnet-Balet 
98 

 

C’est le professeur Jesús Cantera y Ortiz de Urbina, féru de 
littérature provençale14, qui avait décidé Mme Pilar Blanco à 
entreprendre une tesis doctoral sur le provençal sous sa direction. 
Elle avait en effet suivi des cours de provençal lorsqu’elle était 
étudiante et avait lu beaucoup de livres provençaux en français. 
Mirèio lui fit découvrir le provençal, Nerto la captiva encore plus, 
et la détermina à entreprendre un travail sur cette œuvre. A ce 
sujet, elle nous écrivait : 

 
Je suis une personne amoureuse de l’œuvre de F. Mistral et de la 
Provence, et je pourrais vous dire que je l’ai fait par amour et c’est 
vrai. Mais surtout je l’ai fait parce que personne ne connaissait cette 
œuvre et mon étude devait être jugée par des personnes qui ne la 
connaissaient pas sauf un, et alors je me suis dit : il vaut mieux une 
mauvaise traduction que rien. 
 
Cette déclaration nous amène à constater un fait curieux : les 

traductions successives de Nerto ne marquent pas un désir de 
réactualisation ou de perfectionnement les unes par rapport aux 
autres. Elles semblent être plutôt la preuve que les différents 
traducteurs n’avaient pas connaissance des traductions 
précédentes ; Morales San Martin n’a eu connaissance de la 
traduction de 1903 qu’une fois que la sienne a été achevée, 
ignorance qu’il explique par le petit tirage qui en avait été fait. Le 
cas de Velloso est, quant à lui, bien différent puisqu’il traduit à la 
demande d’une maison d’édition qui souhaite publier la totalité de 
l’œuvre de Mistral : il n’est donc probablement pas question, pour 
la collection de Los Premios Nobel, de chercher à racheter les 
droits des traductions qui ont déjà été faites ; elle préfère confier 
l’énorme tâche à un traducteur contemporain. Quant à la dernière 
traduction en date, elle nous surprend quelque peu dans la mesure 
où Mme Pilar Blanco a le sentiment de traduire pour la première 
fois, en espagnol, un texte qui avait l’a déjà été à trois reprises. 
                                      
14 On lui doit notamment une étude : « Federico Mistral y Cataluña » 
in Homenage a Pedre Sáinz Rodríguez, t. III : Estudios históricos, 
Madrid, 1986. 



Les traductions espagnoles de Nerto 
99 

 

Une simple consultation des fichiers à la Bibliothèque Nationale 
aurait peut-être pu lui épargner le lourd travail de traducteur qui 
s’est ajouté à la rédaction de son mémoire ; mais, finalement, le 
poème de Mistral y a gagné une traduction supplémentaire, qui a 
aussi ses mérites. 

Signalons par ailleurs qu’en 1998, Madame Pilar Blanco a 
procuré une nouvelle traduction espagnole de Mirèio. Publiée par 
les Ediciones Cátedra à Madrid, elle est donc accessible au grand 
public. 

 
 
Par la comparaison, vers à vers, des versions espagnoles de 

Nerto, nous avons tenté d’établir quelles étaient les divergences 
ou les points communs qui existent entre ces quatre traductions. 
Nous avons constaté très vite qu’elles sont, en effet, fort 
différentes les unes des autres. Aucun traducteur ne s’inspire 
d’une version précédente, et leurs choix de traduction sont 
révélateurs du contexte dans lequel ils se trouvent. 

Il faut par ailleurs noter que nos traducteurs travaillent dans une 
situation bien particulière. Ils n’ont à leur disposition aucun 
dictionnaire bilingue provençal-espagnol15 et doivent donc partir 
des dictionnaires provençal-français puis français-espagnol 
existants. Notons cependant qu’ils ont aussi accès aux traductions 
catalanes de Nerto : celle de Jacint Verdaguer déjà mentionnée, 
puis, en 1928, celle Guillem Colom, en vers cette fois16 — cette 
seconde traduction n’étant bien évidemment pas à la disposition 
des deux traducteurs de 1903 et 1911. 

                                      
15 Le seul dictionnaire bilingue qui existe est, en réalité, un court 
lexique espagnol-provençal établi par un linguiste marseillais de 
XVIIIe siècle, l’abbé Féraud ; resté manuscrit, il a été décrit et publié 
par Charles Rostaing dans son étude Le dictionnaire provençal de 
l’abbé Feraud, Revue de linguistique romane, 1976, t. 40, p. 321-348.  
16 Nerto, traducció en vers català, Barcelone, 1928.  



Virginie Bigonnet-Balet 
100 

 

La traduction française de Frédéric Mistral constitue également 
une aide précieuse, voire indispensable pour certains de nos 
traducteurs. 

 
 
Étudions tout d’abord le texte établi par cet anonyme qui fut le 

tout premier traducteur castillan de Nerto. C’est lui qui, pour la 
première fois, offrit cette oeuvre à un public espagnol qui 
connaissait déjà Mirèio, traduite en 1881 par D. Celestino Barallat 
y Falguera17. Si cette première traduction de Nerto n’a pas été 
tirée à beaucoup d’exemplaires et n’a pas eu un franc succès, ce 
n’est probablement pas sa qualité qui en est la cause. Le 
traducteur — que nous ne sommes pas parvenue à identifier — a 
en effet fourni un travail tout à fait honorable. Son niveau de 
connaissance du provençal est plus que correct, nous en avons 
pour preuve qu’il ne semble pratiquement pas avoir besoin de la 
traduction française de Mistral pour comprendre le texte, ou du 
moins, s’il s’en sert, cela ne transparaît pas dans la traduction, à 
tel point que l’on a le sentiment qu’il part presque toujours du 
texte provençal. 

Une caractéristique de cette version est aussi la grande liberté 
que s’accorde le traducteur. Il n’hésite pas à omettre des mots, à 
en ajouter ou à transformer une phrase, à tel point que nous avons 
parfois l’impression que le traducteur réécrit, en quelque sorte, 
des vers entiers à son goût. Ces adaptations sont encore plus 
accentuées que chez Morales San Martín : il contourne les 
difficultés rencontrées en s’autorisant des interprétations qui 
peuvent parfois surprendre, mais qui sont rarement dénuées de 
poésie… 

 Prenons par exemple le vers 443 du chant I, où Mistral 
présente Benoît XIII assiégé dans son palais d’Avignon et qui se 
défend, dit-il, 

 

                                      
17 D. Celestino Barallat y Falguera, Mireya, Barcelona, Biblioteca 
Artes y letras, Casa editorial Maucci, 1881. 



Les traductions espagnoles de Nerto 
101 

 

En fasènt plòure pèiro e dard 
 

vers qu’il traduit littéralement par : « En faisant pleuvoir pierres et 
dards »… 

Que les traducteurs partent de l’original provençal ou de la 
traduction, ils aboutissent invariablement à la même traduction : 
haciendo llover piedras y dardos. Nous remarquons que seul le 
traducteur de 1903 fait exception, puisqu’il traduit, comme il a 
coutume de le faire, en prenant plus de libertés par rapport au 
texte provençal : descargando una lluvia de piedras y de saetas18. 

 
Considérons à présent la deuxième traduction. Comme nous 

l’avons dit, Morales San Martín est un traducteur occasionnel : 
écrivain avant tout, il accepte d’entreprendre la traduction de 
Nerto à la demande de l’éditeur Domenech de Barcelone. Si sa 
traduction est en prose, l’homme de lettres transparaît à l’occasion 
derrière le modeste traducteur. Il déclare d’ailleurs dans sa 
préface qu’il n’a pas pu conserver complètement le caractère 
poétique de l’œuvre originale, puisqu’il passe des vers à la prose. 
Morales San Martín s’emploie à ce que sa traduction soit agréable 
à lire. Il ne veut pas que le lecteur espagnol sente qu’il s’agit 
d’une traduction et, pour atteindre ce but, il transpose, adapte, 
reformule les vers de Mistral. Le résultat est appréciable, et le 
lecteur peut avoir le sentiment d’entrer directement en contact 
avec l’œuvre de Mistral, en oubliant l’intervention du traducteur. 
Ainsi, au vers 124 du chant I, pour traduire l’expression 
provençale siés nus e crus19, notre traducteur cherche à passer par 
une autre expression signifiant au fond la même chose : no posees 
ni la camisa que llevas20 ! Notons que le traducteur de 1903 avait 
une attitude similaire, en proposant une autre expression : has 

                                      
18 « Déchargeant une pluie de pierres e de flèches… ». 
19 « Baron ruiné, tu es nu et cru », dit le texte français de Mistral. 
20 « Tu ne possèdes même pas la chemise que tu portes ». 



Virginie Bigonnet-Balet 
102 

 

quedado en cueros vivos21 ! Les deux traducteurs ultérieurs 
resteront plus près des termes choisis par Mistral. 

 
Morales San Martín travaille, lui, à partir du texte original. 

D’origine catalane, il n’a pas de difficulté pour comprendre le 
provençal, et s’il suit parfois la traduction française, c’est qu’il 
estime que la solution trouvée par Mistral pour traduire en 
français s’adapte très bien à l’espagnol. Ainsi, il profite des 
avantages de la traduction française sans en être esclave. 

Nous nous référerons à ce sujet au vers 9 du chant I, qui parle 
du limbert que varaio, traduit en français par « le lézard vert qui 
rôde ». Le mot limbert désigne, en Provence, le lézard vert, un 
grand lézard. En français, nous ne possédons que le mot 
« lézard » et Mistral, dans sa traduction, apporte donc une 
précision sur la sorte de lézard dont il s’agit en employant un 
adjectif supplémentaire qui correspond à une de ses 
caractéristiques principales : sa couleur verte. La situation de 
l’espagnol est identique à celle du français. Morales San Martín 
opte pour la solution trouvée par Mistral en parlant de verdes 
lagartos. Notons cependant qu’il met l’expression au pluriel. 

 
La traduction de Morales San Martín est réalisée dans des 

circonstances bien particulières, puisque Nerto a été sélectionnée 
par la maison d’édition Domenech qui connaît un grand succès. 
Cette traduction va être accessible à un public très large, pas 
forcément érudit, compte tenu du prix modeste des publications 
Domenech. Il faut donc que la traduction corresponde aux 
exigences de ce vaste public, et une fidélité excessive ou un mot à 
mot abusif ne seraient pas les bienvenus. La traduction de 
Morales San Martín offre une lecture divertissante et facile, dans 
un style agréable. Tout était réuni pour que Nerto s’insère dans la 
collection à succès des éditions Domenech. 

 

                                      
21 L’expression signifie : «  nu comme un ver ». 



Les traductions espagnoles de Nerto 
103 

 

José Miguel Velloso ne peut pas être présenté exclusivement 
comme un « traducteur de Nerto » dans la mesure où il s’est 
attaqué à la traduction de l’œuvre de Mistral dans sa quasi-
totalité. Cependant, notre analyse a démontré que Velloso 
s’appuyait presque systématiquement sur la traduction française. 
La seule raison qui pourrait nous expliquer ce choix serait un 
manque de temps. Il était probablement plus facile, et plus rapide, 
pour lui, de partir d’une langue connue comme le français, que de 
tâtonner sur un texte provençal, d’ouvrir sans cesse le dictionnaire 
ou de « faire la navette » avec le texte français. Ce travail, qui est 
envisageable lorsqu’il s’agit de traduire quelques centaines de 
pages, peut devenir trop contraignant pour un traducteur qui se 
retrouve devant des milliers de pages. C’est donc probablement 
pressé par le temps, et devant se soumettre aux exigences de 
l’éditeur, que Velloso a fait ce choix regrettable de traduire à 
partir du français. 

Prenons seulement l’exemple du vers 89, où Mistral écrit : 
 
Quand la fourtuno vòu pas rire ! 
 
et donne l’équivalent français : « Quand la fortune est d’une 

humeur maussade ! » Velloso reprend le terme français humeur 
dans sa traduction : ¡Cuando la fortuna está de mal humor ! alors 
que les autres traducteurs cherchent d’autres façons de formuler la 
même idée. Celui de 1903 écrit : Mas ¡Ay ! Cuando la fortuna 
quiere mostrarse adversa ; Morales San Martín : Cuando la 
fortuna no quiere sonréirle á uno¡ ; et Pilar Blanco : ¡Ay cuando 
la fortuna nos es adversa ! 

Des coups d’œil ont cependant été donnés du côté du texte 
provençal, comme en témoignent par exemple les noms propres 
qui conservent presque toujours leur forme provençale. Cette 
traduction, qui aurait parfois pu être plus fidèle à l’original, n’est 
cependant pas « mauvaise ». Les erreurs et les contresens n’y sont 
pas nombreux. Les imprécisions sont certes plus abondantes dans 
la mesure où il s’agit de la traduction d’une traduction, encore que 
Velloso reste relativement fidèle au texte français, et ne s’autorise 



Virginie Bigonnet-Balet 
104 

 

pas de gros écarts. Le fait que cette traduction soit de l’auteur lui 
a certainement ôté quelques scrupules ; il traduisait en effet bien 
Mistral, à défaut de traduire du provençal ! 

 
La politique de Mme Pilar Blanco, dernière traductrice, est celle 

d’une fidélité maximale à l’original. Désir de fidélité qui s’est 
illustré dans les choix lexicaux qui ont été les siens — elle a 
toujours essayé de trouver, dans la mesure du possible, des termes 
morphologiquement proches des mots provençaux. 

La traduction qu’elle propose du vers 47 du chant I est, à ce 
titre, significative. Le texte provençal dit que le baron Pons bouto 
deforo ses valets, ce que Mistral rend par « il met à la porte ». 
Seule Pilar Blanco, dans sa volonté de privilégier les 
correspondances existantes entre les deux langues latines, écrit : 
bota fuera. Or, le verbe botar, s’il est l’équivalent parfait du 
bouta provençal, est très peu utilisé en Espagne, ce qui contraint 
Pilar Blanco à ajouter la note suivante : bota : poco frecuente en 
España, echar fuera a las personas, se conserva en León22. 

Nous comprenons très bien que Pilar Blanco, elle-même 
originaire de cette région de León, n’ait pas pu résister ici à 
l’envie de recourir à un terme local. Lorsque notre traductrice 
renonce malgré tout à employer le mot espagnol le plus proche du 
provençal, elle n’hésite pas à mentionner, en note de bas de page, 
une racine commune entre un terme employé par Mistral et un 
mot espagnol, et, pour établir ces parallèles, Pilar Blanco s’appuie 
exclusivement sur Lou Tresor dóu Felibrige. Au vers 206 du 
chant I, Mistral écrit que Nerte s’estrasso la gounello, qu’il 
traduit par « déchire sa cotte », c’est-à-dire sa tunique ou sa robe. 
Il existe un verbe estrazar en espagnol, et Mistral le note dans son 
article du Tresor dóu Felibrige. Le dictionnaire unilingue María 
Moliner donne comme synonymes de ce terme despedazar, 
destrozar algo, c’est-à-dire, mettre en pièces, déchirer, 
déchiqueter. Pilar Blanco choisit de ne pas traduire estrassa par le 

                                      
22 « Bota : peu fréquent en Espagne, mettre dehors les personnes, se 
conserve dans la région de Léon ». 



Les traductions espagnoles de Nerto 
105 

 

verbe espagnol estrazar (peut-être parce que ce verbe n’est pas 
très courant, contrairement au verbe provençal23) mais elle ajoute 
la note suivante : 

 
estrassa : T.F. esp. Estrazar, trad. por rasgar, hacer pedazos24. 
 

La traduction de Pilar Blanco, qui serre de très près le texte 
provençal s’explique par l’importance qu’elle attache au mot à 
mot. Ce qui pourrait passer, aux yeux de certains, pour une 
traduction quelque peu maladroite, à cause de l’emploi de 
tournures avec lesquelles les Espagnols ne sont pas forcément 
familiers, est le résultat d’un choix de traduction absolument 
délibéré. Cette volonté de « coller » au texte original se comprend 
tout à fait lorsque l’on considère que cette traduction est un travail 
universitaire qui s’adresse à un jury, et non pas au grand public. 
Le style n’a pas une grande importance ; ce que veut Pilar Blanco 
en traduisant Nerto, c’est que les professeurs qui composent son 
jury puissent juger son travail en connaissant l’œuvre sur laquelle 
il porte. Faute de pouvoir prendre connaissance du texte 
provençal sur lequel Madame Pilar Blanco a travaillé, il était 
souhaitable qu’ils aient une version espagnole de l’œuvre 
trahissant le moins possible l’original. C’est ainsi que l’on aboutit 
à une traduction qui respecte au maximum l’ordre des mots ; qui, 
la plupart du temps, ne traduit pas les noms propres ; qui n’adapte 
généralement pas les expressions et essaie de traduire tous les 
termes. Prenons par exemple l’interjection an qui apparaît au vers 
94 du chant I : 

 
Jouguère à mort, e perdeguère, 
An ! tout ço qu’escoumeteguère. 
 

                                      
23 Notre dictionnaire bilingue Larousse ne fait pas état de ce verbe, 
mais du substantif : « estraza, chiffon de grosse toile. » 
24 « Estrassa : Tresor dóu Felibrige,  esp. estrazar, trad. par déchirer, 
mettre en pièces ». 



Virginie Bigonnet-Balet 
106 

 

Mistral propose une traduction de l’interjection en français : 
« Je jouais effrénément, et je perdis,/Bref, tout ce que je mis en 
gage. » 

Pilar Blanco, contrairement aux autres traducteurs qui omettent 
tous de traduire l’interjection propose : Jugué a muerte y perdí 
¡Vamos ! todo lo que en juego puse25. 

Cette traduction de an par « allons » [vamos, en espagnol] est 
donnée par Mistral dans son dictionnaire, où il indique : » An, 
interj. Allons, courage, debout. » 

Le travail de Madame Pilar Blanco, remarquable pour sa 
minutie, son désir de rendre compte du moindre détail, est 
d’autant plus louable qu’elle a entrepris cette tâche considérable 
alors que sa maîtrise de la langue provençale était plus que 
limitée. Il lui a donc fallu recourir sans cesse aux dictionnaires, et 
en particulier au Tresor dóu Felibrige, qui, comme on vient de le 
voir, lui a apporté de précieuses suggestions. 

 
 
D’une façon plus générale, ce travail aura permis de mesurer, 

sur un exemple précis, les lacunes et difficultés de l’entreprise de 
traduction provençal-castillan : absence de dictionnaires, œuvres 
disponibles par intermittence (actuellement, aucune version de 
Nerto n’est à la vente en librairie)… Nous espérons que le 
développement des échanges linguistiques internationaux, et des 
outils modernes au service de la lexicologie et de l’édition, 
permettra de combler ce retard, au profit d’une plus grande 
diffusion de l’œuvre du poète provençal dans la péninsule 
ibérique. 

 
Virginie Bigonnet-Balet 

 

                                      
25 « Je jouai à mort et je perdis, allons ! tout ce que j’avais mis en 
jeu ». 



Comptes rendus 
 
 
[Collectif] Proso Prouvençalo, L’Astrado, Revisto bilengo de 

Prouvènço / revue bilingue de Provence1, n° 47 – 2012, 184 
pages. 

 
Chaque année depuis 47 ans, l’Astrado Prouvençalo, principal 

éditeur de littérature en langue provençale et seul organisme 
d’enseignement du provençal par correspondance, publie, outre 
ses fascicle (« carnets ») trimestriels, un volume annuel consacré 
à un thème de réflexion et d’actualité sur la culture provençale, 
notamment littéraire. La livraison 2012 est consacrée à la prose 
provençale, thématique importante quand on observe à quel point 
le passage de la poésie et du théâtre à la prose a souvent été pour 
les littératures européennes et surtout pour les littératures en 
langues minoritaires un signe de maturité et d’affirmation. 

 
Pour ses choix éditoriaux et sa revue annuelle, l’Astrado jouit 

d’une réputation de sérieux et de qualité, établie sur le long terme. 
Ce volume ne dépare pas la collection. Six études sur des 
prosateurs et de leurs textes en prose (G. Laforêt, B. Durand , G. 
Bernard, P. Ruat, C. Galtier, F. Maritan) en composent la 
première partie. La seconde est constituée de créations en prose 
provençale dix auteurs actuels, et non des moindres. L’ensemble 
est à la fois instructif et divertissant, alliant rigueur et 
accessibilité. 

 
 
Gasquet-Cyrus, Médéric, Le Marseillais pour les Nuls, Paris, 

First, 2012, 247 pages. 
 
La série « Pour les Nuls » s’intéresse donc de près à la 

Provence : après Le Provençal pour les nuls (2011) et La 

                                      
1 7, Les Fauvettes, 13130 Berre. 



Comptes rendus 
108 

Provence pour les nuls (2012), voici le marseillais… Dû à l’un 
des meilleurs connaisseurs actuels du marseillais, cet ouvrage est 
une belle réussite. Mais qu’est-ce que le marseillais ? 
Aujourd’hui, au XIXe siècle, ce n’est plus, ou presque plus, le 
provençal parlé (écrit, chanté…) à Marseille. C’est surtout, 
proportionnellement, ce français bourré de provençal, d’un peu 
d’italien et de corse, et de quelques autres épices, qu’on y parle 
depuis bientôt un siècle et qui a largement remplacé le provençal 
lui-même. Non pas que le provençal ait entièrement disparu de la 
parole marseillaise (on compte à Marseille quelques dizaines de 
milliers de gens qui le parlent et beaucoup plus qui le 
comprennent), mais enfin, il faut bien reconnaitre que Marseille, 
les Marseillais et les Marseillaises se sont finalement appropriés 
le français, se le sont pastissés à leur manière et en ont fait leur 
langue. Une langue qui n’est plus tout à fait du provençal mais 
qui n’est plus non plus la français qu’on y a exporté et imposé au 
cours des XIXe et XXe siècles. 

 
L’introduction de l’auteur ne fait d’ailleurs pas d’impasse sur la 

question et la traite dans tous ses aspects, même si on peut 
regretter ici et là que l’origine provençale de telle ou telle 
prononciation, tournure grammaticale ou particularité lexicale ne 
soit pas mentionnée. Il y en aurait sans doute trop à dire et le 
volume est limité. Après cette introduction sociolinguistique vient 
une description linguistique des principales caractéristiques du 
français de Marseille par rapport à celui dit « standard » qui vit 
surtout dans les pages poussiéreuses des grammaires et des 
dictionnaires et qui s’est bien acclimaté sous les latitudes 
septentrionales du Val de Loire jusqu’à certains milieux parisiens. 
On retrouvera dans ce français la plupart des formes linguistiques 
typiques du français de Provence et quelques unes des français de 
France méridionale en général. 

 
Après cela, l’auteur invite à rencontrer les usages marseillais, 

linguistiques, sociaux et culturels, à travers les thèmes de la vie 
quotidienne, mais aussi la vie dans l’environnement marseillais et 



Comptes rendus 
109 

les pratiques culturelles (littérature, chansons, théâtre…). Un 
chapitre est consacré aux dictionnaires, car le français de 
Marseille est celui qui a été le plus étudié, décrit, commenté de 
France (et d’outre-mer, dont il fait déjà un peu partie !), et ceci 
précocement : le premier ouvrage y a été consacré en 1931, au 
moment même de son émergence. Son auteur était un certain M. 
Brun… C’est que le français de Marseille est vécu massivement 
avec une certaine fierté, qui lui procure une certaine légitimité 
face aux pressions uniformisatrices de la tradition française et 
malgré ces pressions qui durent depuis deux siècles. On vous le 
dit p. 26 : Marseille, c’est pas la France ! Ce langage est, du 
reste, un joli signe d’hospitalité, car il est aujourd’hui largement 
utilisé par les Marseillais d’origine italienne, arménienne, 
maghrébine, comorienne…  

 
L’ensemble est écrit avec beaucoup de clarté et d’humour, de 

façon attractive, conformément à l’esprit de la collection « pour 
les Nuls » qui s’adressent bien sûr surtout aux esprits vifs ! 

 
 
Bernat Gièly, Engano en Galèro, Marsiho, Prouvènço d’Aro, 

2012, 314 p.2 
 
Es pas tóuti lei jou qu’un rouman parèisse escri en prouvençau 

en plen e sènso màncou uno viraduro au francés. Acò s’amerito 
puei d’èstre saluda. D’autant mai quouro si capito un libre bèu, 
bèn escri e sena. 

 
D’efèt, dins aquelo istòri bèn countado e proun doucumentado, 

l’autour meno sei legèire à Marsiho, au tèms dei galèro, sus lei 
piado de Jan Coumbaud, que l’es embarra pèr engano souto un 
noum qu’es pas siéu. D’engàmbi en desfèci, d’auvàri en eslùci, 
l’erò si n’en va póutira (ouf !) en nous aguènt fa ressenti l’èime 

                                      
2 Prouvènço d’Aro, 64 traverso Paul, F-13008 Marsiho : 
http://www.prouvenco-aro.com/catalogue_libre.html 



Comptes rendus 
110 

d’uno pountannado e lou simbela d’uno aventuro raro. 
 

Philippe Blanchet 
 

À signaler 
 
− Bec, Serge, Obra poetica 1954-1960, édition bilingue, 

Montpeyroux, Jorn Edicion Occitan, 216 pages. 
− Bizà Neirà, revue auvergnate bilingue, n° 149, juin 2012, 64 

pages3 (études d’anthroponymie auvergnate et d’usages de 
l’auvergnat). 

− Bouvène-Chantriaux, Mirèio, La Gàbi, roman en provençal 
avec traduction française, Berre, L’Astrado, 232 pages, Prix 
Mistral 2012. 

− Dumas, Marc, Musico pèr uno orto imaginàri / Musique 
pour une jardin imaginaire, Paris, L’Aucèu Libre4, 67 
pages, (poèmes provençaux avec traduction française). 

− Dupuy, Patricia, Le Parler provençal, Sayat, De Borée, 191 
pages (introduction au provençal). 

 
Ph. B. 

 
La Pastorale Maurel. Reedicioun dóu tèste de 1856 pèr lou 

115en aniversàri de sa publicacioun. Edicioun dóu Grihet dóu 
Plan dei Cuco (B.P. 19. 13712 Plan de Cuques cedex), 2011. 118 
pajo. 12€. 

En Prouvènço, lou tèms de la quaranteno de Nouvè es lou di 
pastouralo. Chasco annado, dempièi lou 26 de desèmbre enjusco 
la Candelouso, 2 de febrié, se jogo d’en pertout la pastouralo. 

La mai anciano, la proumiero, aquelo d’Antòni Maurel, es 
tambèn la mai poupulàri ; pamens n’i’a d’autro, e forço. 

Antòni Maurel nasquè à Marsiho en 1815. Es un prèire, l’abat 
Jan-Batisto Julien, que ié demandè d’escriéure uno pastouralo que 

                                      
3 11 rue des Saulées, 63400 Chamalières. 
4 http://www.lauceulibre.fr/ 



Comptes rendus 
111 

sarié jougado au proufié de sis obro de bèn-fasènço. La pastouralo 
fuguè creado en 1844. 

A-n-aquesto epoco, Mounsegne de Mazenod5, evesque de 
Marsiho, presicavo en prouvençau e demandavo à si prèire de 
faire parié pèr que lou mounde poscon miés counèisse l’Evangèli. 

Es lou tèste lou mai ancian counserva de la Pastouralo, aquéu 
de 1856, que vèn de reedita lou Grihet dóu Plan dei Cuco. Dins 
lou debana dóu tèms, d’apoundoun soun esta fa : basto de 
coumpara aquelo edicioun emé d’autro. 

L’edicioun dóu Grihet se duerb sus un Avertimen de Jan-
Michèu Turc, proufessour de prouvençau, presidènt dóu Grihet, e 
éu-meme pastouralié. J.-M. Turc ié marco la plaço óuriginalo de 
la pastouralo dins lou gènre dramati : a ges d’equivalènt dins soun 
enterpretacioun e dins sa recepcioun. Acò vòu dire, d’uno, que li 
role se passon bèn souvènt d’uno generacioun l’autro dins li 
famiho, e, de dos, que lis espetatour soun d’abitua que mancarien 
pas « sa » pastouralo pèr cènt cebo. Pastouralo eternalo cavihado 
au cor di Prouvençau ! 

Après l’Avertimen, i’a la Prefàci de l’abat A. Bayle 
counsacrado pèr l’essenciau à-n-uno biougrafìo de l’abat Julien. 
Avertimen e Prefàci soun precious pèr la couneissènço de l’istòri 
literàri prouvençalo. I’a enfin lou tèste en vers prouvençau, dins la 
varianto marsiheso, de Maurel pèr lis ate I, II, IV ; l’ate tresen, 
que vèi aparèisse Erodo e li Rèi Mage, estènt escri en vers francés 
pèr Gastoun de Flotte. 

Aro, la pastouralo presènto cinq ate en vers prouvençau 
(sèmpre dins la varianto marsiheso) ; recampo de persounage 
poupulàri : l’Avugle, lou Bóumian, Jourdan, Margarido, 
Roustido, Giget, Pistachié… e comto noun-sai quant de moucèu 
famous : lou « Vèni d’ausi » de Flouret, « Sian vengu tóuteis 

                                      
5 Eugèni de Mazenod (1782-1861). Foundadou de l’ordre di 
« Missionnaires Oblats de Marie-Immaculée ». Evesque de Marsiho 
ounte faguè basti la catedralo, dicho « La Majour », e Nosto-Damo de 
la Gàrdi », la « Bono Maire » pèr li Marsihés. Lou papo Jan-Pau II lou 
prouclamè sant en 1995. 



Comptes rendus 
112 

ensèn », « O rèi de glòri », « Canten vitòri »…, èr tant famous que 
lis espetatour li canton en meme tèms que lis atour ! 

Es de nouta encaro que, se lou teatre francés fai gaire jouga lis 
enfant (pèr eisèmple, lou role de Louisoun dins lou Malade 
imaginaire de Molière), dins la pastouralo, d’enfant n’i’a, e soun 
naturau sus li post fai plesi : l’enfant dóu Móunié, aquéu dóu 
Bóumian, aquéu de l’Avugle… 

La pastouralo, vivènto que-noun-sai en Prouvènço, es, coume 
l’escriéu Jan-Michèu Turc dins soun Avertimen, « la pièce du 
théâtre traditionnel et régional la plus jouée d’Europe. » Es-ti pas 
un bèu titre pèr la literaturo prouvençalo ? 

Vèngue Calèndo e que se duerbe lou ridèu sus la Pastouralo ! 
    

Michèu Courty  
 


