
Im
p.

 S
er

vi
ce

 R
ep

ro
gr

ap
hi

e 
- 

Re
nn

es
 2

Nouvelle série  N° 171 — 2020 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Lou coulas de la vergougno 
(Le collier de la honte) 

 
Études sur le signal ou symbole employé à l’école 
française pour dénoncer et punir les enfants qui 

parlaient une langue « locale » 
 

  
COORDONNÉ PAR PHILIPPE BLANCHET 

 
 
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 

(t
ra

nc
he

) 
   

R
E

V
U

E
 D

’É
T

U
D

E
S 

D
’O

C
 

     
N

° 1
70

 
       

20
20

 
    

(t
ra

nc
he

) 
   

R
E

V
U

E
 D

’É
T

U
D

E
S

 D
’O

C
 

     

N
°
 1

7
1

 

       

2
0

2
0

 

    

(t
ra

nc
he

) 
   

R
E

V
U

E
 D

’É
T

U
D

E
S 

D
’O

C
 

     
N

° 1
70

 
       

20
20

 
    



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S. 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2020. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 

Direction de la Publication 
Philippe Blanchet (domaine moderne, n° d’hiver) 

Brigitte Saouma (domaine médiéval, n° d’été) 
 

Secrétaire de rédaction 
Nolwenn Troël-Sauton 
revue.flreo@gmail.com 

 
Comité de Rédaction 

 
 Blanchet, Ph.    Thiolier, S. 
 Courty, M.   Thiolier, J.C. 
 Guimbard, C.   Venture, R. 
 Saouma, Br.   Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

 
Philippe BLANCHET (université Rennes 2) 
Pilar BLANCO (université Complutense, Madrid) 
Maria A. CIPRÉS PALACÍN (université Complutense, Madrid) 
Pierre ESCUDÉ (INSPÉ d’Aquitaine / Université de Bordeaux) 
Catherine GUIMBARD (université de Paris IV-Sorbonne) 
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Catherine LÉGLU (université de Reading) 
Claude MAURON (université d’Aix-Marseille) 
Roy ROSENSTEIN (université américaine de Paris) 
Élisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie) 
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo) 
Tullio TELMON (université de Turin) 
Suzanne THIOLIER-MÉJEAN (université de Paris IV-Sorbonne) 

 
 

Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo  
 
 

Reprographie Université Rennes 2 
Dépôt légal : 4e trimestre 2020 - ISSN 2429-4748 



	 5 

 

 

 

« Lou coulas de la vergougno 
(le collier de la honte) » 

Présentation 
 

Le titre de ce numéro de notre revue m’est venu en lisant un entretien 
avec une lycéenne de Vannes (Bretagne) interrogée sur son rapport à 
la langue bretonne par un étudiant, Henri Chaffot (2020), dont j’ai 
dirigé la recherche pour son mémoire de master : 
 

« les gens ont arrêté de parler breton parce que du coup il y a eu des / 
punitions scolaires quand on parlait breton en Bretagne, le collier de la 
honte et tout ça, euh du coup ça fait / les gens pouvait plus parler breton 
c’était, (...) c’était puni de parler breton en Bretagne, et il fallait vraiment 
parler français et tout ça... » 
 

C’était la première fois que je rencontrais cette dénomination, « le 
collier de la honte », pour cet objet aux multiples formes et multiples 
noms attestés notamment en France, dans ses colonies intérieures et 
extérieures, tout au long du XIXe et jusque dans la première moitié du 
XXe siècles. Je l’ai trouvée particulièrement parlante, si on peut dire. 
J’ai demandé à H. Chaffot s’il pouvait vérifier auprès de la personne 
d’où lui venait cette dénomination, ce qu’il a fait, et la réponse a été 
« de ma grand-mère ».  

J’ai retrouvé ce terme, en provençal, dans un texte de F. Mistral de 
1894 où il s’insurge contre ce procédé du « coulas », qu’il rapproche 
de tortures médiévales, le cilice et le collier des réfractaires (cf. mon 
article, infra).  

Il m’a semblé que c’était un terme englobant au sens explicite, 
incluant la portée de l’objet (la honte), bien davantage que le terme 
générique souvent employé, « le signe », adaptation du latin 
« signum », puisque ce procédé et cet objet ont d’abord été utilisés 



	 6 

dans les écoles religieuses et pour enseigner le latin. La forme en 
collier est d’ailleurs attestée dans la plupart des zones où le procédé a 
été utilisé. 

Dans son ouvrage L'école française et l'occitan paru en 2008, 
l’historien Philippe Martel souligne que ce procédé dit du « symbole » 
n’a suscité que de rares travaux universitaires. Pourtant, son usage est 
bien attesté et il a joué un rôle important, tant symbolique (c’est le cas 
de le dire) que concret, dans l’enseignement du français pensé comme 
nécessairement accompagné d’une éradication des autres langues 
parlées par les élèves, langue première, langue familiale et de 
l’environnement social. Il a, du reste, laissé des souvenirs souvent 
douloureux dans de nombreux témoignages. Pourtant, cet usage a en 
effet été vivement décrié, à la fois pour sa violence psychique et pour 
celle des punitions qui l’accompagnaient, mais aussi pour l’idéologie 
discriminatoire (glottophobe) qu’il véhiculait et inculquait. Pourtant, 
enfin, d’autres voix se sont élevées pour en relativiser l’importance, la 
fréquence, les effets, voire pour soutenir le projet d’uniformisation 
nationale qu’il servait1. 

Des travaux existent bien sûr, en nombre en effet plutôt réduit par 
rapport à l’ampleur quantitative et surtout qualitative du phénomène. 
Corrélé à l’obligation de n’utiliser que le français en classe faite par 
les textes officiels, ainsi qu’à l’interdiction de l’usage d’autres langues 
dans l’école faite par de nombreux règlements intérieurs 2  et 
communiquée par des affiches restées tristement célèbres, cela 
concerne un phénomène majeur de l’histoire éducative et linguistique 
de la France, des pays et populations diversement soumis à son 
pouvoir, de millions de personnes. Rozenn Milin, personnalité de 
l’audio-visuel breton et brittophone, avec qui j’échangeais à propos de 
son site Sorosoro consacré aux langues du monde, m’apprend en 2018 
qu’elle travaille à une thèse de doctorat sur « le signe » (souvent 
appelé aussi « la vache » en Bretagne, voir son texte infra) pour en 
faire, autant que possible, l’histoire et l’analyse complètes. 

																																																													
1	Tout cela apparait dans les textes réunis ici.	
2	On en trouve encore au XXIe siècle : j’en cite un exemple de 2013 dans mon 
livre Discriminations : combattre la glottophobie (2016, réédition 2019).	



	 7 

Par conséquent, il m’a semblé utile et nécessaire de réunir des études 
sur le « collier de la honte », « signal » ou « symbole » employé à 
l’école française pour dénoncer et punir les enfants qui y parlaient une 
autre langue. L’objectif est d’enrichir nos connaissances sur le sujet en 
contribuant à les rassembler, y compris afin de rendre possible des 
études comparatives.  

Je remercie vivement mes collègues qui ont bien voulu réaliser ce 
travail, parfois en continuation de travaux existants (notamment pour 
le domaine d’oc qui est au centre des préoccupations de notre revue) 
et rassemblés dans les bibliographies des articles qui suivent, parfois 
en lançant une recherche complète, comme c’est le cas pour l’étude 
sur l’Alsace dont je remercie d’autant plus chaleureusement l’auteur et 
l’autrice, D. Huck et P. Erhart, pour leur généreuse contribution.  

D’autres investigations, d’autres analyses et d’autres synthèses seront 
bien sûr nécessaires, et si ce n° de la Revue d’études d’oc pouvait 
contribuer à les susciter, ce ne serait pas la moindre de ses réussites. 

L’ensemble des articles sur les « colliers de la honte » est suivi par 
une revue des publications, particulièrement nourrie. 

Un dernier mot pour présenter nos excuses à nos lecteurs et lectrices, 
notamment par abonnement, en ce qui concerne le petit retard de 
parution de ce n°, victime lui aussi, et avec lui l’équipe qui l’a produit, 
des arrêts, ralentissements et difficultés créés par l’épidémie de covis-
19 et ses conséquences multiples.  

 

Philippe Blanchet 

Université Rennes 2 

 
  



	 8 

 
 
 

  



	 9 

Le senhal, signe  d’un plus grand désastre. 
L’idéologie linguistique, du châtiment corporel à 

l’implosion silencieuse du système 
 
 

« En France, c’est l’État qui a créé la Nation » 
Jean Birnbaum 

 
 
Le senhal, c’est le signal en occitan. Ce mot, employé dans la langue 
des personnes « signalées », est l’un des nombreux noms donnés aux 
façons de stigmatiser des comportements déviants du fait d’un emploi 
fautif de langue. La stigmatisation est la première étape d’un 
processus de rééducation, de normalisation. Plus la faute est grande, 
plus le fautif est coupable, et plus la mise en spectacle du 
redressement comportemental doit valoir pour le fautif comme pour la 
société dont il est membre.  
 
Pourquoi y a-t-il eu senhal, et comment cette stigmatisation s’est 
notamment propagée dans le système éducatif national français ? Au 
travers de quelques illustrations scolaires qui sont autant de 
témoignages vécus, nous tâcherons de discerner quelques typologies 
comportementales dans les réactions des enfants stigmatisés. Enfin, si 
le senhal a pu être une pratique extrême et probablement bien moins 
employée qu’elle n’est connue, l’onde sociale et psychologique de sa 
propagation dans la population est telle que la pratique du senhal peut 
finalement identifier une idéologie linguistique scolaire dont on 
pourrait encore lire les traces et les conséquences, notamment au 
travers des enquêtes internationales sur les résultats et performances 
des écoliers français. 
  

1. Pourquoi le senhal ? 
 
Avant d’en arriver aux quelques anecdotes que nous avons relevées et 
qui sont autant d’illustrations singulières vécues, nous souhaiterions 
entrer par la plus grande porte du phénomène : le rapport entre État et 
nation, entre unité d’un cadre qui se veut universel et réalités 
culturelles et langagières diverses. La question de ce rapport est 



	 10 

intimement politique, juridique, et ses conséquences sont incalculables 
sur la vie des individus et des sociétés.  
 
1. 1.  État et nations 
 
Si l’on s’attache aux définitions qu’en donne le Centre National de 
Ressources Textuelles et Lexicales (CNRTL), l’État peut être 
considéré comme une 
 

« autorité politique souveraine, civile, militaire ou éventuellement 
religieuse, considérée comme une personne juridique et morale, à laquelle 
est soumise un groupement humain, vivant sur un territoire donné. » 

 
La nation, quant à elle, a pour première définition d’être un 
 

« groupe d'hommes dont les membres sont unis par une origine réelle ou 
supposée commune et qui sont organisés primitivement sur un territoire. » 

 
La seconde définition que propose le CNRTL développe cette idée :  
 

« Groupe humain, généralement assez vaste, dont les membres sont liés par 
des affinités tenant à un ensemble d'éléments communs ethniques, sociaux 
(langue, religion, etc.) et subjectifs (traditions historiques, culturelles, etc.) 
dont la cohérence repose sur une aspiration à former ou à maintenir une 
communauté ». 

 
Le dictionnaire précise aussitôt la distinction à opérer entre nation et 
État – employé toujours avec une majuscule. Si nation « implique une 
idée de spontanéité, de communauté d'origine », État implique « une 
idée d'organisation politique et administrative. » La nation a une 
racine « subjective », l’Etat rend objectif le rassemblement des 
personnes sous son autorité. Or, tandis que la nation est concrète – par 
ce qui la rassemble : une façon d’être, un comportement reconnu et 
identifiable -, l’État devient une notion abstraite et tire de cette 
abstraction son autorité supérieure1. L’État assoit son autorité abstraite 

																																																													
1 Louis de Bonald explicite cette distinction : « Ces familles ainsi réunies en un 
corps, forment une nation sous le rapport de la communauté d'origine, un peuple 
sous le rapport de la communauté de territoire, un État sous le rapport de la 



	 11 

par des structures administratives, bien concrètes, celles-là, au premier 
rang desquelles se trouve l’École. En ce sens, l’École est le lieu de 
transmission des valeurs ou des enjeux d’un État donné – laïcité et 
imposition du français normalisé ont été les deux principaux enjeux de 
l’École du nouveau pouvoir républicain. Enfin et par ailleurs, une 
nation peut être partagée en plusieurs États, tandis qu’un État peut 
comprendre plusieurs nations. État et nation ne coïncident donc pas 
forcément.  
 
L’époque européenne du « réveil des peuples » dont on pourrait fixer 
l’aube à la date symbolique de la parution des poésies ossianiques de 
Macpherson autour des années 1760, ravive l’idée d’une racine propre 
à chaque peuple, d’une identité constitutive pour chacun d’entre eux. 
Le mouvement romantique, en France, fait sauter le vernis – et le 
verrou – classique d’un État constitué autour d’une unité indépassable 
et figée : la redécouverte des racines celtes et occitanes à l’époque de 
l’Empire, l’engouement pour la singularité basque qu’Humboldt 
développe, rappellent entre autres que le royaume de France est 
constitué à l’évidence de multiples nations1 . Le débat autour de 
nations et État est vif : la reconnaissance de différentes nations au sein 
d’une unité étatique organisée par et autour d’un centre puissant ne 
risque-t-elle pas de réduire la puissance de l’État ? En contrepartie, 
l’État n’écrase-t-il pas les légitimes mais diverses existences 
nationales ? Comment faire coïncider unité et diversité dans une 

																																																																																																																																																																																														
communauté de lois. », Législation primitive considérée par la raison, t.2, 1802, 
p.74). 
1Ainsi, l’université de Toulouse, l’une des plus prestigieuses en Europe en ce qui 
concerne le droit avec l’université de Bologne, est composée au 16e siècle de 
douze nations différentes. Nations de l’Allemagne, de l’Auvergne, de la 
Bourgogne, de la Bretagne, de la Champagne, de l’Espagne – qui recouvre aussi 
le Portugal -, de la France, de la Gascogne, du Languedoc, du Limousin, du 
Poitou, de la Provence, du Rouergue. La répartition des étudiants se fait en 
fonction de leur appartenance à une entité géographique répondant tout autant à 
une identité religieuse, politique. Ces nations se regroupent entre alliances : 
France et Languedoc. La nation provençale est l’une des plus vastes, des mieux 
organisée et des plus connues grâce au Liber Nationis Provinciae Provinciarum 
tenu de 1558 à 1630 et que publie M.- M. Mouflard (Imprimerie Centrale de 
l’Ouest, La Roche sur Yon, 1965). 



	 12 

même sphère humaine ? N’aurions-nous le choix qu’entre Babel ou 
Léviathan, deux mythes malheureux ou la jonction du divers et de 
l’unité n’est jamais possible ? Car si l’on compose autant d’États que 
de nations, le conflit des altérités sera externalisé entre États opposés 
et étanches ; mais si un même État regroupe diverses nations en les 
réduisant, le conflit des altérités sera interne à l’État, étouffé dans le 
meilleur des cas pour l’État ou latent et susceptible de fragmentation 
ou de séparatisme. 
 
1. 2. Grande et petite patrie 
 
L’histoire de l’Europe est l’histoire de ces conflits. A l’intérieur de ses 
frontières politiques, l’État-nation français a trouvé un temps la parade 
en déclinant des identités gigognes entre « grande patrie » et « petite 
patrie » - un temps décliné en Paris / Provinces - ; la grande patrie 
représentant l’état adulte et abouti de l’individu et de la société, la 
petite, son moment d’enfance et d’affectivité. On retrouve par ailleurs 
cela dans l’organisation de la formation des cadres scolaires entre une 
école normale départementale, pour les petites classes, et une école 
normale supérieure, pour l’élite nationale qui aura pour mission 
d’enseigner à l’université, ou de diriger les écoles normales 
départementales. En ce qui concerne la représentation des langues, et 
pour employer une grille de lecture que nous trouvons chez E. 
Goffman1, nous dirions que dans le cadre des stratégies « d’alignement 
sur le groupe » que doit faire le stigmatisé – le provincial, le 
départemental, le périphérique, celui dont le comportement n’est pas 
normal ou normalisé par rapport au supérieur, au centre, au degré zéro 
- lors des « contacts mixtes » ou auquel le groupe ou l’individu 
normalisé procède par déférence pour le stigmatisé, la catégorie de 
l’euphémisation fonctionne comme le « masque de l’adaptation 
complaisante ». Ainsi, pour désigner la nation inférieure, le terme de 
« petite patrie », pour désigner la langue inférieure et ne pas dire le 
patois, les vocables alternatifs comme  « langue du pays », « le 
savoureux parler », de même que dans la littérature linguistique, on 
traitera le patoisant de « sujet patoisant », de « dialectophone ». 
																																																													
1 E. Goffman, Stigmates, les usages sociaux des handicaps, Paris, Éditions de 
Minuit, 1975 [1963]. 



	 13 

Proche de cette série, l’idéalisation se manifeste par la compensation 
par un discours fantasmé et irrationnel sur le stigmate : « le patois dit 
des choses que le français ne peut pas dire », il renvoie à l’âge d’or de 
l’avant, de la campagne, de l’enfance, il prédomine dans les 
typologies du conte, du merveilleux, du chant collectif, il émaille les 
textes littéraires d’un exotisme de bon aloi. Il compense un usage 
approximatif de la langue et bien souvent sa non-transmission qui 
apparaît par la phrase rituelle suivante : « ma grand-mère / mon grand-
père le parlait bien ; mon père / ma mère le parlait un peu ; moi je le 
comprends à peine / plus du tout ». Le processus de diminution et 
d’emboîtement gigogne a pour finalité de faire disparaître ce qui est 
plus petit, après l’avoir parfois défini parfois en termes affectueux et 
paternalistes, et parfois après l’avoir empêché de grandir notamment 
par une coercition réelle ou symbolique. Cela a été analyse par la 
sociolinguistique catalane des années 60 et 70 sous le titre notamment 
du « mythe du bilinguisme1 » : n’est bilingue que le locuteur de langue 
dominée, de fait sa langue est amenée à n’exister qu’entre locuteurs 
dominés ou dans la « petite patrie », et à disparaître de la sphère 
d’autorité qui de fait n’est que monolingue.  
 
Une dichotomie forte s’enracine dès la fin du classicisme français : si 
la province peut être le lieu exotique où s’exhale le parfum suranné 
des vieilles origines, de la nature sauvage, des peuples authentiques et 
des patois, cette terre des ruines qu’analyse si élégamment Jean 
Starobinski2, la maîtrise et la raison n’ont pour vecteur que la langue 
française. Le discours de réception à l’Académie des Jeux Floraux de 
Toulouse que prononce en 1788 l’avocat Bertrand Barère synthétise 
cette dualité linguistique et idéologique qui est celle des élites 
françaises – parisiennes et provinciales. Barère salue « ce langage 
pittoresque et harmonieux que cette Académie parla dans son 

																																																													
1 Lluís V. Aracil, « El bilingüisme com a mite », Papers de sociolingüística, 
Barcelona, Edicions de la Magrana, 1982, 39-58. 
2 « La ruine par excellence signale un culte déserté, un dieu négligé. Elle 
exprime l’abandon et le délaissement. […] La mélancolie [de la pierre de ce 
monument] réside dans le fait qu’elle est devenue un monument de la 
signification perdue. » L’invention de la Liberté, 1700-1789, Skira, Genève, 
1964.  



	 14 

berceau » ainsi que « l’immortel Godolin1 » - auteur occitan le plus 
édité du début XVIIe à aujourd’hui, et passeur entre les Troubadours 
et la grande renaissance mistralienne du milieu XIXe siècle - :  
 

« On se plaît à revenir aux lieux de sa naissance ; on rétrograde avec 
délices vers les goûts du premier âge, et l’on entend avec un charme 
inexprimable la langue de ses pères […]. Il n’est pas possible d’aimer la 
poësie sans regretter la langue des patriarches et des fondateurs de notre 
littérature, qui fut pendant longtemps la plus perfectionnée de celles qu’on 
parlait en France ».  

 
Mais, pour l’avocat Barère, après le temps de la poésie, temps de 
l’enfance et des origines, vient celui de la philosophie, « produit de la 
raison », de l’âge adulte et du progrès. Au patois, le temps de 
l’inconscient populaire, des limbes originelles et sans doute obscures ; 
au français, le temps de l’éloquence et des Lumières.  
 
Ce discours d’intronisation à l’Académie des Jeux Floraux de 
Toulouse prépare finalement le Rapport du Comité du salut public sur 
les idiomes de 17942. L’argumentation a une certaine logique : « Les 
premières lois de l'éducation doivent préparer à être citoyens ; or, pour 
être citoyen, il faut obéir aux lois, et, pour leur obéir, il faut les 
connaître. » Or, certaines provinces ont des langues séparées de la 
langue de l’Etat – et Barère, s’il cite les langues des angles étrangers 
au grand corps du territoire français : basque, breton, allemand (c’est-

																																																													
1 L’écriture de Godolin (1580-1649), jamais oubliée à Toulouse, quatre fois 
rééditée au XVIIIe siècle, monument toulousain rehaussé contre l’édition des 
Gasconismes corrigés de Desgrouais en 1766 à Toulouse, peut à présent passer 
comme une ruine, un ensemble détruit par le temps et le destin historique. Pour 
Barère, pour les progressistes, le patois est sans doute une patrie ancienne, mais 
hélas perdue, dissoute : un état primitif rousseauiste qu’il est vain de réinvestir. 
Le seul progrès est de l’avant ; la langue des pères procure beauté et mélancolie 
certes, mais elle n’a plus l’utilité technique qui seule nous ouvre le chemin 
d’autres monuments possibles, d’une société radieuse, ordonnée, dont les plans 
rêvés viennent, par transcendance, d’un surmoi politique, linguistique, 
esthétique : d’une Lumière venue d’en haut. Le patois populaire doit être 
maîtrisé par la toute-puissance capitale française – la future et éternelle « ville 
lumière » - qui est la tête de ce corps-province obscur. 
2 Cf. http://www.axl.cefan.ulaval.ca/francophonie/barere-rapport.htm  



	 15 

à-dire dialectes alémaniques de France), italien (c’est-à-dire corse), ne 
cite jamais les langues romanes internes que sont catalan et occitan, 
langues ou dialectes qui pour le sien est le gascon bigourdan1. A 
l’époque du Rapport, la distance linguistique avec le français est 
redoublée du fait de la distance idéologique qui sépare les patoisants 
« étrangers » de la Loi unique de la République : 
 

« Le fédéralisme et la superstition parlent bas-breton ; l'émigration et la 
haine de la République parlent allemand ; la contre-révolution parle 
l'italien, et le fanatisme parle le basque ». 

 
Il faut d’extrême urgence étendre la langue unique qui est celle de la 
Loi unique auprès des peuples barbares qui ne la parlent pas. Faisons 
entrer ces peuples barbares dans la seule nation polie, la seule qui soit 
civilisée, et cela se fera par l’École2 : « Il faut populariser la langue, il 
faut détruire cette aristocratie de langage qui semble établir une nation 
polie au milieu d'une nation barbare. » Il n’y aura donc qu’une 
solution : détruire les patois (« Cassons ces instruments de dommage 
et d'erreur »).  
 
																																																													
1 Certes on parle bien patois en Occitanie, mais il y a bilinguisme natif, ou du 
moins intercompréhension par la proximité des deux langues romanes d’Oc et 
d’Oil : « Ce n'est pas qu'il n'existe d'autres idiomes plus ou moins grossiers dans 
d'autres départements ; mais ils ne sont pas exclusifs, mais ils n'ont pas empêché 
de connaître la langue nationale. Si elle n'est pas également bien parlée partout, 
elle est du moins facilement entendue. Les clubs, les Sociétés patriotiques, sont 
des écoles primaires pour la langue et pour la liberté ; elles suffiront pour la faire 
connaître dans les départements où il reste encore trop de vestiges de ces patois, 
de ces jargons maintenus par l'habitude et propagés par une éducation négligée 
ou nulle. Le législateur doit voir d'en haut, et ne doit ainsi apercevoir que les 
nuances très prononcées, que les différences énormes ; il ne doit des instituteurs 
de langue qu'au pays, qui, habitué exclusivement à un idiome, est pour ainsi dire 
isolé et séparé de la grande famille. »  
2 «Vous devez donc au peuple l'éducation première qui le met à portée d'entendre 
la voix du législateur. Quelle contradiction présentent à tous les esprits les 
départements du Haut et du Bas-Rhin, ceux du Morbihan, du Finistère, d'Ille-et-
Vilaine, de la Loire-Inférieure, des Côtes-du-Nord, des Basses-Pyrénées et de la 
Corse ? Le législateur parle une langue que ceux qui doivent exécuter et obéir 
n'entendent pas. Les anciens ne connurent jamais des contrastes aussi frappants 
et aussi dangereux. » 



	 16 

1. 3.  Un État-nation fusionnel 
 
Au-dessus de la parade des patries gigognes, qui a le désavantage de 
laisser quelque peu visible les ruines du passé, ou sa grimace actuelle 
qui en est le folklore, la parade la plus efficace consiste à tourner le 
dos au passé, aux racines nationales plurielles et provinciales, et à se 
tourner délibérément vers l’État unique et libérateur, par ailleurs 
véritable promesse de progrès. Intégrer les nations barbares à la 
civilisation, voilà qui est tout à la fois le projet de l’École républicaine 
et de la colonisation1. C’est l’objet du discours charnière d’Ernest 
Renan, « Qu’est-ce qu’une nation ? », en 1882. Oui, le passé est le 
réceptacle et la mémoire de notre diversité, c’est-à-dire de nos 
oppositions infra-nationales, de la fragmentation toujours possible de 
notre unité. Or, « l’investigation historique » peut exhumer ces 
dissensions. Mais l’unité étant essentielle, il faut sublimer en une 
Nation unique – Nation abstraite et sacralisée en son unicité, pure de 
tout germe de diversité – ce qu’étaient les « petites nations » d’antan. 
Aussi, la science – l’histoire, la philologie, l’histoire littéraire, la 
géographie2 – doivent camoufler les différences, en rendre compte 

																																																													
1  « Enseignement – La France rationaliste, dont le seul culte national est 
désormais celui du savoir, se doit à elle-même d’élever l’idéal des humanités 
inférieures dont elle a assumé la conduite et la protection ; sa générosité 
traditionnelle fait de ce devoir un honneur. Le mouvement spontané de 
fraternité, qui nous pousse à instruire les indigènes, doit porter d’ailleurs en lui-
même sa récompense. La civilisation augmente la valeur de l’homme. Et s’il est 
possible d’obtenir de nos sujets non seulement l’obéissance, mais l’attachement 
vrai, ce ne peut être que par le désintéressement. Le loyalisme nait du 
libéralisme. », Adolphe Messimy, Notre œuvre coloniale, Paris, E. Larose, 1910, 
p. 42. Vice-président de l’exposition coloniale de 1931, A. Messimy a été 
ministre de la guerre au début de la Première Guerre mondiale, il a notamment 
accusé le bataillon du 15e corps d’armée, en favorisant la violente campagne de 
presse visant à imputer, injustement, ses lourdes pertes à l'origine méridionale de 
ses soldats. 
2 Ainsi chez Guizot : « Au-dessus de tous ces territoires divers, de toutes ces 
petites nations, planait encore un seul et même nom, une idée générale, l’idée 
d’une nation appelée les Français, d’une patrie commune, dite la France. […] 
Jamais l’idée de l’unité nationale n’a complètement disparu parmi nous. », 
Histoire de la Civilisation en France depuis la chute de l’empire romain, Paris, 
Emile Perrin, 1884 [15e édition], p. 312.  



	 17 

dans un Tout cohérent, ou encore les invisibiliser :  
 

L’investigation historique, en effet, remet en lumière les faits de violence 
qui se sont passés à l’origine de toutes les formations politiques, même de 
celles dont les conséquences ont été les plus bienfaisantes. L’unité se fait 
toujours brutalement ; la réunion de la France du Nord et de la France du 
Midi a été le résultat d’une extermination et d’une terreur continuée 
pendant près d’un siècle. […] Dans l’entreprise que le roi de France, en 
partie par sa tyrannie, en partie par sa justice, a si admirablement menée à 
terme, beaucoup de pays ont échoué. Sous la couronne de saint Étienne, les 
Magyars et les Slaves sont restés aussi distincts qu’ils l’étaient il y a huit 
cents ans. Loin de fondre les éléments divers de ses domaines, la maison de 
Habsbourg les a tenus distincts et souvent opposés les uns aux autres. En 
Bohême, l’élément tchèque et l’élément allemand sont superposés comme 
l’huile et l’eau dans un verre. La politique turque de la séparation des 
nationalités d’après la religion a eu de bien plus graves conséquences : elle 
a causé la ruine de l’Orient. Prenez une ville comme Salonique ou Smyrne, 
vous y trouverez cinq ou six communautés dont chacune a ses souvenirs et 
qui n’ont entre elles presque rien en commun. Or l’essence d’une nation est 
que tous les individus aient beaucoup de choses en commun, et aussi que 
tous aient oublié bien des choses. Aucun citoyen français ne sait s’il est 
burgonde, alain, taïfale, visigoth ; tout citoyen français doit avoir oublié la 
Saint-Barthélemy, les massacres du Midi au XIIIe siècle.1  

 
En préface de cette nouvelle édition qui doit beaucoup aux enjeux de 
l’installation d’une IIIe République, Renan ne cache pas que le 
contrefeu qui doit souder les Français entre eux est le traumatisme de 
la perte des départements germaniques lors de la guerre de 1870. 
Renan explicite ainsi le Discours de 1882 : 
 

« Le morceau de ce volume auquel j’attache le plus d’importance et sur 
lequel je me permets d’appeler l’attention du lecteur, est la conférence : 
Qu’est-ce qu’une nation ? J’en ai pesé chaque mot avec le plus grand soin ; 
c’est ma profession de foi en ce qui touche les choses humaines, et, quand 
la civilisation moderne aura sombré par suite de l’équivoque funeste de ces 
mots : nation, nationalité, race, je désire qu’on se souvienne de ces vingt 
pages-là. […] On va aux guerres d’extermination, parce qu’on abandonne 
le principe salutaire de l’adhésion libre, parce qu’on accorde aux nations, 
comme on accordait autrefois aux dynasties, le droit de s’annexer des 

																																																													
1 Ernest Renan, « Qu’est-ce qu’une nation ? » in. Discours et conférences, Paris : 
C. Lévy, 1887.  



	 18 

provinces malgré elles. Des politiques transcendants se raillent de notre 
principe français, que, pour disposer des populations, il faut préalablement 
avoir leur avis. Laissons-les triompher à leur aise. C’est nous qui avons 
raison. Ces façons de prendre les gens à la gorge et de leur dire : « Tu 
parles la même langue que nous, donc tu nous appartiens », ces façons-là 
sont mauvaises. […] On n’admet plus qu’il soit permis de persécuter les 
gens pour leur faire changer de religion ; les persécuter pour leur faire 
changer de langue ou de patrie nous paraît tout aussi mal. Nous pensons 
qu’on peut sentir noblement dans toutes les langues et, en parlant des 
idiomes divers, poursuivre le même idéal. Au-dessus de la langue, de la 
race, des frontières naturelles, de la géographie, nous plaçons le 
consentement des populations, quels que soit leur langue, leur race, leur 
culte. » 

 
On comprend que le gouvernement de la IIIe République ait étendu 
aussi systématiquement le principe de laïcité et d’éviction des patois 
dans les écoles gratuites et obligatoires afin de bien construire 
l’assentiment des petits Français. Laïcité et français pour tous. De 
même que sous l’abbé Grégoire, un bon Juif est un Juif laïc, un bon 
Occitan ou un bon Breton sera un Occitan qui ne parlera plus occitan, 
un Breton qui ne parlera plus breton. La libération des individus 
signifie la désaliénation de leur première identité – c’est-à-dire leur 
invisibilisation. On crée un nouveau peuple. 
 
Science et instruction ont pour mission de faire oublier les racines qui 
nous séparent 1, et doivent au contraire encenser l’avenir qui nous unit 
: c’est sur cette promesse que se bâtit le nouveau contrat de la nation 
républicaine, entre le messianisme du progrès qui rappelle d’autant 
mieux le partage entre urbanité française et ruralité patoisante2 - cette 
																																																													
1  C’est une constante du « réflexe jacobin » dont Régis Debray se fait le 
thuriféraire un siècle plus tard : « La République connaît mais ne reconnaît pas 
tout ce qui tend à morceler, séparer, démanteler la communauté civique – 
religion, race ou intérêts. Elle respecte les folklores et les cultures, mais elle 
soumet à la loi commune ce qu’on appelle ailleurs les « minorités ». Il y a des 
Corses, des homosexuels ou des protestants dans nos assemblées, mais ils n’y 
siègent pas ès qualités, ni au prorata de leur importance numérique dans le pays. 
[…] Le système métrique. On va de l’homme en général à l’individu en 
particulier. De l’idée au fait. Du tout aux parties. C’est le réflexe jacobin. » 
Régis Debray, La république expliquée à ma fille, Paris, Seuil, 1998, p. 7 
2 « Mais la dualité éclate ; d’une part, le petit peuple français, brillant, lettré et 



	 19 

géographie des petites patries qu’il fait bon flatter1 - et la nouvelle 
religion en une nation sacrée, la croyance absolue en son indivisibilité 
éternelle. La plus forte fondation idéologique du personnel politique 
français est dans cette notion de longue durée de la « haute et abstraite 
unité de la patrie » que l’on retrouve de Michelet dans son Histoire de 
la France : 
 
 

« La France est une personne. La personnalité, l’unité, c’est par là que 
l’être se place haut dans l’échelle des êtres. Chez les animaux d’ordre 
inférieur, poisson, insectes, mollusques et autres, la vie locale est forte. […] 
La centralisation est plus complète à mesure que l’animal monte dans 
l’échelle. Les nations peuvent se classer comme les animaux. […] Le 
peuple le mieux centralisé est aussi celui qui par son exemple, et par 
l’énergie de son action, a le plus avancé la centralisation du monde. […] 
Cette unification de la France, cet anéantissement de l’esprit provincial est 
considéré comme le simple résultat de la conquête des provinces. […] Le 
Français du Nord a goûté le Midi, s’est animé à son soleil, le Méridional a 
pris quelque chose de la ténacité, du sérieux, de la réflexion du Nord. […] 
Dans cette transformation merveilleuse, l’esprit a triomphé de la matière, le 
général du particulier, et l’idée du réel. […] Les époques barbares ne 
présentent presque rien que de local, de particulier, de matériel. L’homme 
tient encore au sol, il y est engagé, il semble en faire partie. […] Peu à peu 
la force propre qui est en l’homme le dégagera, le déracinera de cette terre. 
Il en sortira, la repoussera, la foulera ; il lui faudra, au lieu de son village 
natal, de sa ville, de sa province, une grande patrie, par laquelle il compte 
lui-même dans les destinées du monde. »  

 
à Chevènement par exemple2 : 
 

« Prôner l’atomisation de notre pays dans une Europe des régions, c’est ne 
																																																																																																																																																																																														
parlant à merveille. D’autre part, très bas, plus bas que jamais, la grande masse 
gauloise des campagnes, noire, hâve, à quatre pattes, conservant les patois. » 
Jules Michelet, “Gloires et Victoires. Traité de Westphalie”, Oeuvres 
Complètes, Histoire de France, tome XI, Richelieu – La Fronde, Paris, 
Flammarion, 1895, p. 457. 
1 Depuis les comices agricoles dépeintes dans Madame Bovary jusqu’au record 
de visite de la Foire agricole de Paris sous la Veme République. 
2 Jean-Pierre Chevènement, « La Corse au miroir de la France », réponse au livre 
de Jean-Marie Colombani, Les Infortunes de la République, Paris, Grasset, 
2000, parue dans Le Monde du 24 novembre 2000, p. 21.  



	 20 

pas comprendre la France comme personnalité structurée [nous soulignons] 
et comme acteur de l’Histoire. C’est méconnaître cette grande et puissante 
réalité qu’on appelle le peuple français qui vibrait déjà à Bouvines, qui se 
découvre à Valmy et se lève à tous les grands moments de notre histoire. 
L’Europe se construira à partir des nations, et notamment à partir du noyau 
franco-allemand, ou ne se fera pas ». 

  
Pour concourir au projet d’édification d’une nation unique, l’État 
investit alors dans l’École pour les petites classes, et dans la science et 
l’université afin de bâtir, par les disciplines constitutives que sont 
histoire, géographie, histoire littéraire, philologie, le corpus de savoir 
national tant attendu. L’enquête que mène Jean-Claude Dinguirard sur 
L’Épopée perdue de l’occitan1 montre les linéaments politiques et 
idéologiques d’une instrumentalisation universitaire qui se déploie à 
partir du 19e siècle pour invisibiliser un fait réel de la philologie et de 
l’histoire littéraire : la première épopée nationale a été écrite en langue 
occitane. Or, la nation française ne peut pas avoir de texte fondateur 
autrement que par une épopée française. L’occitan est certes langue 
lyrique médiévale, mais ne peut en aucun cas être langue épique, ni 
langue littéraire actuelle : elle ne peut donner corps à la conscience 
collective d’un peuple occitan, d’une nation occitane. Il est donc de la 
première importance d’atomiser sa représentation : l’individuation 
atomisée en autant de dialectes, le mot-flou de patois qui dénature 
auprès de tous l’idée de parler une langue commune, en sont les outils. 
L’histoire cachera la réalité des racines, l’École disséminera cette 
histoire en bon français. 
 
1. 4. Un ethnisme d’État ? 
 
De fait, un État qui n’admet que la nation de ses élites - que cette 
nation leur soit native ou adoptive puisque native des racines du 
pouvoir de l’État - est un État ethnique. En son sein, pour bien fonder 
qu’une nation et une seule soit bien supérieure aux autres, il faut la 
rehausser du mieux que possible, et dévaloriser de la plus forte façon 
les autres. C’est ce que le « roman national » va tâcher de faire au 
XIXe siècle, en portant à l’incandescence tous les faits de dénigrement 
que l’on connaissait par ailleurs, notamment et en ce qui concerne la 
																																																													
1 L’Épopée perdue de l’occitan, Limoges, Lambert-Lucas, 2021. 



	 21 

grande partie méridionale de la France, au travers par exemple des 
Gasconnismes corrigés. Jules Michelet en est le meilleur thuriféraire, 
comme ici dans son Notre France. Sa géographie, son histoire maintes 
fois rééditée :  
 

« La brutalité provençale, capricieuse et violente comme son climat ; 
l’âpreté gasconne du rude pays d’Armagnac, sans pitié, sans cœur, faisant 
le mal pour en rire ; les durs et intraitables montagnards du Rouergue et des 
Cévennes ; les sauvages Bretons aux cheveux pendants – race de silex et de 
caillou -, tout cela dans la saleté primitive, baragouinant, maugréant dans 
vingt langues que ceux du Nord croyaient espagnoles ou mauresques. Cette 
diversité de langues était une terrible barrière entre les hommes ».1 

 
L’homme de la Province (pour ne pas dire des cavernes) est prisonnier 
de son climat, de son terroir caillouteux, il rampe encore. Ou encore 
plus loin, permettant de mieux encore distinguer la patrie du Bien et 
celle du Mal :  
 

« Le Nord et le Midi se trouvaient en présence pour se haïr. Le Midi 
s’était montré au Nord sous l’aspect le plus choquant, esprit mercantile 
plus que chevaleresque, dédaigneuse opulence, légèreté moqueuse, danses 
et costumes moresques, figures sarrasines. […] Les aliments même étaient 
un sujet d’éloignement entre les deux races ; les mangeurs d’ail, d’huile et 
de figues rappelaient aux Croisés l’impureté du sang moresque, asiatique, 
le Languedoc leur semblait une autre Judée ».2 

 
Il n’est pas illicite de lire en filigrane une répartition symbolique qui 
trouve dans les matrices religieuses des clefs de distinction 
anthropologique : le Sud est juif, musulman, c’est-à-dire 
fondamentalement hérétique ; le Nord est chrétien, normé. Le Sud est 
nomade, provient de l’Ancien Testament, inachevé : le Nord est 
sédentaire, achevé. Il vit dans la vraie patrie, et se doit de l’étendre 
aux contrées impures. Cette conception ethniciste de la pureté de 
l’enclos national, perçu comme celui du haut, du Bien, du bon, et se 
faisant de l’universel, s’inscrivait certes déjà dans l’étiquette de la 
cour qui imposait aux princesses étrangères promises au Dauphin ou 
																																																													
1 Jules Michelet, Notre France. Sa géographie, son histoire. Paris : Marpon et 
Flammarion, 1886, p. X. 
2 Id. p. 127. 



	 22 

au roi de France d’être entièrement dépouillées avant la frontière de 
leurs habits et bijoux d’origine, de passer nues la frontière, avant 
d’être rhabillées selon le protocole royal français. A l’heure de la 
révolution industrielle et de la nationalisation de l’ensemble de la 
société, cette conception va désormais s’insinuer dans tous les codes 
de l’apprentissage national, grâce à l’École et par son truchement.  
 
L’apprentissage de la langue française unifiante et normée en est le 
premier outil et sans doute le premier horizon. Certes, on trouvera des 
hommes illustres pour combattre l’ineptie de ce fonctionnement 
comme Michel Bréal, ami de Saussure et inventeur de la sémantique, 
professeur au Collège de France et surtout Inspecteur Général de 
l’Instruction publique :  
 
L’élève qui arrive à l’école avec son patois est traité comme s’il 
n’apportait rien avec lui ; souvent même on lui fait un reproche de ce 
qu’il apporte et on aimerait mieux la table rase que ce parler illicite 
dont il a l’habitude. Rien de plus fâcheux et de plus erroné que cette 
manière de traiter les dialectes.1 
 
Pour Bréal, on ne bâtit pas à partir de rien. Mais l’idéologie radicale 
du déracinement restera un axe de la politique scolaire qui s’imposera 
de la manière la plus forte – le senhal en est le totem – ou la plus 
diffuse sur l’ensemble du territoire politique français, et jusqu’au bout 
de l’Empire.  
 
En cela l’idéologie monolingue française, idéologie tout à la fois 
encloisonnante et expansionniste que J. Starobinski nomme 
																																																													
1  Michel Bréal, Quelques mots sur l’instruction publique en France, Paris, 
Hachette,  1872, p. 60. Mais quelques lignes plus loin, Bréal doit rappeler l’état 
actuel de la représentation du patois dans l’opinion, et sans doute auprès des 
locuteurs eux-mêmes : « L’idée que le patois est un parler tout à fait digne de 
mépris est si bien établie dans l’opinion générale, qu’il faudra d’abord quelques 
précaution pour l’introduire à l’école. La première fois que le maître prononcera 
une phrase patoise, j’entends d’ici le bruyant et profond éclat de rire qui 
l’accueillera. Les élèves tout surpris auront le sentiment comme si la civilisation 
était soudainement représentée par eux et l’ignorance par l’instituteur. » (id. 
nous soulignons). 



	 23 

« narcissisme monolingue » 1 , n’a rien à envier à son miroir 
germanique, l’idéologie ethniste que Jahn a figée au moment de 
l’aventure napoléonienne. Das deutsche Volkstum (1810) cristallise la 
conception de l’identité ethniste, fatalement exclusive et meurtrière. 
Pour Jahn en effet :  
 

La langue qui détermine le Volkstum [« peupléité »], la force qui 
maintient l’unité du peuple, exige que les individus qui composent ce 
peuple et eux seulement se soumettent à des institutions politiques 
communes et reçoivent une éducation en conséquence. La langue est à ce 
point déterminante et liée à l’existence d’une nation, qu’elle est d’abord 
censée prouver que des individus dont le Volkstum est différent ne 
peuvent pas vivre ensemble. Elle devient en ce sens le principe d’une 
exclusion. Elle décide des droits et des devoirs. Elle se métamorphose en 
critère d’un partage ethnique dont la traduction politique prend 
nécessairement les formes d’une extrême violence.2 

 
Tout s’inverse alors, et ce qui était guidé, de Leibniz à Herder, par la 
recherche de la paix, de l’équilibre entre nations par le respect de 
chaque langue qu’Humboldt à même date souhaite identifier dans sa 
singularité, devient un ferment d’hostilité, de domination. Pour 
résumer, tout ce qui montre étrangeté linguistique, selon cette 
doctrine, est immanquablement rejeté de la sphère scientifique, de 
celle de la dissémination par l’école, de l’ensemble des lieux de 
pouvoir, de toute légitimité officielle ou publique, de toute dignité 
sociale ou morale.  
 

 
2.  Le senhal dans l’École européenne 

 
On connait le beau livre d’Andrée Tabouret Keller : Le bilinguisme en 
procès 1840-19403. Ce livre enquête sur les racines de l’idéologie qui 
combat toute autre forme de langue auprès de la langue nationale de 

																																																													
1 J. Starobinski, « L'écrivain romand. Un décalage fécond » in Un monde au 
présent, NRF, 1955, n°27, p. 455 et ici extrait de La beauté du monde. La 
littérature et les arts, Gallimard, 2016, p. 1000. 
2 Caussat P., Adamski D., Crépon M., La langue, source de nation, 1996, p. 43. 
3 Limoges, Lambert-Lucas, 2011.  



	 24 

trois empires : britannique, prussien, français, en ce siècle industriel 
de construction des nationalismes européens. Toute déviance est 
traquée sur le périmètre scolaire, et cela dépasse les trois empires en 
question : ainsi trouvera-t-on des comportements coercitifs semblables 
dans l’école suédoise à l’endroit des populations de Laponie1, et dans 
l’Italie fasciste à l’encontre des dialectophones, pourtant très 
majoritaires dans la Péninsule.  
 
2.  1.  L’École : milieu hostile au milieu social  
 
L’école républicaine n’a jamais imposé - ni dénoncé du reste - de 
manière systématique et globale l’usage coercitif de l’interdiction 
d’utiliser une autre langue que le français en son sein. Cependant, 
l’onde des raisonnements idéologiques que l’on a pu à grands traits 
rappeler précédemment n’a pas été sans laisser des traces dans les 
comportements et les usages des pédagogues de l’époque2.  
																																																													
1 Eilis Quinn, journaliste canadienne spécialiste de la zone arctique rappelle que 
« Les politiques coloniales de la Suède, de la Finlande, de la Norvège et de la 
Russie englobaient souvent le système éducatif et les instances religieuses qui 
faisaient tout pour dissuader et même empêcher les Samis de parler leur langue, 
et pour supprimer la culture samie et assimiler de force les enfants samis à la 
culture dominante. Cela a encore aujourd’hui un impact négatif sur les langues 
et l'éducation samies. (Actuellement, les Samis de Russie ne participent pas au 
projet SaMOS en raison d'obstacles d’ordre politique à la coopération.) De 
nombreuses langues sont parlées sur le territoire des Samis. Mais selon 
l’UNESCO, elles sont toutes en danger d’extinction. Leur classification va de 
« en danger » pour la langue samie du Nord, qui est la langue samie parlée par le 
plus grand nombre de locuteurs, estimés à environ 25.000, à « en situation 
critique » pour le sami de Pite, qui est aujourd’hui éteint en Norvège, mais qui 
aurait encore une trentaine de locuteurs en Suède. » cf. 
https://www.rcinet.ca/regard-sur-arctique-dossiers-speciaux/decoloniser-l-
enseignement-par-une-cooperation-transfrontaliere-le-pari-des-samis/ En fait le 
mouvement pan-scandinave né du « réveil des peuples » romantique répand 
l’idée d’une homogénéité linguistique, et invisibilise toute culture non 
scandinave. Les enfants samis sont arrachés à leur milieu, scolarisés dans des 
écoles où on leur apprend à se déprendre de leur culture et où l’éducation n’est 
donnée, parfois de manière coercitive, qu’en suédois, et ce parfois jusque dans 
les années 1960. 
2 De même que Robert Badinter a pu dire que dans les prisons « l’ombre de la 
guillotine est partout », nous nous risquons à dire que dans les écoles, « l’ombre 



	 25 

 
L’école devient un milieu étanche et hostile à l’environnement 
culturel, social et langagier des élèves. Ne pas parler français dès la 
naissance est un handicap physique et politique : un manuel de 
« méthode directe » est ainsi destiné aux « sourds-muets, aux enfants 
de nos provinces patoisantes, aux jeunes indigènes de nos colonies, 
ainsi qu’aux élèves des classes de français à l’étranger » (Boyer 1905). 
Un extrait de la Correspondance générale de l’inspection primaire de 
1893 1  peut résumer avec quelle puissance farouche est poursuivi 
l’objectif de la construction du monolinguisme français par l’école :  
 

« Le patois est le pire ennemi de l’enseignement du français dans nos 
écoles primaires. La ténacité avec laquelle, dans certains pays, les enfants 
le parlent entre eux dès qu’ils sont libres fait le désespoir de bien des 
maîtres qui cherchent par toutes sortes de moyens à combattre cette 
fâcheuse habitude ». 

 
Telle ancienne normalienne, épouse d’inspecteur d’académie et elle-
même directrice d’école normale départementale n’hésite pas à vibrer 
d’un credo tout laïque devant la toute-puissance des Lumières 
qu’apporte la scolarisation en français : 
 

« Devant la lumière qui gagne irrésistiblement disparaîtront les larves et les 
fantômes, sombres enfants de la nuit, dont la terreur semble enlever à cette 
race [les Bretons] toute joie de vivre. C’est l’école primaire qui libèrera ce 
peuple attardé aux rêves d’un autre âge. »  

 
Nous souhaitons rappeler que les Instructions Officielles furent les 
mêmes de 1923 à 1972 – de la IIIe République triomphante à la Ve – 
en ce qui concerne l’idéologie de l’apprentissage de la langue 
française2. Ce texte officiel reprend l’idéologie de la verticalité des 
																																																																																																																																																																																														
du senhal fut partout. » 
1 Cité par P. Escudé dans « Histoire de l’éducation, imposition du français, 
résistance et emploi des langues régionales en milieu scolaire », Histoire sociale 
des langues de France, G. Kremnitz et H. Boyer éditeurs, Rennes, Presses 
Universitaires de Rennes, 2013, 339-352. 
2  Cf. P. Escudé, « Quelles orientations de politique des langues ? Regards 
historiques et textes officiels » Deuxième partie de l’ouvrage collectif Les 
langues au cœur de l’éducation. Textes officiels, méthodes, propositions, sous la 



	 26 

langues – faisant de la langue française une langue tellement 
supérieure aux autres qu’elle les masque toutes – et conditionne un 
comportement pédagogique qui va devenir une normalité, légitimé, 
sublimé pourrions-nous même dire, par ses enjeux patriotiques :  
 

« Nul n'ignore les difficultés que rencontre l'instituteur dans l'enseignement 
de la langue française. Lorsque les enfants lui sont confiés, leur vocabulaire 
est pauvre et il appartient plus souvent à l'argot du quartier, au patois du 
village, au dialecte de la province, qu'à la langue de Racine ou de Voltaire. 
Le maître doit se proposer pour but d'amener ces enfants à exprimer leurs 
pensées et leurs sentiments, de vive voix ou par écrit, en un langage 
correct. Enrichir leur vocabulaire, habituer les élèves à choisir exactement 
et à prononcer distinctement le mot propre, puis les amener peu à peu à 
grouper logiquement leurs pensées et leurs expressions, voilà un 
programme qui, en dépit de sa modestie, n'est pas de réalisation facile. Nos 
instituteurs affronteront, pour le remplir, tous les obstacles car ils sentent 
bien que donner l'enseignement du français, ce n'est pas seulement 
travailler au maintien et à l'expansion d'une belle langue et d'une belle 
littérature, c'est fortifier l'unité nationale ». 1 

 
On remarquera la progression géographico-linguistique qui va a) du 
quartier et de l’argot au b) village et au patois jusqu’à c) la province et 
le dialecte pour enfin s’épanouir d) à la langue de Racine ou de 
Voltaire, langue française et vraie patrie, qui concilie grande 
littérature d’Ancien Régime à la philosophie des Lumières, source 
idéologique de la République. On voit ici clairement que le français, 
seule langue définie comme telle, est unique également à posséder une 
belle littérature – un pouvoir poétique2– et permettre de définir une 
																																																																																																																																																																																														
direction de Daniel Coste, Editions Modulaires Européennes, collection 
Sciences du Langage, 2013, 45-81. 
1 Texte cité et commenté in P. Escudé, « Ce que disent « les langues vivantes 
régionales » de France », Langues et discriminations », Les Cahiers de la LCD, 
n° 7, juin 2018, Paris, L'Harmattan, 67-94.  
2 A-t-on assez rappelé que le patois, même couronné par un prix Nobel de 
littérature, ne peut prétendre à créer de la littérature ? « Mireille souffre d’un 
vice radical […]. Ce que je crois fermement, c’est que la grande poésie est 
défendue à ces idiomes imparfaits ou dégénérés qu’on appelle avec grande 
raison des patois ». J.-M. Guardia, Revue de l’instruction publique du 29 
décembre 1859. Langue régionale égale œuvre régionale. Seules les œuvres en 
langue nationale accèdent à l’universalité. Ce sera encore l’avis de Gaston Paris 



	 27 

forte unité nationale – pouvoir politique.  
 
2. 2. Quatre exemples de senhal 
 
On donnera ici quatre exemples de senhal. Si nombre de pédagogues 
s’opposent fermement à la pratique « antipédagogique » de la 
coercition, d’autres l’utilisent et étendent la pratique de délation et de 
répression linguistique jusqu’au début des années 1960 en France.  
 

« Il y a avait une ardoise qui circulait pendant les récréations, que l’on 
mettait sur le dos de chaque copain qui parlait en occitan. Et le soir tous 
ceux qui avaient leur prénom inscrit sur l’ardoise restaient pour conjuguer 
le verbe ‘Je ne parlerai pas patois dans la cour’ ».1  

 
A cette anecdote 1) rapportée par une institutrice, qui devint la 
première institutrice de classe bilingue français-occitan de l’académie 
de Toulouse (école Rochegude, avenue Frédéric Mistral à Albi, 1989), 
nous rajoutons l’anecdote 2), de seconde main, mais rapportée par un 
collègue instituteur dans les Pyrénées. Nous laissons cette anecdote 
dans la langue où elle nous a été rapportée : 
 

« Aqueth director que l’aví encontrat au parat d'ua remesa deus prèmis deu 
concors d’escritura deu Conselh Generau de las Hautas-Pirenèas. L’òmi 
qu’èra estat regent e director d’escòla. No’n sèi mes lo nom. Que deu aver 
uns 85-90 ans adara. Que nse condè de que quan èra petit lo regent, a cada 
còp qui parlavan occitan, que’us mandava tath canton de la classa, que’us 
hasè hicar de nolhs sus un cabelh de milhòc. D’aqueth temps los mainats 
qu’èran tostemps en pantelons corts. Lo cabèlh que’us se plantava dens la 
carn e que demoravan atau dinc a ua òra de temps. Alavetz, desempuish, a 

																																																																																																																																																																																														
en 1896 : « En regard des œuvres universelles [de Dante et de Goethe], l’œuvre 
de Mistral gardera toujours un certain caractère qu’on peut appeler régional […] 
On ne peut contester que la création d’une langue littéraire élevée ait rencontré 
là des obstacles que toute l’habileté du monde n’a pu entièrement surmonter : 
trop de mots ont gardé l’odeur de la boue et même du fumier où ils avaient vécu, 
et la répandent autour d’eux quand on les emploie. », Penseurs et poètes, James 
Darmesteter. Frédéric Mistral. Sully Prudhomme. A lexandre Bida. Ernest 
Renan. A lbert Sorel. Paris, Calmann Lévy, p. 161.  
1 Citée in S. Charles, G. Mercadier et M. Fauré, Chercheurs d’oc, Toulouse, 
CRDP Midi-Pyrénées, 2004. 



	 28 

tot còp qui parlava gascon (e qui parla s’ei tostemps en vita…) que’u se 
desvelhava era nhacadura aus nolhs, era dolor, era sofrença. E totun, coma 
l’occitan èra la sua lenga de popa n’a james estancat ni de parlar d’escríver 
aquera lenga. Au prètz de la sofrença devuda a la tortura aquera ».1 

 
L’anecdote 3) est de première main. Elle m’est narrée par un ami qui 
fut mon professeur de géographie, maître de conférences à l’université 
de Toulouse, Gabriel Weissberg. Fils d’un légionnaire d’origine 
allemande et d’une mère vietnamienne, Gabriel, sa fratrie et leur mère 
viennent en France en avril 1956 à la suite du retrait de la France du 
Sud-Viet-Nam et sont réfugiés au camp fermé de Bias, dans le Lot-et-
Garonne 2 . L’instituteur qui vient depuis la ville faire la classe 
quotidienne aux enfants interdit ces derniers de parler viet dans la cour 
de récréation : celui qui est surpris à ne pas parler français doit porter 
le poids durant tout le temps de liberté. L’anecdote date de l’année 
1960. Double peine pour l’enfant, puisque la charge de l’objet servant 
au lancer de poids ne permet pas de courir, et doit mobiliser les deux 
mains.  
																																																													
1 « J’avais rencontré ce directeur à l’occasion d’une remise de prix organisée par 
le Conseil Général des Hautes-Pyrénées. Cet homme avait été instituteur puis 
directeur d’école. Je ne me souviens plus de son nom. Il doit avoir aujourd’hui 
entre 85 et 90 ans. Il nous raconta que quand il était petit, à chaque fois qu’il 
parlait occitan, son instituteur le mettait dans un coin de la classe et lui imposait 
de se mettre à genoux sur un épi de maïs. A ce moment-là, les enfants étaient 
toujours en pantalons courts. L’épi de maïs se plantait dans la chair et les gamins 
devaient rester comme ça pendant des heures. Et depuis lors, à chaque fois que 
le bonhomme parlait gascon (et il le parle, s’il est encore en vie…) la blessure 
faite aux genoux, la douleur, la souffrance, se réveille. Et cependant, comme 
l’occitan était sa langue maternelle, il n’a jamais cessé de parler ou d’écrire en 
cette langue. Au prix de la souffrance dont elle fut la cause. » Anecdote 
rapportée par Jean-Louis Lavit, Conseiller pédagogique d’occitan pour le 
département des Hautes-Pyrénées. L’homme en question a dû naître autour des 
années 1935.   
2 A la suite de la bataille de Diên Biên Phu et des accords de Genève de 1954, 
l'État français prend en charge les épouses vietnamiennes de soldats français, 
leurs enfants métis et tous les Vietnamiens et Eurasiens engagés dans l'armée 
française, qui fuyaient la guerre et la victoire du Viêt-Minh. Ce sont 1160 
réfugiés dont 740 enfants qui sont accueillis dans le camp de transit de Bias. En 
janvier 1963, le camp de transit et de reclassement de Bias hébergera des 
familles d'anciens harkis, réfugiés après les Accords d'Evian. 



	 29 

 
Voici enfin une quatrième anecdote ; celle-ci est rapportée de ses 
propres souvenirs d’écolier par l’écrivain sicilien Andrea Camilleri 
dans un ouvrage de dialogue avec le linguiste Tullio De Mauro en 
2013. De Mauro et Camilleri parlent de l’imposition sociale de ne 
parler qu’italien, devenue une règle depuis le début du 20e siècle et 
une obligation coercitive dans les collèges sous le régime fasciste de 
Mussolini :  
 

« Anche lì ti imponevano di parlare italiano, ma con una sottile raffinatezza 
sadica: l’àccipe. L’àccipe era un pezzato di legno scolpito che dovevi 
passare al compagno appena lo sentivi dire una parola in dialetto. Si 
cominciava alla mattina, e passava di mano in mano, chi lo riceveva 
doveva passarlo a qualcun alotro non appena diceva una parola in dialetto. 
La sera, in camerata, prima di andare a letto, il prefetto domandava: « Chi 
ha l’àccipe ? ». E chi ce l’aveva doveva restare un’ora, un’ora e mezza, in 
piedi, mentre gli altri andavano a dormire ».1 

 
2. 3.  Un essai d’analyse 
 
Il est bien téméraire d’analyser le phénomène du senhal à partir de 
seulement quatre anecdotes. D’autant que les témoignages oraux, s’ils 
sont légion sur le fait qu’on blâmait ou brimait les petits locuteurs de 
langues autre que la langue nationale, n’évoquent pas le senhal pour 
une pratique subie personnellement. L’onde psychologique et 
symbolique du senhal semble être décidément plus importante que sa 
pratique : mais là est sans doute sa réussite, d’instiller une autorité 
symbolique sur des jeunes consciences. 
  
																																																													
1 « Et là aussi, on nous imposait de parler en italien, mais avec un subtil 
raffinement sadique : l’àccipe. L’àccipe était un petit bout de bois sculpté que 
l’on devait se passer entre copains à peine entendions-nous l’un d’entre nous 
parler patois. On commençait dès le matin, et ça passait de main en main, celui 
qui le recevait devait le passer au premier copain qui disait un mot en patois. Le 
soir, dans la chambrée, avant d’aller se coucher, le préfet demandait : « Qui a 
l’àccipe ? » Et celui qui l’avait devait rester une heure, une heure et demie, 
debout, pendant que les autres pouvaient aller se coucher. », trad. P. Escudé, 
Tullio De Mauro & Andrea Camilleri, La Langue bat où la dent fait mal, 
Limoges, lambert-Lucas, 2017, p. 86. 



	 30 

On voit dans un premier temps que le senhal n’est pas une invention 
française, mais elle dépasse les frontières et partage des régimes 
politiques a priori distincts – république française et fascisme italien. 
Le senhal appartient à une idéologie linguistique qui s’applique à 
toute langue – territoriale ou extraterritoriale avec le cas du viet – en 
contact de la sphère de langue française. Dans un second temps, on 
remarque que les personnes pouvant parler de leur expérience du 
senhal l’ont intégrée et dépassée. Pour les trois premières anecdotes, 
les enfants stigmatisés sont devenus qui institutrice, qui directeur 
d’école, qui professeur en classes préparatoires et à l’université ; quant 
au quatrième, on ne présente plus Andrea Camilleri, véritable 
monument de la littérature italienne contemporaine. C’est-à-dire qu’il 
semble y avoir intégration du lieu de stigmatisation ; il n’y a pas eu 
rejet de l’École ou du savoir, mais appropriation. Enfin, le rapport de 
ces quatre enfants à la stigmatisation linguistique s’est retroussé en 
défense et illustration de la langue stigmatisée. L’enfant de l’anecdote 
1) a été la première institutrice bilingue de l’académie de Toulouse ; 
l’enfant de l’anecdote 2) intervient lors des prix scolaires de langue 
occitane dans le département des Hautes-Pyrénées ; l’enfant de 
l’anecdote 3) cultive son trilinguisme (français, allemand, viet) ; 
l’enfant le l’anecdote 4) devient l’un des plus hauts référents d’une 
langue italienne en contact permanent avec « le dialecte de Vigata », 
ville imaginaire de Sicile qui est le lieu des enquêtes du commissaire 
Montalbano.  
 
Nous pourrons donc remarquer la capacité de résilience de ces quatre 
petites victimes du senhal et leur paradoxale intégration dans l’univers 
de la langue qui leur a été interdite1. Par ironie du sort – mais n’est-ce 
pas également une ruse de la représentation – l’un d‘entre eux, Andrea 
Camilleri compte par le menu la stratégie qui fut la sienne de 
préserver le groupe de la stigmatisation. Nous donnons ce passage 
dans notre traduction :  
 

« Alors, je commençai à étudier une subtile stratégie dont je me souviens 

																																																													
1 Pour la petite histoire, Gabriel Weissberg rapporte que la « résilience a eu lieu 
assez tôt » (sic), le poids finissant dans le trou d’un des cabinets à la turque du 
camp de Bias.  



	 31 

parfaitement : elle consistait à recevoir l’àccipe sur les sept heures du soir, 
quand venait l’heure d’aller souper. J’étudiais le dictionnaire d’italien – 
voici pourquoi je dis que l’étude de l’italien m’a été utile – et je cherchais 
un mot qui ressemblait beaucoup à un mot en patois. « Giara 1 » par 
exemple (je disais alors giarra, et je prononçais le mot en patois avec deux r 
au lieu d’un seul en italien), et aussitôt on me disait « À toi l’àccipe ! », et 
moi je le prenais. Le soir, le préfet me demandait quel mot j’avais dit et je 
répondais « giara ». Mais je rajoutais aussitôt : « Regardez dans le 
dictionnaire ! » Le mot y était, l’àccipe était neutralisé, et je m’en allais 
tranquillement au lit. Tant et si bien que jamais plus on ne me passa 
l’àccipe. C’est ainsi que l’étude des mots italiens me fut extrêmement 
bénéfique ».2 

 
La capacité à être plus fort que la stigmatisation – capacité de 
résilience, donc – a permis de « neutraliser », nous reprenons le mot 
d’A. Camilleri, la toxicité de l’àccipe. En revanche, ce qui n’aura été 
dit que par le personnage de l’anecdote 2) est, au-delà de la résilience, 
la mémoire physique de la « nhacadura aus nolhs, era dolor, era 
sofrença […] era tortura. » 
 
Nous noterons que seules les personnes en capacité de surpasser le 
traumatisme peuvent s’en libérer en en parlant, et au-delà sans doute 
en l’écrivant. C’est le cas de bien des auteurs que le lecteur connait et 
qui, à partir des années 1972, décrivent leur expérience scolaire de 
petit patoisant à l’École de la IIIe République - Claude Duneton3, 
Pierre Jakez Hélias4, Yvon Bourdet5. Ces deux derniers décrivent la 
vache ou le senhal dans les mêmes termes qu’Andrea Camilleri6. Les 
																																																													
1 La jarre.  
2 Op. cit., p. 86-87. 
3 Parler croquant, Stock, 1973, notamment p. 9-12. 
4 Le Cheval d’orgueil, Plon collection Terre Humaine, 1975, p. 209-286 et 
notamment pour la vache, p. 235-238. 
5 L’Éloge du patois ou l’itinéraire d’un occitan, Galilée, 1977, notamment p. 13-
18 pour le senhal. 
6 Y. Bourdet : « Pour répondre à son opération de « francisation » de la cour, 
notre jeune maître zélé avait adopté le système du « signe » ou « signal » : au 
début de la récréation, il confia le « signe » (je ne me souviens plus de quel objet 
il s’agissait, un petit caillou ou un bout de bois) à un élève qui devait s’en 
débarrasser au détriment de qui prononçait un mot patois ; naturellement, ce 
dernier tendait aussitôt l’oreille pour s’en défaire car le dernier possesseur de 



	 32 

trois auteurs ont des trajets de bonification scolaire1. Un dernier auteur 
mérite d’être cité, il s’agit de Paul Rivenc, l’un des inventeurs du FLE 
et co-auteur de la gigantesque somme du Français Fondamental à la 
fin des années 50 et au début des années 60. Issu d’une famille de 
paysans ouvriers de la région de Carmaux, né en 1925, Rivenc est 
entré dans le langage avec l’occitan de sa famille et de son milieu 
social, mais également d’un maître aimé, Marius Valère, qui restera 
un modèle pour lui2. Élève doué, il entre à l’ENS de Saint-Cloud à la 
fin de la guerre. Il raconte son premier contact avec le professeur de 
français de la prestigieuse école :  
 

« Dès mon arrivée à l’ENS mon professeur de français m’a déclaré : ‘Je ne 
sais pas d’où vous venez, mais il faudra perdre au plus vite cet accent 
étranger’. Cependant, au fond de moi-même non seulement « mon 
accent étranger » n’était pas mort : à mon insu la personnalité qu’avait 

																																																																																																																																																																																														
l’objet, la récréation finie, était punie. » op. cit. p. 17. P.-J. Hélias : « A propos 
de symbole, la vache est souvent symbolisée par un objet matériel, n’importe 
quoi : un galet de mer, un morceau de bois ou d’ardoise que le coupable (!) doit 
porter en pendentif autour du cou au bout d’une ficelle ; un sabot cassé, un os 
d’animal, un boulon que le maître d’école remet au premier petit bretonnant qui 
lui offense ses oreilles de fonctionnaire avec son jargon de truandaille. Le 
détenteur de la vache n’a de cesse qu’il n’ait surpris un de ses camarades en 
train de parler breton pour lui refiler l’objet. Le second vachard, à son tour, se 
démène de son mieux pour se débarrasser du gage entre les mains d’un troisième 
et ainsi de suite jusqu’au soir, le dernier détenteur écopant de la punition. », op. 
cit. p. 236. 
1 « Tout premier de la classe que je sois » dit de lui-même P.-J. Hélias, op cit. p. 
235 ; Yvon Bourdet devient un sociologue marxiste autogestionnaire ; Claude 
Duneton, professeur d’anglais, traducteur, historien du langage et chroniqueur 
au Figaro.  
2 « Moqué par la plupart de ses collègues rigides et étriqués, il nous fit découvrir 
par la pratique la musique, la danse, la poésie, le théâtre, la coopérative scolaire 
et redécouvrir notre langue d’oc qu’il écrivait avec talent et avec un humour 
qu’il savait faire partager. Je lui dois ma passion d’enseigner, de faire apprendre 
et de former par des chemins nouveaux, à tracer hors des voies officielles, et de 
m’avoir fait découvrir que la lenga nòstra savait aussi exprimer la beauté. 
Quatre-vingts ans plus tard, il est toujours à mes côtés. » Paul Rivenc, « Mes 
racines », postface du livre Mineur de fond à Carmaux, La vie de Fernand 
Frayssinet, Portet-sur-Garonne, Editions Empreinte, 2015.  



	 33 

forgée mon enfance occitane était bien vivante ».1 
 
Dans ce dernier cas, le comportement de quasi-résilience de Paul 
Rivenc, et sans doute une explication de son tempérament tout à la 
fois généreux et explosif, proviennent d’une tension jamais assoupie 
entre la langue maternelle et la langue nationale, toutes deux 
constitutives. Cette tension est rappelée par l’anecdote finale que 
voici, rapportée par l’un des commentateurs d’une anthologie de 
textes parue récemment en l’honneur du chercheur et didacticien qu’il 
fut : 
 

« La dimension orale du corpus se trouve beaucoup plus soulignée, avec ce 
que pouvait avoir de surprenant, pour l’équipe même des années 50, 
certaines caractéristiques de cette matière sonore et ce qu’elles révélaient 
de la nature des échanges communicationnels, ‘Toutes choses qui nous sont 
devenues familières, mais que nous découvrions avec effarement et 
suspicion’. Et comment oublier ce rappel émouvant d’enregistrements 
privés, familiaux, avec sa mère dans le Tarn : ‘notre complicité nous faisait 
passer sans cesse du français à l’occitan, au sein d’une même ‘phrase’, au 
gré de ce que nous avions à nous dire de si intime que nous ne pouvions 
nous l’exprimer qu’en occitan’. Stupeur des linguistes ! et même de 
Gougenheim et de Sauvageot, l’un et l’autre pourtant curieux de l’oralité et 
du français parlé. La sagesse méthodologique l’avait bien sûr emporté : 
‘nous avions convenu de limiter nos enquêtes à des régions où le français 
n’était pas en contact avec des ‘langues régionales’’ ».2 

 
3. Les stigmates à l’intérieur du système 

 
Invisibiliser ainsi la réalité historique française, laver les enfants 
entrant à l’École de tout élément d’impureté vis-à-vis de ce qui y est 
attendu, ne peut que dresser une muraille, symbolique, imaginaire 
comme bien réelle entre l’en dehors et le dedans du système scolaire.  
 
Il nous semble que cette dichotomie constitutive est la cause de deux 
réalités actuelles que les enquêtes internationales pointent 
régulièrement : les mauvais scores en apprentissage de langue 
																																																													
1 Id.  
2 Daniel Coste, « Français Fondamental et enquêtes sur corpus oraux », in Paul 
Rivenc, Limoges, Lambert-Lucas, 2021. 



	 34 

étrangère (première étude européenne sur les compétences en langues 
de 2011, rapport national de 2018) ; les mauvais scores en littératie 
(PIRLS 2016). 
  
3.1. « Une structure mentale parallèle » 
 
Le sociologue Yvon Bourdet fait la description de cette séparation 
binaire telle qu’il l’a connue à la toute fin de la 3e République : 

« A l’âge de cinq ans, j’ai été brusquement transplanté – huit heures par 
jour – dans une école de la République française, en laquelle ma langue 
maternelle (la seule dont j’eusse l’usage) non seulement ne se parlait pas 
mais était interdite. […] L’école primaire se mit donc à produire en moi 
une structure mentale parallèle. Le cloisonnement était parfaitement 
étanche. […] Le système français fonctionnait en autarcie, non seulement 
sans rien emprunter, mais en dévalorisant tout l’environnement. Dès lors, 
l’apprentissage de l’école ne saurait être comparé, adéquatement, à une 
greffe qui utilise la sève vivace du pied pour l’amélioration des fruits ; il ne 
s’agissait pas tant de modifier le donné primitif (pour le fertiliser) que de 
recommencer à partir de zéro un autre mode de parler, de penser, mais 
aussi de sentir et d’imaginer par la médiation de la lecture à l’écriture ».1 

 
Cette exclusion, officiellement instruite – du moins de 1923 à 1972 
par les textes scolaires encadrant « la langue française » - est décrite 
pareillement par Paul Rivenc :  
 

« Pendant toute ma jeunesse et ma maturité, les concours, l’ENS de Saint 
Cloud, les voyages à l’étranger, les recherches universitaires m’ont fait 
entrer dans le monde moderne, vécu, senti et exprimé exclusivement en 
français. »2 

 
Le monde de l’enfant, son premier univers – familial, territorial – est 
« étranger » au seul et véritable univers, celui de la structure d’État 
qu’est l’École. Paul Rivenc explicite, par l’analogie de deux cultures 
nouvelles avec lesquelles il entre en contact, ce qui ressort de ce que 
nous pourrions appeler « ruse camillerienne » : se jouer de la 
contrainte pour inventer des comportements libres de construction 
autonome. De même qu’Hélias devient ethnologue de sa propre 
																																																													
1 Yvon Bourdet, op. cit. p. 13-14. 
2 Paul Rivenc, op. cit.  



	 35 

communauté en pays Bigouden, Dourdet, sociologue de l’autogestion, 
Camilleri, écrivain réputé jouant des deux registres linguistiques 
longtemps mis en opposition, Rivenc, didacticien des langues et 
inventeur du FLE, articule quant à lui la dichotomie première 
(français/occitan) en la projetant plus loin, s’en libérant en la rejetant 
sur deux autres langues (anglais/espagnol) symbolisant les deux pôles 
d’opposition première : 
  

« […] je ne pus jamais apprendre un mot d’anglais, en dépit de mes efforts 
et de l’aide d’un camarade angliciste. J’éprouvais un insurmontable refus : 
celui d’entrer dans un monde qui n’était pas et ne pourrait jamais être le 
mien, et par conséquent le sentiment très vif que je ne serais plus moi-
même en tentant de parler et d’adopter les gestes et les comportements 
qu’exigeaient cette langue et cette culture. A l’opposé, mon premier long 
séjour d’étudiant en Espagne dans les années 1947/48 fut une révélation 
fulgurante : là, j’étais vraiment chez moi. J’ai tout de suite aimé ce pays, 
ces paysages, ces gens, ces regards, ces gestes, cette fraternité simple et 
vraie, immédiate ».1 

 
Dans ce dernier cas, l’étanchéité n’a pas opposé de mur 
infranchissable à l’élève. Pour combien d’autres élèves cela n’a-t-il 
pas été possible ?  
 
3. 2.  « L’élève français,  ce cancre en langues étrangères 2»  
 
La construction de l’École en étanchéité de la vie sociale des élèves et 
des familles a été un principe fondateur délibéré. Nous notons que, 
même si les causes qui ont motivé ce principe se sont émoussées – 
faire « entrer en France » tous les enfants du territoire ; les amener à la 
maîtrise du français de l’École et à adhérer à un comportement 
laïque -, les conséquences de ce principe restent patentes, et les 
moyens d’y mener toujours présentes, comme des réflexes 
conditionnés. Dans un premier temps, nous lisons ces réflexes et ces 
																																																													
1 Paul Rivenc, op. cit.  
2 Nous reprenons le titre de l’article analysant dans le quotidien Le Monde les 
résultats de l’étude européenne sur les compétences en langues (2011) dont les 
résultats sont rendus publics en 2012 : 
https://www.lemonde.fr/education/article/2012/07/22/l-eleve-francais-ce-cancre-
en-langues-etrangeres_1736714_1473685.html 



	 36 

conséquences sur les compétences des élèves français en langues 
étrangères.  
 
Les premiers mots du rapport demandé en 2018 par le Premier 
ministre sur l’apprentissage des langues et nommé Propositions pour 
une meilleure maîtrise des langues vivantes établissent un constat 
intégré par tous, décideurs institutionnels des politiques scolaires et 
opinion publique ayant été instruite par l’École : « La France arrive 
bien au dernier rang des pays européens quant à la maîtrise des 
langues étrangères enseignées à l’École, que ce soit en première ou en 
deuxième langue »1. Le rapport français s’appuie sur des enquêtes 
internationales ou européennes, et notamment sur la première étude 
européenne sur les compétences en langues2.  Selon cette enquête, les 
élèves français de 14 ans sont les derniers dans les compétences 
évaluées en LV1 (qui est partout l’anglais sur les 15 pays européens 
analysés – sauf au Royaume-Uni où la première langue est le 
français). Une lecture a pu être donnée en son temps de ce rapport 
ministériel. Ce dernier se sert des résultats de l’enquête européenne 
pour ne pas voir les racines de ces désastreux résultats, et confirmer 
une politique du monolinguisme sans ne rien changer des pratiques de 
formation et d’enseignement. L’idéologie de l’étanchéité 
méthodologique et de la représentation verticale des langues est ainsi 
aveuglément réaffirmée3.  
 
Deux éléments nous semblent importants à pointer. Le premier est le 
rapport entre langue nationale et langue « étrangère » : l’incidence 
linguistique et sociolinguistique sur l’acte d’apprendre. Les trois pays 
ayant les meilleurs scores en LV1 (anglais) sont (en partant du plus 
haut) la Suède, Malte, et la Hollande 4. Ces trois pays ont des liens 
																																																													
1  
http://cache.media.education.gouv.fr/file/Racine/33/4/propositions_meilleure_m
aitrise_langues_vivantes_998334.pdf, p. 3. 
2  http://universal-pedagogia.com/images/DEPP-NI-2012-11-competences-
eleves-langues-etrangeres-survey-lang-2011_218405.pdf 
3 Sur le site de l’ADEB, Association pour le Développement de l’Enseignement 
Bi-plurilingue : http://www.adeb-asso.org/du-glyphosate-dans-le-champ-
scolaire/  
4 Claude Truchot, entre autres, a écrit d’édifiantes choses sur la Suède : petit 



	 37 

linguistiques et historiques étroits et privilégiés avec la langue 
anglaise. Les trois pays ayant les scores les moins bons en LV1 sont 
(en partant du plus bas) : le Royaume-Uni (avec le français), la France 
et l’Espagne (avec l’anglais). Au-delà d’un écart entre famille de 
langues (germanique / romane), peut-on ici voir la conséquence 
sociale d’une construction mentale de longue durée bâtie par l’École 
de ces trois nations faisant de la langue de chacun de ces anciens 
empires la plus universelle, la plus incontournable ? Si les locuteurs 
d’une langue savent que leur langue est universelle, à quoi servira-t-il 
d’en apprendre une plus petite ? C’est ce que nous observons pour les 
scores en LV2. Les élèves suédois, réputés les meilleurs en anglais 
LV1 sont … les derniers en LV2 (espagnol), considérée comme 
« hardly useful ». L’espagnol ne servant à rien, quelle motivation pour 
l’apprendre ? En revanche, les élèves français sont bien meilleurs dans 
leur LV2 que les Suédois (espagnol), pourtant réputés les meilleurs en 
LV1 : non seulement les Français ne sont pas mauvais en langue – 
puisqu’ils sont meilleurs que « les meilleurs » -, mais cela confirme le 
rapport d’intérêt linguistique et affectif entre langues 1 . Casser 
l’étanchéité culturelle et linguistique permet de mieux réussir.  
 
																																																																																																																																																																																														
pays (10 millions d’habitants), n’ayant pas ou plus d’ambition universaliste, et 
qui dès les années 60 passe pour la communication professionnelle et externe de 
ses ressortissants à un bilinguisme suédois-anglais. Volvo est la première 
entreprise nationale qui passe « en interne » à une langue « étrangère », ABBA 
est le premier groupe qui gagne l’Eurovision en chantant dans une langue non-
nationale. Fascinant modèle politique pour La Boétie et son Discours de la 
servitude volontaire ! Au-delà de cela, le suédois est une langue du groupe 
scandinave, appartenant au groupe linguistique des langues germaniques, et très 
proche de l’anglais. C’est un peu comme si on trouvait remarquable qu’un 
Catalan parle bien castillan, qu’un Occitan parle bien français. Pays-Bas ? Un 
peu la même chose, à peine plus tard, avec une intrication capitalistique forte 
avec le Royaume-Uni (Shell, Royal Dutch Pétroleum, était classée en 2013 2nde 
société mondiale en chiffre d’affaire). Par ailleurs, une aversion historique pour 
le français, qui se reconnaitra lorsque nous parlerons de la LV2. Malte ? 450 000 
habitants, confetti de l’Empire britannique de 1815 à 1964. Ne manque plus que 
Gibraltar aux pays européens pour nous faire perdre une nouvelle place. 
1  De la même manière, les Polonais ont les plus mauvais scores en LV2 
(allemand) – les Suédois étant les seconds plus mauvais. Faut-il rappeler le 
statut de l’allemand dans l’histoire moderne de la Pologne ? 



	 38 

Le second élément que nous souhaiterions pointer est d’ordre 
didactique. Toujours selon l’étude de 2011, la France est l’un des 
15 pays étudiés où l’on travaille le moins avec la didactique 
intégrative – apprendre une discipline scolaire dans une autre 
langue de scolarisation, faisant de la langue d’apprentissage non 
pas un objet culturel ou grammatical mais un sujet, un vecteur 
d’apprentissage - : 
 
« Educational systems in which fewest schools offer CLIL (fewer than 
10% of the schools) are France, Greece and Croatia. »1 Et par ailleurs, la 
France est des 15 pays celui où les enseignants sont le plus hyper-
spécialisés : « France has relativety the largest number of teachers 
completely specialized in the first TL [Teaching Language] (87%). For 
second TL the Netherlands has 72% and France 69% of teachers who teach 
only the TL. » 2  

 
Le professeur de langue, à l’instar du professeur d’autres disciplines, 
est spécialiste de son unique discipline : cette spécialisation, qui est un 
bien en soi, se retourne en handicap lorsqu’il s’agit de faire entrer les 
élèves dans la dimension heuristique du savoir. Apprendre une langue 
étrangère se fait finalement comme on a appris le français, des 
générations auparavant : en le déliant de toute réalité sociale, 
affective, linguistique, culturelle, usuelle, avec le monde des élèves tel 
qu’il existe.  
 
3. 3. Faiblesses en lecture compréhension en langue 
nationale : enquête sur la littératie 
 
Un dernier stigmate de l’idéologie verticale et étanche qui a été à 
l’origine du système scolaire massifié construit lors de l’instauration 
de la IIIe République nous semble être rendu visible par les résultats 
d’une enquête quadriennale à laquelle se prête depuis 2001 
l’Éducation nationale. Les derniers résultats de cette enquête (2016) 
ont été analysés par le ministère en 20173. L’enquête internationale 
																																																													
1 Etude SurveyLang 2012, § 4.4.1.1, p. 57. 
2 Id. p. 65.  
3 La note d’information (17.24) du programme PIRLS 2016 est rendue publique 
en décembre 2017, et se trouve à la page https://www.education.gouv.fr/pirls-



	 39 

PIRLS est un « Programme International de Recherche sur la 
Littératie Scolaire » traitant, sur une quarantaine de pays dans le 
monde dont 24 dans l’Union européenne, la capacité de lire et de 
produire du sens pour des élèves étant rentrés depuis 4 ans dans cette 
compétence (soit des élèves de CM1 en France). Le terme de littératie 
est relativement, pour ne pas dire totalement, étranger au lexique 
ministériel ou professionnel. Cependant, et selon le programme 
PIRLS lui-même, il signifie deux choses a) l’ensemble des textes 
écrits ayant un rapport d’intérêt social ou personnel avec celui qui les 
lit ; b) la capacité de donner du sens à ce qui est lu. Dans un premier 
sens donc la littératie excède la seule littérature – qui en est certes la 
pointe esthétique la plus fine. Dans un second sens, la littératie 
s’oppose à l’illettrisme – qui touche 10% de la population scolaire des 
12 millions d’élèves inscrits dans le système scolaire national. Les 
élèves français se situent 22e sur 24. On tempèrera ce mauvais résultat 
par quelques éléments explicatifs – comme l’âge moyen des élèves de 
CM1 qui est dans le groupe le plus jeune des 24 pays ayant été 
enquêtés1 ; ou la quasi absence de formation des maîtres sur ce point – 
crucial selon l’étude2. Mais la lecture attentive des résultats qu’offre 
PIRLS permet de discerner d’autres critères de compréhension.  
 
Le premier, macrostructural, reste hélas un écart de défiance entre 
l’École et ses acteurs : 61% des parents sont très satisfaits de l’École 
de leurs enfants en Europe contre 43% en France ; 57% des élèves 
ressentent un fort sentiment d’appartenance à leur école en Europe 
contre 43% en France ; 49% des enseignants sont très satisfaits « face 
à leur travail » en Europe contre 26% en France.  
																																																																																																																																																																																														
2016-evaluation-internationale-des-eleves-de-cm1-en-comprehension-de-l-ecrit-
evolution-des-11429 
1 Les petits Français de CM1 appartiennent au groupe d’âge moyen de moins de 
10 ans (avec l’Espagne, l’Italie, le Portugal, la Slovénie, Malte). Deux autres 
groupes, plus importants, regroupent des élèves de 10 à 10 ans et demi (Europe 
centrale et Irlande), et de plus de 10 ans et demi (Europe du Nord ainsi que 
Bulgarie et Hongrie).  
2 38% des maîtres n’ont eu aucune formation sur cet objet dans les deux années 
précédant le test ; 6% ont bénéficié d’une formation de 16h ou plus, contre la 
moyenne européenne qui est de 22% pour aucune formation, et 24% pour une 
formation de 16h ou plus.  



	 40 

 
Le second est idéologique : il situe la place que prend la littératie au 
sein du temps pratiqué en langue nationale, au sein de chaque système 
éducatif. Alors que les « instructions officielles » préconisent 288h 
annuelles pour la discipline « français », les maîtres ayant participé à 
l’enquête PIRLS 2016 déclarent consacrer 330h au français (soit 37% 
du temps annuel) contre 236h en moyenne en Europe (28% du temps 
annuel). Dans cet ensemble horaire important, 165h sont consacrées à 
la lecture-compréhension (c’est-à-dire la littératie) contre 146h en 
moyenne européenne. C’est-à-dire que le différentiel annuel est assez 
faible sur cet objet fondamental dans l’apprentissage (19% en France ; 
17% en moyenne européenne). Deux notes à ce sujet : a) que se passe-
t-il lorsque je fais du français et que je ne fais pas de lecture-
compréhension ? Réponse : je fais du code de la langue, de la 
grammaire, de l’orthographe, des dictées (ce que chaque système 
éducatif fait par ailleurs) ; b) qu’est-ce que je ne fais pas lorsque je 
fais beaucoup de français ? Réponse : dans l’académie de Toulouse, 
75% des classes de niveau CM1 ne font jamais de technologie ni de 
sciences expérimentales. La surévaluation de la norme du code 
linguistique se fait au détriment de la compréhension de l’usage de ce 
code, notamment dans des matières où la manipulation (le rapport 
avec un référent) des objets et de la langue sont premiers.  
 
Le troisième est méthodologique : si pour les deux premières activités 
étudiées (« prélever » et « inférer ») les élèves français ont 20 points 
de retard par rapport à la moyenne européenne, ils en ont 40 pour les 
activités demandant une part d’investissement personnel de l’élève 
(« interpréter » et « apprécier »)1. L’enquête détermine également que 
les élèves français sont les plus nombreux à ne pas terminer les 
épreuves - jusqu’à 6 fois plus d’abandon dans les questions posées que 
la moyenne européenne. Enfin, une dernière analyse de données nous 
parait rendre visible l’écart entre les compétences attendues des élèves 
du système français et la façon de les y mener. Lorsque l’on demande 
aux maîtres « A quelle fréquence demandez-vous aux élèves de faire 
les activités suivantes pour les aider à développer leurs aptitudes ou 
																																																													
1 Prélever et inférer : France = 521 ; Union Européenne (sauf France) = 542 ; 
interpréter et apprécier : France = 501 = Union Européenne (sauf France) = 539.  



	 41 

leurs stratégies de compréhension de l’écrit ? », on obtient les écarts 
suivants entre France et la moyenne des 21 pays de l’Union 
Européenne dont le score est supérieur à la France : 
 
 
Activité (modalité de réponse : « au moins 
une fois par semaine ») 

France UE Écart 

Retrouver des informations dans un texte 99% 96% +3% 
Expliquer ou argumenter pour montrer qu’ils 
ont compris 

91% 94% -3% 

Dégager les idées principales du texte 89% 93% -4% 
Prévoir ce qui va se passer par la suite 59% 72% -13% 
Généraliser ou élaborer des inférences à partir 
du texte 

64% 79% -15% 

Comparer le texte à des lectures antérieures 50% 69% -19% 
Décrire le style ou la structure du texte 41% 60% -19% 
Déterminer la perspective ou les intentions de 
l’auteur 

36% 56% -20% 

Comparer ce qu’ils ont lu à des faits qu’ils ont 
vécus 

41% 82% -41% 

 
 
Nous lisons trois groupes de résultats. Les items 1, 2, 3 montrent les 
compétences françaises tout aussi bonnes que la moyenne européenne. 
Il s’agit ici de donner rapidement un sens premier au texte lu, de 
manière objective : relever des éléments textuels probants. Un second 
groupe d’items (de 4 à 8) montre un premier écart (entre -13 et -20%) 
avec la moyenne européenne : il s’agit ici d’aller plus finement dans le 
texte, d’en inférer des éléments (item 5), d’aller en amont (item 8), en 
aval (item 4), de côté (item 6), de manière transverse (item 7), bref de 
jouer avec le texte, de n’être pas figé face à lui. Mais le tout dernier 
item révèle, selon nous, l’écart formidable entre ce qui est demandé à 
l’École et ce que savent les élèves. L’étanchéité entre le monde social 
et le monde scolaire, l’étrangeté du monde scolaire pour tant d’élèves, 
se révèlent ici : l’écart entre France et moyenne européenne sur la 
façon de donner du sens à ce qui est traité à l’école par ce qui est vécu 
par l’enfant montre un fossé entre l’abstraction scolaire et la réalité 



	 42 

vécue. Ici, nous semble-t-il, peut se lire le stigmate le plus pernicieux 
que le senhal a pu représenter. 
 

Pierre Escudé 
INSPÉ d’Aquitaine, université de Bordeaux 

 
 

  



	 43 

 
 
 

Témoignages écrits sur « le signe » en Provence 

Contextes, réactions, analyses 
 
 

Au moment de préparer ce volume, j’ai lancé une enquête en Provence 
pour tenter de recueillir des souvenirs de l’usage du « signe » auprès 
de la population provençale actuelle, en tout cas des plus anciens, nés 
entre 1920 et 1940. J’ai fait chou blanc. Personne n’avait d’attestation 
de cet usage à me rapporter, ni ne connaissait quelqu’un qui aurait pu 
ou bien voulu en parler. Je suis pourtant passé par des réseaux, 
associatifs ou relationnels, de gens sensibilisés à la question du 
provençal, souvent provençalophones, de gens qui suivent des cours 
de provençal (y compris des jeunes à l’université). Bien sûr cette 
enquête n’a pas pu être systématique et a pu passer à côté de témoins. 
Bien sûr la Provence a connu une submersion démographique par des 
Français venus d’ailleurs depuis cinquante ans et il est devenu difficile 
d’y trouver des Provençaux de famille provençale, celles et ceux qui 
ont pu hériter de la langue ou qui ont pu vivre, ou au moins avoir reçu 
des souvenirs, des persécutions vécues trois ou quatre générations plus 
tôt. Ma propre grand-mère maternelle, marseillaise de langue 
provençale, né en 1906, m’a raconté dans les années 1980 les terribles 
sévices subis parce qu’elle avait parlé provençal à l’école, à Marseille, 
dans les années 1912-1916. Mais aucune allusion au « signe ».  
 
Est-ce à dire que l’usage du « signe » avait déjà été abandonné en 
Provence à partir des années 1910-1920 comme certains l’ont 
supposé 1  ? On rencontre pourtant des témoignages relatifs des 
périodes plus récentes en Provence. Ainsi : « Mon propre père qui 
rapporte comment, arrivant à l’école de la République, il a du 
apprendre à s’auto-réprimer pour éviter les punitions -en l’occurrence, 
																																																													
1	Par exemple Jean-François Chanet (1996) dans son livre issu de sa thèse, à la 
tonalité favorable à l’école française. L’auteur a d’ailleurs été plus tard recteur 
de l’éducation nationale.	



	 44 

copier vingt-cinq fois ‘je ne dois pas parler patois en classe’. Le 
fameux signal que certains écrivains occitans dénonçaient déjà dans 
les années 1890, il l’a connu cinquante ans après -une pratique inscrite 
dans la durée, donc »1.  
 
Hors de Provence, certains témoignages réunis dans notre volume et 
rapportés de Bretagne, d’Occitanie, d’Alsace, d’Afrique occidentale et 
centrale sous la période coloniale française officielle et après, 
montrent bien que la procédé a été utilisé jusque dans la deuxième 
moitié du XXe siècle, de façon dégressive. 
 
J’avais aussi souvenir d’avoir lu un texte de Mistral qui y faisait 
allusion. Je me suis donc tourné du côté des textes. J’ai interrogé à ce 
sujet mon collègue Claude Mauron, grand connaisseur des textes 
provençaux. Il m’a confié un ensemble de textes, tous des années 
1890, qu’il avait réunis et qui en parlent explicitement2. Ces textes 
sont relativement rares, en Provence et ailleurs, parce que la pratique 
du « signe » a suscité finalement peu de commentaires publics, 
officiels ou privés. Il faut dire que tout cela se passait dans un 
contexte d’éducation familiale et scolaire très autoritaire, où les 
sévices corporels et psychiques exercés sur les enfants étaient 
considérés par l’immense majorité des gens comme de bons moyens, 
normaux, banals, d’obtenir leur docilité, tout comme ceux exercés sur 
les femmes.  
 
Il faut dire aussi qu’on est à l’époque, dans les années 1870-1918, en 
plein patriotisme autoritaire, en pleine période coloniale, où la 
soumission des peuples et des personnes à la prétendue supériorité de 
la France, de sa langue et de sa culture était considérée comme un 
objectif souhaitable — y compris en pensant faire le bien de ceux et 

																																																													
1	Vers 1940 donc. Source : Alèssi Dell’Umbria, « Les détricoteuses étaient donc 
des menteuses... Histoire, jacobinisme et langues régionales », 28 janvier 2017, 
Lundi Matin n° 90, en ligne sur https://lundi.am/les-detricoteuses-etaient-donc-
des-menteuses .	
2 Vouàli dire aqui moun gros gramaci à Glaude Mauron, proufessour emerìti de 
lengo e literaturo prouvençalo à l’universita de z-Ais-Marsiho, que aguè lou 
gentun de recampa pèr iéu aquélei tèste, foundamento d’aquel article d’aqui. 



	 45 

celles qui les subissaient1. Une telle vision des choses n’a d’ailleurs 
pas disparu. L’idée reste très vivante que ça a été et c’est un progrès 
de forcer les gens à changer de langue, à parler français, à oublier leur 
culture et leur histoire pour les échanger contre culture française2 et 
histoire de France, à devenir français linguistiquement, culturellement, 
et même patriotiquement, de façon identitaire. Cette idée est 
récurrente aujourd’hui encore dans les discours politiques français et 
au sein de l’éducation dite « nationale » assimilée à la seule éducation 
« républicaine » possible. 
 
1. « L’affaire du signe » et l’article de F. Mistral en 1893-
94 
 
La question de la pratique du « signe » à l’école a été mise en lumière 
par la publication dans la Correspondance générale de l’instruction 
primaire du 13 septembre 1893 de deux relations de leurs pratiques 
par deux agents de l’instruction publique en poste en Haute Provence.  
 
La première est celle de J. Manuel, instituteur aux Sanières, au dessus 
de Barcelonnette : 
 

« Contre le patois : le signe. Je me suis pris à réfléchir au sujet de ce 
procédé. Je reconnais qu’il stimule fort les élèves et cependant je ne me 
suis pas encore décidé à l’employer. C’est que je trouve, à côté de réels 
avantages, un inconvénient qui me semble assez grave. Sur dix enfants, je 
suppose, qui ont été surpris à parler patois dans la journée, seul le dernier 
est puni. N’y a-t-il pas là une injustice ? J’ai préféré jusque là punir tous 
ceux qui se laissaient prendre ». 

 
La deuxième est celle de H. Boitiat, inspecteur primaire à 
Barcelonnette : 
 

« Le patois est le pire ennemi de l'enseignement du français dans nos écoles 
primaires. La ténacité́ avec laquelle dans certains pays les enfants le parlent 

																																																													
1	Cette dimension historique et idéologique est exposée dans les autres textes de 
ce volume.	
2 	Prétendue « universelle » à la fois par manipulation et par arrogance 
ethnocentrique.	



	 46 

entre eux dès qu'ils sont libres fait le désespoir de bien des maitres qui 
cherchent, par toutes sortes de moyens, à combattre cette fâcheuse 
habitude. Parmi ces moyens, il en est un que j’ai vu employer avec succès 
dans une école rurale de la haute Provence, et que je tiens à vous signaler. 
Il n’est peut-être pas très neuf, mais il est assez original. Le matin, en 
entrant dans la classe, le maître remet au premier élève de la division 
supérieure un sou marqué d’une croix faite au couteau (…) Ce sou 
s’appelle le signe. Il s’agit pour le possesseur du signe, le signeur comme 
disent les élèves, de se débarrasser du sou en le donnant à un autre élève 
qu’il aura surpris prononçant un seul mot de patois » 

 
L’inspecteur Boitiat rapporte ensuite un témoignage d’un instituteur 
de sa circonscription : 
 

« Depuis bientôt deux ans que j’ai introduit le signe dans mon école, je 
constate des progrès très réels dans la manière dont mes élèves parlent et 
écrivent le français. Peu à peu le patois disparaît de l’école, de la cour, de la 
rue, de la famille même (…) personne ne proteste contre mon procédé que 
j’ai ainsi tout le lieu de le croire bon ». 

 
On note à ces témoignages que la procédé était déjà installé, puisque 
le premier instituteur le commente, que l’inspecteur le considère « pas 
très neuf » et que le deuxième instituteur l’a introduit depuis deux ans. 
Des études ont en effet montré qu’il trouve ses origines au moyen-âge 
et que, sans aller si loin, il est attesté dans l’instruction primaire 
française depuis les années 1930 en Bretagne (Broudic, 2013). Et on 
sait à quel point l’instruction publique, symbole et concrétisation 
majeure de l’unification de la France, a fonctionné de façon 
uniformisée : mêmes programmes, mêmes pupitres, mêmes encriers, 
mêmes manuels, même formation des maitres et maitresses, mêmes 
méthodes, partout en France, à quelques exceptions ponctuelles près.  
 
Mais il se trouve que cela se passe en Haute Provence et qu’à l’époque 
la Provence est animée d’un fort mouvement dit « régionaliste », 
fortement centré sur la défense de la langue provençale, le Felibrige 
dont la plus illustre personnalité est Frédéric Mistral, l’écrivain déjà 
très célèbre qui obtiendra dix ans plus tard le prix Nobel de littérature 
pour son œuvre toute en provençal. Et il se trouve que dans les années 
1890 parait trois fois par mois un organe de presse fondé par Mistral, 



	 47 

L’Aiòli, dont la tonalité est régulièrement revendicative. Dans le n° 
110, de 1894, Mistral y publie un article non signé (mais qui lui est 
attribué puis repris dans son volume de Discours e Dicho publié en 
1906) intitulé « Lou Signe », où il dénonce de façon particulièrement 
virulente cette pratique en citant les témoignages cités ci-dessus. Je le 
reproduis in-extenso : 
 

« Tout ço que s’es crida contro l’enquisicioun e contro la tourturo e contro 
lou coulas e contro li suplice en vogo à tèms passa, n’es pas besoun de vous 
lou dire. Mai se vous aprenian que lou coulas e la tourturo soun encaro en 
vigour sus la terro de Franço, lou creirias? Ah! que nàni! E pamens vous 
n’anan pourgi la provo touto caudo.  
 
Es verai que li pratico de l’enquisicioun anciano, que vuei denouncian eici, 
es contro nosto lengo que soun emplegado encaro; e, contro lou parla 
naturau dóu paure pople, se saup que tout es permés.  
 
Despièi lònguis annado, despièi belèu un siècle, despièi proubablamen 
qu’aquéu darut d’abat Gregoire faguè bouta foro la lèi aquéli maladit 
patoues, veici lou bèl usage qu’intrè de pau à pau dins li bàssis escolo, 
autant coungreganisto coume laïco: li magistre, de quinte péu que fugon, 
aqui èron d’acord pèr esquicha e tabassa.  
 
Tout enfant qu’à l’escolo èro pres o sousprés à parla lou lengage de soun 
paire e de sa maire, que fuguèsse bretoun, gascoun o prouvençau, ié 
passavon au còu un coulas o tarabast que s’apelavo lou signum, coume 
dirian “signau de vergougno”, e lou paure pichot, planta dre au mitan de la 
classo o de la court, falié que gardèsse acò, d’aqui que dessoustèsse un de 
si cambarado qu’avié di quauque mot patoues e qu’alor ié cargavon lou 
coulas à sa plaço. De sorto que, noun soulamen s’umeliavo lis enfant dins 
si tradicioun de famiho, mai ansin i’aprenien encaro l’infame e vil mestie 
de rapourtié e d’espioun.  
 
Aquel usage revóutant, cresian qu’avié despareigu de nòstis escolo primàri, 
bèn que se prengue d’àutri biais pèr desmama li fiéu dóu pople de soun 
lengage patriau. Mai parèis qu’à bèus iue vesènt, e lou sachènt perfetamen 
MM. lis ispeitour primàri, lou signum es encaro emplega dins proun païs.  
 
Legissèn en efèt dins la Correspondance générale de l’Instructioun 
primaire (15 octobre 1893) aquesto bello counfidènci d’un istitour gavot:  
 
[Citation du texte de J. Manuel] 
 



	 48 

La Cornemuse de Marsiho, que reproudus acò-d’aqui, i’ajusto aquésti 
refleissioun: ’’Vaqui lou fin moussèu d’aquelo bravo trempo d’istitutour. 
Aquéu, segur, dèu pas èstre un aupen. Se fau pas èstre bourna coume li 
bàrri de Touloun !’’ E nous-àutri apoundren: Trouvas pas qu’aquéu piafo 
que regrèto de puni rèn qu’un enfant sus dès, d’aquéli que parlon patoues, 
sarié meiour pèr garda li fourçat de la Nouvello que pèr aprene lou francés? 
E pèr quant au coulas que, d’après aquelo letro, es encaro permés dins 
l’Universita, cresès pas qu’un pichot, qu’aurié de bon sang dins li veno, e 
que ié penjarien lou tarabast au còu pèr avé parla prouvençau, farié pas bèn 
de l’aganta e de l’empega au mourre de soun castigaire? Anen, sian de gènt 
libre o sian d’esclau? 
 
Mai se voulès juja de l’ahiranço furiouso ounte la parladuro de nosto lengo 
maire met certan representant de l’Universita, legissès aro aquesto letro, 
que tiran coume l’autro de la Correspondance générale de l’instruction 
primaire, e qu’es signado aqui d’un nouma “H. Boitiat, inspecteur 
primaire à Barcelonnette” : 
  
[Citation du texte de H. Boitiat] 
 
- Moi aussi je le trouve bon, ajusto M. l’ispeitour en se passant la lengo i 
brego. E vaqui de queto façoun, pèr faire li bon varlet vis-à-vis dóu poudé 
centrau, e, de brin o de bran, gagna li paumo academico, vaqui de quente 
biais abouminable e nèsci à cha pau se derrabo dóu cor de noste pople 
l’estacamen à soun parla, à soun oustau, à sa prouvinço, e de quento 
maniero de pàuris abesti, coume aquéu Léauthier, lou groulié de Manosco, 
qu’èro un enfant de Manosco, placon pièi soun endré pèr ana à Paris e ié 
legi e ié segui li leiçoun dóu Père Peinard ».  

 
En termes historiques, il faut noter que Mistral croyait que le procédé, 
installé « depuis probablement un siècle, depuis cet abruti d’abbé 
Grégoire » avait « disparu de nos écoles » et qu’il est révolté 
d’apprendre qu’il est encore ou à nouveau utilisé dans des écoles, en 
Provence ou ailleurs. Il l’apprend, d’ailleurs, en lisant un bimensuel 
bilingue français-provençal, La Cornemuse, qui parait à Marseille de 
1890 à 1902, ce qui laisse penser que les textes et le procédé 
incriminés ont attiré l’attention1 et suscité des réactions (dans La 
Cornemuse citée par Mistral : « Il faut être borné comme les remparts 
																																																													
1	Il est d’ailleurs frappant que peu de textes différents soient cités dans les études 
sur la question et que ces textes de 1893 soient cités de façon récurrente. C’est 
peut-être un effet de leur mise en relief par le texte de Mistral.	



	 49 

de Toulon »).  
 
2. Les souvenirs de L. de Berluc-Perussis (1894-1898) 
 
Léon de Berluc-Perrussis (1835-1902) est issu d’une famille de 
Forcalquier, en Haute Provence, elle-même d’origine italienne 
ancienne (de son nom milanais Berluchi-Peruzzi), comme beaucoup 
de familles provençales. En fils de petite aristocratie campagnarde et 
d’un père magistrat, il fait des études de droit puis reprend le domaine 
agricole familial de Porchères et se consacre à la modernisation de 
l’agriculture, à l’histoire locale et à la littérature provençale. Très actif 
dans le milieu provençaliste de son temps, majourau dóu Felibrige1, L. 
de Berluc-Perussis fait le 11 aout 1894 un discours à la fête 
félibréenne d’Aix-en-Provence, dont le texte en provençal gavot est 
publié sous son pseudonyme de plume, A. de Gagnaud, dans la revue 
Lou Felibrige en 1894 (p. 66-68). Une traduction en français2 est 
publiée dans La Revue Félibréenne en 1894 (p. 182-183). Voici, dans 
les deux langues, l’extrait de son discours où, après avoir dit son 
attachement pour le provençal gavot et pour un « mèstre de lengo 
qu’escoutaian bravomen pu vourountié qu’aquélei de la classo »3, il 
raconte l’emploi du signum par les professeurs de français et de latin, 
à partir de 1841 (ses onze ans) : 
 

« Acò d’aqui fahié pas lou comte des proufessour de francés e de latin. 
Tanlèu qu’ousissien uno paraulo de « patouai » noui baiavon lou Signum. 
Oh ! aquéu Signum de ferre blanc, lou vésou ’nca ! Passavo de man en 
man, de pocho en pocho, d’un felibrihoun à l’autre, touto la santo journa e 
lou malurous escourian que, lou sero vengu, se n’en devinavo empega, 
pagavo par tóutei les cambarado. Mai, ni par èsse puni, jamai, 
l’afourtìssou, se sian rebuta de parla tant e pièi mai la lengo dóu tarraire 
(...) N’en siéu facha par lei viei proufessour dóu Coulègi de Fourcouquié, 
mai creiriéu que, de tant de jouvènt que se capitavon souto sa ferulo, es 
pas lei pus enrabia par lou prouvençau, les pus agarri dóu Signum, qu’an 
fa dedins lou mounde la pu marriè figuro. Uno lengo de mai dins lou 

																																																													
1 	Membre du conseil de direction du principal mouvement renaissantiste 
méridional du XIXe siècle lancé par F. Mistral, le Félibrige.	
2	Traduction approximative, parfois mot à mot et parfois trop éloignée du texte. 
3 	« Un maitre de langue [provençale] que nous écoutions beaucoup plus 
volontiers [dans la rue] que ceux de la classe ». 



	 50 

çarvèu, acò leu deimublo pas ». 
 
[« Tout cela était loin de faire le compte de nos maîtres de français et de 
latin. Aussitôt qu’ils oyaient une syllabe1 de « patois », vite, ils nous 
gratifiaient2 du Signum. Oh ! ce Signum de fer blanc, je le vois encore. Il 
passait de main en main, de poche en poche, d’un félibrihon3 à l’autre, 
tout le long de la journée, et l’écolier qui, le soir venu, s’en trouvait 
l’infortuné détenteur4, payait pour tous les copains. Mais on avait beau 
nous punir, je vous assure, pensum5 ne nous a découragé de parler tant et 
plus la langue du terroir (...) J’en suis marri pour les vieux professeurs du 
Collège de Forcalquier, mais il me semble que, de tant de jeunes gens qui 
ont passé sous leur férule, ce ne sont pas les plus endiablés pour le 
provençal, les plus assaillis du Signum, qui ont fait dans le monde la plus 
méchante6 figure. Une langue de plus dans le cerveau, ça ne le démeuble7 
pas »]. 

 
En 1989, Berluc-Perussis revient sur ses souvenirs du collège de 
Forcalquier. Il publie dans L’Armana Prouvençau8, p. 21-25, un texte 
plus détaillé, en provençal rhodanien, intitulé « Lou Signum. 
Souvenènço dóu Coulège de Fourcauquié ». Ce texte a été réédité, en 
provençal gavot, dans l’ouvrage posthume Li Conte de L. de Berluc-
Perussis publié à Aix en 1920 chez Sextia9. Je n’en donne ici que les 
passages les plus significatifs avec traduction à suivre (un extrait plus 
long en provençal figure en annexe du présent article) : 
 

« (...) Estènt que Gilihoun èro lou pu viei dou coulègi, e iéu lou pu 
pichounet, erian un paréu d'amis. Un jou d'ivèr (...) me digué, d'un biais 
misterious: “ Deman, moun brave M. Levon, vouei fourra prendre gardo. 
Moussu Amourouei vous apreparo uno grosso suspresso. M. l'Ecounomo 
dihié que fouesso escourian, e surtout lou Zèno Plouchud e vous, parlaiai 

																																																													
1	Le texte provençal dit « qu’ils entendaient un mot... ». 
2	Le texte provençal dit « ils nous donnaient ».	
3	Calque du mot provençal désignant un « futur poète provençal ». 
4	Le texte provençal : « s’en trouvait attrapé ».  
5	Mot étonnant ici (« tâche pesante »). Coquille pour « personne » ? Le texte 
provençal dit « nous ne nous sommes jamais arrêté de... ».  
6	Au sens de « mauvaise, misérable ». 
7	Au sens de « vider ».	
8	Publication annuelle en provençal lancée par les Félibres en 1854, dans la 
tradition très vivante à l’époque des almanachs populaires.	
9	Disponible sur : https://www.cieldoc.com/libre/integral/libr0409.pdf).		



	 51 

de longo prouvençau, e que serié necite de restabli uno coustumo 
qu'eisistavo dins lou coulègi dou tèms dei Jesuisto. Parei qu'aquélei messiés 
avien uno roundello de ferre blanc, que beilavon ou proumié que dihié un 
mot de patouas. Aquéu d'aqui l'escoundié ou founs de sa pocho, e gueiravo 
ses cambarado, jusco que n'entendesse vun parla prouvençau. Alor, zou, li 
metié, sènso rèn dire, la roundello dins la man. E ansin, de fiéu en 
courduro, lou ferre blanc passavo, tout lou sant clame dou jou, d'un elèvo à 
l'autre. E lou sero vengu, à l'ouro dou soupa, aquéu, pecaire, qu'avié la 
roundello dins soun boussoun soupavo de pan e d'aigo’’. 
(...) Jusqu'alors aviéu parla quòuquei fés patouas amé mes coumpan (...) 
Quand veguérou que m'ou vouien defèndre, aguérou uno manjoun 
estraourdinàri de plus escupi que de prouvençau (...) Vai sènso dire que 
sieguérou, aprèi lou Plouchud, un dei bès premiés à aganta la roundello dou 
Guibert. Aquelo pauro roundello circulé à bèl èime, touto la santo journa. 
L'aguérou mai que d'uno vòuto, mai aviéu gaire de peno à me n'en 
deibarrassa (...) Lou sero, uno brié avans soupa, veguerian intra dins 
l'estùdi M. l'Ecounomo, segui de quàsi tóutei les proufessou, que venien 
soulennamen semouncia e puni, davans tóutei, lou paure malurous que 
s'anavo atrouba, lou bèu darrié, emé lou Signum entre lei man (...) » 

 
[Comme Gillillon était le plus âgé du collège, et moi le plus jeune, nous 
étions devenus amis. Un jour d’hiver (...) il me dit, d’un air mysterieux : 
« Demain, mon cher M. Léon, il vous faudra prendre garde. Monsieur 
Amouroux vous prépare une grande surprise. M. l’économe disait que 
beaucoup d’écoliers et surtout Eugène Plauchud1 et vous, vous parliez tout 
le temps provençal, et qu’il serait nécessaire de rétablir une coutume qui 
existait au collège du temps des Jésuites. Il parait que ces messieurs avaient 
une petit pièce ronde de fer blanc, qu’ils donnaient au premier qui disait un 
mot de patois. Celui-ci le cachait au fond de sa poche et guettait ses 
camarades jusqu’à ce qu’il en entende un autre parler provençal. Alors il 
lui mettait vite sans rien dire la rondelle dans la main. Et ainsi tout le long 
de la journée, d’un élève à l’autre. Et le soir venu, à l’heure du souper, 
celui qui avait la pièce dans la poche, le pauvre, n’avait à manger que du 
pain et de l’eau ». 
(...) Jusque là je n’avais parlé que quelques fois patois avec mes copains 
(...) Quand je vis qu’on voulait me l’interdire, je fus pris d’une envie 
piquante de ne plus leur cracher que du provençal (...). Il va sans dire que je 
fus, après Plauchud, un des tout premiers à attraper la rondelle de Guibert. 
Cette pauvre rondelle circula beaucoup toute la journée. Je l’eus plus d’une 
fois, mais il ne m’était pas difficile de m’en débarrasser (...) Le soir, un peu 

																																																													
1	Eugène Plauchud (1831-1909), pharmacien, auteur de contes en provençal 
alpin ayant pour cadre l’histoire de Forcalquier.	



	 52 

avant le repas, nous vîmes entrer dans l’étude M. l’économe, suivi de 
presque tous les professeurs, qui venaient solennellement réprimander et 
punir, devant tous, le pauvre malheureux qui se trouvait le tout dernier à 
avoir le Signum entre les mains (...)] 

 
Un point important à noter dans les témoignages de Berluc est que la 
réapparition de l’usage de l’ancien signum employé pour imposer le 
latin dans une école religieuse (d’où son nom), est datée des années 
1840 à Forcalquier. Sur le plan de l’histoire de l’éducation en France, 
on se trouve dans une période de mise en place effective progressive 
de l’instruction publique prévue depuis la révolution de 1789 et 
toujours exclusivement en français, avec notamment : 
 
− La création d'un ministère de l'instruction publique (1792), 
− la loi du le 5 nivôse an II (25/12/1793) sur l’enseignement laïque 

et gratuit, 
− le décret impérial qui restitue les écoles à l'église catholique 

(15/08/1808), 
− la loi Guizot qui impose une école publique de garçons aux 

communes de plus de 500 habitants (1833), 
− la loi Falloux qui développe un double système d'enseignement 

public et catholique, ce dernier le plus soutenu (1850), 
− les lois Ferry (1882-1886)... 

 

Sur le plan du contexte général français, voici le résumé qu’en a fait 
l’historien (Roumain naturalisé États-unien) E. Weber (1976, p. 689) : 
 

« On peut voir le fameux hexagone comme un empire colonial qui s'est 
formé au cours des siècles, un ensemble de territoires conquis, annexés et 
intégrés dans une unique structure administrative et politique, nombre de 
ces territoires possédant des personnalités régionales très fortement 
développées, et certaines d'entre elles des traditions spécifiquement non ou 
antifrançaises [...]. En 1870, cet ensemble [...] formait une entité politique 
appelée France, royaume, empire ou république, organisée par les 
conquêtes et par les décisions administratives ou politiques prises à (ou 
près de) Paris. Mais le point de vue moderne de la nation en tant 
qu'ensemble de populations unies selon leur propre volonté et ayant 



	 53 

certains attributs en commun (au moins l'histoire) était difficilement 
applicable à la France de 1870 ». 

 
Un autre point important concerne les résistances actives ou passives, 
voire les oppositions franches, à ce procédé, ainsi qu’à l’exclusion du 
provençal, rapportées par Berluc-Pérussis. Dans l’extrait ci-dessus, 
Berluc-Perussis signale un effet contreproductif de la domination 
explicite exercée par l’autoritarisme, sous la forme de violence 
symbolique ou physique : l’interdiction et le procédé de délation-
punition le renforce dans l’idée de parler provençal. On a là affaire, 
bien sûr, à quelqu’un qui a été toute sa vie un défenseur actif du 
provençal1 et qui jette un regard rétrospectif, la cinquantaine passée, 
sur le procédé du signum. Dans le texte complet reproduit ici en 
annexe, il relate aussi la résistance de certains enseignants à l’idée non 
seulement de pratiquer le procédé du signe mais aussi de combattre 
l’usage du provençal :  
 

« M. Millou, qui fait tant de jolies chansons patoises et aussi de beaux 
chants de Noëls, s’est écrié que le provençal est une langue ni plus ni 
moins que le français, et que c’était une barbarie d’empêcher les enfants de 
parler comme leurs mères. MM. Félix, Descosse, Long, l’ont épaulé autant 
qu’ils ont pu ». 

 
Il rapporte enfin le soutien de son propre père, qui méprise comme 
renégats, sous le terme provençal francihot, les Jésuites utilisateurs du 
signum. 
 
L’ensemble de ces témoignages, y compris celui du père de Léon de 
Berluc-Perussis, souligne, au passage, combien la vie se déroulait en 
provençal au milieu du XIXe siècle dans une petite ville comme 
Forcalquier, où exerçait comme juge le père de Léon, qui dit avoir 
travaillé toute la matinée en provençal au tribunal et qu’on ne peut pas 
vivre en Provence sans parler provençal. 

																																																													
1	On notera au passage qu’on est loin, avec ces personnages, du stéréotype 
négatif du petit notable de province, catholique, conservateur, passéiste, par 
lequel on s’est plu à tenter de déconsidérer en bloc toute vie culturelle non 
francophone : Berluc-Pérussis et Plauchud étaient des esprits modernes qui 
croyaient dans la science et le progrès technique.	



	 54 

 
D’autres auteurs dans le présent volume ou dans d’autres1 montrent 
également des phénomènes de résistance de la part de certains élèves 
et enseignants, y compris d’attitudes intermédiaires qui préconisaient 
de s’appuyer sur « le patois » ou « la langue X » pour favoriser 
l’apprentissage du français2 (par exemple chez M. Bréal, J. Jaurès ou 
avec la méthode provençale dite Savinian du nom de con concepteur).  
 
3. De la violence du « signe » à la perversité de 
l’hégémonie 
 
Une dernière remarque, pour conclure. La peur du « signe », 
l’humiliation, la délation, les punitions et châtiments corporels ont 
probablement eu une certaine efficacité, et même une efficacité 
certaine, dans la francisation des populations et la tentative 
d’éradication des langues locales, en s’attaquant aux plus jeunes, plus 
fragiles et plus malléables. Mais, on le voit, ces procédés violents et 
visibles ont pu susciter désapprobation et résistance. En revanche, le 
passage de procédés de domination explicite à des procédés 
d’hégémonie implicite, comme la « méthode Carré » qui bannissait 
l’usage d’autres langues dans la classe et conduisait les enseignants à 
feindre ne pas comprendre la langue de leurs élèves, ou évidemment 
l’éviction des autres langues de tout statut social-professionnel-
politique au profit du français, consacrant et imposant de mille façons 
de prétendues « supériorité » du français et « infériorité » des autres 
langues, a été beaucoup plus efficace sur le long terme et jusqu’à 
aujourd’hui. 

Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 

 
																																																													
1	Outre le livre de J.-P. Chanet (1996), on trouve des synthèses dans les textes de 
Martel (1997), Puren (2004), Lieutard (2005), Broudic (2013), Boyer (2016).	
2	Ce qui provoque un texte en provençal, virulent, de Mistral contre l’emploi du 
provençal comme langue auxiliaire et donc inégale (« Lou prouvençau à 
l’escolo », L’Aiòli n° 261, 1898 : « Si notre langue doit un jour n’entrer dans les 
écoles que pour être utilisée à enseigner le français (...) si le provençal ne devait 
dans les écoles servir qu’à cirer les bottes de son dédaigneux rival, il vaut mieux 
qu’on le laisse, comme on a fait jusqu’ici, vivre dehors » (trad. Ph.B.). 



	 55 

Références bibliographiques (hors corpus) 
BOYER, Henri,  2016, « Du "coup du gland" à la "plaquette sur laquelle était 

dessiné un âne", de l'Hérault au Mali : l'unilinguisme et l'imposition de la 
langue française à l'école », dans Rispail, M. et Messaoudi, L. (Dir.) Des 
langues minoritaires en contexte plurilingue francophone. Mélanges en 
hommage à Ahmed Boukous, Cahiers de Linguistique 42/1, p. 253-265. 

BROUDIC, Fañch, 2013, « L'interdit de la langue première à l'école », dans G. 
Kremnitz et al. (dirs), Histoire sociale des langues de France, Rennes, PUR, p. 
353-373. 

CHAFFOT, Henri, 2020, Analyse comparée des représentations 
sociolinguistiques de lycéens sur deux langues minorisées: la langue bretonne 
et la langue galicienne, Mémoire de Master 2 FPMI sous la direction de Ph. 
Blanchet, université Rennes 2. 

CHANET, Jean-François, 1996, L’École républicaine et les petites patries, 
Paris, Aubier. 

LIEUTARD, Hervé, 2005, « La conversion des occitanophones à l'usage du 
français », dans Lenga e país d'òc, n°43, 2005, 5 p., en ligne: 
http://www.educ-revues.fr/LPOc/AffichageDocument.aspx?iddoc=41831 

MARTEL, Philippe, 1997, « L'école de la IIIe république et l'occitan », Tréma 
12-13, en ligne: http://journals.openedition.org/trema/1872 

MARTEL, Philippe, 2008, L'école française et l'occitan. Le sourd et le bègue, 
Montpellier, Presses Universitaires de la Méditerranée. 

PUREN, Laurent, 2004, L’école française face à l’enfant alloglotte. 
Contribution à une étude des politiques linguistiques éducatives mises en 
œuvre à l’égard des minorités linguistiques scolarisées dans le système 
éducatif français du XIXe siècle à nos jours. Thèse de doctorat sous la 
direction de Daniel Véronique, université Paris 3. 

WEBER, Eugen, 1976, Peasants into Frenchmen. The Modernization of Rural 
France, 1870-1914, Stanford California, Stanford University Press, 1976, 615 
p., traduction en français, La fin des terroirs1. La modernisation de la France 
rurale. 1870-1914, Paris, Librairie Arthème Fayard/ Éditions Recherches, 
1983, 844 p., ici p. 689.	

 
 
 

 
																																																													
1	Le titre original dit « transformer des paysans en Français ». La traduction 
française détourne l’attention vers les territoires et omet la « transformation en 
citoyens français » que ces paysans n’étaient donc pas avant 1870. 



	 56 

Annexe 
« Lou Signum » (Li Conte de L. de Berluc-Perussis, Aix Sextia,  1920) 

Estènt que Gilihoun èro lou pu viei dou coulègi, e iéu lou pu pichounet, erian un 
paréu d'amis. Un jou d'ivèr, que lei mié-pensiounàri sourtian par ana dina à 
nouostes oustau, e que Gilihoun sourtié peréu par faire quauco coumissien, me 
fe coumpagno jusqu'à ma pouorto, e, camin fasènt, me digué, d'un biais 
misterious: “ Deman, moun brave M. Levon, vouei fourra prendre gardo. 
Moussu Amourouei vous apreparo uno grosso suspresso. Figurè-vous que, aier 
aprèi soupa, MM. lei proufessou èron acampa dins lou chauffoir, à se rabina lei 
boutèu à l'entour dou poualo, e avien uno discussien fouosso anima. Iéu, tout en 
anènt e venènt, par aduerre de carboun, e entreteni lou füeu, ai coumprés à pòu 
prei de qu'èro questien. M. l'Ecounomo dihié que fouesso escourian, e surtout 
lou Zèno Plouchud e vous, parlaiai de longo prouvençau, e que serié necite de 
restabli uno coustumo qu'eisistavo dins lou coulègi dou tèms dei Jesuisto. Parei 
qu'aquélei messiés avien uno roundello de ferre blanc, que beilavon ou proumié 
que dihié un mot de patouas. Aquéu d'aqui l'escoundié ou founs de sa pocho, e 
gueiravo ses cambarado, jusco que n'entendesse vun parla prouvençau. Alor, 
zou, li metié, sènso rèn dire, la roundello dins la man. E ansin, de fiéu en 
courduro, lou ferre blanc passavo, tout lou sant clame dou jou, d'un elèvo à 
l'autre. E lou sero vengu, à l'ouro dou soupa, aquéu, pecaire, qu'avié la roundello 
dins soun boussoun soupavo de pan e d'aigo. Quand M. Amourous a prepousa 
de mai metre aquéu reglamen, li a agu un bèu chamatan dins lou chauffoir. M. 
Millou, que fai de tant pouriés cansoun patouaso, emai de galant nouvè, a crida 
coumo un pardu que lou prouvençau èro uno lengo nimai nimens que lou 
francés, e qu'èro uno barbarié d'empacha les pichoi de parla coumo sei maire. 
MM. Fèlis Martin, Descosso, Long l'an espóula tant qu'an pouscu; mai M. 
Fòrtou, M. Arbàudi e tóutei les àutrei soun esta emé M. l'Ecounomo. M. lou 
Superiou, que pamens tant charro vourountiés patouas emé iéu, a pa ouja dire de 
noun; e fin finalo an decida qu'encuei farien prepara la roundello encò dou 
Guibert, e que deman acoumençarien de la faire barrula de man en man. 
Aladounc, moun brave M. Levon, deman avisè-vouei bèn, e dias peréu ou Zèno 
que se prengue gardo. 
 (...) 
Arregardès un pòu, mes ami, ce qu'ei l'esperit de countradicien de l'ome. 
Jusqu'alors aviéu parla quòuquei fés patouas amé mes coumpan; mai èro de cènt 
en quatre. Quand veguérou que m'ou vouien defèndre, aguérou uno manjoun 
estraourdinàri de plus escupi que de prouvençau. 
 (...) 
Vai sènso dire que sieguérou, aprèi lou Plouchud, un dei bès premiés à aganta la 
roundello dou Guibert. Aquelo pauro roundello circulé à bèl èime, touto la santo 



	 57 

journa. L'aguérou mai que d'uno vòuto, mai aviéu gaire de peno à me n'en 
deibarrassa. 
Lou sero, uno brié avans soupa, veguerian intra dins l'estùdi M. l'Ecounomo, 
segui de quàsi tóutei les proufessou, que venien soulennamen semouncia e puni, 
davans tóutei, lou paure malurous que s'anavo atrouba, lou bèu darrié, emé lou 
Signum entre lei man. 
M. Amourouei mounté dins la cadiero, tóutei lei mèstre se meteron à soun 
entour, e digué: 
— Quel est l'élève qui est le détenteur du Signum? 
Degun quinqué. Pousé mai la questien, sènso mai de resurtat. 
— Alors, fé, puisque le possesseur du Signum ne veut pas se faire connaître, 
nous allons procéder à une petite enquête. Je l'ai donné ce matin à M. Plauchud, 
à qui l'a-t-il fait passer? 
— A Léon. 
— Et Léon? 
— A Désiré Granier. 
— Et Désiré? 
— A Victor Bourrillon. 
— Bourrillon? 
— A Savy major. 
— Savy? 
— A Jules de Blégiers. 
— Et lui? 
— A Plauchud. 
— Plauchud? 
— A Léon. 
— Et vous, Léon? 
— A mon papa! 
Espantamen generau; rire dei mèstre, des escourian; facharié de M. Amourous, 
que s'escrido: 
— Expliquez-moi cette mauvaise plaisanterie. 
— Je ne plaisante pas, monsieur. Quand je suis arrivé à la maison, à midi, et que 
j’ai montré le Signum à mon papa, il m'a dit: “ Tiens, je reconnais ça. Les 
Jésuites nous le donnaient, quand j'étais sur les bancs. Ces messieurs étaient tous 
des franciots1, et ils trouvaient plus commode de nous interdire le provençal que 
de l'apprendre. Heureusement, leur rondelle ne nous corrigeait guère. Comment 
ferais-je aujourd hui, pour interroger les prévenus et les témoins, si j'avais eu le 
malheur d'oublier mon provençal. Et toi-même, si tu l'oublies, comment feras-tu, 
mon pauvre ami, pour habiter ta Provence? J'entends que tu parles à chacun sa 
																																																													
1	Terme péjoratif qui désigne, en provençal, les Provençaux qui se comportent 
comme des Français, qui adoptent leur mode de vie, leur culture et la langue 
française.	



	 58 

langue: français à qui te parle français, provençal à qui préfère le provençal. Vai, 
paure pichot, bailo-me lou, toun Sigoum, que l'ai proun gagna. De matin, ou 
tribunau, ai parla patouas tres ouro de relògi. 
— Alors, M. votre papa a le Signum? 
— Non, monsieur. Car, tandis qu'il me ramenait au collège, j'ai oublié sa 
recommandation, et à un brave homme qui m'a dit: Bounjou, moussu Levon, j'ai 
répondu en français: — Bonjour, Mathieu. Alors mon papa, pour me punir, m'a 
rendu le Signum, et je suis rentré au collège avec. 
— Et à qui l'avez-vous fait passer? 
— A Plauchud. 
— Et vous, Plauchud? 
— A Maurel minor. 
— Et vous, Maurel minor? 
— A Ludovic Villeprand. 
— Et Ludovic? 
— A Léon. 
— Et Léon? 
— A Tranquille de Ferry. 
E ansin de seguido. Toutes, pòu ou proun, l'avien agu, lou Gras, Arbert de 
Pontevès, Zèno Plaideau, e jusco lou paure Carbounié, que devié mouri eivesque 
e martir, encò dei souvàgi. Ou bout dou comte, e par la bouono bouco, èro lou 
marrit Plouchud que l'avié recassa lou darrié. 
— Alors, M. Plauchud, c'est vous qui le détenez, et qui allez payer pour tous? 
— Non, monsieur. Il y a un quart d'heure, j'ai passé par l'escalier, et j'ai vu 
quelqu'un en soutane, accoudé devant le guichet qui donne dans la cuisine, et qui 
disait à la Nanette: — Estou sero,metréi de nouei par la desserto. Alors, sans 
savoir qui c'était, j'ai tout doucement, par derrière, glissé le Signun, dans la 
poche de sa soutane. 
Aquéu quóucun, l'avès coumprés, parai, èro, ni mai ni mens, M. l'ecounomo en 
persouno, que, honteux comme un renard qu'une poule aurait pris,mandé la man 
à sa pocho, e n'en sourté la roundello. 
Qu s'espeté dou rire? tout lou coulègi, mèstre e pichoutaio, emai lei serviciau 
qu'espinchavon de la pouorto de l'estùdi. 
Paure M. Amourous, l'ourias prei souto un capèu! 
Fouié veire M. Millou coumo triounflavo: 
— Alor, digué, ei M. l'ecounomo que vai soupa de pan e d'aigo. 
— Ce sera vous, M. Millou, puisque vous patoisez, li respondé subran 
l'ecounomo, en li beilènt lou Signum. 
— L'encàissou de bouon couor, fe M. Millou: sàbou qu l'agantara deman de 
matin. 
Fetivamen, l'endeman, ou sourti de la messo, M. Clament, lou superiou, se 
vegué toumba lou Signum dins la man, ou moument que dihié ou Gilihoun: 
— Vai me çarca dous sòu de taba dou fin. 



	 59 

Voudriéu pa, pamens, que vous cresessias que M. Amourous ei mouort dins 
l'impenitènci finalo. Trento an pu tard, estènt curat de Raiano, pregué lou 
Plouchud de courrija les esprovo d'un cantico prouvençau qu'avié fa par N.-D. 
de Luro. 
Lou tèms avié marcha: les amaire dou prouvençau avien plu lou Signum dins la 
pocho, avien la cigalo ou capèu. 
  



	 60 

 
 
 

  



	 61 

Le « symbole » en amont de la « vallée des saints » 
(Carnoët, Bretagne, 1885) 

Témoignages 
 
 
 

1. L'école du bourg 
 
Il y avait deux établissements, une école laïque pour les garçons et une 
chrétienne pour les filles. L'école laïque était dirigée par M. Bouder, 
originaire de Plougonver, qu'épaulait un jeune remplaçant, M. Lostec, 
de Lohuec. 
 
Il n'y avait pas beaucoup de gamins dans l'école de M. Bouder, bien 
que Carnoët fût une grande commune, avec 2800 habitants. On 
n'envoyait pas tous les enfants en classe, loin de là. Nous n'étions 
qu'une vingtaine, au grand maximum. 
 
J'ai suivi l'École du bourg pendant quatre ans. C'est là que j'ai appris 
mes « rudiments », comme l'on disait. J'étais assez bon élève et M. 
Bouder m'aimait beaucoup ; il venait souvent chez nous bavarder avec 
mes parents et leur apporter mes notes. 
 
Toutefois il reprochait à mon père de ne pas m'imposer suffisamment 
l'usage du français. Nous n'utilisions que du breton entre nous, gamins 
du village, et le pauvre M. Bouder perdait courage en voyant que la 
moitié de ses petits élèves n'apprenaient rien. Il ne lui venait pas à 
l'esprit, évidemment, que sa méthode était mauvaise ; il accusait 
enfants et parents, au lieu d'imputer la faute à l'État, qui était son Dieu 
car il était en admiration devant la République. 
 
A l'école de Carnoët, comme ailleurs, on distribuait ledit « symbole » 
à ceux que l'on surprenait à « bretonner ». Ce symbole était un petit 
sabot de bois. Un jour où j'avais écopé de ce « symbole », craignant de 
recevoir quatre coups de baguette sur les doigts et une punition après 
la classe, j'avais jeté le petit « signum » (l'objet en question) dans un 
puits. 



	 62 

 
- Qui a écopé du « symbole » aujourd'hui ? - interrogea M. Bouder à 16 
heures. 
Personne ne souffla mot. 
- Allons, que celui qui a le « symbole » réponde ! 
Toujours pas un traitre mot. 
- Bon, dit l'instituteur, si celui qui a caché le « symbole » ne se manifeste 
pas, vous resterez tous en pénitence jusqu'au souper ! 
- C'est moi qui l'ai perdu, dis-je en faisant mine de pleurer ! 
- Où l'avez-vous perdu, Jaffrennou ? 
- Il est tombé dans le puits sans faire exprès. 
- Comment cela ? Tombé dans le puits. Menteur ! Avouez donc que vous 
l'avez jeté dans le puits, petit malheureux ! Vous serez châtié et 
sévèrement ! 

 
M. Bouder me tira les oreilles et me mit sur la tête un « bonnet d'âne » 
avec ordre d'aller m'agenouiller devant son bureau le soir. Mais une 
fois le « symbole » perdu, il n'en apparut pas d'autre par la suite. 
Lorsque j'étais écolier, les coups et autres claques étaient tolérées. M. 
Bouder avait inventé deux nouveaux supplices : tirer sur les joues de 
ses deux doigts et donner des coups de règle sur le revers de la main. 
- Tendez la main ! 
Pan ! Un coup de règle... 
 
Ce texte est de 1903. Il se réfère au milieu des années 1880 puisque, 
né en 1879, le petit Jaffrennou avait rejoint l'Institution Notre-Dame 
de Guingamp dès 1889 en "8ème" (deux ans avant sa 6ème). 
 
 

2. Qui était Jaffrenou ? 
 
Jaffrennou, « barde de la nouvelle renaissance bretonne », né en 1879 
à Carnoët, est décédé en 1956 (chez sa fille Rozen à Bergerac). On lui 
doit la création du Bro Goz ma zadou (traduit du gallois ou plutôt 
adapté de ce chant intitulé Hen wlad fy nhadau - de même sens, les 
termes bretons et gallois étant pour le coup dissemblables). Ce chant, 
à l'origine un hymne protestant anti-alcoolique, revêt un caractère 
patriotique et poétique sur une musique qui plaît toujours. Jaffrennou 
ne manqua pas d'ailleurs de l'inscrire à son nom à la Sacem au grand 



	 63 

dam de Montjaret, autre musicien de renom, qui s'en aperçut un peu 
tard en 1945... 
 
Fils du notaire de Carnoët, père lui-même né à Quefforc'h en Scrignac 
(en 1837), mort en 1919, et d'Anne Ropars, « la famille la plus riche 
de Bolazec », dixit son cher fils, elle dont le frère fut maire - aux idées 
très avancées c'est-à-dire républicaines de gauche - de cette modeste 
commune du canton d'Huelgoat (1839-1913), fut d'abord secrétaire de 
mairie et enseignante à l'école des sœurs avant leur mariage ; elle 
écrivit des vers en breton que son fils publia pieusement après sa mort. 
Le père, partisan de la libre-pensée et de la laïcité, n'en était pas moins 
proche du recteur Pinson, malgré leurs divergences de vues, comme 
de l'instituteur Bouder, deux enfants du pays bien sûr. Ceci fait qu'il 
fut envoyé très tôt en pension à Guingamp avec deux autres 
Carnoëtois. 
 
Le petit Jaffrennou est alors un des seuls, peut-être même le seul et 
unique du lieu à être élevé en français en cette fin du 19ème siècle, alors 
que l'école de Jules Ferry balbutiante n'a pas encore entamé le bastion 
bretonnant. Il le sera encore un siècle plus tard, lorsque le maire - un 
paysan très à gauche - qui initia le projet de la Vallée des Saints, fut 
mon élève en terminale au lycée de Carhaix (en cours de breton, 
langue qu'il connaissait parfaitement comme son frère aîné). Carnoët 
reste d'ailleurs aujourd'hui l'une des communes les plus bretonnantes 
du canton de Callac, lui-même l'un des plus attaché à la langue de 
notre circonscription et peut-être même, malgré la réputation de 
Carhaix, Poullaouen ou Scrignac, voire Spézet etc., la plus 
authentiquement bretonnante ! 
 
Jaffrennou dut de savoir le breton à sa nourrice, une certaine Jeanne 
Scourvil - dite Chann Laou - selon son autobiographie. Elle ne savait 
probablement que le breton comme j'en ai connu divers cas 
semblables encore un siècle plus tard de l'autre côté de la forêt 
domaniale du Fréau qui sépare Carnoët de Poullaouen. Lui rendait 
hommage également en la matière à plusieurs conteuses, mais cela 
sans doute postérieurement à l'épisode du symbole. Encore que l'on 
note chez lui un intérêt précoce pour le breton : premier poème connu 



	 64 

à 17 ans et premier recueil publié à 20 ans en 1899, suivi de plusieurs 
autres, car Jaffrennou, de son nom de plume bardique Taldir, fut un 
auteur très prolifique, en breton principalement mais pour une bonne 
part aussi en français. L'auteur aura d'ailleurs des relations épistolaires 
suivies avec Mistral avant 1914, puis avec plusieurs félibres. 
 
Scolarisé en pension de seconde classe à l'Institution Notre-Dame de 
Guingamp, il y connut l'abbé Louis Leclerc, initiateur d'un cours de 
breton dans le secondaire peu de temps après : ce cours fut lancé en 
1897 seulement alors que le jeune Jaffrennou était déjà parti en 
pension à Saint-Charles à Saint-Brieuc où il suivit le premier cours du 
même genre inauguré par François Vallée en 1895. Tout ces érudits 
avaient bénéficié de l'enseignement nouvellement agréé à l'université 
de Rennes et confié à Joseph Loth, professeur de grec, avant que 
celui-ci ne rejoigne le Collège de France. 
 
Lors d'un premier voyage au pays de Galles en 1899 avec plusieurs 
notables en vue de Bretagne (dont Anatole Le Braz et le député 
vannetais régionaliste L'Estourbeillon, ainsi que le maire de Saint-
Brieuc), il fut fait barde de la Gorsedd (Assemblée druidique galloise) 
sous le pseudonyme bardique de Taldir ab Hernin (« Front d'acier » -
 c'est d'ailleurs un nom de famille assez courant - « fils de Hernin », 
saint éponyme de la paroisse de Saint-Hernin jouxtant Carhaix où 
naquit un de ses héros préférés, Malo Corret, dit « La Tour 
d'Auvergne », Premier Grenadier de la République, auquel il consacra 
par la suite un livre, contribuant à cultiver la mémoire d'un celtomane 
lui aussi ô combien républicain ; sa statue honore la grand-place de 
Carhaix et les notables socialistes de la ville continuent de l'honorer 
avec le détachement militaire le plus proche, sis près de Châteaulin. 
Ceci nous aide à situer l'itinéraire de Jaffrennou dans la capitale du 
Poher, à l'époque une toute petite ville comme le dit bien son 
sulfureux inédit postérieur, « une petite ville sous l'occupation ». 
 
Entre temps, Jaffrennou se sera montré très actif, créant dès 1900 à 
Guingamp une branche bretonne de cette même Assemblée de bardes, 
druides et ovates de Bretagne, Gorsedd Breiz-V ihan, avant d'en être 
fait plus tard l'archi-druide, un titre honorifique qui existe toujours et 



	 65 

est relativement couru. 
 
Installé à Carhaix comme éditeur, il y publia de 1904 à 1914, un 
hebdomadaire bilingue populaire, Ar Bobl (« Le Peuple ») placé sous 
le patronnage de Mgr Dubourg (bretonnant de Loguivy-Plougras), 
bientôt archévêque de Rennes et de députés dont Louis Hemon 
(député républicain de  Quimper)... 
 
Politiquement, Jaffrennou se définissait lui-même comme Republikan 
gwen, c'est à dire du centre-droit, héritier du père, hostile aux radicaux 
de Combes, même s'il se rapprocha nettement entre les deux guerres 
des radicaux, avant de devenir comme une bonne partie de ce 
personnel politique, maréchaliste convaincu, même après la 
Libération : il le confirma en 1954 dans une lettre à George Bidault, 
lequel lui en savait gré, dit-il, lui président du Conseil, qui s'illustrera 
ensuite sous l'OAS ! 
 
Auteur prolifique ayant abordé tous les genres ou presque (poésie et 
chanson, théâtre, journalisme), il est un de ceux qui, avec son ami 
Théodore Botrel, ont présidé à la naissance du folklore breton comme 
sans doute à un premier renouveau du traditionnel « fest-noz » (on lui 
doit Son ar fest-noz). 
 
Il a créé puis dirigé plusieurs revues (Ar Vro, An Oaled, Le 
Consortium Breton), souvent bilingues, qui en firent à son apogée 
avant guerre et dès avant la grande guerre une sorte de « Mistral 
breton ». 
 
Ses mémoires, Envorennou (jamais traduits à notre connaissance), 
rédigés pour la partie qui nous occupe dès 1903 (à 24 ans), ne parurent 
qu'en 1944 (quoique dès 1941 par épisodes en revue). 
 
En 1911, il affirmait lui-même être la seule personne à parler breton à 
son fils Gildas, âgé de 3 ans (né en 1908 avant sa fille, née en 1911). 
C'est que Carhaix à l'époque n'était qu'une petite cité exigüe le long de 
sa grand-rue où l'on commerçait en breton (comme tout au long du 
20ème siècle), mais où l'on avait des velléités urbaines et une 



	 66 

connaissance du français sans doute renforcée par les Augustines et 
autres congrégations, mais aussi par les professions de justice comme 
l'a noté Cambry sous l'Empire, métier qu'exerçait déjà le fameux 
Sébastien Le Balp, chef des insurgés de 1675. 
 

- C'hwi zo deus Kareiz, neuzen 'ouzoc'h galleg ! 
(Vous êtes de Carhaix, alors vous connaissez le français !) 

 
C'est une phrase qu'on pouvait entendre au bal au beau milieu du 
20ème siècle et qui symbolise pour le coup la présence séculaire, 
semble-t-il, de la langue de Molière comme dans moult chefs-lieux de 
canton ou, ici, d'arrondissement, même plus modestes comme 
Rostrenen ou Gouarec... 
 
Carhaix s'entend ici avant Carhaix-Plouguer, leur union datant de 
1953. Au début du siècle, si Carhaix passait au français par la 
basoche, le commerce et les religieuses, Plouguer, le plou dudit 
castrum, encerclant cet antique Uorgion (Vorgium en latin) entre le 
canal (empruntant d'anciens ruisseaux ou rivières telle la Ster Goz) et 
l'Hyères, affluent de l'Aulne (à Port-de-Carhaix) était une paroisse 
toute rurale où l'on ne parlait que le breton comme dans le canton en 
entier et toute cette région du Poher (Pouhaer également en 
patronyme, pou-, soit pagus dudit castrum devenu kêr). 
 
Carhaix en 1896, c'était environ 3000 habitants, avec un maximum 
avant la saignée de la première guerre mondiale (soit quelque 3300 
âmes). On peut estimer, les chiffres n'étant pas là à ma portée, ni 
disponibles sur Internet, qu'un bon tiers devait être carhaisien, le reste 
se trouvant dispersé dans un habitat de bocage fait de villages parfois 
notables, jusqu'à la gare, comme Petit-Carhaix sur l'Hyères ou Port-
de-Carhaix au confluent de cet affluent de l'Aulne et du canal de 
Nantes à Brest. 
 
Carhaix n'est guère éloigné de Carnoët. Le bas ou sud de la commune 
de Carnoët (vers Lomiquel) n'est qu'à une petite lieue de Kergonan, 
limitrophe en Plouguer (environ 3km par la voie romaine). 
 
 



	 67 

3. Du témoignage de Jaffrenou à ceux d’un siècle plus 
tard 

 
J'ai un temps et même longtemps fait étudier ce texte à des 
bretonnants, notamment à mes élèves du lycée polyvalent de Carhaix 
entre 1972 et 1981 en classe terminale où j'assurais un cours que nous 
avions réussi à créer alors grâce à une « circulaire Guichard » (obscur 
ministre de l'époque...). 
 
Il s'agissait de le présenter, comme une dizaine d'autres pages, à 
l'épreuve orale du baccalauréat. Cette option facultative rapportait des 
points au-dessus de dix, ce qui pour certain.e.s était loin d'être 
négligeable pour obtenir ce diplôme et surtout pour nourrir un 
raisonnable espoir de succès. 
  
Les élèves, filles et garçons, entre quelque seize et vingt ans d'âge en 
général, avaient acquis une connaissance active du breton auprès de 
leur famille à la campagne ou bien parfois en ville : parents ou grands-
parents, voisinage aussi souvent, voire nourrice pour certaines.  
 
L'heure hebdomadaire était consacrée à la lecture et à l'expression 
orale à partir d'un texte comme celui-ci, selon le format de l'épreuve. 
Un autre cours, plus élémentaire, était destiné aux apprenants, surtout 
des Carhaisiens, bien que certains nés en ville fussent de bons 
bretonnants de naissance. 
 
Ils étaient ainsi une petite vingtaine chaque année, venant des trois 
classes de terminale tout d'abord, puis d'une section G3 (« force de 
vente »). Tous venaient des quatre cantons et plus correspondant à la 
carte scolaire de l'époque : cantons de Carhaix, Maël-Carhaix, 
Châteauneuf-du-Faou et Huelgoat, ainsi que de Carnoët, canton de 
Callac, ou Langonnet parfois, canton de Gourin, ou de Rostrenen... 
 
J'ai pu ce faisant mesurer l'intercompréhension entre eux tous. La 
principale difficulté de départ était le vouvoiement dans la moitié de la 
zone. Ceux venant de la zone sud ouest ne comprenaient guère nos 
formes dues au tutoiement généralisé avec les mutations ad hoc, alors 



	 68 

que les autres qui avaient dans l'oreille le tutoiement habituel comme 
le vouvoiement occasionnel pour s'adresser à plusieurs étaient rebutés 
par la provection1 sonnante du type hoc'h mamm / ho mamm (« votre 
mère »). 
 
Le breton de Jaffrennou passait facilement à l'oral, telle une lettre à la 
poste. Il était de fait facile, simple, proche du parler spontané, à défaut 
d'être particulièrement idiomatique. Seule surprenait l'expression 
calquée du français, celui de l'instit Bouder pour le coup, cette 
exclamation convenue « petit malheureux » devenue mot à mot sous 
sa plume de narrateur omniscient : « maleurus bihan ! ». « On ne dit 
pas ça en breton ! » protestait-on, même si le terme lui-même est usuel 
comme le verbe (son participe passé en em valeüruzet, est un des 
euphémismes bien connus pour « s'étant suicidé » !) 
 
Concernant la réception du texte et surtout du sujet, le symbole à 
l'école primaire avant 1900, il est clair qu'aucun.e des élèves ne l'avait 
connu personnellement, c'est-à-dire à ses dépens : nés à partir de 1950 
(peu après moi-même en 1948), c'était déjà là l'époque de la loi 
Deixonne, mise en œuvre dans plusieurs écoles de la région (Glomel 
avec Lemercier, Maël, Tréogan avec Ernest David etc.), le sentiment 
général étant plutôt favorable à l'apprentissage du breton (80% au 
moins vers 1980) et la gauche communiste, qui dominait encore chez 
les instituteurs, y étant acquise dans l'ensemble. Certains parents, 
notamment vers Chateauneuf et Spézet avaient eu aussi quelques 
cours de breton à l'école chrétienne, selon les dispositions prises par 
l'évêque de Quimper et Léon vers 1937 déjà... 
 
D'aucuns avaient certes entendu parler dudit « symbole » mais il était 
difficile d'en tirer davantage. Il est probable qu'on ne s'était pas étendu 
chez eux outre-mesure sur le sujet qui intéressait sans plus alors. On 
avait vaguement entendu parler de l'objet, la « vache », en breton ar 
vuoc'h / ar veuc'h & ar vioc'h, variantes usitées autour de Carhaix, 
l'hebdo ayant traité en son temps d'un cas manifeste à Briec (de 
																																																													
1 La provection est l’une des nombreuses transformations de consonnes initiales 
d’un mot au contact du dernier son du mot précédent, phénomène complexe très 
développé en langue bretonne [note de l’éditeur]. 



	 69 

l'Odet), beuc'h Brieg, ce bout de bois ou ce petit galet, signum datant 
des jésuites, dit-on, que l'on passait à son « voisin », de l'un à l'autre 
qui aurait après soi pour avoir « jaspiné brezonec » (terme qu'on a 
employé au 19ème siècle comme plus couramment « baragouiné » !) 
 

 skol Garnoet, evel e lec'h all, e veze roet ar « sembolenn » d'ar re a veze 
tapet o vrezonega. Eur votezig koad e oa ar sembolenn. Eun devez, ma oa 
degouezet ar sembolenn ganin, hag aon ganin tapout pevar daol war ma 
bizied, ha pinijenn goude skol, em boa stlapet ar votezig en eur puns... 

 
On  notera que Jaffrennou bretonnise bizarrement le terme convenu 
« symbole » (du grec « co-jeton » - pas « faux-jeton » mais presque !) 
en surajoutant un singulatif (-enn), alors que nous écririons plutôt 
simbol, simboloù au pluriel, prononcé « señbol », même s'il existe un 
terme enraciné et pan-celtique, arouez, resté très usité, mais surtout au 
plan médical avec le sens élargi à « symptôme » ! 
 
Dans la zone que je connaissais le mieux alors (autour de notre vaste 
commune de Poullaouën, à savoir précisément Carnoët, Plourac'h, 
Bolazec, Scrignac, Locmaria-Berrien, Berrien, Plouyé, Kergloff, 
Cléden-Poher), il me semble avoir surtout entendu parler 
d'instituteurs, fils de paysans ou du moins de ruraux, qui partageaient 
la vie de leur commune d'adoption ou d'origine et parlaient tout 
naturellement breton avec les gens du cru, au moins certaines 
personnes de leur connaissance, tout en ayant une attitude assez 
rigoureuse en classe où régnait dès lors en maître le français ! 
 
C'est d'ailleurs ce schéma que j'ai moi-même observé que suivaient de 
nombreux collègues et amis parfois, de mon âge ou un peu plus 
jeunes, voire de plusieurs de ces anciens élèves lorsqu'ils sont devenus 
à leur tour enseignants en primaire. 
 
Seule une minorité « intéressée », voire motivée plus que la moyenne 
par cette question, s'engageait dans un enseignement militant qui 
restait de fait marginal. Car c'était avant l'apparition des écoles Diwan 
et, dans la foulée, voire dans leur sillage, des « filières bilingues » de 
l'enseignement public, sans parler du privé (confessionnel) qui n'en 
diffère guère. 



	 70 

 
Dans ces « campagnes rouges »1, si les garçons fréquentaient pour la 
plupart l'école de la République, aspirant en  nombre à rejoindre 
l'École Normale, à moins d'être l'aîné de la famille et d'hériter naturel 
de la ferme, les filles quant à elles furent longtemps, jusqu'à mon 
époque, tenues d'aller chez les sœurs d'abord en primaire, puis pour le 
secondaire à l'ancien couvent fort distant de Gouarec, le pendant du 
petit séminaire de Plouguernével (devenu l'actuel hôpital 
psychiatrique privé), ceci afin de ne pas déplaire au marquis, grand 
propriétaire terrien de tout ces cantons, longtemps lui-même - de père 
en fils - député de la circonscription (« Guingamp rural ») et maire de 
Bulat-Pestivien, jusqu'à ce qu'un instituteur public (Y. Lavenant) ne 
batte son propre gendre, comme celui-ci vient de le narrer en breton 
convivial dans la série du Web (Y outube), Komzoù brezhoneg.  
 
Ne disait-on pas encore de lui entre les deux-guerres kemerit 
bannac'hou 'zigantañ, votit 'eneptañ ! (« acceptez qu'il vous paye à 
boire, votez contre lui ! »). Comme quoi, en matière de symbolique 
autant que de « symbole » et jusqu'en breton armoricain, les voies du 
seigneur (comme de son supposé Seigneur) restent bien 
impénétrables !  
 
Au total, donc, au risque de décevoir ceux pour qui la question du 
« symbole » est d'une importance capitale, nos élèves avaient comme 
il se doit une réaction normale d'indignation, mais sans plus, me 
semble-t-il aujourd'hui comme alors et un air parfois un peu amusé, 
voire au pire du genre « entendu », à la lecture de ce qui était perçu 
comme un incident de parcours ne les concernant pas ou plus outre-
mesure, puisqu'eux précisément, non leurs parents, avaient choisi cette 
option « breton » ! 
 
Près d'un demi-siècle plus tard, alors que je revois certain.e.s de ces 
ancien.ne.s élèves, parfois en retraite avant moi d'ailleurs, je 

																																																													
1  qui ne l'étaient pas toujours, aux dires mêmes de notre ancien député 
communiste Felix Leyzour, lui-même natif de Plourac'h, tout près de Carnoët, 
excellent bretonnant prisé des média, ancien instituteur, dont la position sur le 
sujet du breton fut évolutive et parfois discutée par les « bretonnantistes ». 



	 71 

m'interroge volontiers sur le poids qu'a pu avoir cette sensibilisation 
au breton et par le breton dans une région où son enseignement s'est 
beaucoup développé depuis (jusqu'un tiers des enfants scolarisés en 
primaire à Carhaix, je crois) et où la culture bretonne et bretonnante 
semble régner en pays conquis désormais.  
 
Sans doute était-ce une période de transition entre l'océan bretonnant 
de jadis, mor ar brezhoneg, dixit F. Kervella, laquelle a perduré 
jusqu'après la dernière-guerre dans cette contrée et la situation « post-
moderne » de notre nouveau siècle où Carhaix et Carnoët - avec sa 
baroque « Vallée des saints » - se veulent être et sont devenus de facto 
à la pointe de la bretonnité, sinon - pour ne pas froisser mon ancien 
maître et néanmoins toujours bon ami Jean Rohou - d'une 
problématique bretonnitude !  
 
 
Bibliographie 
 
Pour les références biobibliographiques, on pourra se reporter à mon 
Anthologie de la littérature bretonne au XX e siècle (tome 1 « Le 
premier Emzao », 1900-1918 - Skol Vreizh, Morlaix 2002, p. 63-94), 
qui existe également en breton (Lennegezh ar brezhoneg en XX vet 
kantved - id.), ayant bénéficié des recherches archivistiques de Sophie 
Souquet qui nous a présenté, en 2005, sa thèse, sous la direction de 
Marc Gontard, « Le bardisme, de Taliesin à Taldir ».  
 

Francis Favereau 
Université Rennes 2 

 
	 	



	 72 

  



	 73 

 
 
 

Pratiques scolaires coercitives pour la diffusion du 
français en Alsace : divergences et convergences avec la 

France de l’« Intérieur »1 
 
 
En Alsace, la langue de l’école a été jusqu’au milieu du XIXe siècle au 
moins essentiellement l’allemand écrit. En effet, malgré une 
appartenance politique à la France depuis la fin du XVIIe siècle, le 
français représente la langue des dominants et n’est connu que par les 
couches supérieures de la population. La langue d’usage très 
majoritaire est, comme partout dans l’espace germanophone, un parler 
dialectal, et la langue écrite majoritairement connue et utilisée (cultes, 
presse, almanachs, avis officiels bilingues…), l’allemand commun. 
Les Églises (catholique et protestante) font également front commun 
contre le français dans la mesure où elles s’accordent à dire que c’est 
par l’allemand qu’elles pourront toucher le cœur des enfants à 
catéchiser et non par une langue qui leur est étrangère, le français. 
 
Les parlers dialectaux en Alsace, comme partout ailleurs, varient dans 
l’espace. Dans l’essentiel de l’espace, ces parlers font partie du bas 
alémanique, mais à l’extrême sud se trouvent des parlers du haut 
alémanique, au nord-ouest de l’Alsace, du francique rhénan et tout au 
nord, du francique rhénan méridional. 
 
Aujourd’hui, l’ensemble de ces parlers dialectaux est dénommé par 
l’hyperonyme « alsacien ». Il s’agit d’un glottonyme relativement 
récent dans la mesure où jusqu’à la fin du XIXe siècle, ces parlers 
étaient nommés par les locuteurs comme étant de l’« allemand » 
(« Ditsch/Deitsch »), dénomination encore en usage jusqu’à 
aujourd’hui dans certaines parties de l’espace alsacien ou comme 
																																																													
1 Le terme désigne « le reste de la France métropolitaine, par opposition à 
l’Alsace et à la Moselle ». Il est attesté depuis l’époque de la Terreur dans les 
écrits des administrateurs révolutionnaires extérieurs à l’Alsace (cf. Rézeau 
2007 : 284-286) 



	 74 

générique pour distinguer ces parlers de tout ce qui est roman et/ou 
français (« Walsch »/« Frànzeesch »). Pour des raisons de politique 
interne à l’Empire allemand (1870-1918) et en raison des désaccords 
politiques entre les élus alsaciens et les gouvernants de l’Empire, ce 
qui est parlé en Alsace est appelé de plus en plus fréquemment par les 
couches dominantes alsaciennes à partir de la fin du XIXe siècle 
« Elsasserditsch » (litt. « allemand alsacien »), puis « Elsassisch » 
(« alsacien ») tout court. De fait, les trois glottonymes sont encore en 
vigueur aujourd’hui, avec une très large majorité pour « Elsassisch » 
et « alsacien ». Une autre manière de nommer ces parlers consiste à 
les désigner par un autre hyperonyme (utilisé uniquement en 
français) : « le dialecte », dont la définitude est, en quelque sorte, 
intrinsèque. Ce sont donc « Elsassisch » / « alsacien » ou « le 
dialecte » qui vont être utilisés par les informateurs d’aujourd’hui, à 
l’écrit ou à l’oral, pour désigner ce qu’ils parlent, et ces glottonymes 
renvoient bien aux parlers dialectaux dans leur variation 
géolinguistique. 
 
La question du français ne se pose pas de la même manière selon les 
périodes historiques considérées, qui ont comme point commun de la 
traiter souvent en réaction à la période qui l’a précédée. 
 
Globalement, l’histoire récente de l’Alsace est rythmée selon ses 
appartenances étatiques, après avoir été partie intégrante du Saint-
Empire romain germanique depuis sa fondation en 962 : de la fin du 
XVIIe siècle jusqu’en 1870, elle fait partie de l’espace politique 
français ; en 1871, elle est intégrée à l’Empire wilhelmien 
nouvellement créé en tant que Terre d’Empire (Reichsland) et revient 
à la France à la sortie de la Grande guerre ; après la défaite de 1940, 
elle est annexée de fait à l’espace politique allemand (IIIe Reich), puis 
retourne dans l’espace politique français après la Libération. 
 
Aussi les biographies linguistiques peuvent-elles être différentes selon 
les générations, avec une sorte de constance tout au long de ces 
périodes jusque vers la décennie 1960/1970 : la majeure partie, sinon 
la presque totalité des sujets utilisent un parler dialectal pour interagir 
dans les différentes situations de la vie quotidienne. Il est la langue 



	 75 

orale commune aux différentes générations et, au moins jusqu’à la fin 
des années 1950, la langue de socialisation de tout un chacun. C’est 
essentiellement dans la seconde moitié du XXe siècle que l’État va 
développer une politique offensive pour la diffusion du français, avec 
des mesures limitatives et coercitives explicites ou implicites à la clé. 
 
Ainsi, pour les questions de langues, l’Alsace se trouve en décalage 
temporel par rapport à d’autres régions de France et ne connaitra pas 
nécessairement la même histoire qu’elles, mais sans doute des moyens 
coercitifs fort semblables à ceux qui avaient été déployés ailleurs. 
Néanmoins, la coercition linguistique n’est pas inconnue dans l’espace 
scolaire alsacien : elle était déjà recommandée au XVIe siècle de 
manière à ce que les élèves des écoles latines n’utilisent pas leur 
« langue maternelle » allemande durant les récréations…1 
 
 

1. La question des langues à l’école en Alsace 
 

1. 1. Entre 1852 et 1870 
 
Dans la mesure où le centre du pouvoir ne semble pas vouloir mener 
une politique linguistique claire en faveur du français dans le champ 
éducatif, d’autant que le président de la République puis empereur 
soutient même explicitement l’usage de l’« allemand » en Alsace, ce 
sont les autorités locales, d’abord le préfet, puis le recteur 
nouvellement nommé, Laurent Delcasso (1855-1866), qui vont mettre 
en place une véritable politique en faveur du français et en défaveur de 
l’allemand à l’école. Delcasso aura particulièrement à cœur de faire 
donner, coûte que coûte, avec l’aide, au moins un temps, des 
																																																													
1 Dans un règlement scolaire de 1525 d’une école latine strasbourgeoise, où sont 
énumérés les jeux autorisés, il est précisé : « Le principe pour les jeux doit être 
le suivant : que personne n’utilise sa propre langue maternelle, mais une langue 
qui ne soit pas trop commune, ce qui fait que l’on apprend aussi [une langue] en 
jouant » (notre traduction) (cité par Engel Carl (1886) Das Schulwesen in 
Straßburg vor der Gründung des protestantischen Gymnasiums 1538, Straßburg, 
Heitz & Mündel, p.45). Plus loin il est prévu que l’usage de la langue maternelle 
ne peut être expié que par des coups… (ibidem, p.49). Lévy cite encore d’autres 
cas de figure (Lévy I 1929 : 233-234). 



	 76 

assemblées délibératives élues, un enseignement presque uniquement 
de et en français. Dans les faits cependant, suite notamment aux 
désaccords sur l’emploi ou non de la « méthode directe » pour 
l’enseignement du français, l’allemand n’a jamais totalement disparu 
des écoles, d’autant que tous les enseignants n’avaient pas toujours 
une connaissance satisfaisante du français et qu’une partie des élèves 
n’allaient à l’école que l’hiver. Il est difficile de savoir si des moyens 
coercitifs ont été utilisés régulièrement dans les écoles durant cette 
période même si Lévy note, sans indiquer de source, qu’« on aurait 
aimé que [les élèves] s’exprimassent en français ; ils durent se 
surveiller réciproquement et à l’occasion – se dénoncer. Quand ils 
étaient surpris parlant le dialecte, ils étaient frappés d’une petite 
amende » (Lévy 1929 II : 295). Un seul témoignage documente 
explicitement l’affirmation de Lévy, celui de l’historien Christian 
Pfister (1857-1933), futur recteur de l’Académie de Strasbourg de 
1927 à 1931 : « Sous le second Empire, […], les jeunes écoliers 
d’Alsace devaient parler le français entre eux, même hors de l’école et 
si nous étions surpris dans les rues ou aux champs à deviser en 
allemand [i.e. l’alsacien], nous étions condamnés à payer un sou 
d’amende, et avec cette cagnotte, l’école faisait son excursion 
annuelle 1 . » Et il ajoute, de manière étonnante et quelque peu 
paradoxale : « Si l’enseignement intensif du français avait continué 
dans les écoles [après 1870] comme dans la période de 1860 à 1867, 
tout le monde, dans nos campagnes, eût pu soutenir une conversation 
en français tout en continuant à se servir du patois local que personne 
n’a jamais voulu interdire2. » (1926 : 982-984). 
 
 
 
 
																																																													
1 On peut juste faire une hypothèse relevant d’une extrapolation mécanique : le 
nombre de « condamnations » financières a dû être assez important s’il 
permettait de financer une telle excursion. 
2 C’est nous qui soulignons parce qu’en effet, la formule est étonnante et est 
reprise de temps à autre par les représentants locaux de l’État. Cette attitude de 
défense laisse à penser qu’il n’est pas impossible que ce reproche ait été bel et 
bien exprimé ou que cette tentation ait été ressentie comme telle par une partie 
de la population. 



	 77 

1. 2. La période 1871-1918 
 
Après la défaite de la France suite au conflit qui l’oppose à la Prusse 
et à ses alliés, l’Alsace est intégrée à l’Empire allemand (1871-1918), 
et la question de l’enseignement du français ne se pose plus du tout 
dans les mêmes termes. L’Empire, qui a rendu la scolarité obligatoire 
dès 1871, doit gérer bien d’autres types de question de politique 
linguistique, notamment dans les régions de parlers romans en Alsace 
et Lorraine. Comme les parlers dialectaux alsaciens sont "allemands", 
ce sont bien plus des problèmes du rapport des parlers dialectaux avec 
l’allemand commun/standard qui se posent à l’école, comme dans 
l’ensemble des régions et des États germanophones. 
 
Le fait que la langue officielle devienne l’allemand ne pose pas de 
problème « technique » ou pratique majeur, mais bien plus, pour les 
générations ayant grandi sous le régime français, des problèmes 
d’appartenance nationale et de choix idéologiques. Le français n’est 
pas interdit (sauf durant la période de guerre [1914-1918], quand 
l’armée remplace l’administration civile), mais il n’est pas enseigné à 
l’école primaire malgré les nombreuses demandes des élus. 
 
1. 3. La période 1918-1940 
 
Comme les enseignants du primaire encore en fonction après 
l’éviction d’environ un sixième d’entre eux (environ 1 000 personnes) 
ne savent très majoritairement pas du tout ou pas suffisamment le 
français pour l’enseigner, ils seront amenés à faire des stages plus ou 
moins longs dans d’autres régions de France pour y acquérir une 
compétence linguistique suffisante en français. Cette disposition n’est 
bien sûr pas suffisante de sorte que la première mesure prise, c’est de 
combler ce grand manque d’enseignants par un recrutement massif 
d’institutrices et d’instituteurs de « la France de l’Intérieur » que l’on 
va tenter de convaincre de venir, notamment en les appâtant 
financièrement. Ce sont ainsi environ 1 500 enseignants qui viendront 
en Alsace.1 Une partie de ces enseignants exerce en surnombre, en 
doublon avec la ou le titulaire, pour palier ses problèmes en français. 
																																																													
1 Pour l’ensemble de cette période, voir Delahache 1921 : 134-139 et Bock 1932. 



	 78 

Il est probable qu’une partie de ces enseignants ait importé des 
pratiques coercitives ayant cours en France. Néanmoins, la situation 
linguistique globale tendue et complexe ne permet pas de se faire une 
idée de la réalité des pratiques1. Malgré la volonté farouche de la 
France de diffuser le français par l’école, l’usage de la coercition 
pouvait rapidement devenir un enjeu politique. Or il a fallu que la 
France accepte le maintien d’un enseignement d’allemand (de plus en 
plus précoce au fil des instructions rectorales entre 1920 et 1927) ainsi 
que le maintien de l’enseignement religieux, dispensé en allemand. 
Les témoignages écrits de pratiques coercitives sont rares, et les 
éventuelles transmissions orales de cette période ont pu être occultées 
par celles, plus prégnantes, qui auront cours après 1945. 
 
Eugène Philipps (1918-2018), qui a écrit plusieurs essais bien 
documentés sur l’Alsace, raconte sa propre expérience d’élève : 
 

En 1924, nous avons fréquenté l’école primaire d’une petite commune de la 
Lorraine thioise. L’interdiction de parler dialecte s’étendait bien au-delà de 
l’enceinte de l’école. Elle était valable aussi longtemps qu’on n’avait pas 
quitté le trottoir qui menait à l’école. Cependant, la chaussée était libre, si 
l’on peut dire. Pour échapper à l’interdiction et à la dénonciation 
(réciproque !), nous nous amusions à marcher avec un pied sur le trottoir et 
l’autre sur la chaussée, cas qui n’était pas prévu par le règlement. (Philipps 
1975 : 358, note 254) 

 
S’il indique bien que l’alsacien (ou le platt de cette partie de la 
Lorraine) était banni de l’école, s’il fait allusion au système de 
délation qui était mis en place, il ne dit rien de la punition éventuelle 
qui attendait le contrevenant, ni si un « signal » était utilisé. 
 
Dans une quête de témoignages, un autre auteur cite à la fois la forme 
matérialisée du signal et la punition qui est à la clef : 

L’instituteur est là depuis 1919, il a fait ses études dans un Lehrerseminar 
avant 1914, a été enrôlé dans l’armée du Kaiser, est arrivé au village après 
une année passée (de façon obligatoire) « à l’intérieur ». Pour se recycler, 

																																																													
1 Peut-être qu’un dépouillement systématique de la presse syndicale enseignante, 
mais aussi de la presse d’opinion, dont la variété et le nombre d’organes sont 
importants, permettrait-il d’avoir une image plus précise des mesures qui ont pu 
être prises. 



	 79 

apprendre le français. C’est cette langue qu’il nous enseignait, mais 
souvent il nous parlait en dialecte alsacien. Ce qui ne l’empêchait pas, 
quand cela le prenait ou – peut-être – quand l’administration le rappelait à 
l’ordre, de nous interdire notre langue et de punir celui qui, à la fin de la 
classe, détenait ce maudit « calepin » que nous devions refiler au copain 
surpris en flagrant délit de dialecte ! « Tu copieras pour demain cent fois : 
je ne dois pas parler l’alsacien en classe ! » (Hilbold 2011 : 53-54) 

 
D’autres formes de punitions sont également évoquées parmi des 
témoignages recueillis aujourd’hui : rentrer un quart d’heure plus tard 
le soir, aller au coin ou « aller au mur de l’école, la tête penchée au 
mur » (Livre noir 2020 : 305). Néanmoins, des « souvenirs » enfouis 
font parfois surface, également un demi-siècle plus tard, à l’occasion 
de questions concernant les langues en Alsace :  
 

« Haut-Rhinoise de naissance, j’y fréquentais l’école communale dans les 
années 1930 ; elles [les communales pour les filles] étaient à l’époque 
tenues par des religieuses. Avant de descendre dans la cour de récréation, la 
sœur, notre maîtresse de classe, remettait à l’une d’entre nous, désignée par 
elle, un bouton. Ce bouton devait circuler parmi les élèves parlant le 
dialecte pendant la récréation. Au retour dans la salle de classe, toutes les 
« victimes » du bouton étaient obligées de se lever de leur banc et se 
voyaient infliger une mauvaise note ou une autre sanction. »1 

 
Il n’est pas impossible que la coercition ait été plus difficile à exercer 
durant cette période parce que non seulement la société dans son 
ensemble parlait majoritairement l’alsacien et lisait l’allemand, mais 
aussi parce que la connaissance du français chez les enseignants du 
primaire était souvent encore hésitante et que l’enseignement de et en 
allemand occupait environ un tiers du temps scolaire à l’exception de 
l’équivalent du CP. Enfin, les conflits politiques autour des choix 
scolaires (dont les langues et les méthodes retenues faisaient partie) 
étaient suffisamment tendus pour qu’au quotidien, une coercition 
systématique soit probablement évitée. 
 
1. 4. La période 1940-1945 
 
En soi, cette période n’est ou ne devrait pas réellement être concernée 
																																																													
1 « Courrier », Les Dernières Nouvelles d’Alsace, 13 juin 1993, p.2. 



	 80 

par la problématique coercitive à l’égard de l’alsacien. Néanmoins, 
elle est bien présente sous une autre forme. L’usage du français, sous 
toute ses formes, et même les emprunts habituels dans les parlers 
dialectaux sont strictement interdits par les nazis, avec des punitions 
pouvant aller jusqu’à un séjour de quelques temps dans un camp de 
travail. Cette interdiction va peser, du moins psychologiquement pour 
les Alsaciens, dans les décisions coercitives qui seront prises par les 
autorités françaises envers l’usage des parlers dialectaux à l’école et 
sur leur réception dans le corps social après 1945 (cf. infra). Par 
ailleurs, l’école nazie était aussi un espace où les dialectes étaient 
prohibés et où la seule langue d’usage devait être la langue allemande 
standard. C’est donc une seconde interdiction qui visait, elle, les 
parlers dialectaux, mais sans coercition (du moins officielle) à la clef. 
Comme l’idéologie nazie était profondément uniformisante, les 
variétés dialectales n’étaient pas les bienvenues au point que le 
Gauleiter de Bade-Alsace avait donné une instruction strictement 
confidentielle au ministère de l’éducation du Pays de Bade (dont 
dépendait l’Alsace) pour que l’on éradique les parlers dialectaux « qui 
font obstacle à l’unité de la nation ». C’est le chef des services de 
sécurité de Strasbourg en personne, soulignant qu’« on peut être sûr 
que cette instruction sera prise par la population comme une nouvelle 
attaque contre le dialecte » qui demande avec succès à Berlin de 
suspendre cette disposition.1 
 
1. 5. Depuis 1945 
 
« Contexte » 
 
C’est après 1945 que la question des langues va se poser de manière 
inédite, l’annexion de fait de l’Alsace à l’Allemagne hitlérienne en 
1940 ayant rebattu les cartes de manière tout à fait nouvelle, avec des 
conséquences sur le contexte dans son ensemble. Quelques faits 
majeurs concernant la situation à partir de l’armistice, doivent être pris 
en compte, même lorsqu’ils ne concernent pas directement la part 
linguistique : 
 
																																																													
1 Source : double carbone du rapport original, archive privée. 



	 81 

- La langue des interactions au quotidien de la majeure partie de la 
population reste l’alsacien, qui est transmis aux enfants par la 
presque totalité des familles. En effet, les données de l’INSEE pour 
1946 montrent que le français est la langue la moins connue en 
Alsace : ce ne sont que 68 % de la population qui déclarent savoir le 
français, ce qui ne signifie pas qu’ils l’utilisent réellement, 
notamment à l’oral, tandis que l’alsacien est déclaré langue connue 
(et utilisée) par 85 % de la population et l’allemand connu par 80 % 
de la population (Huck 2015 : 210-211). Il n’y a qu’un seul groupe 
qui a connu une scolarisation en français (et un enseignement 
d’allemand) sans interruption, ce sont les personnes qui ont entre 18 
et 33 ans en 1946. Les autres groupes n’ont connu un contact avec 
le français comme langue de scolarisation qu’assez bref ou tout 
simplement n’ont jamais eu d’enseignement de français (Huck 
2015 : 212). 
 
- L’annexion de fait (contrairement à l’occupation dans la zone nord 
de la France) avait amené l’installation de l’ensemble des structures 
politiques nazies, des institutions, des organisations, du quadrillage 
systématique et pérenne de la population par des représentants de 
l’État, auxquels la population devait se soumettre. Elle s’est 
habituée, d’une certaine manière, globalement, à la coercition, voire 
à la terreur et, peut-être de manière plus durable, à la soumission. 
 
- Près de 100 000 hommes (soit un Alsacien sur dix) ont été 
incorporés de force dans l’armée allemande à partir du 25 août 1942 
(30 000 morts ou disparus ; 20 000 blessés). Presque toutes les 
familles sont ainsi directement touchées par la guerre et ses 
conséquences. Une partie est aussi soumise aux pressions exercées 
sur celles qui tentent de soustraire les hommes à cette obligation ou 
qui sont vues politiquement et idéologiquement « douteuses » par le 
régime. 
 

Cette annexion laissera un sentiment de culpabilité, de singularité, une 
difficulté à reprendre une forme de combat politique pour 
l’autonomie, une sorte de soumission aux volontés qui allaient être 
affichées par la France qui, de son côté, prendra toute une série de 



	 82 

mesures restrictives, concernant notamment les langues. En effet, ses 
représentants sont d’avis qu’une certaine radicalité dans les mesures 
permettant de diffuser le français doit s’imposer. Et quiconque 
rechigne à les accepter risque de passer pour un « mauvais » Français, 
un « mauvais » patriote et pourra être soupçonné de germanophilie. 
Par le choix de la langue, on somme les Alsaciens dialectophones / 
germanophones de prendre parti politiquement et idéologiquement, 
comme c’était déjà le cas durant la Terreur (cf. le discours sur les 
langues, infra) : « Parler français, c’est penser français, c’est pénétrer 
jusqu’au plus profond de l’esprit français, le comprendre, l’aimer. 
C’est pour les Alsaciens prouver qu’ils sont encore davantage français 
de cœur qu’à juste titre, ils ne l’affirment. »1 
 
Les procédures sont multiples : 
 

- interdiction d’une presse monolingue en allemand et régulation 
stricte de la presse d’importation de langue allemande ; le français 
est la seule langue acceptée pour la presse ou les parties de la presse 
à la destination de la jeunesse ; 
- quota pour le cinéma de langue allemande ; 
- l’enseignement de l’allemand à l’école primaire est suspendu ; 
- l’enseignement maintenu de la religion à l’école ne peut avoir 
lieu qu’en français ; 
- l’administration ne doit communiquer avec les administrés qu’a 
minima dans une langue autre que le français (oralement en dialecte 
et par les [rares] formulaires bilingues français-allemand) ; etc. 

 
Dans le même temps, les élites diffusent un discours sur les langues 
tendant non seulement à montrer l’importance de l’apprentissage du 
français pour s’intégrer politiquement, socialement et culturellement à 
la France, mais aussi pour souligner l’illusion que représente la 
perspective d’un bilinguisme pour tous2, le handicap personnel, social 

																																																													
1 Dans le « chapeau » du premier d’une série d’articles de Jacques Schneider 
ayant pour titre général « Qu’a-t-on fait en Alsace depuis la Libération pour 
propager la connaissance et la culture française ? », Journal d’Alsace et de 
Lorraine, 29 octobre 1946, p.1 
2 Jusque vers le dernier quart du XXe siècle, le bilinguisme ne pouvait, de toute 



	 83 

et professionnel que constitue l’alsacien dans l’apprentissage du 
français de sorte qu’il vaut mieux abandonner sa transmission et 
adopter le français comme langue familiale. La minorisation de 
l’alsacien et la majoration du français sont formulées comme allant de 
soi, comme s’il s’agissait d’un fait objectif partagé par tout un chacun. 
L’allemand n’est plus considéré comme la langue de culture des 
générations devenues adultes à la fin des années 1910 et, partiellement 
aussi, des générations ayant achevé leur scolarité durant l’entre-deux 
guerres, mais plutôt comme la langue des nazis, d’un point de vue 
politique, et la langue du passé d’un point de vue culturel, le français 
remplaçant l’allemand dans les deux cas.1 
 
L’école primaire 
 
C’est dans ce contexte, et parce que l’ensemble de ces éléments va 
connaître des articulations multiples et complexes, que les instructions 
données par le recteur dès janvier 1945 (donc bien avant le mois de 
																																																																																																																																																																																														
façon, que concerner des « vraies » langues, c’est-à-dire des langues standards, 
et en Alsace, cela concernait l’allemand. Mais dès 1945, certains rappellent que 
« psychologiquement et pratiquement, le bilinguisme est une doctrine 
équivoque, incapable de former des esprits solides et claires, incapable de 
donner aux enfants même un rudiment de culture, une doctrine à laquelle nous 
devrons des moins-values. […] Le bilinguisme est un faux-semblant. Il existe 
peut-être dans les faits, mais comme existent aussi des maladies mentales. Ce 
n’est pas parce qu’il existe qu’il faut l’encourager ou le défendre. On 
n’encourage jamais l’évolution d’une maladie […]. On la combat. Le 
bilinguisme a été davantage pour les Alsaciens [avant 1939] un handicap qu’un 
bienfait. Il ne faut pas que les générations à venir aient à souffrir de ce mal. Les 
Alsaciens doivent devenir des Français comme les autres. », extrait du 4e volet 
d’une série d’article sur « Faut-il réintroduire l’enseignement de l’allemand dans 
les écoles primaires alsaciennes ? » de Jacques Schneider, Journal d’Alsace et de 
Lorraine, 14 mars 1947, p.2. La position peut sembler extrême, mais reflète bien 
le discours de la partie francophile de l’élite en Alsace, soutenue par les 
représentants de l’État. 
1 Le nombre (et le rôle) des personnes qui ont décidé de leur propre chef, au 
sortir de cette période, de ne plus parler l’alsacien et encore moins l’allemand, 
pour ne se servir que du français, même si sa connaissance laissait encore à 
désirer, reste inconnu (cf. le personnage d’une autofiction d’Adrien Finck, Der 
Sprachlose, Kehl 1985, Morstadt Verlag : « Un jetz … ke Wort meh Ditsch ! 
[…] Plus un mot d’allemand ! » [p.99]) 



	 84 

mai) sont résumées par une formule claire : « Idée directrice : Tout 
exercice scolaire sera orienté vers l’acquisition de la langue 
française » (cité par Huck 2015 : 245).1 
 
C’est l’école primaire, l’école de et pour tous, qui va être investie du 
rôle majeur de diffuser le français et de « franciser » les enfants qui 
grandissent, dans la plupart des cas, dans une autre variété 
linguistique, l’alsacien, et qui vivent dans un monde où les référents 
culturels ou civilisationnels français sont certes présents, mais 
certainement pas avec les mêmes fréquence et intensité qu’ailleurs en 
France. 
 
Par le biais d’une disposition spécifique aux départements alsaciens et 
à la Moselle de 1952, l’État finance la construction de nouvelles 
écoles maternelles et crée 150 postes d’enseignants pour servir cet 
objectif et en accélérer le processus (Huck 2015 : 246-247).2 
 
La coercition pour imposer le français 
 
Il n’en reste pas moins que la langue de communication des enfants à 
l’école reste l’alsacien et qu’il leur est difficile de changer de langue 
dans l’ensemble des moments ressentis comme informels. Or l’État a 
bien compris que l’enjeu, chez les enfants, est précisément l’usage du 
français entre pairs.3 La coercition, qui avait cours également ailleurs, 
																																																													
1 Cette disposition est explicitement reprise dans les règlements des écoles, cf. 
Règlement intérieur des écoles primaires élémentaires du département du Bas-
Rhin : (…) Article 17 – Le français sera seul en usage dans l’école (R.S.M. 
18.1.1887) in : Bulletin de l’enseignement du Bas-Rhin juillet-août-septembre-
octobre 1956. 
2 Avec une disposition linguistique également explicite : Règlement des femmes 
de service des écoles maternelles et classes enfantines : (…) Article 7 – 
Rapports avec les élèves (…) Elle s’adressera aux enfants en français [en gras 
dans le texte], in Bulletin de l’enseignement du Bas-Rhin juin-octobre 1957, p. 
275. 
3 C’est exactement la position du Syndicat national des instituteurs (SNI), dans 
son Bulletin (n°43 – 1953) : « Après un élan d’ardeur et d’enthousiasme au 
lendemain de la Libération, il ne faudrait pas relâcher les efforts qui ont porté 
leurs fruits jusqu’ici. La pratique de la langue française, si elle s’acquiert en 
classe, se contrôle surtout en dehors de l’école lorsque l’enfant prend ses ébats 



	 85 

semble avoir été l’un des moyens, sur le long terme, pour imposer le 
seul français au sein de l’espace scolaire, qui inclut la cour de 
récréation1, voire l’espace immédiatement contigu.2 
 
Cette coercition a pris des formes multiples au sein des classes et des 
écoles : de la punition écrite (écrire n fois : « Je parle le français à 
l’école » et/ou « Je ne parle pas le dialecte/l’alsacien à l’école ») à un 
entraînement à la délation pour indiquer à l’enseignant qu’un autre 
élève avait parlé la langue interdite. Comme des punitions corporelles 
existent encore durant les premières décennies qui suivent la 
Libération, elles seront également utilisées pour sanctionner l’usage 
de la « mauvaise » langue (Delage/Ledegen 2018). 
 
Cependant, le fait que ce soit l’adulte qui demande aux enfants de 
réprimer eux-mêmes cet usage par le biais du « signal » ou du 
« symbole », c’est-à-dire un objet symbolique investi du marquage de 
la « faute » commise, reste sans doute la manière la plus perverse que 
l’on mettra en œuvre pour punir l’usage de l’alsacien : un enfant 
surpris par l’enseignant à parler en alsacien reçoit un objet dont il 
devra se débarrasser en trouvant lui-même un autre enfant utilisant le 
dialecte à qui il le donnera et ainsi de suite. A la fin de la journée ou 

																																																																																																																																																																																														
en toute liberté. Ce contrôle est particulièrement facile pendant la récréation. Le 
jour où nos gosses « se disputeront en français », nous aurons fait un pas 
immense. » (C’est nous qui soulignons.) 
1 La question des instructions que les enseignants auraient reçues à cet égard est 
complexe (cf. infra les déclarations des autorités en 1971). Il arrive cependant 
qu’un inspecteur de l’enseignement primaire pousse à « la fermeté ». Reprenant 
le texte rectoral de 1945, l’IEP de la circonscription de Sarre-Union précise : « Il 
faut demander aux élèves, avec une insistance accrue, de parler français pendant 
les récréations : cela doit devenir désormais une règle absolue. » Il poursuit en 
exigeant des enseignants qu’ils ne parlent que le français avec leurs anciens 
élèves. Il conclut avec une forme de menace : « Les résultats obtenus sont dus à 
la fermeté, à la ténacité des maîtres. Ce n’est pas l’heure de les remettre en 
cause. Que chacun comprenne son devoir ». (Circulaire n°9 du 5 mars 1953) 
2 Au Lycée Fustel de Coulanges (Strasbourg), « la pratique de [l’alsacien] était 
[…] interdite, y compris sur le parvis de la cathédrale et dans les rues adjacentes 
du lycée, après les cours, sous peine de se voir collé pendant deux heures. » 
(Bocquillon & Perego 2012 : 39) 



	 86 

de la demi-journée, c’est l’enfant en possession de cet objet qui sera 
puni. 
 
L’ampleur de l’ensemble des mesures coercitives en général et du 
« signal » ou du « symbole » en particulier n’est pas réellement 
connue. 
 
La réception de cette coercition dans l’espace public 
 
Si le débat lancé autour du retour de l’enseignement de l’allemand 
commence très tôt dans les assemblées délibératives et dans la presse 
en Alsace, la question des mesures coercitives prises en faveur du 
français à l’école ne semble être abordée que de manière tout à fait 
exceptionnelle.1 
 
Dans une enquête publiée en 1950 dans le Journal d’Alsace et de 
Lorraine2, le journaliste demande au directeur d’une école de garçons 
d’un faubourg de Strasbourg si les enfants parlent le dialecte pendant 
les récréations. Le directeur répond qu’« à partir de la seconde année, 
les instituteurs les obligent à parler le français en surveillant très 
étroitement leurs conversations ». Et le journaliste de conclure : « Le 
pli est donc donné. » 
 
Si la presse des vingt-cinq années qui suivent la Libération, quelle que 
soit sa tendance, n’aborde presque jamais cette question, l’organe du 
Parti communiste fait exception, en rappelant, de temps à autre, que 
les enfants sont punis lorsqu’ils parlent l’alsacien à l’école, tout en 
mettant cet aspect en relation assez étroite avec la difficile mise en 
place d’un retour de l’enseignement de l’allemand.3 D’une certaine 
																																																													
1 Les actes discriminatoires envers les pratiques dialectales des usagers et/ou des 
fonctionnaires dans les administrations publiques sont, quant à eux, plus 
fréquemment évoqués. 
2 Roger Kiehl L’enseignement de l’allemand doit-il être réintroduit dans les 
écoles primaires d’Alsace ? (Une enquête du JAL) V. « La parole est aux 
pédagogues » (27 janvier 1950). Le journal est en faveur de l’exclusivité du 
français à l’école.  
3 Par exemple : « Es ist der Jugend verboten elsässisch zu sprechen » [‘On 
interdit à la jeunesse de parler l’alsacien’] qui informe de cette interdiction 



	 87 

manière, cette quasi-absence ressemble à une sorte d’acceptation de 
cette fatalité, induite par la logique de soumission : si l’école procède 
ainsi, même si cela semble humainement difficile voire injuste ou 
pire, c’est qu’elle doit avoir ses raisons. Cela implique que dans le 
corps social, on accepte l’idée que, sans contrainte coercitive, 
l’apprentissage du français ne progresserait pas ou pas très 
rapidement, qu’il s’agit probablement du prix à payer pour acquérir le 
français. Comme l’alsacien reste toujours la langue principale de la 
société, personne ne peut imaginer qu’il s’agit aussi d’une manière de 
réduire le champ d’utilisation des parlers dialectaux des locuteurs 
futurs adultes formés dans cette école, pour qu’à terme, le français 
devienne la langue d’usage qui pourrait remplacer l’alsacien. 
 
Si l’administration scolaire s’est toujours défendue de vouloir 
s’attaquer à l’usage de l’alsacien dès l’entre-deux-guerres1, elle a un 
peu plus de difficultés à être crédible quand elle réitère le même type 
de propos au début des années 1970. Concernant des critiques qui ont 
été émises « à propos d’une prétendue interdiction faite aux enfants 
alsaciens d’user de leur dialecte dans les établissements 
d’enseignement public et notamment lors des récréations », le recteur 
et le préfet s’élèvent « énergiquement contre de telles allégations. […] 

																																																																																																																																																																																														
(élargie aux environs de l’école édictée par le règlement des cours post-
scolaires) pour contester le fait que l’on puisse interdire à des jeunes de parler 
leur « langue maternelle », L’Humanité du 25 septembre 1954 ; « Warum 
verbietet man der elsässischen Schuljugend ihre Muttersprache zu sprechen? » 
[‘Pourquoi interdit-on à la jeunesse scolarisée de parler sa langue maternelle ?’], 
L’Humanité, 2 octobre 1954, p.8; et le journal communiste publie le 7 mai 1957 
un article « Mit Strafen erreicht man das Gegenteil » [‘Avec des punitions, on 
atteint un objectif inverse’] qui prend appui sur le fait que des enfants sont punis 
(copie multiple de « Je dois parler le français dans la cour de l’école ») pour 
avoir parlé le dialecte dans la cours (eine Schikane) pour montrer que la 
« réaction » ne sait pas respecter la langue de la population. 
1 « A côté du français continuera de subsister l’ancien dialecte auquel personne 
ne songe à faire la guerre, dont personne ne souhaite la disparition, et qui rendra 
plus facile à l’Alsacien l’étude de la langue allemande. », « Instructions du 30 
août 1927 de M. le Recteur d’Académie [Christian Pfister], Directeur Général de 
l’Instruction Publique » in Bulletin de l’Instruction Primaire (Département du 
Haut-Rhin), 8e année, n°37, juin-septembre 1927, pp.1616-1619. 



	 88 

[Il ne peut] s’agir que de cas isolés, relevant d’initiatives personnelles, 
dont l’administration n’a pas eu connaissance. » Selon le recteur,  
 

« il est possible que certaines instructions ont pu être données dans le sens 
d’une oppression du dialecte, pour lequel les pouvoirs publics ont le plus 
grand respect, mais tout au plus sous la forme d’une recommandation au 
personnel enseignant d’inciter les élèves à la pratique de la langue 
nationale, même en dehors des heures de classes et à l’unique profit d’une 
meilleure connaissance du français. » 

 
Le préfet « a conclu de la même façon […] : « Insinuer que les 
pouvoirs publics pourraient combattre le dialecte alsacien correspond 
tout simplement à une contrevérité contre laquelle je m’insurge. » »1 
Un syndicat réagira en traitant « les affirmations du recteur et du 
préfet » de « sinistre comédie »2. 
 
 

2. Ce que disent aujourd’hui 
ceux qui ont connu une coercition hier 

 
En dehors de quelques éléments isolés rapportés par l’organe du parti 
communiste durant les années 19703, il faut attendre que les élèves 
concernés, une fois devenus des adultes, parfois d’un âge respectable, 
souvent dans des situations socialement élevées, commencent à 
s’exprimer sur ce sujet (cf. infra). 
 
																																																													
1 R.N. « « Il n’a jamais été question d’interdire le dialecte dans les écoles » », 
Les Dernières Nouvelles d’Alsace, 16 octobre 1971. L’ambiguïté reste 
cependant entière : le compte rendu de la réunion d’une commission mixte des 
Conseils Généraux du Bas-Rhin et du Haut-Rhin à Colmar, le 8 juillet 1971, 
note que le Préfet du Haut-Rhin, représentant le Préfet de Région, « demande 
que l’on ne fasse pas grief aux instituteurs d’exiger des enfants qu’ils parlent le 
français à l’école, puisque telle est leur mission. » (ADBR 1130W661) 
2 Bauerle R. « Il n’a jamais été question d’interdire le dialecte dans les écoles » 
in En Route - Bulletin départemental du SGEN-CFDT n°128, octobre 1971, p.2. 
3 « Soudain Nathalie pose la question suivante : « Monsieur, est-ce que c’est 
normal qu’un prof nous demande 1 F pour chaque mot d’alsacien prononcé en 
classe ? » (Metz Jean-Baptiste « L’enseignement et le problème linguistique 
dans un collège d’Alsace », L’Huma-7 jours du 17 novembre 1978, p.24). 



	 89 

Ce n’est que vers le tournant du millénaire, lorsque paraissent des 
récits de vie qui englobent la période des années 1945-1960 
notamment, que les scripteurs évoquent aussi les questions 
linguistiques telles qu’ils les avaient vécues à l’école. Un récit de vie, 
une (auto)biographie restent un acte fondamentalement subjectif : 
c’est le sujet qui parle de lui-même à travers le filtre de plusieurs 
décennies de vie, d’expériences, de choix, notamment idéologiques et 
politiques, et ne retient que ce qui s’est sans doute déjà fossilisé dans 
son récit mémoriel ou ce qu’il souhaite mettre en exergue, l’un 
n’excluant pas l’autre. Mais, comme toute production discursive, c’est 
bien la réalité perçue et éprouvée qui est mise en mots, et c’est bien 
sous cette forme qu’elle doit être comprise et documentée. D’une 
certaine façon, la question mémorielle et les traces plus ou moins 
conscientes qu’ont laissées les pratiques restent centrales. 
 
Au-delà du fait que la société ne s’est pas saisie de cette question de 
coercition à l’égard des élèves, toutes les personnes potentiellement 
concernées n’ont pas connu le même vécu et/ou n’en ont pas le même 
souvenir. Aussi, parce que le type de sources est hétérogène par nature 
(récits de vie, ouvrage militant dont l’objectif est de dénoncer les côtés 
répressifs du « jacobinisme scolaire » [sous-titre du Livre noir], mais 
aussi remarques écrites ou excursus dans d’autres cadres, entretiens 
récents au cours d’une enquête dont l’objet principal n’était pas le 
vécu scolaire1, …), le souvenir des différentes formes de coercitions 
est-il mis en mots de manière assez différente, lorsque ce type de 

																																																													
1 Entretiens et enquêtes menés dans le cadre du programme ANR/DFG (11A-
FRAL-002 01) Les effets de la frontière politique sur la situation linguistique de 
la région du Rhin supérieur (A lsace / Pays de Bade) (FLARS), Universités de 
Strasbourg et de Fribourg-en-Brisgau, 2012-2016. Dans la suite du texte, ces 
entretiens seront référencés sous l’acronyme FLARS. Les informateurs sont 
présentés de la manière suivante : commune d’origine suivie du numéro 
d’identification de l’informateur, sexe, tranche d’âge, profil socioprofessionnel. 
Pour ce dernier, nous distinguions entre les personnes au métier manuel (MAN), 
travaillant ou ayant travaillé dans le secteur artisanal ou agricole et les personnes 
actives ou ayant été actives dans des milieux professionnels exigeant des 
compétences communicationnelles diverses (COM). Ils ont été menés en 
dialecte et transcrits. Les transpositions en français dans cet article sont de notre 
fait. 



	 90 

souvenir existe. Par ailleurs, sauf à une exception près1, les (non-
)souvenirs sont anciens et leur perception est nécessairement travaillée 
par la vie et le temps qui se sont écoulés depuis le moment des faits. 
C’est essentiellement dans les entretiens, mais occasionnellement 
aussi dans les récits de vie que les personnes concernées déclarent soit 
ne pas se souvenir d’une coercition par rapport au parler dialectal, soit 
ne pas se souvenir que l’enseignant soit intervenu dans l’usage des 
langues. Le nombre de personnes qui évoquent une coercition est 
nécessairement plus important, précisément parce que leur 
« témoignage » a été sollicité (Livre noir) et/ou parce qu’elles ont été 
marquées par cette logique coercitive qui a été exercée de différentes 
manières : psychologique, punitions écrites (moyen le plus fréquent), 
combinées ou non avec une pratique de l’usage du « signal », le tout 
pouvant aussi être associé, selon des appariements divers, à des 
mesures de coercition physiques. Ce qui n’apparait pas, ce sont les 
propos qu’ont pu tenir les enseignants ou encore les « conseils » qu’ils 
ont pu donner aux parents ou, dans certains cas, les interdictions qu’ils 
ont pu leur transmettre verbalement comme ce que rapporte un 
informateur à propos de sa première année à l’école maternelle : « Un 
jour, ils ont dit à ma mère que si je continue à parler alsacien, ils ne 
m’accepteront plus à l’école comme les enfants qui ne sont pas 
propres. » (Livre noir 2020 : 304).2 
 
 
 
 
 

																																																													
1 Beinheim 3, femme, 25-35 ans, MAN: 
Informateur (I) : ce que j’ai dit en alsacien / on m’oblige à le dire en français / et 
ça il faut alors le conjuguer et / 
Enquêteur (E) : […] 
I : euh juste ce qui lui venait à l’esprit à cette institutrice. 
2 Il existe des exemples plus récents (milieu des années 1980), un peu moins 
tranchés, où des institutrices (dialectophones) de petites sections ont également 
expliqué à des parents qu’il était « incroyable » que des enfants (du cru) 
viennent à l’école en ne sachant pas le français et qu’il n’était pas question que 
l’on parle autre chose que le français à l’école (source : archives privées). 



	 91 

2. 1. Les différents types de coercition exercée rapportés par les 
témoins 
 
Absence de coercition ou absence de souvenir 
 
En soi, les témoignages écrits concernant des formes coercitives 
proviennent essentiellement de personnes les ayant subies ou les ayant 
vu appliquer. Néanmoins, lorsque ces textes sont confrontés à des 
entretiens oraux, il n’est pas rare que les informateurs n’aient pas du 
tout de souvenir de coercition liée à des raisons linguistiques et/ou 
indiquent qu’ils n’en ont jamais connue. En creux, cela indique que 
bien des enseignants n’ont pas dû procéder de manière traumatique 
contre l’usage de l’alsacien, même s’ils ont incité leurs élèves à lui 
préférer le français, ou qu’ils se sont simplement abstenus de le faire, 
quelles qu’en soient les raisons. Des informateurs expliquent que, 
dans leur village, le personnel enseignant n’appliquait aucune mesure 
coercitive, mais que c’était le cas dans les villages voisins ou que leur 
instituteur était « super »1. Ce type d’attitude pourrait aussi être une 
première clef explicative du débat sociétal quasi inexistant sur cette 
question jusqu’à la fin des années 1960. D’autres informateurs sont 
dans un entre-deux mémoriel : 
 

I : Ben oui à l’époque on n’avait pas le droit de parler l’alsacien 
E : hm 
I : durant un certain moment ils l’avaient plus ou moins interdit, qu’on 
parle alsacien hein, mais je n’ai maintenant plus de vrai souvenir 
E : on vous punissait ou quelque chose comme ça ? 
I : personnellement, je n’arrive pas à m’en souvenir 
E : hm 
I : je sais qu’on l’a souvent raconté / mais moi personnellement, pas2 

																																																													
1 FLARS : Hoerdt 4, homme 60-70 ans, COM : « chez nous / nous on n’a pas été 
punis mais dans les villages voisins ») ; Stattmatten 1, femme 60-70 ans, MAN : 
« en récréation, nous parlions tous tant que nous étions l’alsacien ». A la 
question de savoir si les enfants n’étaient pas punis : « Non, non, non, nous 
avions un très bon maître, c’est ‘un super maître’ que nous avions ». 
2 FLARS : Marckolsheim 2, femme 60-70 ans, MAN. Un autre informateur 
(Munchhouse 2, homme 60-70, COM) ne se souvient pas du tout s’il y a eu des 
punitions, mais son épouse, présente durant l’entretien, indique que, dans son 
école, il y en avait. 



	 92 

 
« Douce violence »1 
 
Un témoignage écrit montre que d’autres moyens cependant, plus 
subtils, peut-être plus profonds et plus intrusifs, ont pu être mis en 
œuvre pour convaincre des enfants de changer de langue, et parmi 
eux, la pression affective : 
 

J’étais émerveillée par la musique des mots qui s’envolaient de la bouche 
de mademoiselle Jérôme, mais je ne pouvais m’exprimer qu’en alsacien. 
Dès lors que les mots sortaient en alsacien, elle posait le doigt sur la 
bouche en disant : « Il faut parler français ». Durant mes premiers jours 
d’école, je fus déchirée entre la joie de découvrir un monde nouveau et la 
honte de ne pas savoir taire ces mots alsaciens. Et lorsque je revenais le 
soir vers les miens, j’étais désarçonnée, honteuse pour ceux qui instituaient 
de telles règles, et honteuse pour nous qui ne parlions pas la bonne langue. 
[…] Il était aussi interdit de parler l’alsacien durant la récréation. Parfois la 
maîtresse me prenait à part dans la cour et me disait avec douceur, en 
refaisant ma queue-de-cheval : « Je t’ai encore entendu parler l’alsacien. Il 
faut parler en français. » […] Un hiatus m’a lézardée : je vivais une douleur 
incompréhensible à laquelle je n’étais pas préparée, vu que personne ne me 
l’avait expliquée. Et surtout je ne comprenais pas ce que je faisais de mal 
en parlant la langue des miens. (Morgenthaler 2014 : 112) 

 
Il n’est pas impossible que d’autres enseignants aient procédé d’une 
manière analogue sans laisser nécessairement de souvenir, quelle 
qu’en soit la nature, dans la mémoire active des informateurs ou des 
scripteurs. 
 
Coercition plus ou moins physique 
 
Les relations de punition physique sont peu nombreuses par rapport à 
celles qui rapportent des punitions écrites  
 

« Au milieu des années 1950, je me rappelle avoir été soulevé du sol par les 
deux oreilles par le directeur et présenté en mauvais exemple à toute la 

																																																													
1 Au sens employé dans le champ de l’éducation de la petite enfance à l’instar de 
Christine Schuhl (2003) Vivre en crèche. Remédier aux douces violences, Lyon, 
Chronique sociale. 



	 93 

classe en rang dans la cour … après avoir été mis au « piquet » (poteau 
béton du préau) durant la récréation » (Livre noir 2020 : 265). 

 
Un autre informateur a un souvenir également assez net de s’être fait 
tirer l’oreille droite, avec des conséquences médicales fâcheuses, dans 
la mesure où il venait juste de subir une otoplastie (Livre noir 2020 : 
279). Dans le récit du long voyage initiatique qu’il entreprend à 
travers les Amériques, Jean-Marie Stoerckel (né en 1947) raconte une 
rencontre avec un prêtre alsacien : « Ça me fait drôle qu’ici, sur les 
hauts plateaux andins, on me parle en alsacien, que je n’ai plus 
entendu depuis la gare de Strasbourg. Je réponds dans un baragouin 
d’alsacien et de français. Quand j’étais gamin, on m’a tellement tapé 
sur les doigts, au sens propre à coups de trique et de règle, comme au 
sens figuré, que je n’ai jamais bien appris le dialecte de mon pays.1 
« Il est chic de parler français » rabâchaient tout le temps les 
instituteurs et le curé à l’école primaire et ceux qui pétaient plus haut 
que leur cul dans le village [i.e. les notables et les autres dominants]. » 
(Stoerckel 2008 : 184) Comme la pratique relatée n’était pas isolée 
comme punition en soi, de manière générale, pour ces générations, il 
n’est pas exclu que d’autres enfants l’aient connue également.2 
 
Punitions écrites 
 
C’est la pratique signalée le plus fréquemment, tant dans les sources 
écrites que dans les entretiens. Cependant la punition peut à la fois 
être l’élément final du processus de la circulation du signal, mais aussi 
une sanction directe de l’infraction par l’enseignant. 
 
Punitions données à la suite de la pratique du signal 
 
Si l’aspect extérieur du signal semble être multiple (cf. infra) et si la 
punition écrite n’est pas la seule sanction possible pour son détenteur 
en fin de journée ou de demi-journée, elle semble représenter 
																																																													
1 C’est nous qui soulignons. 
2 Aux élèves qui n’avaient pas de « bons points » qu’il aurait été possible de leur 
retirer pour avoir parlé l’alsacien, l’enseignant leur donnait « un coup de règle 
sur le bout des doigts que l’impétrant devait grouper auparavant en faisceau » 
(Livre noir 2020 : 288). 



	 94 

néanmoins la pénalité la plus largement distribuée. A la fois les 
contextualisations fournies par les personnes concernées et ce que les 
enfants devaient écrire peuvent varier, la première est due à la logique 
des énonciateurs, la seconde à la logique des enseignants. Ainsi, après 
avoir donné un contexte très général et avoir suggéré une comparaison 
avec l’école du temps de l’annexion de fait par les nazis, Antoinette 
Erny poursuit : 
 

Alors que du temps des Allemands il était tabou de parler français, il était à 
présent tabou de parler le dialecte durant la récréation. Une sorte de jeton 
(appelé « le sou ») était mis en circulation. Celui qui le détenait devait le 
transmettre à quiconque il surprenait à enfreindre l’interdit. En fin de 
journée, le détenteur endurait une punition du genre : écrire vingt fois ou 
plus « je ne parle pas alsacien durant la récréation ». (Erny 2008 : 235) 

 
Antoine Kocher s’interroge davantage sur l’efficacité de cette manière 
de faire : 
 

Une année, le nouveau maître, jugeant nos progrès trop lents, usa d’un 
procédé singulier pour nous inculquer la langue française. […] Le matin, 
[il] se mettait à l’affût dans un coin de la cour, tel une araignée guettant sa 
proie, pour surprendre l’un d’entre nous parlant en dialecte. Le fautif, tout 
penaud, se voyait remettre une grosse clé dont il avait intérêt à se défaire 
dans les meilleurs délais en épiant un de ses camarades. Un seul mot en 
alsacien et le témoin changeait de poche. Le dernier qui, à quatre heures, 
posait la clé sur le bureau du maître devait copier cent fois « Je dois parler 
français ». Pour échapper à la sanction, on provoquait souvent la faute chez 
un camarade. Si j’éprouve plus que des doutes quant à l’efficacité de la 
méthode, je suis certain qu’elle ne nous faisait pas aimer le français ! 
(Kocher 1995 : 149) 

 
D’autres récits relatent des situations analogues, avec de multiples 
variantes. Il est intéressant de relever que les auteurs appartiennent à 
une génération qui, pour l’essentiel, fréquentait l’école primaire entre 
1945 et 1960,1 même si cela ne signifie pas que ces pratiques aient 
																																																													
1  « Certains instituteurs voyant que les récréations se passaient toujours en 
lorrain crurent bien faire en recourant à des sanctions. […] Un maître […] 
appliqua donc une méthode qui devint un enfer pour le plus faible de la classe 
[…]. Il avait imaginé un jeton en bois, que nous prononcions tous cheton, une 
rondelle de bois qu’il remettait au premier qu’il entendait parler francique. 



	 95 

complètement cessé par la suite. Cependant, dans les déclarations des 
informateurs durant les enquêtes du programme FLARS, une seule 
personne a évoqué cette procédure. Cette ancienne enseignante, née en 
1948, indique qu’elle-même n’avait « plus été punie » mais que son 
mari l’avait été. C’est ce qui l’amène à décrire de manière détaillée la 
pratique du signal, sous la forme d’une pierre1. 
 
Punitions données directement 
 
Qu’il s’agisse d’universitaires, de journalistes ou d’hommes politiques 
(même avec des parcours atypiques), dont le métier est précisément en 
lien très étroit avec la production écrite ou orale en français, il est 
remarquable qu’ils soient assez bien représentés parmi ceux qui, d’une 
manière ou d’une autre, abordent l’interdiction du dialecte et 
rappellent que l’enfreindre déclenchaient une punition immédiate. 
 

Il est vrai […] que j’ai connu dans les années 1958-1964 la répression 
linguistique la plus grossière quand je fréquentais avec mes camarades 
l’école primaire de mon village dans le pays de Bitche […]. Quoi de plus 
stupide en effet que d’être forcé par l’instituteur à écrire cent fois « Je n’ai 
pas le droit de parler allemand dans la cour de récréation » et ceci, à de 
nombreuses reprises durant l’année scolaire. (Pfefferkorn 2000 : 100) 

 
On nous aidera fortement à progresser [en français] en interdisant l’usage 
du dialecte. […] Cela coûte cher de parler le dialecte dans la cour de 
l’école. Les punitions pleuvent : était-ce nécessaire ? (Howiller 1993 : 39)2 

 
Jean Oehler, député de 1981 à 1993, né en 1937, souligne l’enjeu et 

																																																																																																																																																																																														
Celui-ci devait, à son tour, transmettre ce pion au camarade qu’il prenait en 
flagrant délit de langue. […] Il devait alors généralement copier cinquante ou 
cent fois […] la phrase imbécile : je dois parler français » (Weber 2013 : 85-
86). « Quel écolier de l’après-guerre n’a pas eu un maître qui remettait le matin 
une pièce de monnaie ou un galet à un écolier pour que celui-ci le passe à un 
camarade parlant alsacien ? La sanction tombait en fin de journée : un devoir 
supplémentaire. » (Kintz 2005 : 550-551). Voir aussi les exemples cités dans le 
Livre noir 2020 : 270, 275). 
1 FLARS : Mothern 4, femme 60-70 ans, COM.  
2 Le Livre noir en cite de nombreux exemples : Livre noir 2020 : 267, 274, 282, 
287, …. 



	 96 

l’ambiguïté d’un plurilinguisme éprouvé comme stigmatisant :  
 

« Après-guerre, on nous interdisait de parler alsacien, on était 
immédiatement puni par l’instituteur si on était pris à parler un mot 
d’alsacien dans la cour de récréation. » 

 
Il n’est pas impossible que cette logique à la fois empirique et 
idéologique, soutenue par le discours diffusé par les couches 
dominantes, ait eu une adhésion quantitativement non négligeable, 
dans les couches de la population qui visaient des formes d’ascension 
sociale, nécessairement par le français, pour eux-mêmes ou leurs 
enfants. 
 
Parmi les informateurs de la tranche d’âge de 60 à 70 ans (entre 2012 
et 2016) du programme FLARS, nombreuses sont les personnes qui 
indiquent que l’emploi du dialecte entraînait une punition écrite de la 
part de l’enseignant : 
 

I : je ne savais pas un mot euh / de français, hein // 
E : […] y a-t-il eu des problèmes alors ou cela vous a-t-il gêné 
I : pas du tout / disons que je l’ai ressenti par la suite dans la grande école 
hein // 
E : est-ce que c’était plus difficile ou / 
I : ben oui parce qu’on a euh été laminés euh punis euh / 
E : […] vous avez été punis / 
I : même quand on parlait ensemble dans la cour euh l’alsacien hein euh 
ben oui1 

 
I : à l’école primaire euh il était euh presque interdit de parler l’alsacien 
hein là on a eu des punitions 
E : vous avez en avez oui ? 
I : oui oui oui oui oui oui / et / bon c’est une langue euh pour moi c’est une 
langue qu’il ne faut pas oublier2 

 
E : et quand vous alliez à l’école […] il arrivait que vous parliez parfois 
l’alsacien 

																																																													
1 FLARS : Haguenau 3, homme 60-70 ans, COM 
2 FLARS : Wantzenau 7, femme 60-70 ans, MAN. La part en italique est en 
français dans l’entretien. 



	 97 

I : oui souvent / j’en ai eu des punitions pour avoir parlé l’alsacien  
((RIRES))1 

 
La place du signal dans le système coercitif 
 
Fondamentalement, dans la mise en usage du signal, c’est 
probablement le type de logique qui met les enfants en situation de 
contrôle sur les autres, qui rappelait étrangement un fonctionnement 
analogue dans la société totalitaire qu’avait connue l’Alsace durant 
l’annexion de fait (1940-1945), proche aussi de la délation obligatoire 
qui avait cours ou, du moins parallèle à celle-là, d’une part, et de 
l’encouragement à se défausser sur un autre élève, d’autre part, qui est 
particulièrement pernicieux et, dans l’éducation civique, voire morale, 
problématique. Ce qui a pu être ressenti comme une sorte de défi a 
également pu aboutir à ce que les plus démunis soient plus souvent 
qu’à leur tour le dernier maillon de la chaîne (cf. Weber 2013 : 85 :  
 

« Un maître […] appliqua donc une méthode qui devint un enfer pour le 
plus faible de la classe […]. »). 

 
Un autre aspect intrusif de ce type d’objet reste sa présence 
permanente, visible et palpable, non seulement pour l’élève qui le 
détient, mais aussi pour les autres enfants qui restent sans cesse sous 
sa menace. 
 
Dans ce sens, le signal joue un rôle spécifique pour les enfants dans 
les aspects psychologique, éducatif, symbolique dans la construction 
d’une morale sociale, et probablement dans bien d’autres champs pour 
lesquels nous n’avons pas de compétences. Cela semble être une sorte 
d’« anti-objet » transitionnel… 
 
Par ailleurs, l’inventivité des enseignants pour trouver ce qui fera 
office de « signal » semble être non seulement sans limite, mais 
débouche parfois sur des « innovations » qui pourraient précisément 
																																																													
1 FLARS : Diebolsheim 2, homme 60-70 ans, MAN. Les exemples issus du 
FLARS pourraient être multipliés, formulés parfois selon des schémas assez 
analogues : Rohrwiller 6, homme 60-70 ans, MAN ; Boesenbiesen 5, homme 
60-70 ans, COM ; etc. 



	 98 

rappeler les objets transitionnels ou leur exact contraire (comme 
élément répulsif) : « une sorte de jeton (appelé « le sou ») » (Erny 
2008 : 235), « une grosse clef » (Kocher 1995 : 149), « un jeton en 
bois, que nous prononcions tous cheton » (Weber 2013 : 85-86), 
« l’arrosoir tournant d’élève en élève » (Livre noir 2020 : 270), « une 
pièce de monnaie ou un galet » (Kintz : 2005 : 550), une « pierre » 
(FLARS, Mothern 4), une « baguette » (Laugner 2015 : 14), « un 
« témoin » avec un morceau de ressort en boudin d’une dizaine de 
centimètres dans lequel [l’enseignant] avait enfilé une ficelle » (Livre 
noir 2020 : 293), « un petit morceau de bois appelé « la brique » » 
(Livre noir 2020 : 300-301), un « « cochonnet » [qui] était une bobine 
de fil à coudre vide à laquelle était accrochée une tresse multicolore 
crochetée faite de laine » (Livre noir 2020 : 301), une « boîte de 
conserve remplie de cailloux » (Livre noir 2020 : 302), … Si l’on s’en 
tient à cette petite dizaine d’exemples, force est de constater, qu’en 
dehors de la pièce de monnaie, il n’était guère possible d’escamoter, 
de remplacer ou de dupliquer le signal pour mettre éventuellement 
l’enseignant en difficulté dans sa propre mise en circulation du signal 
et rendre impossible une punition individuelle. Sur le plan symbolique 
également, c’est bien le dernier élève que l’enseignant trouve en 
possession du signal qui est puni pour tous les autres contrevenants : 
bouc émissaire ?1 
 
2. 2. La perception de la coercition 
 
Une forme de normalité au sein du monde scolaire ? 
 
Il apparait que bien des personnes ont été l’objet de ces mesures, mais 
que bien souvent, elles les considéraient comme « normales » dans le 
sens qu’il s’agissait de la manière de faire banale durant une certaine 
																																																													
1 Dans de très rares cas, la sanction pour le dernier de la chaîne était pécuniaire : 
celui qui détenait la « baguette » le soir devait « apporter un centime le 
lendemain » (Laugner 2015 : 14). Cela voulait-il dire que les parents étaient 
ainsi impliqués dans l’infraction et la sanction par l’amende qui avait été 
infligée ? De même, « celui qui avait le témoin en fin de récréation devait payer 
cinq francs d’amende pour la coopérative scolaire. Cinq francs, c’était alors le 
prix d’un petit pain. » (Livre noir 2020 : 293) Etait-ce vu comme une punition 
par privation ? 



	 99 

époque et qu’il était normal de s’y soumettre. Un informateur 1 
explique qu’eux, les enfants, n’ont pas souffert de l’interdiction de 
parler alsacien, qu’ils trouvaient cela tout simplement un peu bête. Un 
autre rappelle qu’il n’a pas souffert des punitions (écrites) parce que 
« il le fallait bien, je crois, hein, c’était comme ça […]. C’était un peu 
justifié »2 parce qu’en entrant à l’école, les enfants ne savaient pas un 
mot de français. Cette impression qu’en tant qu’enfants, ils n’ont pas 
souffert des punitions reçues pour avoir parlé l’alsacien, ne semble pas 
rare parmi les informateurs qui s’expriment à ce sujet :3 
 

I : […] durant la récréation, quand vous parliez l’alsacien, on recevait une 
punition par la suite 
E : et en avez-vous souffert ? ou […] cela vous a-t-il marqué ? 
I : bon à l’époque on était jeunes / je ne sais pas si nous en avons / peut-être 
en avons-nous souffert / je ne sais pas si moi / bon je ne crois pas qu’on en 
ait souffert, peut-être que certains en ont souffert, je ne sais pas / mais moi 
personnellement on ne peut pas dire que j’ai / qu’on en a / que j’en ai 
souffert.4 

 
Néanmoins, l’idée même qu’il puisse s’agir d’une forme de normalité 
pour une partie des informateurs semble montrer combien la pratique 
coercitive s’accorde aux discours de l’élite pour faire accepter l’idée 
d’une hiérarchie naturelle entre le français et l’alsacien, voire entre la 
bonne et la « mauvaise » 5  langue. Cette acceptation, largement 
facilitée auprès d’enfants parce que les injonctions émanent de l’école 
et d’un adulte la représentant, conduit assez directement vers une 
forme de soumission ou, du moins, d’acceptabilité. 
 

																																																													
1 FLARS: Sierentz 2, homme, 60-70 ans, COM. 
2 FLARS : Beinheim 1, homme 60-70 ans, MAN. 
3 FLARS : Strasbourg 5, homme 60-70 ans, COM, scolarisé à Kolbsheim, qui 
indique qu’à cette époque-là (1949), cela ne le dérangeait pas (« zällemols het s 
mich nit gstöert »). C’était une « bonne institutrice » dont il suppose qu’elle 
suivait les consignes de la hiérarchie. 
4 FLARS : Beinheim 2, homme 60-70 ans, COM 
5 En contrepoint de Morgenthaler 2014 : 112 : « [j’étais] honteuse pour nous qui 
ne parlions pas la bonne langue » […] (c’est nous qui soulignons) ; cf. aussi 
Delage/Ledegen 2018. 



	 100 

L’émergence explicite d’une conscience de l’alsacien comme 
« mauvaise » langue 
 
Dans une lettre adressée à un président d’association, un conseiller 
général du Bas-Rhin, né en 1955, écrivait en 1985 : 
 

J’appartiens à une génération (j’ai 29 ans) qui a subi les contraintes 
d’apprentissage du français à l’exclusion du dialecte local. Alors à l’école 
primaire, il était proscrit de converser en alsacien et plus d’une fois, je me 
suis retrouvé « au piquet » avec des camarades de jeu pour nous être 
exprimés en ce que nous considérions notre « langue ». […] Je ne 
comprenais pas les raisons d’une punition qui s’opposaient au dialogue 
familial. Un enfant ne discerne pas toujours les règles du bien et mal, et de 
fait, je commençais à associer la pratique du dialecte à un interdit1. 
Jusqu’à ce que mes parents s’en aperçoivent et obtiennent, difficilement, la 
levée des sanctions des enseignants. 

 
La logique développée, qui inclut à la fois une dimension morale (le 
bien et le mal) et une contradiction de cette dimension morale avec la 
pratique familiale qui la transgresserait alors, brouille, de fait, les 
repères d’un enfant et le marque peut-être durablement. 
 
Une autre informatrice2, qui dit ne pas avoir été punie pour avoir parlé 
l’alsacien, malgré l’interdiction de son usage, rapporte qu’on leur 
disait « on est en France […] on parle français / donc […] ». 
L’argumentation aurait été, dans ce cas, non pas tant une logique 
d’homothétie (nom de pays – nom de langue), mais bien plus une 
logique de loyauté politico-idéologique que les enfants auraient eu à 
respecter. C’est du moins ainsi qu’elle le comprend aujourd’hui 
encore en expliquant qu’ils n’étaient pas punis, « mais […] c’était mal 
vu »3, ce qui implique probablement une forme de pression, plus 
morale ou psychologique plus globale que la pression affective, plus 
individuelle (cf. supra). 
 

																																																													
1 C’est nous qui soulignons. 
2 FLARS : Volgelsheim 2, femme 60-70 ans, MAN. 
3 « mir sin nit puni gsi / àwwer euh / c’était mal vu ». 



	 101 

Dans certains cas, l’acceptation du discours, conjuguée aux réalités 
sociales éprouvées, peut amener un sujet à développer un sentiment de 
culpabilité qui l’amène à modifier ses pratiques linguistiques. Ainsi, J. 
Oehler (cf. supra) se sent tellement culpabilisé par son « mauvais » 
français qu’il s’est interdit de parler alsacien avec ses enfants. « Ils 
arrivent plus ou moins à se débrouiller, mais j’ai tout fait pour qu’ils 
ne parlent pas le dialecte et maîtrisent parfaitement le français. J’avais 
tellement peur qu’ils aient des difficultés en français. » (Brassart-
Goerg 1997 : 38) D’une certaine manière, il approuve la logique qu’il 
a connue et la reproduit parce qu’il estime que l’une des variétés est 
effectivement un handicap majeur pour apprendre l’autre. 
 
En Alsace, la coercition scolaire peut-elle être isolée des autres 
formes coercitives, notamment discursives ? 
 
Dans un texte écrit à la veille de 1945, « loin de l’Alsace, dans la 
clandestinité, dans une France occupée par l’ennemi », Emile Baas1, 
suffisamment au fait de ce que l’on envisageait pour l’Alsace après la 
défaite nazie, voyait venir une mesure coercitive radicale pour 
modifier l’équilibre des forces linguistiques en Alsace : 
 

« S’il […] se trouvait quelqu’un […] pour souhaiter positivement que 
l’usage de notre dialecte s’éteigne un jour, […] il est inutile de compter sur 
un changement spontané dans la situation des faits. » 

 
Et il poursuivait :  
 

« Ne pouvant compter sur l’évolution naturelle, il ne reste, à celui qui 
souhaiterait voir changer la situation, qu’à recourir à la Raison d’État : 
décréter que l’intérêt de l’État réclame la régression rapide du dialecte et 
prendre, en conséquence, toutes mesures utiles (scolaires, policières et 
autres) pour hâter le triomphe de la Raison d’État. Je sais que, souvent, 
sans oser prononcer le mot de Raison d’État, beaucoup songent à une 
semblable solution » (1973 : 87).  

 

																																																													
1 E. Baas (1906-1984), agrégé de philosophie, essayiste, démocrate-chrétien 
catholique engagé, de sensibilité régionaliste, cf. aussi la notice du Maitron 
(https://maitron.fr/spip.php?article15409), consultée le 14.11.2020. 



	 102 

D’une certaine façon, la manière de faire envisagée reste un aveu 
d’impuissance. 
 
Mais l’État prend-il réellement part à cette décision ? 
 
Les aspects explicites de la limitation de l’usage des langues autres 
que le français touchent directement l’allemand dans la presse, à la 
radio régionale, au cinéma, dans les écrits administratifs, … Ce sont 
les préfets ou les directeurs d’une administration quant à eux, voire 
d’autres fonctionnaires d’autorité dans des positions moins élevées, 
qui rappellent que tous les fonctionnaires sont tenus d’utiliser la 
langue officielle (française) avec les administrés. Dans ce cas, l’État 
rappelle verbalement et implicitement qu’il se refuse à reprendre les 
usages antérieurs et qu’il ne tolère plus l’alsacien comme langue dans 
son propre champ d’interaction. Ce faisant, il envoie un signal clair 
indiquant que l’enjeu consiste bien à éliminer l’usage de l’alsacien au 
profit du français. 
 
La part déterminante vient du concours actif d’une partie importante 
de la couche dominante (intellectuelle et culturelle, cultuelle, 
politique, partiellement économique, …), qui dispose d’une (très) 
bonne connaissance du français, et qui approuve l’idée que le français 
doit non seulement être diffusé, mais qu’il doit remplacer l’usage de 
l’alsacien. En effet, l’ensemble des discours minorants à l’égard de 
l’alsacien en soi (« sans grammaire », parler convenant à une société 
rurale, incapable de rendre compte d’une société en évolution et dans 
la modernité, …), produits par les élites, assimilent aussi leurs 
locuteurs à des personnes ancrées dans le passé, elles aussi incapables 
de relever le défi d’un monde changeant. L’alsacien est désigné 
comme l’obstacle objectif empêchant les individus et une partie 
majoritaire de la société d’accéder au français dans la plénitude de son 
usage et de les cantonner ainsi dans des rôles sociaux, professionnels, 
citoyens, … de seconde zone. Ce discours mis en circulation tend 
aussi à affirmer, comme une vérité universelle « naturelle », que 
l’usage de l’alsacien ne peut qu’être néfaste pour l’apprentissage, 
l’usage et la maîtrise (notamment sans « accent ») du français et, par 
conséquent, pour l’avenir social, professionnel, mais aussi (surtout ?) 



	 103 

intégratif et citoyen dans la société française, des individus, en 
particulier de la jeunesse, qui vivent dans une société imprégnée de 
particularités culturelles, souvent ressenties comme trop proches de 
caractéristiques « allemandes ». L’Église catholique, exerçant un 
magistère influent sur les habitants de cette confession, se rallie à la 
position de l’État, en adoptant la position de principe négociée avec 
lui de n’utiliser que le français dans tout ce qui est destiné à la 
jeunesse.1 
 
Aussi, la coercition (ou les contraintes, limites et restrictions) sont-
elles organisées ou posées comme un véritable système avec, comme 
objectif, sur le long terme, non seulement de diffuser le français à 
l’ensemble de la population, mais aussi de faire en sorte que le 
français remplace les parlers dialectaux dans les interactions dans 
toutes les circonstances de la vie. Que la jeunesse – par l’école 
primaire au premier chef – soit au centre du dispositif semble, pour 
ainsi dire, une nécessité pour asseoir ce système. Mais les moyens 
triviaux utilisés pour y parvenir, qu’il s’agisse du « signal » infâmant, 
de punitions ou d’autres éléments coercitifs, n’en sont que des 
moyens, mais qui ont sans doute marqué les esprits dans la mesure 
aussi où les hiérarchies véhiculées par ces moyens, alimentés par le 
discours tenu par les élites, ont forgé des représentations partagées qui 
continuent à être entretenues. Dans ce sens, la coercition scolaire et le 
« signal » en particulier ne représentent qu’une partie, certes 
essentielle, d’une politique idéologique globale pour la société 
alsacienne et ne sauraient être isolés d’une systématicité qui est mise 
en place. 
 

Dominique Huck et Pascale Erhart 
Université de Strasbourg 

 
 
 
 
 
 
																																																													
1 Il n’est pas certain que le clergé ait toujours suivi cette ligne politique. 



	 104 

Bibliographie 
 
1.  Sources 
 
1.1. Sources orales 
FLARS = Entretiens et enquêtes menés dans le cadre du programme 

ANR/DFG (11A-FRAL-002 01) Les effets de la frontière politique 
sur la situation linguistique de la région du Rhin supérieur (A lsace / 
Pays de Bade) (FLARS), Universités de Strasbourg et de Fribourg-
en-Brisgau, 2012-2016. 

 
1.2. Sources imprimées 
BRASSART-GOERG Marie « Tel que je suis » Jean Oehler, 

Strasbourg 1997, Editions du Signe 
BOCQUILLON Sophie & PEREGO Armand Grandir à Strasbourg 

dans les années 1940 et 1950, Paris 2012, Editions Wartberg 
ERNY Antoinette et Pierre Une enfance à Ammerschwihr ou comment 

devenir femme dans le vignoble de Haute-Alsace, 1934-1952, 
Colmar 2008, Jérôme Do Bentzinger 

HILBOLD Albert (2011) La deuxième mort de Léon. Le soldat 
inconnu, Colmar, Jérôme Do Bentzinger 

HOWILLER Alain Mémoires de midi. Les mutations de l’Alsace 
(1960-1993), Strasbourg 1993, Koufra / La Nuée Bleue 

KINTZ Jean-Pierre, compte rendu d’ouvrage, in Revue d’Alsace 
n°131, 2005, pp.550-551 

KOCHER Antoine Saisons d’enfance en Alsace, s.l. 1995, Editions du 
Bastberg 

LAUGNER Maurice Un enfant d’Alsace, 1944-1954, [Colmar] 2015, 
Jérôme Do Bentzinger 

MORGENTHALER Simone Pour l’amour d’un père. Les moissons de 
la mémoire, Pontarlier 2014, Editions du Belvédère 

PFEFFERKORN Roland (2000) « Parler, écrire, penser : le 
bilinguisme hors les dialectes », Pensée 323/juillet-septembre 2000, 
pp. 99-107 

PFISTER Christian, 1926, « L’Alsace et la France », in L’Alsace 
française n°49, 4 décembre 1926, pp. 977-984 



	 105 

PHILIPPS Eugène Les luttes linguistiques en Alsace jusqu’en 1945, 
Strasbourg 1975, L’Alsatique de poche 

STOERCKEL Jean-Marie Le chaos de l’âme. Du Struthof à 
l’Amérique, de l’abbé Pierre au Che, Haguenau 2008, Editions du 
Bastberg 

WEBER Edgard Le petit garçon et la synagogue, de Bitche à 
Beyrouth, s.l. 2013, Editions des Genêts d’Or, p.85-86) 

WITTMANN Bernard et SCHAFFNER François (2020) Alsace, une 
langue qu’on assassine (sans oublier la Moselle). Le livre noir du 
jacobinisme scolaire, Strasbourg, SALDE (abrégé : Livre noir) 

 
2. Travaux cités 
BAAS Emile, 1973 [1ère éd. 1945], Situation de l’A lsace, Colmar, 

Editions Alsatia 
BOCK Ch., 1932, « L’enseignement primaire » in Comité alsacien 

d’études et d’informations L’Alsace depuis son retour à la France, 
Tome premier, Strasbourg, p.399-416 

DELAGE Vanessa (dir.), LEDEGEN Gudrun (avec la collaboration 
de), 2018, Mauvaises langues. Migrations et mobilités au cœur des 
politiques, des institutions et des discours, Paris, L’Harmattan 

DELAHACHE Georges, 1921, Les débuts de l’administration 
française en A lsace et en Lorraine, Paris, Hachette 

HUCK Dominique, 2015, Une histoire des langues de l’Alsace, 
Strasbourg, La Nuée Bleue 

LÉVY Paul, 1929, Histoire linguistique d’Alsace et de Lorraine. 
Tome I Des origines à la Révolution française. Tome II De la 
Révolution française à 1918, Paris, Les Belles Lettres 

REZEAU Pierre, 2007, Dictionnaire des régionalismes du français en 
Alsace, Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg 

 
	 	



	 106 

	 	



	 107 

	
	

 
Un crâne de singe pour une mission civilisatrice. 

Pratiques du « symbole » dans les colonies 
africaines de la France 

 
 
Le présent article s’inscrit dans le cadre d’une recherche plus large, 
menée depuis 2015, qui étudie les modes d’implantation de langues 
dominantes via l’école dans divers endroits du monde. Il suit comme 
un fil d’Ariane la pratique du symbole, et s’articule autour d’un travail 
de terrain effectué pendant plusieurs années en Bretagne et au 
Sénégal.  
 
Nous aborderons ici uniquement la partie africaine, tout 
particulièrement la collecte de témoignages conduite à travers le pays 
sur la base d’un questionnaire sociologique. 
  
Cette étude a pu voir le jour notamment grâce au soutien d’Ibrahima 
Thioub, historien et recteur de l’UCAD1 , qui m’a encouragée à 
entreprendre cette enquête in situ car nul n’avait à ce jour entrepris 
une telle démarche sur ce sujet au Sénégal, et à Amadou Fall, historien 
et enseignant à la FASTEF2. 
 
 

1.  Le contexte 
 
1. Éléments historiques  

 
1. 1. La colonisation 
 
La France a pris pied en Afrique subsaharienne dès 1659 avec 
l’établissement d’un comptoir à Saint-Louis sur la côte nord du 
																																																													
1 Université Cheikh Anta Diop à Dakar. 
2 Faculté des Sciences et Technologies de l'Éducation et de la Formation, à 
Dakar. 



	 108 

Sénégal. Mais c’est au XIXe siècle que la colonisation se développe, 
son administration s’organisant finalement en A.-O.F. (Afrique-
Occidentale française) en 1895, et A.-E.F. (Afrique-Équatoriale 
française) en 1910. Elle connaîtra son terme 50 ans plus tard avec la 
proclamation d’indépendance de la Guinée en 1958, et de l’ensemble 
des autres pays de cette partie de l’Afrique en 1960. La gouvernance 
française s’est donc réellement exercée durant un peu plus d’un siècle. 
 
Les motivations qui ont prévalu à cette entreprise d’annexion d’une 
vaste zone du continent ont été beaucoup décrites et analysées. Les 
arguments exposés par Jules Ferry à l’Assemblée Nationale en 1885, à 
l’occasion d’une série de débats sur les fondements de la politique 
coloniale, ont été amplement commentés. Le contexte historique a 
souvent été invoqué pour justifier ses fameuses saillies sur « le devoir 
des races supérieures » de « civiliser les races inférieures ». Pourtant, 
cette idée n’était en réalité pas partagée par toute la classe politique de 
l‘époque. Les partisans de l’expansion coloniale comptaient certes en 
leurs rangs Léon Gambetta et Jules Ferry, mais d’autres grands noms 
défendaient une conception tout aussi résolument anticolonialiste, tels 
que Georges Clémenceau. 
 
Il est vrai que l’idée d’une supériorité de l’homme blanc était alors 
dans l’air du temps, et qu’elle était même enseignée dans les écoles, à 
travers des ouvrages rédigés par des figures aussi éminentes que le 
député radical Paul Bert, futur ministre de l’Instruction et des Cultes :  
 

« Les Nègres ont la peau noire, les cheveux frisés comme de la laine, les 
mâchoires en avant, le nez épaté; ils sont bien moins intelligents que les 
Chinois, et surtout que les Blancs. (…) Il faut bien savoir que les Blancs, 
étant plus intelligents, plus travailleurs, plus courageux que les autres, ont 
envahi le monde entier et menacent de détruire ou de subjuguer toutes les 
races inférieures »1.  

 
Jules Ferry est peu ou prou sur la même ligne quand il affirme à la 
																																																													
1 Paul Bert, Premières notions de zoologie : lectures à l'usage des élèves des 
établissements d’enseignement secondaire, des écoles normales primaires et des 
écoles primaires supérieures, 1885 (4e éd), G. Masson éditeur, Paris, 1885, pp. 
17-18. 



	 109 

Chambre des députés en 1884 :   
 

« Si nous avons le droit d’aller chez ces barbares, c’est parce que nous 
avons le droit de les civiliser. (…). Il faut non pas les traiter en égaux, mais 
se placer au point de vue d’une race supérieure qui conquiert »1. 

 
Ferry trouve cependant sur son chemin plusieurs députés radicaux, 
dont Camille Pelletan, Julien Maigne, Georges Périn. ou encore le 
député de Montmartre Georges Clémenceau, qui tient le 28 juillet 
1885 un discours aux accents étonnamment modernes2 :  
 

« Races supérieures ! Races inférieures ! C’est bientôt dit. (…) Vous nous 
dites : lorsque les Européens se sont trouvés en contact avec des nations 
que vous appelez barbares — et que je trouve très civilisées —, n’y a-t-il 
pas eu un plus grand développement de moralité, de vertus sociales. Peut-
être vous prononcez-vous trop vite ! En êtes-vous bien sûr ? (…) Regardez 
l’histoire de la conquête de ces peuples que vous dites barbares et vous 
verrez la violence, tous les crimes déchaînés, l’oppression, le sang coulant 
à flots, le faible opprimé, tyrannisé par le vainqueur ! Voilà l’histoire de 
votre civilisation ! (…) Non, il n’y a pas de droit des nations dites 
supérieures contre les nations inférieures. (…) N’essayons pas de revêtir la 
violence du nom hypocrite de civilisation. Ne parlons pas de droit, de 
devoir. La conquête que vous préconisez, c’est l’abus pur et simple de la 
force que donne la civilisation scientifique sur les civilisations 
rudimentaires, pour s’approprier l’homme, le torturer, en extraire toute la 
force qui est en lui au profit du prétendu civilisateur. »3 

 
L’objectif affirmé de « civiliser les barbares » est ainsi balayé. Il s’agit 
bien en premier lieu d’étendre le territoire français et de s’approprier 
de nouvelles richesses. C’est encore Jules Ferry qui décrit ces 
enjeux de puissance : 

																																																													
1 Séance de la Chambre des députés, 27 mars 1884, cité par Gilles Manceron, 
« La gauche et la colonisation », in Jean-Jacques Becker, Gilles Candar (éd.), 
Histoire des gauches en France, La Découverte, 2005, pp. 532 
2 Clémenceau était aussi dreyfusard et opposé à tout anti-sémitisme. Ceci ne 
l’empêchera pas de devenir « le Tigre » qui réprimera durement les grèves de 
1906-1908, et fera preuve d’un bellicisme sans pitié lors de la guerre 1914-1918. 
3 Séance de la Chambre des députés, 30 juillet 1885, cité par Gilles Manceron, 
op. cit., pp. 534-535 



	 110 

 
« Les nations ne sont grandes que par l’activité qu’elles développent ; ce 
n’est pas par le rayonnement pacifique qu’elles sont grandes à l’heure qu’il 
est. (…) et puisque la politique d’expansion coloniale est le mouvement 
général des puissances européennes, nous devons en prendre notre part »1. 

 
Il sera d’ailleurs soutenu par le député boulangiste Maurice Barrès, 
qui trouve dans ce projet colonial d’autres vertus, saluant « un moyen 
d’aguerrir l’armée, d’étendre la puissance française et de donner au 
peuple d’autres rêves que les luttes sociales »2. 
 
1.2. L’introduction de la langue française  
 
Quant à l’implantation de la langue, les Bulletins de l’enseignement 
de l’A frique occidentale française sont une source d’informations 
inépuisable. Dans le premier numéro de la revue, en 1913, on trouve 
le texte d’une allocution prononcée par le gouverneur William 
Merlaud-Ponty, qui établit la part du français dans la fameuse 
« mission civilisatrice » :  
 

« Je ne me dissimule pas que c’est une tâche de longue haleine que celle de 
l’œuvre scolaire en Afrique occidentale française. Je considère que nous ne 
sommes encore qu’à l’aube du rayonnement de notre langue parmi ces 
races de civilisation inférieure, mais vous voyez avec quelle volonté tenace 
nous multiplions nos efforts »3. 

 
Au-delà des discours officiels, la volonté n’est pas réellement 
d’apprendre aux Africains la langue de Molière par souci de leur 
apporter les Lumières. D’autres textes montrent que les motivations 
sont en règle générale bien plus terre-à-terre : l’école doit former des 
Africains à exercer différents types de tâches nécessaires à la bonne 
marche de l’administration et des affaires. Il faut ainsi préparer des 
interprètes pour les pouvoirs publics, des intermédiaires pour les 
sociétés commerciales, mais également des personnels dotés de 
																																																													
1 Séance de la Chambre des députés, 28 juillet 1885, cité par Gilles Manceron, 
op. cit., p. 534. 
2 Gilles Manceron, op. cit. p. 538. 
3 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, 1913, pp. 20-22.. 



	 111 

compétences techniques qui seront en mesure de produire des biens 
utiles à la puissance coloniale. Georges Hardy directeur de 
l'enseignement en Afrique-Occidentale française, décrit clairement 
cette volonté dans un numéro de 1916 du Bulletin : 
  

« Nous nous sommes particulièrement appliqués, au cours de ces dernières 
années, à imposer à nos institutions scolaires un caractère pratique, nous les 
avons nettement orientées vers la préparation aux différents métiers, nous 
avons voulu que leurs programmes demeurent en accord avec les nécessités 
de notre développement économique »1.  

 
Et le gouverneur Angoulvant renchérit dans un discours prononcé lors 
de l’inauguration d’une exposition d’enseignement professionnel à 
Dakar, excluant d’emblée l’idée de former des intellectuels africains :  

 
« Nous ne voulons pas faire, en effet, des bavards et des prétentieux, se 
grisant de mots sonores et le plus souvent impropres ou vides de sens, 
enclins à n’emprunter à notre civilisation que ses élégances vestimentaires, 
voire nos mauvaises habitudes, prolétariat qui se croira intellectuel et qui 
sera aigri et mécontent, proie facile pour les faiseurs d’utopie et les batteurs 
d’estrade; nous voulons, et cela nous le voulons fermement, former avant 
tout des hommes utiles, à l’activité féconde »2. 

 
Il s’agissait par ailleurs, à l’aube du conflit qui allait bientôt opposer la 
France et l’Allemagne, de préparer les populations colonisées à 
contribuer à l’effort de guerre. Georges Hardy écrit en effet dès 1913 
que  
 

« l’école, en Afrique occidentale française, n’est pas l’asile exclusif du B 
A, BA ; elle a pour mission de planter, dans le cœur des enfants indigènes, 
l’amour de la France et le respect de notre autorité »3.  
 

De fait, les établissements scolaires sont mis à contribution et l’on 
trouve dans les différents numéros du Bulletin de nombreux cas de 
																																																													
1 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, février 1916, p. 
66. 
2 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, juillet 1916, pp. 
318-322. 
3 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, 1913, p. 57. 



	 112 

collectes en faveur des soldats :  
« des mutuelles scolaires ont spontanément versé leurs revenus dans la 
caisse des œuvres de guerre ; à Saint-Louis, les écoles ont participé pour 
une somme de 1,500 francs à la ‘’Journée du Poilu’’ et en maint endroit les 
petits doigts noirs ont tricoté de chauds vêtements pour nos soldats »1.  

 
Mais c’est aussi et surtout en ressources humaines que l’Afrique 
apporte son concours : Georges Hardy signale en effet en janvier 1916 
que déjà « 60 000 tirailleurs africains ont été envoyés sur les différents 
fronts de combat »2, et il résume ainsi cet engagement en mars de la 
même année :  

 
« De toutes les Colonies françaises, l’Afrique occidentale française est 
celle qui a participé le plus directement et le plus largement à la guerre. 
(…) Il ne faut pas que les historiens de l’avenir soient tentés de négliger le 
bel élan qui a soulevé ce pays au premier appel de la mère-patrie, et qui a 
abouti à la conquête de deux grandes Colonies allemandes, à une 
mobilisation exceptionnellement abondante et improvisée, à des envois 
nombreux de bonnes troupes sur tous les fronts, à des œuvres variées de 
solidarité »3.  

 
L’école n’est pas étrangère à cet entrain, ainsi que le montrent les 
propos de Hardy, qui rend un hommage appuyé aux soldats indigènes 
prêts à mourir pour la France :  
 

« Le recrutement a trouvé chez les instituteurs de sûrs auxiliaires et 
l’administrateur d’une vaste région signalait précédemment à son 
Lieutenant-Gouverneur ‘’la belle attitude des anciens élèves de nos écoles 
et l’exemple qu’ils ont tenu à donner’’ ; n’est-ce pas là, ajoutait-il, un fait à 
citer à ceux ‘’qui, de la meilleure foi du monde, pouvaient penser que notre 
enseignement largement diffusé pouvait avoir comme résultat de créer une 
classe de jeunes gens hostiles à notre domination, parce que déclassés’’ »4.  

																																																													
1 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, avril 1916, pp. 
172-173. 
2 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, janvier 1916, pp. 
15-18. 
3 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, mars 1916, p. 
122. 
4 Bulletin de l’enseignement de l’A frique occidentale française, avril 1916, pp. 



	 113 

 
2. Contexte sénégalais 

 
Les éléments rapportés ci-dessus concernent l’ensemble des territoires 
de l’A.-O.F. et de l’A.-E.F. L’enquête menée sur le terrain se 
concentre quant à elle essentiellement sur le Sénégal, l’une des 
composantes principales de l’Afrique Occidentale. Vaste territoire 
comptant aujourd’hui environ 16 700 000 habitants1, le pays était le 
point d’entrée de la colonisation française à l’ouest du continent, et il 
en abritait les capitales, d’abord Saint-Louis, puis Dakar à partir de 
1902. 
 
2. 1. Cadre linguistique 
 
Si la langue officielle unique au Sénégal est aujourd’hui le français, il 
n’est maîtrisé que par 26% de la population2. La véritable lingua 
franca est en effet le wolof qui est compris par 90% des habitants, 
même s’il n’est la langue maternelle que de 39% d’entre eux3.  
 
Pour le reste, le pays compte une mosaïque de plusieurs dizaines de 
langues autochtones (entre 30 et 50 selon les critères retenus pour 
distinguer langues et dialectes), appartenant pour l’essentiel à deux 
grands groupes linguistiques (langues ouest-atlantiques et langues 
mandingues), dont certaines jouissent à présent du statut de « langues 
nationales »4. 
 
L’article 1er de la Constitution du 7 janvier 2001 stipule ainsi que :  
 

																																																																																																																																																																																														
172-173. 
1 Chiffres 2020, donnés par l’ANSD (Agence Nationale de la Statistique et de la 
Démographie) sur son site : http://www.ansd.sn, consulté le 10 septembre 2020. 
2 Rapport 2018 de l’Organisation Internationale de la Francophone, consultable 
en ligne : http://observatoire.francophonie.org/2018/synthese.pdf  
3 Ibid. 
4 Selon le programme Sénélangues de description et documentation des langues 
du Sénégal (2009-2015), initié par le laboratoire LLACAN (Langage, Langues 
et Cultures d’Afrique) basé à Villejuif. 



	 114 

« La langue officielle de la République du Sénégal est le français. Les 
langues nationales sont le diola, le malinké, le pular, le sérère, le soninké, 
le wolof et toute autre langue nationale qui sera codifiée »1.  

 
Le nombre de langues estampillées « langues nationales » n’a cessé de 
croître depuis 2001, puisqu’elles sont aujourd’hui 25 à porter cette 
appellation2, dont 22 sont déjà codifiées et peuvent prétendre à un 
accès à l’enseignement. 
 
2. 2. Cadre scolaire 
 
C’est en 1817 qu’est créée à Saint-Louis la première école française 
sur le territoire sénégalais, une expérience menée par l’instituteur Jean 
Dard. Constatant rapidement que les élèves ne comprenaient pas ce 
qu’ils apprenaient par cœur, il étudie lui-même le wolof et entreprend 
d’enseigner les enfants dans leur langue maternelle. Mais sa proximité 
avec les autochtones déplaît, on invoque des résultats peu satisfaisants 
et il est licencié en 1821. 
 
Quelques années plus tard, en 1929, le gouverneur colonial Jubelin 
affirme dans l’un de ses rapports que « tant que l’usage du wolof ne 
sera pas exclu des leçons de l’école et pour ainsi dire retranché aux 
élèves, on n’obtiendra jamais de succès réel et on retombera toujours 
dans l’inconvénient de n’inculquer aux enfants que des notions 
superficielles, confuses et passagères »3. Le français devient donc la 

																																																													
1  Le texte intégral de la Constitution de 2001 est consultable en ligne : 
https://mjp.univ-perp.fr/constit/sn2001.htm 
2 Ces 25 langues sont le wolof, le pulaar, le seereer, le jóola, le mandinka, le 
soninke, le noon, le balant, l’oniyan, le mankaañ, le ndut, le mënik, le maniaku, 
le paloor, le woomey, le bayot, le kanaid, le saaf-saafi, le laalaa, le ialunga, le 
guñuun, le hasanya, le turka, le susu et le papel. Cf Mbacké Diagne, 
Gouvernance linguistique au Sénégal un frein à  l'émergence socioéconomique, 
in Sciences et techniques du langage, n°12, UCAD, Dakar, 2017, p. 98. 
3  Cité par Joseph Gaucher, Les débuts de l’enseignement en A frique 
francophone : Jean Dard et l’école mutuelle de Saint-Louis au Sénégal, Le livre 
africain, Paris, 1968. 



	 115 

seule langue de l’enseignement jusqu’à la fin de l’époque coloniale1. 
 
Les congrégations missionnaires venues de France ne tardent pas à 
s’implanter également, et elles seront des acteurs essentiels de 
l’éducation à la française en Afrique subsaharienne francophone au 
XIXe siècle. En premier lieu, les sœurs de Saint-Joseph de Cluny 
arrivent à Saint-Louis dès 1819 et y ouvrent une école en 1820. Elles 
essaimeront ensuite, créant des établissements pour les filles dans tout 
le pays. Les frères de Ploërmel marquent également l’histoire de 
l’école au Sénégal : en 1941, les notables saint-louisiens, peu 
convaincus par l’expérience de Jean Dard, demandent en effet au 
ministre de la Marine de faire venir cette fois des religieux pour 
prendre en charge l’enseignement. Arrivent alors les Frères de 
l’Instruction chrétienne, ou frères de Ploërmel, qui établiront 
également, au fil du temps, nombre d’écoles de garçons en différents 
points du territoire. 
 
Notons enfin que le gouverneur Faidherbe complète le paysage 
scolaire au milieu du XIXe siècle : d’une part il met en place des 
écoles laïques à partir de 1857, afin d’y attirer les familles 
musulmanes dont les parents seraient peu enclins à envoyer leurs 
enfants dans des écoles confessionnelles chrétiennes2 ; d’autre part il 
crée en 1856 une « école des otages », où les fils de chefs étaient 
recrutés, en gage de loyauté au colon, afin de recevoir une éducation à 
la française3. 
 
Un siècle plus tard, on trouve principalement trois types 
d’établissements au Sénégal : 

- les écoles coraniques, qui enseignent en langue arabe ; 
- les écoles catholiques, qui enseignent en français ; 

																																																													
1 Omar Ka, « Une nouvelle place pour le français au Sénégal ? », in The French 
Review, Vol. 67, n° 2, USA, 1993, pp. 277-278 
2  Denise Bouche, L'Enseignement dans les territoires français de l'A frique 
occidentale de 1817 à 1920 : mission civilisatrice ou formation d'une élite ?, 
Tome I, Service de reproduction des thèses, Université de Lille III, Lille, 1975, 
p. 279. 
3 Denise Bouche, op. cit., pp. 322-356. 



	 116 

- les écoles publiques, qui travaillent en majeure partie en 
français, mais qui, pour certaines d’entre elles, proposent 
également désormais une part d’enseignement en langues 
nationales (wolof, pulaar, sereer etc., selon les régions)1. 

 
L’enquête que j’ai menée sur le terrain concerne uniquement les 
écoles chrétiennes et les écoles laïques, les écoles coraniques ne 
pratiquant pas le français. Par ailleurs, aucune des personnes 
interrogées dans le cadre de mon enquête n’a bénéficié d’une 
instruction dans l’une ou l’autre des langues nationales, l’ouverture 
linguistique en milieu scolaire étant relativement récente. 
 
2. 3. Niveau d’alphabétisme 
 
L’école n’a été rendue obligatoire au Sénégal qu’en 2005, par la loi du 
15 décembre 20042. La tardiveté de cette obligation explique sans 
doute le faible taux d’alphabétisation du pays. En 2017, selon 
l’UNESCO3, il est de 51,9 % pour l’ensemble de la population de 15 
ans et plus, mais il descend bien plus bas au fur et à mesure que l’on 
remonte la pyramide des âges. Les pourcentages de personnes de 65 
ans et plus ayant été scolarisées sont en effet très réduits : 

- 10,09 % en 1988  
- 14,3 % en 2002 
- 21,46 % en 2013 
- 27,67 % en 2017 

Ces chiffres indiquent que seules 27,67 % des personnes nées avant 
1953 ont fréquenté l’école. La grande majorité des personnes âgées 
n’est donc pas instruite, ce qui n’est pas sans incidence pour la 
présente étude.  
 

																																																													
1 Amadou Fall, « L’école et la nation au Sénégal de 1960 à nos jours - L'histoire 
d'un malentendu », in Benoît Falaize, Charles Heimberg et Olivier Loubes, 
L’école et la nation, ENS Éditions, Lyon, 2013, p. 455-466. 
2  Cf Journal Officiel du 22 janvier 2005 : 
http://www.jo.gouv.sn/spip.php?article2689  
3  Cf site de l’UNESCO : http://uis.unesco.org/fr/country/sn, consulté le 10 
septembre 2020. 



	 117 

Si l’on prend également en compte les statistiques concernant la 
langue d’enseignement, la proportion de Sénégalais ayant bénéficié 
d’une scolarisation en français est encore plus faible : selon le 
recensement général de 20131, en effet, ils ne sont que 37,2 % des 10 
ans et plus à être alphabétisés en français (enseignement public et 
confessionnel), pour 11,1% en arabe (écoles coraniques) et un peu 
plus de 3,3 % dans les langues nationales. 
 
Ces deux éléments combinés, le faible taux d’alphabétisme parmi les 
adultes et la concurrence de la langue arabe à l’école, font que le 
champ de mon enquête était finalement réduit. Pourtant, malgré cette 
difficulté, nous verrons qu’il a été assez aisé de trouver des 
informateurs au Sénégal, les pratiques de substitution linguistique à 
l’école y étant récentes. 
 
 

3.  L’enquête 
 
3.  1.  Les sources 
 
Les sources auxquelles j’ai eu recours sont essentiellement issues d’un 
travail sur le terrain effectué au Sénégal en 2017 et 2019.  
 
Aux questionnaires remplis in situ se rajoutent ceux que j’ai collectés 
de 2015 à 2020, d’une part à Paris dans les communautés d’immigrés, 
et d’autre part dans d’autres pays d’Afrique subsaharienne 
francophone, via des intermédiaires issus de mes réseaux amicaux, 
ainsi que des vidéos tournées antérieurement dans le cadre de mes 
activités professionnelles, en 2009-2011 et 2013.  
 
Sont ainsi pris en compte quelques témoignages de Mauritanie, du 

																																																													
1  RGPHAE : Recensement Général de la Population et de l’Habitat, de 
l’Agriculture et de l’Élevage, de l’Agence Nationale de la Statistique et de la 
Démographie (ANSD). Accessible en ligne : 
http://www.ansd.sn/ressources/rapports/Rapport-definitif-RGPHAE2013.pdf, p. 
84.  



	 118 

Mali1, du Burkina-Faso2, de Côte d’Ivoire et de Guinée pour ce qui est 
de l’A.-O.F., de Gambie (qui ne faisait pas partie des colonies 
françaises mais est totalement enclavée au sein du territoire 
sénégalais), et par ailleurs du Cameroun, du Gabon et du Congo en 
A.-E.F3. 
 
3. 2. La collecte sur le terrain 
 
Aucune enquête de terrain n’ayant été consacrée précédemment aux 
modes d’implantation de la langue française dans les écoles du 
Sénégal, il était opportun de recueillir cette mémoire populaire avant 
qu’elle ne disparaisse. Les pratiques coercitives ou vexatoires n’y 
étant désormais plus autorisées officiellement, les souvenirs finiront 
en effet par s’éroder, même si les faits sont plus récents qu’en France 
hexagonale. 
 
Les informateurs 
 
Durant cinq semaines, en février-mars 2017, j’ai sillonné le pays et 
posé des séries de questions à des dizaines de personnes d’origines, de 
langues, d’âges et de classes sociales différentes, dans plusieurs 
régions du pays. 
 
Ce lot de témoignages s’est étoffé au cours d’un second séjour en 
2019, plus bref et centré sur Dakar, et également par des échanges à 
distance au fil du temps, par courriels et courriers postaux, jusqu’en 
2020. 
 
La première constatation est qu’il a été très aisé de trouver des 
informateurs et de les interroger. La tâche paraissait pourtant ardue à 
première vue, puisque mes contacts à mon arrivée à Dakar se 
résumaient à une poignée de connaissances. Mes craintes de me 
retrouver sur place totalement démunie ont vite été balayées : les 
																																																													
1 Ancien Soudan français. 
2 Ancienne Haute-Volta.  
3 L’A.-E.F. comprenait également le Tchad et la République Centrafricaine 
(anciennement l’Oubangui-Chari). 



	 119 

pratiques coercitives d’implantation du français dans les 
établissements scolaires ont été en usage au Sénégal jusqu’à une 
époque très récente, et j’ai de ce fait pu rapidement rencontrer un 
grand nombre de témoins. 
 
J’ai ainsi été en mesure de collecter 60 témoignages durant les 
quelques semaines de mon premier séjour en 2017. En dehors des 
cercles enseignants dans lesquels j’étais introduite, je tentais ma 
chance au hasard auprès de toute personne rencontrée au gré de mes 
pérégrinations, et je n’ai guère eu à les sélectionner : tous se prêtaient 
généralement de bonne grâce et de façon très simple à l’exercice, 
quelles que soient les circonstances, chacun avait des informations à 
donner, leurs souvenirs de l’interdit linguistique à l’école étaient 
généralement très clairs, et ils étaient souvent volontaires pour en 
donner les détails, raconter des anecdotes et discuter des tenants et des 
aboutissants de la méthode. 
 
Le panel de personnes interrogées est donc très divers : 
commerçant.e.s, postiers, chauffeurs de bus, gardiens d’immeubles, 
femmes au foyer, etc. Dans ce contingent on trouve aussi seize 
témoignages d’instituteurs, en activité ou retraités, particulièrement 
intéressants : tous ont connu le symbole étant enfants, et certains ont 
reproduit la pratique une fois devenus enseignants, quand d’autres 
choisissaient de ne pas le faire. Ces contributions sont précieuses car 
elles montrent l’évolution des méthodes. 
 
Pour le reste, c’est-à-dire les informateurs issus des autres pays d’A.-
O.F. et d’A.-E.F., on retrouve la même diversité en âges, en origines 
et en professions que dans le panel sénégalais, mais en nombre très 
restreint. 
 
Les entretiens  
 
Le support de l’enquête de terrain était un questionnaire assez souple, 
qui comprenait plus de 50 questions, réparties en une dizaine de 
sections : 

- Pays et langue(s) concerné(es) 



	 120 

- Informations sur le témoin 
- Informations sur les parents du témoin 
- Lieu et période de la pratique du symbole (ou autre pratique) 
- Nature du symbole si en usage 
- Description de la méthode 
- Existence de punitions et description 
- Attitude des maîtres, des élèves et des parents 
- Expérience personnelle 
- Appréciation de la méthode 

 
A ces items s’ajoutait un lot de questions supplémentaires destinées 
aux instituteurs, encore en exercice ou retraités, qui distinguait ce 
qu’ils avaient expérimenté en tant qu’élèves et les méthodes qu’ils 
avaient eux-mêmes mises en œuvre une fois devenus enseignants. 
 
Les entretiens étaient semi-directifs, avec différents modes 
d’interrogation : le protocole incluait d’une part des questions 
fermées, à choix unique ou multiple, visant à cadrer les témoignages 
dans le temps, l’espace et le contexte socio-culturel ; il contenait 
d’autre part des questions plus larges, semi-ouvertes ou ouvertes, où 
l’informateur était invité à décrire son expérience scolaire et les 
éventuelles conséquences sur la (non)-transmission de la langue à ses 
propres enfants. 
 
La conduite de ces entrevues a été très aisée, notamment grâce à la 
proximité des événements dans le temps. Elles ont par ailleurs été 
l’occasion d’échanges intéressants, beaucoup de mes interlocuteurs 
étant désireux de s’exprimer sur ce sujet marquant. 
 
La fiabilité des sources 
 
Finalement, la base de données ainsi constituée comprend un total de 
99 contributions, entre les questionnaires et les vidéos réalisées 
précédemment au Sénégal et dans les autres pays d’Afrique 
francophone. 
 
La question de la fiabilité des témoignages oraux se pose à chaque 



	 121 

enquête sociologique, et l’on se doit d’examiner toutes les facettes de 
cette question avant de tirer des conclusions du matériel collecté. Je 
suivrai ici les recommandations de Florence Descamps1, qui a défini 
des protocoles d’évaluation, non pas pour diminuer l’importance de ce 
type de sources mais pour en consolider l’exploitation. 
 
La première remarque est que les témoignages recueillis au Sénégal et 
dans les autres pays de l’A.-O.F et de l’A.-E.F se sont avérés bien plus 
simples à examiner que les contributions à la partie de mon étude 
consacrée à la Bretagne, qui pouvaient générer plus de doutes à cause 
de différents facteurs tels que la tardiveté de la collecte par rapport à 
l’époque des faits. 
 
D’une part, contrairement aux informateurs bretons, les témoins 
africains n’étaient généralement pas des personnes âgées. La grande 
majorité de ceux auxquels j’ai soumis mon questionnaire étaient nés 
entre 1940 et 1980. Leur scolarité n’était ainsi, pour la majeure partie 
d’entre eux, pas si lointaine et leurs souvenirs demeuraient très 
vivaces. Je n’ai par conséquent pas dû faire face à des problèmes de 
mémoire, tous ayant l’esprit très alerte. Bien entendu, la relative 
jeunesse de mes interlocuteurs ne met pas à l’abri d’oublis ou 
d’imprécisions, mais le corps des propos est globalement solide.  
 
Cette confiance est renforcée par le fait que pratiquement tous les 
témoins ont vécu eux-mêmes ce qu’ils racontent et que nous n’avons 
donc pas à craindre la déperdition ou la transformation des 
informations par un intermédiaire. 
 
Par ailleurs, le croisement des sources en vue de les fiabiliser est facile 
à effectuer dans le cas présent puisque les témoignages sont 
extrêmement homogènes (attestation de la pratique du symbole, objets 

																																																													
1  Florence Descamps (dir.), Les sources orales et l’histoire : récits de vie, 
entretiens, témoignages oraux, Bréal, 2006; Florence Descamps, L’histoire, 
l’archiviste et le magnétophone, De la constitution de la source orale à son 
exploitation, Comité pour l’histoire économique et financière de la 
France,  Paris, 2001; Fabrice d’Almeida et Denis Maréchal (dir.), L’histoire 
orale en questions, INA, Paris, 2014. 



	 122 

similaires, même types de punitions etc.). Cette constance, en des 
lieux et des périodes différents, rend difficile la mise en cause de 
l’ensemble du corpus, ce qui n’empêche pas les sentiments et les 
considérations des uns et des autres de diverger : on note au Sénégal 
une grande diversité d’appréciations selon l’âge, les origines, les 
classes sociales etc., ainsi que nous le verrons plus loin dans le détail.  
 
Enfin, nous devons aussi considérer la question de la sincérité, 
cruciale dans l’évaluation des sources orales. La quasi-totalité des 
personnes interrogées fait état du recours au symbole dans les écoles 
qu’elles ont fréquentées, et nous n’avons aucune raison de douter de 
leurs affirmations. Il me semble en effet que tous les informateurs ont 
été d’une grande franchise, et qu’aucun n’a cherché à me tromper sur 
tel ou tel point. De fait, ils n’avaient aucun intérêt à mentir ou à 
fabuler, mon questionnaire ne représentant pour eux, a priori, aucun 
enjeu. 
 
L’existence de pratiques coercitives d’imposition du français en 
Afrique francophone subsaharienne et le recours à un objet 
stigmatisant de type « symbole » dans cette partie du monde n’est en 
réalité guère mise en doute en règle générale. Il est peut-être utile de 
préciser que j’ai moi-même vu la méthode à l’œuvre dans un collège 
catholique sur la côte au sud de Dakar, lors de mon travail sur le 
terrain en 2017, et que j’ai pu photographier l’un de ces objets 
fraîchement enlevé du cou d’une jeune élève. 
 
3.  3.  Classification des résultats 
 
Les 99 documents collectés se répartissent entre 88 questionnaire 
types (dont 12 sont doublés d’interviews filmées) et 11 vidéos 
réalisées dans le cadre de mes activités professionnelles. A quelques 
exceptions près, la grande majorité des informateurs a donc, peu ou 
prou, répondu aux mêmes questions, selon le même protocole. Il en 
découle une certaine cohérence et une facilité de classification et 
d’évaluation. 
 
 



	 123 

Répartition géographique et l inguistique 
 
Sénégal 
 
Le Sénégal concentre la majeure partie des témoignages, puisqu’on y 
compte 68 contributions. Celles-ci ont été collectées dans six zones 
différentes : 
 

- la ville et la région de Dakar, sur la côte centre du pays, où l’on 
parle essentiellement wolof, la langue majoritaire ; 

- la ville de Saint-Louis, sur la côte nord, où les principales 
langues parlées sont le wolof et le pulaar, une lingua franca 
transnationale ;  

- la ville et le département de Podor (région de Saint-Louis), au 
centre-nord, à la frontière mauritanienne, où les langues 
majoritaires sont le pulaar et le wolof ; 

- le pays Bedik à l’extrême sud-est du pays (région de Kédougou), 
près des frontières guinéenne et malienne, où l’on parle menik ; 

- la Petite-Côte au sud de Dakar, entre Joal-Fadiouth (région de 
Thiès) et Palmarin (région de Fatick), une zone essentiellement 
de langue sereer ; 

- la Casamance, tout au sud du Sénégal, de l’autre côté de la 
Gambie, où sont parlées différentes variantes de jóola. 

 
Les écoles de six régions supplémentaires (Diourbel, Louga, Matam, 
Kaolack, Sédhiou et Kolda), ont également été citées comme ayant 
pratiqué la méthode du symbole. Parmi les informateurs interrogés 
durant l’enquête, beaucoup avaient en effet vécu dans différentes 
parties du pays, notamment les enseignants dont la plupart avaient 
connu plusieurs postes.  
 
Finalement, les témoignages touchent donc 12 sur les 14 régions que 
comprend le Sénégal. Les élèves ont évoqué 68 écoles, et ceux qui 
sont devenus instituteurs ont quant à eux exercé dans un total de 47 
établissements. 
 
Trois départements ressortent particulièrement dans ces listes :  



	 124 

- le département de Podor (au nord du pays, à la frontière 
mauritanienne) avec 34 écoles ; ce grand nombre est dû au fait 
que lors de mon séjour dans cette ville se tenait un séminaire 
d’instituteurs de la région, et j’ai pu ainsi engranger beaucoup de 
données de façon concentrée. 

- vient ensuite Dakar, la capitale du pays, avec un cumul de 17 
écoles, mentionnées essentiellement dans des témoignages 
d’anciens élèves. 

- enfin, le département de Mbour, au sud de Dakar, et tout 
particulièrement la partie littorale de la Petite-Côte, à forte 
présence catholique, fournit 14 exemples d’écoles, pour moitié 
citées par d’anciens instituteurs. 

 
Sur le plan linguistique, la langue wolof, largement majoritaire dans le 
pays, l’est aussi dans mon étude puisque 36,4% des personnes 
interrogées viennent de familles wolofones essentiellement 
monolingues, et 16,7% de familles multilingues avec une composante 
wolof. Pour le reste, la deuxième langue la plus présente est, sans 
surprise, le pulaar, qui occupe également le deuxième rang dans le 
pays en termes de nombre de locuteurs. Viennent ensuite le seereer, 
puis le jóola (en Casamance), le menik (dans la région de Kédougou), 
le bambara (dans deux familles originaires du Mali), le mancagne, le 
hassanya (une langue arabe), et le français, ces quatre dernières étant 
chacune la langue usuelle d’une seule famille. 
 
Afrique-Occidentale française et Gambie 
 
En ce qui concerne les cinq autres pays d’A.-O.F. et la Gambie, les 
témoignages émanent de quatorze personnes issues d’ethnies très 
diverses, qui mentionnent une dizaine de langues exclues de l’enceinte 
de l’école : 
 

- Mauritanie : trois témoins, de langues pulaar et maure hassanyia.  
- Mali : deux témoins, parlant pulaar et bambara pour l’un, et 

boomu pour l’autre. 
- Burkina-Faso : un informateur de la région Nord, élevé en 

langue mooré. 



	 125 

- Côte d’Ivoire : trois personnes dans le département de Grand 
Bassam au sud-est, locuteurs d’abouré ; un témoin de langue 
abron dans la région de Gontougo au nord-est, et un informateur 
de langue baoulé dans le centre sud du pays. 

- Guinée-Conakry : deux témoins, l’un de langue pulaar, et l’autre 
de langues soussou, malinke et pulaar, scolarisée à Conakry. 

- Gambie : un seul témoignage, d’un étudiant casamançais de 
langue jóola, scolarisé dans une école sénégalaise de Gambie. 

 

Afrique-Équatoriale française  
 
Le territoire de la collecte a été ici circonscrit au Congo-Brazzaville, 
au Gabon et au Cameroun, qui fournissent 17 témoignages concernant 
quatre langues. 
 

- Cameroun : six informateurs de l’ethnie Batanga, locuteurs de 
banôhô, dans le secteur de Kribi sur la côte sud ; quatre 
personnes dans le département de Ndé, à l’ouest du pays, de 
langue balengou ; un membre d’une communauté pygmée, de 
langue baka, dans la région de Lomié au sud-est ; et une femme 
de langue ewondo, venant des alentours de la capitale Yaoundé. 

- Gabon : un informateur de la côté nord-ouest, de langue benga ; 
un locuteur de pounou vivant à Tchibanga, une ville du sud ; et 
un troisième témoin du Haut-Ogoué, au sud-est du pays. 

- République du Congo : deux informateurs de langue lari, nés à 
Brazzaville ou dans sa région. 

 
La majorité des témoignages collectés dans la partie équatoriale de 
l’Afrique francophone viennent donc du Cameroun (12 sur 17), et ils 
ont pour particularité de ne pas tous faire état de la pratique du 
symbole, contrairement à l’A-O.F., mais nous y reviendrons. 
 
Les pays abordés couvrent ainsi partiellement une bonne partie de 
l’Afrique subsaharienne francophone. Plus de 6000 kilomètres 
séparent Saint-Louis au Sénégal de Brazzaville au Congo, et l’on 
pourrait donc s’attendre à ce que les situations soient sensiblement 



	 126 

différentes. Mais ce n’est pas ce que nous disent nos informateurs : les 
témoignages se caractérisent au contraire par une grande homogénéité 
dans les faits présentés. 

 
Typologie des informateurs 
 
Témoignages directs et indirects 
 
A trois exceptions près, tous les témoignages ont été fournis par des 
personnes qui ont-elles-même vécu les faits : 
 

- Au Sénégal, 67 informateurs sur un total de 68 sont des témoins 
directs. Seul un homme né en 1977 et scolarisé dans la région de 
Kolda n’a pas connu lui-même le symbole et décrit ce que 
d’autres membres de sa famille, plus âgés, lui ont raconté.  

- De même, l’un des témoins gabonais transmet des épisodes de la 
scolarité de son oncle ; 

- enfin, un homme de Guinée relate ce qui lui a été raconté par sa 
mère. 

-  
Sur 99 contributions, 96 sont donc de première main. 
 
Répartition hommes / femmes 
 
Que ce soit au Sénégal ou dans les autres pays abordés, la disparité 
entre les témoignages masculins et féminins est très marquée.  
 
Si l’on considère dans le détail le Sénégal, qui est le seul à offrir un 
échantillon suffisant pour être analysé, on constate que les 
informateurs sont répartis entre 54 hommes et 14 femmes. Cette 
différence substantielle peut être attribuée, au moins partiellement, au 
taux d’analphabétisme féminin : en 2017, selon les chiffres de 
l’UNESCO et de la Banque mondiale, seules 39,80 % des femmes de 
plus de 15 ans étaient alphabétisées, contre 64,81 % des hommes1.  
																																																													
1 Cf site de l’UNESCO : http://uis.unesco.org/fr/country/sn, et site de la Banque 
mondiale : https://donnees.banquemondiale.org/indicator/SE.ADT.LITR.ZS 



	 127 

 
En outre, les femmes sont souvent moins visibles socialement car 
beaucoup sont ménagères ou mères au foyer, et ont d’autant moins de 
professions spécifiques qu’elles ne savent ni lire ni écrire.  
 
Répartition par tranches d’âge 
 
Ceux auxquels j’ai soumis mon questionnaire étaient d’âges divers, 
les plus vieux étant nés dans les années 1930 et le plus jeune en 2004. 
La pratique du symbole ayant perduré jusqu’à une date très tardive, il 
n’a pas été nécessaire de rechercher des informateurs très âgés et la 
grande majorité d’entre eux avaient moins de 80 ans lorsqu’ils ont été 
interrogés : 
 

- La plupart (78 %) sont nés entre les années 1940 et 19701.  
- Les témoignages les plus nombreux émanent de personnes nées 

dans les années 1950, qui représentent plus du quart du panel (27 
témoignages, soit environ 27 % des effectifs).  

- Viennent ensuite ceux qui sont nés dans les années 1940 (18 
témoignages), puis les années 1970 (17 témoignages), et les 
années 1960 (15 témoignages) 

- Les autres décennies sont moins représentées : 7 témoins nés 
dans les années 1990, 9 dans les années 1980, 4 dans les années 
1930, et enfin 2 dans les années 2000.  

 
Ces faibles pourcentages à partir de la décennie 1980 s’expliquent par 
le fait que la pratique a diminué progressivement après l’indépendance 
et les plus jeunes sont par conséquent de moins en moins nombreux à 
l’avoir connue ; à l’autre extrémité de l’échantillon, les personnes 
âgées sont également moins représentées car nombreux sont ceux qui, 
dans ces générations, n’ont pas été scolarisés : le taux d’alphabétisme 
moyen, hommes et femmes confondus, était en effet seulement de 
27,67 % pour les 65 ans et plus en 20172. 
 

																																																													
1 NB : les dates de naissance sont parfois incertaines à quelques années près. 
2 Cf site de l’UNESCO : http://uis.unesco.org/fr/country/sn, 



	 128 

Pays Décennies de naissance Total 

Années 
1930 

Années 
1940 

Années 
1950 

Années 
1960 

Années 
1970 

Années 
1980 

Années 
1990 

Années 
2000 

 

Sénégal 3 11 18 12 10 6 6 2 68 
Gambie       1  1 
Guinée  1   1    2 
Mauritanie  1  1  1   3 
Mali  1 1      2 
Burkina-
Faso 

  1      1 

Côte 
d’Ivoire 

 2 2  1    5 

Cameroun 1  4  5 2   12 
Gabon    1 2     3 
Congo  2       2 
Total élèves 4 18 27 15 17 9 7 2 99 

Dates de naissance des personnes interrogées, par pays 
 
Écoles et maîtres 
 
Pour terminer cette classification, signalons que les témoignages 
émanent d’anciens élèves des deux types d’écoles mentionnés, les 
écoles laïques et les écoles confessionnelles.  
 
La majorité (66 %) des informateurs a fréquenté une école publique, 
mais le nombre de ceux qui ont été scolarisés dans des écoles 
catholiques est également substantiel, puisqu’ils sont un peu plus de 
25 %. Pour le reste, deux personnes sont allées à l’école protestante, et 
neuf n’ont pas répondu à cette question. 
 
Comme nous l’avons vu plus haut, la pratique du symbole était 
généralisée, tout au moins parmi les informateurs sénégalais, et nous 
pouvons donc déduire qu’elle était en vigueur tant dans les 
établissements confessionnels que dans les établissements laïcs. 
 
Concernant les origines des maîtres, plusieurs cas se présentent : 
certains mentionnent que le directeur était français mais que les 
enseignants étaient locaux ; d’autres indiquent qu’il y avait un 
mélange d’instituteurs blancs et noirs ; mais la très grande majorité 



	 129 

évoque des instituteurs exclusivement africains.  
 
Ces maîtres ont donc repris à leur compte les méthodes apportées par 
les colons blancs, alors que plusieurs témoins soulignent que les 
instituteurs français ne pratiquaient pas le symbole. Pour reprendre le 
commentaire d’un ancien élève de Kaolack au Sénégal : « certains 
maîtres étaient vraiment colonisés, ils étaient plus français que les 
Français ». 
 
 

4. La pratique du symbole 
 
4. 1. Fréquence de la pratique  
 
Le premier constat est que la pratique du symbole concerne la quasi-
totalité des personnes interrogées au Sénégal. Ils sont en effet 
seulement deux à ne pas l’avoir connue : d’une part un homme élevé 
en langue française et ayant fréquenté le lycée français de Dakar ; 
d’autre part un homme né en 1977 et scolarisé à partir du milieu des 
années 1980, à une période où cette pratique était déjà illégale, même 
si elle était encore largement appliquée1.  
 
Au total, ce sont ainsi 66 sur 68 informateurs qui ont fréquenté des 
établissements où le symbole était en usage, soit 97 % du panel. Bien 
entendu, il faut prendre ce chiffre avec beaucoup de précautions : ainsi 
que nous l’avons vu, la majeure partie des informateurs sollicités est 
née avant la fin des années 1970, alors que la loi donnant leur place 
aux langues nationales à l’école n’a été adoptée qu’en 1971. Si le 
recours au symbole semble avoir été la norme jusqu’aux années 1970, 
il a ensuite progressivement perdu du terrain. 
 
 
 
 
 
																																																													
1 Cet homme évoque cependant plusieurs membres plus âgés de sa famille, qui 
ont quant à eux subi le symbole à l’école. 



	 130 

4. 2. Le symbole 
 
Noms et objets 
 
Les appellations 
 
En Afrique francophone, l’objet auquel les enseignants avaient 
recours pour marquer les contrevenants linguistiques était, à peu 
d’exceptions près, appelé « symbole » par les participants à mon 
étude. On note que le terme n’est pas celui en usage en Occitanie, où 
l’on parlait plutôt de « signe » ou de « signal », mais c’est bien celui 
qu’utilisaient les maîtres en Bretagne, alors que les enfants préféraient 
souvent désigner la chose par son nom (le sabot, la médaille, etc.), 
quand ils ne le surnommaient pas « la vache » (ar vuoc’h, ar veuc’h). 
 
Dans le cas présent, on trouve également à l’occasion quelques 
témoins qui donnent simplement le nom de l’objet, tel que « le collier 
d’âne » (Podor, Sénégal), « l’os » (Casamance, Sénégal), « la corne de 
bœuf » (Cameroun) ou « la médaille » (Cameroun), etc. A cette liste 
viennent s’ajouter quelques termes spécifiques à certains endroits 
précis : « le djou-djou » (région de Balengou au Cameroun), ou encore 
« la fuite » (Mali) car les élèves s’empressaient de déguerpir dès qu’ils 
voyaient approcher celui qui portait l’objet, ou « le boli » (également 
au Mali), qui signifie « fuite », en bambara 1 , et est aussi une 
déformation du mot « symbole ». 
 
Quant à la nature des objets, les 99 témoins interrogés en ont cité pas 
moins de 130, que j’ai regroupés en une demi-douzaine de catégories. 
Ils varient selon les régions, les écoles, les classes, les années etc., et 
l’on constate que les maîtres faisaient preuve d’une imagination sans 
bornes, très au-delà de ce que l’on trouvait en France hexagonale.  
 
Les os animaux 
 
La première catégorie est constituée d’os animaux de différents types, 
																																																													
1 On note par ailleurs qu’au Mali le boli est, chez les Bambaras et les Malinkés, 
un fétiche de forme zoomorphe ou anthropomorphe. 



	 131 

et on en compte 54 mentions. Le sous-groupe le plus courant (16 
citations) est celui des os longs, comme les tibias ou autres fémurs, 
qu’ils soient de bœuf, de vache, d’âne, de chèvre, de mouton ou de 
chien. Certains indiquent qu’on laissait les « têtes » aux extrémités 
afin de pouvoir y passer une cordelette ou une ficelle, de telle sorte 
que l’os puisse être suspendu comme un « collier » autour du cou. Il 
pouvait aussi s’agir d’un os à moelle, auquel cas on passait le cordon 
en son milieu.  
 
La deuxième sous-catégorie d’os la plus citée (10 fois) est celle des 
crânes, également accrochés au bout d’une corde en forme de sautoir : 
parmi eux, celui qui revient le plus souvent est le crâne de singe, mais 
on trouve aussi des crânes de chiens ou de rats, ainsi que de plus gros 
specimens provenant de bœufs, de vaches ou d’ânes. Chacun a sa 
propre explication de la raison du port d’un tel objet : « Souvent c’est 
un crâne pour que tout le monde puisse voir de loin qu’untel a le 
symbole » (femme de Casamance née vers 1960), ou « l’idée était de 
gêner l’élève pour qu’il fasse l’effort de parler français » (homme de 
Casamance né en 1964). Certains précisent que dans leur école il 
s’agissait de crânes frais, pour qu’ils sentent mauvais et soient ainsi 
plus dissuasifs.  
 
En troisième position (9 occurrences) viennent les gros os en tous 
genres, là encore percés et accrochés par une ficelle : mandibules de 
bœufs ou mâchoires d’ânes, genoux de vaches ou de cochons, ou 
encore omoplates de grands animaux sur lesquels on inscrit le mot 
« symbole ». Est ici de nouveau signalée la pratique consistant à en 
changer régulièrement afin de s’assurer qu’ils sentent toujours 
mauvais. 
 
Les petits os ont également leur place, par exemple les os 
d’articulations, aux dimensions plus modestes, utilisés de même en 
pendentif. 
 
On trouve enfin 6 mentions de cornes animales, généralement de 
vache ou de bœuf, et portées « comme un médaillon de collier » avec 
une grosse ficelle ou un fil de fer. Un informateur indique que la corne 



	 132 

était remplie de petits cailloux. 
 
Les morceaux de bois 
 
Le deuxième groupe d’objets est constitué de 27 bouts de bois très 
divers, en formes et en taille. On trouve d’abord une douzaine de 
bâtons et témoins plus ou moins polis et plus ou moins grands, de 10 à 
50 centimètres de long. Le terme « symbole » y est parfois gravé, et ils 
doivent toujours être visibles, qu’ils soient portés à la main ou 
suspendus au cou.  
 
Des morceaux de bois de forme géométrique (carré, rectangle ou 
triangle) sont signalés 7 fois, sans que soient données d’autres 
informations que leurs dimensions, et le fait qu’il arrive qu’ils soient 
peints en rouge. 
 
Puis viennent des bouts de bois de tous types, mais là encore sans 
précisions notoires. Et on trouve enfin les règles, ou morceaux de 
règles cassées.  
 
Les pancartes avec inscription ou dessin 
 
Ils sont 10 à signaler que le symbole qu’ils ont connu était une 
pancarte ou une planchette de bois ou de carton, ou encore une 
ardoise. Sur cet élément figurait, soit l’inscription « symbole », soit 
une tête de vache ou d’âne, dessinée ou gravée. La plaque était 
généralement, comme pour la majorité des autres objets, traversée 
d’une cordelette et suspendue au cou des coupables. 
 
Les « colliers » 
 
Outre les os, les morceaux de bois et les pancartes, un assortiment 
d’objets variés étaient susceptibles d’être accrochés autour du cou 
pour servir de symbole. On en compte près d’une vingtaine 
d’occurrences sur l’ensemble de la région de collecte. 
 
Au bout d’un cordon ou d’une chaînette, on peut ainsi trouver une 



	 133 

grosse croix bien lourde, un vieux couvercle de marmite, un anneau 
ou un épi de maïs. 
 
Également portées en colliers, des boîtes de conserve en métal 
apparaissent 7 fois au Sénégal et au Congo-Brazzaville, tantôt vides, 
tantôt remplies de matières diverses : boîtes de conserve sales, boîte 
de lait Guigoz remplie de grillons, pots de Nescafé garnis de cailloux 
pour qu’ils fassent du bruit, etc. 
 
En Côte d ‘Ivoire, plusieurs témoins dans le département de Grand 
Bassam évoquent quant à eux des colliers de coquilles d’escargots 
remplis de matière en décomposition à l’odeur nauséabonde. D’autres 
au même endroit parlent de tessons de bouteilles polis montés en 
colliers, dont le bruit signalait le porteur dès qu’il se déplaçait. 
 
Mais c’est au Sénégal, en pays Bedik, à la mission catholique de 
Kedougou, que l’on trouvait les pendentifs les moins ragoûtants, 
constitués de bouse de vache : « la bouse était bien séchée jusqu’à ce 
qu’elle devienne solide, ensuite on perçait un trou au centre pour y 
faire entrer une ficelle qui servait à l’accrocher au cou, on pouvait 
ainsi la porter comme une grande médaille » (deux témoins de 
Bandafassi). 
 
Divers 
 
Notons aussi que bien des objets cités ne rentrent pas dans des 
catégories spécifiques : un vieux bonnet, un scapulaire, un bracelet en 
plastique, un anneau de caoutchouc, des pièces de monnaie, un poids 
de trois kilos, un roulement à billes abîmé, un morceau de fer, une 
brique,  des pierres ou de gros galets, à porter à la main, à garder dans 
son sac ou à suspendre au cou. 
 
Plusieurs personnes signalent que « ça pouvait être n’importe quel 
objet de rien du tout, sans valeur », « pas un objet fixe », « mais c’était 
toujours quelque chose d’un peu bizarre et pas très agréable ». 
 
Mentionnons pour terminer une anecdote racontée en 2013 par un chef 



	 134 

de village à Transua au centre-est de la Côte d’Ivoire. A l’école qu’il 
fréquentait dans son enfance, le symbole était une tortue vivante, que 
le maître accrochait au cou des récalcitrants linguistiques. Ceux-ci 
devaient la garder sur leur torse en permanence, y compris durant la 
nuit. Mais les pattes de la bête leur griffaient la peau et les enfants 
finirent par la tuer, en pensant se débarrasser ainsi de la punition. 
Malheureusement, le maître ne céda pas et conserva la tortue morte, 
que les enfants durent donc continuer à porter, devant supporter en 
plus du reste son odeur de chair en décomposition. 
 
4. 3. Modalités de circulation 
 
Le mode de circulation du symbole était très similaire à ce qui se 
pratiquait en France hexagonale : un instituteur, un surveillant ou le 
directeur, le remettait au premier surpris à parler sa langue dans 
l’enceinte de l’école. Le récipiendaire devait alors espionner les autres 
élèves pour le refiler à l’un d’entre eux, ce qui n’était pas toujours 
facile car l’objet était la plupart du temps très voyant et l’on préférait 
fuir son détenteur. Puis le dernier fautif se présentait au maître à la fin 
de la récréation, de la matinée ou de la journée, ou le matin en 
arrivant, selon les pratiques en vigueur dans l’établissement. Il était 
alors généralement puni, et le symbole reprenait sa course de l’un à 
l’autre. 
 
Pour ce qui est de la façon dont il devait être porté, nous avons vu 
qu’il s’agissait la plupart du temps d’objets assez volumineux, parfois 
bruyants, voire malodorants, qu’il n’était pas possible de dissimuler. 
De fait, sur les 99 témoignages, seuls 15 indiquent qu’il était permis 
de le cacher, afin de pouvoir mieux piéger les camarades. Les 84 
autres affirment au contraire que dans leur établissement il devait être 
vu de tous et nombreux sont ceux qui insistent sur ce point car 
l’objectif était de générer de la honte chez le porteur afin de lui faire 
passer l’envie de d’exprimer autrement qu’en français. 
 
De manière classique également, les lieux où il était défendu de parler 
en langue maternelle étaient tout d’abord la classe et la cour de 
l’école, à de rares exceptions près. Cette règle valait aussi pour 



	 135 

l’internat, selon les quatre témoins concernés, qu’il s’agisse 
d’établissements publics, catholiques ou protestants.  
 
Mais le plus surprenant est le nombre d’occurrences de l’interdit sur le 
chemin de l’école : on en compte 19, réparties entre le Sénégal (15), la 
Mauritanie (2), le Mali (1) et le Congo-Brazzaville (1). C’est-à-dire 
que 20 % des informateurs de l’enquête affirment que les élèves 
étaient autorisés à pourchasser leurs camarades jusqu’à la porte de leur 
maison, et que l’on pouvait donc être attrapé en rentrant chez soi le 
soir ou en revenant à l’école le matin. 
 
Plus étonnante encore est l’affirmation de quatre témoins (trois en 
pays sereer au Sénégal et un au Mali) selon laquelle les enfants 
pouvaient être épiés jusque dans leurs foyers par les détenteurs du 
symbole qui cherchaient à s’en débarrasser. L’un d’entre eux 
mentionne que la méthode pouvait même être reproduite au sein de la 
famille. 
 
4. 4. Les punitions  
 
Ceux qui « faisaient l’erreur de parler en langue maternelle » 1 
écopaient de punitions plus ou moins sévères. Elles pouvaient 
démarrer a minima et se faire de plus en plus dures en cas de 
récidives.  
 
Les châtiments corporels avaient la faveur des maîtres : 47 témoins 
sur 99 en font état. Les coups sont le plus souvent évoqués, avec 62 
mentions diverses, chaque témoin pouvant en citer de plusieurs types : 
coups de règle ou de bâton sur les doigts, coups de fouet ou de 
cravache, etc. La chicotte revient souvent, sous des formes 
différentes : « une lanière de caoutchouc, une longue lanière qui 
pouvait faire le tour du corps de l’élève »2, « une cravache faite de fils 
électriques »3, « une courroie de distribution »4, etc.  
																																																													
1 Femme née en 1974 en pays Bedik au Sénégal. 
2 Homme né en 1996 en Casamance. 
3 Homme né en 1945 à Ngor au large de Dakar. 
4 Homme né en 1976 en Casamance. 



	 136 

Parfois, le maître donnait l’ordre à un élève, voire à l’ensemble de la 
classe, de se courber et de poser le front sur la table, puis il passait 
dans les rangs et frappait les dos ainsi offerts. A Dakar, un enseignant 
à la retraite né en 1945 se souvient de son enfance tumultueuse :  
 

« J’ai souvent été frappé sur la tête. Par deux fois ça a été tellement fort que 
je baignais dans le sang et on a dû m’amener au dispensaire. J’en ai 
toujours des cicatrices ».  

 
Régulièrement citée également, une punition administrée 
généralement pour les grosses fautes, dont le faux-pas linguistique 
pouvait faire partie : la fameuse punition « des quatre gaillards », ou 
« tenu par quatre », que l’on retrouve en plusieurs pays d’Afrique 
francophone. L’instituteur appelait quatre garçons costauds, chacun 
devait saisir l’un des membres du fautif et le soulever au-dessus du 
sol, face contre terre, puis le maître le frappait sur le postérieur. Cette 
punition a laissé de douloureux souvenirs à bien des enfants au 
Sénégal, selon des informateurs nés entre 1945 et 1999 dans diverses 
régions (Petite-Côte, Fatick, Podor, Kaolack, pays Bedik, 
Casamance), mais aussi en Gambie et au Cameroun (témoins nés entre 
1931 et les années 1970) : 
 

« on te donnait parfois beaucoup de coups, jusqu’à ce que tu pleures »1 ; 
« on pouvait te donner jusqu’à 40 coups de bâton sur les fesses ; après tu ne 
pouvais même plus t’asseoir ; on en a souffert, vraiment »2. 

 
Les autres châtiments physiques consistaient par exemple en une 
station prolongée à genoux (9 occurrences). A Podor, un homme né en 
1934 raconte qu’on les mettait « à genoux sur des petits cailloux » et 
qu’ils étaient « comme des prisonniers de droit commun ». La pratique 
se fait plus rude encore du côté de Kribi au Cameroun : les élèves 
sanctionnés devaient s’agenouiller, tendre les mains qu’on leur 
remplissait de pierres, et parcourir ainsi une certaine distance en se 
trainant par terre. 
 
On trouve également des séries d’accroupissements (3 mentions), et 
																																																													
1 Homme né en 1986 en pays Bedik. 
2 Homme né en 1976 en Casamance. 



	 137 

plus rarement des gifles, des fessées et des oreilles tirées. Un témoin 
au sud du Cameroun affirme enfin avoir beaucoup souffert quand le 
maître lui jetait du piment dans les yeux dès qu’il parlait en banoho.  
 
Les tâches d’intérêt général viennent en deuxième position avec 29 
mentions : ranger et balayer la classe, balayer ou désherber la cour, 
nettoyer les toilettes, arroser le jardin, aller chercher de l’eau ou 
ramasser du bois, ou encore laver la vaisselle.  
 
Les sanctions d’ordre scolaire sont quant à elles citées 20 fois, et vont 
parfois de pair avec les retenues, mentionnées 16 fois : lignes à copier, 
verbes à conjuguer, devoirs supplémentaires et, plus rarement, retrait 
de bons points.  
 
On trouve ensuite des évocations de « punitions d’exposition », au 
nombre de 14 : tours de classe ou de l’école sous les quolibets des 
autres élèves, tours de cour assortis d’une interdiction de jouer, port 
du bonnet d’âne ou mise « au piquet ». 
 
Les amendes (d’un montant qui pourrait être considéré comme 
symbolique aujourd’hui mais qui était important pour des enfants), 
sont évoquées par 6 informateurs, de même que les pressions 
psychologiques et autres humiliations publiques.  
 
Mais surtout, selon 36 témoins, la punition était le fait même de porter 
le symbole. Il s’agissait en effet souvent d’un os de bonne taille, très 
visible, et l’élève qui en était affublé devenait la risée des autres 
enfants : « c’était une grande honte », « on faisait tout pour ne pas le 
porter car c’était une honte », « à l’instant où on te donne le symbole, 
vraiment c’est humiliant », « le symbole dévalorisait la personne, et 
on était exclu de son réseau », « on le vivait très mal ». 
 
Cette forme de vexation était cependant habituellement moins 
redoutée que les châtiments corporels tels que les coups de chicotte ou 
les quatre gaillards. 
 

 



	 138 

5. Regards sur la pratique 
 
5. 1. Délation et railleries 
 
L’ambiance dans l’enceinte des écoles était à n’en pas douter marquée 
par la présence du symbole, chacun devant être sur ses gardes s’il 
voulait éviter l’objet source de tant de désagréments. « Après la 
récréation, de 16h à 17h, il y avait de la tension dans la classe car ça 
devenait de plus en plus difficile de trouver d’autres fautifs avant la 
fin de l’école »1. Les infortunés qui devaient rapporter le symbole 
dans leur foyer passaient une mauvaise nuit : 
 

« on ne dormait pas, il fallait se lever très tôt pour aller se cacher sur la 
route et en attraper un autre »2. 

 
Différentes stratégies avaient cours pour se débarrasser de l’objet. La 
plus courante était de le dissimuler, y compris lorsque cela était 
interdit : « on le cachait, et on s’introduisait dans le groupe, on 
piégeait les copains »3. L’autre méthode consistait à s’adresser à un 
autre élève en lui parlant intentionnellement en langue maternelle afin 
qu’il réponde de même. Les plus grands piégeaient parfois les plus 
petits, qui ne pouvaient se défendre, ni même aller se plaindre au 
maître car ils ne savaient pas suffisamment de français pour le faire. Si 
certains considèrent que ce type de stratagèmes « ternissait les 
relations entre camarades »4, d’autres ne trouvent rien à y redire :  
 

« c’était juste une stratégie de conquête. Il fallait apprendre à se battre, 
apprendre à s’adapter, imaginer des stratégies pour piéger les autres. 
Pousser l’autre à la faute était normal car il s’agissait de gagner la 
bataille »5.  

 
Près de 10 % des informateurs s’insurgent contre le fait qu’ils étaient 

																																																													
1 Homme né en 1949, région de Kaolack. 
2 Homme né en 1960 en Casamance. 
3 Homme né en 1957, Diourbel. 
4 Homme né en 1957, région de Kaolack. 
5 Homme né en 1949,  région de Kaolack. 



	 139 

poussés à la délation et que « ça formait des rapporteurs »1. Certains 
ne se laissaient cependant pas faire : 
 

« on pouvait être dénoncés, ça arrivait souvent. Mais quand quelqu’un te 
dénonce et que tu es plus fort que lui, tu le bastonnes à la récréation »2. 

 
D’autres proposent une vision plus positive et retiennent la solidarité 
entre amis qui se protégeaient mutuellement ou aidaient un camarade 
à se débarrasser du symbole en trouvant pour lui un nouveau fautif. 
 
Mais les éléments qui ressortent le plus souvent à propos des rapports 
entre élèves sont la moquerie et l’humiliation dont pâtissaient les 
malheureux récipiendaires du symbole. Ils sont près de 75 % à en faire 
état, et ce sont généralement les mêmes termes et expressions qui 
reviennent :  
 

« nullard », « tu es nul », « c’est l’âne », « tu ne sais même pas le 
français », « tu n’as pas honte ? », etc. 

 
Les enfants étaient chahutés en dehors de l’école, parfois jusqu’à leur 
maison : 
 

« on était chahuté à la sortie des classes, tout le monde le suivait, on lui 
criait, certains le tapaient », « on le raillait, on lui disait qu’il allait se faire 
corriger », « certains étaient si souvent tapés qu’on se moquait d’eux même 
en dehors de l’école », « dans la rue on était hué par ses camarades », etc.  

 
La plupart mentionnent les pleurs, en particulier parmi les filles, plus 
sensibles : « elles avaient honte, elles étaient vexées ». Un femme de 
Casamance raconte comment celle qui portait l’os était poursuivie par 
les autres au son de railleries scandées à travers le village : « Gilberia 
porte l’os de la vache, l’os de la vache, l’os de la vache ». Les garçons 
pouvaient aussi pleurer : « ils faisaient semblant de ne pas ressentir la 
honte, mais c’était dur pour tout le monde »3.  
 
																																																													
1 Homme né en 1942 à Podor. 
2 Homme né en 1993 en Casamance. 
3 Femme née en 1959, Dakar. 



	 140 

Et les moqueries généraient souvent des bagarres, quand les victimes 
n’en pouvaient plus de se faire ainsi humilier publiquement : 
 

« on aimait bien dire qu’untel était ‘’un âne’’ car un âne est censé être bête. 
Et tout le monde reprenait en chantant, y compris dans la rue, ‘’untel est un 
nullard’’... Ca marquait les enfants, certains pleuraient. Ca dégénérait 
parfois en bataille, ça dépassait les limites »1.  

 
5. 2. Jugements sur la méthode 
 
Au terme du questionnaire, les informateurs étaient invités à donner 
leur appréciation de la méthode du symbole. Le résultat a été un 
éventail d’observations très diverses, allant d’une adhésion totale à un 
rejet tout aussi virulent. Il ne saurait être ici question de passer en 
revue l’ensemble des réponses tant les commentaires recueillis sont 
abondants et variés, mais nous pouvons en présenter un condensé. 
 
Il était proposé aux informateurs de qualifier la méthode à travers une 
question fermée à réponses multiples. Pour 55,2 % des personne 
interrogées, le port du symbole était une humiliation; ils sont ensuite 
47,6 % à penser que c’était un moyen efficace pour apprendre le 
français ; 29,5 % considéraient la pratique comme un jeu ; 17,1 % 
affirmaient au contraire avec véhémence que ce n’était vraiment pas 
un jeu et 18,1 % pensaient même que c’était une punition démesurée ; 
enfin, ils étaient 10,5 % à estimer que c’était une fatalité contre 
laquelle on ne pouvait rien. 
 
Ceux qui étaient favorables à la méthode la justifiaient généralement 
en affirmant qu’elle était efficace, qu’il faut « être sévère avec les 
enfants pour qu’ils travaillent à l’école », que « donner des coups est 
nécessaire dans l’éducation », que les maîtres doivent « mettre la 
pression sans quoi les élèves n’apprennent pas », etc. On invoque 
aussi un environnement peu propice à des pédagogies plus douces : 
« en ce temps-là c’était nécessaire de bastonner car les enfants 
venaient directement de leurs villages où on ne parlait pas français »2 ;  

																																																													
1 Homme né en 1958 à Podor. 
2 Homme né en 1986, pays Bedik. 



	 141 

 
« Il est possible maintenant de bien apprendre sans la contrainte et les 
punitions, mais avant ce n’était pas possible. Le petit Sereer n’aurait pas 
appris si on ne l’avait pas puni »1. 

 
Plusieurs regrettent que l’on n’ait plus recours au symbole et estiment 
que le mauvais niveau de français parmi les jeunes générations est dû 
à un trop grand laxisme auquel on ne remédiera que par des méthodes 
coercitives, mais la plupart excluent cependant le recours aux 
châtiments corporels. 
 
Ils sont tout aussi nombreux à avoir révisé leur jugement au fil du 
temps et à admettre désormais que l’on peut apprendre le français sans 
appliquer ce type de sanctions. Ils comprennent que d’autres 
approches pédagogiques sont tout aussi efficaces, certains allant 
jusqu’à considérer que la contrainte est contre-productive et que le 
mieux est d’enseigner par la motivation.  
 
Les opposants à la méthode sont nombreux à insister sur le fait qu’elle 
condamnait au silence beaucoup d’élèves qui s’abstenaient de parler 
par peur d’être pris en faute :  
 

« Le symbole ne libère pas les enfants, il les bloque. Certains en avaient 
tellement peur qu’ils ne participaient pas à la classe, ils n’avaient pas le 
courage de s’exprimer. Ils se taisaient aussi dans la cour tant ils avaient 
peur »2.  

 
Et la conclusion est sans appel : 
 

« Au fond, ce symbole n’avait pas d’utilité, au contraire ».  
 
A l’inverse des adeptes de la pratique, les opposants soulignent qu’elle 
a contribué à l’échec scolaire de nombre d’élèves. En effet, beaucoup 
de ceux qui étaient régulièrement attrapés, frappés ou rabaissés 
finissaient par se déscolariser : 
 
																																																													
1 Homme né en 1945, Joal. 
2 Homme né en 1945, Ngor (île au large de Dakar) 



	 142 

« une fois que les enfants avaient subi de telles humiliations, ils ne 
repartaient plus à l’école, notamment les plus faibles. Et donc vous avez 
une génération des années 1950-1960 qui n’a jamais dépassé le cours 
élémentaire, c’est dramatique ! »1 

 
Ceux qui ne se plaignent pas du symbole et en font l’apologie sont 
souvent ceux qui n’ont pas eu à en souffrir car ils étaient bons élèves 
et ont en règle générale su éviter les punitions et les humiliations. Un 
ancien instituteur, après avoir appliqué la méthode durant ses 
premières années d’enseignement dans la région de Podor, avait cessé 
car il estimait qu’elle était en réalité inefficace : 
 

« aujourd’hui je pense que le symbole et les punitions corporelles sont 
inutiles. J’y vois plus d’inconvénients que d’avantages. Car en fait, le 
symbole passait toujours entre les mains des élèves qui avaient des 
difficultés. Jamais entre les mains des bons élèves, sauf quand ils se 
faisaient piéger ». 

 
Un enseignant de Saint-Louis, né en 1981 et scolarisé dans la région 
de Fatick, fait un constat similaire : 
 

« ce n’est pas une bonne méthode car ça n’a pas permis à ceux qui 
portaient le symbole tous les jours d’être bons en français, et ce n’est pas 
non plus ce qui a permis à ceux qui sont bons en français de réussir. Ceux 
qui étaient en échec ne sortaient pas de leur silence et restaient mauvais 
élèves ». 

 
Finalement, on constate que les avis sont très partagés, et on peut 
s’étonner du fort taux d’adhésion au symbole parmi les personnes 
interrogées : 47,6 % pensent que la méthode était efficace, tout en 
considérant à 55,2 % qu’elle générait de l’humiliation. Sans rentrer 
dans une analyse approfondie qui nécessiterait un long 
développement, nous pouvons envisager quelques pistes de réflexion : 
 

- la tradition de violence dans l’éducation sénégalaise, explorée 
par Amadou Fall, enseignant à la FASTEF (Faculté des Sciences 
et Technologies de l'Éducation et de la Formation) à Dakar2 ; 

																																																													
1 Homme né en 1961, Région du Haut-Ogooué, Gabon. 
2 Amadou Fall, « La violence magistrale dans l’éducation sénégalaise, une si 



	 143 

- une inquiétude face à la baisse de niveau de français des jeunes 
générations et la croyance que des méthodes dures sont 
nécessaires pour redresser la barre ;  

- une mauvaise appréciation de l’efficacité des pratiques 
coercitives dans l’enseignement par méconnaissance des autres 
types de pédagogies et de leurs résultats ;   

- une adhésion aux méthodes imposées par le colon, qui passent 
pourtant par un rabaissement des langues autochtones. 

 
Cette question de l’identification du colonisé au colon et de la 
reproduction de ses méthodes est un vaste sujet que nous ne pourrons 
pas explorer ici.  
 

6. Évolution de la pratique 
 
6. 1. Quand les élèves deviennent instituteurs 
 
L’une des particularités du Sénégal est que le français est toujours la 
langue seconde de la majorité de la population, ce qui m’a permis de 
trouver aisément des instituteurs encore en poste ayant été confrontés 
au monolinguisme des enfants. Leur cas est d’autant plus intéressant 
qu’ils ont été eux-mêmes élèves, qu’ils ont donc subi le symbole 
durant leur propre jeunesse, et que certains ont choisi de ne pas 
perpétuer la pratique une fois devenus à leur tour enseignants quand 
d’autres, au contraire, l’estimaient appropriée.  
 
Sur les 68 contributions sénégalaises de mon enquête, on trouve 16 
informateurs, nés entre 1934 et 1977, qui s’expriment à la fois en tant 
qu’anciens élèves et en tant que maîtres d’école. 
 
Seuls 5 d’entre eux (nés en 1938, 1946, 1958, 1963 et 1969) n’ont 
jamais eu recours au symbole durant leur carrière, soit parce que les 
écoles où ils enseignaient étaient passées à d’autres méthodes, soit 
																																																																																																																																																																																														
longue histoire », in Les cahiers Histoire et civilisations, Faculté des lettres et 
sciences humaines, université Cheikh Anta Diop, Dakar, n°2, 2004, pages 125-
136, 
 



	 144 

parce qu’ils désapprouvaient les pratiques basées sur la contrainte. 
Sept affirment l’avoir utilisé, mais uniquement durant un temps limité, 
généralement pendant leurs premières années en poste :  
 

- Trois d’entre eux sont nés au milieu des années 1940, et ont 
donc démarré l’enseignement entre 1963 et 1970 ; ils déclarent 
s’être servi du symbole seulement jusqu’en 1970-1972, quand la 
loi d’orientation a défini de nouvelles approches éducatives, qui 
ouvraient la porte aux langues nationales.  

- Deux autres, nés en 1958 et 1959, ont exercé en brousse dans de 
petites écoles, souvent à classe unique, où « l’esprit du 
symbole » était de mise dans les années 1980. L’école y était 
parfois mal acceptée, et le français était en concurrence avec 
l’arabe. Ils estimaient donc qu’il fallait des méthodes 
contraignantes pour motiver les élèves, un enjeu que l’un d’entre 
eux décrit ainsi : « j’étais un jeune instituteur, sorti de l’école 
normale, j’avais l’ambition de réussir et d’avoir de bons élèves, 
mais pour cela il fallait qu’ils parlent français ». 

- Un informateur plus jeune, né en 1977, a également utilisé un 
objet stigmatisant durant ses premières années d’enseignement. 
Seul maître dans son école de brousse, il a commencé par 
reproduire ce qu’il avait lui-même connu étant élève, mais y a 
mis un terme assez rapidement à cause du caractère humiliant de 
la pratique, et après un passage à l’École de formation des 
instituteurs (EFI). 

- Citons aussi un enseignant né en 1934 qui affirme ne pas y avoir 
eu recours quand il était maître, mais l’avoir mis en circulation 
quand il est devenu professeur d’anglais, à la demande de ses 
élèves. 

 
Ils sont trois à avoir utilisé la méthode sans restrictions et avec une 
conviction inaltérée durant toute leur carrière : 
  

- l’un est né en 1945 et l’a appliquée jusqu’à ce qu’il devienne 
surveillant général de lycée en 1992 ;  



	 145 

- l’autre, né en 1949, a exercé en brousse, puis dans la ville de 
Mbour, et la pratique était encore de mise lorsqu’il s’en est allé 
en 1980 ; 

- le dernier, né en 1976, s’en est servi sans discontinuer depuis 
son premier poste en 2000, de même que les sept autres 
instituteurs de son école dans la région de Podor.  

 
Citons enfin un collège privé pour filles à Joal, en pays sereer, où la 
pratique semble ne jamais avoir cessé. L’actuel directeur, un frère 
casamançais, l’a trouvée à son arrivée en 2004 et il la perpétue avec 
conviction : ainsi que j’ai pu le constater sur place, les six classes 
possèdent toutes leur os d’animal traversé d’un cordon qui permet de 
le porter autour du cou ; l’objet circule d’élève en élève, et à la fin de 
chaque récréation, celle qui le détient doit verser une amende. Le 
directeur se flatte de ses bons résultats, selon le principe du no pain no 
gain, on n’a rien sans mal. 
 
On note malgré tout que, bon an mal an, le recours au symbole 
décroit au fil des années : sur les 16 enseignants, 10 maîtres et un 
directeur d’école ont certes reproduit ce qu’ils avaient eux-mêmes 
connu étant enfants, mais ils ne sont finalement que 3 à avoir perpétué 
l’usage de façon durable. 
 
 

7. Le cas du Cameroun 
 
Hors Sénégal, la totalité des témoignages collectés en A.-O.F. et la 
majeure partie de ceux recueillis en A.-E.F attestent la pratique du 
symbole. Ces contributions ne valent cependant qu’en complément 
d’informations et l’on ne peut guère en tirer des conclusions générales 
car, n’y ayant effectué aucune recherche systématique, les résultats 
sont tout à la fois peu nombreux pour chaque pays et très ciblés. 
 
Le Cameroun retient cependant l’attention, ce pays étant le seul où je 
dispose de contributions d’informateurs qui n’avaient aucune 
connaissance de l’usage du symbole. Sur les 12 personnes interrogées 
dans ce pays, ils ne sont que 7 à affirmer avoir connu cette pratique. 



	 146 

Les 5 autres (nés en 1931, 1959, vers 1970 et 1977), établis dans la 
région de Kribi au sud-est du pays, font état de châtiments corporels 
particulièrement rudes pour les enfants qui lâchaient quelques mots 
dans leur langue, le banôhô. Y sont décrits, avec émotion, la punition 
des quatre gaillards, déjà évoquée, les bastonnades de toutes sortes, les 
coups de fouet, une distance à parcourir à genoux, les mains tendues et 
remplies de cailloux, le piment dans les yeux, etc. Les conséquences 
sont ainsi décrites par Eleine, née en 1959 : 
 

« Après, la peur du fouet nous a fait abandonner le banôhô pour parler le 
français. C’est comme ça que le français nous a emportés petit à petit. Et 
maintenant nous-mêmes à la maison, nous parlons seulement le français à 
nos enfants. Ca fait qu’aujourd’hui nos propres enfants ne savent plus si 
nous sommes des Banôhô ou si nous sommes des Français. »  

 
Un autre élément ressort de ces entretiens et questionnaires : dans 
certains endroits où le symbole n’est en règle générale pas attesté par 
les personnes d’un certain âge, comme décrit ci-dessus, il apparait 
dans les témoignages de personnes plus jeunes. Par exemple, un 
homme né en 1974, également dans la zone de Kribi, a bien connu le 
symbole à l’école publique de son village, contrairement aux autres 
informateurs du secteur. Il s’agissait d’un vieux couvercle de marmite 
accroché au cou comme un collier, et nommé « la médaille ». Le 
dernier récipiendaire, en fin de journée, recevait dix coups de fouet, 
sans compter les travaux extra-scolaires à effectuer chez les 
enseignants. 
 
De même, dans le département de Ndé, à l’ouest du pays, quatre 
personnes, nées en 1952, 1957, 1979 et 1987, témoignent de leur 
expérience du symbole : les trois plus jeunes l’ont connu quand ils 
étaient élèves, alors que le plus âgé assure que cette pratique n’avait 
pas cours lorsqu’il était enfant mais qu’elle est apparue au même 
endroit, la mission catholique de Balengou, vers 1967, et qu’il l’a lui-
même pratiquée lorsqu’il est devenu instituteur. Le symbole était alors 
une corne de bœuf portée en collier, et plus tard, dans les années 1990, 
un os, soit un crâne de singe, soit une mandibule de vache, appelés 
djou-djou. 
 



	 147 

Il semblerait donc que dans ces régions, les sanctions infligées à ceux 
qui parlaient en langue maternelle à l’école étaient à l’origine plutôt 
de violents châtiments corporels, qui ont été troqués pour la pratique 
vexatoire du symbole dans les années 1960 ou 1970, selon les cas. 
Une étude plus poussée serait cependant nécessaire pour confirmer 
cette possibilité. 
 

8. Le Sénégal après l’indépendance  
 
8. 1. Nouvelle législation  
 
L’indépendance du Sénégal, en 1960, n’est pas immédiatement suivie 
de mesures sur le plan linguistique en milieu scolaire. Il faut en effet 
attendre la loi d’Orientation du l’Éducation Nationale du 17 mai 1971 
pour que soit entérinée l’idée que les langues nationales, au même titre 
que les langues anciennes et les langues de grande communication, 
sont « les instruments » de l’éducation.  
 
Puis vient le décret 72-861, qui se fait plus précis dans son annexe II : 
 

« Toute langue véhiculant une civilisation donnée, nous pensons qu’aussi 
longtemps que nous, Sénégalais, continuerons à apprendre à nos enfants 
une langue étrangère quelle qu’elle soit sans leur enseigner au préalable 
leurs langues maternelles, notre peuple sera aliéné. Il est d’une nécessité 
urgente pour le peuple sénégalais de commencer à enseigner ses langues 
nationales1. » 
 

Si le législateur établit clairement que les langues premières devront 
trouver leur place dans les écoles primaires, il ne dit rien sur celle de 
la langue française, et encore moins sur les pratiques visant à 
l’imposer par des méthodes coercitives ou vexatoires. Celles-ci ont 
par conséquent pu se perpétuer pendant encore quelques décennies 
dans plusieurs régions du pays. De fait, ainsi que nous l’avons vu plus 
haut, j’ai observé lors de mon enquête sur le terrain que le symbole 
était encore en usage en divers endroits, tant dans les écoles publiques 
que dans les écoles confessionnelles, bien que la stigmatisation des 

																																																													
1 Journal officiel de la République du Sénégal, du 1er février 1973, p. 251. 



	 148 

langues maternelles soit officiellement condamnée.  
  
Il semble cependant que ces pratiques tardives soient des initiatives 
personnelles, mises en œuvre sans l’assentiment des autorités. A titre 
d’exemple, lorsque l’interrogeais les enfants d’un inspecteur de 
l’éducation de Podor, âgés de douze et seize ans et toujours scolarisés, 
m’ont décrit dans le détail la méthode du symbole encore en vigueur 
dans leurs établissements respectifs, à la grande surprise de leur père 
qui l’ignorait.  
 
Mais en règle générale, le recours à ce type de dispositif a 
progressivement diminué jusqu’à devenir très minoritaire dès lors que 
la règlementation affirmait la volonté d’inclure les langues nationales 
dans le système éducatif. 
 
8. 2. L’enseignement en langue maternelle  
 
Aujourd’hui, la tendance va clairement dans le sens d’une éducation 
première en langue maternelle, mais il s’agit là d’une entreprise de 
longue haleine car les obstacles sont nombreux. 
 
En application de la loi de 1971, les langues nationales sont 
progressivement codifiées et introduites dans les écoles1. Mais il faut 
ensuite créer dans ces langues traditionnelles un lexique adapté au 
monde contemporain, élaborer des livres d’apprentissage de la lecture 
et de l’écriture, et rédiger toutes sortes d’ouvrages scolaires. Se pose 
aussi un problème de ressources humaines. Il n’est en effet pas si aisé 
de trouver des instituteurs pour chacune des langues nationales, sans 
compter qu’il faut ensuite les former à enseigner dans cette langue. On 
doit enfin ajouter à ces difficultés les réticences des classes moyennes 
qui tiennent au français comme vecteur de l’ascension sociale2 et 
accordent peu de crédit aux langues nationales comme vecteurs 

																																																													
1 Amadou Fall, « L’école et la nation au Sénégal de 1960 à nos jours - L'histoire 
d'un malentendu », in Benoît Falaize, Charles Heimberg et Olivier Loubes, 
L’école et la nation, ENS Éditions, Lyon, 2013, p. 455-466. 
2 Entretien personnel avec Ibrahima Thioub, historien et recteur de l’université 
Cheikh Anta Diop, Dakar. 



	 149 

éducatifs. 
 
Il va sans dire que ce processus est lourd financièrement, d’autant plus 
que le nombre de langues concernées est destiné à s’étendre, dans un 
pays dont les ressources sont limitées. Ce sont souvent des ONG 
internationales qui prennent en charge ce type de programmes, dont 
l’ARED (Associates in Research and Education for Development), 
particulièrement active au Sénégal depuis 2009, « à travers un projet 
expérimental couvrant 208 classes et touchant plus de 10 000 élèves ». 
Partant du principe que l’enfant apprend mieux dans sa langue, 
l’organisme a mis sur pied « un modèle d'enseignement qui utilise la 
langue première de l’enfant à côté du français pour améliorer les 
compétences en lecture, en mathématique et en éducation à la science 
et à la vie sociale (ESVS) des élèves dans les quatre premières années 
de l'Enseignement élémentaire au Sénégal. »1 
 
En conclusion, la majorité des langues autochtones du Sénégal ne 
semblent pas aujourd’hui  en péril immédiat car leur transmission est 
pour l’instant encore active. Mais pour qu’elle perdure, ces langues ne 
devront pas être confinées à la sphère privée, alors que les Sénégalais 
quittent leurs villages et voyagent désormais à travers leur pays et très 
au-delà. Le défi de l’éducation en langue maternelle devra être relevé 
afin qu’elles s’adaptent à la vie contemporaine et soient désirables et 
utiles également dans la sphère publique. Ces langues nationales 
devront par ailleurs faire face à une concurrente qui parait aujourd’hui 
plus menaçante pour leur survie que le français : la langue wolof qui, 
à défaut d’être langue officielle, devient chaque jour un peu plus la 
langue de communication du pays entier. 
 
 

Rozenn Milin, 
Université Rennes 2 

  

																																																													
1 Voir site de l’ARED : https://ared-edu.org/fr-fr/features/education, consulté le 
20 novembre 2020. 
 



	 150 

  



	 151 

 
	

 
 
 

Publications 
 
 

 
Lacombe, Jean-Pierre, Le pays de Bort, terre d’oc,   éd. 
Carrefour Ventadour, 2020, 714 p. + un CD . 
Insatiable curieux de ce pays de Bort-les-Orgues, à la limite de 
l'Auvergne et du Limousin, dont il est familier depuis toujours, Jean- 
Pierre Lacombe a en effet recueilli, des décennies durant, mots, 
expressions, proverbes... Une quête de la langue d’oc devenue urgente 
avec la raréfaction des locuteurs. Après les glorieux XIIe et XIIIe 
siècles où il fut la langue de culture de toute l’Europe grâce au trobar, 
l’art poétique des troubadours, l’occitan a fini par décliner fortement 
après la Seconde Guerre mondiale. Cette langue est pourtant 
indissociable d’un immense territoire, de son patrimoine et de ses 
habitants. 
Le pays de Bort, terre d’oc nous le démontre qui recèle nombre de 
trésors. Soutenus et éclairés par une étude fouillée du parler local, ce 
sont 4 500 mots et expressions de l’imposant lexique, dont plus de 
mille tournures du français local, près de 900 noms de maisons, des 
dizaines de contes, d’histoires drôles, de proverbes, de chansons, etc., 
qui composent les 716 pages de ce livre. Sans oublier, avec la 
participation d’Yves Lavalade qui fut également le correcteur avisé 
des autres chapitres, une centaine de noms de famille, et surtout plus 
de 4 500 toponymes et microtoponymes, collectés auprès des gens du 
pays, ou en dépouillant minutieusement états des fonds et cadastres 
napoléoniens des dix communes du canton historique de Bort-les-
Orgues. Ainsi c’est tout l’eime, l’esprit, la profondeur d’âme, la force 
de vie de l’antique culture de ces lieux qui s’offre au monde, en se 
raccrochant souvent à l’Histoire. 
Le CD qui accompagne ce livre est voulu comme la face charnelle de 
l’écrit, tant il allait de soi qu’à parler d’une langue et d’un monde, il 
fallait aussi entendre cette langue parler de son monde. 
 
 



	 152 

Ginestet Joëlle et Verny Marie-Jeanne (éd.),  Journée 
d’étude Frédéric Mistral,  Felibrige edicioun, 2019, 138 p. 1 
Lou Felibrige vèn de publica lis ate de la journado d’estùdi Frederi 
Mistral dóu 13 de setèmbre 2019 à Toulouso. D’ùni cercaire 
specialisto de literaturo, istòri e lenguistico an cava founs mant un 
relarg de l’obro e de la pensado de Frederi Mistral : Jean-Yves 
Casanova (Université de Pau), Les Métaphores littéraires de la psyché 
mistralienne ; Christophe Imbert (Université de Toulouse Jean Jaurès), 
« La Branco dis aucèu » (Mirèio, Cant. I) : Grâce et gloire aériennes 
de l’idylle héroïque chez Mistral ; Marie-Jeanne Verny (Université 
Paul Valéry), 1954 : Centenari de Mirèio, Retorn sus una polemica ; 
Joëlle Ginestet (Université de Toulouse Jean Jaurès), Moissons 
mistraliennes (1848) ; Jean-François Costes (Académie des Jeux 
Floraux), Mistral e la politica : una introduccion Philippe Martel 
(Université Paul Valéry), Mistral e la politica ; Jean Thomas (Espe de 
Toulouse), Une amitié complexe : Jules Ronjat et Frédéric Mistral ; 
Hervé Terral (Université de Toulouse Jean Jaurès) La correspondance 
de Frédéric Le Play avec Charles de Ribbe. 
 
Kamakine Paulina (coord.),  Paraulas de hemnas / Paroles de 
femmes,  éd. Reclams, 2020, 402 p. 
Un livre qui rassemble des poétesses et chansonnières de toutes 
régions d’oc, toutes amoureuses de leur langue et de leur culture. 
 
Roques Ferraris,  Dominique, Joan Bodon Contes 
Populaires et autofictions, Classiques Garnier, 2020, 789 
p. 
La priorité donnée aux Contes dans l’étude méthodique qui est faite 
ici de l’œuvre narrative de Joan Bodon met en évidence leur fonction 
fondatrice. Elle révèle aussi une stratégie d’écriture de soi originelle 
qui sera déployée dans des formes annonciatrices d’une littérature 
postmoderne. 
 
 
																																																													
1 5 € + mandadis – De coumanda à Felibrige 8 bis avenue Jules Ferry 13100 
Aix-en-Provence – Reglamen à recepcioun de faturo. 
 



	 153 

 
Casanova Jean-Yves, Courouau Jean-François, Martel Philippe 
(Dir.) ,  Sus la mar de l’istòri. Lectures et réceptions de l’œuvre de 
Frédéric Mistral, éditions Garnier 2019,  347 p. 
Loin des clichés qui la réduisent à la simple exaltation d’une Provence 
mythifiée, l’œuvre de Frédéric Mistral, à la fois singulière et 
universelle, mérite d’être réexaminée dans sa diversité et d’être 
replacée dans le contexte littéraire qui l’a vue naître et évoluer, à la 
croisée du romantisme et du symbolisme. 
 
Roudil,  Jacques, Las obros mescladissos d'un baroun de 
Caravetos / Les œuvres mêlées d’un baron de Caravètes,  éd. par 
C. Toreilles,  Presses Universitaires de la Méditerranée, 
2020, 400 p. 
De 1632 à 1689, l’avocat Jacques Roudil écrit à Montpellier la poésie 
de son temps, plurielle et polyglotte, au gré des circonstances, de 
l’humeur et des lieux. Les moments d’une vie et les tensions du siècle 
s’inscrivent dans ces mélanges poétiques, ces obros mescladissos qui 
se jouent de la variation des langues et des genres. En français, en 
occitan et en latin, Roudil s’adresse à ses contemporains, ses 
collègues, ses femmes, ses compagnons de cabaret, sa famille, les 
Grands, le Roi, en usant de toutes les ressources maîtrisées du sonnet, 
de l’épigramme érotique ou encomiastique, du ballet carnavalesque ou 
de la satire. 
Dans le paysage littéraire montpelliérain, Roudil prend la suite d’Isaac 
Despuech qu’il édite en 1650. Protestant comme lui et esprit libre, il 
témoigne des changements de la société et des progrès de 
l’intolérance. Mais sa poésie reste, à tous les âges, une célébration de 
la vie à travers une conscience vive du monde et de soi, une ironie 
alternativement légère et rageuse. 
Cette nouvelle édition est enrichie des derniers poèmes inédits qui 
chantent notamment les plaisirs de Pignan, «ce beau lieu» où le poète 
aspire à une retraite à l’antique, entre ses livres et son jardin, ses 
vignes et ses oliviers, dans l’ancienne maison des rois de Majorque. 
 
Alén Garabato Carmen et Boyer Henri, Le marché et la langue 
occitane au vingt-et-unième siècle : microactes glottopolitiques 



	 154 

contre substitution,  Lambert-Lucas, 2020, 144 p. 
Depuis deux décennies, dans les régions du sud de la France, 
l’émergence de nouveaux usages de l’occitan dans les raisons sociales 
d’entreprises et les noms de produits et services commerciaux 
constitue un paradoxe : cette langue dominée, dont les usagers natifs 
sont en voie d’extinction, est mise en scène sous forme de lexies et 
d’énoncés dont la visibilité est inversement proportionnelle à la 
normalité, témoignant souvent d’une grande créativité. Nommer une 
cave « Opi d’aquí » [Opium d’ici], une bière « Trobairitz » [Femme 
troubadour], un vin rosé « Lo camin del còr » [Le chemin du cœur] ou 
des pâtes alimentaires « Camba de blat » [Jambe de blé] n’est pas 
anodin. Il s’agit de microactes glottopolitiques qui entrent en 
dissonance avec la substitution de l’occitan par le français. Ce 
phénomène n’est pas sans lien avec une évolution positive de la 
perception de l’occitan par la société : la multiplication de ces 
pratiques – concernant une langue en voie de disparition – est digne 
de mobiliser l’attention des sociolinguistes. 
 
Max-Philippe Delavouët, Conversations / Paraulo,  éd. A l'Asard 
Bautezar, 2020, 160 p. 
De l’art roman à l’art gothique, de Cézanne à Chabaud, de Mistral à 
d’Arbaud, de l’écriture poétique à l’architecture de Pouèmo – autant 
de sujets abordés par Max-Philippe Delavouët durant ces entretiens 
publiés ou enregistrés de 1953 à 1990. Le lecteur découvrira un poète 
contemporain qui affirme sa volonté d’éterniser son pays, dans sa 
langue, tout en se confrontant à des mythes fondamentaux : le Jardin 
d’Eden, Tristan ou Orphée… 
 
Mistral Frédéric, Mémoires et récits tome 1: Au mas dóu Juge,  
Avec « La genèse du récit » par Henri Moucadel,  2020, 
352 p. 
Né le 8 septembre 1830 à Maillane, « au centre d’une vaste plaine 
barrée au midi par les Alpilles bleues », Frédéric Mistral accède à la 
gloire avec le poème Mirèio (1859), salué par Lamartine et popularisé 
par l’opéra de Gounod. Parus en 1906, deux ans après l’obtention du 
Prix Nobel, ses Mémoires s’inscrivent dans la ligne des grandes 
autobiographies littéraires (Chateaubriand, George Sand, Renan).  



	 155 

Ce premier volume s’ouvre sur les souvenirs d’une enfance heureuse, 
dans la maison paternelle du Mas dóu Juge, avec les épisodes 
marquants des « fleurs de glais », de « l’école buissonnière » et le 
merveilleux récit des « Rois Mages » au temps de Noël. Sont 
évoquées ensuite les années d’études, à Saint-Michel de Frigolet, à 
Avignon, à Nîmes pour le baccalauréat, et enfin à Aix-en-Provence 
pour la licence en droit, avec un témoignage privilégié sur 1848 et « la 
République au village ». 
Cette édition complète des Mémoires et récits, en deux volumes, a été 
établie par Claude Mauron et Henri Moucadel. Elle reproduit les 
textes originaux, en provençal et en français, ainsi que la préface du 
recueil Lis Isclo d’Or (1875), qui constitue la première publication 
autobiographique de Mistral. Elle est accompagnée de notes 
historiques et littéraires, ainsi que d’un index général des noms de 
personnes, de personnages et d’œuvres.  
 
Mistral Frédéric, Mémoires et récits tome 2: La riboto de Trenco-
Taio,  avec notes, index général,  bibliographie par Claude 
Mauron et Henri Moucadel,  2020, 288 p. 
Après ses années d’apprentissage, le jeune Frédéric Mistral se 
consacre à ce qui sera le but de toute son existence : « relever, 
restaurer, remettre en lumière et conscience... » la culture provençale, 
et particulièrement « rendre la vogue au provençal par la flamme de la 
divine poésie  ».  
Ce second volume évoque les amitiés littéraires, l’institution du 
Félibrige, les articles de l’Armana prouvençau, jusqu’à l’écriture et à 
la publication de Mirèio. Les récits du voyage aux Saintes-Maries, de 
l’excursion dans le Ventoux et de la « ribote de Trinquetaille » en 
Arles, confortent l’impression d’une jeunesse dynamique, parcourant 
son pays avec allégresse – une image tranchant avec la figure trop 
souvent hiératique des périodes ultérieures.  
Cette édition complète des Mémoires et récits, en deux volumes, a été 
établie par Claude Mauron et Henri Moucadel. Outre son annotation 
historique et littéraire, le présent tome comporte un précieux index 
général des noms de personnes, de personnages et d’œuvres, ainsi 
qu’une bibliographie recensant les publications, commentaires et 
traductions étrangères des Mémoires et récits.  



	 156 

 
 
 
Cugnet, Bernard et Martel,  Philippe (éds),  L’écrit d’oc en 
Ubaye, anthologie valeiane (Textes, chansons et documents 
rassemblés et traduits),  Barcelonnette,  éd. Sabença de la 
Valèio, 2020, 320 p. 
 
Texte de l’excellente préface de Jean-Luc Domenge : 
Voici un livre qui a de l’âme ! Conçu et réalisé par deux Valeians 
« honnêtes hommes » et érudits, il se veut avant tout à la portée de 
chacun, aussi bien de l'Ubayen amoureux de sa Valèia que du 
régionaliste, passionne de langue, qui va découvrir la richesse du 
parler alpin de l'Ubaye et ses particularismes dialectaux. Pour la 
première fois sont rassemblés ici des textes dans le parler de l'Ubaye 
du Moyen Age a aujourd'hui. Après une présentation simple des 
éléments caractéristiques du dialecte de Barcelonnette, un bref rappel 
sociolinguistique nous donne la situation et l’évolution de ce parler 
aujourd'hui en Ubaye. La graphie d'origine des auteurs a été respectée 
et un éclairage particulier est fait sur la fameuse graphie de François 
Arnaud, héritée de celle de Simon-Jude Honnorat, et pratiquée jusqu'a 
aujourd'hui par Jean-Remy Fortoul, Laurent Chiardola et Bernard 
Cugnet. Ceci fait de ce parler un cas historique a part, puisqu'un 
troisième système d’écriture fonctionne en plus des deux systèmes 
orthographiques actuels : la graphie dite félibréenne (ou mistralienne) 
et la graphie dite classique(ou occitane). 
Dans une première partie, les auteurs ménagent une place importante 
et justifiée a la littérature orale, tenant ainsi la gageure de valoriser l'« 
oralité traditionnelle» dans une anthologie de l'écrit d'oc ! On entend 
par littérature orale l’ensemble des formes fixes d'une langue qui sont 
les éléments constitutifs majeurs d'une civilisation. Tour a tour sont 
donc présentés ici des contes, des chansons, des proverbes, des 
prières, des comptines, sans oublier les marqueurs territoriaux que 
sont les toponymes et les anthroponymes. Par ce florilège 
ethnographique, nous entrons ainsi d'emblée dans la civilisation alpine 
de l'Ubaye. Une fois ce décor la volonté des auteurs a été d'évoquer 
l'alpin dans sa globalité et sa diversité et de replacer la vallée de 



	 157 

l'Ubaye et sa culture locale dans le contexte général des du Sud, a la 
charnière entre le Piémont d'Oc à l’est, le comté de Nice et la 
Provence au sud, le Dauphiné au nord. Par cette ouverture aux voisins, 
nous prenons vraiment conscience ici du caractère central de cette 
grande vallée alpine et de son rôle majeur de lieu de passage, de 
rencontres et d'échanges. Nous voyons s'y mêler les influences 
provençales, dauphinoises et piémontaises grâce à tous les cols qui s'y 
trouvent. 
La deuxième partie est consacrée a l'écrit d'oc en Ubaye et aux auteurs 
valeians, principalement du XIXe siècle à aujourd'hui. Au XIXe 
siècle, on retrouve évidemment la figure emblématique de Francois 
Arnaud, mais on découvre également avec plaisir, les qualités 
littéraires d'un Théophile Derbez, jusqu'a ce jour injustement oublie. 
Mais le grand intérêt pour moi de cet ouvrage est que Philippe Martel 
et Bernard Cugnet n'ont pas fait de sélection, ni donne de jugement de 
valeur. lis présentent tous les auteurs qui ont écrit en dialecte, sans 
écarter les « humbles », ces modestes rimailleurs de village, tels 
Joseph Derbes et Albert Reynier, qui témoignent cependant d'un usage 
de la langue écrite, aussi fruste soit-elle. Concernant le XXe siècle, un 
regard intéressant est porté sur la présence de la langue dans la presse 
locale, et bien sûr sur le rôle de « passeur » de Marcel Provence et la 
personnalité marquante de Germaine Waton de Ferry dans la création 
de l'Escola de la Valèia. L'œuvre importante de « la Cabiscola » est 
rappelée ainsi que celle de ses disciples de l'après-guerre : Raoul 
Abbes et Jean Meyran. Enfin l'anthologie n'oublie pas d'évoquer les 
auteurs contemporains récemment disparus (Albert Manuel, Jean-
Remy Fortoul, Alfred Rayne...) ou encore vivants (Valentine Allione, 
Laurent Chiardola, Christian Michel). Grace soit rendue a Bernard 
Cugnet et Philippe Martel pour ce beau travail de piété filiale ! En 
cette année 2020, ou nous commémorons le centenaire de la naissance 
de Jean-Remy Fortoul (en 2019), je ne peux m'empêcher d'imaginer 
quelle aurait été la joie du patriarche de Lans de pouvoir feuilleter ce 
livre et de dire en tirant sur sa bouffarde : « Gràcias per aquéu bèu 
libre! L'avè ben capita ! » 
 
Giély, Bernard, Biais de dire en prouvençau d’aro,  edicioun 
dóu C.I.E.L. d’Oc, 2020, 222 p. 



	 158 

Dans la lignée des manuels et dictionnaires de phraséologie et 
expression provençales (comme La clé du Trésor de Jean Roche, ou 
L’Essai sur le style de la langue provençale de Jean-Pierre Tennevin), 
un ouvrage utile à un moment où le provençal est souvent employé 
par des néolocuteurs qui tendent à produire des calques du français (ce 
qui est bien normal) mais qui retire une bonne partie de ce qui fait 
l’intérêt, l’originalité et la saveur de dire les choses en provençal. 
 
D'Alvise, Mireille et Jausserand, Jean-Michel,  Pastriho. 
Hommage aux bergers provençaux,  Éditions de l’Observatoire 
de la Langue et de la Culture provençales,  2019, 167 p. 
Une anthologie à la fois poétique et ethnographique pour un hommage 
aux bergers provençaux ; où la langue provençale vient apporter une 
dimension identitaire. Avec dessins à la sanguine de Mireille d'Alvise. 
 
Avanzi,  Mathieu, Comme on dit chez nous. Le grand livre du 
français de nos régions,  Le Robert,  2020, 239 p.  
Une anthologie des mots des régions de France qui relatent une 
histoire au contact des langues régionales et qui sont les voix hautes 
en couleur de la France et de ses voisins francophones. Un livre truffé 
d’anecdotes pétillantes, de cartes, d’illustrations et de citations, pour 
savourer la créativité des français régionaux et se comprendre de Lille 
à Marseille et de Brest à Strasbourg. Très complet et richement 
illustré, il explore toutes les facettes de la langue française dans les 
régions avec des anecdotes, des citations littéraires et du quotidien, 
des curiosités de prononciation, des éléments sur les langues 
régionales (hélas trop souvent appelées « patois » dans le livre), des 
explications sur l’origine des mots locaux, des termes culinaires. 
 
Falleri,  Rolande, Lis iue gris (les yeux gris),  roman  en 
provençal avec traduction française, éditions Nombre 7, 
2020, 220 p. 
Dins uno vilo de Prouvènço, un vièi mendicant arribo chasque an à la 
bello sesoun pèr reparti à l’autouno. Quàuquis ami van assaja de 
descurbi quau es aquel ome saberu e coume s’es retrouba à quista pèr 
carriero. Uno cabussado pougnènto dins lou passat d’un persounage 
atraiènt. 



	 159 

Dans une ville de Provence, un vieux mendiant arrive chaque année à 
la belle saison pour repartir à l’automne. Quelques amis vont essayer 
de découvrir qui est cet homme cultivé et comment il est arrivé dans la 
rue. Une plongée poignante dans le passé d’un personnage attachant. 
Un roman magnifique, bien écrit dans une belle langue actuelle et qui 
rassure sur la vitalité créative littéraire en provençal. 

 
* 

De novo de l’Astrado Prouvençalo 
 
Association culturelle fondée en 1965 pour participer au 
développement d’une culture provençale, lié à la sauvegarde de toutes 
les valeurs traditionnelles de la Provence, au premier rang desquelles 
la langue du pays, elle a publié plus de 200 titres (poésie, prose, 
théâtre, ouvrages pédagogiques, essais, livres pour les enfants…) dont 
150 sont disponibles à son catalogue. Ces ouvrages, soit en français, 
soit en provençal (ceux-ci généralement accompagnés d’une 
traduction française), concernent exclusivement la Provence. Ils se 
répartissent en diverses collections. 
Elle publie également une revue annuelle thématique bilingue, 
L’Astrado. Elle publie des fascicle (carnets) trimestriels, réservés aux 
membres de l’Association.    

 
Les éditions de « L’Astrado prouvençalo »1 ont publié en 2020 deux 
livres qui apportent une contribution notable à la prose provençale : 
La fado televesioun de Louis Scotto et Nouvèllis enquèsto dóu 
coumessàri Castanet de Michel Courty. 
Le premier introduit la téléréalité dans la littérature provençale. Un 
jeune berger gardant ses bêtes dans l’alpage est surpris nuitamment 
par un débordement de lumières : c’est un jeu tel que la téléréalité en 
propose régulièrement. Le jeune homme sort vainqueur de cette 
affaire, mais pas où les organisateurs de ce divertissement 
l’attendaient. Critique grinçante d’une quête de l’audimat quel qu’en 
soit le prix ! 
Le second, qui fait suite aux Enquèsto dóu coumessàri Castanet 
																																																													
1 L’Astrado prouvençalo. C28. 179 Quai Louis Le Vau. 34080 Montpellier. Pour 
tout renseignement, toute commande : lastradoprouvencalo@hotmail.com 



	 160 

(même éditeur), entraîne le commissaire Castanet dans les milieux les 
plus divers de notre société, pour des enquêtes embrouillées que le fin 
limier éclaircira, aidé par son adjoint, le fidèle Paul Rivera. Voilà qui 
enrichit la nouvelle policière provençale, peu représentée jusque là. 
Pour ces deux livres, écrits dans la langue provençale vivante 
d’aujourd’hui, c’est dans notre monde que leurs auteurs nous 
conduisent. Point de nostalgie, point de lieux communs : cigales, 
pastis au café du coin, place du village…  
 

* 
 

Revisto / Revistas 
(revues reçues) 

 
Bïzà Neirà / Bizo Nero,  revue bilingue auvergnate, publiée 
par Tarà d’Euvarnhà1 
Avec ces 3 numéros annuels, 172-173-174 en 2020, cette revue 
poursuit son excellent travail de publication d’enquêtes 
ethnographiques, dialectologiques, de textes littéraires en auvergnat. 
 
Lemouzi,  revue régionaliste et félibréenne du limousin 
publiée par la société historique et régionaliste du bas 
Limousin2 
Riche en documents ethnographiques et historiques, cette revue 
propose régulièrement des études la langue d’oc limousine et des 
textes littéraires, contes, etc. en limousin. 
 
Sian li felen de la Greço inmourtalo,  revue de l’association 
varoise pour l’enseignement du provençal 3 
Quatre numéros annuels riches d’études linguistiques, 
ethnographiques et historiques, où les textes littéraires de la Provence 
centrale et maritime ainsi que la langue provençale occupent une place 
centrale. 
 
																																																													
1	11 rue des Saulées 63400 Chamalières.	
2	Centre Robert Joudoux, rue des Fauvettes, 19000 Tulle.	
3	46 chemin du Four à Chaux, 83200 Toulon. 



	 161 

Les Cahiers du Bayle-Vert,  revue du Centre Mas-Felipe 
Delavouët 1, entièrement consacrée à l’œuvre du grand poète et 
dramaturge de langue provençale (études, inédits, etc.). 
 

 
 

Table des matières 
 

 
 
« Lou coulas de vergougno (le collier de la honte) » 
Présentation (Ph. Blanchet)  p. 5 
 
Le senhal, signe d’un plus grand désastre. 
L’idéologie linguistique, du châtiment corporel 
à l’implosion silencieuse du système (P. Escudé)  p. 9 
 
Témoignages écrits sur « le signe » en Provence 
Contextes, réactions, analyses (Ph. Blanchet)  p. 43 
 
Le « symbole » en amont de la « vallée des saints » 
(Carnoët, Bretagne, 1885) Témoignages (F. Favereau)  p. 61 
 
Pratiques scolaires coercitives pour la diffusion du 
Français en Alsace : divergences et convergences avec 
la France de l’« Intérieur » (D. Huck et P. Erhart)  p. 73 
 
Un crâne de singe pour une mission civilisatrice. 
Pratiques du « symbole » dans les colonies africaines 
de la France (R. Milin)  p. 107 
 
Publications  p. 151 
 
Table des matières  p. 161 
 

																																																													
1	Centre Mas-Felipe Delavouët, Mas du Bayle-Vert, 13450 Grans.	


