Nouvelle série N° 164 2017

LA FRANCE LATINE
Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

Mariage et relations extraconjugales

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF
UNIVERSITE RENNES 2




(tranche)

REVUE D’ETUDES D’OC

N° 164

2017



REVUE D’ETUDES d’°0OC
Revisto d’Estudi d’O — Revista d’Estudis d’Oc
Anciennement La France Latine

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469
gérée par 1I'Union des Amis de la France Latine
Association régie par la loi de 1901

Pierre VERGNES
et Jean SASTRE
fondateurs

SIEGE SOCIAL

REVUE D’ETUDES D’OC
(a Pattention de Philippe Blanchet)
Université Rennes 2 — UFR ALC
C.S 24307
35043 RENNES CEDEX
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes?2.fr)

Priere d’envoyer a cette adresse toute correspondance
concernant les adhesions a [’association, la rédaction, les
manuscrits et services de presse.

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la
responsabilité de leurs auteurs.

Abonnement : 25 € par an
Abonnement de soutien : a partir de 30 € par an

Rédiger les cheques a 'ordre de : Union des Amis de la France

Latine CCP Paris 10 136-33 F.

© Revue d’études d’oc - France Latine 2017. Tous droits de
reproduction, méme partielle, réservés pour tous pays.



AVANT PROPOS

Le mariage qui est a la fois lou¢, béni, reni¢, vilipendé, conteste,
objet de satires ou sujet d’allégories, reste cependant I’une des
institutions les plus solides et les plus pérennes. Il fait partie de la
tradition littéraire et philosophique, avec ses corolaires, le
concubinage, la répudiation, le divorce et les relations
extraconjugales. On notera, cependant, qu’il est fort peu question
d’amour dans I’union matrimoniale, sauf quand il s’agit de noces
spirituelles ou mystiques. Le choix du partenaire selon son ceeur
semble réserve aux relations extraconjugales. Le mariage est
essentiellement un lien social. Bien qu’il ait évolué, représentant
moins I’alliance de deux familles, que celle de deux adultes
consentants, i1l n’a évincé ni le contrat, ni le sacrement, ni I’état
social, ni méme les accords économiques. Alors que I’Eglise
pronait son indissolubilité¢, les liens et les engagements
matrimoniaux n’ont cess¢ d’étre rompus. Au nom d’un amour qui
peut frapper tout un chacun et auquel nul ne peut résister, ou d’un
irrépressible désir, les relations extraconjugales ont été tolérées,
parfois encouragées et ont fait les beaux jours de la littérature.

Marie-Rose Bonnet dont le dépouillement des archives d’Arles
nous apporte réguliecrement des documents nouveaux et précieux,
¢dite cette fois un contrat de mariage dont la précision est
révélatrice du soin apporté a la rédaction de ce genre de texte et
surtout d’une tradition ancienne dans la composition d’actes
notariés en langue vernaculaire.

Catherine Guimbard évoque chez Dante, le remariage de saint
Francois d’Assise, second Christ, avec Dame pauvreté, au chant
XI du Paradis. Dame pauvreté est restée veuve depuis la passion
du Christ. Ce mariage allégorique qui inclut la sensualité¢ et



I’érotisme, est un mariage d’amour qui doit conduire a la
fondation d’une petite famille. L auteure souligne les méfiances et
les obstacles suscités a I’intérieur méme de I’Eglise par cet idéal
proné comme une rupture avec 1’ordre établi et la hiérarchie
ecclésiastique. Une vie de pauvreté, parmi les plus pauvres n’a
pas toujours recu 1’aval de I’Eglise et Catherine Guimbard a le
mérite de le rappeler dans un article fort €clairant, qui par ailleurs,
¢voque les liens entre Dante et Giotto.

Viviane Cunha a travaillé sur différentes versions de la 1égende de
Berthe aux grands pieds. Avec le récit du trouvere Adenet le Roi
et I’histoire de la Reine Pédauque, plus de vingt versions ont
circulé¢ entre les Xllle et XVe siecles. Le mythe de 1’épouse
substituée pendant la nuit de noces a eu plusieurs développements
depuis I’histoire de Jacob dans la Genese. Viviane Cunha en
donne un panorama des plus instructifs en évoquant leurs
représentations dans 1’art.

Cyril Hershon a développé le théme de la prostitution, en
souligant I’ambivalence des pouvoirs publics vis-a-vis des
prostituc¢es. Elles étaient relativement protégées, tout en étant
exclues. L’Eglise oscillait entre condamnation et pardon,
s’affairant a essayer de les marier ou de les faire entrer dans les
ordres religieux pour leur épargner une vie dissolue. Cependant,
les choses n’étaient pas si tranchées puisque les uns et les autres
tiraient partt de la prostitution. Cyril Hershon a montré les
contradictions des différentes prises de position dans un long
article tres érudit s’appuyant autant sur des décisions de justice
que les ordonnances royales, les €crits théologiques ou les textes
littéraires.

Arie Schippers dont les vastes connaissances englobent autant la
poésie arabe que la poésie hébraique ou la poésie occitane, donne
un apercu du foisonnement et la richesse de la littérature arabe.



De I’amour réaliste a I’amour de loin, tous les registres semblent
présents dans la poésie arabe qui célebre la beauté, le vin et la
musique. La crudité des théemes s’efface devant le raffinement de
leur évocation.

Dans les varia Suzanne Thiolier-M¢éjean, ¢tudie les influences
possibles du judaisme sur Chrétien de Troyes, d’abord a travers
son patronyme, puis dans le Roman de Perceval le Gallois. Elle
fait le rapprochement entre le moment de la procession du Graal
ou Perceval est muet avec un passage du rituel de la Hagada.
Troyes abritait, en effet, un important centre intellectuel juif au
moyen-age.

Luc de Goustine rappelle fort opportunément I’existence et
I’ceuvre de Jean de Nostredame (1522-1577), chroniqueur
littéraire et historien, frére de Nostradamus. Son ceuvre fortement
décriée par Anglade et Chabanneau, mérite pourtant, selon
I’auteur, un examen plus attentif. Le contexte politique dans
lequel elle a été écrite, ainsi que la montée de la diglossie en
Provence sont évoqués dans la perspective d’une relecture et
d’une réinterprétation des Vies de troubadours €crites en frangais.

Jean Lafitte explore les ¢volutions du terme « langue d’oc » chez
le Catalan Bernard Desclot dont il examine les différents
manuscrits et leur tradition. L’ auteur, dans ce travail minutieux et
fourni, donne €galement une analyse linguistique, et un apercu du
contexte géo-politique complexe de la période. Des exemples
extraits des manuscrits permettent de suivre 1’évolution de
I’expression.

Brigitte Saouma






UN CONTRAT DE MARIAGE EN PROVENCAL :
MS. 351 E 235, F° 231BIS, 1426, A. D. B. D. R.

Les archives offrent bien souvent des documents fort intéressants
en ce qui concernent I’histoire, mais aussi la langue utilisée par
les scripteurs au moment de la rédaction d’un document. C’est le
cas du contrat de mariage pass€¢ entre maitre Guillaume Fabre,
barbier demeurant au Tennier (s’agit-il du Théniers, prés de
Nice ?7) et Imbert David, de Clermont en Auvergne, lui aussi
barbier, travaillant chez, et pour, le premier. Imbert doit épouser
Borgueta, la fille de Guillaume, trop jeune au moment du contrat
pour que le mariage puisse €tre consomme. Plusieurs possibilités
vont donc étre évoquées, et écrites, afin de protéger toutes les
parties. Apparemment, Borgueta est I’unique enfant des Fabre, le
document évoquant la possibilité d’autres enfants a venir, en
particulier d’un fils. La famille doit étre a 1’aise, car des
propriétés, vignes et terres en particuliers, sont citées. Apparait
aussi, en filigrane, une occupation de la fille comme de la mere,
celle de tisser le lin ou la laine pour un usage domestique. Le
jeune couple vivra avec les parents, il faut donc que tout soit fait
pour ¢éviter tout litige. Les termes du contrat sont précis, comme
toujours, mais le document n’est pas complet, car la fin manque.
Son autre intérét est aussi la langue utilisée, le provengal
rhodanien du XV° siécle, conforme aux autres documents
conserves aux A.D.B.d.R. mais aussi dans les différents lieux
d’archives de Provence. Ces contrats, au-dela de 1 aspect
juridique, offrent en filigrane des ¢léments de la vie quotidienne
qui nous permettent de mieux saisir comment 1’on vivait dans une
région a I’époque meédiévale.



Texte

Segon si los patis fachs entre maystre Guillem Fabre barbier
demoran al Tennier e Imbert David aysi ben barbie de la diocesy
de Clarmont en Alvernhe.

Permieramen es de pati e de convencion entre elos que lodich m.
Guillem Fabre deu donar per molher Borgueta sa filha aldich
Imbert, a laqual assigna en dot et en nom de verquieyra CL flor.
per las solucions sot escritas.

Permieyramen quant faran la festa delsdichs Imbert e Borgueta
que lodich m. Guillem payre audoncas deia donar et realmen
dispachar a Imbert L flor. e los C flor. restans si deian paguar per
‘las’’ solucions ‘que s’en ensegon’”, so es assaber XX flor. per an
del jorn que si fara la festa en un an continuadamen troque losdich
C flor. sian paguatz.

It. es de pati entre lasditas partidas que Imbert e Borgueta
estaguan fermatz tan quan al payre ¢ a la mayre playra per so
quan la filha non es de etat e si a cas de voluntat dels sobredichs,
losdichs Imbert e Borgueta si spozavan que la festa non si fassa ni
per Imbert, losdichs payre ni mayre puescan esser fossatz ni
vexatz de far la festa desay que IIII ans sian complitz del presen
jorn enla per so quar la filha Borgueta non es d’atge ‘que Imbert
puesca jasser amb’ela’ ni aysi pauc duran aquel temps los en
puesca ni deia vexar sinon que al payre e mayre venha en planher.

It. plus es de pati que si lodich Imbert defalhia senssa heres
legitimes procreatz de son cors ‘donans Borgueta el’* dona ‘e

' Barré.

? Ecrit dans la marge.

> Barré.

* Ecrit dans la marge, avec un renvoi.

10



assigna’ a ladicha Borgueta en acreysement de sa dot sobre totz
sos bens presens e futurs XXV flor.

Et en semblant manieyra lo sobredich m. Guillem dona e promet
aldich Imbert si la sobredicha Borgueta defalhia senssa heres
legitimes procreatz de son cors davant lodich Imbert, € so per lo

trebalh e carc que el auria agut en I’ostal so es asaber autres XXV
flor.

It. es de pati que lodich m. Guillem deu tenir lodich Imbert e
Borgueta sans ¢ malautz a sos despens propris € tenir vestida e
causada ladicha Borgueta desay que la festa sia facha.

It. es de pati que lodich Imbert deu penre la meytat de tot lo
profiech e gazanh que el fara en la botigua duran lo termini de IIII
ans susdichs troque la festa si fassa.

It. que quant los sobredichs Imbert e Borgueta seran spoatz ho
sera facha la festa lodich Imbert deia paguar sa part de la
despensa per sa rata que si fara en 1’ostal e defora en las vinhas ho
terras ho autras proprietatz, e que lodich Imbert deia e puesca
estar ambe sa molher tan quan Dieus lur dara vida en 1’ostal
deldich m. Guillem, e deia penre la meytat de tot lo profiech que
si fara dedins ni defora tan en la botigua quant en terras ho vinhas
et autras proprietatz e aysi ben deia e sia tengut de portar sa part
dels cars e despensas que hi endevendran per sa rata.

It. plus es de pati que si lodich m. Guillem avia negun mascle ho
que non si poguesson ben portar lodich m. Guillem e sa molher
ambe Imbert que lo sobredichs m. Guillem e sa molher sian
tengutz de donar a lur filha Borgueta la meytat de totas las
filaduras tant linias quant lainas que seran fachas per ladicha
mayre ¢ filha d’aquest presen jorn entro aquel que si despartirian.

> Ecrit dans Dinterligne.

11



It. plus es de pati que coma desus es dich si m. Guillem avia
mascles que fosson heres siaus e.l cas que lo frayre e sorre

ni Imbert non si portarian ben ensemble que defalhen lo payre
entre elos puescan e deian devezir totz los bens® ‘presens e
endevenidos’’ mas viven lo payre neguna causa en ayso non si
puesca ni deia innovar sinon de cossentimens dels e apres sa fin
ayso agues luoc, autramen non.

It. plus es de pati que ladicha Borgueta sia tenguda de obrar e far
obras de sas mans coma es filar ho cozer a 1’us de ’hostal tan
quan estaran ni lur playra de estar ensemble ambe sa mayre.

Traduction

Voici les conventions faites entre maitre Guilhem Fabre, barbier,

.1 . . . . .
demeurant au Tennier et Imbert Davis aussi barbier du diocese
de Clermont en Auvergne.

Premicrement, il est de pacte et de convention entre eux que ledit
maitre Guilhem Fabre doit donner pour épouse audit Imbert sa
fille Borgueta, a laquelle il assigne en dot” cent cinquante florins
pour les paiements ci-dessous écrits.

Premic¢rement quand on c¢lebrera le mariage desdits Imbert et
Borgueta, ledit maitre Guilhem, alors pere, doit donner et
réellement se dessaisir envers Imbert de cinquante florins ; il
devra payer les cent florins restant par les paiements suivants,
c’est-a-dire vingt florins par an a partir du jour du mariage en un

® Quelques mots sont ensuite barrés, et ce dans toute la phrase.
7 Ecrit dans la marge.

' S’agit-il du village du Thennier, prés de Nice ?
? Le texte propose deux synonymes, « dot » et verquiera ».

12



an continuellement jusqu’a ce que lesdits cent florins soient
payes.

Item il est convenu entre les dites parties qu’Imbert et Borgueta
seront confirmés lorsqu’il plaira au pere et a la mere car la fille
n’a pas encore 1’age et si, selon leur volonté, lesdits Imbert et
Borgueta se mariaient, que les noces ne soient pas accomplies,
lesdits pere et mere ne peuvent étre obligés de faire la féte avant
que quatre ans ne soient passés depuis ce jour, car la fille
Borgueta n’a pas 1’age pour qu’Imbert puisse avoir des rapports
sexuels avec elle; et durant ces quelques années il ne doit
I’obliger, sinon le pere et la mere pourront se plaindre.

Item il est convenu que si ledit Imbert meurt sans héritier
légitime, il doit donner a ladite Borgueta en accroissement de sa
dot sur tous ses biens présents et futurs 25 florins.

Et de méme, le susdit maitre Guilhem donne et promet audit
Imbert, au cas ou ladite Borgueta mourrait sans heéritier légitime,
cela pour le travail et charge qu’il aurait eu dans la maison, a
savoir d’autres 25 florins.

Item il est convenu que ledit maitre Guilhem doit garder lesdits
Imbert et Borgueta valides et malades a ses dépens, garder ladite
Borgueta habillée et chaussée jusqu’a ce que le mariage soit fait.

Item il est convenu que ledit Imbert doit prendre la moitié¢ de tout
le profit et gain qu’il fera dans la boutique durant le terme des
quatre ans susdits jusqu’au mariage.

Item lorsque lesdits Imbert et Borgueta seront mariés ou que la
féte sera faite, ledit Imbert doit payer sa part de la dépense de sa
quote-part qu’il fera dans la maison, les vignes, terres ou autres
propriétés ; il doit et peut rester avec son €pouse tant que Dieu
leur prétera vie, dans la maison dudit maitre Guilhem ; il doit
prendre la moiti¢ de tout le profit qui se fera a I’intérieur et a

13



I’extérieur de la boutique autant en terres, vignes et autres
proprié€tés ; et aussi bien il doit et est tenu d’assumer sa part des
charges et dépenses qui reviendront a sa quote-part.

Item 1l est convenu que si ledit maitre Guilhem avait un enfant
male ou ne pouvait pas se suffire, que ledit maitre Guilhem et son
¢pouse ne pouvaient pas bien cohabiter avec Imbert, qu’ils soient
tenus de donner a leur fille Borgueta la moiti¢ de toutes les
travaux de couture, tant de lin comme de laine, qui seront faits par
la mere et la fille de ce jour jusqu’a ce qu’ils se séparent.

Item 1l est convenu que, ainsi que cela est dit ci-dessus, si maitre
Guilhem avaient des fils qu’ils soient ses héritiers. Et dans le cas
ou le frere, la sceur et Imbert ne se supporteraient pas, a la mort du
pere, qu’ils puissent diviser tous les biens présents et a venir.
Mais si le pere est vivant, rien de tout cela ne peut se faire sans
leur consentement.

Item il est convenu que ladite Borgueta soit tenue de travailler et
faire des choses de ses mains comme filer, coudre pour I’usage de
la maison tant qu’elle restera ou lui plaira de rester avec sa mere.

Marie-Rose Bonnet

LE REMARIAGE DE DAME PAUVRETE

14



Parvenus au ciel du Soleil, Dante et Béatrice sont accueillis
et entourés par une couronne de bienheureux (la premicre des
trois occupant le Ciel) qui dansent, et a la vue des pelerins
interrompent leur mouvement. L’un d’entre eux se présente
comme « I’un des agneaux du saint troupeau / que Dominique
mene par un chemin / ou bien ’on s’engraisse si I’on ne
s’égare »°. Par cette périphrase, le Doctor Angelicus se nomme,
puis il cite ses compagnons, Péres de 1’Eglise, grands maitres,
philosophes, théologiens, canonistes. Mais Dante n’a pas saisi le
sens du dernier vers, volontairement obscur, de Thomas. Que veut
dire « s’engraisse si 1’on ne s’égare » ? Pour satisfaire son désir
d’¢€claircissement, Thomas d’Aquin va se livrer a un commentaire
en deux temps.

La Providence qui gouverne le monde, dit-il, convaincue de la
nécessité de voler au secours de I’Eglise, épouse du Christ, décida
de lui envoyer deux guides afin que, confiante et fidele, elle allat
vers son bien-aimé comme « ...¢épouse de celui qui d’un grand
cri / I’épousa avec son sang béni »*. Dominique et Francois furent
choisis, I’'un pour renforcer I’Eglise face aux hérésies, 1’autre pour
la reconduire sur le chemin de sa vocation évangélique. Ces deux
princes vont étre 1’objet, Frangois d’abord, puis Dominique, d’une
longue dissertation (plutdt que d’une biographie) mettant en relief
la signification de leur vie respective dans un contexte particulier
qui est celui de la dégénérescence de I’institution ecclésiastique.
A la lueur de la conception providentialiste de ’histoire qui sous-
tend la Divine Comédie, la vie de Frangois met en exergue le sens
historique et non mystique de sa venue.

* Dante ALIGHIERI, La Divine Comédie, trad. Lucienne Portier, Paris, Les
éditions du cerf,1987; Paradis, X, v.94-96.
* Ibid., X1, v.31-33.

15



Dante théatralise la vie de Francgois et la représentation
sacrée qu’il nous offre dans ce chant XI du Paradis cherche a
rendre la dynamique d’une existence consacrée sans relache au
service des autres, et traduit fidelement la manieére dont Frangois
accomplit sa mission. Le petit pauvre d’Assise parle moins qu’il
ne joue, les divers tableaux de cette vivante mise en scene
expriment ce que fut son profond désir : susciter par 1’image un
désir d’imitation.

Que sait-on de Francois apres avoir lu la Divine Comédie ?

Contrairement aux personnages que l’auteur rencontre tout au
long de son pelerinage, aucun dialogue ne s’instaure. La Divine
Comedie parle de Frangois, Dante ne parle pas avec Frangois. Au
hasard des rencontres, les interlocuteurs du voyageur se
présentent en quelques mots évoquant les raisons pour lesquelles
ils se trouvent dans 1’un des trois royaumes. Francois ici n’est pas
présent, Dante ne le verra qu’en fin de pelerinage, dans la Rose
c¢leste. Soixante-treize vers de saint Thomas créent la distance
nécessaire a [’évocation d’un personnage dont la mission
eschatologique est mise en exergue tout au long de la narration.

Francois vient d’Assise, ou plutdt d’Orient, et dés son plus jeune
age, tel un soleil, il réchauffe de sa présence un siecle tourmenté.
L’image du soleil conjuguée a celle de I’Orient traduit la
conception apocalyptique de sa venue. Il est cet ange du sixiéme
sceau, témoin prédestiné par la divine Volonté d’une toute proche
régénération du monde qu’il réchauffe de sa présence dés
I’enfance. Tout comme le Christ-Soleil venu pour racheter le
monde, I’avenement de Frangois répond a cette attente d’un
profond renouvellement concluant ainsi un cycle millénaire. Il est
un autre Christ et la narration qui suit s’insere non pas dans la

16



tradition de 1’hagiographie mais dans celle de la théologie de
I’histoire.

Second Christ: Thomas choisit en conséquence quelques
¢pisodes de la vie de Frangois qui démontrent le caracteére fondé
de son assertion :

Car tout jeunet s’opposa a son pere
Pour telle Dame a qui, comme a la mort,

Nul ne desserre la porte du plaisir’.

Frangois épouse Dame Pauvret¢ :
Et par devant sa cour spirituelle
Et coram patre il s’unit a elle

Et puis de jour en jour plus fort I’aima®.

Mais ce mariage n’est en réalit€ qu’un remariage car,
Celle-ci, privée de son premier époux,
Mille cent ans et plus dédaignée et obscure,

Jusqu'a lui reste sans prétendants .

La mort du Christ a signifié¢ une période de veuvage pour
Paupertas. Personne, nous dit Dante, depuis la passion du Christ
et le temps des apotres, n’a daigné aimer la pauvreté. Renoncant a

> Ibid., X1, v.58-60.
¢ Ibid., X1, v.61-63.
7 Ibid., X1, v.64-66.

17



I’image traditionnelle que constitue la scene du dévétement de
Francois sur la place publique d’Assise, en présence de son pere
et de I’évéque, telle que nous la voyons représentée par Giotto
dans la fresque de la Basilique supérieure d’Assise, Dante préfére
célébrer un événement heureux, la joie des noces du fils de
Bernardone avec Dame Pauvreté. Ce qui compte, ce n’est pas
I’abandon, le renoncement aux biens terrestres, mais la possession
d’un autre Bien: amour d’une femme. Et quelle femme ! La
pauvreté est avant tout pour Dante celle qui fonde I’imitation
existentielle du Christ, et qui fait de Frangois une sorte de figure
inversée. En effet, si dans le systéeme d’interprétation théologique
de I’histoire universelle, tout préfigure la venue du Christ,
Francois d’Assise, au contraire, répete, renouvelle, interprete, si
I’on prefere, ce que signifia I’aveénement du Messie qui choisit de
vivre pauvre parmi les pauvres. Pour Dante, Frangois est
I’initiateur d’une autre maniere de comprendre le rapport a la
pauvreté. Elle n’est pas un seul idéal, tel que pouvait 1’envisager
la tradition monastique, elle est un mode de vie, oserait-on dire un
«art de vien, ce qu’elle fut précisément pour le Christ. Pour
Francois, vivre 1’exemple du Christ, I’imitatio Christi, passe
nécessairement par ce « vécu » de pauvrete.

On comprend mieux alors la démarche de Dante. Paupertas
est une allégorie sans aucun doute, mais elle n’est pas introduite
comme telle. Frangois aime une femme et 1’épouse. Dans un
premier temps nous ignorons jusqu’a 1’identit¢ de I’heureuse ¢élue
et tout porte a croire qu’elle est une réalité vivante, la femme de

Francois dont I’amour va croissant. La sensualité, 1’érotisme,
osons le dire, imprégnent toute 1’histoire de ce mariage d’amour,
d’un amour qui est désir de D'autre. Par le réalisme de son

18



¢criture, ’auteur fait de la Pauvret¢ une compagne de vie au
quotidien, séduisante qui plus est, puisque ce couple va attirer a
sol une petite communauté qui emboite le pas de I’époux « ...si
plaisante est 1’épouse » °.

La ce¢lébration des noces, la constitution d’une petite famille,
Frangois vit dans le monde et cette originalité Dante entend bien
la souligner. Vivre au milieu des hommes, des I¢preux, la
nouvelle forme de vie évangélique se place sous le signe de la
mobilité apostolique, de la prédication itinérante. Frangois fait
redécouvrir 1’évangile comme expérience réelle, mouvement de
Dieu vers les hommes. Un Dieu qui choisit d’exister au milieu des
hommes pour leur salut dont le prix a payer fut la passion.

Cette métaphore filée, les noces de Frangois, cet amour
grandissant, cette fidelité sans faille qui crée le désir de former
une famille autour des « amants »  dont

Leur entente et leur visage joyeux,
leur amour merveilleux, leurs doux regards

.. ~ . 10
faisaient naitre en tous de douces pensées .

rendent 1’écho d’une volonté de la part de Dante, pour rependre
ses propres termes, de parler de manicre «visible» aux yeux des
lecteurs, ses contemporains. Les correspondances qui s’établissent
entre les chants des divers royaumes de la Divine Comédie portant
un méme numéro sont révélatrices des intentions du pocte. Au
chant XI du Purgatoire, en effet, le pélerin rencontre des pécheurs
pliant sous le poids d’énormes masses rocheuses. Son
interlocuteur privilégié est Oderisi da Gubbio, [I’honneur

% Ibid., X1, v.84.
? Ibid., X1, v.74
Y 1bid., X1, v.76-78.

19



d’Agobbio, nous dit le poete, et I’honneur de cet art
« ...qu’enluminer se nomme a Paris »''. L’artiste avoue qu’il fut
un orgueilleux, il se croyait le meilleur, mais ses successeurs,
Franco Bolognese en particulier, ont surpassé ses qualités. Il en va
de méme pour la peinture, I’excellence de Giotto jette une ombre
sur I’art de Cimabue. Giotto est le peintre d’Assise, du cycle de
Francois célébré au chant XI du Paradis, le peintre du vrai qui
parle aux yeux des spectateurs et qui par le réalisme de sa
peinture a impulsé un formidable essor a la représentation du
quotidien. En saisissant Francois dans le concret de son existence,
Dante traduit en vers (enjambements, répétitions, rupture de style)
le mouvement du pinceau de Giotto soucieux, I’un comme I’autre,
de rendre la dynamique d’une vie qui fut toute en action, en
mobilité, et qui trouve sa perfection dans [’acceptation de la
passion.

L’évocation des stigmates que Frangois regoit a son retour
d’Orient fait écho a l'ultime sacrifice du Christ qui, nous dit
Dante, n’eut pour seule compagne en ces derniers moments que
Pauvreté qui « ...l1a ou Marie resta en bas / elle avec Christ monta
dessus la croix »'* . L’union de Francois avec Pauvreté est donc le
choix de la voie du sacrifice, le chemin de la passion parcourue au
milieu des hommes, dans ’humilit¢ et la pauvreté qui furent
celles du Christ.

Ce que I’on perc¢oit dans la présentation que Dante fait de
Francois d’Assise c¢’est une conception renouvelée de la Pauvreté.
Elle n’apparait pas tant comme une situation €économique
défavorable que comme le résultat d’une rupture avec 1’ordre

" Ibid., Purgatoire, X1, v.80-81.
12 Ibid., Paradis, X1, v.71-72.

20



¢tabli. Dans son Testament, le petit pauvre résume son choix de
vie par ces mots : « J’abandonnais le monde ». La rencontre avec
les lépreux, ces exclus, le conduit a s’affranchir des structures de
la société tout en vivant dans le monde afin qu’a la lumiére de son
exemple, les hommes se détournent de leur gotit du matériel.

Francois refuse les murs du couvent, il court les chemins a la
recherche des nécessiteux, 1l refuse toute forme de hiérarchie, il
fuit les conventions pour aller au devant des étres et leur offrir le
visage de Dieu qui a abandonné tout signe de puissance et de
richesse pour se faire le frere de tous les hommes. Le choix de la
Pauvreté résulte de I’extréme liberté d’€tre ce que Dieu veut que
nous soyons.

Ce chant XI du Paradis est teinté d’amertume ; 1’ordre
franciscain, Bonaventure le dira peu apres, est frappé au sceau de
la décadence, au diapason de ce monde en pleine déliquescence.

Quand il plut a celui qui le choisit
pour un tel bien, de 1’¢lever a la récompense
qu’il mérita en se faisant petit,

a ses fréres, comme en juste héritage,
il recommanda sa dame si chere

. \ 3
et commanda de ’aimer fidélement'>.

La mort de Frangois laisse donc en héritage a ses compagnons
cette Dame qu’il aima si tendrement mais

Sa famille qui marcha droit mettant

B Ibid., X1, v.109-114.

21



les pieds dans ses pas est si retournée
qu’elle met maintenant ses pieds a rebours
et bientdt on verra ce qu’est la récolte

. . 14
d’une s1 mauvaise culture...

Tout comme saint Thomas apres avoir glorifié Francois, déplorait
la décadence de son ordre, saint Bonaventure conclut 1’¢loge de
saint Dominique par ces vers qui condamnent la corruption de
I’ordre franciscain. On pourrait dire, pour poursuivre la
métaphore des noces, que désormais entre les freres et Dame
pauvreté le divorce est consommé.

Lorsque I’on demandait a Frangois comment influencer les
hommes de fagon a les ramener a une vie plus conforme au
message ¢vangelique, la réponse ¢tait: verbo et exemplo. Si
I’action pastorale des freres franciscains demeura une constante,
on ne peut pas dire, pour reprendre les mots de saint Bonaventure,
qu’ils furent, contrairement a Frangois, cupides de pauvreté. De
son vivant déja, les entorses a la Regle se multiplient, les
trahisons se succedent. La Papauté déja en 1209, en la personne
d’Innocent III, avait manifest¢ de fortes réticences quant au
« projet de vie » que Frangois présentait a son approbation. Aux
clercs tentés de partager la vie des pauvres, I’Eglise ne cesse de
rappeler que le mode d’existence de ces démunis est incompatible
avec la dignit¢ de 1’état ecclésiastique. L’obéissance ne
constituant plus un lien susceptible de garantir le bon
fonctionnement de la communauté, Frangois sera amené a rédiger
une regle ou la pauvreté intégrale, dit-il, est seule créatrice de

" Ibid., X1, v.115-118.

22



fraternité. Il meurt en 1226 et la lettre Quo elongati, promulguée
en 1230 par Grégoire IX, dénie toute validité a I’essence méme du
projet franciscain: « Non possumus esse sicut in principio
fuimus, fortes et nunc alia tempora currunt ».

Ce laxisme expliqué par saint Bonaventure comme la
conséquence normale de 1’ évolution d’une petite communauté
devenue un grand Ordre, est violemment contestée par un texte
qui voit le jour dans les années 1240-1241, le Sacrum
commercium sancti Francisci cum domina Paupertate (le pacte
sacreé entre Francois et Dame Pauvreté) B,

Ce texte est un récit truffé d’allégories relatant une quéte
chevaleresque, une sorte de quéte du Graal. Francois et quelques
compagnons se mettent en marche et parviennent au sommet
d’une haute montagne ou réside la reine des vertus a laquelle ils
adressent une requéte d’alliance puisque nul ne peut entrer dans le
royaume ¢éternel s’il n’est marqué au sceau de pauvreté. Le role de

Dame Pauvreté, dans un premier temps, est de reparcourir
I’histoire du salut avec pour clef de lecture, la pauvreté. Cette
théologie de I’histoire tres téméraire (et dont rend I’écho la Divine
Comedie) témoigne de la lutte engagée par certains fréres pour la
survie de la forme de vie des origines. L’annonce de luttes et de
tribulations a venir pour les fréres qui voudraient demeurer fideles
a D’esprit du franciscanisme primitif, constitue le second temps de
la péroraison de Dame pauvreté. Et telle fut la réalité.

15 . : . . :
Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, , Assise,
Edizioni Porziuncola, , 1990.

23



C’est dans ce contexte précisément de déchirements entre
Conventuels et Spirituels qui dure depuis un siecle que Dante
célebre les noces de Francgois et de Dame Pauvreté au chant XI du
Paradis. Et ce n’est pas un hasard. L’écriture des chants XI et XII
du Paradis coincide avec la promulgation de trois bulles
pontificales dirigées contre les Spirituels : la Quorumdam exigit
(7 octobre 1317), la Sancta romana (30 décembre 1317) et la
Gloriosam ecclesiam (23 janvier 1318). Le Pape intervient a
nouveau dans la question de la pauvreté qui est la pomme de
discorde entre Spirituels et Conventuels. Alors que Clément V
penchait en 1312 (bulle Escivi de Paradiso, 6 mai 1312) pour une
solution de compromis, Jean XXII se prononce, ce qui
impressionna terriblement Dante, pour la prééminence sur
I’échelle des vertus de 1’obéissance sur la pauvreté.

Avec la Divine Comédie Dante semble vouloir intervenir dans ce
debat et sa parole est a la fois exhortation a la justice et a la veérité
et correction de la position pontificale a laquelle le pelerin de
I’au-dela oppose La Vérit¢ que Thomas et Bonaventure lui ont
révélé dans la lumiere du ciel de la Sagesse. Il n’est pas
improbable non plus que Dante profite de ce vibrant hommage a
Francois, le petit pauvre d’Assise, pour tancer, une fois encore,
I’Eglise et son avidité des biens terrestres et dire que

...L’Eglise de Rome,
pour confondre en elle deux pouvoirs,

tombe dans la fange et souille elle et sa charge'®.

' La Divine Comédie, Purgatoire, XVI, v.127-129.

24



Paucis verbis et simpliciter, la sequela Christi est littéralité
¢vangélique. C’est cela le novum de la sainteté franciscaine, non
pas 1’observance stricte d’une Reégle comme pour les
Dominicains, mais la fidélité a une personne.

Le chant XI du Paradis retrace sur un rythme
nécessairement ternaire : mariage avec la veuve Pauvreté,
cristallisation d’une petite communauté—famille, consécration de
I’imitatio Christi par les stigmates, 1’histoire d’une vie. La mort
de Frangois laisse la Pauvreté veuve pour la seconde fois. La vie
du poverello, telle que Dante nous la relate, est « pauvre », ni
miracle, ni conversion, elle exalte dans sa simplicité sa conformité
a I’humanité du Christ. Dante ne cherche pas a prendre parti dans
le débat interne a 1’ordre, il n’est, pour reprendre ses termes, ni
de Casale ni d’Acquasparta’’, mais dans ce cheminement vers
I’au-dela, ce qui lui importe, c’est de souligner la nécessité¢ pour
tout chrétien d’un strict retour a la lettre de I’évangile. La
pauvreté n’en est qu’un aspect, mais un aspect qui dérange. Les
fresques d’Assise en sont un lumineux exemple. Le Francois de la
Basilique supérieure se dévét, certes, devant son pere, nous
sommes la au niveau du geste symbolique, mais sa nudité est vite
masquée. Et ces premiers compagnons qui lui apprirent a « faire
miséricorde », les Iépreux, ou sont-ils? Le Frangois
bonaventurien d’Assise n’est pas la pour facher, celui de Dante
pour rappeler a ’ordre. La Providence avait confi¢ au poverello
un projet universel, renouveler, remodeler de I’intérieur la
spiritualité chrétienne en restaurant le lien d’amour entre 1’époux
(le Christ/Pauvreté) et I’épouse (I’Eglise). Qu’en est-il ?

Y Ibid., Paradis, X11, v. 124.

25



L’amertume que 1’on pergoit a la lecture de ce chant, comme
celui de saint Dominique, est au diapason du sentiment de
tristesse que Dante €prouve et exprime tout au long de la Divine
Comedie face a un monde qui malgré ce « second rachat » que fut
la venue de Francgois, se détourne toujours du projet divin.

Catherine Guimbard

Université de Paris-Sorbonne

26



RECITS SUR LA FEMME SUBSTITUEE DANS LA
TRADITION LITTERAIRE ROMANE : UNE ANALYSE
DE LA FIGURE DE BERTHE, DITE AUX GRANDS PIEDS

La poétique moderne propose de définir le topos comme un
¢lément récurrent de la narration, qui se configure dans une
séquence ou dans un micro-récit en renvoyant a un théeme déja
connu. Aborder le sujet des fopoi dans la littérature signifie
approcher de sa matiere méme, car elle est faite avec ce tissu du
déja dit et du vu qui se trouve un peu partout et se transforme
selon les sociétés et les idéologies.

Le topos de la fiancée ou de I’épouse substituée est fréquent
dans la littérature et remonte au texte biblique. L’histoire de
Jacob, d’apres le récit de la Genese - chapitres 29 a 32 — en
présente un exemple : Jacob se réfugie chez Laban, lequel a deux
filles, Léa et Rachel. Jacob rencontre d’abord la cadette, Rachel,
pres d’un puits a proximité de Harran. Il souhaite I’épouser mais
Laban refuse tant que 1’ainée n’est pas marié¢e. Laban lui promet
pourtant la main de sa fille contre sept années de travail a son
service. Au bout des sept années, Jacob trompé par Laban épouse
I’ainée Léa. Laban lui accorde finalement Rachel en échange de
sept nouvelles années a son service.

La littérature universelle utilise fréquemment le topos de la
fiancée ou de la mari¢e enlevée, arrachée du lit conjugal, ou
remplacée par d’autres femmes au soir des noces, dans I’ Antiquité
classique comme au Moyen Age ; topos qui traverse méme les
siecles suivants, pour parler seulement de I’espace européen. Au
XVle sicecle, le poete portugais, Luis de Camdes, revisitera le
texte biblique en composant ce beau sonnet :

27



Sete anos de pastor Jaco servia
Labao, pai de Raquel, serrana bela;
Mas nao servia ao pai, servia a ela,
E a ela s6 por prémio pretendia.

Os dias, na esperanca de um so dia,
Passava, contentando-se com vé-la;
Porém o pai, usando de cautela,
Em lugar de Raquel lhe deu a Lia.

Vendo o triste pastor que com enganos
Assim lhe era negada a sua pastora,
Como se nao a tivera merecida;

Comecou a servir outros scte anos,
Dizendo: Mais servira, se nao fora,

Para tao longo amor, tdo curta a vida.

(Soneto XXIX, Luis de Camoes, 1524-1580)

Sept ans en tant que berger Jacob servait

Laban, pere de Rachel, belle montagnarde:
Cependant ce n’est pas lui, mais elle qu’il servait,
Elle qu’il voulait comme récompense.

Les jours passaient et lui, de 1’espérance
De la revoir un seul jour il se contenterait
Mais le pere, prudent,

A la place de Rachel lui donna Léa.

Le berger s’apercevant qu’on 1’avait trompé
Et que la main de sa bergere lui €tait refusée,
Comme s’il ne I’avait pas méritée;

Il commenga a servir sept ans de plus,
En se disant que, méme s’il servait encore plus longtemps,

Son amour était si grand que sa vie serait trop courte.

28



Trad. Viviane Cunha

A propos du dialogue entre textes littéraires Michel Zink écrit :

...Un poeme est une citation, (...) il exige du lecteur une familiarité¢ avec
une subjectivité qui néglige de se présenter, une connivence avec un
langage dépouillé de toute bourre explicative, une reconnaissance de ce qui
n’a pas été dit. (...) L’appel a la mémoire, indispensable au poéme pour le
lecteur s’y retrouve, le recours calculé a la paramnésie, qui rend le poeme
entétant comme un souvenir et insaisissable comme un faux souvenir qu’il
est, tout cela est multiplié pour peu que s’ajoute a la mémoire individuelle
la mémoire historique, a la familiarité le sentiment de continuité d’un
souvenir collectif, a I’insaisissable le lointain dépaysant et les ombres
irrémédiables du temps passe et du langage vieilli. (Zink, 1978, p.1)

Or, le texte camonien dialogue explicitement avec le texte
biblique : les noms des personnages sont les mémes, la
substitution d’une femme a 1’autre : Jacob aimait Rachel, ayant eu
un coup de foudre, lorsqu’il I’a vue prés d’un puits, pourtant
Laban le trompe lui donnant L.éa comme ¢épouse. La théorie
littéraire dispose d’une vaste terminologie pour définir ce type de
procédé. Gérard Genette, par exemple, parle d’hypertextualité.
L’hypertexte est un texte dérivé d’un autre texte préexistant au
terminus d’une opération de transformation: transformation
simple (transposer 1’action du texte A dans une autre époque tel
I’Ulysse de James Joyce); et transformation indirecte ou
imitation : engendrement d’un nouveau texte a partir de la
constitution préalable d’un nouveau mod¢le générique : 1’Enéide
de Virgile. (Genette, 1982, p. 7)

Le motif de la femme substituée pendant la nuit des noces est
bien connu au Moyen Age surtout & travers la 1égende de Berthe,
I’épouse de Pépin le Bref, que nous a conservée une chanson de

29



geste du troisieme quart du Xllle siecle, Berte as grans piés, elle
méme remaniement d’un texte antérieur perdu. Les personnages
¢tant les ancétres de Charlemagne - une des figures les plus
fameuses a I’époque - cette légende a connu un succes
extraordinaire. Dans ce poé¢me, ceuvre du trouveére Adenet le Roi,
Berthe, fille du roi Floire de Hongrie et de la reine Blanchefleur,
amenée a Paris pour y étre €pousée par Pépin le Bref, se voit
substituer Aliste (fille de la vieille servante Margiste) dans le lit
du roi, au cours de la nuit de noces, en raison d’un complot.
Berthe est ensuite accusée par la servante d’avoir voulu tuer
Aliste. Elle est condamnée a mort, mais, au dernier moment,
abandonnée dans la forét du Mans, 1’un de ceux qui sont chargés
de ’assassiner, tue un sanglier au lieu de Berthe, et en présente le
ceeur comme preuve du crime. Recueillie épuisée de faim et de
froid par Simon, gardien de la forét et sa femme Constance,
Berthe coule des jours paisibles, pendant neuf ans et demi, aupres
de I’épouse et des filles du serviteur du roi. Suite a un mauvais
réve, qu’elle croyait prémonitoire, Blanchefleur va a Paris rendre
visite a sa fille, qu'elle n'avait pas vue depuis huit ans et demi.
Sur la route elle rencontre un paysan qui se plaint de la cruauté de
la reine (qu’elle supposait étre sa fille) et s’en €tonne. Arrivée a
Paris elle s’étonne encore de ne pas pouvoir voir sa fille, car
Margiste invente une grave maladie de la fausse reine, pour
empécher la visite de sa « mere ». Soupgonneuse Blanchefleur
découvre I'imposture d’Aliste grace a ses pieds. Margiste est
brulée en place publique, Aliste enfermée a 1’abbaye de
Montmartre. Berthe est retrouvée par Pépin qui la rétablira reine
de France apres d’ultimes péripéties, dues au fait, que, pendant les
moments dramatiques de sa solitude angoissée dans la forét, elle
avait fait veeu de ne jamais révéler sa véritable identité, sauf si
cette révélation pouvait protéger sa virginité. Aprés  les
c¢lébrations somptueuses de leur union, le couple royal - Pépin et

30



Berthe - donnera naissance a Charlemagne et a sa soeur Gilles,
qui sera la mere de Roland.

Selon la version d’Adenet le Roi, on peut distinguer dans
I’ceuvre les développements suivants :

- Introduction, rappel du combat de Pépin le Bref contre le
lion, accord pour un mariage de Pépin avec Berthe de
Hongrie (vv. 1-167) ;

- le voyage de Berthe vers Paris, ou, apres la cérémonie du
mariage, s’accomplit la trahison de Margiste (vv. 168-693) ;

- les malheurs de Berthe dans la forét du Mans (vv. 694-
1235) ;

- vie de Berthe chez Simon et Constance (vv. 1236-1444 ;

- les années du roi Pépin et de la fausse reine a Paris, avec, un
jour, la visite en France de Blanchefleur, qui découvre la
trahison, aussitot punie (vv. 1445-2459) ;

- rencontre de Berthe par Pépin, égaré dans la forét du Mans,
au cours d’une chasse : il veut abuser d’elle ; troublé par les
déclarations contradictoires de Berthe sur sa propre identité a
la suite de I’aventure, il fait venir Floire et Blanchefleur, qui
« retrouvent » leur fille (vv. 2460-3290) ;

- retour triomphal a Paris (vv. 3291-3486). (d’aprés Henry,
1982 p. 30)

Berte as grans piés est ainsi «le récit d’une trahison
finalement punie, et dont la victime est, aprés de dures €preuves,
finalement rétablie dans ses droits ». (Henry, 1982, p. 29). Cette
chanson de geste frangaise, rédigée par Adenet le Roi, vers 1275,
d’apreés un modc¢le perdu, est constituée de 3486 vers alexandrins.
Plus de vingt versions circulérent en Europe, entre les Xllle et
XVe siecles, en latin, espagnol, italien, flamand, allemand et

31



francais, bien sir. Et depuis le Moyen Age I’histoire de Berthe
continua a inspirer les écrivains.

En réalité, on sait trés peu de chose sur la vie réelle de
Berthe. Gaston Paris nous assure que son histoire n’est lice que
par hasard au nom de Pépin le Bref, le pere de Charlemagne et
que ce récit pourrait €tre une combinaison €rudite. Effectivement,
I’histoire est d’origine mythique : parfois Berthe est associée a la
Reine de Saba, a cause des ses pieds. Dans la version italienne
Berthe est imaginée avec un pied plus grand que I’autre. Dans
d’autres récits que nous analyserons ci-apres, Berthe est
représentée avec des pieds d’oie, c’est-a-dire les doigts unis. En
France, on connait bien I’histoire de la reine Pédauque ou reine
Pedauca en occitan :

Lareina Pedaucaes una reina mitica que l'origina serid dins la vila
de Tolosa a l'epoca qu'era capitala del Reialme visigot (de 413 a 508). Se
caracteriza per un pe d'auca.

De reinas pedaucas, d'originas e significacions diversas, son escultadas sus
de portals de forcas gleisas pel pais.

Lo pe¢ d'auca es una particularitat que Pedauca partetja amb d'autras
personalitats istoricas, tanben mai o mens miticas ; de nobles o de reinas -
lareina de Saba, e de Bertascoma la reina Bertrade de Laon, la
coneguda Berta del grand pé; de santas, sovent d'origina reiala o nobla,
vengudas pastorelas e fialairas, e marcadas d'aquel signe, o patiguent de
la Iepra, miraculosament, per escapar a las assiduitats de pretendents (Santa
Isbérga en Artés, Santa Neomaiadins lo centre de Franga,
santa Enimia dins las gorjas de Tarn). La pata d'auca e la l¢épra son d'efiech
ligadas: aquela malautia provoca de damatges cutancus podent far pensar a
la pel de las patas dels palmids. La pata d'auca ¢ra la marca dels leproses a
I'Edat Mejana e, mai tard dels cagots (que d'entre los ipotesis de la lor
origina, una seria qu'aurian agut d'aujols leproses). (article « Reine
Pédauque », dans I’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert. Source :
https://oc.wikipedia.org/wiki/Pedauca).

32



Les premiers textes qui évoquent la reine de Toulouse, datent de
la Renaissance. La Tolosanum Gesti, publiée en 1515, la présente
en tant que « fille de Marcellus, cinquieme roi de Toulouse,
nommeée Austris ». Austris était pleine de douceur, de modestie et
de bonté. « Dieu ne voulut pas qu'une créature aussi vertueuse
embrassat le culte paien, aussi lui envoya-t-il une lepre hideuse ».
Son pere lui fit construire au quartier dit la Peyralade, un
magnifique palais dont une salle, dite bains de la reine, était
directement approvisionnée en eau par un aqueduc. (Source :
https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine Pédauque). On pense 1a a la
reine Sémiramis, épouse de Nine, qui fait batir le jardin de
Babylone pour que la reine ne souffre pas du manque de son
« pays » d’origine. Selon la légende, Sémiramis €tait une sorte de
poisson me¢tamorphose en humain par enchantement.

Une légende dit que la reine Pédauque possédait une
quenouille merveilleuse, qui ne s'épuisait jamais, lui permettant
de filer sans cesse. Frédéric Mistral (Trésor du Félibrige)
cite Rabelais, donnant comme juron toulousain « par la quenouille
de la reine Pédauque ». Rabelais, décrivant des adversaires aux
pieds larges : « et estoient largement pattez, comme sont des
Oyes, et comme jadis a Tholose les portoit la royne Pedaucque ».
Mistral cite un autre dicton : « du temps que la reine Pédauque
filait », pour parler du « vieux temps ». Mais il écrit aussi « du
temps que Berthe filait», ¢évoquant Berthe, ¢pouse de Boson,
comte d'Arles au X° siécle. (Source :
https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine Pédauque).

Comme on le voit, cette association des reines avec le tissage

est devenue un cliche¢ littéraire. D'autre part, le filage est une des
activités des bergeres, saintes ou pas, et la quenouille leur attribut

33



principal. On les trouve dans les chansons traditionnelles tant
francaises qu’occitanes.

Dans son excellent article sur la boiterie, les boiteux et le pied
dans la littérature grecque ancienne, Frangoise Yche-Fontanel,
rappelle que «la primordialit¢ du pied dans 1’étre humain
n’apparait pas seulement en tant que motif mythique : on peut
mesurer aussi son importance au niveau de I’expression écrite et
orale, qui le prend souvent pour référent ». (Yche-Fontanel, 2001,

p. 83)

La syndactylie est une malformation congénitale, peut-étre
héréditaire, caractérisée par l'accolement et la fusion plus ou
moins compléte de deux ou plusieurs doigts. Les unions
consanguines entre les nobles ¢taient fréquentes tant dans
I’Antiquité qu’au Moyen Age ce qui a di faciliter les
déformations et les tares. Ce détail des pieds unis, comme ceux
des palmipedes, sera tres exploité dans la littérature du Moyen
Age, surtout en ce qui concerne les personnages féminins. Il
semble étre attaché a la reine de Saba, a qui Salomon aurait
concédé qu’elle était une des plus belles femmes au monde, mais
que « ses pieds n’y répondaient guere ». Des reines Pédauque, de
diverses origines et significations, sont sculptées sur les portails
de plusieurs églises de France, y compris la reine de Saba.

Selon une des légendes de sainte Néomede ou Néomadie,
celle-ci était une bergere poursuivie par les assiduités d'un
seigneur du voisinage, et priant pour conserver sa vertu, elle fut
dotée d'un pied d'oie. A cette vue, le soupirant s'enfuit, et la laissa
tranquille. Le théme du pied d'oie, attribué¢ a plusieurs saintes,
ainsi qu'a des reines, peut faire référence a la Iepre, maladie
provoquant des affections cutanées (écailles, couleur...) pouvant

34



¢voquer des pattes de palmipede. La patte d'oie était la marque
distinctive des Iépreux au Moyen Age.
(https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine Pédauque).

La reine de Saba est présentée dans les 1égendes comme une
femme savante, puisqu’elle a soutenu des débats avec le roi
Salomon qui est tombé amoureux d’elle parce qu’elle était une
« femme raisonée », chose rare a son époque. Le personnage de
Berthe décrit par le trouvere Adenet le Roi est ¢galement
considéré¢ comme savante dans 1’épopée : « En son lit en seant
prist ses heures a dire, / Car bien estoit letree et bien savoit
escrire. (vers 402-403, éd. Henry, p. 69) En plus d’étre une
femme lettrée qui savait bien lire ses livres d’heures, Berthe était
surtout une excellente tisseuse, brodeuse et fileuse et faisait a la
main des travaux magnifiques qui forgaient 1’admiration de
Constance, la femme de Simon, et de ses deux filles. Cela la lie a
des topoi tres archaiques de la littérature grecque, comme les trois
Moires ou Pénélope.

La figure de la tisserande est plus qu'un fopos littéraire
puisqu'elle est ¢galement chere aux arts visuels tels que la
sculpture et la peinture. La statue de la Vénus de Milo est I’un des
plus anciens symboles de la fileuse dans les arts plastiques. La
fameuse Vénus de Milo, est représentée tenant la quenouille, selon
I’archéologue ameéricaine Elizabeth W. Barber, une spécialiste en
pré-histoire des textiles. Dans son ceuvre Women’s Work: The
20,000 Years, publice en 1994, eclle fait une reconstruction
hypothétique en se basant sur le geste de la statue et conclut que
la Vénus se trouve dans la méme position que les femmes
grecques lorsqu’elles étaient en train de préparer le fil pour
commencer a filer.

35



La figure mythique des tisserandes a séduit aussi bien les
peintres anonymes des églises romanes du Moyen Age (voir, par
exemple, I’image d’Eve avec le fuseau, dans la nef de 1’église de
Saint-Savin-sur-Gartempe, en Poitou), que le grand maitre de la
Renaissance Diego Velazquez, dans le tableau Las Hilanderas,
expos¢ au Prado.

Les chansons de femmes de différentes époques ont aussi mis
en scene les tisseuses et les fileuses, ce qui montre la popularité
de celles-ci dans plusieurs formes et genres d'art. C'est surtout
I'Odyssée qui nous présente la productivité du topos des femmes
aux travaux d'aiguille, car il devient une sorte de fil conducteur de
la narration. Les textes grecs et les textes médiévaux ont montré
les fileuses et les tisseuses sous les aspects les plus divers : seules
comme la reine Pénélope ou groupées dans une sorte de gynécée
comme dans certains passages de I'Odyssée. L'épopée classique et
I'épopée médiévale ont popularis€é ainsi la figure de la
tisseuse/fileuse. Le roman de Chrétien de Troyes, Philomena,
présente par ailleurs le mythe de Philomele, qui tisse une
tapisserie - pour dénoncer son viol par son beau freére qui lui a
ensuite coupé la langue - et I’envoie a sa soeur Progné. Le grand
poéte du Moyen Age a montré qu'elle devient ainsi le symbole de
la femme réduite au silence a travers l'histoire, ce qui montre la
popularité des mythes des tisseuses et des fileuses.

Méme si le nom de Berthe a été porté par de nombreux
personnages historiques, il est bien possible que les Berthes des
légendes soient liées a Perchta (ou Berchte) une déesse
germanique présente dans les pays alpins. Son nom signifie «la
brillante» et elle ¢&tait associée au solstice d’hiver. Elle
récompensait ceux qui travaillaient fort toute 1’ann¢e. Perchta
¢tait ¢également chargée de superviser les travaux de filage,

36



particulierement ceux concernant le lin.

La légende de Berthe se trouve aussi dans 1’ouvrage La Gran
Conquista de Ultramar, un récit mediéval castillan, composé de
quatre livres : 1 ) Les origines de la Premiere Croisade ; 11 )
Congquéte d’Antioche ; 111 ) Conquéte de Jérusalem ; IV) La mort
de Baudouin et [’Histoire des derniers rois de Jérusalem. La
Gran Congquista de Ultramar est une chronique romancée de la
Conquéte de Jerusalem (1291-1295), pendant la Premiere
Croisade, dont la source est un ouvrage en latin (Historia rerum
partibus transmarinis gestarum — 1130 / 1184), de Guillaume de
Tyr, a partir d’une version francaise de la Conquéte d’Outremer
ou Roman d’Eracle. Dans le récit principal s’intercalent des récits
du Cycle des Croisades, ainsi que des poemes en francais et
provencal, la plupart en strophes monorimes et vers alexandrins.
Parmi les sources provengales se trouve une version de la
Cancion de Antioquia (soit Cang¢on d’Antioca, en provengal) ainsi
que les gestes du cycle carolingien Berta la de los grandes pies et
Mainete. Cependant, les textes sur Charlemagne, Berthe et
Mainete (qui narre la jeunesse du futur empereur franc), sont de
simples adaptations en castillan.

Le « Libro Segundo » de La Gran Conquista de Ultramar,
présente une version plus résumée du cycle de la jeunesse de
Charlemagne, dans lequel apparait a nouveau la matiere des trois
récits qui le composent : Flores y Blancaflor, Berta la de los
grandes pies et Mainete. L’inclusion de ces thémes n’y est pas
bien justifiée, puisqu’ils sont liés a un chevalier chrétien, nomm¢
Folguet, dont les ancétres ont maltrait¢ 1’un des demi-fréres de
Charlemagne, ici nommés Manfré et Carlon. Ce texte, aussi
connu comme Cronica Fragmentaria, présente quelques
différences : Flores y Blancaflor sont des rois d’Almeria qui

37



conquierent des territoires en Afrique et en Espagne. Aux “grans
pies” de Berthe sont substitués des “pies d’oca” (soit les doigts
unis), ce qui associe Berthe a des traditions plus archaiques. En
outre, dans cette version, Charlemagne vainc le roi maure de
Saragosse, dans le “Val de Samorian™, prés de Tolede, avec son
épée Durendarte. Suivons le récit :

Quando la ynfante Berta su fija fue de hedat de treze afios era tan grande de
cuerpo que semejaua de veynte afios arriba et otrosi era tan fermosa que era
marauilla, asi que a ninguna parte non podian saber de muger que tan bien
paresciese commo ella, e tan escorrecha era que su fermosura ouo a sonar
por todos los rreynos. E la fija de su ama tan bien era fermosa e apuesta que
semejaua mucho a la ynfante, mas quando se ayuntauan amas en vno
parescia la ynfante mucho mas fermosa que la otra; e auie entre ellas vna
diferengia bien sefialada ca la ynfante auie los pies e las manos muy
fermosos e la fija del ama tenie los dos dedos de medio de los pies
ayuntados en vno. E algunas vezes acaescie, que quando andauan jugando
en casa de la rreyna, que algunas de las donzellas dubdauan qual era la
ynfante o la fija del ama e parauan les mientes a los pies e conosgien las
por aquello, e otras las conosc¢ien por la fermosura que avia la ynfante mas
que la otra e avn en la palabra, ca era muy mejor rrazonada e de muy mejor
continente. (https://cuestadelzarzal.blogia.com/2012/050401-48.-5.-el-
testimonio-de-la-gran-conquista-de-ultramar.php)

Berthe, a 1’age de treize ans semblait en avoir vingt a cause de sa grande
taille. Elle était tellement belle qu’il n’y avait nulle part une jeune fille
pareille et sa beauté était connue dans tous les royaumes. La fille de sa
servante ¢tait aussi belle et ressemblait beaucoup a Berthe. Mais quand
elles étaient ensemble la beauté de Berthe dépassait celle de ’autre. Il y
avait entre elles une différence bien évidente puisque Berthe avait les pieds
et les mains bien jolis tandis que la fille de la servante avait les doigts de
pieds centraux unis, ce qui permettait de les identifier lorsqu’elles étaient
ensemble. En outre, Berthe savait mieux parler et était plus cultivée que
I’autre. Trad. sous forme de paraphrase (Viviane Cunha).

38



Ce récit castillan abrége a ¢té écrit a partir de la version primitive
a laquelle on a ajouté les récits Iégendaires : Flores y Blancaflor,
Berthe, Mainete. On y remarque la beauté¢ de Berthe en la
comparant a celle que deviendrait sa rivale plus tard, avec une
inversion des deux personnages : Berthe n’avait aucun probléme
aux pieds et c’est pour cela que sa mere la reconnait lorsqu’elle va
a Paris a la rencontre de sa fille, et trouve a sa place I’'imposteur,
qui avait les pieds mal formés, avec les doigts unis, malformation
décrite ci-dessus. Les différences entre les deux récits
s’expliqueraient par des interpolations, car les copistes de 1’atelier
d’Alphonse X, continué¢ par son fils Sancho IV, ont pris comme
modele 1'épopée francaise. En fait, c’est un processus de
réécriture.

Il ne faut pas oublier que la littérature médiévale se caractérise
entre autres ¢léments, par 1’hyperbole. En ce qui concerne les
femmes, il y a fréquemment des comparaisons avec les mythes ou
avec des €tres métamorphosés. Cela devient une facon de signaler
la beauté, la laideur, enfin 1l s’agit d’un outil pour
« photographier » les images des personnages tels qu'ils sont
représentés dans les arts plastiques. Lorsqu’on dit un « cou de
cygne », cela ne correspondrait pas a un oiseau réel, mais a une
sorte de métonymie pour décrire un « cou long ». On pourrait dire
le méme a propos des pieds : les pieds d’oie sont associ€s a des
ancétres atteints de la Iépre dont ils auraient transmis des vestiges
a leurs héritiers.

Par ailleurs Berthe est représenté avec de grands pieds, ce qui
semblerait normal si elle était de haute taille, et ressemblait
pendant son adolescence plutét a une femme adulte (dans
I’épopée francaise elle a seize ans), comme on l'a observé ci-
dessus. La tradition littéraire ou iconographique présente la

39



femme comme une figure fragile, délicate, dont les pieds sont
¢galement en harmonie avec sa taille. Peut-étre un grand pied ne
serait-il pas une malformation : il est bien possible que 1’ethnie a
laquelle appartenait Berthe ait ¢t¢ composée de gens de haute
taille et dont les grands pieds étaient un attribut. Le modele suivi
serait celui des peuples latins, dont les femmes en général
devaient avoir des pieds de taille moyenne. Les grands pieds ne
seraient-ils donc pas une hyperbole pour décrire la différence
ethnique de Berthe par rapport aux femmes latines ? Et les pieds
d’oie que lui attribuent certains récits pourraient renvoyer a une
tendance de la littérature médiévale a utiliser la métamorphose,
soit en transformant les €étres humains, soit en les comparant aux
animaux, moyen d'expression également visuel. N’oublions pas
que, a une €époque ou les gens sont massivement illettrés, les
auteurs pouvaient utiliser I'hyperbole et la métamorphose comme
des moyens d'expression adaptés a ce public.

BIBLIOGRAPHIE

ADENET LE ROI, Berthe as grans pies. Ed. Albert Henry.
Geneve, Droz, 1982.

BARBER, E. W. Women’s Work The First 20,000 Years.
Women, Cloth and Society in Early Times. New York &
London, W. W. Norton & Company, 1994.

BERARDINELLI, Cleonice Serdoa da Motta. Sonetos de Camoes.
Edi¢cdao e notas de. Lisbonne/Paris : Fondation Calouste
Gulbenkian/Centre Culturel Portugais ; Rio de Janeiro :
Fundag¢ao Casa de Rui Barbosa, 1980. p. 87.

CAMOES, Luis Vaz de. Sonetos de Camées. Edicdo e notas de
BERARDINELLI, Cleonice Ser6a da Motta. Lisbonne/Paris:

40



Fondation Calouste Gulbenkian/Centre Culturel Portugais ;
Rio de Janeiro : Fundacao Casa de Rui Barbosa, 1980. p. 87.

CATALAN, Diego. La Estoria de Espana de Alfonso X. Creacion
y evolucion. (1990), cité d’apres :
https://cuestadelzarzal.blogia.com/2012/050401-48.-5.-¢l-
testimonio-de-la-gran-conquista-de-ultramar.php, consulté le
17/03/2017).

GENETTE, Gérard. Palimpsestes. La littéerature au second degré.
Paris, Editions du Seuil, 1982.

HENRY, Albert. Adenet le Roi - Berte As Grans Piés. Edition
critique. Geneve, Droz, 1982.

LESTANG, Anne. Histoire de Toulouse illustrée, Toulouse, Le
Pérégrinateur, 2006.

LOUBATIERES, Francis. Pédauque, in Dictionnaire de
Toulouse, Loubatieres, 2006, p. 348.

SALIES, Pierre. La Reine Pédauque, Archistra 158, avril 1997.

YCHE-FONTANEL, Francoise, « Les boiteux, la boiterie et le

pied dans la littérature grecque ancienne », Kentron, n° 17, 2 —

2001, pp. 65-90.

ZINK, Michel. Les chansons de toile. Paris, Honoré Champion,

1978.

Note : pour la bibliographie sur la Reina Pédauca en occitan ou la
Reine Pédauque en frangais je prends celle cité dans
Wikipédia, sources de mon texte. Les deux textes en occitan
et en francais utilisent la méme bibliographie: Reine
Pédauque, article de [1'Encyclopédiede Diderot et
D'Alembert.

Viviane Cunha
Universidade Federal de Minas Gerais

41



42



LA POESIE D’AMOUR DES TROUBADOURS ET LES
AUTRES POESIES D’AMOUR DANS LES
LITTERATURES ARABE, HEBRAIQUE ET ROMANE DE
L’EUROPE MERIDIONALE ; LE MARI TROMPE, ET
L’HOMME CORNU DANS LA POESIE ARABE.

Dans cet article, je m’occuperai des analogies thématiques entre
les poésies (strophiques) arabes, hébraiques et occitanes. Je
voudrais faire une analyse comparée de la thématique des
strophes individuelles dans les trois poé€sies mentionnées. Du
point de vue thématique , il est important de noter que les
chrétiens du Nord de I’Espagne avaient adopté un certain nombre
de coutumes musulmanes, et emprunté¢ parfois des thémes
populaires véhiculés par la voix des musiciennes d’éducation
arabe. Je cite Henri Pérés'® qui indique que ces chrétiens avaient
généralement des orchestres de musiciennes-danseuses.

Dans le salon du roi chrétien, il y avait un certain nombre de
danseuses-chanteuses musulmanes qui lui avaient été offertes par
un prince arabe de Cordoue. La chrétienne prit un luth et chanta
de vers ou la brise fut décrite comme un parfum venu du pays de
ses amis. Le théme qui apparait ici, celui du vent comme
messager de I’amour, revient non seulement dans les poésies
arabes, mais aussi dans les poésies hébraiques et occitanes.

Il est vrai que certains thémes poétiques sont communs aux deux
littératures, ’occitane et 1’arabe (la poésie hébraique dont nous
parlons est une imitation de la poésie arabe). Mais cela ne doit
sans doute pas étre attribué a 1’éventuelle influence d’une
littérature sur 1’autre, mais plitot a 1’existence d’une thématique

18 . roN ro. . ., .
Henri Péres, La poésie andalouse en arabe classique au Xle siécle, Paris,
Adrien-Maisonneuve 1953.

43



universelle et polygénétique : comme « les yeux de I’aimée qui
frappent le coeur de I’amant », « la transmission du salut de
I’aimée par le vent », et « les personnes obstacles a ’amour qui
vivent dans I’imagination de 1’amant : le guadador, le gilos, et le
lauzengier de la littérature occitane des troubadours, qui
correspondent au raqib, hasud et washi de la littérature arabe.» Ce
qui frappait Aurelio Roncaglia'’, c¢’était I’espéce d’images dans le
motif de I’amant qui respire avec volupté le vent qui vient du pays
de I’aimée lointaine. Ce motif semble étranger aux littératures
classiques. Cela peut indiquer, que ce motif doit étre passé d’une
maniere ou 'autre de la poésie hispano-arabe a la poésie des
troubadours. Parmi ses conclusions geénerales, Roncaglia admet
une tradition romane lyrique antérieure a celle des troubadours
qui est peut-étre inspirée de la tradition lyrique arabe. Il pense que
les deux mondes, c’est-a-dire celui de la lyrique hispano-arabe et
celui des troubadours, n’¢taient a un certain moment pas des
mondes séparés, sans pour autant étre des mondes en contact
permanent. Quel était donc le réle de I’amour dans la poésie
arabe? Comment le mari et ’homme cornu sont-ils décrits dans la
poésie d’amour arabe?

L’AMOUR DANS LA POESIE ARABE :
NASIB, GHAZAL, MUWASHSHAH ET ZAJAL.

« L’amour dans la poésie arabe » €évoque tout un concept : on ne
pense pas alors a des poemes écrits seulement en arabe classique,
mais également en arabe dialectal. Au Moyen Age, un vaste
territoire s’étendait d’est en ouest, de la Perse a al-Andalus
(Andalousie), en Espagne musulmane. Ce sujet est encore plus
vaste et varié si I’on pense aux chants d’amour strophiques de la
forme muwashshah pratiquée en al-Andalus et dans le reste du
monde arabe, sans parler des chansons d’amour modernes d’Oum

" Aurelio Roncaglia, Cf. Bibliographie.

44



Kalthoum ou de Farid al-Atrache. Dans cette poésie, 1’amour
s’exprime sous les formes les plus diverses, tantot chaste, affligé
ou nostalgique ; tantot obscene, déprave, hédoniste et macho. 1l
s’agit d’une poésie d’hommes, mais parfois également de femmes
qui ne craignent pas de traiter leur ancien amant de tous les noms.
Les poemes peuvent relater toute une aventure amoureuse, mais
ils se limitent parfois a la complexité des souvenirs. Nous allons
donc aborder les motifs et les évolutions les plus connus de la
po¢sie sur le theme de I’amour. Toutefois, il ne sera pas possible
de traiter tout I’éventail de ce genre.

NASIB ET GHAZAL : DEUX FORMES DE LA POESIE ARABE SUR LE
THEME DE L’AMOUR

C’est a I’époque préislamique, c’est-a-dire vers le début du
sixieme siecle, que I’on rencontre les premiers poemes d’amour
arabes dans la péninsule d’Arabie, sous la forme du nasib, ou le
pocte pleure au milieu du campement abandonné de sa bien-
aimée. Les poetes vivaient dans un monde de 1’oral, ou il était
important d’attirer 1’attention de 1’auditoire venu écouter la
poésie, la gasida. C’est pourquoi un poéme commengait souvent
par un nasib, la plupart des gens étant intéressés par ’amour. Le
pocte, souvent en compagnie de deux amis, pleure le départ de la
tribu de sa bien-aimée. 11 examine les vestiges du campement déja
presque effacés : il ne subsiste guere que quelques morceaux de
charbon de bois du feu de camp ou tronait la marmite. Les
vestiges du campement n’apportent aucune réponse au pocte. Ils
restent muets. Le pocte relate ensuite son voyage a dos de
chameau dans le désert, concluant parfois par des louanges
adressées au chef de la tribu.”® Le nasib le plus célébre du poéte

20 Régis Blachére, Histoire de la littérature arabe, des origines d la fin du
XVe siecle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1964, II: pp. 261-263; Ewald
Wagner, Grundzuge der klassischen arabischen Dichtung, Darmstadt 1987,
[; Julie Scott Meisami, et Paul Starkey (eds.), Encyclopaedia of Arabic
Literature, I [a-]], II [k-z], Londen/NY 1998, s.v. Qasida; Encyclopaedia of
Islam, seconde édition, Leiden, etc. depuis 1950, s.v. Kasida.

45



arabe Imru’ul-Qays (mort vers 550) est encore récité de nos jours
dans tout le monde arabe. Il commence ainsi :

Qifda nabki min dhikra habibin wa-manzili

[Mes deux amis, attendez, nous allons pleurer le souvenir d’un amour et
d’un campement. ]

Les vestiges du campement rappellent a Imru’ul-Qays ses amours
passées avec la jeune fille restée dans la tribu. Dans son cas, il ne
s’agit pas seulement de cette jeune fille en particulier, mais de
toute une série de femmes avec lesquelles il a eu une aventure.

Le nasib peut comprendre différents ¢léments : il évoque non
seulement les larmes versées au milieu des vestiges du
campement et le rappel des amours passées, mais également
I’apparition de la bien-aimée dans un réve (tayf al-khaydl) ou la
description de la beauté de la jeune fille. Le nasib est le plus
souvent triste, car il rappelle un amour disparu, mais certains
poctes tels Imru’ul-Qays en profitent pour évoquer leurs
conquétes précédentes.

Outre le nasib, qui fait partie de 1’ensemble plus vaste de la
qasida, 1l existe des poémes d’amour a part enti¢re : on parle alors
habituellement de poésie ghazal. Dans la poésie ghazal, la
relation amoureuse, réelle ou a laquelle aspire le pocte, se situe
dans le présent, a la différence du nasib, dans lequel la ou les
relations amoureuses renvoient au passé. Dans la ghazal, I’amour
reste a portée; ce n’est pas le cas dans le nasib, ou la relation est
rompue définitivement. Toutefois, la théorie et la pratique se
chevauchent parfois, et il existe des formes mélant nasib et
ghazal *!

AVENTURES AMOUREUSES DANS LA LITTERATURE ARABE
CLASSIQUE DES PREMIERS TEMPS

*! Cf. Thomas Bauer, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des

9. und 10. Jahrhunderts: eine literatur- und mentalitaetsgeschichtliche
Studie des arabischen Gazal, (Diskurse der Arabistik ; Bd. 2), Wiesbaden,
Harrassowitz, 1998.

46



Apres ’apparition de I’islam et au début de la formation d’un
empire islamique sous les trois premiers califes, la ville de
M¢édine, dans la péninsule arabique, était un haut-lieu de la poésie
consacrée a I’amour. La ville a alors découvert le luxe dans lequel
vivait la haute société.”> On parle ici des poétes de ’école de
Hedjaz, ou les aventures amoureuses jouent un role de premier
plan. L’aristocratie de Médine avait ses poctes et ses chanteurs,
tels qu’al-*Arji (694-737), al-Ahwas (655-728) et ‘Umar ibn Abi
Rabi’a (644-712).

‘Umar 1ibn al-Rabi’a ¢était le pocte aux nombreuses aventures
galantes. Il rappelle Imru’ul-Qays dans la poésie mentionnée plus
haut. Ses poeémes sont généralement des récits a part entiere, ou il
deécrit ses aventures amoureuses in extenso. C’est en secret que le
pocte rend visite a ses amours, se faufilant au milieu des
sentinelles de la tribu :*

Dans la nuit, je me chuchotais : « Ou est sa tente ? Comment repartir apres
avoir fait ce pour quoi je viens ? »

Son parfum familier indiquait le chemin a mon cceur et a mon amour en
train d’éclore.

Lorsque je n’entendis plus aucun bruit [des membres de la tribu], que les
lampes et les feux allumés le soir, €taient éteints,

et que je vis avec plaisir la lune disparaitre a 1’horizon, que les bergers
¢taient rentrés et que les participants des conversations nocturnes
sombraient dans le sommeil,

je secouai le sommeil qui s’emparait de moi et rampai comme un serpent
par crainte d’€tre découvert par les membres de la tribu.

?? Jean Claude Vadet, L'esprit courtois en Orient dans les cing premiers
siecles de I'Hégire, Paris 1968, p. 61; Salma Jayyusi, ‘Umayyad poetry’, in
Alfred F. L. Beeston (éd.), Arabic literature to the end of the Umayyad
period, Cambridge 1983, pp. 420-421; Arie Schippers, Spanish Hebrew
Poetry and the Arabic Literary Tradition, Arabic Themes in Hebrew
Andalusian Poetry Leiden, Brill, 1994, pp. 144 vv [Love Poetry].

> “Umar ibn Abi Rabi’a, Diwdn, Beirut, Dar Sader, 1965, pp, 122-124 [pp.
120-127].

47



Je la saluai et la surpris tout a la fois : elle soupira d’une voie enrouée et
mangqua se trahir par son cri de surprise en réponse a mon salut. [...]

Elle dit: «Dis-moi, le danger auquel nous nous exposons n’est
manifestement pas un probléme pour toi, mais n’as-tu pas peur ? Dieu m’en
préserve ! Nous sommes cernés par tes ennemis... »

I1 lui répondit : « Mon désir et mon amour pour toi ont été mes guides, et
aucun des hommes de la tribu ne m’a remarqué. »

Le pocte décrit ensuite la nuit qu’il passe avec elle dans une
complete béatitude. Le matin, il est réveillé par le départ de la
tribu. Elle fait appel a ses deux sceurs, afin qu’elles ’aident a se
déguiser pour quitter secrétement le campement.

Non loin de Médine, La Mecque a également ét€¢ un haut lieu de
I’amour. Pendant le pélerinage, les occasions de rencontrer la
personne aimée €taient nombreuses.

« Qu’elle est belle, 1a ville du pelerinage, qu’il est beau le sanctuaire de la
Ka’aba ! Vive les belles femmes qui viennent en foule apres nous pour
embrasser la pierre noire ! »**

Le Livre des chansons, ouvrage arabe classique, rapporte de

nombreux récits de rencontres amoureuses pendant le hadj. Le
. .. L : A 25

pocte al-‘Arji s’adresse ainsi a une jeune fille vue a La Mecque :

« Arréte-toi, 6 dame en chaise a porteurs. Sinon, tu risques de le regretter !

Voici déja un an que nous attendons, nous ne pouvons nous rencontrer
qu’en chemin...

Apres le pelerinage, si elle y vient. Sinon, Mina et ses gens présentent-ils
encore un quelconque intérét ? »

Pour ces poctes, I’amour était le seul intérét des lieux saints.

* Francesco Gabrieli, Storia della letteratura araba, Florence 1967, p.110.
> Abu’l-Faraj al-Isbahéni, Kitdb al-Aghdni [Livre des Chansons], Le Caire
1927, 1, pp. 406-7; Internet alwaraq: Aghani, p. 224

48



Chez le pocte ‘Umar ibn Abi Rabi’a, nous avons déja vu tous les
empéchements et obstacles qui peuvent s’opposer a I’amour, tels
que la sentinelle [raqib] de la tribu, qui empéche 1I’amant/le pocte
de se rendre aupres de sa bien-aimée. Les autres sont le cancanier
[washi], qui révele les amours secrétes du pocete, le rabat-joie
[ ‘adhil], qui juge ces amours immorales, le rival jaloux [hasud] et
celui qui le hait en secret [kdshih]. Dans d’autres poésies d’amour
de la Iittérature mondiale, comme chez les troubadours
provencaux, on trouve également des obstacles du méme genre,
tels que les gilos (jaloux), le guardador (sentinelle) et le
lauzengier (cancanier).

Le poc¢te al-Farazdaq (640-730) est n¢ a Bassorah, mais il a grandi
dans le désert et évolu¢ dans le milieu syrien des califes
omeyyades. Il nous raconte comment il a fait pousser des cornes a
I’époux de sa bien-aimée, une femme qui se languissait dans le
luxe du palais ou elle vivait enfermée. Dans son poeme, il décrit
d’abord les vestiges du campement conformément aux regles du
nasib en repensant a son ancienne bien-aimé¢e Layla, dont il a
¢galement mis le mariage en péril. Dans la scéne suivante, il
s’échappe de justesse du palais d’un puissant seigneur :*°

« Dans un chateau aux solides murailles de calcaire que fuient les ames
terrorisées et hanté par la mort se languit une dame, [...]

Je suis parti a sa rencontre. Je me tenais aux aguets par crainte d’assaillants
éventuels et scrutais 1’obscurité pour le cas ou un piege me serait tendu.

J’ai attendu jusqu’a ce que les cordes qu’elle avait jetées me conduisent
jusqu’a elle. La nuit, dans son dernier quartier, palissait déja.

Alors que nous ¢€tions assis ensemble dans I’une des salles nobles, nos
narines ¢taient flattées par le parfum du musc rapporté par un marchand de
la lointaine Darin.

J’aurais apaisé la soif inextinguible de mon dme s’il n’y avait pas eu cette
crainte qui rongeait mon coeur et m’¢branlait jusqu’au plus profond de moi-
méme [...].

26 Al-Farazdaq, Diwan, ed. Abdallah Ismail al-Saw1i, Le Caire, 1936, pp,
255-262; cf. Régis Blachere, op. cit., 11, pp. 495-505.

49



Je craignais les deux gardes chargés de la surveiller alors que le grincement
des charnieres de fer d’une lourde porte en bois se faisaient entendre.

Je lui dis : « Comment puis-je redescendre ? Je vois que la nuit s’est déja
enfuie, et le coq a dé¢ja chanté plusieurs fois. »

Elle dit: « C’est lui qui a les clefs des deux portes et Tahman [le portier]
est de garde, comment feras-tu pour passer ?... »

Je lui répondis : « Peut-&tre que ce qui m’a permis de monter jusqu’ici me
redéposera sur le sol, du moins si la mort ne vient pas s’emparer de moi. »

Elle se munit alors de longues cordes, tandis qu’une autre épouse du
puissant seigneur, également effrayée par sa jalousie, lui prétait main forte.

Je saisis fermement les extrémités des cordes : ce n’est que par la grace de

Dieu que viennent le soulagement et le salut dans les situations les plus
difficiles.

Je dis : « Allez vous asseoir toutes les deux. Si vous restez debout, vous
risquez d’€tre entrainées par les cordes car je vais m’exposer au danger. »

Je dis alors : « Me revoici sur la terre ferme », alors que la corde pendait du
haut du palais, dont les escaliers qui en descendent sont si dangereux. [...]

Elles me firent descendre sur quatre-vingts aunes, a la manic¢re dont I’aigle
brun aux ailes cassées se laisse choir.»

Le po¢te résume alors son expérience nocturne. Le mari n’a rien
remarqué, pensant que son €épouse a passe une nuit chaste.

POESIE UDHRITE ET COURTOISE

Le pendant des déclarations machos d’Imru’ul-Qays, ‘Umar ibn
Abi Rabi’ah et al-Farazdaq est a rechercher dans une passion
amoureuse mélancolique. En faisait partie « ’amour udhrite », qui
doit son nom a la tribu « Udhra » du sud de 1’Arabie. Les poetes
légendaires d’Udhra étaient connus pour « mourir quand ils
aimaient ». Le poete Majnlin Layla ou Qays ibn Mulawwah (mort
en 699) faisait partie de cette €cole : il est devenu fou a cause de
son amour pour Layla, qu’il n’eut plus le droit de rencontrer
lorsque 1’affaire vint a €tre connue. D’autres, tels que Jamil (660-

50



701) et ‘Abbas ibn al-Ahnaf (750-809), faisaient plus ou moins
partie de cette €cole.

Des idéologies entieres sont associées a un poete tel qu’Abbas ibn
al-Ahnaf’’, mais on ne saurait le considérer comme un poéte
courtois au sens des troubadours provencaux. La littérature arabe
montre que dans les villes et les cours, les poemes d’amour
lyriques sont réalistes [al-hubb-al-mdjin ; « amour obscene »],
tandis que la passion pour une bien-aimée hors de portée [al-hubb
al-‘afif; «amour chaste »] reste précisément une tradition
bédouine.

On trouve cependant dans le zurafa’ une sorte de milieu courtois
comportant toutes sortes de codes régissant la relation amoureuse,
qui s’apparentent aux tendances sophistiquées (« précieuses »)
des littératures occitane et francaise. Ces chants sophistiqués
destinés a des cours élégantes sont décrits dans le Livre de
brocart d’al-Washsha’ (mort en 936)=® Selon ses codes, il est par
exemple interdit de croquer une pomme lorsqu’on est amoureux,
car cela symbolise le fait d’embrasser sa bien-aimee.

POESIE D’ AMOUR REALISTE

Malgré ces différentes tendances de la vie amoureuse, c’est la
poésie d’amour « réaliste » qui domine sans conteste, représentée
notamment par le poete abbasside Abu Nuwas (768-815). Chez
Abu Nuwas et ses contemporains, le vin est souvent présent dans
les poémes d’amour. Les objets de I’amour sont fréquemment des
esclaves qui jouent le rdle d’échansons, de musiciens, de
chanteuses ou de danseuses en compagnie des buveurs™. Chez les

" Vadet, L'esprit courtois, pp. 195-263 ; Susanne Enderwitz, Liebe als
Beruf: al-'Abbas ibn al-Ahnaf und das Gazal, Beirut 1995.

* Vadet, L'esprit courtois, 317 et suivants; Arie Schippers, "Hebrew
Andalusian Poetry and Arabic Poetry: descriptions of fruit in the tradition
of the 'elegants' or zurafd', Journal of Semitic Studies 33 (1988), pp. 219-
232.

%’ La thématique du vin et de ’amour sont trés souvent relatées dans cette
poésie.

51



esclaves évoluant dans le milieu califal, les gargons ont tendance
a adopter le comportement le plus efféminé possible, tandis que
les filles font de leur mieux pour ressembler a des garcons.” Les
filles esclaves qui se travestissent en gargcons sont appelées
ghulamiyyat. Elles s’habillent du méme genre de tunique que les
garcons et portent les cheveux courts.

Abu Nuwas est d’origine perse, ce qui explique peut-&tre son
inclination pour la poésie axée sur les garcons et le vin. En effet,
bien que le theme du vin reste récurrent tant dans la poésie
préislamique, que dans celle des Omeyyades, il apparait vers 800
que ces genres poétiques ont suscité 1’intérét dans le milieu de la
cour du califat des Abbassides (750-1258), en particulier du fait
qu’il avait repris bon nombre des usages de la vie courtoise de
I’empire sassanide perse. Dans le milieu courtois irakien, on
rencontre ce genre de poésie scabreuse, mais on y raille également
les valeurs religieuses. Dans ces poésies, on trouve des scenes
d’amour obscenes et « realistes ». On trouve ainsi parfois trois
hommes se chevauchant les uns les autres dans certaines scenes
de débauche, telles que la « double jouissance » dont est témoin le
pocte Muti’ ibn Iyas (mort en 785). Dans un petit poeme, Abu
Nuwas décrit une situation similaire. Le pocte est amoureux de
I’esclave Mufaddal, lequel est pour sa part amoureux de [la jeune]
esclave Durra (« perle »). Comme pour enfiler deux perles a la
fois, on le découvre allongé sur Mufaddal, lui-méme allongé sur
Durra.

La littérature arabe regorge de poésies et d’anecdotes obscenes.
Des genres entiers y sont consacrés. Les Ayriyydt (poemes
consacrés au pénis) d’Abu Hukayma ou Abu Muhammad Rashid
ibn Ishaq al-katib de Bagdad (mort en 854), qui ne cesse de
pleurer la mollesse de son pénis, «sa fleur brisée dans le
bouton », alors méme qu’il aime tant les relations avec des
¢phebes, sont un bon exemple de cette époque :

%% Arie Schippers, “The Mujun Genre by Abu Nuwas and by Ibn Quzman: a
comparison”, in Adam Talib, Marl¢ Hammond, and Arie Schippers, eds.,
The Rude, the Bad and the Bawdy, Gibb Memorial Trust, 2014, pp.81- 100.

52



« Je verse mes larmes sur mon désir et mon plaisir pour apaiser cette peine
briilante.

Je pleure un pénis tout affaibli, qui me laisse tomber au moment ou j’en ai
le plus besoin.

Il est devenu mou comme une corde effilochée, tout affligé qu’il est par les
maladies et les défaillances.

Tout endormi, il n’autorise méme pas le désir. Eh oui, sa léthargie est
catastrophique. »

Dans toute son ceuvre, il déplore ce pénis autrefois si fort qui ne
. , . 12,7 31
lui est désormais plus d’aucune utilité.

LLA POESIE ARABE ANDALOUSE : IBN ZAYDUN ET IBN KHAFAJA.

Dans la poésie arabe d’Andalousie, les thémes de la poésie
préislamique, du Hijaz et udhrite, cotoient le réalisme de la poésie
d’Abu Nuwas. Cet amour sérieux et passionn¢ est représenté par
le pocte Ibn Zaydin (1003-1071), dont I’affaire de coeur avec la
princesse Wallada, fille du « calife » al-Mustakfi de Cordoue,
s’est mal terminée. Au moment ou la relation d’Ibn Zaydin avec
Wallada prend fin, il s’adresse a elle dans un poéme :

« C’est tout empli de désir que j’ai pensé a toi a al-Zahra, alors que
I’horizon était vide et que la terre frémissait sous la rosée.
Les eaux argentées du jardin présentaient un visage souriant, comme si des
colliers de perles se détachaient du cou de jeunes filles. »

Le poeme prend fin avec un reproche adress¢ a Wallada pour
avoir rompu leur relation amoureuse, alors qu’il lui reste fidele :

« A présent, vous avez oubli¢ votre relation amoureuse si précieuse avec
. . . , 32
nous, pourtant je suis toujours éperdu d’amour pour vous. »

! Diwdn Abi Hukayma, Rdshid b. Ishaq al-Katib "Fi 'l-ayriyydt", . Husayn
al- A'raji éd., Cologne 1997, p. 32; Nefeli Papoutsakis, “The Ayriyat of
Abu Hukayma (d. 240/854), A preliminary study”, in Adam Talib, Marl¢
Hammond and Arie Schippers, (éds), op. cit., pp. 101-122.

53



Walladah bint al-Mustakfi (1008-91), poétesse et princesse
indisciplinée qui tenait son propre salon littéraire, ne répondit pas
a ce poeme d’Ibn Zaydin. Pourtant, elle avait bien échangé des
poemes avec lui du temps de leur relation. Elle écrivit également
des poemes au sujet de la séparation d’avec son bien-aimé et se
facha quand Ibn Zaydin eut une breve affaire avec une esclave
noire :

« Si tu étais juste envers ’amour qui nous unit, tu n’aimerais pas mon
esclave ni ne la préférerais.

Tu as délaissé une branche qui porte des fleurs d’une beauté éclatante pour
une autre qui, elle, ne porte aucun fruit.

Tu sais bien que, dans les cieux, je suis la pleine lune alors que, a mon plus
grand regret, tu es amoureux de Jupiter (la planete sombre). »

Pour finir, elle écrit un poeme injuriant Ibn Zaydin, le traitant
d’amateur de putains et d’homosexuel.™

Chez un pocte comme Ibn Khafija, riche notable des environs de
Valence réputé pour ses poemes dédiés aux jardins, on trouve
aussi de la poésie galante consacrée tant aux jeunes gens qu’aux
jeunes filles. Il n’est pas romantique comme Ibn Zaydin, mais
jette un regard plut6t hédoniste sur la vie. I décrit de nombreuses
rencontres avec des €éphebes, ou i1l évoque leur barbe naissante ou
au contraire leur visage glabre.’® Par ailleurs, il a également des
relations amoureuses avec des jeunes filles, avec lesquelles il a

32 Auguste Cour, Un poéte arabe d’Andalousie: Ibn Zaidoun, étude d’apreés
le diwan de ce poete et les principales sources arabes, Constantine, 1920,
pp. 24-25 [arabe] no. 27;

> Auguste Cour, op. cit, pp. 22 et suivants.

** John Mattock et Arie Schippers, “Love and War: a Poem of Ibn
Khafajah”, Journal of Arabic Literature 17 (1986), 50-68; Arie Schippers,
“The Transformation of the Arabic Ghazal: Nasib and Ghazal in 11th- and
12th-Century Andalusian Poetry”, in: Thomas Bauer/Angelika Neuwirth,
eds., Ghazal as World Literature 1, Beirut 2005, pp. 311-324.

54



parfois une grande différence d’age, motif que I’on retrouve aussi
chez le poete préislamique Zuhayr (mort en 609) :

« Ah, si seulement je n’avais encore que quatorze ans pour ne pas avoir a
I’appeler 'ma fille' et elle 'mon oncle' ! »

On ne saurait €évoquer le onzieme si¢cle sans parler du grand
expert en droit Ibn Hazm. Son discours sur I’amour Tawgq al-
Hamama (le collier de la colombe), ou il donne des exemples de
poemes et d’anecdotes personnels, traite de thémes tels que le
coup de foudre, ou encore « I’amour par oui-dire ». Cet ouvrage,
dont un seul exemplaire manuscrit est conservé a Leiden, est
surtout connu en Europe occidentale et en Amérique par le fait
que sa casuistique amoureuse concordait avec le lyrisme des
troubadours™.

LA POESIE STROPHIQUE EN ANDALOUSIE

L’Espagne arabe a ¢galement donné le jour a la poésie strophique.
Cinq strophes composaient le muwashshah ou «poeme de
I’écharpe ». A 1’opposé de la solennité de la gasida, ce genre
autorise des rimes et des rythmes différents. La strophe initiale, de
deux vers, donne le refrain. Ensuite, la rime du refrain revient aux
deux derniers vers de chaque strophe, tandis que les trois premiers
vers ont des rimes variables. Un certain nombre de ces poémes en
¢charpe sont également consacrés a I’amour, tels que celui qui
suit, d’Ibn Baqi (mort en 1140), dont la cinquicme strophe est a
moiti¢ en roman, précurseur de I’espagnol. Le pocte congoit une
passion pour un jeune garcon et, dans la derni¢ére strophe,
compare cette passion amoureuse au chagrin amoureux d’une
jeune chrétienne espagnole dont I’amoureux musulman n’est pas

36
venu au rendez-vous :

> Ibn Hazm, Le collier de la colombe (De l'amour et des amants) traduit
par Gabriel Martinez-Gros, Arles, Actes Sud, 2009.

* Arie Schippers, “Hispania, Italia and occitania: Latin and the
vernaculars, bilingualism or multilingualism”, in Jan Bloemendaal,

55



5. wa-rubba khawdin jafa-ha’l-wajdu//
wa-shaffa-ha ’1-baynu thumma’l-bu‘du//
fa-a‘lanat b1 ’I-firaqi tashda://

Benid la Pasqa, ay, aun shin elli/

Como cand meu corajon bor elli//.

5-Et une jeune fille cruellement traitée par I’amour//

et qui dépérit a la suite du départ et de 1’¢loignement de son amoureux//
chantait en versant des larmes sur leur séparation ://

Paques [date du rendez-vous] est arrivée, mais sans lui//

Comme mon cceur briile pour lui !

Le poeme strophique zajal peut comporter encore un plus grand
nombre de strophes. Ecrit en dialecte, il décrit également des
scenes de la vie populaire. Le zajal n°90 ci-dessous, est un poeme
strophique d’Ibn Quzman (mort en 1160). Ce poéme comprend un
partie consacrée au vin, suivie du récit d’'une aventure amoureuse
et s’acheve par des louanges adressées au vizir Abu Ishaq Suhaili.
L’introduction du poéme est d’emblée trés évocatrice:

« Je passe ma vie entre les tours pendables et 1’oisiveté.
Quelle chance ! J’avais justement prévu de mener une vie de désceuvré. »

A la neuvieme strophe, il entame le récit de son aventure
amoureuse avec la Berbere qui s’en vient justement :

« 10. - Dis-moi, belle dame, es-tu d’aussi belle eau que je le pense ?
« Je rentre chez moi pour dormir. » - « Par Dieu, tu fais bien.
La-dessus, j’ajoutai : « Passe devant ». Elle dit : « Non, par Dieu, toi
d’abord. »

Nous allons mettre les cornes a son mari.

Bilingual Europe, Latin and vernacular cultures, examples of bilingualism
and multilingualism c. 1300-1800, Leiden, Brill, 2015, pp. 19-23

7 Federico Corriente, Gramdtica, métrica y texto del Cancionero
hispanodarabe de Aban Quzman Madrid: 1980, gedicht no. 90; id. Ibn
Quzman, Cancionero andalusi, Madrid, Hyperion, 1989; id. El cancionero
de Aban Quzman de Cordoba Isabat al-aghrad fi dhikr al-a’rad, Cairo
1995 ; 1d. Rabat 2014 ; James T. Monroe, The Mischievous Muse, extant
poetry and prose by Ibn Quzman of Cordoba, Leiden, Brill, 2016 I-11.

56



11. - J’avais a peine entrevu ses jolies chevilles
et ses beaux yeux brillants
que mon membre dressait une tente dans mon pantalon
et en faisait une sorte de pavillon.
12. - Ensuite, j’ai vu que le lit était fait. Je n’avais qu’une envie:
mettre mes poussins dans ce nid douillet.
Pas question de manquer a ses obligations !
Ici, on ne dit pas un homme, mais un libertin.

L’ame du pocte « plonge d’emblée entre deux cuisses chaudes »,
mais le lendemain il est réveillé par une querelle entre les
membres de la famille.

« 15. L’un m’arrache un ceil, I’autre me donne une bourrade.
Le premier déchire mes vétements tandis que 1’autre tire dessus.
De I’endroit ou je jette un coing encore vert,
c’est un coup de baton qui me tombe sur la téte. »

Il se remet alors sur ses pieds et se rend chez son patron, auquel il
dédie un passage de louanges.

Donner une vue d’ensemble de la poésie dédiée a I’amour en
quelques milliers de mots n’est pas une sinécure. Pour cette
raison, j’ai mis l’accent sur les différentes sortes de poésies
relatives a I’amour au moment de leur apparition. En effet, apres
des poetes comme Abu Nuwas et Ibn Khafajah, il n’y a plus
d’évolution, de sorte que d’une certaine manicre, apres 1300, la
période appelée ‘asr al-inhitdt (période de la décadence) est de ce
point de vue moins intéressante. Tous les themes et toutes les
formes restent en usage, y compris dans le muwahshahat, en
langue classique comme en dialecte, et mis en musique. C’est
ainsi que dans les différentes traditions musicales maghrébines on
trouve encore aujourd’hui la muwashshahat andalusiyya, avec ses
thémes ax¢€s sur ’amour et le vin.

57



BIBLIOGRAPHIE
Sources

Abu’l-Faraj al-Isbahani, Kitdb al-Aghdani [Livre des Chansons],
Le Caire, Dar al-Kutub, 1927, I, pp. 406-407; Internet
alwaraq: Aghani.

Al-Farazdaq, Diwan, Sawi, Abdallah Ismail, (éd.), Le Caire,
Maktabat al-tijari al-kubra,1936.

Diwan Abi Hukayma, Rashid b. Ishdaq al-Kdatib "Fi 'l-ayriyyat”, .
Husayn al- A'raji (éd.), Cologne, Kitab al-Arabi, 1997

Ibn Hazm, Le collier de la colombe (De ['amour et des amants)
traduit par Gabriel Martinez-Gros, Arles, Actes Sud, 2009.

Corriente Federico, Ibn Quzman, Cancionero andalusi, Madrid,
Hyperion, 1989.

Id. El cancionero de Aban Quzman de Cordoba Isabat al-aghrad
fi dhikr al-a’rad, Cairo, Majlis al-a’la li-1-thaqafah, 1995.

Id. Rabat, Bouregreg, 2013.

Umar 1ibn Abi Rabi’a, Diwan, Beirut, Dar Sader, 1965.

Etudes

Bauer Thomas, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt
des 9. und 10. Jahrhunderts: eine literatur- und
mentalitaetsgeschichtliche Studie des arabischen Gazal,
(Diskurse der Arabistik ; Bd. 2), Wiesbaden,
Harrassowitz,1998.

Blachere Régis, Histoire de la litterature arabe, des origines a la
fin du XVe siecle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1964.

Corriente Federico, Gramatica, métrica y texto del Cancionero
hispanodrabe de Aban Quzman Madrid, Hiperion, 1980,
gedicht no. 90.

Cour Auguste, Un poete arabe d’Andalousie: Ibn Zaidoun, étude
d’apres le diwan de ce poete et les principales sources
arabes, Constantine, Imprimérie a vapeur M. Boet, 1920.

Enderwitz Susanne, Liebe als Beruf: al-'Abbds ibn al-Ahnaf und
das Gazal, Beirut, Orient-Institut, 1995.

58



Gabrieli Francesco, Storia della letteratura araba, Florence,
Sansoni, 1967.
Jayyusi Salma, ‘Umayyad poetry’, in Beeston Alfred F. L. (éd.) ,

Arabic literature to the end of the Umayyad period,
Cambridge, Cambridge UP, 1983, pp. 420-421.

Mattock John/Schippers, Arie, “Love and War: a Poem of Ibn
Khafajah”, Journal of Arabic Literature 17 (1986), Leiden,
Brill, pp. 50-68.

Monroe James T., The Mischievous Muse, extant poetry and
prose by Ibn Quzman of Cordoba, Leiden, Brill, 2016, I-11.
Papoutsakis Nefeli, “The Ayriyat of Abu Hukayma (d. 240/854),
A preliminary study”, in Talib Adam/ Hammond Marlé/
Schippers Arie (€ds), Warminster, Gibb Memorial Trust,

2014, pp. 101-122.

Péres Henri, La poésie andalouse en arabe classique au Xle
siecle, Paris, Adrien-Maisonneuve 1953.
Roncaglia Aurelio, “La lirica arabo-ispanica e il sorgere della

lirica romanza fuori della penisola iberica”, in XII Convegno
Volta, Roma/Firenze, Accademia Nazionale dei Lincei 1956

pp. 321-343.

Schippers Arie, “Hispania, Italia and Occitania, Latin and the
vernaculars: bilingualism or mutilingualism?” in Bilingual
Europe, Bloemendal, Jan (éd.), Leiden, Brill, 2015, pp. 19-
23.

Schippers Arie, Wissenschaftliche Buchengesellschaft, “Medieval
languages and literatures in Italy and Spain. Functions and
interactions in a multilingual society and the role of Hebrew
and Jewish literatures™ in Around the point, studies in Jewish
literature and culture, Weiss, Hillel/ Katsman, Roman/
Kotlerman, Ber (éds), Newcastle on Tyne, Cambridge
Scholars, 2014, pp. 16-37.

Schippers Arie, “Medieval literature, Common themes and
intersections”, in Meri Josef (dir.), The Routledge Handbook

59



of Muslim-Jewish Relations, London, Routledge, 2016, pp.
115-134.

Schippers Arie, Spanish Hebrew Poetry and the Arabic Literary
Tradition, Arabic Themes in Hebrew Andalusian Poetry
Leiden, Brill, 1994.

Schippers Arie, “The Mujun Genre by Abu Nuwas and by Ibn
Quzman : a comparison”, in Talib Adam/Hammond
Marl¢/Schippers Arie (eds.), The Rude, the Bad and the
Bawdy, Cambridge, Gibb Memorial Trust, 2014, pp.81- 100.

Schippers Arie, “Hebrew Andalusian Poetry and Arabic Poetry:
descriptions of fruit in the tradition of the 'elegants' or
zurafd'”, Journal of Semitic Studies 33 (1988), Stuttgart,
Steiner, pp. 219-232.

Schippers Arie, “The Transformation of the Arabic Ghazal: Nasib
and Ghazal in 11th- and 12th-Century Andalusian Poetry”, in
Bauer Thomas/Angelika Neuwirth Angelika (éds), Ghazal as
World Literature 1, Beirut, Orient-Institut, 2005, pp. 311-324.

Scott Meisami Julie/Starkey Paul (éds) , Encyclopaedia of Arabic
Literature, 1 [a-j], 11 [k-z], London/New York, Routledge,
1998, s.v. Qasida; Encyclopaedia of Islam, seconde edition,
Leiden, Brill, etc. depuis 1950, s.v. Kasida.

Vadet Jean Claude, L'esprit courtois en Orient dans les cing
premiers siecles de ['Hegire, Paris, Maisonneuve, 1968.

Wagner Ewald, Grundzuge der klassischen arabischen Dichtung,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987.

Arie Schippers

Université d’ Amsterdam

60



LES FILLES OU FEMMES DE MAUVAISE VIE

Une sainte peut tomber dans la boue et une prostituée monter dans la
lumiere, mais jamais ni I’une ni ’autre ne pourra devenir une honnéte
femme.

(Leon Bloy, Mercure de France)

C’est ainsi que Jacques Azais intitula son article de 1’édition du
Bulletin de la Société Archéologique de Béziers en 1837. Son titre
reflete Iattitude et peut-€tre 1’hypocrisie du temps. Un aspect de
I’étymologie des usages pour décrire la putain montre qu’on
utilisait le mot tres respectable de courtisane, qui signifiait femme
de la cour. Ce qui devint la femme publique afin d’éviter de
prononcer le mot original. En Languedoc les siécles virent un
changement d’attitude envers la prostitution : au douziéme et au
treizieme siccle, elle fut tolérée, au quatorzieme et au quinzieme
siecle on lui donna un caractere officiel, mais aprés cela on la
condamna.

Pourtant I’histoire de la Bible et la littérature nous montrent
un aspect respectable de ces femmes publiques. Le Livre de Josué
par exemple nous présente la figure de Rahab prostituée qui cacha
les espions des Israélites et fut sauvée avec sa famille quand la
ville fut mise a sac (Josug¢, II). En général elle avait bonne presse :
Rahab se repentit, se maria avec Salmon ben Naasson et fut la
mére de Boaz, aieul de Jésus (Matthieu, I, 5). L’Epitre aux
Hébreux nous raconte que « C’est par la foi que Rahab I’hételiere
ne périt point avec les incrédules parce qu’elle regut les espions et
les mit en shreté. » (Hébreux, XI, 31). Saint Jacques étaya sa
doctrine qui consistait a justifier les étres par leurs ceuvres en
posant cette question : « De méme Rahab I’hoteliere ne fut-elle
pas aussi justifiée par les ceuvres, lorsqu’elle recut les messagers,
et qu’elle les renvoya par un autre chemin?” (Jacques, II, 2).

61



Il y a également la question de Marie-Madeleine, dont rien
n’a été prouvé en ce qui concerne I’adultére. On n’a pu prouver
non plus qu’elle était «une femme de la ville, qui était de
mauvaise vie » (Luc, VII, 37), bien qu’elle pleurat sur Jésus : »...
« Elle lui arrosait les pieds de ses larmes, et les essuyait avec ses
cheveux; elle lui baisait les pieds, et elle les oignait avec cette
huile » (ibid., 38). Pendant le moyen-age elle devint tres
importante dans la pensée chrétienne en tant que pécheresse
convertie. Beaucoup de légendes d’elle furent répandues. Parce
qu’elle fut la premicre a découvrir vide le tombeau de Jésus et a
voir sa réapparition, elle devint la femme la plus révérée apres la
Vierge. Simone de Beauvoir en tira la conclusion que le pécheé
ouvre les portes du paradis plus facilement qu’une vertu
hypocrite. La femme publique profita de tout cela. Ajouté a cela,
il y avait ’admonition de Jésus contre les Pharisiens:

Je vous dis en vérité que les péagers et les femmes de mauvaise vie vous
devancent au royaume de Dieu. Car Jean est venu a vous dans la voie de la
justice, et vous ne ’avez point cru; mais les péagers et les femmes de
mauvaise vie 1’ont cru; et vous, ayant vu cela, vous ne vous &tes point
repentis ensuite pour le croire. (Matthieu, XXI, 31, 32)

Plus proche des temps modernes, on se souvient de la
création de Guy de Maupassant, Boule-de-Suif (Les Soirées de
Meédan, 1880), épisode de la Guerre Franco-Prusse. Dans une
diligence se trouve Boule-de-Suif, prostituée bien connue. Ses
compagnons la flagornent tant et si bien qu’elle les fournit en
nourriture ou qu’elle se sert de ses charmes pour persuader un
officier prusse de les laisser continuer leur chemin. Mais une fois
qu’ils n’ont plus rien a craindre, les voyageurs reviennent a leur
attitude d’hostilit¢é méprisante. Plus tard encore, en 1946, Jean-

62



Paul Sartre publia sa piece de théatre La Putain Respectueuse, ou,
la condition de la prostituée mise a part, il traite du racisme aux
Etats-Unis.

On dit que la prostitution est la plus vieille profession Le
bordel devrait donc étre la plus vieille institution publique.
Pourtant, certaines féministes affirment que la plus vieille
profession est celle de sage-femme. Les premiers exemples des
femmes qui se vendaient se trouvaient dans les temples de
Babylone, de Sumer et de Phénicie, ou il s’agissait d’un rituel
religieux. Les premiéres maisons closes ont existé en Egypte.
Hérodote décrivit une prostituée grecque nommeée Rhopopis qui
réussit a tel point qu’elle fit batir sa propre pyramide. Selon les
femmes, leurs dieux avaient un grand sens des affaires : ils
pardonnaient aux prostituées, pourvu qu’elles fissent 1’offrande
d’une partie de leur revenu. Pourtant la prostitution était interdite
dans la loi mosaique — « Tu ne souilleras point ta fille, la
prostituant pour lui faire commettre ’impureté; afin que la terre
ne soit pas souillée par la fornication et qu’elle ne soit pas remplie
d’impiété » (Lév., XIX, 29). Par ailleurs, on ajoute : «Ils
n’épouseront point une femme débauchée ou déshonorée ... »
(Lév., XXI, 7). Mais les humains €tant trop humains, la Bible
contient bien des exemples de I’offense : Tamar et Juda, Jephthé
fils d’une prostituée, les deux femmes qui se présenteérent au roi
Salomon, etc. Mais ce sont les Grecs qui établirent sur une base
solide I’institution. Solon (640-c.538), Iégislateur et pocte, fonda
des bordels d’¢tat et imposa des taxes sur les femmes, qui avaient
des assistantes appelées des heterce. Le prix des services était fixé
a un obole, I’équivalent des gages a la journée d’un ouvrier. La
langue latine, avec sa pléthore de termes pornographiques, nous
convainc que les Romains avaient une vie sexuelle ardente, mais
qu’ils voyaient la femme publique comme une créature de bas
¢tage.

63



La prostitution qui existait dans I’Empire romain, était
considérée comme le moyen de protéger les femmes mariées. Les
aubergistes trés souvent, tenaient un casino derriere le bar :

With this relative impunity, the keeper was all the more tempted to equip
his shop for seductive, forbidden parties, and by installing prostitutes as

barmaids, to convert his gambling den into a bawdy-house. (Carcopino,
1064: 276).

[Avec une impunité relative, ’aubergiste était tres tenté d’équiper sa
boutique dans le but de réunions galantes et défendues, en installant des

prostituées comme serveuses de bar, allant jusqu’a convertir son tripot en
bordel.]

Bien des si¢cles apres, se rappelant les tavernes romaines,
les autorités montpelliéraines exclurent les prostituées des
auberges. Le pocte Horace cite le cas de Cato le Censeur qui salua
un jeune homme qui sortait du bordel. « Suivez, » dit-il, « votre
cours vertueux; car, une fois que le sale désir a enflammé les
veines, ce n’est que justice que les jeunes hommes viennent par
la, a cause de I’indiscrétion des femmes d’autrui», (Horace,
Satires, 1I: 32-37). Cependant, quand Cato vit ce méme homme
qui quittait le bordel a plusieurs reprises, on dit qu’il fit remarquer
: « Je vous ai lou¢ alors, puisque je présumais que vous veniez ici
de temps en temps, mais non que vous habitiez ici ».

On tolérait les maisons closes mais en insistant pour que le
propriétaire perde ses droits civiques. L’Eglise considérait les
propri¢taires comme des proxénctes et le proxénétisme
institutionnalisait la débauche condamnée par le droit canon. On
imposa une taxe dés le I” siécle sur les femmes qui devaient faire
enregistrer leur situation. Elles furent ainsi stigmatisées le reste de
leur vie, sauf en cas de repentir et d’abandon de leur profession.

64



Le terme meretrix publica pour une prostitué¢e fut remplacé par
des mots moins péjoratifs : mulier publica ou mulier seculara. A
Béziers on les appelait tout simplement en occitan femnas, filhas
ou filhetas, selon le contexte de leur vie. Peu a peu les femmes
des rues ont ressenti le besoin d’avoir un lieu ou elles n’auraient
pas a rester debout par tous les temps. D’ailleurs on remarque
qu’aucun service médical complet n’a €té organisé pour elles
avant 1828 quand le Conseil municipal de Paris en établit un. Le
mal vénérien était inconnu en 1347, mais dans les siecles
précédents les croisés avaient appporté d’Egypte trois maladies :
I’arsure (bralure), 1’échauffaison et la lepre. C’est ainsi qu’on
¢tablit une inspection sanitaire. Tres souvent on attribuait la peste
aux prostituées et pendant 1’épidémie, on fermait les maisons
closes.

Sous le patronage de Jeanne, reine de Naples et de
Provence, on établit une maison close en Avignon en 1347, pres
du Couvent des Augustins, pour empécher les prostituées d’étre
dans les rues, mais ses reglements ¢taient trés discutables.
L’Article 4 du reglement établit que, selon la volonté de la reine,
tous les samedis, 1’abbesse et un chirurgien rendissent visite a
chaque courtisane. Si on trouvait un mal contracté provenant de
paillardise, cette femme devrait étre isolée.”® Si une femme
quittait le bordel, elle devait porter un nceud rouge a 1’épaule
gauche ; si elle n’était pas disposée a le faire, elle risquait une
correction publique au fouet. A Toulouse le nceud était blanc.
Mais de la méme facon on leur interdisait de porter les vétements
d’une « honnéte femme ». En Arles il leur était interdit de porter
des voiles En Avignon et a Nimes, elles ne pouvaient porter ni
voiles ni manteaux. En 1320 on interdit aux prostituées de

*¥ Citation de Jacques Azais, op. cit.: 262.

65



Pézenas de porter vestes longuas per terram trahentes [de longues
robes qui trainaient sur la terre], (Otis, 1985: 80). Elle ne pouvait
non plus porter a Nimes (1350) et a Bagnols (1358), des
accessoires en argent et en hermine. Tous ces inconvénients
avaient aussi leurs avantages : on ne pouvait faire aucune erreur
en identifiant une femme de joie, ce qui donnait une certaine
protection aux femmes honnétes.

Le plus souvent les femmes publiques devaient porter des
vétements distinctifs qui prenaient souvent la forme d’une petite
bordure d’une autre couleur que la robe sur une de leurs manches.
En Suisse elle portait une coiffe rouge, en Italie une cape de
diverses couleurs selon la ville et a Vienne un mouchoir blanc.
D’ailleurs, elles devaient exercer leur métier hors des murs. On
essaya de mener au repentir les prostituées. Pour cela, on
construisit des maisons spéciales pour celles qui avaient renoncé
au métier. En 1254, saint Louis ordonna que toute courtisane fiit
chassée du pays, privée de son argent, de ses biens et méme de ses
vétements. Quand il partit en croisade, il fit détruire tous les
bordels, ce qui eut pour conséquence que les prostituées se
retrouverent plus communément parmi les habitants des quartiers
bourgeois.

Le bordel toulousain devait étre fermé le vendredi, le samedi
et le dimanche de Paques. Si I’abbesse accueillait des clients ces
jours saints, elle serait fouettée et renvoyée. Beaucoup de bordels
durent rester fermés pendant la Semaine Sainte ; a Nimes les
femmes ne pouvaient pas entrer dans la ville pendant cette
période. A Uzés les autorités ordonnérent aux prostituées de
quitter la ville pendant un mois. Une autre interdiction : nul Juif
n’¢tait autorisé a entrer dans un bordel, puisque partout il était

66



interdit aux Juifs d’avoir des relations avec une prostituée
- : 39
chrétienne sous peine de mort.

Ainsi on peut identifier deux sortes de bordels dans les
derniéres années du moyen age : la maison privée et la maison
publique. De plus, beaucoup de ces maisons devinrent des
bordels-fermes et D’arrenteur du batiment s’appelait donc le
fermier. Ceux-ci exercaient diverses professions, y compris des
professions ecclésiastiques. Plusieurs villes possédaient un
quartier chaud — Arles, Avignon, Bagnols, Castelnaudary,
Lacaune et Narbonne — tandis que Béziers s’assurait que sa
maison se trouvait fermement extra muros, bien qu’ensuite
transférée par les consuls au centre de la ville.*” On appela la
maison close biterroise coubéns (couvent) et la directrice, comme
ailleurs, Maire Abadessa (Mcre Abbesse). Les bains publics,
surveillés par un barbier, cachaient un bordel et les prétres mirent
le public en garde contre ces lieux d’immoralité. Puisque les bains
¢taient associés a la prostitution, on les inspectait souvent et les
maisons des barbiers €taient sujettes a une inspection mensuelle.
Ces quartiers furent nommés d’aprés les documents latins
postribulum et [upanar. Les ruines de Pompéi révelent qu’on
faisait de la publicité pour un grand bordel appelé le Lupanar.
Pourtant la position sociale et 1égale du bordel était loin d’étre
stire. Les autorités du XII° et XIII® siécles adoptérent toutes les

** Le judaisme aussi interdit les relations entre un Juif et une non-juive. Il
¢tait menacé d’aller directement en Enfer (Géhenne) aprés sa mort, et
fouetté dans ce monde. Louis Epstein cite le cas d’une Juive en Espagne
qui, ayant eu des relations avec un non-juif, fut condamnée a se couper le
nez (Epstein, 1967: 172-3).

* Les détails que nous possédons de cette derniére viennent des archives et
des articles de Jacques Azais. Le transfert eut lieu pour des raisons

financiéres.

67



mesures de restriction du droit romain, concernant les femmes
publiques, qu’on classait dans la catégorie des infames. L’avocat
E. Sabatier, auteur de 1’Histoire de la ville et des evéques de
Béziers, donna une définition claire de la femme en question:

La fille ou femme de mauvaise vie ¢tait celle qui, pour de I’argent, se
prostituait a tous venants et sans choix, que ce fiit dans un lieu public de
débauche ou dans une maison particuliere. On rangeait dans cette catégorie
la femme qui se prostituait pour satisfaire une passion désordonnee,
quoiqu’elle n’exigedt aucun tribut de sa prostitution. On n’y comprenait
point I’épouse parce qu’elle était coupable d’adultere, ni la vierge qui se
laissait séduire, ni méme la femme qui vendait ses faveurs a quelques
individus. (Cité dans le Bulletin, 1837: 257)

Mais au moyen-age, il y eut un changement d’attitude : la
femme publique fut considérée comme une personne faible et
¢garée qui pouvait étre sauvée malgré elle. En dépit de cela, elle
n’avait pas le droit d’avoir recours a la loi ni de porter plainte
contre qui que ce soit. D’ailleurs, il était exclu qu’elle témoigne
devant les tribunaux. Si I’on portait plainte contre elle, il lui était
interdit d’y répondre en personne ; elle devait faire appel a
quelqu’un pour la représenter. Enfin, on lui interdisait d’hériter de
toute propriéte.

Nous supposons qu’il y avait beaucoup d’hostilité envers les
prostituées mariées. I’Eglise, en effet, encouragea le mariage avec
des femmes repenties, comme une sorte de rédemption. Cette
pratique fut beaucoup louée par Innocent II en 1109. Mais si I’on
croyait qu’une prostituée avait insulté quelqu’un, cette personne
pouvait lui donner impunément des gifles (gautadas). Ce qui mit
la prostituée au méme niveau que les Juifs biterrois qui regurent

68



une gifle juste avant le dimanche des Rameaux, (Catalogue des
Evéques de Béziers, 1651: 65)".

Quant a la femme elle-méme, nous avons trés peu de
renseignements sur elle par manque de documentation. En
revanche, nous avons plusieurs descriptions des maisons closes.
Quelquefois la mere maquerelle prenait le titre d’abadessa
(abbesse). essayant d’apparaitre respectable mais sans convaincre
personne.”” Comme nous I’avons déja vu, les prostituées
n’avaient pas envie d’exercer leur métier sur leur propre seuil.
Ainsi, avant la décision des municipalités de réglementer les
bordels intra muros, les femmes recevaient leurs clients extra
muros. Plus que cela, elles déménagerent dans d’autres lieux que
leur propre ville. Otis cite le cas de la maison d’Uzes, en 1357, ou
les cinq occupantes venaient de ’extérieur. Pour les sociologues
c’est une frustration, car nous ne savons rien de leur motivation.
Avaient-elles choisi le métier? N’avaient-elle les moyens de vivre
autrement? Avaient-elles un enfant a charge? Tout ce que nous
avons, sont des listes de noms ou de surnoms. Plus tard on
reconnut leur situation et la prostituée fut qualifice de « fille
pauvre ». D’autres, cependant, réussirent a avoir une bonne vie.
En 1285, Guiraude de Béziers et Elys du Puy étaient devenues
assez riches pour plaider devant le tribunal de Montpellier et
obtenir la permission de s’¢tablir dans cette ville. Le terme
« putain » ¢tait péjoratif, mais la municipalit¢ refusa de le
reconnaitre comme diffamatoire:

* Ce livre précieux reste a la garde du CIRDOC, Béziers. Quant aux gifles,
on permettait parfois aux Juifs de racheter cette coutume cruelle. A la fin
on la laissa tomber grace a I’évéque.

*2 Dans l’acte du 9 janvier, 1398, Raynaude de Melus, directrice des
femmes de mauvaise vie, est qualifiée ainsi. En 1347, Jeanne I° de Naples
et Comtesse de Provence, qualifia d’Abbaye la maison des prostituées a
Avignon.

69



DE INJURIAS QUE NON S’EN CLAMA.

Totas viltastz ni totas anctas que per paraulas solamens son fachas non son
auzidas en cort, si las personas non movion lo jutge. Estiers can neguns
hom ad ancta appela negun autre malser o trachor o layron prohat o perjur,
o si maridada o vezoa appellava putan si prohar no's pot ... (Petit
Thalamus: 3)

[Tous les insultes ou affronts qui sont faits seulement en paroles, ne sont
pas entendus dans la cour, si les personnes ne saisissent pas le juge.
Autrement, quand un homme sans honte en appelle un autre ou traitre ou
larron prouvé ou menteur, ou si une femme mariée ou les voisins appelaient
une femme putain, si cela ne peut pas €tre prouve ...]

Pour la femme elle-méme, si on prouvait quelque chose
contre elle, la justice la privait de ses vétements, d’abord pour une
affaire honteuse, puis retirait de la valeur a sa robe, et sans robe
elle ne pouvait pas exercer son métier. Mais le plus souvent il
s’agissait d’'une amende et, dans de rares cas, un chatiment
physique. Beaucoup de ces peines, cependant, disparurent dans
les siecles qui suivirent. Par ailleurs, les femmes étaient souvent
protégées contre le viol. La réforme mise a part, il était possible
pour une prostituée involontaire — celle qui avait été vendue dans
le métier par ses parents ou ses maitres — d’adresser une pétition

a son évéque afin d’étre libérée de son esclavage (Brundage,
1982: 157).

MARIAGE, CONCUBINAGE ET ADULTERE

La justice médiévale reconnut diverses unions entre les sexes.
D’abord le mariage, qui impliquait qu’un couple habite ensemble
et montre une maritalis affectio tout a fait respectable, ¢tant

70



sanctifiée par I’Eglise ; par conséquent, 1’adultére et la fornication
¢taient des péchés mortels. En revanche, celui qui utilisait la
prostitution n’était pas soumis la juridiction ecclésiastique.
L‘opinion généralement admise ¢tait que le mariage était ad
remedium (concupiscentice). Albert le Grand,” (c.1193-1280),
definit ainsi ce terme : « (le mariage) est principalement ad
officium dans le service duquel se trouve un remede contre la
plaie qui se produisit a la suite du pécheé » (IV Sententiarum,
XXIII -L).

A ce sujet on peut citer Augustin : « Le lien du mariage ne
peut pas €tre rompu excepté par la mort de 'un ou [autre
individu » Le divorce, cependant, n’était pas inconnu, puisque le
droit romain et le droit germanique le permettaient dans le cas
d’un commun accord, alors que le droit ecclésiastique refusait de
le reconnaitre méme en cas d’adultére. L’ historien de Béziers,
Julia, évoqua cette période de la seconde moitié du XIII® siécle
quand les coutumes signalaient la dépravation des moeeurs :

On commengait a infliger aux adulteéres des peines beaucoup moins
fortes que celle en usage durant les XI° et XII® si¢cles. Les maisons de
femmes débauchées étaient tolérées; et les coutumes de Béziers
donnaient aux malfaiteurs réfugiés dans les églises la jouissance du
droit d’asile. (Julia, 2000: 305)

Ensuite, 1l y avait le concubinage, ou I’on distinguait la
cohabitation des femmes entretenues. Comme Brooke le disait a
propos de cette pratique : « The law forbade it; custom, in a
fashion, sanctified their unions », (1991: 64), [La loi I’interdit; la
coutume, d’une facon, sanctifia leurs unions]. A ’origine, en 398,
le Concile de Toléde avait promulgué¢ la tolérance du
concubinage, et le dernier Concile a la répéter eut lieu a Rome en
1069, (Duby, 1981: 129). Beaucoup de gens avaient ét¢ choqués
par la référence de saint Augustin a sa concubine, et d’apprendre

qu’il avait eu un fils naturel avec elle (Confessions, 1V, 2. 2, ; IV,
4,7-9; VI, 15, 25);

* Maitre et collégue de saintThomas d’Aquin. La citation est traduite de
I’anglais de Payer, 1993: 64-5.

71



What a man did in his own home, however, was considered his own
business. He would despise prostitutes; he would avoid adultery; but
(like the young Augustine!) he would think nothing of taking a
concubine. (Brown, 2000: 244)

[On considérait ce qu’un homme faisait dans sa propre demeure,
¢tait cependant son affaire. Il méprisait des prostituces, il évitait
I’adultere, mais (comme le jeune Augustin!) il trouvait tout a fait
normal de prendre une concubine. |

Les canonistes médiévaux vinrent a accepter la définition du
concubinage par I’intermédiaire de Gratien (fin XI° siécle-c.1160)
dans son Decretum ; une concubine était une femme unie a un
homme dans I’affection conjugale mais sans formalités légales.
Ce qui plagait cette femme dans une autre catégorie que celle des
prostitu¢es, mais elle se trouvait dans une union temporaire et
non-conjugale. Autant que 'on sache, ce ne sont que les
ordonnances d’Arles qui ont demand¢ I’expulsion de la ville d’un
homme qui entretenait une concubine. Pourtant des 1’époque de
Gratien, I’idée prévalait qu’un couple qui cohabitait avec
maritalis affectio, constitutait un couple mari¢, méme si la loi ne
le reconnaissait pas:

Given these attitudes towards sexual relations in marriage, it follows
that the concubinage relationship, in which pleasure was a primary
goal, was even more vehemently suspect. Not even a procreative
intention could fully legitimize sexual relations with a concubine.
(Brundage, 1982: 121)

[Etant donné ces attitudes envers les relations sexuelles dans le
mariage, il s’ensuit que la relation de concubinage, dans laquelle le
plaisir était un premier but, était vivement considéré encore plus
suspect. L’intention de procréer ne pouvait méme pas tout a fait
légaliser des relations sexuelles avec une concubine. ]

Il faut ajouter que les ecclésiastiques n’avaient pas le droit
d’accuser les laics :

72



But there was one milieu in the early twelfth century in which ladies
freely mingled, where many or most clerical households contained

concubines and children — and that was in the cathedral closes.
(Brooke, 1991; 91)

[Mais au début du douzieme siecle, il y avait un milieu, dans lequel
les dames fréquentaient librement. Beaucoup sinon la plupart des
ménages ecclésiastiques y avaient des concubines et des enfants — et
cela se trouvait dans les cloitres des cathédrales. ]

Cependant aux yeux des prudes, les relations sexuelles étaient
suspectes méme en cas de mariage. Un autre aspect se trouve dans
la correspondance d’Héloise qui, si ’on en croit ses lettres, se
qualifiait de concubine ou de prostituée d’Abé¢lard. Elle refusa
tout d’abord le mariage parce qu’il ruinerait la carricre d’ Abélard.
Le mariage pourrait aussi étre une corruption de 1’amour, des
chaines plutdt que la libert¢, disait-elle.

L’influence des premiers peres — notablement celle
d’Augustin mais aussi de Jérome et de Lactance — se montre
¢vidente dans I’histoire ecclésiastique. Saint Augustin et
beaucoup plus tard saint Thomas d’Aquin, soutenaient que la
prostitution était un mal bien nécessaire ; en effet, une ville en
bon ordre avaient besoin de bordels tout comme elle avait besoin
d‘égouts. Gratien emprunta a saint Jérome la définition de la
prostituée : « Une prostituée est celle qui se libere pour le désir
de beaucoup d’hommes » [Meretrix, que multorum libidini patet],
(Epitres, 64.7).

C’est au XIV® siécle que Rome déclara I’insolubilité du
mariage et ainsi le divorce devint impossible dans I’Eglise
catholique. D’un autre cote, les archives sont pleines d’exemples
de femmes répudiées par leurs maris qui souhaitaient se remarier.
La raison la plus commune de ce rejet ¢€tait 1’incapacité de
I’épouse a produire un héritier. Mais bien que 1’annulation du
mariage fiit possible pour des raisons acceptables par I’Eglise, le

73



pape n’accepta pas la répudiation entamée par un seigneur, Pons
comte de Toulouse (¢.990-c.1050) qui répudia sa femme avant
1031. 11 fut presque immédiatement excommuni¢ au concile de
Limoges. Cette femme, Almodis de la Marche, €tait sa troisicme
ou quatrieme épouse mais elle avait été déja répudiée par Hugues
le Pieux de Lusignan pour cause de consanguinité. Le pape Victor
IT les excommunia et répéta I'interdit a deux reprises. Elle a di
recevoir le pardon, car a la fin elle se maria avec Raymond-
Béranger de Barcelone. Citons aussi le cas de Béatrix, fille de
Raymond Trencavel de Béziers, répudi¢e en 1194 par Raymond
V1 de Toulouse (Hershon, sous presse, 2016: 13).

Toutes les infractions des femmes ¢&taient trés souvent
soumises aux bailes qui s’appropriaient le droit d’imposer des
amendes sans avoir recours a la véritable justice. Ils se
spécialisaient surtout dans 1’adultere ; mais le pire, venait du fait
qu’il y avait un groupe de ce qu’on pourrait appeler des
mouchards :

Dans certaines villes, il existait des hommes qui n’¢taient
pas des fonctionnaires publics, et qui avaient pour mission de
dénoncer les crimes et les délits qui parvenaient a leur
connaissance, notamment les adultéres. C’¢taient des agents de
police subalternes, dont la négligence était souvent punie par des
amendes que leur infligeait le magistrat qu’ils auraient di avertir.
(Boutaric, 1855: 216-7).

A Montpellier la charte de 1204 expliqua clairement le chatiment
des adulteres:

Si les coupables étaient pris en flagrant délit ou bien persistaient a
vivre ensemble, ils €taient condamnés a une peine qui nous parait
maintenant incroyablement humiliante et attentatoire a la dignité
humaine. Ils devaient faire le tour de la ville en courant et tout nus. On

74



précisait: la femme devant, et ils étaient aussi fouettés.  (Liault,
1990: 112)

Dés 1260, nous avons des documents sur les fonctions des
enquéteurs nommeés par des lettres patentes. On les punissait
séverement si on les prenait en faute. Il y avait toujours des brebis
galeuses — en Auvergne, par exemple, ou 1’on a révoqué un
bayle qui donnait I’exemple de mauvaises mceurs en entretenant,
quoique marié, une concubine. (Boutaric, 111, 1856: 110).

Au Concile de Béziers de 1342, on déclara 1’adultére
comme motif d’excommunication. Mais surtout il y eut un tollé
contre le concubinage des laics. Cela n’empécha pas le clergé de
pécher de la méme fagon. Guilhem de Berguedan écrivit une
satire en vers attaquant avec une extréme virulence un clerc
fornicateur (PC 210, 22): A Serana / par Viane / fon pres ab una
putana ... /qu’anc non la vi mas aurana [a Serana, preés de
Vienne, il fut surpris avec une putain ... car jamais je n’en ai vu
plus folle]. A ce Concile, on pria le confesseur de demander si
I’homme avait péché cum corrupta, ce qui incluait des rapports
sexuels avec une femme non mariée ou une prostitu¢e. Leah
Lydia Otis, qui a puis¢ dans les archives méridionales,
commentant les amendes imposées pour le concubinage, a montré
que les reglements de police de cette sorte ne parurent pas au
XIV© siécle, mais au XV°: « The change seems to indicate a real
transformation of public opinion » [Le changement semble
indiquer une vraie transformation de [D’opinion publique],
(1985:107). On se rappelle qu’au cours des interrogatoires, les
inquisiteurs tendaient un piege a ’hérétique en lui demandant s’il
croyait que les rapports sexuels constituaient un péché. Le
Concile de Nimes de 1252 conseilla au confesseur d’¢établir si
I’homme avait péché¢ avec une femme non mariée ou une
prostituee, ce qui constituait des péchés ¢gaux. Béziers se trouvait
au premier plan quand les consuls présentérent a la cour royale de

75



cette ville une liste de femmes entretenues qui se moquaient des
ordonnances royales, exigeant des mesures immeédiates contre ces
g . . 44

individus et leurs partenaires.

DES MAISONS CLOSES ET DE LEURS OCCUPANTES

Enfin il y avait D’existence des maisons closes que les
consuls des villes contrélaient a des moments divers, sans doute
en pensant a un avantage financier. Trés souvent ils étaient
surveillés par le bourreau oisif, car il n’y avait pas beaucoup
d’exécutions. A Toulouse, par exemple, les profits du bordel
municipal furent partagés entre la ville et I"université. Cette
pratique eut lieu méme pres du Vatican. En Europe dans plusieurs
villes, s’ouvrirent des maisons publiques : Hambourg, Augsbourg,
Vienne et méme Sandwich en Angleterre. Le revenu considérable
qui venait des bordels ont conduit les autorités a désapprouver
I’entreprise et on persécuta fort les proxénctes, les prostituées
illegales et des propri¢taires des maisons autorisées, quoique les
premiers furent plus sévérement traités. La hiérarchie de 1’Eglise
reconnut cependant les bordels. La reine Jeanne vendit sa maison
close au pape Clément VI lui-méme et celle-ci continua son
activité sous le parrainage papal (Bullough, 1982: 180-81).

On devint encore plus strict aux XIV® et XV° siécles. Ces
infractions furent mises au méme niveau que 1’homicide et
I’adultere et considérées comme un défi non seulement aux
autorités municipales mais aussi a la couronne. Celle-ci avait,
cependant, une attitude ambivalente a 1’¢gard de cette affaire. On
cite ’exemple de Guillot de Cung qui, au XV° siécle, exercait

* Malgré le fait que les consuls pressérent leur requéte, I’affaire resta
insatisfaisante pendant quelques temps.

76



avec profit son mauvais métier en Languedoc : Avignon, Béziers,
Carcassonne, Marseille, Montpellier et Narbonne:

The final outcome of the case is unknown. What is known is
significant enough: an incorrigible mauvais gar¢con was able to engage
in procuring and other illicit activities for twelve years with relative
impunity, enjoying the confidence of well-placed men and managing
to acquire two royal letters of remission. (Otis, 1985: 93)

[Le résultat final du proces est inconnu. Ce qui est connu est assez
significatif : un mauvais gar¢on incorrigible pouvait se livrer au
proxénétisme et a d’autres activités illicites pendant une douzaine
d’années dans une impunité relative, profitant de la confiance des
hommes haut placés et réussissant a acquérir deux lettres royales de
remise. |

Dans le Languedoc, beaucoup de petites villes et de villages
n’avaient pas les moyens d’ouvrir leur propre maison publique ;
ils déciderent, donc, de suivre la coutume de semel in septimana,
coutume selon laquelle on invitait une prostituée a venir un jour
par semaine a ses propres frais, (Otis, 1985 : 56). Un de ces lieux
¢tait Villeneuve-les-Béziers. Pour des raisons ¢videntes les
femmes ne voulaient pas exercer leur métier dans leurs propres
villes ou villages. Par exemple, les deux prostituées nommeées
dans le document sur la création du quartier chaud monpelliérain
étaient du Puy et de Béziers. A Béziers, la premiére mention de la
maison la situait hors des murs en 1348, mais la municipalité en
établit une au centre de la ville au commencement du XV© siécle.
Pourtant en 1387, les consuls de la ville publiérent a la cour
royale biterroise une liste de femmes entretenues et leurs
partenaires. Le Libre de Memorias de Jacme Mascaro, né
probablement a Béziers, est une source intéressante sur la ville,
car en 1348 1l fut élu écuyer du premier consul et ses devoirs
comprenaient un registre des affaires de la commune. Il rapporta
en 1348 ce qui arriva a I’un des chevaliers de Bernard VII, comte
d’Armagnac, pendant la visite a Béziers du roi Philippe de Valois
et de la reine :

77



... Et .1. seu cavalier seu s’en anet deportar al borc del Rey foras los
murs; et anet en una carieyra pres del bordel, en que avia una novia,"”
en que balavon e dansavon. El cavalier regardan lur estat, van li dir
que s’en anes. El cavalier no s’en volc anar, et els van le battre et
nafrar; el cavalier va s’en anar al ostal del comte, de que lo comte fouc
trop corrosat. (Barbier, 1970: 42)

[ ... Et 'un de ses chevaliers se rendit extra muros pour amuser le
Batard du roi et il alla dans une rue prés du bordel ou il y avait une
maison ou l’on sautillait et dansait. Le chevalier, regardant leur
condition, ils lui dirent de sortir. Le chevalier ne voulut pas sortir. Ils
s’en vont le battre et le blesser. Le chevalier se rendit chez le comte
et ainsi le comte était fort en colere. ]

Le reste de I’histoire : le chevalier va se plaindre aupres du comte,
qui fit arréter 1’individu qui I’avait battu. A la cour, il fut
condamn¢ a étre pendu; mais la foule de petites gens forcerent la
porticre et menacerent de tuer le comte. Celui-ci libéra I’homme,
bien que le seigneur fut ’ami du Batard royal. Ce bordel, 1 de
Nyts, était situé¢ pres du chemin de Béziers a Saint-Thibéry. Il est
mentionné dans le compoix du XIV® siécle, (Bulletin, 2° série, t.

8: 39 note. Sur le batard, borc del rey, voir Bulletin, 2° série, t. 9:
146-47).

A Montpellier la municipalité fit des efforts pour extirper la
prostitution, d’abord en limitant les heures d’ouverture de la
maison et puis en interdisant aux femmes de recevoir un paiement
pour leurs services:

* Novia est un euphémisme pour une maison close et en méme temps
femme publique. A Montpellier; le mot au pluriel se référait a
I’établissement municipal : voir Le petit Thalamus, fols 140-44.

78



QUE HOM NON TRAMETA DENIERS A NOVIA

Item, que neguns novis ni autra persona per luy non done ni trameta
deniers ni autras cauzas a la novia per razon de joias, per so que la
novia ne deia donar ni trametre ren per joias ad autras personas ; € si
neguns fa ren encontra pagara .m. cayrons de randa (Petit
Thalamus, fol. 145)

QUE L’ON NE DONNE DES DENIERS A UNE FEMME DE JOIE.

Item, que nul jeune homme ni autre personne de sa part ne donne ni ne
remette des deniers ni autre chose a la femme comme cadeau, de sorte
que la femme ne doive ni donner ni rien remettre comme cadeaux a
autrui ; et si quelqu’un fait le contraire elle payera mille parts de son
revenu. |

Cette ordonnance, évidemment fondée sur la Bible était contraire
au droit romain qui disait que si la femme faisait du mal en
vendant son corps, recevoir de I’argent n’était pas un crime, mais
elle devait demander un prix juste pour ses services.

Non erit meretrix de filiabus Israél, nec scortator de filiis Israél. Non
offeres mercedem prostibuli, nec pretium canis in domo Domini Dei
tui, quidquid illud est quod voveris, quia abominatio est utrumque
apud Dominum Deum tuum. (Deutéronome, XXIII, 17, 18).

[Qu’il n’y ait point de prostituée parmi les filles d’Israél, et qu’entre
les fils d’Israél il n’y en ait

aucun qui se prostitue a ’infamie. Tu n’apporteras point dans la
maison de I’Eternel ton Dieu le

salaire d’une prostituée, ni le prix d’un chien pour aucun veeu, car
ces deux choses sont en

abomination devant I’Eternel ton Dieu.]

79



En 1255, Montpellier nomma des gardiens pour veiller sur
les activités du bordel et essayer de les limiter. Les infractions
menaient curieusement a une amende de la valeur de cent
meellons pour I’entretien des chaussées et des murs de la ville. La
méme amende s’appliquait a n’importe qui faisant des vétements
pour une femme de la maison. Si un jongleur venait chanter ou
jouer de ses instruments au temps de la fermeture, il risquait une
amende de mille mcellons:

Que neguns hom ni neguna femena estrang ni privat, d’ayssi enant en
Montpeylier, non an ni non vengua per vezitar, ni per solas tener a
novias, ni ad alberc en que novias aia, ni per occayzon de novias, ab
I’un ni ses I’un, pueys que dias sera claus. Empero de jorns y puescon
venir e far cortz en la forma que es, em pe, ses torcas e ses brandons, €
ses tot autre lum. Et aysso establem que sia gardat per tostz temps, que
la novia estara fermada, e per lo jorn que la penra o per I’endeman
(Petit Thalamus: 37-8)

[Dorénavant a Montpellier, que nul homme ni femme, étranger ou
privé n’aille ni ne vienne visiter les prostituées, pour avoir un entretien
avec elles, a ’auberge ou elles sont, ni a la demande des prostituées,
avec ou sans une raison, puisque la maison sera fermée le jour. Mais
les jours ou ils pourront venir et tenir cour dans la situation ou elle se
trouve, a pied, sans torches et sans tisons et sans toute autre lumicre.
Et nous établissons ceci : qu’elle soit toujours gardée quand le bordel
sera fermé et pour le jour de féte et le lendemain. |

Toutes ces ordonnances sont résumées dans le Thalamus
mais avec des prescriptions pour les robes 1égales des femmes,
qui ne doivent pas €tre en soie, décorées de métaux précieux ou
de perles. Ce que les consuls considéraient comme un probléme
fut répéteé plusieurs fois dans les ordonnances. Ils finirent par batir

80



des bains attachés a la maison close pour 1’usage des prostituées
afin d’éviter de déranger les citoyennes respectables.

Enfin, il fut question de faire payer des dimes ; les autorités
du moyen-age avaient des avis divers sur le sujet. Certains
disaient que puisque la femme gagnait I¢également de 1’argent, elle
devait payer les dimes de son revenu. Ostiensis’® pensa le
contraire : les gages d’une prostituée, quoique légaux, étaient les
gages du péché et il était donc impossible de lui demander ses
dimes. Ce cardinal avait bien des choses a dire sur la prostitution :
en parlant de sa notoriété, une prostituée n’était pas seulement
légere, elle faisait ¢talage des mceeurs ouvertement légeres. Un
¢lément de duperie jouait un role dans son commerce : elle
trompait systématiquement ses clients. Il se demanda aussi si on
avait avantage autoriser ces femmes a se joindre aux croises,
puisqu’elles pourraient recruter encore des hommes. 11 conclut
cependant que ce serait pour de mauvaises raisons.

Quant a I’aumone, la plupart des canonistes étaient d’accord
sur le fait qu’ils ne pouvaient accepter de 1’argent venant d’une
telle source. Thomas d’Aquin proposa une solution diplomatique :
la prostituée devait payer la dime de ses gages, mais 1’Eglise ne
pouvait 1’accepter jusqu’a son repentir. Thomas acceptait que
Dieu aime toute chose existante : Dicendum quod Deus omnia
existentia amat et les femmes de mauvaise vie n’étaient pas
exclues de cet amour. Les saints, Jérome et Augustin ont
commenté ces deux vers, puisque les Evangiles rassurent les gens
sur le fait qu’on pourrait racheter ses péchés par des aumones
« quelque impure que soit la source d’ou provient I’argent avec
lequel elles sont faites, » (J. Azais, 1837: 260). Trés semblable
aux croyances grecques ! En citant Lamarr, qui €crivit un traité de

46 . ;. .
Autrement Henri de Suse, mort en 1271, écrivain de Sommes et
commentateur des Decrétales,

81



la police, il est possible de dire que si on supprimait les femmes
publiques, la concupiscence porterait le désordre dans toutes les
familles.

Généralement on a ¢établi des regles qui limitaient les
bordels a certaines rues. Bullough (1982: 182) note:

Most streets bearing the name Rose, regardless of language, probably
originally had been streets for prostitutes, since the euphemism to
pluck a rose was a common term meaning to copulate with a
prostitute.

[La plupart des rues qui portaient le nom de Rose, sans tenir compte
de la langue, avaient probablement ét¢ a D’origine des rues de

prostituées, puisque I’euphémisme « cueillir une rose » était une
. . . o, 4
expression commune signifiant copuler avec une prostituée.] *’

LES BONNES AMES

Bien entendu, nombreux ¢€taient ceux qui voulaient convertir
les femmes a une vie sans vice. C’¢taient de bonnes ames qui
préchaient en ce sens et ceux qui faisaient le bien. En 1198,
Innocent III conseilla vivement a tous les catholiques de convertir
les prostituées. En 1224 on fit des efforts pour créer un ordre de
religieuses pénitentes afin d’accueillir des femmes repenties. En
conséquence, le pape Grégoire IX donna priorité a I’Ordre de
Sainte-Marie-Madeleine, qui ouvrit des couvents dans de
nombreuses villes. Les religieuses portaient des habits blancs qui
leur donnerent le nom de Dames Blanches. L’autre méthode de

4 o .
7 Un des nombreux noms pour un bordel était « roseraie ».

82



conversion ¢tait le mariage : mais si un homme ¢€pousait une
prostituée non repentie on le qualifiait de proxénete:

Even after Innocent III’s approval of marriage with harlots for
purposes of reform, the ordinary gloss to the Decretals continued to
classify men who married harlots as bigamists for ecclesiastical
purposes. (Brundage, 1982: 159)

[Méme apres qu’lnnocent III ait approuvé le mariage avec une
prostituée dans le dessein de réformer cette dernicre, la glose ordinaire
des Décrétales continua a classer les hommes qui €épouscrent des
prostituées parmi les bigames, a des fins ecclésiastiques. |

L’une de ces bonnes ames était un ermite. En effet,
Jacqueline Smith (1978: 176) parle d’un ermite breton a la fin du
XI° siécle, Robert d’Arbrissel, fondateur de [’Ordre de
Fontevrault. L’abbaye de Fontevrault se trouve a 16 km au sud-
est de Saumur. L’Ordre étendit jusqu’a Toulouse la mission qu’il
avait recue du pape Urbain II, (HGL, t. 3: 301). S’étant acquis une
réputation de précheur errant, Robert d’Arbrissel attira des foules,
hommes et femmes, surtout ces derni¢res. Mais il s’attira aussi la
critique présente dans les lettres de Marbode, évéque de Rennes,
et de Geoffroi de Vendome, car ces foules consistaient en grande
partie, de prostituées et d’autres femmes de mauvaise vie.
Toujours désireux d’éviter la scandale, Robert d’Arbrissel sépara
les sexes et organisa avec succes de simples demeures a
Fontevrault. Ce qui lui permis d’avoir le titre de Procurator
mulierum (Protecteur des femmes). Il resta plutét un lointain
patron de 1’organisation, car il ne passa pas beaucoup de temps
dans son établissement. En effet, il continua a parcourir le pays en
préchant. On pourrait lui reprocher de se servir de son attitude
envers les femmes pour prouver qu’il avait la capacité de leur
résister, d’autant plus qu’elles venaient de toutes les classes
sociales.

83



Robert n’¢était pas un personnage négligeable et il a mérité le
paragraphe que lui consacre Michelet dans sa formidable histoire
(livre 1V, t.2: 137-8), bien que ce soit un portrait idéaliste.
Evoquant la mission de Robert d’Arbrissel, il écrit

Ce fut surtout un Breton, Robert d’Arbrissel, qui remplit cette mission
d’amour. Il rouvrit aux femmes le sein du Christ, fonda pour elles des
asiles, leur batit Fontevrault, et il y eut bient6t des Fontevrault pour
toute la chrétienté. L’aventureuse charité de Robert s’adressait de
préférence aux grandes pécheresses; il enseignait dans les plus odieux
s¢jours la cléemence de Dieu, son incommensurable miséricorde.

George Fort, (1883: 344) parla d’une autre expérience
destin¢e a sauver les femmes et pronée par Foulque de Neuilly
qui scella un accord avec les autorités parisiennes. Accord selon
lequel mille livres seraient versées a chaque prostituée qui faisait
un mariage honorable, (Bullough et Brundage, 1982: 42). Un
supplément de 250 livres, auquel auront contribu¢ des étudiants
en Sorbonne, serait également versé. Nombreuses ¢étaient les filles
de joie qui, selon une tradition, organiserent une guilde avec
Marie Madeleine comme sainte patronne. Bien que la tradition en
soit sujette a caution, une chapelle était consacrée a la prostituée
Sainte Marie I’Egyptienne ; il s’y trouvait un vitrail montrant la
sainte, sa jupe relevée jusqu’aux cuisses, sur le point de
s’embarquer dans un bateau, avec une inscription : « Comment la
sainte offrit son corps a un batelier pour payer sa traversée »
(Bullough, 1982: 177). Bien que sujette a caution, c’est une belle
histoire.

En revanche, la poétesse frangaise, d’origine venitienne,
Christine de Pisan (1364-¢.1430), écrivit un traité allégorique en
prose en 1405, Le Livre des trois vertus, dans lequel la troisi¢me
partie contient une section (X) « Sur I’instructiondes femmes de

84



mauvaise vie » (689-92) Elle leur parle directement et sans faire
de concessions:

De méme que le soleil brille pour les bons et pour les méchants, nous
n’éprouverons pas de honte a communiquer notre enseignement
¢galement aux femmes dissolues, libertines et menant une vie de

désordres, bien que rien ne soit plus abominable. (Régnier-Bohler,
2006: 689).

Son premier but était de les persuader d’abandonner leur vie
de débauche tout en faisant appel a leur conscience:

Considérez I’infamie de votre maniere de vivre, si abominable que,
outre la colere de Dieu, vous subissez dans le monde un tel mépris que
toute personne honnéte vous fuit, comme si vous ¢tiez
excommuniées,et détourne de vous son regard dans la rue pour ne pas
vous voir. (/bid.)

Elle ne mache pas ses mots, déclarant que leur existence est de
« vivre, boire et manger parmi des hommes plus vils que des
porcs, » et indique que leur vie était toujours en danger. Elle les
accuse de réduire leur religion a « un vil métier » et de se mettre
dans une « horrible fange », alors qu’elles sont chrétiennes. Si
elles se repentissent, cependant, avec une vraie contrition, Dieu
leur pardonnera. Elle cite la vie de la sainte Marie I’Egyptienne
pour prouver ce que peut faire la pénitence. Marie-Madeleine
s’est montrée irrésistible quand elle suivit des pelerins a
Jeérusalem. Elle se prosterna devant une icone de la Vierge qui lui
dit de traverser le Jourdain et de vivre dans la forét. Elle fut
divinement instruite dans la foi chrétienne, dans laquelle elle resta
au cours d’une longue vie. Elle rencontra un prétre, Zozimas qui
lui promit de lui apporter 1’Eucharistie le jeudi saint. A son retour,
il la trouva morte et un lion I’aida a ’enterrer. Sa vida venait de la
plume de Rutebeuf au XIII® siécle.

Revenons a I’histoire. A I’époque de Dioclétien,une autre
prostituée, Sainte-Affre qui refusa de faire des sacrifices aux

85



dieux paiens, fut brilée vers 304 apres J.-C. Ses derniers mots
furent : « Mon cceur a péché, qu’il souffre. Mais je ne corromprai
pas mon ame par I’idolatrie. » Christine de Pisan réfute les trois
excuses (elle les appelle échappatoires) que la femme pourrait
avancer pour prétendre qu’elle est disposée a agir comme elle le
fait : les hommes qui la fréquentent ne I’accepterait pas, la société
la repousserait et la chasserait, I’empéchant de prendre sa place
dans le monde, elle n’aurait pas de moyens d’existence,
puisqu’elle n’avait aucun autre métier. Christine écarte ces
excuses en disant qu’il est possible de sortir du péché en
demandant pardon a Dieu, d’avoir la volonté de se repentir, de
porter une robe large et convenable et d’éviter ses lieux habituels.
Ensuite elles devraient faire retraite dans un couvent et aller a
I’église pour se livrer a de pieuses oraisons, pour écouter des
sermons et assister a la confession. Si on essaie de 1’en dissuader,
elle devrait s’exposer plutdét au martyre et si on 1’aborde, elle
pourrait avoir recours a la justice qui aurait piti¢ d’elle. (En cela
Christine se montre un peu naive). En ce qui concerne la
deuxiéme raison, elle pense que la société aussi aura piti¢ d’elles
car elle se sera repentie :

... lls la feraient venir, lui diraient de bonnes paroles et lui donneraient
la possibilité de persévérer dans le bien.

...Elle serait au contraire invitée par des gens de bien et traitée avec
affection. (/bid., 691)

La femme réfute la troisiéme raison, parce elle est assez
vigoureuse pour gagner honnétement sa vie. Par exemple, elle
pourrait faire la lessive dans les grandes maisons, filer, garder les
malades et les accouchées et habiter une petite chambre dans une
rue honnéte pour mener une vie simple et sobre. Elle devrait
supprimer les paroles indécentes et se montrer courtoise, humble,
douce et serviable. « Un seul denier lui ferait alors de plus de
profit que cent regus dans le péché », (Ibid., 692). Afin d’insister

86



sur son argument, Christine poursuit son trait¢ avec « Ou 1’on fait
I’¢loge des femmes honnétes et chastes » comme en contraste
avec sa severite.

Daniel-Rops (1957, vol. I: 325) commente I’impossibilité
d’énumérer toutes les formes de charité chrétienne ou les
institutions qu’on créa a cette époque. Entre les plus curieuses, il
y avait celles consacrées a libérer les femmes de leur mauvaise
vie. Comme nous ’avons vu, saint Louis régula leur commerce et
une encyclique d’Innocent III, en 1198, promit une rémission
totale des péchés a tout homme pieux qui €épousera une prostituée
en vue de la réhabiliter. En 1204, Foulque, prétre de Neuilly (plus
tard Pierre I’Ermite de la Quatriéme Croisade) se mit, avec son
vicaire, a sermonner des filles perdues dans les places publiques
et dans les rues. A la fin il fonda une congrégation pour les
convertir, dans un établissement qui devint une abbaye
cistercienne. Egalement en 1272, Bertrand, citoyen de Marseille,
fonda une communauté¢ semblable reconnue comme ordre
monastique par le pape Nicolas III. De tels ¢tablissements
s’ouvrirent a Rome, Bologne, Messine, en France a Bourges et a
Dijon, et méme a Saint-Jean d’Acre. Plus remarquable est le cas
de Rodolphe de Hildesheim, qui fut pri¢ par 1’archevéque de
Mayence de récupérer les fahrender Weiber (prostituées). En
conséquence de quoi, il fonda 1’Ordre de Pénitentes Sceurs de
Sainte-Madeleine, dont la régle austeére pourrait les conduire sur
le chemin du paradis.

LES TROUBADOURS

Le dernier domaine ¢voquant la prostitution est, assez
curieusement, la vie troubaresque. Curieusement, parce que ce
devrait étre le contraire de la fin’amor. Malgré le code de

87



conduite de cette dernicre, le troubadour Raimon d’Avinhon (PC
394,1) se vante de toutes ses activités, et son texte comprend le
vers e sai far putas e lairons [Je sais faire la pute et le larron],
auquel s’ajoute e sui envers las femnas fals [et je suis déloyal
envers les femmes]. Une expression semblable se trouve dans la
tenso entre Uguet, Uc de Mataplana, et Reculaire (PC 458,1) ou
celui-1a accuse le jongleur d’étre de putans cortejaire [coureur de
putains].

Dans son discours d’ouverture sur les troubadours, feu mon
ami Peter Ricketts commenca par faire jouer un disque de la
chanson « A Fine Romance » (Un bel amour) du film « Swing
Time » chantée par Fred Astaire. Les premiers mots en sont « A
fine romance with no kisses » (un bel amour sans aucun baiser),
ce qui semble décrire exactement I’ambiance des chansons
troubaresques. Pourtant une ¢tude de toutes les ceuvres des
troubadours dans la COM révele des résultats surprenants : en
considérant les variantes orthographiques, le mot bordel est
employé douze fois ; les mots putana et ses variantes y compris
putanela non moins que 46 fois ; les mots indiquant la
prostitution, puteria, putia et putaje, 29 exemples; le verbe
putanejar 2 fois et le mot désignant un homme qui fréquente les
bordels, putanier, 8 fois. 11 faut ajouter que le plus souvent ces
mots sont employés péjorativement.

Parmi les troubadours bien connus on trouve des exemples
de ce vocabulaire employé par Marcabru, Peire Vidal, Bertran
Carbonel, Bernard Marti et Gavaudan. Ceci ne devrait pas nous
surprendre, car 1’idée du troubadour envers sa dame recele dans
son cceur un motif sexuel, bien qu’il ne se réalise pas. On le voit
clairement dans les pastourelles : le jeune cavalier typique, beau
et blond, chevauche dans la campagne ou il rencontre une jolie
bergere qu’il invite 2 « jouer avec lui ». Elle refuse toujours et

88



invente de belles raisons pour son refus. Par exemple la vachére
de Johan Esteve de Béziers salue le chevalier en le bénissant, et
donne comme excuse qu’elle voit la mort dans son visage :

« Toza cara,
que-us fai ara
si me benezir? »
« Senher, car a
vostra cara

semblan de murir »
(PC 269, 6:vv. 23-28)

[ « Chere jeune fille, qu’est-ce qui vous fait maintenant me bénir ainsi? »
« Seigneur, parce que votre visage a I’apparence de la mort. »]

Elle ne fait pas d’efforts pour se défendre contre ses
avances, mais revient tout de suite a I’attaque. Elle n’est pas la
seule a se servir de cette fagon de la religion. Dans la chanson de
Guilhem d’Autpol (PC, 206:3) un jongleur promet a la bergere
des vétements neufs quand il aura vendu son cheval, mais elle se
souvient des sermons du frere Jean Olive qui préchait que le
plaisir provoque la mort. Elle rappelle au jeune blondin qu’il met
son ame en danger et ce serait une offense contre le Dieu qu’elle
sert. Ide blondin n’a autre recours que de tourner bride et de
partir.

En revanche, le Biterrois Matfre Ermengaud, auteur de ce
grand poeéme de 34.597 vers, le Breviari d’Amor, s’insurge contre
toutes les femmes qui jouent la prostituée (la folie), surtout dans
le mariage:

e pert nom de dona gentil

e pren nom de putana vil.

(vv. 31.007-9)

* Edition de Hershon, 2001: 125-130. Ce poéme est le seul exemple d’une
vaquieyra.

89



[... et perd le nom de dame gentille et prend le nom de vile putain. ]

On remarque que ces derniers poctes €crivaient dans la période
qu’on appelle la Décadence, quand la dona était en passe d’étre
remplacée par la Vierge Notre Dona. La poésie prenait donc
souvent un aspect religieux. Matfre condamna ces maris qui
traitaient leurs femmes de putaria: vv. 8772-78, 18.484-18.756,
27555-27606, 31.187-31.193, 32.796-32.802 et 34.380-34.386.
On se pose la question a savoir si la fin’amor n’a pas adopté les
traits du christianisme. Peut-on qualifier de platoniques les
rapports entre les sexes? Un amour congu dans tous les cas, hors
mariage. Comme le disait Daniel-Rops, on ne pourrait nier que le
Diable ne jouait pas de role dans ces rencontres, (op. cit., 1: 367).

Finalement la chanson d’amour d’Azalais de Porcairagues,
fut la seule qui introduisit un nouveau concept de ’amour: celui
de 1’assai, assag ou essai, ce qui lui donna une réputation qui
dura longtemps. Elle aurait dii avoir deux amants, Rambaud
d’Orange et Gui Guerrejat. Le manuscrit de 1701, connu comme
Le Chansonnier de Béziers, contient des figures découpées a la
téte de chaque trobairitz et Azalais apparait comme une
prostituée, sa jupe levée et portant des bottes.

Bels amics, de bon talan
son ab vos t oz jornz en guaie,

corteza de bel semblan,
sol no-m demandes outraie;
tost en veirem a l’assai
qu’en vostra merce-m metrai.
(PC, 43.1: vv.33-38)
[Bel ami, de bon gré je suis pour toujours engagée a vous, courtoisie et de
belles manieres; seulement ne me demandez rien d’outrageant ; bientot
nous en viendrons a I’épreuve, car je me mettrai a votre merci. |

90



Cette épreuve consistait en le fait pour un couple de coucher
nus ensemble, pour se caresser sans avoir de rapports sexuels.
Ceci est mentionné par le troubadour Gui d’Ussel, qui parle de
ceux qui volon amar las domnas ad essays [veulent aimer les
dames a I’épreuve], (PC 194,11: 20). C’est un aspect intéressant
des rapports entre les sexes.

APPENDICE

Noms des femmes de mauvaise vie qui doivent étre chassées de la

ville de Béziers. si elles ne renoncent pas a leur infame métier,
(Azais. 1837: 272-3).

1. Alladaxe (autrement Agnés) demeure avec Imbert Ainard
2. Jeanne demeure avec Jean Gauton

3. Jeanne Robine avec Fouquet , homme d’armes

4. Marquise avec Pierre Molinier, sergent

5. Anonyme avec Pierre de I’Orme, cordonnier

6. « Quatre-quintals » avec Désert, ravaudeur

7. Anonyme avec Francois Cazalis, boucher

8. Marguerite de Nimes avec le neveu du précenteur” de
I’égliseSaint-Antoine

* Le précenteur entonne quand on chante dans une église ou cathédrale; il
dirigeait les chanteurs.

91



9. Anonyme avec Sabatier qui demeure devant 1’Hoétellerie des
Balances

10. « Morte » entretenue par Hugues Defour, sergent

11. Jeannette avec Guilllem Raymond, chantre..

BIBLIOGRAPHIE
BEC Bibliothéque de I’Ecole des Chartes.
Bulletin  Bulletin de la Société Archéologique de Béziers.
HGL Histoire générale de Languedoc
RLR Revue des Langues Romanes

ANDOQUE, Pierre, Catalogue des evesques de Béziers, Béziers,
Jean Martel,1650.

ANON, Libre de memorias de Jacme Mascaro, Bulletin, t.1,
1836: 67+.

ATTWATER, Donald, The Penguin Dictionary of Saints,
Harmondsworth, Penguin Books, 1965.

AZAIS, Jacques, « Documents inédits du XIV® siécle sur les
filles ou femmes de mauvaise vie », Bulletin, I° série, t.2,
1837: 255-323.

BAKER, A.T., « Vie de Sainte Marie I’Egyptienne », RLR, LIX,
1016-17: 145-401.

BARBIER, Charles (¢éd.), «Libre de Memorias de Jacme
Mascaro », RLR., IV® série. t. XXXIV, Montpellier, 1890,
Kraus Reprint, 1970: 36-98; Suite, RLR, 4° série, t.
XXXVIII, Montpellier 1895, Kraus Reprint, 1970; 12-26;
Suite: 206-226; Suite et Fin, 4° série, t.XXXIX: 5-25 (+
Errata).

92



BEAUVOIR, Simone de, Le Deuxieme Sexe, Paris, Gallimard,
1949.

BEC, Pierre, Burlesque et Obscenité chez les troubadours, Paris,
Stock, 1984.

BOUTARIC, Persée Edgard, « Organisation judiciaire du
Languedoc au moyen age », BEC, t.16, 1855: 201-230; t. 17,
1856: 97-122.

BROWN, Peter R. L., Augustine of Hippo a biography, New
Edition, University of California Press/London, 2000.

BULLOUGH, Vernon L.,”The Prostitute in the Middle Ages”,
Studies in Medieval Culture, 10, 1977: 9-17, Medieval
Institute, Western Michigan University.

BULLOUGH, Vernon L./BRUNDAGE, James A., Sexual
Practices and the Medieval Church, Buffalo/New York,
Prometheus Books,1982.

CARCOPINO, Jeérome, Daily Life in Ancient Rome,
Harmondsworth, Penguin Books, 1964.

DANIEL-ROPS, Henri, Cathedral and Crusade, 2 vols, trad. de
L ’Eglise de la Cathédrale et de la Croisade, New Y ork,
Image Books, 1963.

DE VIC, Dom C. et VAISSETE Dom J., Histoire générale de
Languedoc (HGL), 15 vols, réimp, Nimes, Lacour, 1993.

DUBY, Georges, Le chevalier, la femme et le prétre : le mariage

dans la France féodale, Paris, Hachette, 1981.

EPSTEIN, Louis M., Sex Laws and customs in Judaism, reprod.
New York, Ktav Publishing House, 1967.

GILBY, Thomas, (éd.), St Thomas Aquinas, Summa Theologice, 4
parts, London/New Y ork, Blackfriars, 1967.

HERSHON, Cyril P., Les Troubadours de Béziers, Béziers,
Société archéologique, scientifique et littéraire, 2001.

o Le Chansonnier de Béziers, La France Latine, 150 et 152,
2010, 2011.

93



o Les Vicomtes de Beziers, 2017, sous presse.
e
JULIA, Henri, Histoire de Béziers, réimp. de I’édition de Paris,

Maillet 1845. Nimes, C. Lacour, 2000.

LANGLOIS, Charles V., La Vie en France au moyen dge d’apres
quelques moralistes du temps, Paris, Hachette, 1926.

LEWIS, C.S., The Allegory of Love.A Study in Medieval
Tradition, Oxford, Clarendon Press,1936.

LIAULT, Jacqueline, Montpellier la Mediévale, Nimes, C.
Lacour,1990.

MICHELET, Jules, Histoire de France, nouvelle édition, 7 vols,
Paris, Ambassade du livre,1964-66.

NUGENT Christopher/ BROOKE Lawrence, The Medieval Idea
of Marriage, Oxford University Press, 1991.

OTIS, Leah Lydia, Prostitution in Medieval Society The History
of an Urban Institution in Languedoc,University of Chicago
Press, 1985.

PAYER, Pierre J., The Bridling of Desire; Views of Sex in the
Later Middle Ages, University of Toronto Press, 1993.

POWER, Eileen, Medieval Women, London ,The Folio Society,
2001.

RAYNOUARD, F. J. M., Lexique roman ou Dictionnaire de la
langue des troubadours, 6 vols, réimpression de 1’éd. de
Heidelberg, 1836, Nimes, C. Lacour, 1996.

REGNIER-BOHLER, Danielle (éd.), Voix de Femmes au moyen
dge, Paris, Laffont, 2006.

RICKETTS, Peter T., (¢d.) Concordance de [’occitan meédiéval
(COM2), Turnhout, Brepols, 2005.

SABATIER, E., Histoire de la législation sur les femmes
publiques et des lieux de debauche, Paris, Roret, 1828.

SMART, Christopher, (trad.), ”Satires” in The Complete Works of
Horace, London/New York, 1908.

94



SMITH, Jacqueline, ”Robert of Arbrissel: Procurator Mulierum”,
in Medieval Women, éds. Derek Baker/Rosaline M. T. Hill,
Oxford, Clarendon Press, 1978: 175-184.

Cyril Hershon

95



96



VARIA

97



98



SON NOM ETAIT CHRETIEN LI GOIS

La légende de Philomele et du roi Térée appartient au livre
V1 des Métamorphoses d’Ovide ; le roman de Philomena, attribué
a Chrétien de Troyes, en est une adaptation qui nous est parvenue
grice aux manuscrits de 1’Ovide moralisé datant des XIV® et XV°©
siécles™.

Dans 1’édition de ce roman, due a Cornelis de Boer, on reléve
le vers suivant: Ce conte Crestiiens li Gois’'. On sait que la
formule, un peu énigmatique, a donn¢ lieu a des « spéculations
multiples » 2. Le traducteur du roman, Olivier Collet, commente
ainsi cette forme dans son introduction :

L’ énigme de I’épithete /i Gois (attestée dans tous les manuscrits avec
de légeres variantes, comme /i Gais) n’a pas €té résolue de manicre
satisfaisante™.

Pour Harry Williams™ comme pour Wagih Azzam’’, gois
serait la forme dialectale de gais signifiant « joyeux » et emprunté
au provencal gai, jai’’ ; I’interprétation est séduisante et tout a fait

% Voir I’étude des mss. faite par Cornelis de Boer dans son édition de
Philomena. Conte raconté d’apres Ovide par Chrétien de Troyes, Paris :
Paul Geuthner, 1909, p. 5-25 ; ’auteur avait recensé alors 19 mss.

U Ibid., v. 734, p. 61 ; voir aussi Chrétien de Troyes. Romans, Paris : « Le
Livre de Poche », 1994, Philomena, éd. Cornelis de Boer, trad. Olivier
Collet, v. 734, p. 1248.

>2 Elisabeth Schulze-Busacker, « Philomena. Une révision de ’attribution
de I’ceuvre », Romania, t. 107, 1986, p. 459-485 ; ici p. 460.

> Olivier Collet, op. cit., p. 1227.

> Harry Williams, « Crestiiens li Gois », Bulletin Bibliographique de la
Sociéte Internationale Arthurienne, 1958, n° 10, p. 67-71 ; ici p. 69-70.

> Wagih Azzam, « Le printemps de la littérature. .. », art. cit., p. 62.

% Le mot viendrait du francique *gahi ; voir Pierre Fouché, Phonétique
historique du Francais, vol. III, Paris: Klincksieck, 1966, p. 562,
Remarque VII.

99



possible phonétiquement, les rimes oi. ai se rencontrant dans
5
I"Est’’.

On sait aussi que gois peut désigner une serpette, hypothese
retenue par Charles Méla d’aprés Wagih Azzam™. Mais déja en
son temps Cornelis de Boer avait fait fi de cette interprétation.

Cette étymologie du nom Le Gois n’est pas impossible en soi -
« Serpette » existe encore comme nom de famille -, mais elle est toute
gratuite. On peut encore penser au mot gouais, ou gouet, qui désigne
une variété de raisin peu estimée, mais cette explication ne vaut pas

. L 59
mieux que la précédente

Il est vrai que lui-méme tenait a identifier gois avec le village
de Gouaix, proche de Provins® ; cependant tous les manuscrits
offrent la méme forme /i ou /e contre de attendu : tous donnent /i
gois ou le goiz, voire li gais, mais jamais de gais®'. Sa conclusion
est au reste d’une parfaite objectivité.

L’1dentification de Gois avec Gouaix est-elle dans ces circonstances
assez probable pour constituer 1’argument sérieux nécessaire mais
aussi suffisant pour autoriser la correction de /i Gois en de Gois ?
Toute la question est 1a%.

En fait, ’'unanimité des manuscrits oblige bel et bien a rejeter
cette correction.

ére

37 Georges Lote, Histoire du vers frangais, t. Il11, 17 partie, Le Moyen Age,
Paris : Hatier, 1955, p. 148 ; ’auteur cite notamment les rimes j aie / joie,
moi / mai, etc.

o8 Wagih Azzam, art. cit., p. 48, note 5 : « Nos références a Charles M¢la
sont empruntées au séminaire qu’il a donné sur Philomena, au semestre
d’été 1983 a Geneve ».

*Cornelis de Boer, Philomena, op. cit., p. CXI.

% Ibid., p. CXIV-CXX.

! Ibid., voir la note 734, p. 110 pour les lecons des mss.

% Ibid., p. CXX.

100



Mais, dans sa traduction, Olivier Collet relance le débat en
interprétant le passage de facon tranchée : « C’est ce que raconte
Chrétien le Juif »*. Malheureusement, la justification donnée en
note laisse le lecteur dans le vague.

Nous retenons, parmi les nombreuses interprétations possibles du nom

mystérieux de Crestiiens [li Gois, celle dont les résonances nous
. . ., 64

semblent illustrer le plus richement la personnalité de notre auteur .

Nous avions soutenu naguere I’idée que le prénom de
Chrétien, relativement rare a ce moment du Moyen Age, pouvait
bien désigner un Juif récemment converti ou le fils d’une famille
convertie, un marrane, en somme, comme on disait en Espagne.

Il n’est pas impossible que le prénom de Chrétien de Troyes marque la
conversion d’une famille juive ; on sait aussi combien la vie littéraire

juive était importante dans la ville de Rachi®.

Or Raphael Levy nous apporte peut-étre une preuve de la
relation unissant Chrétien de Troyes au monde juif. Le critique
nous est bien connu pour ses travaux de lexicographie frangaise
nourrie de textes hébraiques ou d’origine juive a travers,
notamment, ses deux ouvrages consacrés au vocabulaire judéo-
francais®.

% Ibid., p. 1248.
* Ibid., note 1, p. 1248.
% Suzanne Thiolier-M¢jean, L ’Archet et le lutrin, Paris, L’Harmattan, coll.
Orient-Occident, 2008, p. 382, note 37 ; Id., « Le chant des oiseaux d’or.
Itinéraire d’un motif littéraire », La France latine, 2009, n° 148, Un
merveilleux bestiaire, p. 145-176 ; ici p. 176, note 93.

Contribution a la lexicographie frangaise selon d’anciens textes
d’origine juive, Syracuse University Press, 1960, et Trésor de la langue des
Juifs au Moyen Age, Austin, University of Texas Press, 1964.

101



Dans son premier livre, sous la rubrique Gaigaie « femme de
mauvaise vie», [’auteur nous fournit peut-€tre une autre
hypothése, qui expliquerait la traduction d’Olivier Collet :

Wartburg, Frz. Etym. Wtb., IV, pages 189-191, est d’accord avec
Meyer-Liibke que la racine des mots tels que gouge se trouve dans la
langue hébraique : goi « chrétien » ; goim « chrétiens » ; goja (sic!)
« chrétienne »°’.

D’aprées Wartburg, le mot au masculin a pris, selon les
régions, les sens de «homme sale et puant» ou bien
« compagnon de plaisir ». Dans le Tresor dou Felibrige, s. v.
gouin, on lit: « t. de synagogue. Gentil, chrétien, celui qui n’est
pas juif ». Raphael Levy, renvoyant a Wartburg, commente :

Donc c’est le seul représentant dans toute cette famille de mots qui
s’approche tant soit peu de la signification de ’hébreu®®.

Est-ce si slir 7 Si on oublie le tréma, qui est une graphie
moderne, goi, utilisé comme épithete, aurait pu, au cas sujet, étre
écrit gois, le mot rimant, au moins pour 1’ceil, avec bois.

Ce n’est évidemment qu’une hypothése ; en tout état de
cause, c’est plutot par « chrétien » ou «non juif» qu’Olivier
Collet aurait di traduire gois. Quant a supposer que Chrétien ne
pouvait avoir d’origines juives vu sa virulence a I’égard de cette
communauté qui aurait fait souffrir le Christ”, ¢’est méconnaitre
le zele des néophytes ou, tout simplement la force de 1’opinion
dominante.

7 Contribution a la lexicographie..., op. cit., p. 373.

% Ibid., p. 373.

% Voir Chrétien de Troyes. Romans, op. cit., in Le Conte du Graal ou le
Roman de Perceval, éd. et trad. de Charles M¢la, v. 545-546, p. 959 :
« Jhesu Crist, la profete sainte / Cui Juif firent honte mainte ».

102



Dans ses deux études, Raphael Levy mentionne la forme gois
comme terme judéo-francais signifiant « nain», sous les
rubriques gois et go¢’’ ; il avait déja donné cette explication dans
un article ancien.

I found goz used to translate the Hebrew word for « dwarf» in a
Judaeo-French glossary of Paris, B. N., fonds héb., 301, fol. 4é6r,
Ezekiel XXVII, 117",

Or, le mot go¢ est largement attesté¢ en ancien frangais ainsi
que ses variantes gouz, gois, et méme gous, gousset en 0072;
gosset existe encore en catalan”. Le sens en est « chien» et
« petit chien », et les dictionnaires donnent comme étymologie
possible I’onomatopée *kus, sorte de sifflement par lequel on
appellerait le chien’®. Notons qu’en langue d’oc comme en
catalan, le sens n’est ni péjoratif ni imagé.

Aussi bien Tobler-Lommatsch que Godefroy relevent la
forme gocet < goz, qualifiant un nain dans le roman de Durmart
le Gallois, texte picard du milieu du XIII® siécle, qui reprend bien
des motifs de Chrétien de Troyes.

0 Contribution a la lexicographie..., op. cit., n° 489, p. 375 et Trésor de la
langue des Juifs..., op. cit., s. v. gois, p. 124.

"' Voir Raphael Levy, «Old French Goz and Crestiiens li Gois »,
Publications of the Modern Language Association (PMLA), XLVI, 1931,
p. 312-320 ; ici p. 315, et voir aussi p. 319.

2 Autre graphie : gosset, gosso ; voir, pour les parlers modernes, Frédéric
Mistral, Trésor du Félibrige, s. v. goussoun, goussou.

7 Diccionari de la llengua catalana, Barcelone : Enciclopedia Catalana,
1994, s. v.

" Gos, gossa représentent, selon Corominas (Diccionario critico
etimologico castellano, Madrid : Gredos, 1996), une onomatopée, d'apres
une syllabe kus(k), gus(k), imitant le sifflement par lequel on appelle le
chien. Ce mot est trés largement représenté en castillan, catalan, portugais
et italien ; le féminin gosso était encore connu naguere en languedocien ;
cf. aussi gos, gous, gus en lang., gasc., béarn.

103



Une grant piece de larde
I rostissoit li nains goces.

(Le nain gnome y rotissait une grande piece de lard)75.

Et encore :

Voient venir parmi la cort

I petit gocet gros et cort ;

D’une noire cote ert vestus ;

Il estoit chaves et bochus

(Ils voient venir parmi la cour un petit gnome gros et courtaud ; il était
vétu d’une cotte noire ; il était chauve et bossu)’®.

Une derniére mention :

Mesire Durmars voit venir
Le gocet qui venoit clochant
(Seigneur Durmart voit venir le gnome qui boitait)”’.

Pour Edmund Stengel, I’¢diteur du roman, le mot gocet serait
une forme apparentée au francais moderne « gueux »; on a
I’équivalent en oc: gus, guset, gusard, etc.”” ; mais I’origine
relativement récente de ces mots, XV° siécle, ne permet pas d’y
voir le gocet d’un texte du XIII® siécle”.

En revanche, on reléve dans le glossaire du picard de 1’abbé
Corblet une forme goussaut avec cette définition :

Se dit d’un cheval qui est court de reins, dont 1’encolure est bien
fournie, et dont les membres et la conformation annoncent de la
force™.

" Edmund Stengel, Li Romans de Durmart le Galois, Amsterdam : Rodopi,
1969 [Stuttgart, 1873], v. 2144-2145, p. 60.

70 Ibid., v. 4467-4470, p. 125.

7 Ibid., v. 4478-4479, p.125.

" Voir le T.D.F., s. v. gus.

? Ibid., note 2145, p. 551.

0 Abbé Jules Corblet, Glossaire étymologique et comparatif du patois
picard ancien et moderne, Amiens, 1851, s. v.

104



Ce mot pourrait-il étre de la famille de go¢, gosset ? L’1dée
d’un animal trapu et court semble assez proche. L’intérét de cette
ressemblance serait qu’il faudrait alors chercher le sens de gosset
du co6té du picard, langue commune au manuscrit de Durmart et a
beaucoup de ceux de Chrétien. De fait, si gocet désigne bien un
nain, selon le sens du mot d’aprés Raphael Levy, il faudrait
traduire le premier exemple par «le nain gnome» ou
«courtaud ». Il parait sage de s’y rallier, d’autant que la
patronymie nous y aide grandement. Le gois est devenu un
patronyme répandu aux variantes nombreuses selon les graphies
et les traitements phonétiques : Legois, Legoix, Legouas, Legouay
et d’autres encore, équivalent du patronyme Lenain®'.

Reste que ’attribution du roman de Philomene a Chrétien ne
coule pas de source. Ainsi, pour Raphael Levy, il ne saurait lui
étre attribué.

From our discussion, we conclude that Crestitens 11 Gois was not
Chrétien of Sainte-Maure, nor Chrétien of Troyes, nor Chrétien of
Gouaix, nor Chrétien of Liege, nor Chrétien of Dauphiné, nor was he
La Chevre, nor was he the author of the « Ovide moralisé ». The name
corresponds to Chrétien le Nain. He is know only as the author of

Philomena82

uelques années plus tard, son opinion n’avait pas changé.
9

Je n’al pas réussi a en convaincre Hcepffner. Dans la Revue des
langues romanes, il persiste a croire qu’un méme poete a pu s’appeler
Chrétien la Serpe, Chrétien le Nain, Chrétien de Troyes et Chrétien
tout court, et il refuse d’accepter mon traitement du mot gois comme

un terme dialectal a c6té de la forme littéraire gos83

8! Raphael Levy, « Old French Goz... », art. cit., p. 319.
82 Ibid., « Old French Goz... », art. cit., p. 320.
%3 « Etat présent des études sur I’attribution de ‘Philomena’ », in Les Lettres

romanes, Université catholique de Louvain, t. V, n° 1, 1951, p. 46-52 ; ici
p. 50.

105



C’est peut-étre négliger un peu vite le début du roman de
Cliges ou I’auteur fait clairement allusion a cette ceuvre tirée des
Meétamorphoses d’Ovide.

Cil qui fist d’Erec et d’Enide

...................................

Et de la hupe et de I’aronde
Et dou rousignol la muance.
(Celui qui composa sur Erec et Enide et sur la métamorphose de la

huppe, de I’hirondelle et du rossignol)84.

Du reste, malgré cet avis péremptoire, les recherches
ultérieures, largement documentées, ont bien semblé confirmer
. . . \ ral 85

I’attribution du roman de Philomena a Chrétien de Troyes ™.

Les forts liens avec la tradition rhétorique, les tentatives d’innovation
et le fait de rencontrer dans Philomena comme dans les romans de
Chrétien les marques d’une réflexion soutenue sur I’emploi du
proverbe dans une ceuvre littéraire font croire qu’il s’agit d’une ceuvre

: , 86
de jeunesse de 1’auteur

Dans la grande étude consacrée aux manuscrits de Chrétien
de Troyes, celui de Philomena est classé parmi les textes attribués

% Chrétien de T royes. Romans, op. cit., in Cliges, édit. et trad. de Charles
Meéla et Olivier Collet, v. 2 et 6-7, p. 291 ; le roi1 Térée est transformé en
huppe, son épouse, Procné, en hirondelle et Philomele, a qui Térée a coupé
la langue, devient le mélodieux rossignol.

% Voir notamment les études trés pertinentes d’Elisabeth Schulze-
Busacker, « Philomena... », art. cit., et de Danielle Quéruel, « Silence et
mort du rossignol : les réécritures médiévales de 1’histoire de Philomele »,
in Philomele. Figures du rossignol dans la tradition littéraire et artistique,
Véronique Gély / Jean-Louis Haquette / Anne Tomiche [éd.], Clermont-
Ferrand, Presses Universitaires Blaise-Pascal, 2006, p.

% Flisabeth Schulze-Busacker, « Philomena... », art. cit., p. 485.

106



\ rge 87 A r . . . . r
a Chrétien™'. Il ne parait pas nécessaire de rouvrir ici le débat, et
nous ferons noétre la remarque de Wagih Azzam :

On s’accorde aujourd’hui a reconnaitre en Philomena la premicre
ccuvre qui nous soit parvenue de Chrétien de Troyes, encore

9 bl M N4 . 88
qu’aucune preuve absolue n’en ait €té fournie

Si on adopte la premiere solution, celle d’un mot désignant
« Chrétien le bossu », le judéo-francais atteste que le mot était
bien connu des deux communautés. Mais ce n’est évidemment
pas la preuve que le célebre romancier avait une origine
hébraique.

Le prénom de Chrétien, relativement rare au XII° siécle
b b
peut-il renvoyer a une conversion ou s’expliquer dans une famille
de convertis ? Notons simplement qu’un saint Chrétien fut évéque
d’Auxerre au IX® siécle® et qu’il s’agit évidemment d’un prénom
.o 90
« expressif » .

LE GRAAL ET SES ORIGINES

Le Graal de Chrétien aura contenu plus d’hypotheses que de
sang ! Mises a part les origines celtiques, quelques critiques se
sont interrogés sur une influence possible du culte byzantin ;

7 Keith Busby/Terry Nixon/Alison Stones/Lori Walters, Les

manuscrits de Chrétien de Troyes, 2 vol., Amsterdam-Atlanta : Rodopi,
1993 ; ici vol. I1, p. 265, II-A.

% Wagih Azzam, « Le printemps de la littérature. La ‘translation’ dans
Philomena de Crestiiens 1i Gois », Littérature, 1989, vol. 74, p. 47-62 ; ici
p. 48.

% Mort vers 873, il fut le 36° évéque d’Auxerre.

0 Dictionnaire étymologique des noms de famille et prénoms de France par
Dauzat, revu par Marie-Thérese Morlet, Paris: Larousse, 1951, s. v.
Chrétien.

107



d’autres ont émis I’hypothése que I’ensemble du passage consacré
au cortege du Graal et au chateau du Roi Pécheur serait une
allégorie du passage de I’Ancien testament au Nouveau’'. C’est
sans doute préter a l’auteur une intention qu’il n’avait pas.
Comme d’aucuns 1’ont noté, ces constructions, pour plausibles
qu’elles soient, ne nous renseignent pas sur ce que Chrétien
savait. Sans doute est-il plus prudent, et plus juste, de considérer
que des ¢léments hétérogénes ont pu I’inspirer et qu’il en a fait
une création originale, ne se laissant pas réduire a une seule et
unique influence.

Parmi tous les ¢léments qui ont pu I’inspirer, mais qu’il a
¢videmment détournés au profit de son récit, on pourrait ajouter le
récit pascal de la Hagada.

LA HA4GADA DE PAQUE

On lit dans le Conte du Graal dit aussi Roman de Perceval le
Gallois un long passage, central dans I’histoire, décrivant la
procession du Graal devant un Perceval figé et mutique.

Et 1i vallez les vit passer,

Sin’osa mie demander

Do graal cui I’an en servoit,

Que toz jorz an son cuer avoit

La parole au prodome saige,

Si crient qu’il n’1 ait domaige,

Por ce qu’il I’a oi retraire.

Ansin bien se puet en trop taire

Con trop parler a la foiee.

O bien li praigne o mal li siée,

Ne lor anquiert ne ne demande.

(Le jeune homme les vit passer, mais il n’osa pas demander a qui ’on
servait ce graal, car il avait toujours dans son cceur la parole du sage

I Voir Urban Holmes et sceur M. Amelia Klenke, Chrétien, Troyes and the
Grail, Chapel Hill : University of North Carolina Press, 1959.

108



prudhomme, et, parce qu’il a entendu ce qu’il lui disait, il craint que
parler ne soit dommageable. On peut aussi bien trop se taire que trop
parler a I’occasion. Qu’il lui en arrive du bien ou du mal, il ne leur

: )
pose pas de question et ne demande rien) .

Ce mutisme de Perceval est di @ son obéissance naive et
aveugle aux conseils de son maitre es armes, Gornemant, qui lui a
enseigné qu’on ne parle pas a tort et a travers. Cette attitude vient
de I’incapacité, provisoire, du héros a €couter son cceur et son
intuition, ce qui I’a déja conduit a provoquer la mort de sa mere
par son départ abrupt.

Por lo pechié¢, ce saiches tu,

De ta mére t’est advenu,

Qui est morte de doel de toi.

(Cela t’est arrivé a cause de ton péché envers ta mere qui est morte de

chagrin a ton suj et)%.

Comme I’explique Keith Busby,

The narrator again attributes Perceval’s silence at the passing of the
Grail to adherence to Gornemant’s advice (3204-09 ; 3294-97). As
Norris J. Lacy says, it is possible to see here a theme common in
Chrétien’s ceuvre as a whole, namely the °‘conflict between a
character’s natural (and therefore good) impulse and the action
dictated by an artificial and learned code of behaviour’ (58, p. 5). This
is especially plausible in the light of the narrator’s repeated suggestion

of Perceval’s failure and its conséquences (3298)94.

Nous laisserons a ces deux critiques 1’idée venue de
Rousseau que le caractere naturel de Perceval ’aurait porté vers
le bien (ne pas abandonner sa mére et poser des questions quand il

> Chrétien de Troyes. Romans, in Le Conte du Graal, op. cit., v. 3181-
3191, p. 1037 ; nous traduisons.

? Le Conte du Graal, op. cit., v. 3531-3533, p. 1047 ; nous traduisons.

% Keith Busby, Chrétien de Troyes. Perceval (Le Conte du Graal),
Londres : Grant & Cutler Ltd, 1993, p. 35.

109



le faut), mais que le code des bonnes manicres 1’a induit en erreur.
En fait, c’est plutét qu’il a manqué a Perceval 1’éducation
complete que lui aurait donnée son pere. Cette absence du pere est
déterminante et Keith Busby a bien noté apres d’autres que le Roi
Pécheur, mehaigné, est une représentation du pére mort’".

Dans les romans comme dans la réalité, 1’éducation du futur
parfait chevalier est de la premi¢re importance. L’enseignement
des armes est dévolu a un oncle ou a un parent aupres de qui
s¢journe le « valet », celui des lettres et de la religion étant confi¢
a I’Eglise. Or la mére de Perceval a négligé son éducation
spirituelle, méme si elle lui a appris quelques priéres™; au
moment du départ, a la question du fils « Mére, qu’est-ce qu’une
¢glise? », elle répond un peu vite : « Un lieu ou I’on fait le service
de Celui qui fit le ciel et la terre » ' ; voila qui prouve au moins
qu’il n’y était jamais entré !

L’absence du pere et les lacunes de la mere expliquent sans
doute ’attitude du jeune nice gallois, le simplet du roman’®. Or,
pour ce qui touche a I’importance du rdle paternel et de
I’enseignement, Chrétien a pu, nous semble-t-il, se souvenir
d’¢léments glanés, directement ou non, aupres de la communauté
juive. Jusqu’a présent, au moins a notre connaissance, ce fait n’a
pas €té mentionné. On peut pourtant rapprocher ce moment de la
procession du Graal ou Perceval est muet avec un passage du
rituel de la Hagada.

 Ibid., p. 33.

% Chrétien de T royes. Romans, in Le Conte du Graal, op. cit., v. 151, p.
947 : « oroisons que il savoit ».

T Ibid., v. 537-539, p. 959 ; voir aussi le résumé du credo donné par la
mere a son fils, v. 544-558.

% Ibid., v. 970, p. 972 ; il est ainsi désigné par Arthur.

110



C’est I'instant ou le pere de famille interroge rituellement
quatre gargons, le sage, le méchant, le simple et « un qui ne sait
pas poser de questions » .

La Tora parle de quatre fils : un fils sage, un méchant, un simple et un
qui ne sait pas poser de questions [...].

Quant au fils qui ne sait pas poser de questions, prends les devants,
comme il est dit : « Tu parleras ce jour-la a ton fils en disant : ‘C’est
grice a ceci que Hachem a agi en ma faveur quand je suis sorti

d’Egypte’ 100

Le commentaire évoque aussi la procession rituelle a laquelle
assiste le jeune gallois :

Il faut guider I’enfant qui n’est pas encore assez mir pour
rechercher la vérité [...]. Lui montrer les objets posés devant lui [...]
c’est bien la meilleure fagon de commencer son éducation

Or les circonstances dans lesquelles Perceval observe un
mutisme obstiné relevent d’un rituel religieux.

C’est 1a, on s’en souvient, que Perceval va assister, sans poser la
moindre question, au fameux cortege du graal : le héros reste muet
devant le surprenant défilé d’une lance qui saigne, d’un précieux graal
et d’un tailloir d’argent. A aucun moment, il n’ose interroger son hote,
pas méme lorsque ce dernier, incapable de se lever, lui avoue ne plus

pouvoir se servir de ses membres, « Je n’ai nul pooir de mon cors »

(vers 3342)'%%.

% Joseph Elias, La hagada de Paque. Traduction et commentaires fondés

sur les sources talmudiques, midrachiques et rabbiniques, Colbo, Paris,
1996, p. 85.

% 1bid., p. 85 et 89-91.
1 1bid., p. 90.
"2 Laurence Mathey-Maille, « Le Roi Pécheur dans quelques récits

médiévaux », p. 2, sur le site internet suivant: www.univ-
lehavre.fr/ulh _services/IMG/pdf/Mathey-2.pdf.

111



Le mutisme de Perceval atteste bien, non de sa méchanceté,
mais de son ignorance due a son manque d’éducation. Or celle-ci
est imputable a I’absence du pere, un chevalier mort durant sa
premiere enfance ; sa meére n’a pas su compenser ce manque,
malgré sa tentative de derniére minute, au moment du départ du
héros, pour lui donner quelques bribes de religion.

Si on se réfere a la Hagada, celui qui enseigne et permet a
I’enfant de comprendre les mysteres sacrés, ¢’est évidemment et
justement le pere ; c’est lui qui présente au jeune garcon les objets
rituels.

Cette idée n’est pas nouvelle. Holmes, le premier, avait
suggéré que Crestiiens li gois pouvait étre un Juif converti et que
le chateau du Roi Pécheur, abritant le graal, pouvait représenter le
temple de Salomon'”. L’idée a ensuite été reprise et approfondie
par Eugene J. Weinraub qui a donn¢ une description trés précise
du déroulement du repas du Seder en relation avec le texte de
Chrétien'™".

Etant donné I’intérét de ces éléments, ajoutés au terme gos relevé
dans un lexique judéo-francais, il ne parait pas inutile de revenir
sur cette hypothese.

Enfin, grace a Nadege Le Lan, on connait le cas trés curieux
de la Demoiselle d’Escalot et ses liens avec le monde juif

103
104

Urban Holmes et sceur M. Amelia Klenke, op. cit.

Eugene J. Weinraub, Chrétien’s Jewish Grail. A New Investigation of
the Imagery and Significance of Chrétien de Troyes’s Grail Episode based
upon Medieval Hebraic Sources, Chapel Hill : North Carolina Studies in
the Romance Languages and Literatures, 1976, notamment p. 51 et sv.;
voir aussi le compte rendu de Daniel Potier, Cahiers de Civilisation
Médiévale, vol. 14, n° 14-56, 1971, p. 399-401.

112



4 (4 105 r . r . r .o
médiéval . Ont également existé des versions hébraiques de

textes arthuriens comme celle de La Mort Artu'®.

Des réécritures médiévales de La Mort Artu une des moins connues
est sans doute la version hébraique datée de 1279. Elle nous est
parvenue a travers un manuscrit unique, sans titre, copi€ en Italie et

conservé a la bibliothéque du Vatican'".

Il y en eut sans doute d’autres, surtout si on songe au succes des
romans de chevalerie et au fait qu’une version en langue

hébraique ou, plus fréquent encore, en langue vernaculaire

graphiée en hébreu, en permettait la lecture & un vaste public'”.

C’est ce que fit, au XIV® siécle, l'auteur du Roman d'Esther,
nouvelle d'inspiration biblique, Crescas Caslari, ou du Caylar,
¢crivain et médecin.

Comme un certain nombre d'écrivains des communautés juives du
Nord et de I'Est, Crescas a utilis¢ 1'alphabet hébraique pour transcrire
son texte provencal malgre la difficulté d'adaptation d'un alphabet a
'autre, que Paul Meyer a expliquée au siecle dernier. On a un autre
exemple de l'utilisation littéraire de la langue hébraique en pays d'oc
grace au pocte Isaac Gorni qui écrivit en hébreu des sirventes et tenta

: o 10
d'acclimater la métrique des troubadours ?

' Voir La demoiselle d’Escalot (1230-1978), morte d’amour, inter-dits,
temps retrouvés, Paris, L’Harmattan, coll. « Littératures comparées »,
2005 ; ic1 p. 236-240 : « Le roman arthurien hébreu » ; voir aussi, du méme
auteur, « Le roman arthurien hébreu », La France latine, 2002, n° 134, p.
27-32.

1% Voir I’édition de ce texte par Curt Leviant, King Artus. A Hebrew
Arturian Romance of 1279, Assen : Van Gorcum & C°, 1969.

107 Nadege Le Lan, « Le roman ... », art. cit., p. 27.

% On se reportera a 1’étude de Cyril Aslanov, Le provencal des Juifs et
[’hébreu en Provence. Le dictionnaire Sarsot ha-Kesef de Joseph Caspi,
Paris-Louvain : Peeters, 2001.

199 Suzanne M¢jean-Thiolier, Nouvelles occitanes, in Nouvelles courtoises,
Paris : Livre de Poche, coll. « Lettres Gothiques », p. 34.

113



TROYES FOYER DE CULTURE JUIVE

Il n’était pas nécessaire d’étre d’origine juive, a Troyes au
XII® siécle, pour avoir des contacts avec les lettrés juifs du
moment. La ville est aussi celle du fameux Rachi, le savant
commentateur du Talmud, pocte a ses heures, qui y naquit vers
1040 et y mourut en 1105. Elle fut, pour les communautés juives
du Moyen Age, un centre intellectuel particuliérement important
et dynamique.

Troyes devait déja abriter au milieu du XI° siécle une bibliothéque de
manuscrits hébraiques considérable, comprenant tout au moins des

rituels, des bibles et le Talmud entier ou presque1 10

Les successeurs spirituels de Rachi y furent nombreux.

Troyes en Champagne était donc reconnue comme une des capitales,
peut-Etre la capitale du judaisme. Les grandes foires de Champagne
aidant, les communautés juives s’y multiplierent et attirérent des

¢leves toujours plus nombreux

Les ¢changes entre Chrétiens et Juifs étaient quotidiens.

Ayant les mémes occupations que leurs voisins, il €taient en fréquents
rapports et vivaient en bonne intelligence avec eux. Ni le costume, ni

le langage ne les en distinguait1 2

Les uns et les autres ne vivaient pas séparés mais en lien constant.

De nombreux indices montrent que les relations entre les Juifs et leurs
voisins chrétiens étaient souvent amicales et méme familiéres. Les

10 Simon Schwarzfuchs, Rachi de T royes, Paris, Albin Michel, 1991, p. 29.
" bid., p. 119.

12 Maurice Liber, « Rashi, un Rabbin de la France du Nord au XI° siécle »,
in Hommage a Rachi (1040-1105), commentateur champenois du Moyen
Age, Ivry, Pro Arte [s. d., article non paginé].

114



Juifs employaient des domestiques chrétiens, hommes et femmes, dont
o . : .. 11
certains €taient tres au courant de leurs habitudes religieuses :

La langue d’0Oil ¢était commune aux Juifs et aux Chrétiens ;
parfois mé€me, les patronymes ne les distinguaient pas.

Car le frangais n’était pas pour eux un parler étranger: ils s’en
servaient quotidiennement entre eux ; 1’hébreu n’¢tait que la langue
religieuse et scientifique [...]. Beaucoup de Juifs portaient des noms

francais ou francisaient leurs noms hébreux

Ces relations étroites entre les deux communautés ont forgé
des liens qui, malgré une histoire souvent tragique, ne pouvaient
manquer d’avoir une influence sur la littérature du temps.

Suzanne Thiolier-M¢jean

Université de Paris-Sorbonne

113
114

Simon Schwarzfuchs, op. cit., p. 42.
Maurice Liber, « Rashi... », art. cit. [s. p.].

115



116



JEAN DE NOSTREDAME ET LE TRESOR DE
PROVENCE

La famille des Nostredame hante depuis longtemps nos
mémoires. Le mérite en revient au « mage » d’Aix-en-Provence,
auteur du cycle oraculaire des Centuries, dont on rebat les oreilles
au public comme aux princes jusqu’a nos jours. Mais sait-on que
ce Michel de Nostredame alias Nostradamus (1503-1566), savant
médecin, botaniste, astrologue, avait pour frére un Jean (1522-
1577), chroniqueur littéraire et historien, auteur lui-méme d’un
fils pocte et historiographe, César, qui poursuivra brillamment
I’ceuvre de son oncle ?

Au dela du grand-pére Pierre, médecin apothicaire,
¢galement astrologue, qui assista au testament du roi René et de
Charles du Maine (1481), leur lignée remonterait a un marchand
juif d’Avignon, Arnauton de Velorgues, converti au christianisme
vers 1450. Son fils Pierre prit le nom de la paroisse, Notre-Dame,
et ses fils a leur tour se fixérent a Saint-Rémy, incorporés a la
bourgeoisie rurale aisée, notaires ou médecins.

Jean-Yves Casanova qui nous les fait connaitre affirme que
cette lignée « tient une place essentielle dans le XVI® et le début du
XVII® siécle [...]. » et constitue « a des degrés divers, une part
importante de I’humanisme provencal » .

C’est principalement de Jean qu’il s’agit — contemporain de
Joachim du Bellay et de Ronsard - dont I’ouvrage le plus connu,
les Vies, n’est cité dans des bibliographies touchant a la littérature
des troubadours que pour en dire aussitot le plus grand mal, et
qu’il ne faut lui accorder aucun crédit. Cette faicheuse renommée

"' Historiographie et littérature au xvI° siécle en Provence : [’ceuvre de

Jean de Nostredame, Turnhout, Brepols, 2012.

117



découle d’appréciations publiées en 1913 par Joseph Anglade
s’appuyant sur les travaux de Camille Chabaneau pour introduire
I’édition qu’il donne de I’ouvrage de ’auteur, en frangais, ou se
trouvent rassemblés ses connaissances sur les Vies des poetes
médiévaux de la fin’amor. Or comment se fier a un auteur qui,
selon Chabaneau, est le « plus impudent faussaire qui n’ait jamais
infecté 1’histoire de ses mensonges [...] 7**

N’¢était que ces « mensonges » s’averent plus parlants que
bien des vérités imposées par les €érudits... L’enquéte repart du
fait que notre universitaire a découvert un manuscrit M rédigé en
occitan dont il pense qu’il a précédé le manuscrit frangais dont il
fut la source, et cela pour des raisons d‘opportunité littéraires et
politiques qui nous apprennent bien des choses sur la période.

Tout d’abord, ces Vies ne peuvent étre jugées a I’aune de la
véracité historique sans considérer d’abord leur genre, celui des
Vitae latines, renouvelé au XIV® siécle en Italie par les Vidas
occitanes, textes de présentation des ceuvres des troubadours
rassemblés en « chansonniers » a lettrines enluminées grace a
quoi nous sont parvenues des chansons du trobar. Les savants de
la fin du XIX® siécle ont mauvaise grice, eux qui ont couru bien
des risques en fondant trop uniment leur savoir sur ces historiettes
— faites pour édifier et distraire les cours d’Italie du Nord - a
récuser comme ouvrages de « faussaire » les Vies de Nostredame.
L’enquéte révele combien elles en sont parentes d’intention : il
s’agit pour elles d’incorporer aux matériaux d’une transmission
historique par essence fragile de quoi batir une réalité littéraire
métahistorique, ici une épopée provencale qui valorise et sauve en
quelque sorte le patrimoine de leur nation.

1 Outre les citations pp. 112 (p.10), 125 (p.60), voire p.135 la référence a
Camille Chabaneau, Nostredame/12/p. 159.
"7 Ibid., p.136.

118



Il y avait donc péril en la demeure provencale ? En effet, a
partir du XV° siécle, la Provence est devenue diglossique :
«malgrée son indépendance politique, le francais pénéctre en
Provence selon des chemins divers, littéraires et
administratifs... »* ¢crit Casanova, et relegue a un rang mineur la
langue occitane locale pourtant parlée par I’ensemble des gens. Et
si cette diglossie, ou « hiérarchie des cultures » signifiée par
I’emploi des langues, se met en place, c’est que depuis 1245,
favorisés par l’effacement du meécénat des grands seigneurs
occitans suite a la croisade albigeoise, les comtes de Provence et
leurs principaux vassaux sont de plus en plus francgais — de culture
sinon d’origine — résident peu de temps sur place et confient leurs
domaines a des sénéchaux frangais ou italiens. L’un des plus
influents de ces princes, au service duquel ceuvra d’ailleurs Pierre,
grand-pere de Jean de Nostredame, fut le « bon roi René »
d’Anjou, grand promoteur de I’art et de la culture d’oil. La
rédaction des Vies s’encadre donc dans un contexte de révision
déchirante du statut de la langue et a travers elle de 1’identité
provengale.

Jean de Nostredame, contemporain des fondateurs de la
Pl¢iade, est comme eux fasciné par 1I’ltalie qui leur offre « les
modalités d’un dialogue humaniste »*°. En amont, elle avait
accueilli en leur temps d’exil les troubadours de la fin du XI®
siecle et, par la rédaction des Vidas et des chansonniers, puis par
les références qu’y firent les plus grands — comme Dante dans la
Divine Comédie — elle intégra leur héritage a sa propre création et
par 1a les hissa au rang de culture universelle. A se contempler
dans le miroir italien, le sujet provencal regagne un peu de ce que
la tutelle francgaise va lui ravir : une gloire partageable, au moins
sur le registre (littéraire) de la nostalgie.

"8 1bid., p.11.
" 1bid., p.21.

119



Car, politiquement, la cause est en voie de se perdre. Pensez
que I’historiographe de Marseille qui relate le siege de 1524 a
recu des consuls de la ville commande de traduire son latin en
langue francaise™. Dix ans avant Villers-Cotteréts, pour ces
Provengaux qui se veulent loyaux a la couronne, le francgais est
« I’idiome chargé de pouvoirs par lequel les autorités de la ville
entendent s’adresser au souverain et enregistrer la mémoire de
leurs actions »**.

Un semblable clivage, attest¢ par le manuscrit M, va
s’introduire dans 1’ceuvre de notre historiographe. Il avait engagé
sa savante compilation en occitan, croyant s’adresser en priorité
au Parlement dont les membres les plus illustres avaient pour
langue de culture le latin et parlaient occitan,
quoiqu’insensiblement gagnés a I’usage du frangais en politique.
Mais soudain, en 1565, Nostredame comprend que 1’enjeu
historiographique est un enjeu de pouvoir qui le dépasse. Son
projet de refonder une historiographie provencale en lui offrant
une « épopée » qui fasse valoir le prix de son inexorable adhésion
au royaume de France, ne peut plus faire abstraction du pouvoir

royal.

Changement de langue : ¢’est en francais que les Vies voient
finalement le jour. Pourquoi a la date charniere de 1565 ? Parce
qu’'un an avant, du 19 au 23 octobre 1564, Charles IX et
Catherine de Médicis ont s¢journé a Aix : la visite royale a joué le
role d’un catalyseur, un accélérateur des comportements
diglossiques. Et de fait, quoique aux trois quarts imprim¢é aux
frais de I’'Italie, I’ouvrage dédi¢ au roi en 1614 sera la premicre
grande manifestation d’allégeance de la Provence.

120 1bid., p.30.
2 1bid., p. 28.

120



Il contiendra un glossaire, avec 487 entrées, qui font aussi
de lui la premicre tentative de lexicologie occitane”. Au service
d’une identité provengale qui ne se présente pas en contradiction
avec la frangaise mais veut la compléter, un peu a la maniere dont
la « petite patrie » des félibres du XIX® s. pensait compléter la
grande patrie francaise. Et notre auteur d’en tirer une legon
douloureuse et superbe : « On ne s’adresse pas au roi dans une
autre langue que la sienne... »*%,

Chacun mesure combien cette legon peut porter a nouveau
aujourd’hui, alors que la ratification de la Charte des langues
européennes souléve autant d’espérances que d’objections. Il
régne entre la langue et le pouvoir un pacte historique qu’il n’est
pas raisonnable d’ignorer. L’ héritage littéraire et 1’idiome de la
vie quotidienne peuvent tout deux survivre et prospérer
subordonnés a une langue ou culture « officielle », mais a
condition de se satisfaire de I’espace que le pouvoir politique leur
octroie. La folle ambition d’étre « la langue du prince » est une
provocation de type révolutionnaire.

Elle n’¢était certes pas dans I’esprit de Jean, ni de Michel de
Nostredame, qui, dans le méme esprit que leur contemporain
Francois Rabelais, se réclamaient, par dela les sources érudites,
d’une tradition hermétique incarnée par un moine issu des Iles
d’Or — lo Monge — bibliothécaire de Lérins*, peut-€tre, une
abbaye de Théléme hors d’atteinte de Babel et de toute guerre des
langues.

Luc de Goustine

12 Ibid., p.142.
"2 Ibid., p.92.
124 Ibid., p.140.

121



qui son de (la) lengua doc(h)

122



CHEZ BERNARD DESCLOT (1285)

1 — Un texte historique, mais au libellé incertain

On sait que la premi¢re mention €crite connue de « langue
d’oc » est dans la Cronica del Rey en Pere du Catalan Bernard
Desclot (12...-1288), quand il décrit les six escales (corps
d’armé¢e) de 1’armée de Philippe III le Hardi menant une
« croisade » contre le roi d’Aragon en 1285. Reprenant sur ce
point les travaux antérieurs, G. Pépin et moi-méme avions cité le
passage en cause dans notre livre La “Langue d’oc” ou le S
langueS d’oc ? (pp. 31 et 43) ; c’était selon sa formulation dans
I’édition de cette Cronica en cinq petits volumes par Miquel Coll
1 Alentorn en 1949-1951, — que je citerai désormais par I a V
suivi de la page — et avec sa traduction frangaise par le linguiste
Germa Colon.

Ce n’¢tait pas un mauvais choix, puisque cette édition était
la meilleure de D’avis des catalanistes, comme par exemple,
Sabine Philipp-Sattel de 1’universit¢ de Fribourg-en-Brisgau :
« I’¢dition de Miquel Coll 1 Alentorn, la meilleure que nous
ayons... » (1997, p. 217, note 30, traduit du catalan). Et Jordi
Rubié 1 Balaguer (1887-1982), qui fut le premier bibliothécaire de
la Biblioteca de Catalunya (1956, 223) : Coll 1 A. « prend pour
base le manuscrit 4 ', et quand celui-ci s’interrompt,

malheureusement, puisque c’est le meilleur texte que nous en

125 o . s
Il est d’'usage de designer les manuscrits (en abrégé, ms.) par une

lettre code attribuée a I’origine dans 1’ordre de leur datation, puis au fur et a
mesure des nouvelles découvertes ; mais I’identité de chacun est le nom de
I’organisme qui le détient et la cote que celui-ci lui a donnée ; ainsi, ms.
486 de la Bibliotheque de Catalogne pour la lettre A.

123



ayons, il utilise le ms. J, tout en tenant compte des plus autorisés
du reste de la transmission. Ce choix n’est pas seulement sensé¢, je
crois qu’il est le plus adéquat. » (sur « 4 » et « J », voir § 2-3).

Mais faute de disposer de cette édition de Coll 1 Alentorn,
j’avais trouvé sur Gallica la premicre édition de la Cronica de
Desclot, qui est paradoxalement frangaise, et a qui 1I’on doit la
numerotation des chapitres, de I a CLXVIII: elle fut
remarquablement présentée par 1’éminent archiviste-paléographe
Auguste Molinier (1853-1904), 1903, p. 181 :

« 2826. BERNARD DESCLOT, [...] On a de lui une Cronica del rey en
Pere et dels seus antecessors passats, en catalan, racontant I’histoire
de la Catalogne depuis le xu° siécle [...]. Il n’existe pas d’édition
critique de 1’ouvrage ; une traduction castillane en a été publiée en
1616, a Barcelone, par Raphaél Cervera ; le texte original est dans

Buchon, Chroniques étrangeres relatives aux expéditions francaises
du XIII siecle, 565-736 [...]. »

Historien, J. A. C. Buchon (1791-1846), fut notamment
inspecteur des archives et bibliotheques ; il cite ainsi sa source (p.
LXIX) :

« La Bibliotheque royale de Paris en possede aussi un manuscrit
(fonds Saint-Germain, n° 1581). C’est un petit in-folio écrit sur papier
a deux colonnes, d’une écriture du quatorzieme siecle, provenant de
I’ancienne bibliotheque Séguier, léguée en 1732, par Henri du
Cambout, duc de Coislin, a I’abbaye Saint-Germain-des-Prés. Les
titres des chapitres sont €crits en lettres rouges, et il ne se trouve aucun
titre général. C’est ce manuscrit que j’ai copi¢€ et fidelement reproduit
icl. »

Or Buchon et Coll i Alentorn ne s’accordent pas pour le
passage qui nous intéresse :

124



Buchon, p. 683 : «... totes les altres gents a qui dien
Lenguadoch... »

Coll 1 Alentorn, IV, 117 : « ...totes les altres gents qui son de la lenga
que dyen “hoch’... ».

Tout récemment, certes, en 2010, le médiéviste italien
Stefano Maria Cingolani (1956-), sans doute le meilleur
spécialiste actuel des sources catalanes, a publié¢ ce qui serait la
premicere €dition critique de Desclot : Llibre del rei en Pere. Mais
I’aurais-je sous la main, je doute qu’elle m’apporte plus sur notre
probléme que les manuscrits accessibles eux-mémes.

2 — A la recherche des sources

2-1 — 22 manuscrits de Desclot + 2 de Muntaner

Jordi Rubi6 ouvrait ainsi un article de 1911 : « De cap de les
grans croniques catalanes de I’edat mitjana se 'ns han conservat
tants manuscrits com de la d’en Bernat Desclot. » références
(D’aucune des grandes chroniques catalanes du moyen age il n’a
¢té conservé autant de manuscrits que de celle de Bernat
Desclot.). De fait, Coll 1 Alentorn (I, 186-188) donne la liste des
22 manuscrits recenseés en 1950 et dont il dit avoir pu disposer de
la plupart, soit directement, soit en photocopie (I, 193).

A ce jour, ce nombre de 22 est toujours cité, encore qu’il n’y
en ait que 21 d’accessibles, le T ayant disparu. Or méme en n’en
comptant que quatorze en 1911, apres la découverte du manuscrit
152 dont on reparlera bientdt, Rubi6 constatait qu’avec une telle
abondance de manuscrits, « tous treés postérieurs a la rédaction du
livre, [...] ce n’est pas chose facile de les grouper selon leur

125



filiation ».références Mais pour notre probléme qui ne porte que
sur un passage bien précis, et spécialement sur 1’apparition de
Languedoch ou lenga que dyen “hoch”, nous avons aussi la
Chronique de Ramon Muntaner (1265-1336), plus jeune, mais
contemporain de Desclot; on y trouve en effet au moins dix
occurrences de « la lengua doch » dans deux manuscrits bien plus
proches de la rédaction de I’ceuvre. Je les intégre donc dans la
liste.

2-2 — Deux rédactions

Dans un article de 2006, Stefano Maria Cingolani montre a
I’occasion qu’il y eut deux rédactions de la Chronique de Desclot
(je traduis) :

19 . , . . , .
« ~ Jai pu découvrir qu’il nous est parvenu deux rédactions

différentes de la chronique de Desclot. Une premicre, rédigée entre
1282 et 1285, n’est transmise que par le ms. 152 de la Biblioteca de
Catalunya. Alors que celle qu’on lit normalement dans les éditions
imprimées est une seconde rédaction, issue de la révision de la
premicre, menée a terme entre 1286 et 1288. Les différences entre les
deux rédactions sont, parfois, notables et importantes, et je les étudie
en détail dans CINGOLANI, Historiografia, propaganda. [...]»
(Cingolani 2006 b, 207).

Tous les autres manuscrits ont ¢té copiés a partir de la
seconde rédaction, arrétée au chapitre CXXX, sans doute du fait
de la mort de Desclot vers 1290 ; certains ne vont pas plus loin,
« A, E, G, L, P et peut-étre, C » selon Cingolani (2006a, 553) ; les
autres se sont complétés par les 38 derniers chapitres (CXXXI a
CLXVIII) pris dans le ms. 152 ou ceux qui I’ont copié.

De ce point de vue, ce manuscrit 152 peut donc étre présenté
en trois parties :

126



—jusqu’au f° 24 v° (hormis ses trois dernicres lignes), ce sont
106 petits paragraphes principalement dédiés a des rois de France
et aux croisades, jusqu’a la prise de Tripoli le 12 juillet 1109 ; or
c’est seulement vers cette date que commence la seconde
rédaction, centrée sur les comtes de Barcelone devenus rois
d’Aragon (chapitres I a VI) ;

— du bas du f° 24 v° au 17 alinéa du ° 119 v°, la suite du ms.
152 correspond a peu pres aux 124 chapitres VII a CXXX de la
seconde rédaction ;

—du f° 119 v° au f° 191 r°, la fin du ms. 152 correspond aux
38 derniers chapitres, CXXXI a CLXVIII, encore qu’y manque a
peu pres la derniere page des éditions Buchon ou Coll 1 Alentorn.
C’est 1a, au chapitre CXXXVII qu’est le passage sur les escales
objet de cette ¢tude, et il appartient donc a la premiére rédaction.

2-3 — Liste pratique des 24 manuscrits

Quelle que soit la séquence des copies qui a abouti a chaque
manuscrit, sa date d’écriture a une grande importance pour les
details sur lesquels raisonne cette ¢tude. Et pour les manuscrits les
plus anciens, sauf exceptions, on ne peut compter que sur les
dates estimées par les chartistes ; on en trouve une bonne et
récente récapitulation sur le site PhiloBiblon de I'université de
Berkeley :
http://bancroft.berkeley.edu/philobiblon/searchmsed en.html.

Or, la encore, il faut se risquer a interpréter : en présence
d’une “fourchette”, je me base plut6t sur la premiere date.

Voici donc ma liste, prise principalement chez Coll 1
Alentorn, avec les datations revues d’apreés PhiloBiblon, et
complétée par les liens vers ces e€ditions. Un astérisque marque les
lettres code des manuscrits que je sais incomplets.

127



*A. Bibl. de Catalunya, ms. 486. Pergami. 1300/1350 —
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php? CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=8917

Muntaner — Biblioteca nacional, ms. 1803. Paper. 1342 (not¢

d’origine sur le ms.) —
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/4686164 1
323253942754491/index.htm

V. Bibl. de Catalunya, ms. 943 f° 23-219 r°. Paper.
1325/1375.
http://mdc.cbuc.cat/cdm/ref/collection/manuscritBC/id/4767
*E. Bibl. del Seminari Conciliar de Saragossa, ms. 9513.
1341/1360.

Muntaner — Biblioteca de Catalunya, ms. 4. Paper. 1353 (not¢

d’origine sur le ms.) —
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/15604/show/15083

*@G. Bibl. de Catalunya, ms. 1. Paper. 1350/1450. —
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php? CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=10220&REC=11

*L. Bibl. de Catalunya, ms. 241. Paper. 1350/1450. —
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php? CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=9831&REC=10

O. Bibl. de Catalunya, ms. 152. Paper. 1350/1400. —
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/8688

ou
http://www.lluisvives.com/servlet/SirveObras/jlv/092539553
00271973232268/

D. Bibl. Nacional de Madrid, ms. 647. Paper. 1376/1400 —
http://www.lluisvives.com/servlet/SirveObras/jlv/058106219
22437639832268/index.htm

128



*H. Bibl. Universitaria de Barcelona, ms. 759 (abans 21-1-
17) ffos 1r°-121 1° ; s’acheéve par le Ch. CXXXIV, relayé par
Muntaner. Paper. 1393/1420 —
http://bipadi.ub.edu/cdm/compoundobject/collection/manuscr
its/id/14981

*C. Bibl. del Seminari Conciliar de Barcelona, Ms. 150.
Paper. fos 1-96, vers 1400 ; fos 97-159 1701/1720.

K. Arxiu Reial de Barcelona, Manuscritos varia, 4 (abans
Merce 115). Paper. 1401/1425.

B. Bibl. de I’Escorial, ms. M-1-29, {° 15-205. Pergami i
paper. 1401/1450.

X. Bibl. de I’Académia de la Historia de Madrid, ms. 9/481.
Paper. 1401/1450.

S. Bibl. de Catalunya, ms. 487, ffos 16-96 + 108 r°325 v°.
Paper. 1401/1450.
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/1d/13569/rec/1

F. Bibl. Nationale de Paris, ms. esp. 328 [ex 1581]. Paper.
1441/1460. Son microfilm n’est a ce jour consultable qu’en
salle de lecture de la BNF (cote MF13069).

J. Bibl. Universitaria de Barcelona, ms. 67 f° 69-224 (abans
21-1-10). Paper. 1475/1500.
http://bipadi.ub.edu/cdm/ref/collection/manuscrits/id/7411

R. Bibl. Vaticana. ms. Urb. lat. 894. Paper. 1501/1600

M. Bibl. de Catalunya, ms. 1621. Paper. Any 1600. —
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/1d/8298

T. Arxiu Historic de la Ciutat de Barcelona, ms. perdut.
Paper. Vers 1600.

*P. Bibl. de Catalunya, ms. 306 [Viquipedia, a tort, 3060].
Paper. Vers 1700. —
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri

129



tBC/id/12912/rec/7

Y. Bibl. Nacional de Madrid, mss. 5939-40. Paper. Any
1732. —1°, jusqu’au f° 838, ch. CVI, 5939,
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/bernardo-

desbots-historia-del-rey-d-pedro-de-aragon-y-de-sus-

antecesores-en-catalan-vol-1-mss-5939--0/html/
— 2°, a partir du f° 839, ch. CVII, 5940,
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/bernardo-

desbots-historia-del-rey-d-pedro-de-aragon-y-de-sus-

antecesores-en-catalan-2-vol-mss-5940--0/html/ .

N. Arxiu Reial de Barcelona, ms. Merce ¢o. Paper. Vers
1750.
Q. Bibl. del monestir de Montserrat, ms. 1397. Paper. 1796.

3-2 — Les huit versions sur la 3¢ escale

1-Ms. V/943, 1 155 v°, 1325/1375.

bon/els, e de
Carcasses, e de Tolosa, e del Comtat de sét Gili, e tot[e]s l[e]s altres
géts q[ui] so de la 1€gua doch, g/ui/ fossé de la séyoria del Rey de
ffra[n]¢a véguts en aqfue]lla host E eré bé .Ixx. M[ilia] homés, a
ppeu.
2-Ms. O/ 152, £° 132 v°, 1350/1400 — En la terca escala anaué totes
les hosts de Narbona, e de Besers, e de Carcasses, e de Tolosa, e del

Comtat de sant Gili, e de Burgunya, e totes les altres gents qui son
dela lenguadoch, qui fossen de la senyoria del Rey de Frdaca E eré
ben .Lxx. milia homens, a peu En la .iiij. escala...

130



3-Ms.D /647, f° 161 v°, 1376/1400. — en la terca escala anaué totes
les hosts de narboiis e de carcasses danglesos e de tholosa e del
comdat de sent gili e de burge e totes les altres gents qui son de
lenguadoc qui fossen dla Senyoria del Rey de franca venguts en
aquella host eré be .Ixx. milia homés a peu en la qual escala anaué los
homeés de. ..

Les mots ni italiques ni gras appellent les commentaires suivants :

Sur 1’€criture, si dla peut laisser deviner de la, les tildes de narboiis et
burge me paraissent bien insuffisants pour restituer narbones et
surtout burgunya, peu familier des lecteurs.

Sur le fond méme, danglesos pour d’Agenes et plus encore la qual
pour la quarta (escala) dénoncent un copiste bien médiocre... ou
distrait, méme si son écriture est soignée... Et quelques lignes plus
loin, au sujet de la 6™ escale, lo qual castell pour la qual escala
(alors qu’aucun castell n’a ét¢ mentionné avant) n’est pas fait pour
infirmer ce jugement.

4 - Ms. S/ 487, f° 223r°, 1401/1450. — En la terce escala anaué
tote[s] le[s] hosts de narbones, de beses, e de carcasses, e da genes, e
de tolsa, e del comtat de sét gili, e de burguya e tot[e]s les alt[re]s
gents qui son d[e]la llenga q[ue] dien hoc qui fossé d[e]la senyorja
dfe]l Rey de France hieré be .Ixx. milia homés de peu / he en la carte
escala...

5 - Ms. F / Esp. 328 B.N.F., milieu du XV° s., d’aprés Buchon, p. 683
— E en la terca escala anaven totes les osts de Narbona, e de Badares
e de Termens, e de Carcases, e d’Agines, e de Tholosa, e del comdat
de Sent-Gil, e de Burgunya, e de totes les altres gents a qui dien
Lenguadoch, qui fossen de la senyoria del rey de Franca venguts en
aquella ost. E eren be setanta milia homens a peu, o pus.

6 -Ms.J/67, 1° 175 v°, 1475/1500. — En la t[er]¢ca scala anaué totes
les osts de narbones e de badares e de termenfe]s, e de carcasses e
degines e de tolosa e del copdat de sant gili de burgiiya e totes les
altres gents qui son de la lenga que] dyé hoch q/ui] fossen dela
senyorja del Rey de frassa uenguts en aqfue]lla ost e erd be .Ixx."
ho[men]s de peu o pus.

7 - Ms. M /1621, £*° 138 v°-139 1°, 1600 — En la tercera scala anauen
totes les osts de Narbones e de Baderes e de termens e de carcasses e
deguines e de Tolosa e del comdat de sen gili e de Burgunya e totes

131



les altres gents que son de la lengua que dien och gue fossen del
Senyoria del Rey de Frang¢a venguts en aquella ost e eren be Ixx.
homens, a peu o pus E en la quarta scala...

8 - Ms. Y /5940, pp. 1128-1129, 1732. — et en la ter¢a eschala
anaven totes les osts de Narbones, e de Badares, e de termenes, e de
Carcases, e d’Agines, e de tholosa, e del Comdat Giede Vingunia, e de
totes les altres gens aqui dien Lenguadoc, qui fosen de la Senyoria
del Rey de Franga venguts en aquella ost, e eren be setanta milia
homens a peu, opus.

On peut se demander ou le copiste est allé chercher ce
Comté Giede Vingunia.
Et maintenant, comparons les ¢léments essentiels du texte
dans les huit versions.

3-3 — Les lieux d’ou viennent les hommes de la 3°™ escale

A premiére vue, on pourrait penser que sant des ms. 152 et
67, et donc de Coll, est déja du catalan moderne et que sent de
quatre autres ms. serait plus ancien. Il semble bien pourtant que ce
n’est qu’une question de graphie, pour une méme prononciation
[son] ; celle-ci résulte de I’assourdissement du a étymologique en
position atone, le mot ¢étant un proclitique qui fait bloc,
sémantiquement et phonétiquement, avec le nom du saint, Gili.
Plus généralement, le a et le e ¢taient alors utilises
indifféremment pour noter ce [9] ; et le frangais note un méme [3]
par en et an (cf. en un an), et a deux prononciations de en (cf. le
président et ils président).

Quant a Gil, forme du catalan moderne, il ne se trouve que
dans le ms. 328 de Paris...

Premier a citer Béziers, le ms. 152 est le seul a en noter

132



correctement le nom roman Besers.

Sur le fond, la liste s’¢toffe en avancgant dans le temps, pour

n’arriver que vers 1450 a la liste compléte propagée par les

¢diteurs, dat-elle comporter des variantes orthographiques.

\Y /10O /1D /1S/487|F /\J/6T |[M /|Y /
943 152 647 1401/1 | Esp. 1475/1 | 1621 | 5940
1325/1 | 1350/1 | 1376/1 | 450 328 500 1600 | 1732
375 400 400 =
1450
Narbo | Narbo |narbon | narbon | Narbo | narbon | Narbo | Narbo
nes na S es na es nes nes
Besers beses | Badar | badare | Bader | Badar
es S es es
carcas | Carcas | carcas |carcas | Lerme |termen | terme | terme
ses ses es ses ns s ns nes
angles |da Carca | carcas | carcas | Carca
Tolosa | Tolosa | 05 genes | 5¢5 55 55 55
Comta | Comta | tholos |tolsa | Agine egines | eguin | Agine
t de t de a comtat |° tolosa | ©5 >
sent | sant | comda |de Tholo | compd | Tolos | tholos
Gili |Gili |tde |g&tgili|>® atde |4 a
Burgu |Sent | burguy comd |gant |comd |Comd
nya gili q atde | i) atde |atde
burge Sent- | pyurgun | sen Giede
Gil ya gili Vingu
Burgu Burgu | nia
nya nya

133




Mais sept sur huit s’acheévent par la Bourgogne, juste avant de
mentionner en bloc totes las altres gents etc. Grammaticalement,
la Bourgogne fait donc partie de I’ensemble territorial nomme
Lenguadoch ou formules en variante (cf. § 3-4).

Il parait pourtant bien peu probable qu’un homme aussi
informé que Desclot ait compté le duché de Bourgogne dans ce
nouvel ensemble que la chancellerie frangaise nommait Lengue
d’oc. Une réflexion sur sa présentation des escales de I’armée de
Philippe III devrait nous aider a comprendre :

Desclot vient de décrire la prise de Salses suivie du
massacre de ses habitants et des réjouissances des vainqueurs
« comme s’ils avaient pris la plus grande ville d’Aragon ou de
Catalogne » ; références ils campent hors de la ville, passent la
nuit, « Et le lendemain matin le roi de France ordonna ses troupes
en corps d’armée ». références Or selon les chiffres les plus
plausibles des manuscrits, Desclot évalue 1’armée a quelque
235 000 hommes au total ; certes, pour Soldevila (1963, 368, note
140), « El1 compte ha d’ésser, com era costum dels cronistes,
fortament exagerat ; pero encara reduint-ho molt restaria una xifra
remarcable. » ; ordonner une telle armée au matin de sa marche en
avant est donc totalement invraisemblable, a une époque ou les
transmissions se faisaient au mieux par cavaliers : cette grande et
complexe ordonnance devait étre déja bien en place.

On peut donc penser que, sans pour autant compter la
Bourgogne dans la « Lengua d’och », Desclot la nommait 1a parce
que le contingent qui en venait par la vallée du Rhone s’était joint
a ceux des volontaires venus des pays de I’actuel Languedoc

134



oriental, formant ainsi une bonne part de la fer¢ca escala. La
langue des uns et des autres n’y était pour rien, pas plus que dans
la quarta qui réunissait des contingents vraisemblablement arrivés
par I’ouest: « Francais » (de I’lle-de-France actuelle), Picards,
Normands, Flamands et Allemands.

Cela me parait plus plausible que 1’explication linguistique
de notre livre La “Langue d’oc” ou leS langueS d’oc ?, pp. 49-
51, par "usage d’un aboutissement de /#oc en francoprovengal,
dont le domaine était pour partie de la Bourgogne.

3-4 — La désignation des altres gents

Ici encore, une synopse nous permettra de mieux
appréhender la situation :

943 1325/1375

qui son de la lengua
doch

152 1350/1400

qui son dela
lenguadoch

647 1376/1400 487 1401/1450

qui son de qui son d[e]la llenga
lenguadoc 328 =1450 q[ue] dien hoc

a qui dien
Lenguadoch

67 1475/1500

qui son de la lenga

q[ue] dyé hoch

1621 1600
5940 1732 que son de la lengua
aqui dien | que dien och

Lenguadoc

135



3-41 — Au XIV°s. : qui son de (la) lengua doc(h)

Dans le temps, la formule la plus simple est la premiere
transmise : qui son de la lengua doch dans le ms. 943 qui semble
le plus ancien. qui son de se comprend naturellement ; mais (la)
lengua doc(h) justifie 1’étude particuliere du § 3-5.

3-42 — Vers 1450, puis en 1732 : a qui dien Lenguadoch

C’est la formule du manuscrit de Paris (328) tel que I’a
¢dité Buchon ; comme elle est cohérente avec I’'une ou ’autre que
nous lisons sur les manuscrits, nous pouvons la considérer comme
authentique, sauf a douter de la majuscule de Lenguadoch, qui
pourrait étre de Buchon. On retrouve cette formule dans le ms. le
plus tardif, de 1732 (5940), mais la trés grande proximité entre
ces deux manuscrits laisse supposer que le scribe du second a
copi¢ le premier, ou sa propre source, méme si aqui dien
comporte une soudure intempestive.

Quant au sens, c’est tout simplement « que 1’on appelle
Languedoc » (voir Annexe).

3-43 —Apreés 1400, puis en 1600 : qui son de la lenga que dien hoch

Avec le ms. 487, le copiste adopte une formule qui semble
vouloir réunir les deux premicres : les personnes son de la lenga
mais c’est celle-ci que dien hoch, qu’on nomme « oc ».

Peu apres, le copiste du ms. 67, puis, en 1600, celui du
1621, ont repris cette formule.

136



3-5 — Ces altres gents relevent de la Senyoria del rey de Franca

Par cette précision, Desclot affirme implicitement que le
territoire défini par 'usage de oc s’étend hors du royaume de
France. D’ou la restriction apportée par cette précision quant aux
altres gents de la terca escala : qui fossen de la Senyoria del Rey
de Franca.

Etaient donc exclus, évidemment, les Catalans (question
approfondie au § 3-7), mais aussi les Provencaux, qui
appartenaient a I’empire d’ Allemagne.

3-6 — lengua doch ou lenguadoch ?

On lit lenguadoc(h) en un seul mot dans les trois manuscrits
accessibles O / 152 et D/ 647 du XIV®s. et Y /5940 de 1732, ce
qui est remarquable pour les deux premiers, car ailleurs, ils
séparent bien les mots comme aujourd’hui, a la différence
d’autres €crits médiévaux.

Mais on ne lit que la forme lengua doch ou ses variantes
dans les deux manuscrits de Muntaner. Le 1803 qui est le plus
complet ne présente pas moins de 10 occurrences, dont voici la
premieOre, au f° 13 r° b 1. 10 a partir du bas.

5 X . ) r

chatia (. 3¢ ffeangt
o,

2

P bavag davago = o Qa
ac",q\ufcu{vj ¢ ¢ rorA Lt "ma éoé ;fz.aacww 29/

Soit : « p[er] bards dar[r]ago & de Cathalunya & de ffranga
& de de guascliya e de tota la lenga doch... ». Ce simple passage

137



montre que pour Muntaner, la lenga doch désigne un territoire,
comme les quatre autres noms de 1’énumération ; et il en est de
méme dans la partie du H / 759 ou le récit de Muntaner relaie
celui de Desclot interrompu.

Or, explicitement datés de 1342 et 1353, les manuscrits
1803 et 4 de Muntaner sont certainement plus anciens que les 152
et 647 de Desclot. Voici donc un tableau d’ensemble de ces
occurrences dans ces divers manuscrits :

Formes 1803 |V /|4 O /|D /M /|Total
1342 1943 | 1353 |152 |647 |759
1325/ 1350/ | 1376/ | 1393/
1375 1400 | 1400 | 1420
la lengua doch |6 1 2 5 14
la lenga doch |4 4
lengua doch 1 1 2
la lenguadoch 1 1
lenguadoch 1 1
Total des 10 1 3 6 1 1 22
occurrences

Ainsi, sur un total de 22 occurrences, il n’y en a que 2, dans

les manuscrits les plus tardifs, qui présentent la soudure, et 3 qui
omettent 1’article.

J’en tire la conclusion que la forme la leng(u)a doch était de
loin la plus utilisée a cette époque par les lettrés de Catalogne.

138



Il en était alors de méme en France, en latin comme en
francais : de hoc ou doc ou d’oc n’était jamais soudé a lingua /
lengue ; la premicre occurrence que 1’on connaisse est en frangais
dans un « Mémoire anonyme sur la guerre contre 1’Angleterre »
de I’administration de Philippe le Bel : « barons de par dega et de
la lengue d’Oc [...] touz les barons de Lengue d’Oc. » ; dans une
troisieme occurrence sur les sources du financement de la guerre,
le territoire est préciseé : « ltem pour ladite cause, des prelaz et des
clers de Lengue d’Oc, c’est a savoir de senechaucées de Tholose,
de Carcassonne et de Biaucaire...» (Notices et extraits des
manuscrits..., 1862, pp. 124 et 128). La date de 1297 attribuée a
ce Mémoire (p. 123) a été corrigée par F. Funck-Brentano (1889,
pp. 329, 334), entre fin 1298 et début 1301.

Languedoch soudé n’apparait, a ma connaissance, qu’en
1358, dans deux ordonnances royales sur les monnaies des 22
aout et 30 octobre, et encore, précédé de « pays de » (Secousse,
1732, 245).

En pays d’oc méme, vers 1355, le juriste toulousain
Guilhem Molinier, rédacteur des Leys d’amors promulguées en
1356, ne nomme sa langue que romans, mais raconte que la
premiere invitation aux jeux floraux fut lancée en 1923, « p[er]
deuersas partidas de la lenga doc» (f° 1, v° b, 1. 12-13); on
remarque que cela traduit en romans 1’expression latine in
partibus occitanis que I’on trouve dés 1318 dans les ordonnances
royales (Trésor des Chartes, A 56, Guichet 20, piece 154, d’apres
de Vilevault, 1769, 449, 452 et 461).

La forme la leng(u)a doch est donc la plus probable pour
I’original perdu de Desclot.

139



3-7 — Le catalan, une lengua dhoc

Comme 1’a rappelé Germa Colon (1978a, 85), jusque vers
1500, les Catalans ont ensuite adopté si, probablement sous
I’influence du castillan. Desclot témoigne de ’emploi de /oc en
plusieurs passages, dans des propos systématiquement rapportés
en catalan. Ici, qu’il me suffise d’en citer un qui nous touche plus
particulicrement puisqu’il met en scene le roi de France Philippe
le Hardi et le comte de Foix, Roger-Bernard III, époux de la
vicomtesse de Béarn Marguerite et arriere-grand-pére de Gaston
Phébus ; il est chez Coll 1 Alentorn (IV, 106), mais je prefere le
donner d’apres les deux ms. 152, f° 129 v° et 647, £° 157 v°

Le premier, ci-apres, ne rapporte qu’une réponse :

Vrant lorl': De aﬂm ;ﬁcﬂd lo COnarc'

xe v Dt 1o u oneomre porem’

\oeﬁ,l,anac\ el en breciv lav tevea’ D¢ Caf}x

‘un | or| ¥ o \,Oﬂ\i n oz’r’}pm. on yncn)?t?
).,4}3‘4 {21??01' ]«f bob\t‘c

¢ aby E® maﬂ’b‘/"" 4

« Ab tant lo Rey de ffranca appella lo Comte de ffoix e dix li digats
uos en Comte porrem nos hauer conquesta en breu la terra de
Cathalunya hoc dix lo Comte senyor si sestau en menys de .j. any [...]
».

Le second, ci-apres, comporte méme deux /oc :

« Ellauors la [sic] Rey de franca apella lo comte de fox e dix i digats
uos en comte qui sots quax de catalunya, aurem nos conquesta embreu la
tler]ra del Rey darago hoc senyor ¢o dix lo comte de fox e dix lo Rey
aurem la conquesta di[n]s dos anys hoc co dix lo cote de foix en menys de
hidy [...] »

140



Il n’est donc pas ¢tonnant que la chancellerie du roi d’Aragon
ait us¢ elle aussi de la méme référence linguistique pour deésigner
un territoire comprenant des terres catalanes. Par exemple, en
1309 Jacques II prépare une expédition contre le royaume sarrasin
de Grenade ; voulant obtenir le soutien du pape, il prescrit aux
messagers qu’il lui envoie a Avignon de lui demander d’accorder
certaines indulgences a tous les membres de 1’expédition, ou au
moins « hominibus lingue de hoc, vel saltem a Salsis citra, ut
dividunt Montes Pirenei, usque ad mare magnum » (d’apres
Colon, 1987, 201 qui I’a pris chez Salavert y Roca, 403, doc. n°
323, et I’a vérifié lui-méme sur ’original aux Archives de la
Couronne d’Aragon, reg. 335, f° 259 r°); en frangais: « aux
hommes de langue d’oc, voire seulement a ceux a ceux qui
habitent entre Salses au Nord et la mer au Sud » (Salses ¢tait a la
frontiere du royaume de France et marque aujourd’hui la limite
entre le languedocien et le catalan). Comme pour le roi de France,
le sens territorial est ici premier, puisque cette /ingua de hoc est
¢ventuellement partagée par des reperes géographiques.

En 1616, I’historien catalan Raphael Cervera 1’avait bien
compris dans sa traduction en castillan de la Cronica de Desclot,
au Livre III, Ch. IV (f° 172 v° - p. 358 du .pdf de Google) :

« En el tercero [esquadron] venia la gente de los Consejos de
Narbona, Rodes, Termens, Cacasona, Aguines, Tolosa y sus
Comarcas, Condados de San Gil y de Borgoiia, con los demas vezinos
de Lenguadoch, que serian setanta mil, o mas peones. »

141



uia D¢ fv("l‘(f?t“afcq'ﬁf.\
aors la l-'&{' o¢ Rranat "P"‘
la lo wanee defov « 0'\,\‘ Iy
DIy (wF $nawmiee qutfory
Juaw o amlunpa aurvom
1os awnguelht embecu la an
<l By davagz| hoclenyrorw
b‘F lo et de 6# ¢ duw fo

F‘s‘?‘ awver la o nqudhl AT

S lo cwee
~8 t\”‘) S @t\' o ¢
D¢ o en momeg ¢ b oy

4 — Derriére les mots, quelles idées ?

3éme

4-1 — Quant aux lieux d’ou viennent les hommes de la escale

On peut se demander si, dés 1’original, les Catalans n’ont
pas eu en téte les territoires du royaume de France que leur comte
de Barcelone et roi d’Aragon avait eus dans sa main par le jeu de
liens féodaux de toutes sortes ; en les nommant, Desclot, puis les
copistes, concrétisaient une accusation implicite de trahison
portée contre ces volontaires d’une croisade dirigée contre eux.
La méme intention peut expliquer que soit précis€é que 1’un des
nobles de la 2°™ escale, Ramon Roger, était « frare del Comte de
Pallars, de Cathalunya » (ms. 152, f° 132, v°) ou encore que
soient rapportés les propos du roi de France interpellant le comte
de Foix « quax (presque) de Catalunya » pour lui demander son
avis (citation au § 3-7).

4-2 — Changements de formules, changements de points de vue ?

Passer vers 1450 de qui son de (la) lenguadoc(h) a a qui

142



dien Lenguadoch n’est pas une simple variation littéraire ; j’y vois
un changement de point de vue: les altres gents ne sont plus
désignés par le pays d’ou ils viennent, mais directement par le
nom qu’on leur donne : un habitant du « pays de la Languedoch »
est appelé « Lenguadoch ». La Cronica reconnait ainsi a ce mot
une acception de nom de peuple, ce qui ne doit pas nous
surprendre : vers 1600, le Nimois Jean Nicot témoignait de cette
méme acception : « Et ores [maintenant] signifie un qui est nay
[né] en ce pays la, comme Provencal, celuy qui est nay en
Provence » (1606, 367, v¢ LANGUEDOC).

La formule hybride son de la lenga que dyen hoch conserve
a lenga son sens territorial : on est de Barcelone, de Catalogne, de
Paris ou de France, et on ne dit jamais soc de catala ou je suis de
francais. Mais écrire « la langue qu’on appelle oc» semble
marquer soudain une distance entre le scripteur et 1’usage qu’il
rapporte. Il n’en dit rien de plus, certes, mais je ne puis expliquer
sa formule qu’en supposant que, pour lui, c’est du parler
populaire qui ne va pas au fond des choses, mais suffit pour la
communication courante ; ou plus savamment, oc releve du
paraitre des idiomes vis€s mais ne saurait en caractériser I’étre.

5 — Conclusion en quatre points

5-1 — Sur la lecon a retenir : qui son de la lengua doch

Puisque les trois manuscrits qui paraissent les plus anciens
s’accordent a quelques détails pres, c’est la formule qui son de la
lengua doch du ms. 943 qui doit étre la plus fidele a la pensée de
Desclot,... et elle précede de plus 100 ans la formule a qui dien. ..

5-2 — Sur le sens de lengua doch

Cette formule témoigne en outre du fait que du vivant de

143



Desclot (T vers 1290), I’expression lengua d’och (§ 3-6), comme
la frangaise lengue d’oc attestée des 1300, était bien répandue et
comprise comme I’ensemble territorial ou I’affirmation se disait
par oc et qui comprenait alors les terres catalanes ; les instructions
diplomatiques du roi Jacques II de 1309 le confirmaient (cf. § 3-
7).

Pour le royaume de France, I’historien toulousain Paul
Dognon (1895, 9) I’avait fort bien constaté¢ et expliqué avec
vraisemblance :

« Le groupe tout entier [des pays méridionaux relevant directement de
la couronne apres 1270] s’est de bonne heure appelé Languedoc. Ce
mot date de la croisade, de 1I’époque ou les hommes du Nord et du
Midi, se rencontrant les armes a la main, ne trouvaient, pour se
distinguer les uns des autres, de signe général que la langue qu’ils
employaient. Il a longtemps été d’usage vulgaire avant de figurer (vers
1290) dans les documents émanés du roi. Il avait alors le sens le plus
vague. L’idée qu’il éveillait ne s’est précisée qu’a la longue, [...] »

Evidemment, le sens linguistique était sous-jacent, mais
langue d’oc et ses traductions latines n’ont €té en usage que chez
des lettrés extérieurs aux pays ou cette « langue » se parlait, le
Florentin Dante Alighieri et les fonctionnaires de la chancellerie
royale de France.

En tout cas, je ne connais pas d’auteur méridional d’avant
1840 qui nomme /leng(a/o/ue) d’oc I’idiome dans lequel il écrit.
Tout au plus, dans un acte en latin recu le 23 décembre 1407, un
notaire d’Arles nomme /ingua occitana 1’idiome parlé dans sa
ville, et dans lequel a €té traduite une convention rédigée d’abord
en hébreu, car intéressant la communauté juive d’Arles ; faute
d’autre nom, il a adopté I’expression latine en usage dans le

144



royaume de France pour traduire la langue d’oc, dont 1’1diome
local ne s’est pas encore différencié. Mais cette hirondelle ne
pouvait suffire a créer un printemps occitan !

5-3 — Sur l’intérét de remettre le catalan parmi les « langues d’oc »

D’origine populaire comme on vient de le rappeler, la
distinction entre les langues romanes de France par la seule
particule affirmative oil/oui contre oc/o n’a aucune valeur
scientifique. Il en est de méme pour son extension par Dante a la
« langue du si ». Mais il n’est pas moins certain chaque groupe de
langues ainsi marquées présente quelques caractéristiques qui le
distingue des autres.

L’une des plus visibles est la perte de la finale posttonique
des mots masculins et neutres de la 2°™ déclinaison latine dans
les langues d’oil et d’oc, (groupe gallo-roman) alors que les
langues du si (groupes italique et hispanique) le conservent :
‘“filius’ donne fils, filh, hilh, fill, fieu... en oil et oc et figlio, hijo et
filho en si ; et le neutre ‘votum’, veeu, bot, vot en oil et oc et voto
en si.

Il est bien plus difficile de trouver un trait aussi visible qui
oppose clairement a I’oil a I’oc. La question est scrupuleusement
traitée par Pierre Bec (1971, 11, 12-17), mais les particularités sont
d’énoncé difficile, et bien souvent se retrouvent dans telle ou telle
langue de I’autre groupe ; ¢’est surtout leur ensemble qui oppose
globalement la parole francaise a celle d’oc. J’en donnerai une
cependant, qui est assez nette : A latin en position libre passe a [¢]
ou [€] : ‘mare’ donne mer en francgais, ma, mar en oc ; ‘cantare’
donne chanter, contre canta, chanta, cantar.

145



Tous ces traits mettent le catalan dans le groupe d’oc, et le
distinguent du si : le changement de particule affirmative apres
1500 n’a pas changé le catalan, qui se revendiquait d’oc en 1309
(voir ci-dessus) et de nombreux félibres et occitanistes ont compté
explicitement le catalan dans 1’ensemble « occitan-roman ». On
en trouvera une belle collection de citations dans ’article de Emili
Miedes 1 Bisbal (1925-2012) mentionné en bibliographie.

Personnellement, je n’ai jamais eu derriere la téte des idées
politiques d’union transfrontalicre des pays d’oc, mais la
connaissance du latin et de I’espagnol appris avant tout dans les
livres entre 12 et 17 ans, puis du gascon moderne appris de méme
apres 50 ans, m’ont ouvert vers 1’ancien gascon, puis 1’ancien
roman méridional ; aujourd’hui c’est le catalan que je lis sans
difficulté majeure, alors que je ne 1’ai jamais ¢tudi¢ de fagon
scolaire.

La réalité, c’est que des visées nationalistes et hégémonistes
de la part de Mistral, puis du mouvement occitaniste, ont
provoqué le rejet explicite des Catalans contre une inclusion de
leur langue dans le provencgal d’abord (protestations d’A. Bofarull
et D. Calvet en 1876), dans 1’« occitan » ensuite (« Manifest » de
1934). Et ils furent entendus.

Mais la tendance hégémoniste des Catalans de Catalogne
pousse ceux de la Communauté¢ Valencienne a se proclamer
d’oc... E. Miedes 1 Bisbal s’y employa, et on pourra lire avec
intérét 1’ouvrage de Lluis Fornés, La llengua valenciana i el
diasistema occitano-roma, pp. 15-22 notamment.

Cela se heurte cependant au dogme de 'unité de la langue
d’oc (Félibrige) ou occitan (mouvement occitaniste), car admettre

146



le catalan de Barcelone et celui de Valence comme langueS d’oc
autonomes, c’est ouvrir la porte aux théses des Auvergnats,
Cevenols, Gascons et Provencaux qui n’acceptent pas qu’on leur
dicte leur langue de I’extérieur. Mais dogme contre science, on
connait cela depuis au moins Galilée !

Je n’insiste pas, le dernier point de conclusion qui va suivre
completera mon propos. En tout cas, loin de toutes arricre-pensées
politiques, la connaissance scientifique des langues d’oc ne peut
se faire dans I’ignorance du catalan. Et au plan pratique, les
tenants d’une quelconque langue d’oc trouveront aujourd’hui bien
plus de lectures intéressantes dans les publications catalanes que
dans celles de leur propre langue...

5-4 — Sur le lien entre langue et “nation”

Dans sa contribution a I’hommage a Jean Séguy, G. Colon a
écrit : « il exista toujours dans la conscience des hommes du
moyen age une communauté affective et linguistique entre les
terres catalanes et celles du Midi. » (1978b, 202). Et d’en donner
comme premier témoignage deux lettres de 1306 et 1309 d’un
« ambassadeur catalan a la cour pontificale d’Avignon a son roi
Jaume II ». Dans la premicre, il disait que deux cardinaux gascons
(comme le pape lui-méme) étaient « d 'una nacio ab nos » ; et
dans la seconde, qu’un cardinal originaire de Limoges 1’était
presque, « quax una nacio ab nos ».

Cela me fait penser a ce passage du Livre de la jungle ou
Mowgli le Petit d’Homme vivant parmi les animaux a appris de
I’ours Baloo les « Maitres mots de la jungle », a savoir ce qu’il
faut dire a chaque espece, dans sa langue, pour en étre accepté ;
pour le Peuple des chasseurs (les ours), récitant sa legon, Mowgli

147



dit « Nous sommes du méme sang, vous et moi [...]». On
comprend que 1’ambassadeur joue sur cette communauté
linguistique... pour soutenir les visées territoriales de son maitre.

J’avais écrit I’alinéa qui précéde quand je suis tombé sur un
passage du livre de Jean Favier, Les Papes d’Avignon, Paris :
Fayard, 2006. Cet ¢éminent historien du moyen age (1932-2014)
¢voquait les interventions multiformes des souverains de I’époque
sur les nominations des cardinaux au Sacré College. J’en tire deux
phrases qui en disent long et confirment mes réflexions
d’amateur : « Vingt ans au Sacré Collége ne font pas d’un Gascon
un Languedocien. » et « Il y a les Italiens, que les résurgences des
clans familiaux et des affrontements d’antan divisent autant que
les unit ’appartenance a la /ingua di si. » références

En revanche, méconnaissant la véritable histoire de la

croisade albigeoise, Mistral s’est gravement mépris, en €crivant,
en note 2 du chant I de Calendau (1867, 44) :

« ...Les villes libres de Provence comprirent admirablement que sous
le prétexte religieux se cachait un antagonisme de race ; et quoique
tres-catholiques, elles prirent hardiment parti contre les Croisés. »

« Il faut dire, du reste, que cette intelligence de la nationalité se
manifesta spontanément dans tous les pays de langue d’Oc, c’est-a-
dire depuis les Alpes jusqu’au golfe de Gascogne et de la Loire
jusqu’a I’Ebre. Ces populations, de tout temps sympathiques entre
elles par une similitude de climat, d’instincts, de mceurs, de croyances,
de législation et de langue, se trouvaient a cette époque prétes a
former un état de Provinces-Unies. »

C’est démenti par les faits historiques, dont ceux que rapporte

Desclot : moins d’un siecle apres cette croisade dirigée contre les
hérétiques cathares, de nombreux volontaires méridionaux

148



participerent a celle que le pape Martin IV avait ordonnée contre
le ro1 d’Aragon, et donc la Catalogne, en riposte aux conquétes de
ce roi en Sicile, terre chrétienne ; mais cette croisade comptait
aussi le roi de Majorque, frere du roi d’Aragon qui lui contestait
son titre...

Au demeurant, pour ne citer qu’eux, les habitants de Béziers
devaient avoir quelque souvenir du massacre d’un grand nombre
de leurs ancétres par des troupes aragonaises et catalanes en 1169.
Certes, c’¢tait une opération menée par leur jeune vicomte pour
venger son pere assassiné deux ans plus tot par les bourgeois de la
ville ; mais son déroulement en dit long sur le « lien » né d’une
communauté¢ de langue : sous prétexte de lutter contre le comte de
Toulouse, le vicomte fit entrer dans Béziers, par petits groupes,
des troupes du roi d’Aragon, son alli¢ et aussi suzerain pour
certains de ses domaines, avec probablement des troupes de ses
propres fiefs ; quand ces soldats, hébergées chez 1’habitant, furent
assez nombreux, un signal déclencha le massacre des habitants de
la ville.

De cela ou d’autre grief, il résultait qu’au XVIII® s., Catala
¢tait « le diable » dans le languedocien de 1’abbé de Sauvages
(1785, 160).

Et les guerres de religions du XVI® s. virent s’affronter des
gens de méme « langue d’oc », comme les Béarnais catholiques
résistant au protestantisme que leur imposait violemment leur
reine Jeanne d’Albret.

Cela montre que les liens juridiques, mais aussi les

convictions religieuses, voire les passions et les intéréts
particuliers, D’emportent sur une solidarit¢ fondée sur la

149



communauté de langue. C’est ce que ’historien Philippe Martel
(1979, 305) constatait a propos de la croisade albigeoise : « pour
les Occitans du temps, l’arrivée de 1’armée catholique ne
constitue pas une catastrophe, mais simplement un ¢élément
nouveau a intégrer au jeu politique et diplomatique préexistant. »

Aussi, la paix revenue, la bonne administration des rois de
France fit-elle trés vite oublier aux méridionaux le traumatisme de
la croisade albigeoise, et le prétendu « antagonisme de race »
invoqué par un Mistral boute-feu. Je cite encore P. Dognon (ib.) :

« L’annexion du comté de Toulouse fut consommée sans difficulté,
sans secousse, sans aucune protestation qui décelat quelque rancune
de la part des sujets contre leur nouveau maitre. L autorité royale, sur
le champ reconnue de tous, ne s’¢tablit pas chez eux moins solidement
qu’en France. »

En témoigne le fait qu’en 1356, quand Jean le Bon eut été fait
prisonnier & Poitiers par les Gascons du parti anglais, les Etats du
Languedoc ne tergiverserent pas pour lui venir en aide par leurs
contributions généreuses.

Ma conclusion sur ce dernier point : utilisons la communauté
ou la simple parent¢ de langue pour communiquer entre nous,
nous connaitre et nous apprecier, plutot que d’en faire
I’instrument de combats nationalistes trop souvent fauteurs de
guerres...

ANNEXE

a qui dien / que dyen = « qu’on appelle »

a qui dien Lenguadoch appliqué aux altres gents se trouve
dans le passage sur la ter¢a escala du ms. Esp. 328 de la B.N.F.

150



(milieu du XV* s.) selon Buchon, et du ms. 5940 de la Nacional
de Madrid (1732) qui en est presque le calque ;

que dien hoc appliqué a la langue apparait dans le ms. 487 du
débit du XV° s.; avec des variantes graphiques, on le retrouve
dans le ms. 67 de la 2™ fin de ce siécle, et en 1600 dans le ms.
1621.

L’analyse ne laisse aucun doute sur le sens de dien/dyen :

6" personne correspond a la 3°™° du frangais précédée de

—la
on, selon un usage encore courant en espagnol, en catalan,
précédé de es, et dans les langues d’oc ;

— et le verbe dir, c’est « nommer, appeler » ; cf. Dicccionari
Catala-Frances :

« dir irr vt dire | appeler (ex : [i diuen Joan - on ['appelle Jean)
IIT...]».

C’est aussi l'une des acceptions de decir en espagnol
d’aujourd’hui : « nombrar, llamar ».

Le c¢lebre romaniste allemand Friedrich Diez (1876, 120) était
de¢ja tres clair sur le sujet, en distinguant le traitement syntaxique
du complément selon qu’il s’agit d’une personne (« datif », donc
a qui) ou d’une chose (« accusatif », donc gue sans préposition) ;
il citait méme un passage de Desclot, trés probablement d’apres
Buchon, p. 579 :

« DICERE avec le datif de la personne et I’accusatif de 1’objet
est employé en roman pour nominare : ital. gli diceva Guccio (le
nommait G.) Dec. 6, 10 ; vetta si dice ad una coperta di testa ;
esp. Androna le decien Alx. 541 ; a la mejor dicente Luciana (la
meilleure se nomme) Apol. 579 ; cat. a qui dien lo comte de
Barcelona Descl. ; prov. a mon vers dirai chanso Choix V, 406 ;
b. lat. ecclesiola, cui dicunt nomine S. Eulaliae Baluze Capit. 1I,
p. 1543 (ann. 971). Comp. m. h. allem. so sprechents einem
wuocher (le nomment ainsi), voy. Grimm sur Reinhart p. 112. »

Ce passage de Desclot est la réponse du Comte de Barcelone a

151



I’Impératrice d’Allemagne pour qui il est venu se battre ; or son
traitement dans les divers manuscrits ne manque pas d’intérét; les
voici dans leur ordre de datation :
— dans le ms. 486, f° 14 1°, c’est une autre tournure que 1’on
trouve :

fam 6 (0T 1 dmwypam
m Tochomeereh
laemya

yo son .1 chomte despaya que apela hom lo chomte de barcelona.
«je suis un comte d’Espagne qu’on appelle le comte de Barcelone. »

—dans le ms. 943, f° 35 v° a: Jo madona so lo comt[e] de
barc[e]l[on]a.

Les deux ms. qui suivent reviennent sur la tournure du 486,
hom apella :

—ms. 1 f° 20 r° : yo dix lo Compte mad[o]a som vn Compte de
espaya que hom appella lo compte de Barcelona

—ms. 241, f° 46 v°: yo som vn Comte de spanya q[ue] apella
hom /o comte de barsalona.

En revanche, dans le ms. 152 qui donne la premicre rédaction,
f° 28 1°, c’est a qui dien :

(.,Jm“” ceU One 0 mnm‘m 3’!}’“"}’“ t..‘o:c»;'

veng wr om Bc bardyn F "“4;‘
Sapiatz p[er] cert que jo son .j. Comte de Yspanya a qui dien
en Ramon B[er]enguer Comte de Barc[e]l[o]na

—ms. 647, f° 36 v° : yo madona son le comte q[ue] hom ap[e]lla

lo bon comte de barcelona.
—dans le ms. 759, f° 21 r°: yo so lo comt[e] d[e]
barcfe]l[o]na.

152



—dans le ms. 487, f° 123 1°: yo so0 hun comte despanya aqui
dien en bng? Comte de b[ar|c[e]l[o]na.

Le ms. 328 de Paris fait de méme (Buchon, p. 579) :

Yo son hun comte de Spanya a qui dien lo comte de Barcelona.

Mais le ms. 67, 2 75 v° (p. 156 de Visor) revient a hom
apella : jo son vn copte de spanya q[ue] apella hd copte de
barc[e]l[on]a

Tandis que les trois derniers ms. reprennent a qui dien :

—ms. 1621 (1600) f° 15 r°: Yo so vn comte Despanya a qui
dien Lo Comte de Barcelona.

—ms. 306 f° 12 r°: jo so un comte D’Espania a qui dien lo
comte de Barc[elona].

—ms. 5939, p. 115: yo son hun Comte de spanya aquin diem
[sic] lo Comte de Barcelona.

Dans ce match, les 10 manuscrits se partagent donc a égalité
entre les deux tournures, et méme si hom apella 1’emporte dans
les plus anciens, que dien a pour lui de se trouver dans le 152 qui
témoigne de la premicre rédaction par Desclot lui-méme ; mais ce
ms. présente aussi dans le méme sens au moins trois occurrences
du verbe apellar, toutes relatives a des combats contre les
Sarrasins, sans compter les s appellaua, qui havia nom, etc... :

— f° 67 v°. Un notable sarrasin vient a la rencontre du roi
d’Aragon qui vient de débarquer a Majorque; le roi lui demande
son nom : « Senyor, dix lo S[er[rahi, Hali me apella hom. »

—1° 73 v°: « ...tro que foré al Castell del rey S[er]rahi que
hom appella la Almudayna. »

— 12105 r° : « Loqual appella hom Almoxariff. »

Il ne fait donc aucun doute que I'une ou I’autre formule
signifie tout simplement « que I’on nomme / que ’on appelle ».

Les passages sur la ter¢ca escala se traduisent donc ainsi :

—ms. Esp. 328 et 5940 : « gens que I’on appelle Lenguadoc(h) »;

—ms. 67 et 1621 : « langue que 1’on appelle oc ».

153



En traduisant « ...langue dans laquelle on dit oc », Germa Colon
(1978a, 88) a bien traduit la 6™ pers. par « on » et donné a dir
son premier de « dire », ce qu’on ne saurait lui reprocher ; mais
il a traduit le relatif gue comme s’il y avait eu en la qual... ;
sur le fond, cela n’est pas faux, et Desclot et les copistes
ultérieurs auraient pu I’écrire ; mais ici, cela fausse le sens de
ce qui nous a €té transmis et bien transcrit par G. Colon dans
son article.

BIBLIOGRAPHIE

Bec Pierre, Manuel pratique de philologie romane, 2 tomes,
Paris : Picard, 1971.

Boissier de  Sauvages  Pierre-Augustin,  Dictionnaire
Languedocien-Frangois, 2" éd., t. I, Nimes : Gaude, 1785.
Buchon Jean Alexandre C, Chroniques étrangeres relatives aux

expéditions francaises du XIII° siécle, Paris : Desrez, 1840.

Raphael Cervera (trad.), Historia de Cataluiia compuesta por
Bernardo Desclot. Traduzida de su antigua lengua Catalana en
romance Castellano, Barcelona : Cormellas, 1616.

Cingolani Stefano Maria, Historiografia, propaganda i
comunicacio al segle XiIl., Bernat Desclot i les dues redaccions
de la seva Cronica, Barcelone : Institut d’Estudis Catalans,
2006.

Cingolani, Stefano Maria « “Seguir les vestigies dels
antecessors”. Llinatge, reialesa 1 historiografia a Catalunya des
de Ramon Berenguer IV a Pere II (1131-1285) », Anuario de
estudios medievales, 36/1, enero-junio de 2006, pp. 201-240.

Cingolani, Stefano Maria Llibre del rei en Pere, Barcelone :
Barcino, 2010, 483 p.

Coléon, German « La dénomination langue d’oc en deca des
Pyrénées », Travaux de linguistique et de littérature, XVI, 1 —
Mélanges d’études romanes du Moyen dge et de la

154



Renaissance offerts a M. Jean Rychner, Strasbourg : Centre de
philologie et de littératures romanes de [’Universit¢ de
Strasbourg, 1978a, pp. 85-91.

Colon, German « Limousin et langue d’oc dans la catalogne
médiévale », Via Domitia, XIV, Hommage a Jean Séguy, t. I,
Toulouse : Université T.-Le Mirail, 1978b, pp. 191-204.

Colon German, Problemas de la llengua a Valencia i als seus
voltants, t. I, Valeéncia : Universitat de Valencia, 1987.

Bernat Desclot, Cronica, Miquel Coll 1 Alentorn (éd.), vols. 1-V,
Barcelona : Editorial Barcino, 1949-1951.

Devic Dom Claude/Vaissete Dom Joseph, Histoire génerale de
Languedoc, réédition Toulouse : Privat, 1874 a 1902 ; citée par
son sigle HGL.

Dicccionari Catala-Frances, 2
catalana, 1984.

Diez Friedrich, Grammaire des langues romanes, t. I, Paris :
Vieweg, 1876.

Dognon Paul, Les institutions politiques et administratives du

nde &d., Barcelona : Enciclopédia

pays de Languedoc du XIII° siécle aux guerres de religion,
Toulouse : Privat, 1895.

Favier Jean, Les Papes d’Avignon, Paris : Fayard, 2006.

Fornés Lluis, La llengua valenciana i el diasistema occitano-
roma, 2010, .pdf, Valencia : Oc-Valéncia et Béziers : Cirdoc,
2010.
http://oc-valencia.org/wp-content/uploads/2015/12/fornesLa-

Llenguavall170x235.pdf

Funck-Brentano Frantz, « Document pour servir a 1’Histoire des

relations de la France avec I’ Angleterre et 1’Allemagne sous le
régne de Philippe le Bel », Revue historique, 1889, t. 39, pp.
328-348.

HGL — Voir Dom Claude Devic et Dom Joseph Vaissete.

Lafitte Jean/Pépin Guilhem, La “Langue d’oc” ou leS langueS

155



d’oc ?, Monein : Pyrémonde, 2009.

Philippe Martel, « Le XIII° siécle: ordre chrétien et ordre
monarchique », Histoire de [’Occitanie, A. Armengaud/R.
Lafont (dir.), Paris : Hachette, 1979, pp. 291-345.

Miedes 1 Bisbal Emili, El catala, una variant mes de la llengua
occitana, Coleccid Miscelanea Romanica n® 2, Valencia:
Editorial L’Oronella, 1996. https://archive.is/JG8ai

Mistral Frédéric, Calendau, Avignon : Roumanille, 1867.

Molinier Auguste, Les sources de [’histoire de France des
origines aux guerres d’ltalie (1494), t. 111, Paris : Picard, 1903.

Nicot Jean, Thresor de la langue frangoyse, Paris: Douceur,
1606.

Notices et extraits des manuscrits de la Bibliotheque imperiale et
autres bibliothéques, tome 20°™, Paris : Imprimerie impériale,
1862.

Philipp-Sattel Sabine, « Les traditions textuelles dans le passage
du catalan a D’écriture — L’exemple de I’historiographie »,
Actes de [’'Onze Col-loqui Internacional de Llengua i
Literatura Catalanes — Palma (Mallorca), 8-12 de setembre de
1997, Barcelona : Publicacions de 1’Abadia de Montserrat,
2000.

Rubid Jordi, « Algunes interpolacions en els manuscrits de la
Cronica d’en Desclot », Estudis universitaris catalans, vol. V,
1911, pp. 1-12 et 129-158.

Rubi6 1 Balaguer Jordi, Compte rendu de la Cronica de Desclot,
(éd.) Coll 1 Alentorn, Estudis Romanics, 5, 1955-1956, pp.
211-225.

Salavert y Roca Vicente, Cerdenia y la expansion mediterranea de
la corona de Aragon. 1297-1314, Madrid, 1956, II.

Soldevila, Ferran Historia de Catalunya, Barcelona : Editorial
Alpha, 1963.

Secousse Denis-Francois, Ordonnances des rois de France de la

156



Troisieme race, t. I11, Paris : Imprimerie royale, 1732.
de Vilevault/de Bréquigny, Ordonnances des rois de France de la
Troisieme race, t. XI, Paris : Imprimerie royale, 1769.

Jean Lafitte

157



VIENT DE PARAITRE

EDITIONS DE TEXTES

Borghi Cedrini Luciana/Giraudo Andrea, Sermoni Valdesi
Medievali I e Il Domenica di Avvento, Torino, Claudiana, 2016,
197p.

Paden William D. Two Medieval Occitan Toll Registers from
Tarascon, Toronto, University of Toronto Press, 2016, 256 p.

Radaelli Anna, Il libre de Barlam et de Josaphat e la sua

tradizione nella Provenza Angioina del XIV secolo, Roma, Viella,
2016. 316 p

Santis Silvia de, I/ mistero provenzale di sant’Agnese Edizione
critica con traduzione e trascrizione delle Melodie, Roma, Viella,

2016, 368 p.

ETUDES

Barton Simon, Congquerors, Brides and Concubines Interfaith
Relations and Social Power in Medieval Iberia, University of
Pennsylvania Press, 2015, 264 p.

Borghi Cedrini Luciana, A4i confini della lingua d’oc (Nord-Est
occitano e lingua valdese), Modena, Mucchi, 2017, 271 p.

Brea Mercedes (dir.), La expresion de las emociones en la lirica
romanica medieval, Alessandria, Edizioni dell’ Orso, 2015, 406

p.

158



Classen Albrecht (dir.) Multilingualism in the Middle Ages and
Early Modern Age. Communication and Miscommunication in the
Premodern World, Berlin, De Gruyter, 2016, 408 p.

Decaria Alessio/Leonardi Lino(dir.), “Ragionar d’amore”. Il

lessico delle emozioni nella lirica medievale, SISMEL Edizioni di
Galluzo, 2015, 324 p.

Delle Donne Fulvio/Torré Torrent Jaume (dir.), L’immagine di
Alfonso il Magnanimo tra letteratura e storia, tra Corona
d’Aragona e lItalia. La imatge d’Alfons el Magnanim en la
literatura i la historiografia entre la Corona d’Arago i lItalia,
SISMEL Edizioni di Galluzo, 2016, 278 p.

Denjean Claude, Identités juives entre ancrages et passages en

Catalogne, du Xlle au XVe siecle, Louvain-La-Neuve, Peeters,
2015, 537 p.

Dronke Peter, Sacred and Profane Throught in the Early Middle
Ages, Firenze, SISMEL, Edizioni di Galluzo, 2016, 296 p.

Fasseur Valérie/Valette Jean-Ren¢ (dir.), Les écoles de pensée du

Xlle siecle et la littérarure romane (oc et oil), Turnhout, Brepols,
2016, 372 p.

Girbea Catalina (dir.), Armes et jeux militaires dans [’'imaginaire
Xlle-XVe siecles, Paris, Garnier, 2016, 473 p.

Gouiran Gérard, Etudes sur la littérature occitane du Moyen Age,
textes réunis et présentés par Gilda Caiti-Russo, Limoges,
Editions Lambert/Lucas, 2016, 336 p.

Heijmans Marc (dir.), L’Académie d’Arles Splendeur et
renaissances, Paris, Buchet-Chastel/Photosynthéese, 2016, 240 p.

Laumonier Lucie, Solitudes et solidarités en ville, Montpellier mi
Xllle-fin XVe siecles, Turnhout, Brepols, 2015, 426 p.

159



Lecco Margherita, Saggi sul romanzo in lingua d’oil e d’oc (XII-
X1V secolo), Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2016, 166 p.

Madureira Margarida/Clamote Carreto Carlos/ Paiva Morais Ana

(éds), Parodies courtoises, parodies de la courtoisie, Paris,
Garnier, 2016, 577 p.

Panayota Stella/Jackson Deirdre/Ricciardi Paola (éds.) Colour

The Art & Science of Illuminated Manuscripts, Turnhout, Harvey
Millers, 2016, 420 p.

Pfeffer Wendy, Le festin du troubadour Nourriture, sociéte et
litterature en Occitanie (1100-1500), Cahors, La Louve, 2016,
393 p.

Zink Michel (éd.) L’Europe des philologues Correspondance,
SISMEL, Galluzo, 2015, 136 p.
Correspondance entre Karl Bartsch et Gaston Paris.

Zumthor Paul, Histoire littéraire de la France médiévale (Vle-
XIVe siecles), Geneve, Slatkine, 2016. Réimpression de 1’édition
de Paris, 1954.

COLLOQUES ET JOURNEES D’ETUDES
Omnia vincit Amor El discurs académic sobre [’amor, 22°
Jornades Occitanes a la UAB, Institut d’Estudis Medievals,

Universitat Autonomia de Barcelona, 27 marg-29 maig 2017.

L’édition en ligne de documents d’archives médiévaux, Centre de
Recherche Universitaire Lorrain, MSH, Université de Lorraine,
Nancy, 9-10 juin 2016.

160



Les litteratures vernaculaires de [’Europe meéediévale et la

question des frontieres, Université de Haute-Alsace, Mulhouse
13-15 octobre 2016.

Manuels scolaires et langues regionales, Université Paul Valéry,
Centre d’Etudes occitanes, Montpellier, 12-13 octobre 2017.

Parler, chanter, crier. La voix a [’époque romane, Issoire, 21-22
octobre 2016.

Séduire. Discours, représentation et pratiques de la séduction du
Moyen dge a nos jours, Universit¢ de Toulouse-Jean Jaures,
Laboratoire FRAMESPA, 19-3 juin, 2017.

Toulouse au XIVe siecle Arts et Archéologie Une floraison
d’exceptions au temps de la peste et de la guerre de Cent ans,
Université de Toulouse-Jean Jaurés, Laboratoire TRACES, 9-10
novembre 2017.

XVIlle colloque d’onomastique, Université de Toulouse-Jean
Jaures, Société frangaise d’onomastique, 17-20 janvier 2018.

161



COMPTES RENDUS

Wendy Pfeffer Le festin du troubadour Nourriture, société et
litterature en Occitanie (1100-1500), Cahors, La louve, 2016.

L’ouvrage de Wendy Pfeffer est organisé en quatre parties ainsi
intitulées : le cadre, les matériaux, les outils et le menu, la poésie,
le roman et le théatre. Y figurent également en annexe quelques
recettes, un glossaire des vocabulaires occitan, catalan et latin,
touchant a la cuisine, une bibliographie, un index des noms de
personnes et de lieux ainsi que des vocables d’alimentation. Des
photographies en noir et blanc sont ajoutées au texte.

Les sources sont nombreuses et varices. Il s’agit essentiellement
des résultats de fouilles archéologiques et archéobotaniques, des
collections de recettes, des livres de cuisine, des registres de
notaires, des livres de comptes, d’ceuvres littéraires et
d’iconographie. Mais il est des sources moins attendues, celle des
registres d’Inquisition. Le registre de Pierre Cellan qui a interrogé
les suspects dans le Quercy de 1241 a 1242 est a cet égard
particulicrement riche d’informations sur une alimentation peu
connue mais qui n’en ¢tait pas moins celle de la majorité des
habitants. Le pain et le vin semblent constituer la base de la
nourriture. S’y ajoutent de la viande ou du poisson, des pois verts
et des fruits (cerises, pommes, poires et figues). Cependant, bien
que I’auteure déclare « ce fruit méditerranéen difficile a trouver a
Paris » (p. 51), en évoquant la figue, les figuiers y ¢étaient
présents. En effet, ’empereur Julien notait déja dans le
Misopogon, discours prononce en 363 a Antioche, la présence de
figuiers a Lutece. L’huile d’olive ou de noix a pu servir plutot a
des fins médicinales qu’a la cuisine. Les légumes apparaissent

162



peu, mais cela serait di plutét a la raret¢ de la documentation,
qu’a un manque réel. Les jardins potagers existaient. Les huissiers
de justice de I’archevéque de Narbonne ont a 1’occasion, noté les
noms de quelques légumes : poireaux, pois chiches, épinards, et
choux. Les fromages les mieux connus sont les fromages
d’Auvergne. Le sucre, importé du Moyen-Orient, €tait présent en
Occitanie des le Xlle siccle. Il a €té utilisé par les apothicaires
pour la fabrication de sirops, puis dans la cuisine.

Les sources émanant du Haut Moyen Age sont rares. L’auteure
cite cependant celle du poe¢te Ausone, qui au début du IVe siecle,
dans sa lettre 14 a Théon précise que se trouvent dans 1’ Atlantique
la raie, la plie, le thon, le barbeau, le maigre. Le Liber Sancti
Jacobi, rédigé pendant la premiere moiti¢ du Xlle siecle signale la
consommation de millet et de cidre en Gascogne. L’auteure
procede du reste a une analyse des denrées alimentaires région par
région : Avignon, le Quercy, Aix-en-Provence et la Provence,
Toulouse et la Gascogne.

L’ensemble de I’ouvrage est foisonnant d’informations toutes
plus intéressantes et plus précises les unes que les autres. Elles
concernent, entre autres, les ustensiles de cuisine, les arts de la
table, la préparation des mets, les boissons, les bonnes manicres a
table, la conversation, ainsi que les échanges commerciaux. Le
travail d’analyse des sources de Wendy Pfeffer a ét¢ minutieux et
exigeant.

Tenso Bulletin of the Société Guilhem IX, volume 31 (2016)

Ce volume contient un article de Melanie A. Hackney, « Privy to
the game : Three generations of Troubadour Micropoetry » une

163



¢dition de Mark N. Taylor, « Marcabru’s* Escoutatz > Lyric (PC
293, 18) : Recencio and an Edition of the MS a/ Version », un
article de Courtney Joseph Wells, « “Et aysi trobaretz de las suas
chansos” : Occitan Manuscripts Online », un article de Wendy
Pfeffer « Occitan Post-Medieval Literature Online, et enfin un
article de Kathryn Klingebiel « Occitan Lexicon Online », ainsi
que des comptes rendus et des bibliographies.

Melanie A. Hackney souligne la nécessit¢ d’étudier de manicre
systématique les liens entre les poctes dont les textes se
répondent, par des allusions, des imitations, des débats qui ne sont
pas toujours aisés a identifier. Elle examine en particulier, les
similitudes structurelles et thématiques entre « Lo mes e.l temps e
I’an deparc » de Gavaudan, avec « Hueymais dey esser alegrans »
de Marcabru et « Cars douz e fenhz del bederesc » de Raimbaut
d’Aurenga.

L’édition des poésies de Marcabru représentent un tel enjeu
qu’une nouvelle proposition est toujours une gageure. Mark N.
Taylor a releveé le défi de reprendre 1’édition de cette chanson de
Marcabru, dont la tradition manuscrite est fort complexe. En se
fondant sur le manuscrit al, il s’attache a établir un stemma
probable.

Courtney Joseph Wells propose une liste de manuscrits occitans
en ligne avec leur localisation dans différentes bibliotheques.
Manuscrits qui n’ont pas toujours ¢té facilement accessibles,
comme le rappelle I'auteur. Il précise par ailleurs que « The
impact of the digitization of collections on Medieval occitan
Studies, especially in regards to accessing Occitan manuscript on
line, has been inestimable. Of the 32 manuscripts that Marti de
Riquer, based on Brunel’s Bibliographie des manuscrits
littéraires en ancien provencal, assigns a capital letters, roughly
70%, or 22 mss, are curently available for consultation online. »

164



La bibliographie proposée qui comporte des liens vers 120
manuscrits, est en acces libre sur trobaretz.wordpress.com et sera
régulierement mise a jour.

Wendy Pfeffer donne les liens concernant les ouvrages littéraires
occitans de 1’époque moderne. Elle y inclut, entre autre, la
discographie annuelle de Nancy Washer sur la création musicale
occitane contemporaine. La liste des sites cités a la fin de 1’article
donne un panorama des ressources en ligne.

Kathryn Klingebiel s’est intéressée aux deux cents liens
concernant la lexicographie. Ce sont essenticllement des
dictionnaires, des lexiques, des vocabulaires, des glossaires.
L’auteure souligne les imprécisions dans les termes qui sont
parfois interchangeables. La liste commence avec [’ancien occitan
et se poursuit avec les dialectes modernes.

Trois bibliographies ont ¢été établies pour les ouvrages et articles
parus depuis 2014. Elles comportent chacune un index des noms
propres. Celle de Courtney Joseph Wells concerne le moyen-age
jusqu’a 1500, celle Catherine Parayre les textes apres 1500. Enfin,
celle Kathryn Klingebiel concerne les travaux de linguistique.

Les auteurs ont donn¢ un nombre considérable d’informations
extrémement utiles, autant pour les chercheurs confirmés que
pour les chercheurs débutants. Ce numéro n’en est que plus
précieux.

Brigitte Saouma

165



TABLE DES MATIERES

Avant-propos (B. Saouma)

Marie-Rose Bonnet

Un contrat de mariage en provencal :
ms. 35 1 E 235, £° 231bis, 1426, A. D. B. d. R.

Catherine Guimbard
Le remariage de Dame Pauvreté

Viviane Cunha
Récits sur la femme substituée dans la tradition littéraire

romane : une analyse de la figure de Berthe, dite aux
grands pieds

Arie Schippers

La poé¢sie d’amour des troubadours et les autres poésies
d’amour dans les littératures arabe, hébraique et romane
de I’Europe méridionale ; le mari trompé, et I’homme
cornu dans la poésie arabe

Cyril Hershon
Les filles ou les femmes de mauvaise vie
Mariage, concubinage et adultere

Des maisons closes et de leurs occupantes
Les bonnes ames
Les troubadours

Varia

Suzanne Thiolier-M¢jean
Son nom ¢était Chrétien /i Gois

166



Luc de Goustine p. 117
Jean de Nostredame et le trésor de Provence

Jean Lafitte p. 123
qui son de (la) lengua doc(h) chez Bernard Desclot (1285)

Vient de paraitre/colloques p. 151

Comptes rendus p. 155

167



