
Nouvelle série  N° 164                                                2017 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Mariage et relations extraconjugales 
 

  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFICS-CERESIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 
 
 
 
 

N° 164 
 
 
 
 
 
 
 

2017 
 
 
 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue du Laboratoire PREFICS EA 7469 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2017. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



	
	

 5 

	

AVANT PROPOS 
 

Le mariage qui est à la fois loué, béni, renié, vilipendé, contesté, 
objet de satires ou sujet d’allégories, reste cependant l’une des 
institutions les plus solides et les plus pérennes. Il fait partie de la 
tradition littéraire et philosophique, avec ses corolaires, le 
concubinage, la répudiation, le divorce et les relations 
extraconjugales. On notera, cependant, qu’il est fort peu question 
d’amour dans l’union matrimoniale, sauf quand il s’agit de noces 
spirituelles ou mystiques. Le choix du partenaire selon son cœur 
semble réservé aux relations extraconjugales. Le mariage est 
essentiellement un lien social. Bien qu’il ait évolué, représentant 
moins l’alliance de deux familles, que celle de deux adultes 
consentants, il n’a évincé ni le contrat, ni le sacrement, ni l’état 
social, ni même les accords économiques. Alors que l’Église 
prônait son indissolubilité, les liens et les engagements 
matrimoniaux n’ont cessé d’être rompus. Au nom d’un amour qui 
peut frapper tout un chacun et auquel nul ne peut résister, ou d’un 
irrépressible désir, les relations extraconjugales ont été tolérées, 
parfois encouragées et ont fait les beaux jours de la littérature.  
 
Marie-Rose Bonnet dont le dépouillement des archives d’Arles 
nous apporte régulièrement des documents nouveaux et précieux, 
édite cette fois un contrat de mariage dont la précision est 
révélatrice du soin apporté à la rédaction de ce genre de texte et 
surtout d’une tradition ancienne dans la composition d’actes 
notariés en langue vernaculaire.   

Catherine Guimbard évoque chez Dante, le remariage de saint 
François d’Assise, second Christ, avec Dame pauvreté, au chant 
XI du Paradis. Dame pauvreté est restée veuve depuis la passion 
du Christ. Ce mariage allégorique qui inclut la sensualité et 



	
	

 6 

l’érotisme, est un mariage d’amour qui doit conduire à la 
fondation d’une petite famille. L’auteure souligne les méfiances et 
les obstacles suscités à l’intérieur même de l’Église par cet idéal 
prôné comme une rupture avec l’ordre établi et la hiérarchie 
ecclésiastique. Une vie de pauvreté, parmi les plus pauvres n’a 
pas toujours reçu l’aval de l’Église et Catherine Guimbard a le 
mérite de le rappeler dans un article fort éclairant, qui par ailleurs, 
évoque les liens entre Dante et Giotto. 

Viviane Cunha a travaillé sur différentes versions de la légende de 
Berthe aux grands pieds. Avec le récit du trouvère Adenet le Roi 
et l’histoire de la Reine Pédauque, plus de vingt versions ont 
circulé entre les XIIIe et XVe siècles. Le mythe de l’épouse 
substituée pendant la nuit de noces a eu plusieurs développements 
depuis l’histoire de Jacob dans la Genèse. Viviane Cunha en 
donne un panorama des plus instructifs en évoquant leurs 
représentations dans l’art. 

Cyril Hershon a développé le thème de la prostitution, en 
souligant l’ambivalence des pouvoirs publics vis-à-vis des 
prostituées. Elles étaient relativement protégées, tout en étant 
exclues. L’Église oscillait entre condamnation et pardon, 
s’affairant à essayer de les marier ou de les faire entrer dans les 
ordres religieux pour leur épargner une vie dissolue. Cependant, 
les choses n’étaient pas si tranchées puisque les uns et les autres 
tiraient parti de la prostitution. Cyril Hershon a montré les 
contradictions des différentes prises de position dans un long 
article très érudit s’appuyant autant sur des décisions de justice 
que les ordonnances royales, les écrits théologiques ou les textes 
littéraires. 

Arie Schippers dont les vastes connaissances englobent autant la 
poésie arabe que la poésie hébraïque ou la poésie occitane, donne 
un aperçu du foisonnement et la richesse de la littérature arabe. 



	
	

 7 

De l’amour réaliste à l’amour de loin, tous les registres semblent 
présents dans la poésie arabe qui célèbre la beauté, le vin et la 
musique. La crudité des thèmes s’efface devant le raffinement de 
leur évocation.  

 

Dans les varia Suzanne Thiolier-Méjean, étudie les influences 
possibles du judaïsme sur Chrétien de Troyes, d’abord à travers 
son patronyme, puis dans le Roman de Perceval le Gallois. Elle 
fait le rapprochement entre le moment de la procession du Graal 
où Perceval est muet avec un passage du rituel de la Hagada. 
Troyes abritait, en effet, un important centre intellectuel juif au 
moyen-âge.  

Luc de Goustine rappelle fort opportunément l’existence et 
l’œuvre de Jean de Nostredame (1522-1577), chroniqueur 
littéraire et historien, frère de Nostradamus. Son œuvre fortement 
décriée par Anglade et Chabanneau, mérite pourtant, selon 
l’auteur, un examen plus attentif. Le contexte politique dans 
lequel elle a été écrite, ainsi que la montée de la diglossie en 
Provence sont évoqués dans la perspective d’une relecture et 
d’une réinterprétation des Vies de troubadours écrites en français.  

Jean Lafitte explore les évolutions du terme « langue d’oc » chez 
le Catalan Bernard Desclot dont il examine les différents 
manuscrits et leur tradition. L’auteur, dans ce travail minutieux et 
fourni, donne également une analyse linguistique, et un aperçu du 
contexte géo-politique complexe de la période. Des exemples 
extraits des manuscrits permettent de suivre l’évolution de 
l’expression. 

Brigitte Saouma 

 



	
	

 8 

 

  



	
	

 9 

UN CONTRAT DE MARIAGE EN PROVENÇAL : 
MS. 35 I E 235, F° 231BIS, 1426, A. D. B. D. R. 

 

Les archives offrent bien souvent des documents fort intéressants 
en ce qui concernent l’histoire, mais aussi la langue utilisée par 
les scripteurs au moment de la rédaction d’un document. C’est le 
cas du contrat de mariage passé entre maître Guillaume Fabre, 
barbier demeurant au Tennier (s’agit-il du Théniers, près de 
Nice ?) et Imbert David, de Clermont en Auvergne, lui aussi 
barbier, travaillant chez, et pour, le premier. Imbert doit épouser 
Borgueta, la fille de Guillaume, trop jeune au moment du contrat 
pour que le mariage puisse être consommé. Plusieurs possibilités 
vont donc être évoquées, et écrites, afin de protéger toutes les 
parties. Apparemment, Borgueta est l’unique enfant des Fabre, le 
document évoquant la possibilité d’autres enfants à venir, en 
particulier d’un fils. La famille doit être à l’aise, car des 
propriétés, vignes et terres en particuliers, sont citées. Apparaît 
aussi, en filigrane, une occupation de la fille comme de la mère, 
celle de tisser le lin ou la laine pour un usage domestique. Le 
jeune couple vivra avec les parents, il faut donc que tout soit fait 
pour éviter tout litige. Les termes du contrat sont précis, comme 
toujours, mais le document n’est pas complet, car la fin manque. 
Son autre intérêt est aussi la langue utilisée, le provençal 
rhodanien du XVe siècle, conforme aux autres documents 
conservés aux A.D.B.d.R. mais aussi dans les différents lieux 
d’archives de Provence. Ces contrats, au-delà de l’aspect 
juridique, offrent en filigrane des éléments de la vie quotidienne 
qui nous permettent de mieux saisir comment l’on vivait dans une 
région à l’époque médiévale. 

	

	



	
	

 10 

Texte 

Segon si los patis fachs entre maystre Guillem Fabre barbier 
demoran al Tennier e Imbert David aysi ben barbie de la diocesy 
de Clarmont en Alvernhe. 

Permieramen es de pati e de convencion entre elos que lodich m. 
Guillem Fabre deu donar per molher Borgueta sa filha aldich 
Imbert, a laqual assigna en dot et en nom de verquieyra CL flor. 
per las solucions sot escritas. 

Permieyramen quant faran la festa delsdichs Imbert e Borgueta 
que lodich m. Guillem payre audoncas deia donar et realmen 
dispachar a Imbert L flor. e los C flor. restans si deian paguar per 
‘las’1 solucions ‘que s’en ensegon’2, so es assaber XX flor. per an 
del jorn que si fara la festa en un an continuadamen troque losdich 
C flor. sian paguatz. 

It. es de pati entre lasditas partidas que Imbert e Borgueta 
estaguan fermatz tan quan al payre e a la mayre playra per so 
quan la filha non es de etat e si a cas de voluntat dels sobredichs, 
losdichs Imbert e Borgueta si spozavan que la festa non si fassa ni 
per Imbert, losdichs payre ni mayre puescan esser fossatz ni 
vexatz de far la festa desay que IIII ans sian complitz del presen 
jorn enla per so quar la filha Borgueta non es d’atge ‘que Imbert 
puesca jasser amb’ela’3 ni aysi pauc duran aquel temps los en 
puesca ni deia vexar sinon que al payre e mayre venha en planher. 

It. plus es de pati que si lodich Imbert defalhia senssa heres 
legitimes procreatz de son cors ‘donans Borgueta el’4 dona ‘e 

																																																													
1 Barré. 
2 Ecrit dans la marge. 
3 Barré. 
4 Ecrit dans la marge, avec un renvoi. 



	
	

 11 

assigna’5 a ladicha Borgueta en acreysement de sa dot sobre totz 
sos bens presens e futurs XXV flor. 

Et en semblant manieyra lo sobredich m. Guillem dona e promet 
aldich Imbert si la sobredicha Borgueta defalhia senssa heres 
legitimes procreatz de son cors davant lodich Imbert, e so per lo 
trebalh e carc que el auria agut en l’ostal so es asaber autres XXV 
flor. 

It. es de pati que lodich m. Guillem deu tenir lodich Imbert e 
Borgueta sans e malautz a sos despens propris e tenir vestida e 
causada ladicha Borgueta desay que la festa sia facha.  

It. es de pati que lodich Imbert deu penre la meytat de tot lo 
profiech e gazanh que el fara en la botigua duran lo termini de IIII 
ans susdichs troque la festa si fassa. 

It. que quant los sobredichs Imbert e Borgueta seran spoatz ho 
sera facha la festa lodich Imbert deia paguar sa part de la 
despensa per sa rata que si fara en l’ostal e defora en las vinhas ho 
terras ho autras proprietatz, e que lodich Imbert deia e puesca 
estar ambe sa molher tan quan Dieus lur dara vida en l’ostal 
deldich m. Guillem, e deia penre la meytat de tot lo profiech que 
si fara dedins ni defora tan en la botigua quant en terras ho vinhas 
et autras proprietatz e aysi ben deia e sia tengut de portar sa part 
dels cars e despensas que hi endevendran per sa rata. 

It. plus es de pati que si lodich m. Guillem avia negun mascle ho 
que non si poguesson ben portar lodich m. Guillem e sa molher 
ambe Imbert que lo sobredichs m. Guillem e sa molher sian 
tengutz de donar a lur filha Borgueta la meytat de totas las 
filaduras tant linias quant lainas que seran fachas per ladicha 
mayre e filha d’aquest presen jorn entro aquel que si despartirian. 

																																																													
5 Écrit dans l’interligne. 



	
	

 12 

It. plus es de pati que coma desus es dich si m. Guillem avia 
mascles que fosson heres siaus e.l cas que lo frayre e sorre  

ni Imbert non si portarian ben ensemble que defalhen lo payre 
entre elos puescan e deian devezir totz los bens6 ‘presens e 
endevenidos’7 mas viven lo payre neguna causa en ayso non si 
puesca ni deia innovar sinon de cossentimens dels e apres sa fin 
ayso agues luoc, autramen non. 

It. plus es de pati que ladicha Borgueta sia tenguda de obrar e far 
obras de sas mans coma es filar ho cozer a l’us de l’hostal tan 
quan estaran ni lur playra de estar ensemble ambe sa mayre. 

 

Traduction 

Voici les conventions faites entre maître Guilhem Fabre, barbier, 
demeurant au Tennier1 et Imbert Davis aussi barbier du diocèse 
de Clermont en Auvergne. 

Premièrement, il est de pacte et de convention entre eux que ledit 
maître Guilhem Fabre doit donner pour épouse audit Imbert sa 
fille Borgueta, à laquelle il assigne en dot2 cent cinquante florins 
pour les paiements ci-dessous écrits. 

Premièrement quand on célèbrera le mariage desdits Imbert et 
Borgueta, ledit maître Guilhem, alors père, doit donner et 
réellement se dessaisir envers Imbert de cinquante florins ; il 
devra payer les cent florins restant par les paiements suivants, 
c’est-à-dire vingt florins par an à partir du jour du mariage en un 
																																																													
6 Quelques mots sont ensuite barrés, et ce dans toute la phrase. 
7 Écrit dans la marge. 
 
 
1 S’agit-il du village du Thennier, près de Nice ?  
2 Le texte propose deux synonymes, « dot » et verquiera ». 



	
	

 13 

an continuellement jusqu’à ce que lesdits cent florins soient 
payés. 

Item il est convenu entre les dites parties qu’Imbert et Borgueta 
seront confirmés lorsqu’il plaira au père et à la mère car la fille 
n’a pas encore l’âge et si, selon leur volonté, lesdits Imbert et 
Borgueta se mariaient, que les noces ne soient pas accomplies, 
lesdits père et mère ne peuvent être obligés de faire la fête avant 
que quatre ans ne soient passés depuis ce jour, car la fille 
Borgueta n’a pas l’âge pour qu’Imbert puisse avoir des rapports 
sexuels avec elle ; et durant ces quelques années il ne doit 
l’obliger, sinon le père et la mère pourront se plaindre. 

Item il est convenu que si ledit Imbert meurt sans héritier 
légitime, il doit donner à ladite Borgueta en accroissement de sa 
dot sur tous ses biens présents et futurs 25 florins. 

Et de même, le susdit maître Guilhem donne et promet audit 
Imbert, au cas où ladite Borgueta mourrait sans héritier légitime, 
cela pour le travail et charge qu’il aurait eu dans la maison, à 
savoir d’autres 25 florins. 

Item il est convenu que ledit maître Guilhem doit garder lesdits 
Imbert et Borgueta valides et malades à ses dépens, garder ladite 
Borgueta habillée et chaussée jusqu’à ce que le mariage soit fait. 

Item il est convenu que ledit Imbert doit prendre la moitié de tout 
le profit et gain qu’il fera dans la boutique durant le terme des 
quatre ans susdits jusqu’au mariage. 

Item lorsque lesdits Imbert et Borgueta seront mariés ou que la 
fête sera faite, ledit Imbert doit payer sa part de la dépense de sa 
quote-part qu’il fera dans la maison, les vignes, terres ou autres 
propriétés ; il doit et peut rester avec son épouse tant que Dieu 
leur prêtera vie, dans la maison dudit maître Guilhem ; il doit 
prendre la moitié de tout le profit qui se fera à l’intérieur et à 



	
	

 14 

l’extérieur de la boutique autant en terres, vignes et autres 
propriétés ; et aussi bien il doit et est tenu d’assumer sa part des 
charges et dépenses qui reviendront à sa quote-part. 

Item il est convenu que si ledit maître Guilhem avait un enfant 
mâle ou ne pouvait pas se suffire, que ledit maître Guilhem et son 
épouse ne pouvaient pas bien cohabiter avec Imbert, qu’ils soient 
tenus de donner à leur fille Borgueta la moitié de toutes les 
travaux de couture, tant de lin comme de laine, qui seront faits par 
la mère et la fille de ce jour jusqu’à ce qu’ils se séparent. 

Item il est convenu que, ainsi que cela est dit ci-dessus, si maître 
Guilhem avaient des fils qu’ils soient ses héritiers. Et dans le cas 
où le frère, la sœur et Imbert ne se supporteraient pas, à la mort du 
père, qu’ils puissent diviser tous les biens présents et à venir. 
Mais si le père est vivant, rien de tout cela ne peut se faire sans 
leur consentement. 

Item il est convenu que ladite Borgueta soit tenue de travailler et 
faire des choses de ses mains comme filer, coudre pour l’usage de 
la maison tant qu’elle restera ou lui plaira de rester avec sa mère.  

 

Marie-Rose Bonnet 

 

 

 

 

 

 

LE REMARIAGE DE DAME PAUVRETÉ 



	
	

 15 

 

 Parvenus au ciel du Soleil, Dante et Béatrice sont accueillis 
et entourés par une couronne de bienheureux (la première des 
trois occupant le Ciel) qui dansent, et à la vue des pèlerins 
interrompent leur mouvement. L’un d’entre eux se présente 
comme « l’un des agneaux du saint troupeau / que Dominique 
mène par  un chemin / où bien l’on s’engraisse si l’on ne 
s’égare »3. Par cette périphrase, le Doctor Angelicus se nomme, 
puis il cite ses compagnons, Pères de l’Église, grands maîtres, 
philosophes, théologiens, canonistes. Mais Dante n’a pas saisi le 
sens du dernier vers, volontairement obscur, de Thomas. Que veut 
dire « s’engraisse si l’on ne s’égare » ? Pour satisfaire son désir 
d’éclaircissement, Thomas d’Aquin va se livrer à un commentaire 
en deux temps. 

La Providence qui gouverne le monde, dit-il, convaincue de la 
nécessité de voler au secours de l’Église, épouse du Christ, décida 
de lui envoyer deux guides afin que, confiante et fidèle, elle allât 
vers son bien-aimé  comme « …épouse de celui qui d’un grand 
cri / l’épousa avec son sang béni »4. Dominique et François furent 
choisis, l’un pour renforcer l’Église face aux hérésies, l’autre pour 
la reconduire sur le chemin de sa vocation évangélique. Ces deux 
princes vont être l’objet, François d’abord, puis Dominique, d’une 
longue dissertation (plutôt que d’une biographie) mettant en relief 
la signification de leur vie respective dans un contexte particulier 
qui est celui de la dégénérescence de l’institution ecclésiastique. 
À la lueur de la conception providentialiste de l’histoire qui sous-
tend la Divine Comédie, la vie de François met en exergue le sens 
historique et non mystique de sa venue. 

																																																													
3 Dante ALIGHIERI, La Divine Comédie, trad. Lucienne Portier, Paris, Les 
éditions du cerf,1987; Paradis, X, v.94-96. 
4 Ibid., XI, v.31-33. 



	
	

 16 

 Dante théâtralise la vie de François et  la représentation 
sacrée qu’il nous offre dans ce chant XI du Paradis cherche à 
rendre la dynamique d’une existence consacrée sans relâche au 
service des autres, et traduit fidèlement la manière dont François 
accomplit sa mission. Le petit pauvre d’Assise parle moins qu’il 
ne joue, les divers tableaux de cette vivante mise en scène 
expriment ce que fut son profond désir : susciter par l’image un 
désir d’imitation. 

 Que sait-on de François après avoir lu la Divine Comédie ? 

Contrairement aux personnages que l’auteur rencontre tout au 
long de son pèlerinage, aucun dialogue ne s’instaure. La Divine 
Comédie parle de François, Dante ne parle pas avec François. Au 
hasard des rencontres, les interlocuteurs du voyageur se 
présentent en  quelques mots évoquant les raisons pour lesquelles 
ils se trouvent dans l’un des trois royaumes. François ici n’est pas 
présent, Dante ne le verra qu’en fin de pèlerinage, dans la Rose 
céleste. Soixante-treize vers de saint Thomas créent la distance 
nécessaire à l’évocation d’un personnage dont la mission 
eschatologique est mise en exergue tout au long de la narration. 

 

François vient d’Assise, ou plutôt d’Orient, et dès son plus jeune 
âge, tel un soleil, il réchauffe de sa présence un siècle tourmenté. 
L’image du soleil conjuguée à celle de l’Orient traduit la 
conception apocalyptique de sa venue. Il est cet ange du sixième 
sceau, témoin prédestiné par la divine Volonté d’une toute proche 
régénération du monde qu’il réchauffe de sa présence dès 
l’enfance. Tout comme le Christ-Soleil venu pour racheter le 
monde, l’avènement de François répond à cette attente d’un 
profond renouvellement concluant ainsi un cycle millénaire. Il est 
un autre Christ et la narration qui suit s’insère non pas  dans la 



	
	

 17 

tradition de l’hagiographie mais dans celle de la théologie de 
l’histoire. 

 

Second Christ : Thomas choisit en conséquence quelques 
épisodes de la vie de François qui démontrent le caractère fondé 
de son assertion : 

 Car tout jeunet s’opposa à son père 

  Pour telle Dame à qui, comme à la mort, 

  Nul ne desserre la porte du plaisir5. 

 

François épouse Dame Pauvreté : 

 Et par devant sa cour spirituelle 

  Et coram patre il s’unit à elle 

  Et puis de jour en jour plus fort l’aima6. 

 

Mais ce mariage n’est en réalité qu’un remariage car, 

 Celle-ci, privée de son premier époux, 

  Mille cent ans et plus dédaignée et obscure, 

  Jusqu'à lui reste sans prétendants 7. 

 

La mort du Christ a signifié une période de veuvage pour 
Paupertas. Personne, nous dit Dante, depuis la passion du Christ 
et le temps des apôtres, n’a daigné aimer la pauvreté. Renonçant à 
																																																													
5 Ibid., XI, v.58-60. 
6 Ibid., XI, v.61-63. 
7 Ibid., XI, v.64-66. 



	
	

 18 

l’image traditionnelle que constitue la scène du dévêtement de 
François sur la place publique d’Assise, en présence de son père 
et de l’évêque, telle que nous la voyons représentée par Giotto 
dans la fresque de la Basilique supérieure d’Assise, Dante préfère 
célébrer un événement heureux, la joie des noces du fils de 
Bernardone avec Dame Pauvreté. Ce qui compte, ce n’est pas 
l’abandon, le renoncement aux biens terrestres, mais la possession 
d’un autre Bien : l’amour d’une femme. Et quelle femme ! La 
pauvreté est avant tout pour Dante celle qui fonde l’imitation 
existentielle du Christ, et qui fait de François  une sorte de figure 
inversée. En effet, si dans le système d’interprétation théologique 
de l’histoire universelle, tout préfigure la venue du Christ, 
François d’Assise, au contraire, répète, renouvelle,  interprète, si 
l’on préfère, ce que signifia l’avènement du Messie qui choisit de 
vivre pauvre parmi les pauvres. Pour Dante, François est 
l’initiateur d’une autre manière de comprendre le rapport à la 
pauvreté. Elle n’est pas un seul idéal, tel que pouvait l’envisager 
la tradition monastique, elle est un mode de vie, oserait-on dire un 
« art de vie »,  ce qu’elle fut précisément pour le Christ. Pour 
François, vivre l’exemple du Christ, l’imitatio Christi, passe 
nécessairement par ce « vécu » de pauvreté.  

 

 On comprend mieux alors la démarche de Dante. Paupertas 
est une allégorie sans aucun doute, mais elle n’est pas introduite 
comme telle. François aime une femme et l’épouse. Dans un 
premier temps nous ignorons jusqu’à l’identité de l’heureuse élue 
et tout porte à croire qu’elle est une réalité vivante, la femme de  

 

François dont l’amour va croissant. La sensualité, l’érotisme, 
osons le dire, imprègnent toute l’histoire de ce mariage d’amour, 
d’un amour qui est désir de l’autre. Par le réalisme de son 



	
	

 19 

écriture, l’auteur fait de la Pauvreté une compagne de vie au 
quotidien, séduisante qui plus est, puisque ce couple va attirer à 
soi une petite communauté qui emboîte le pas de l’époux  « …si 
plaisante est l’épouse » 8.  

La célébration des noces, la constitution d’une petite famille, 
François vit dans le monde et cette originalité Dante entend bien 
la souligner. Vivre au milieu des hommes, des lépreux, la 
nouvelle forme de vie évangélique se place sous le signe de la 
mobilité apostolique, de la prédication itinérante. François fait 
redécouvrir l’évangile comme expérience réelle, mouvement de 
Dieu vers les hommes. Un Dieu qui choisit d’exister au milieu des 
hommes pour leur salut dont le prix à payer fut la passion. 

 

Cette métaphore filée, les noces de François, cet amour 
grandissant, cette fidélité sans faille qui crée le désir de former 
une famille autour des « amants »9 dont  

Leur entente et leur visage joyeux,  

 leur amour merveilleux, leurs doux regards 

   faisaient naître en tous de douces pensées10. 

rendent l’écho d’une volonté de la part de Dante, pour rependre 
ses propres termes, de parler de manière «visible» aux yeux des 
lecteurs, ses contemporains. Les correspondances qui s’établissent 
entre les chants des divers royaumes de la Divine Comédie portant 
un même numéro sont révélatrices des intentions du poète. Au 
chant XI du Purgatoire, en effet, le pèlerin rencontre des pécheurs 
pliant sous le poids d’énormes masses rocheuses. Son 
interlocuteur privilégié est Oderisi da Gubbio, l’honneur 
																																																													
8 Ibid., XI, v.84. 
9 Ibid., XI, v.74 
10 Ibid., XI, v.76-78. 



	
	

 20 

d’Agobbio, nous dit le poète, et l’honneur de cet art 
« …qu’enluminer se nomme à Paris »11. L’artiste avoue qu’il fut 
un orgueilleux, il se croyait le meilleur, mais ses successeurs, 
Franco Bolognese en particulier, ont surpassé ses qualités. Il en va 
de même pour la peinture, l’excellence de Giotto jette une ombre 
sur l’art de Cimabue. Giotto est le peintre d’Assise, du cycle de 
François célébré au chant XI du Paradis, le peintre du vrai qui 
parle aux yeux des spectateurs et qui par le réalisme de sa 
peinture a impulsé un formidable essor à la représentation du 
quotidien. En saisissant François dans le concret de son existence, 
Dante traduit en vers (enjambements, répétitions, rupture de style) 
le mouvement du pinceau de Giotto soucieux, l’un comme l’autre, 
de rendre la dynamique d’une vie qui fut toute en action, en 
mobilité, et qui trouve sa perfection dans l’acceptation de la 
passion.  

L’évocation des stigmates que François reçoit à  son retour 
d’Orient fait écho à l’ultime sacrifice du Christ qui, nous dit 
Dante,  n’eut pour seule compagne en ces derniers moments que 
Pauvreté qui « …là où Marie resta en bas / elle avec Christ monta 
dessus la croix »12 . L’union de François avec Pauvreté est donc le 
choix de la voie du sacrifice, le chemin de la passion parcourue au 
milieu des hommes, dans l’humilité et la pauvreté qui furent 
celles du Christ.  

 

 Ce que l’on perçoit dans la présentation que Dante fait de 
François d’Assise c’est une conception renouvelée de la Pauvreté. 
Elle n’apparaît pas tant comme une situation économique 
défavorable que comme le résultat d’une rupture avec l’ordre 

																																																													
11 Ibid., Purgatoire, XI, v.80-81. 
12 Ibid., Paradis, XI, v.71-72. 
 



	
	

 21 

établi. Dans son Testament, le petit pauvre résume son choix de 
vie par ces mots : « J’abandonnais le monde ». La rencontre avec 
les lépreux, ces exclus, le conduit à s’affranchir des structures de 
la société tout en vivant dans le monde afin qu’à la lumière de son 
exemple, les hommes se détournent de leur goût du matériel.  

François refuse les murs du couvent, il court les chemins à la 
recherche des nécessiteux, il refuse toute forme de hiérarchie, il 
fuit les conventions pour aller au devant des êtres et leur offrir le 
visage de Dieu qui a abandonné tout signe de puissance et de 
richesse pour se faire  le frère de tous les hommes. Le choix de la  
Pauvreté résulte de l’extrême liberté d’être ce que Dieu veut que 
nous soyons.   

 

Ce chant  XI du Paradis est teinté d’amertume ; l’ordre 
franciscain, Bonaventure le dira peu après, est frappé au sceau de 
la décadence, au diapason de ce monde en pleine déliquescence. 

  Quand il plut à celui qui le choisit 

   pour un tel bien, de l’élever à la récompense 

   qu’il mérita en se faisant petit, 

  à ses frères, comme en juste héritage,  

   il recommanda sa dame si chère 

   et commanda de l’aimer fidèlement13. 

 

La mort de François laisse donc en héritage à ses compagnons 
cette Dame qu’il aima si tendrement mais  

   Sa famille qui marcha droit mettant 

																																																													
13 Ibid., XI, v.109-114. 



	
	

 22 

    les pieds dans ses pas est si retournée 

    qu’elle met maintenant ses pieds à  rebours 

   et bientôt on verra ce qu’est la récolte  

    d’une si mauvaise culture…14 

     

Tout comme saint Thomas après avoir glorifié François, déplorait 
la décadence de son ordre, saint Bonaventure conclut l’éloge de 
saint Dominique par ces vers qui condamnent la corruption de 
l’ordre franciscain. On pourrait dire, pour poursuivre la 
métaphore des noces,  que désormais entre les frères et Dame 
pauvreté le divorce est consommé.  

 

 Lorsque l’on demandait à François comment influencer les 
hommes de façon à les ramener  à une vie plus conforme au 
message évangélique, la réponse était : verbo et exemplo. Si 
l’action pastorale des frères franciscains demeura une constante, 
on ne peut pas dire, pour reprendre les mots de saint Bonaventure, 
qu’ils furent, contrairement à François, cupides de pauvreté. De 
son vivant déjà, les entorses à la Règle se multiplient, les 
trahisons se succèdent. La Papauté déjà en 1209, en la personne 
d’Innocent III, avait manifesté de fortes réticences quant au 
« projet de vie » que François présentait à son approbation. Aux 
clercs tentés de partager la vie des pauvres, l’Église ne cesse de 
rappeler que le mode d’existence de ces démunis est incompatible 
avec la dignité de l’état ecclésiastique. L’obéissance ne 
constituant plus un lien susceptible de garantir le bon 
fonctionnement de la communauté, François sera amené à rédiger 
une règle où la pauvreté intégrale, dit-il, est seule créatrice de 

																																																													
14 Ibid., XI, v.115-118. 



	
	

 23 

fraternité. Il  meurt en 1226 et la lettre Quo elongati, promulguée 
en 1230 par Grégoire IX, dénie toute validité à l’essence même du 
projet franciscain : « Non possumus esse sicut in principio 
fuimus, fortes et nunc alia tempora currunt ».  

 

Ce laxisme expliqué par saint Bonaventure  comme la 
conséquence normale de l’ évolution d’une petite communauté 
devenue un grand Ordre, est violemment contestée par un texte 
qui voit le jour dans les années 1240-1241, le Sacrum 
commercium sancti Francisci cum domina Paupertate (le pacte 
sacré entre François et Dame Pauvreté)15.  

Ce texte est un récit truffé d’allégories relatant une quête 
chevaleresque, une sorte de quête du Graal. François et quelques 
compagnons se mettent en marche et parviennent au sommet 
d’une haute montagne où réside la reine des vertus à laquelle ils 
adressent une requête d’alliance puisque nul ne peut entrer dans le 
royaume éternel s’il n’est marqué au sceau de pauvreté. Le rôle de  

 

Dame Pauvreté, dans un premier temps, est de reparcourir 
l’histoire du salut avec pour clef de lecture, la pauvreté. Cette 
théologie de l’histoire très téméraire (et dont rend l’écho la Divine 
Comédie) témoigne de la lutte engagée par certains frères pour la 
survie de la forme de vie des origines. L’annonce de luttes et de 
tribulations à venir pour les frères qui voudraient demeurer fidèles 
à  l’esprit du franciscanisme primitif, constitue le second temps de 
la péroraison de Dame pauvreté. Et telle fut la réalité. 

 

																																																													
15 Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, ,Assise,  
Edizioni Porziuncola, , 1990. 



	
	

 24 

C’est dans ce contexte précisément de déchirements entre 
Conventuels et Spirituels qui dure depuis un siècle que Dante 
célèbre les noces de François et de Dame Pauvreté au chant XI du 
Paradis. Et ce n’est pas un hasard. L’écriture des chants XI et XII 
du Paradis coïncide avec la promulgation de trois bulles 
pontificales dirigées contre les Spirituels : la Quorumdam exigit 
(7 octobre 1317), la Sancta romana (30 décembre 1317) et la 
Gloriosam ecclesiam (23 janvier 1318). Le Pape intervient à 
nouveau dans la question de la pauvreté qui est la pomme de 
discorde entre Spirituels et Conventuels. Alors que Clément V 
penchait en 1312 (bulle Escivi de Paradiso, 6 mai 1312) pour une 
solution de compromis, Jean XXII se prononce,  ce qui 
impressionna terriblement Dante, pour la prééminence sur 
l’échelle des vertus de l’obéissance sur la pauvreté. 

 

Avec la Divine Comédie Dante semble vouloir intervenir dans ce 
débat et sa parole est à la fois  exhortation à la justice et à la vérité 
et correction de la position pontificale à laquelle le pèlerin de 
l’au-delà oppose La Vérité que Thomas et Bonaventure lui ont 
révélé dans la lumière du ciel de la Sagesse. Il n’est pas 
improbable non plus que Dante profite de ce vibrant hommage à 
François, le petit pauvre d’Assise, pour tancer, une fois encore, 
l’Église et son avidité des biens terrestres et dire que  

  …L’Église de Rome, 

   pour confondre en elle deux pouvoirs, 

   tombe dans la fange et souille elle et sa charge16. 

 

																																																													
16 La Divine Comédie, Purgatoire, XVI, v.127-129. 



	
	

 25 

Paucis verbis et simpliciter, la sequela Christi est littéralité 
évangélique. C’est cela le novum de la sainteté franciscaine, non 
pas l’observance stricte d’une Règle comme pour les 
Dominicains, mais la fidélité à une personne. 

 

  Le chant XI du Paradis retrace sur un rythme 
nécessairement ternaire : mariage avec la veuve Pauvreté, 
cristallisation d’une petite communauté–famille, consécration de 
l’imitatio Christi par les stigmates, l’histoire d’une vie. La mort 
de François laisse la Pauvreté veuve pour la seconde fois. La vie 
du poverello,  telle que Dante nous la relate, est « pauvre », ni 
miracle, ni conversion, elle exalte dans sa simplicité sa conformité 
à  l’humanité du Christ. Dante ne cherche pas à prendre parti dans 
le débat interne à l’ordre, il n’est, pour reprendre ses termes,  ni 
de Casale ni d’Acquasparta17, mais dans ce cheminement vers 
l’au-delà, ce qui lui importe, c’est de souligner la nécessité pour 
tout chrétien d’un strict retour à la lettre de l’évangile. La 
pauvreté n’en est qu’un aspect, mais un aspect qui dérange. Les 
fresques d’Assise en sont un lumineux exemple. Le François de la 
Basilique supérieure se dévêt, certes,  devant son père, nous 
sommes là au niveau du geste symbolique, mais sa nudité est vite 
masquée. Et ces premiers compagnons qui lui apprirent à « faire 
miséricorde », les lépreux, où sont-ils ? Le François 
bonaventurien d’Assise n’est pas là pour fâcher, celui de Dante 
pour rappeler à l’ordre. La Providence avait confié au poverello  
un projet universel, renouveler, remodeler de l’intérieur la 
spiritualité chrétienne en restaurant le lien d’amour entre l’époux 
(le Christ/Pauvreté) et l’épouse (l’Église). Qu’en est-il ? 

 

																																																													
17 Ibid., Paradis, XII, v. 124. 



	
	

 26 

 L’amertume que l’on perçoit à la lecture de ce chant, comme 
celui de saint Dominique, est au diapason du sentiment de 
tristesse que Dante éprouve et  exprime tout au long de la Divine 
Comédie face à un monde qui malgré ce « second rachat » que fut 
la venue de François, se détourne toujours du projet divin.  

 

Catherine Guimbard 

Université de Paris-Sorbonne 

 

 

 

 

 

  



	
	

 27 

 RÉCITS SUR LA FEMME SUBSTITUÉE DANS LA 
TRADITION LITTÉRAIRE ROMANE : UNE ANALYSE 
DE LA FIGURE DE BERTHE, DITE AUX GRANDS PIEDS   

 

La poétique moderne propose de définir le topos comme un 
élément récurrent de la narration, qui se configure dans une 
séquence ou dans un micro-récit en renvoyant à un thème déjà 
connu. Aborder le sujet des topoi dans la littérature signifie 
approcher de sa matière même, car elle est faite avec ce tissu du 
déjà dit et du vu qui se trouve un peu partout et se transforme 
selon les sociétés et les idéologies.  

 
Le topos de la fiancée ou de l’épouse substituée est fréquent 

dans la littérature et  remonte au texte biblique. L’histoire de 
Jacob, d’après le récit de la Genèse -  chapitres 29 à 32 – en 
présente un exemple : Jacob se réfugie chez Laban, lequel a deux 
filles, Léa et Rachel. Jacob rencontre d’abord la cadette, Rachel, 
près d’un puits à proximité de Harran. Il souhaite l’épouser mais 
Laban refuse tant que l’aînée n’est pas mariée. Laban lui promet 
pourtant la main de sa fille contre sept années de travail à son 
service. Au bout des sept années, Jacob trompé par Laban épouse 
l’aînée Léa. Laban lui accorde finalement Rachel en échange de 
sept nouvelles années à son service.   

 
La littérature universelle utilise fréquemment le topos de la 

fiancée ou de la mariée enlevée, arrachée du lit conjugal, ou 
remplacée par d’autres femmes au soir des noces, dans l’Antiquité 
classique comme au Moyen Âge ; topos qui traverse même les 
siècles suivants, pour parler seulement de l’espace européen. Au 
XVIe siècle, le poète portugais, Luis de Camões, revisitera le 
texte biblique en composant ce beau sonnet :  

 



	
	

 28 

Sete anos de pastor Jacó servia 
Labão, pai de Raquel, serrana bela; 
Mas não servia ao pai, servia a ela, 
E a ela só por prêmio pretendia. 

Os dias, na esperança de um só dia, 
Passava, contentando-se com vê-la; 
Porém o pai, usando de cautela, 
Em lugar de Raquel lhe deu a Lia. 

Vendo o triste pastor que com enganos 
Assim lhe era negada a sua pastora, 
Como se não a tivera merecida; 

Começou a servir outros sete anos, 
Dizendo: Mais servira, se não fora, 
Para tão longo amor, tão curta a vida. 

(Soneto XXIX, Luís de Camões, 1524-1580) 

 
Sept ans en tant que berger Jacob servait 
Laban, père de Rachel,  belle montagnarde: 
Cependant ce n’est pas lui, mais elle qu’il servait, 
Elle qu’il voulait comme récompense. 
 
Les jours passaient et lui, de l’espérance 
De la revoir un seul jour il se contenterait 
Mais le père,  prudent, 
A la place de Rachel lui donna  Léa. 
 
Le berger s’apercevant qu’on l’avait trompé 
Et que la main de sa bergère lui était refusée, 
Comme s’il  ne l’avait pas méritée; 
 
Il commença à servir  sept ans de plus, 
En se disant que, même s’il servait encore plus longtemps,  
Son amour était si grand que sa vie serait trop courte. 



	
	

 29 

Trad. Viviane Cunha 
 

 A propos du dialogue entre textes littéraires Michel Zink  écrit : 
 
…Un poème est une citation, (...) il exige du lecteur une familiarité avec 
une subjectivité qui néglige de se présenter, une connivence avec un 
langage dépouillé de toute bourre explicative, une reconnaissance de ce qui 
n’a pas été dit. (...) L’appel à la mémoire, indispensable au poème pour le 
lecteur s’y retrouve, le recours calculé à la paramnésie, qui rend le poème 
entêtant comme un souvenir et insaisissable comme un faux souvenir qu’il 
est, tout cela est multiplié pour peu que s’ajoute à la mémoire individuelle 
la mémoire historique, à la familiarité le sentiment de continuité d’un 
souvenir collectif, à l’insaisissable le lointain dépaysant et les ombres 
irrémédiables du temps passé et du langage vieilli. (Zink, 1978, p.1) 

 
Or, le texte camonien dialogue explicitement avec le texte 
biblique : les noms des personnages sont les mêmes, la 
substitution d’une femme à l’autre : Jacob aimait Rachel, ayant eu 
un coup de foudre, lorsqu’il l’a vue près d’un puits, pourtant 
Laban le trompe lui donnant Léa comme épouse. La théorie 
littéraire dispose d’une vaste terminologie pour définir ce type de 
procédé. Gérard Genette, par exemple, parle d’hypertextualité. 
L’hypertexte est un texte dérivé d’un autre texte préexistant au 
terminus d’une opération de transformation : transformation 
simple (transposer l’action du texte A dans une autre époque tel  
l’Ulysse de James Joyce) ; et transformation indirecte ou 
imitation : engendrement d’un nouveau texte à partir de la 
constitution préalable d’un nouveau modèle générique : l’Enéide  
de Virgile. (Genette, 1982, p. 7 ) 

 
Le motif de la femme substituée pendant la nuit des noces est 

bien connu au Moyen Âge surtout à travers la légende de Berthe, 
l’épouse de Pépin le Bref, que nous a conservée une chanson de 



	
	

 30 

geste du troisième quart du XIIIe siècle, Berte as grans piés, elle 
même remaniement d’un texte antérieur perdu. Les personnages 
étant les ancêtres de Charlemagne - une des figures les plus 
fameuses à l’époque - cette légende a connu un succès 
extraordinaire. Dans ce poème, œuvre du trouvère Adenet le Roi, 
Berthe, fille du roi Floire de Hongrie et de la reine Blanchefleur, 
amenée à Paris pour y être épousée par Pépin le Bref, se voit 
substituer Aliste (fille de la vieille servante Margiste) dans le lit 
du roi, au cours de la nuit de noces, en raison d’un complot. 
Berthe est ensuite accusée par la servante d’avoir voulu tuer 
Aliste. Elle est condamnée à mort, mais, au dernier moment, 
abandonnée dans la forêt du Mans, l’un de ceux qui sont chargés 
de l’assassiner, tue un sanglier au lieu de Berthe, et en présente le 
cœur comme preuve du crime. Recueillie épuisée de faim et de 
froid par Simon, gardien de la forêt et sa femme Constance, 
Berthe coule des jours paisibles, pendant neuf ans et demi, auprès 
de l’épouse et des filles du serviteur du roi. Suite à un mauvais 
rêve, qu’elle croyait prémonitoire, Blanchefleur va à Paris rendre 
visite à sa fille, qu'elle n'avait pas vue depuis huit ans et demi.  
Sur la route elle rencontre un paysan qui se plaint de la cruauté de 
la reine (qu’elle supposait être sa fille) et s’en étonne. Arrivée à 
Paris elle s’étonne encore de ne pas pouvoir voir sa fille, car 
Margiste invente une grave maladie de la fausse reine, pour 
empêcher la visite de sa « mère ». Soupçonneuse Blanchefleur 
découvre l’imposture d’Aliste grâce à ses pieds. Margiste est 
brulée en place publique, Aliste enfermée à l’abbaye de 
Montmartre. Berthe est retrouvée par Pépin qui la rétablira reine 
de France après d’ultimes péripéties, dues au fait, que, pendant les 
moments dramatiques de sa solitude angoissée dans la forêt, elle 
avait fait vœu de ne jamais révéler sa véritable identité, sauf si 
cette révélation pouvait protéger sa virginité. Après  les 
célébrations somptueuses de leur union, le couple royal - Pépin et 



	
	

 31 

Berthe - donnera naissance à Charlemagne et à sa soeur Gilles, 
qui sera la mère de Roland. 

 
Selon la version d’Adenet le Roi, on peut distinguer dans 

l’œuvre les développements suivants : 
 

- Introduction, rappel du combat de Pépin le Bref contre le 
lion, accord pour un mariage de Pépin avec Berthe de 
Hongrie (vv. 1-167) ; 
- le voyage de Berthe vers Paris, où, après la cérémonie du 
mariage, s’accomplit la trahison de Margiste (vv. 168-693) ; 
- les malheurs de Berthe dans la forêt du Mans (vv. 694-
1235) ; 
- vie de Berthe chez Simon et Constance (vv. 1236-1444 ; 
- les années du roi Pépin et de la fausse reine à Paris, avec, un 
jour, la visite en France de Blanchefleur, qui découvre la 
trahison, aussitôt punie (vv. 1445-2459) ;  
- rencontre de Berthe par Pépin, égaré dans la forêt du Mans, 
au cours d’une chasse : il veut abuser d’elle ; troublé par les 
déclarations contradictoires de Berthe sur sa propre identité à 
la suite de l’aventure, il fait venir Floire et Blanchefleur, qui 
« retrouvent » leur fille (vv. 2460-3290) ; 
- retour triomphal à Paris (vv. 3291-3486).  (d’après Henry, 
1982  p. 30) 
 

 Berte as grans piés est ainsi « le récit d’une trahison 
finalement punie, et dont la victime est, après de dures épreuves, 
finalement rétablie dans ses droits ». (Henry, 1982, p. 29). Cette 
chanson de geste française, rédigée par Adenet le Roi, vers 1275, 
d’après un modèle perdu, est constituée de 3486 vers alexandrins. 
Plus de vingt versions circulèrent en Europe, entre les XIIIe et 
XVe siècles, en latin, espagnol, italien, flamand, allemand et 



	
	

 32 

français, bien sûr. Et depuis le Moyen Âge l’histoire de Berthe 
continua à inspirer les écrivains.  

 
En réalité, on sait très peu de chose sur la vie réelle de 

Berthe. Gaston Paris nous assure que son histoire n’est liée que 
par hasard au nom de Pépin le Bref, le père de Charlemagne et 
que ce récit pourrait être une combinaison érudite. Effectivement, 
l’histoire est d’origine mythique : parfois Berthe est associée à la 
Reine de Saba, à cause des ses pieds. Dans la version italienne 
Berthe est imaginée avec un pied plus grand que l’autre. Dans 
d’autres récits que nous analyserons ci-après, Berthe est 
représentée avec des pieds d’oie, c’est-à-dire les doigts unis. En 
France, on connait bien l’histoire de la reine Pédauque ou  reine 
Pedauca en occitan : 

 
La reina Pedauca es una reina mitica que l'origina seriá dins la vila 
de Tolosa a l'epòca qu'èra capitala del Reialme visigòt (de 413 a 508). Se 
caracteriza per un pè d'auca. 
De reinas pedaucas, d'originas e significacions diversas, son escultadas sus 
de portals de fòrças glèisas pel país. 
Lo pè d'auca es una particularitat que Pedauca partetja amb d'autras 
personalitats istoricas, tanben mai o mens miticas ; de nòbles o de reinas - 
la reina de Saba, e de Bertas coma la reina  Bertrade de Laon, la 
coneguda Berta del grand pé ; de santas, sovent d'origina reiala o nòbla, 
vengudas pastorèlas e fialairas, e marcadas d'aquel signe, o patiguent de 
la lèpra, miraculosament, per escapar a las assiduitats de pretendents (Santa 
Isbèrga en Artés, Santa Neomaia dins lo centre de França, 
santa Enimia dins las gòrjas de Tarn). La pata d'auca e la lèpra son d'efièch 
ligadas: aquela malautiá provòca de damatges cutanèus podent far pensar a 
la pèl de las patas dels palmids. La pata d'auca èra la marca dels leproses a 
l'Edat Mejana e, mai tard dels cagòts (que d'entre los ipotèsis de la lor 
origina, una seriá qu'aurián agut d'aujòls leproses). (article « Reine 
Pédauque », dans l’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert. Source : 
https://oc.wikipedia.org/wiki/Pedauca). 
 



	
	

 33 

Les premiers textes qui évoquent la reine de Toulouse, datent de 
la Renaissance. La Tolosanum Gesti, publiée en 1515, la présente 
en tant que « fille de Marcellus, cinquième roi de Toulouse, 
nommée Austris ». Austris était pleine de douceur, de modestie et 
de bonté. « Dieu ne voulut pas qu'une créature aussi vertueuse 
embrassât le culte païen, aussi lui envoya-t-il une lèpre hideuse ». 
Son père lui fit construire au quartier dit la Peyralade, un 
magnifique palais dont une salle, dite bains de la reine, était 
directement approvisionnée en eau par un aqueduc. (Source :  
https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine_Pédauque). On pense là à la 
reine Sémiramis, épouse de Nine, qui fait bâtir le jardin de 
Babylone pour que la reine ne souffre pas du manque de son 
« pays » d’origine. Selon la légende, Sémiramis était une sorte de 
poisson métamorphosé en humain par  enchantement. 

 
Une légende dit que la reine Pédauque possédait une 

quenouille merveilleuse, qui ne s'épuisait jamais, lui permettant 
de filer sans cesse. Frédéric Mistral (Trésor du Félibrige) 
cite Rabelais, donnant comme juron toulousain « par la quenouille 
de la reine Pédauque ». Rabelais, décrivant des adversaires aux 
pieds larges : « et estoient largement pattez, comme sont des 
Oyes, et comme jadis à Tholose les portoit la royne Pedaucque ». 
Mistral cite un autre dicton : « du temps que la reine Pédauque 
filait », pour parler du « vieux temps ». Mais il écrit aussi « du 
temps que Berthe filait », évoquant Berthe, épouse de Boson, 
comte d'Arles au Xe siècle. (Source : 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine_Pédauque). 

 
Comme on le voit, cette association des reines avec le tissage 

est devenue un cliché littéraire. D'autre part, le filage est une des 
activités des bergères, saintes ou pas, et la quenouille leur attribut 



	
	

 34 

principal. On les trouve dans les chansons traditionnelles tant 
françaises qu’occitanes. 

 
Dans son excellent article sur la boiterie, les boiteux et le pied 

dans la littérature grecque ancienne, Françoise Yche-Fontanel, 
rappelle que « la primordialité du pied dans l’être humain 
n’apparaît pas seulement en tant que motif mythique : on peut 
mesurer aussi son importance au niveau de l’expression écrite et 
orale, qui le prend souvent pour référent ». (Yche-Fontanel, 2001, 
p. 83) 

 
La syndactylie est une malformation congénitale, peut-être 

héréditaire, caractérisée par l'accolement et la fusion plus ou 
moins complète de deux ou plusieurs doigts. Les unions 
consanguines entre les nobles étaient fréquentes tant dans 
l’Antiquité qu’au Moyen Âge ce qui a dû faciliter les 
déformations et les tares. Ce détail des pieds unis, comme ceux 
des palmipèdes, sera très exploité dans la littérature du Moyen 
Âge, surtout en ce qui concerne les personnages féminins. Il 
semble être attaché à la reine de Saba, à qui Salomon aurait 
concédé qu’elle était une des plus belles femmes au monde, mais 
que « ses pieds n’y répondaient guère ». Des reines Pédauque, de 
diverses origines et significations, sont sculptées sur les portails 
de plusieurs églises de France, y compris la reine de Saba. 

 
Selon une des légendes de sainte Néomède ou Néomadie, 

celle-ci était une bergère poursuivie par les assiduités d'un 
seigneur du voisinage, et priant pour conserver sa vertu, elle fut 
dotée d'un pied d'oie. À cette vue, le soupirant s'enfuit, et la laissa 
tranquille. Le thème du pied d'oie, attribué à plusieurs saintes, 
ainsi qu'à des reines, peut faire référence à la  lèpre, maladie 
provoquant des affections cutanées (écailles, couleur...) pouvant 



	
	

 35 

évoquer des pattes de palmipède. La patte d'oie était la marque 
distinctive des lépreux au Moyen Âge.  
(https://fr.wikipedia.org/wiki/Reine_Pédauque).    

 
La reine de Saba est présentée dans les légendes comme une 

femme savante, puisqu’elle a soutenu des débats avec le roi 
Salomon qui est tombé amoureux d’elle  parce qu’elle était une 
« femme raisonée », chose rare à son époque. Le personnage de 
Berthe décrit par le trouvère Adenet le Roi est également 
considéré comme savante dans l’épopée : « En son lit en seant 
prist ses heures a dire, / Car bien estoit letree et bien savoit 
escrire. (vers 402-403, éd. Henry, p. 69) En plus d’être une 
femme lettrée qui savait bien lire ses livres d’heures, Berthe était 
surtout une excellente tisseuse, brodeuse et fileuse et faisait à la 
main des travaux magnifiques qui forçaient l’admiration de 
Constance, la femme de Simon, et de ses deux filles. Cela la lie à 
des topoï très archaïques de la littérature grecque, comme les trois 
Moïres ou Pénélope.  

 
La figure de la tisserande est plus qu'un topos littéraire 

puisqu'elle est également chère aux arts visuels tels que la 
sculpture et la peinture. La statue de la Vénus de Milo est l’un des 
plus anciens symboles de la fileuse dans les arts plastiques. La 
fameuse Vénus de Milo, est représentée tenant la quenouille, selon 
l’archéologue américaine Elizabeth W. Barber, une spécialiste en 
pré-histoire des textiles. Dans son œuvre Women’s Work: The 
20,000 Years, publiée en 1994, elle fait une reconstruction 
hypothétique en se basant sur le geste de la statue et conclut que 
la Vénus se trouve dans la même position que les femmes 
grecques lorsqu’elles étaient en train de préparer le fil pour 
commencer à filer. 



	
	

 36 

La figure mythique des tisserandes a séduit aussi bien les 
peintres anonymes des églises romanes du Moyen Âge (voir, par 
exemple, l’image d’Ève avec le fuseau, dans la nef de l’église de 
Saint-Savin-sur-Gartempe, en Poitou), que le grand maître de la 
Renaissance  Diego Velazquez, dans le tableau Las Hilanderas, 
exposé au Prado.  

 
Les chansons de femmes de différentes époques ont aussi mis 

en scène les tisseuses et les fileuses, ce qui montre la popularité 
de celles-ci dans plusieurs formes et genres d'art. C'est surtout 
l'Odyssée qui nous présente la productivité du topos des femmes 
aux travaux d'aiguille, car il devient une sorte de fil conducteur de 
la narration. Les textes grecs et les textes médiévaux ont montré 
les fileuses et les tisseuses sous les aspects les plus divers : seules 
comme la reine Pénélope ou groupées dans une sorte de gynécée 
comme dans certains passages de l'Odyssée. L'épopée classique et 
l'épopée médiévale ont popularisé ainsi la figure de la 
tisseuse/fileuse. Le roman de Chrétien de Troyes, Philomena, 
présente par ailleurs le mythe de Philomèle, qui tisse une 
tapisserie - pour dénoncer son viol par son beau frère qui lui a 
ensuite coupé la langue - et l’envoie à sa soeur Progné. Le grand 
poète du Moyen Âge a montré qu'elle devient ainsi  le symbole de 
la femme réduite au silence à travers l'histoire, ce qui montre la 
popularité des mythes des tisseuses et des fileuses.  

 
Même si le nom de Berthe a été porté par de nombreux 

personnages historiques, il est bien possible que les Berthes des 
légendes soient liées à Perchta (ou Berchte) une déesse 
germanique présente dans les pays alpins. Son nom signifie «la 
brillante» et elle était associée au solstice d’hiver. Elle 
récompensait ceux qui travaillaient fort toute l’année. Perchta 
était également chargée de superviser les travaux de filage, 



	
	

 37 

particulièrement ceux  concernant le lin.  
  
La légende de Berthe se trouve aussi dans l’ouvrage La Gran 

Conquista de Ultramar, un récit médiéval castillan, composé de 
quatre livres : I ) Les origines de la Première Croisade ; II ) 
Conquête d’Antioche ; III ) Conquête de Jérusalem ; IV) La mort 
de Baudouin  et l’Histoire des derniers rois de Jérusalem.  La 
Gran Conquista de Ultramar est une chronique romancée de la 
Conquête de Jérusalem (1291-1295), pendant la Première 
Croisade, dont la source est un ouvrage en latin (Historia rerum 
partibus transmarinis gestarum – 1130 / 1184), de Guillaume de 
Tyr, à partir d’une version française de la Conquête d’Outremer 
ou Roman d’Eracle. Dans le récit principal s’intercalent des récits 
du Cycle des Croisades, ainsi que des poèmes en français et 
provençal, la plupart en strophes monorimes et vers alexandrins. 
Parmi les sources provençales se trouve une version de la 
Cancion de Antioquia (soit Cançon d’Antioca, en provençal) ainsi 
que les gestes du cycle carolingien Berta la de los grandes pies et 
Mainete. Cependant, les textes sur Charlemagne, Berthe et 
Mainete (qui narre la jeunesse du futur empereur franc), sont de 
simples adaptations en castillan. 

 
Le « Libro Segundo » de La Gran Conquista de Ultramar, 

présente une version plus résumée du cycle de la jeunesse de 
Charlemagne, dans lequel apparaît à nouveau la matière des trois 
récits qui le composent : Flores y Blancaflor, Berta la de los 
grandes pies et Mainete. L’inclusion de ces thèmes n’y est pas 
bien justifiée, puisqu’ils sont liés  à un chevalier chrétien, nommé 
Folquet, dont les ancêtres ont maltraité l’un des demi-frères de 
Charlemagne, ici nommés Manfré et Carlón. Ce texte, aussi 
connu comme Cronica Fragmentaria, présente quelques 
différences : Flores y Blancaflor sont des rois d’Almeria qui 



	
	

 38 

conquièrent des territoires en Afrique et en Espagne. Aux “grans 
pies” de Berthe  sont substitués des “pies d’oca” (soit les doigts 
unis), ce qui associe Berthe à des traditions plus archaïques. En 
outre, dans cette version, Charlemagne vainc le roi maure de 
Saragosse, dans le “Val de Samorián”, près de Tolède, avec son 
épée Durendarte. Suivons le récit : 

 
Quando la ynfante Berta su fija fue de hedat de treze años era tan grande de 
cuerpo que semejaua de veynte años arriba et otrosi era tan fermosa que era 
marauilla, asi que a ninguna parte non podían saber de muger que tan bien 
paresçiese commo ella, e tan escorrecha era que su fermosura ouo a sonar 
por todos los rreynos. E la fija de su ama tan bien era fermosa e apuesta que 
semejaua mucho a la ynfante, mas quando se ayuntauan amas en vno 
paresçia la ynfante mucho mas fermosa que la otra; e auie entre ellas vna 
diferençia bien señalada ca la ynfante auie los pies e las manos muy 
fermosos e la fija del ama tenie los dos dedos de medio de los pies 
ayuntados en vno. E algunas vezes acaesçie, que quando andauan jugando 
en casa de la rreyna, que algunas de las donzellas dubdauan qual era la 
ynfante o la fija del ama e parauan les mientes a los pies e conosçien las 
por aquello, e otras las conosçien por la fermosura que avia la ynfante mas 
que la otra e avn en la palabra, ca era muy mejor rrazonada e de muy mejor 
continente. (https://cuestadelzarzal.blogia.com/2012/050401-48.-5.-el-
testimonio-de-la-gran-conquista-de-ultramar.php) 
 
Berthe, à l’âge de treize ans semblait en avoir vingt à cause de sa grande 
taille. Elle était tellement belle qu’il n’y avait nulle part une jeune fille 
pareille et sa beauté était connue dans tous les royaumes. La fille de sa 
servante était aussi belle et ressemblait beaucoup à Berthe. Mais quand 
elles étaient ensemble la beauté de Berthe dépassait celle de l’autre. Il y 
avait entre elles une différence bien évidente puisque Berthe avait les pieds 
et les mains bien jolis tandis que la fille de la servante avait les doigts de 
pieds centraux unis, ce qui permettait de les identifier lorsqu’elles étaient 
ensemble. En outre, Berthe savait mieux parler et était plus cultivée que 
l’autre. Trad. sous forme de paraphrase (Viviane Cunha). 

 



	
	

 39 

Ce récit castillan abrégé a été écrit à partir de la version primitive 
à laquelle on a ajouté  les récits légendaires : Flores y Blancaflor, 
Berthe, Mainete. On y remarque la beauté de Berthe en la 
comparant à celle que deviendrait sa rivale plus tard, avec une 
inversion des deux personnages : Berthe n’avait aucun problème 
aux pieds et c’est pour cela que sa mère la reconnait lorsqu’elle va 
à Paris à la rencontre de sa fille, et trouve à sa place l’imposteur, 
qui avait les pieds mal formés, avec les doigts unis, malformation 
décrite ci-dessus. Les différences entre les deux récits 
s’expliqueraient par des interpolations, car les copistes de l’atelier 
d’Alphonse X, continué par son fils Sancho IV, ont pris comme 
modèle l'épopée française. En fait, c’est un processus de 
réécriture. 

 
Il ne faut pas oublier que la littérature médiévale se caractérise 

entre autres éléments, par l’hyperbole. En ce qui concerne les 
femmes, il y a fréquemment des comparaisons avec les mythes ou 
avec des êtres métamorphosés. Cela devient une façon de signaler 
la beauté, la laideur, enfin il s’agit d’un outil pour 
« photographier » les images des personnages tels qu'ils sont 
représentés dans les arts plastiques. Lorsqu’on dit un « cou de 
cygne », cela ne correspondrait pas à un oiseau réel, mais à une 
sorte de métonymie pour décrire un « cou long ». On pourrait dire 
le même à propos des pieds : les pieds d’oie sont associés à des 
ancêtres atteints de la lèpre dont ils auraient transmis des vestiges 
à leurs héritiers.  

 
Par ailleurs Berthe est représenté avec de grands pieds, ce qui 

semblerait normal si elle était de haute taille, et ressemblait 
pendant son adolescence plutôt à une femme adulte (dans 
l’épopée française elle a seize ans), comme on l'a observé ci-
dessus. La tradition littéraire ou iconographique présente la 



	
	

 40 

femme comme une figure fragile, délicate, dont les pieds sont 
également en harmonie avec sa taille. Peut-être un grand pied ne 
serait-il pas une malformation : il est bien possible que l’ethnie à 
laquelle appartenait Berthe ait été composée de gens de haute 
taille et dont les grands pieds étaient un attribut. Le modèle suivi 
serait celui des peuples latins, dont les femmes en général 
devaient avoir des pieds de taille moyenne. Les grands pieds ne 
seraient-ils donc pas une hyperbole pour décrire la différence 
ethnique de Berthe par rapport aux femmes latines ? Et les pieds 
d’oie que lui attribuent certains récits pourraient renvoyer à une 
tendance de la littérature médiévale à utiliser la métamorphose, 
soit en transformant les êtres humains, soit en les comparant aux 
animaux, moyen d'expression également visuel. N’oublions pas 
que, à une époque où les gens sont  massivement illettrés, les 
auteurs pouvaient utiliser l'hyperbole et la métamorphose comme 
des moyens d'expression adaptés à ce public. 
 

 
BIBLIOGRAPHIE  

 
ADENET  LE  ROI,  Berthe as grans pies. Ed. Albert Henry.  

Genève, Droz, 1982. 
BARBER, E. W. Women’s Work The First 20,000 Years. 

Women, Cloth and Society in Early Times. New York & 
London, W. W. Norton & Company, 1994. 

BERARDINELLI, Cleonice Serôa da Motta. Sonetos de Camões. 
Edição e notas de. Lisbonne/Paris : Fondation Calouste 
Gulbenkian/Centre Culturel Portugais ; Rio de Janeiro : 
Fundação Casa de Rui Barbosa, 1980. p. 87. 

CAMÕES, Luis Vaz de. Sonetos de Camões. Edição e notas de 
BERARDINELLI, Cleonice Serôa da Motta. Lisbonne/Paris: 



	
	

 41 

Fondation Calouste Gulbenkian/Centre Culturel Portugais ; 
Rio de Janeiro : Fundação Casa de Rui Barbosa, 1980. p. 87. 

CATALAN, Diego. La Estoria de España de Alfonso X. Creacion 
y evolucion. (1990), cité d’après : 
https://cuestadelzarzal.blogia.com/2012/050401-48.-5.-el-
testimonio-de-la-gran-conquista-de-ultramar.php, consulté le 
17/03/2017).    

GENETTE, Gérard. Palimpsestes. La littérature au second degré. 
Paris, Éditions du Seuil, 1982. 

HENRY, Albert. Adenet le Roi - Berte As Grans Piés. Edition 
critique. Genève, Droz, 1982. 

LESTANG, Anne. Histoire de Toulouse illustrée, Toulouse, Le 
Pérégrinateur, 2006. 

LOUBATIERES, Francis. Pédauque, in Dictionnaire de 
Toulouse, Loubatières, 2006, p. 348. 

SALIES, Pierre. La Reine Pédauque, Archistra 158, avril 1997. 
YCHE-FONTANEL, Françoise,  « Les boiteux, la boiterie et le 
pied dans la littérature grecque ancienne », Kentron, n° 17, 2 – 
2001, pp. 65-90. 
ZINK, Michel.  Les chansons de toile. Paris, Honoré Champion, 
1978. 
 
Note : pour la bibliographie sur la Reina Pédauca en occitan ou la 

Reine Pédauque en français je prends celle cité dans 
Wikipédia, sources de mon texte. Les deux textes en occitan 
et en français utilisent la même bibliographie : Reine 
Pédauque, article de l'Encyclopédie de Diderot et 
D'Alembert. 

 
Viviane Cunha 

Universidade Federal de Minas Gerais 
 



	
	

 42 

  



	
	

 43 

LA POÉSIE D’AMOUR DES TROUBADOURS ET LES 
AUTRES POÉSIES D’AMOUR DANS LES 
LITTÉRATURES ARABE, HÉBRAÏQUE ET ROMANE DE 
L’EUROPE MÉRIDIONALE ; LE MARI TROMPÉ, ET 
L’HOMME CORNU DANS LA POÉSIE ARABE. 

 

Dans cet article, je m’occuperai des analogies thématiques entre 
les poésies (strophiques) arabes, hébraïques et occitanes. Je 
voudrais faire une analyse comparée de la thématique des 
strophes individuelles dans les trois poésies mentionnées. Du 
point de vue thématique , il est important de noter que les 
chrétiens du Nord de l’Espagne avaient adopté un certain nombre 
de coutumes musulmanes, et emprunté parfois des thèmes 
populaires véhiculés par la voix des musiciennes d’éducation 
arabe. Je cite Henri Pérès18 qui indique que ces chrétiens avaient 
généralement des orchestres de musiciennes-danseuses. 

Dans le salon du roi chrétien, il y avait un certain nombre de 
danseuses-chanteuses musulmanes qui lui avaient été offertes par 
un prince arabe de Cordoue. La chrétienne prit un luth et chanta 
de vers où la brise fut décrite comme un parfum venu du pays de 
ses amis. Le thème qui apparait ici, celui du vent comme 
messager de l’amour, revient non seulement dans les poésies 
arabes, mais aussi dans les poésies hébraïques et occitanes. 

Il est vrai que certains thèmes poétiques sont communs aux deux 
littératures, l’occitane et l’arabe (la poésie hébraïque dont nous 
parlons est une imitation de la poésie arabe). Mais cela ne doit 
sans doute pas être attribué à l’éventuelle influence d’une 
littérature sur l’autre, mais plûtot à l’existence d’une thématique 

																																																													
18 Henri Pérès, La poésie andalouse en arabe classique au XIe siécle, Paris, 
Adrien-Maisonneuve 1953. 



	
	

 44 

universelle et polygénétique : comme « les yeux de l’aimée qui 
frappent le coeur de l’amant », « la transmission du salut de 
l’aimée par le vent », et « les personnes obstacles à l’amour qui 
vivent dans l’imagination de l’amant : le guadador, le gilos, et le 
lauzengier de la littérature occitane des troubadours, qui 
correspondent au raqib, hasud et washi de la littérature arabe.» Ce 
qui frappait Aurelio Roncaglia19, c’était l’espèce d’images dans le 
motif de l’amant qui respire avec volupté le vent qui vient du pays 
de l’aimée lointaine. Ce motif semble étranger aux littératures 
classiques. Cela peut indiquer, que ce motif doit être passé d’une 
manière ou l’autre de la poésie hispano-arabe à la poésie des 
troubadours. Parmi ses conclusions générales, Roncaglia admet 
une tradition romane lyrique antérieure à celle des troubadours 
qui est peut-être inspirée de la tradition lyrique arabe. Il pense que 
les deux mondes, c’est-à-dire celui de la lyrique hispano-arabe et 
celui des troubadours, n’étaient à un certain moment pas des 
mondes séparés, sans pour autant être des mondes en contact 
permanent. Quel était donc le rôle de l’amour dans la poésie 
arabe? Comment le mari et l’homme cornu sont-ils décrits dans la 
poésie d’amour arabe? 

 
L’AMOUR DANS LA POÉSIE ARABE : 
NASÎB, GHAZAL, MUWASHSHAH ET ZAJAL. 

  
« L’amour dans la poésie arabe » évoque tout un concept : on ne 
pense pas alors à des poèmes écrits seulement en arabe classique, 
mais également en arabe dialectal. Au Moyen Âge, un vaste 
territoire s’étendait d’est en ouest, de la Perse à al-Andalus 
(Andalousie), en Espagne musulmane. Ce sujet est encore plus 
vaste et varié si l’on pense aux chants d’amour strophiques de la 
forme muwashshah pratiquée en al-Andalus et dans le reste du 
monde arabe, sans parler des chansons d’amour modernes d’Oum 
																																																													
19 Aurelio Roncaglia, Cf. Bibliographie. 



	
	

 45 

Kalthoum ou de Farid al-Atrache. Dans cette poésie, l’amour 
s’exprime sous les formes les plus diverses, tantôt chaste, affligé 
ou nostalgique ; tantôt obscène, dépravé, hédoniste et macho. Il 
s’agit d’une poésie d’hommes, mais parfois également de femmes 
qui ne craignent pas de traiter leur ancien amant de tous les noms.  
Les poèmes peuvent relater toute une aventure amoureuse, mais 
ils se limitent parfois à la complexité des souvenirs. Nous allons 
donc aborder les motifs et les évolutions les plus connus de la 
poésie sur le thème de l’amour. Toutefois, il ne sera pas possible 
de traiter tout l’éventail de ce genre. 
  
NASÎB ET GHAZAL : DEUX FORMES DE LA POÉSIE ARABE SUR LE 
THÈME DE L’AMOUR 
  
C’est à l’époque préislamique, c’est-à-dire vers le début du 
sixième siècle, que l’on rencontre les premiers poèmes d’amour 
arabes dans la péninsule d’Arabie, sous la forme du nasîb, où le 
poète pleure au milieu du campement abandonné de sa bien-
aimée. Les poètes vivaient dans un monde de l’oral, où il était 
important d’attirer l’attention de l’auditoire venu écouter la 
poésie, la qasîda. C’est pourquoi un poème commençait souvent 
par un nasîb, la plupart des gens étant intéressés par l’amour. Le 
poète, souvent en compagnie de deux amis, pleure le départ de la 
tribu de sa bien-aimée. Il examine les vestiges du campement déjà 
presque effacés : il ne subsiste guère que quelques morceaux de 
charbon de bois du feu de camp où trônait la marmite. Les 
vestiges du campement n’apportent aucune réponse au poète. Ils 
restent muets. Le poète relate ensuite son voyage à dos de 
chameau dans le désert, concluant parfois par des louanges 
adressées au chef de la tribu.20 Le nasîb le plus célèbre du poète 

																																																													
20 Régis Blachère, Histoire de la littérature arabe, des origines à la fin du 
XVe siècle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1964, II: pp. 261-263; Ewald 
Wagner, Grundzuge der klassischen arabischen Dichtung, Darmstadt 1987, 
I; Julie Scott Meisami, et Paul Starkey (eds.), Encyclopaedia of Arabic 
Literature, I [a-j], II [k-z], Londen/NY 1998, s.v. Qasida; Encyclopaedia of 
Islam, seconde édition, Leiden, etc. depuis 1950, s.v. Kasida. 



	
	

 46 

arabe Imru’ul-Qays (mort vers 550) est encore récité de nos jours 
dans tout le monde arabe. Il commence ainsi : 
Qifâ nabki min dhikrâ habîbin wa-manzili 
[Mes deux amis, attendez, nous allons pleurer le souvenir d’un amour et 
d’un campement.]  

 
Les vestiges du campement rappellent à Imru’ul-Qays ses amours 
passées avec la jeune fille restée dans la tribu. Dans son cas, il ne 
s’agit pas seulement de cette jeune fille en particulier, mais de 
toute une série de femmes avec lesquelles il a eu une aventure.  
Le nasîb peut comprendre différents éléments : il évoque non 
seulement les larmes versées au milieu des vestiges du 
campement et le rappel des amours passées, mais également 
l’apparition de la bien-aimée dans un rêve (tayf al-khayâl) ou la 
description de la beauté de la jeune fille. Le nasîb est le plus 
souvent triste, car il rappelle un amour disparu, mais certains 
poètes tels Imru’ul-Qays en profitent pour évoquer leurs 
conquêtes précédentes. 
Outre le nasîb, qui fait partie de l’ensemble plus vaste de la 
qasîda, il existe des poèmes d’amour à part entière : on parle alors 
habituellement de poésie ghazal. Dans la poésie ghazal, la 
relation amoureuse, réelle ou à laquelle aspire le poète, se situe 
dans le présent, à la différence du nasîb, dans lequel la ou les 
relations amoureuses renvoient au passé. Dans la ghazal, l’amour 
reste à portée; ce n’est pas le cas dans le nasîb, où la relation est 
rompue définitivement. Toutefois, la théorie et la pratique se 
chevauchent parfois, et il existe des formes mêlant nasîb et 
ghazal.21 
 

AVENTURES AMOUREUSES DANS LA LITTÉRATURE ARABE 
CLASSIQUE DES PREMIERS TEMPS 

																																																													
21 Cf. Thomas Bauer, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 
9. und 10. Jahrhunderts: eine literatur- und mentalitaetsgeschichtliche 
Studie des arabischen Gazal, (Diskurse der Arabistik ; Bd. 2), Wiesbaden, 
Harrassowitz, 1998. 



	
	

 47 

 
Après l’apparition de l’islam et au début de la formation d’un 
empire islamique sous les trois premiers califes, la ville de 
Médine, dans la péninsule arabique, était un haut-lieu de la poésie 
consacrée à l’amour. La ville a alors découvert le luxe dans lequel 
vivait la haute société.22 On parle ici des poètes de l’école de 
Hedjaz, où les aventures amoureuses jouent un rôle de premier 
plan. L’aristocratie de Médine avait ses poètes et ses chanteurs, 
tels qu’al-‘Arji (694-737), al-Ahwas (655-728) et ‘Umar ibn Abî 
Rabî’a (644-712).  
‘Umar ibn al-Rabi’a était le poète aux nombreuses aventures 
galantes. Il rappelle Imru’ul-Qays dans la poésie mentionnée plus 
haut. Ses poèmes sont généralement des récits à part entière, où il 
décrit ses aventures amoureuses in extenso. C’est en secret que le 
poète rend visite à ses amours, se faufilant au milieu des 
sentinelles de la tribu :23 
 
Dans la nuit, je me chuchotais : « Où est sa tente ? Comment repartir après 
avoir fait ce pour quoi je viens ? » 
Son parfum familier indiquait le chemin à mon cœur et à mon amour en 
train d’éclore. 
Lorsque je n’entendis plus aucun bruit [des membres de la tribu], que les 
lampes et les feux allumés le soir, étaient éteints,  
et que je vis avec plaisir la lune disparaître à l’horizon, que les bergers 
étaient rentrés et que les participants des conversations nocturnes 
sombraient dans le sommeil,  
je secouai le sommeil qui s’emparait de moi et rampai comme un serpent 
par crainte d’être découvert par les membres de la tribu. 

																																																													
22	 Jean Claude Vadet, L'esprit courtois en Orient dans les cinq premiers 
siècles de l'Hégire, Paris 1968, p. 61; Salma Jayyusi, ‘Umayyad poetry’, in 
Alfred F. L. Beeston (éd.), Arabic literature to the end of the Umayyad 
period, Cambridge 1983, pp. 420-421; Arie Schippers, Spanish Hebrew 
Poetry and the Arabic Literary Tradition, Arabic Themes in Hebrew 
Andalusian Poetry Leiden, Brill, 1994, pp. 144 vv [Love Poetry]. 
23 ‘Umar ibn Abi Rabi’a, Dîwân, Beirut, Dar Sader, 1965,  pp, 122-124 [pp. 
120-127]. 



	
	

 48 

Je la saluai et la surpris tout à la fois : elle soupira d’une voie enrouée et 
manqua se trahir par son cri de surprise en réponse à mon salut. [...] 
Elle dit : « Dis-moi, le danger auquel nous nous exposons n’est 
manifestement pas un problème pour toi, mais n’as-tu pas peur ? Dieu m’en 
préserve ! Nous sommes cernés par tes ennemis... » 
Il lui répondit : « Mon désir et mon amour pour toi ont été mes guides, et 
aucun des hommes de la tribu ne m’a remarqué. » 

 
Le poète décrit ensuite la nuit qu’il passe avec elle dans une 
complète béatitude. Le matin, il est réveillé par le départ de la 
tribu. Elle fait appel à ses deux sœurs, afin qu’elles l’aident à se 
déguiser pour quitter secrètement le campement.  
Non loin de Médine, La Mecque a également été un haut lieu de 
l’amour. Pendant le pèlerinage, les occasions de rencontrer la 
personne aimée étaient nombreuses. 
 
« Qu’elle est belle, la ville du pèlerinage, qu’il est beau le sanctuaire de la 
Ka’aba ! Vive les belles femmes qui viennent en foule après nous pour 
embrasser la pierre noire ! » 24  
 

Le Livre des chansons, ouvrage arabe classique, rapporte de 
nombreux récits de rencontres amoureuses pendant le hadj. Le 
poète al-‘Arji s’adresse ainsi à une jeune fille vue à La Mecque :25  
 
« Arrête-toi, ô dame en chaise à porteurs. Sinon, tu risques de le regretter !  
Voici déjà un an que nous attendons, nous ne pouvons nous rencontrer 
qu’en chemin... 
Après le pèlerinage, si elle y vient. Sinon, Minâ et ses gens présentent-ils 
encore un quelconque intérêt ? » 

 
Pour ces poètes, l’amour était le seul intérêt des lieux saints. 
																																																													
24 Francesco Gabrieli, Storia della letteratura araba, Florence 1967, p.110. 
25 Abu’l-Faraj al-Isbahânî, Kitâb al-Aghâni [Livre des Chansons], Le Caire 
1927, I, pp. 406-7; Internet alwaraq: Aghânî, p. 224 



	
	

 49 

Chez le poète ‘Umar ibn Abi Rabi’a, nous avons déjà vu tous les 
empêchements et obstacles qui peuvent s’opposer à l’amour, tels 
que la sentinelle [raqîb] de la tribu, qui empêche l’amant/le poète 
de se rendre auprès de sa bien-aimée. Les autres sont le cancanier 
[wâshî], qui révèle les amours secrètes du poète, le rabat-joie 
[’âdhil], qui juge ces amours immorales, le rival jaloux [hasûd] et 
celui qui le hait en secret [kâshih]. Dans d’autres poésies d’amour 
de la littérature mondiale, comme chez les troubadours 
provençaux, on trouve également des obstacles du même genre, 
tels que les gilos (jaloux), le guardador (sentinelle) et le 
lauzengier (cancanier). 
Le poète al-Farazdaq (640-730) est né à Bassorah, mais il a grandi 
dans le désert et évolué dans le milieu syrien des califes 
omeyyades. Il nous raconte comment il a fait pousser des cornes à 
l’époux de sa bien-aimée, une femme qui se languissait dans le 
luxe du palais où elle vivait enfermée. Dans son poème, il décrit 
d’abord les vestiges du campement conformément aux règles du 
nasîb en repensant à son ancienne bien-aimée Laylâ, dont il a 
également mis le mariage en péril. Dans la scène suivante, il 
s’échappe de justesse du palais d’un puissant seigneur :26 
 
« Dans un château aux solides murailles de calcaire que fuient les âmes 
terrorisées et hanté par la mort se languit une dame, [...] 
Je suis parti à sa rencontre. Je me tenais aux aguets par crainte d’assaillants 
éventuels et scrutais l’obscurité pour le cas où un piège me serait tendu. 
J’ai attendu jusqu’à ce que les cordes qu’elle avait jetées me conduisent 
jusqu’à elle. La nuit, dans son dernier quartier, pâlissait déjà. 
Alors que nous étions assis ensemble dans l’une des salles nobles, nos 
narines étaient flattées par le parfum du musc rapporté par un marchand de 
la lointaine Darin. 
J’aurais apaisé la soif inextinguible de mon âme s’il n’y avait pas eu cette 
crainte qui rongeait mon cœur et m’ébranlait jusqu’au plus profond de moi-
même [...]. 

																																																													
26 Al-Farazdaq, Dîwân, ed. Abdallah Ismail al-Sawi, Le Caire, 1936, pp, 
255-262; cf. Régis Blachère, op. cit., III, pp. 495-505.  



	
	

 50 

Je craignais les deux gardes chargés de la surveiller alors que le grincement 
des charnières de fer d’une lourde porte en bois se faisaient entendre. 
Je lui dis : « Comment puis-je redescendre ? Je vois que la nuit s’est déjà 
enfuie, et le coq a déjà chanté plusieurs fois. » 
Elle dit : « C’est lui qui a les clefs des deux portes et Tahman [le portier] 
est de garde, comment feras-tu pour passer ?... » 
 
Je lui répondis : « Peut-être que ce qui m’a permis de monter jusqu’ici me 
redéposera sur le sol, du moins si la mort ne vient pas s’emparer de moi. » 
Elle se munit alors de longues cordes, tandis qu’une autre épouse du 
puissant seigneur, également effrayée par sa jalousie, lui prêtait main forte. 
Je saisis fermement les extrémités des cordes : ce n’est que par la grâce de 
Dieu que viennent le soulagement et le salut dans les situations les plus 
difficiles. 
Je dis : « Allez vous asseoir toutes les deux. Si vous restez debout, vous 
risquez d’être entraînées par les cordes car je vais m’exposer au danger. » 
Je dis alors : « Me revoici sur la terre ferme », alors que la corde pendait du 
haut du palais, dont les escaliers qui en descendent sont si dangereux. [...]  
Elles me firent descendre sur quatre-vingts aunes, à la manière dont l’aigle 
brun aux ailes cassées se laisse choir.» 
 

Le poète résume alors son expérience nocturne. Le mari n’a rien 
remarqué, pensant que son épouse a passé une nuit chaste.  
 

POÉSIE UDHRITE ET COURTOISE 
 
Le pendant des déclarations machos d’Imru’ul-Qays, ‘Umar ibn 
Abi Rabi’ah et al-Farazdaq est à rechercher dans une passion 
amoureuse mélancolique. En faisait partie « l’amour udhrite », qui 
doit son nom à la tribu « Udhra » du sud de l’Arabie. Les poètes 
légendaires d’Udhra étaient connus pour « mourir quand ils 
aimaient ». Le poète Majnûn Laylâ ou Qays ibn Mulawwah (mort 
en 699) faisait partie de cette école : il est devenu fou à cause de 
son amour pour Laylâ, qu’il n’eut plus le droit de rencontrer 
lorsque l’affaire vint à être connue. D’autres, tels que Jamîl (660-



	
	

 51 

701) et ‘Abbâs ibn al-Ahnaf (750-809), faisaient plus ou moins 
partie de cette école.  
Des idéologies entières sont associées à un poète tel qu’Abbas ibn 
al-Ahnaf27, mais on ne saurait le considérer comme un poète 
courtois au sens des troubadours provençaux. La littérature arabe 
montre que dans les villes et les cours, les poèmes d’amour 
lyriques sont réalistes [al-hubb-al-mâjin ; « amour obscène »], 
tandis que la passion pour une bien-aimée hors de portée [al-hubb 
al-‘afîf ; « amour chaste »] reste précisément une tradition 
bédouine.  
On trouve cependant dans le zurafâ’ une sorte de milieu courtois 
comportant toutes sortes de codes régissant la relation amoureuse, 
qui s’apparentent aux tendances sophistiquées (« précieuses ») 
des littératures occitane et française. Ces chants sophistiqués 
destinés à des cours élégantes sont décrits dans le Livre de 
brocart d’al-Washshâ’ (mort en 936).28 Selon ses codes, il est par 
exemple interdit de croquer une pomme lorsqu’on est amoureux, 
car cela symbolise le fait d’embrasser sa bien-aimée. 
 

POÉSIE D’AMOUR RÉALISTE 
 

Malgré ces différentes tendances de la vie amoureuse, c’est la 
poésie d’amour « réaliste » qui domine sans conteste, représentée 
notamment par le poète abbasside Abu Nuwâs (768-815). Chez 
Abu Nuwâs et ses contemporains, le vin est souvent présent dans 
les poèmes d’amour. Les objets de l’amour sont fréquemment des 
esclaves qui jouent le rôle d’échansons, de musiciens, de 
chanteuses ou de danseuses en compagnie des buveurs29. Chez les 

																																																													
27 Vadet, L'esprit courtois, pp. 195-263 ; Susanne Enderwitz, Liebe als 
Beruf: al-'Abbâs ibn al-Ahnaf und das Gazal, Beirut 1995. 
28 Vadet, L'esprit courtois, 317 et suivants; Arie Schippers, "Hebrew 
Andalusian Poetry and Arabic Poetry: descriptions of fruit in the tradition 
of the 'elegants' or zurafâ', Journal of Semitic Studies 33 (1988), pp. 219-
232. 
29 La thématique du vin et de l’amour sont très souvent relatées dans cette 
poésie.  



	
	

 52 

esclaves évoluant dans le milieu califal, les garçons ont tendance 
à adopter le comportement le plus efféminé possible, tandis que 
les filles font de leur mieux pour ressembler à des garçons.30 Les 
filles esclaves qui se travestissent en garçons sont appelées 
ghulâmiyyât. Elles s’habillent du même genre de tunique que les 
garçons et portent les cheveux courts.  
Abu Nuwâs est d’origine perse, ce qui explique peut-être son 
inclination pour la poésie axée sur les garçons et le vin. En effet, 
bien que le thème du vin reste récurrent tant dans la poésie 
préislamique, que dans celle des Omeyyades, il apparaît vers 800 
que ces genres poétiques ont suscité l’intérêt dans le milieu de la 
cour du califat des Abbassides (750-1258), en particulier du fait 
qu’il avait repris bon nombre des usages de la vie courtoise de 
l’empire sassanide perse. Dans le milieu courtois irakien, on 
rencontre ce genre de poésie scabreuse, mais on y raille également 
les valeurs religieuses. Dans ces poésies, on trouve des scènes 
d’amour obscènes et « réalistes ». On trouve ainsi parfois trois 
hommes se chevauchant les uns les autres dans certaines scènes 
de débauche, telles que la « double jouissance » dont est témoin le 
poète Mutî’ ibn Iyâs (mort en 785). Dans un petit poème, Abu 
Nuwâs décrit une situation similaire. Le poète est amoureux de 
l’esclave Mufaddal, lequel est pour sa part amoureux de [la jeune] 
esclave Durra (« perle »). Comme pour enfiler deux perles à la 
fois, on le découvre allongé sur Mufaddal, lui-même allongé sur 
Durra. 
La littérature arabe regorge de poésies et d’anecdotes obscènes. 
Des genres entiers y sont consacrés. Les Ayriyyât (poèmes 
consacrés au pénis) d’Abu Hukayma ou Abu Muhammad Râshid 
ibn Ishâq al-kâtib de Bagdad (mort en 854), qui ne cesse de 
pleurer la mollesse de son pénis, « sa fleur brisée dans le 
bouton », alors même qu’il aime tant les relations avec des 
éphèbes, sont un bon exemple de cette époque : 

  

																																																													
30 Arie Schippers, “The Mujun Genre by Abu Nuwas and by Ibn Quzman: a 
comparison”, in Adam Talib, Marlé Hammond, and Arie Schippers, eds., 
The Rude, the Bad and the Bawdy, Gibb Memorial Trust, 2014, pp.81- 100. 



	
	

 53 

« Je verse mes larmes sur mon désir et mon plaisir pour apaiser cette peine 
brûlante.  
Je pleure un pénis tout affaibli, qui me laisse tomber au moment où j’en ai 
le plus besoin. 
Il est devenu mou comme une corde effilochée, tout affligé qu’il est par les 
maladies et les défaillances. 
Tout endormi, il n’autorise même pas le désir. Eh oui, sa léthargie est 
catastrophique. » 

  
Dans toute son œuvre, il déplore ce pénis autrefois si fort qui ne 
lui est désormais plus d’aucune utilité.31 
 

  
LA POÉSIE ARABE ANDALOUSE : IBN ZAYDÛN ET IBN KHAFÂJA. 

  
Dans la poésie arabe d’Andalousie, les thèmes de la poésie 
préislamique, du Hijâz et udhrite, côtoient le réalisme de la poésie 
d’Abu Nuwâs. Cet amour sérieux et passionné est représenté par 
le poète Ibn Zaydûn (1003-1071), dont l’affaire de cœur avec la 
princesse Wallâda, fille du « calife » al-Mustakfi de Cordoue, 
s’est mal terminée. Au moment où la relation d’Ibn Zaydûn avec 
Wallâda prend fin, il s’adresse à elle dans un poème : 
 
« C’est tout empli de désir que j’ai pensé à toi à al-Zahra, alors que 
l’horizon était vide et que la terre frémissait sous la rosée. 
Les eaux argentées du jardin présentaient un visage souriant, comme si des 
colliers de perles se détachaient du cou de jeunes filles. » 

 
Le poème prend fin avec un reproche adressé à Wallâda pour 
avoir rompu leur relation amoureuse, alors qu’il lui reste fidèle : 
 
« À présent, vous avez oublié votre relation amoureuse si précieuse avec 
nous, pourtant je suis toujours éperdu d’amour pour vous. »32 
																																																													
31 Dîwân Abî Hukayma, Râshid b. Ishâq al-Kâtib "Fi 'l-ayriyyât", . Husayn 
al- A'raji éd., Cologne 1997, p. 32; Nefeli Papoutsakis, “The Ayriyat  of 
Abu Hukayma (d. 240/854), A preliminary study”, in Adam Talib, Marlé 
Hammond and Arie Schippers, (éds), op. cit., pp. 101-122.  



	
	

 54 

 
Wallâdah bint al-Mustakfî (1008-91), poétesse et princesse 
indisciplinée qui tenait son propre salon littéraire, ne répondit pas 
à ce poème d’Ibn Zaydûn. Pourtant, elle avait bien échangé des 
poèmes avec lui du temps de leur relation. Elle écrivit également 
des poèmes au sujet de la séparation d’avec son bien-aimé et se 
fâcha quand Ibn Zaydûn eut une brève affaire avec une esclave 
noire : 
 
« Si tu étais juste envers l’amour qui nous unit, tu n’aimerais pas mon 
esclave ni ne la préférerais. 
Tu as délaissé une branche qui porte des fleurs d’une beauté éclatante pour 
une autre qui, elle, ne porte aucun fruit. 
Tu sais bien que, dans les cieux, je suis la pleine lune alors que, à mon plus 
grand regret, tu es amoureux de Jupiter (la planète sombre). » 

 
Pour finir, elle écrit un poème injuriant Ibn Zaydûn, le traitant 
d’amateur de putains et d’homosexuel.33 
Chez un poète comme Ibn Khafâja, riche notable des environs de 
Valence réputé pour ses poèmes dédiés aux jardins, on trouve 
aussi de la poésie galante consacrée tant aux jeunes gens qu’aux 
jeunes filles. Il n’est pas romantique comme Ibn Zaydûn, mais 
jette un regard plutôt hédoniste sur la vie. Il décrit de nombreuses 
rencontres avec des éphèbes, où il évoque leur barbe naissante ou 
au contraire leur visage glabre.34 Par ailleurs, il a également des 
relations amoureuses avec des jeunes filles, avec lesquelles il a 

																																																																																																																																																																																			
32 Auguste Cour, Un poète arabe d’Andalousie: Ibn Zaïdoun, étude d’après 
le diwan de ce poète et les principales sources arabes, Constantine, 1920, 
pp. 24-25 [arabe] no. 27;  
33 Auguste Cour, op. cit, pp. 22 et suivants. 
34 John Mattock et Arie Schippers, “Love and War: a Poem of Ibn 
Khafajah”, Journal of Arabic Literature 17 (1986), 50-68; Arie Schippers, 
“The Transformation of the Arabic Ghazal: Nasib and Ghazal in 11th- and 
12th-Century Andalusian Poetry”, in: Thomas Bauer/Angelika Neuwirth, 
eds., Ghazal as World Literature I, Beirut 2005, pp. 311-324. 



	
	

 55 

parfois une grande différence d’âge, motif que l’on retrouve aussi 
chez le poète préislamique Zuhayr (mort en 609) : 
  
« Ah, si seulement je n’avais encore que quatorze ans pour ne pas avoir à 
l’appeler 'ma fille' et elle 'mon oncle' ! » 
  
On ne saurait évoquer le onzième siècle sans parler du grand 
expert en droit Ibn Hazm. Son discours sur l’amour Tawq al-
Hamâma (le collier de la colombe), où il donne des exemples de 
poèmes et d’anecdotes personnels, traite de thèmes tels que le 
coup de foudre, ou encore « l’amour par ouï-dire ». Cet ouvrage, 
dont un seul exemplaire manuscrit est conservé à Leiden, est 
surtout connu en Europe occidentale et en Amérique par le fait 
que sa casuistique amoureuse concordait avec le lyrisme des 
troubadours35. 
 

LA POÉSIE STROPHIQUE EN ANDALOUSIE 
 

L’Espagne arabe a également donné le jour à la poésie strophique. 
Cinq strophes composaient le muwashshah ou « poème de 
l’écharpe ». À l’opposé de la solennité de la qasîda, ce genre 
autorise des rimes et des rythmes différents. La strophe initiale, de 
deux vers, donne le refrain. Ensuite, la rime du refrain revient aux 
deux derniers vers de chaque strophe, tandis que les trois premiers 
vers ont des rimes variables. Un certain nombre de ces poèmes en 
écharpe sont également consacrés à l’amour, tels que celui qui 
suit, d’Ibn Baqi (mort en 1140), dont la cinquième strophe est à 
moitié en roman, précurseur de l’espagnol. Le poète conçoit une 
passion pour un jeune garçon et, dans la dernière strophe, 
compare cette passion amoureuse au chagrin amoureux d’une 
jeune chrétienne espagnole dont l’amoureux musulman n’est pas 
venu au rendez-vous :36 

																																																													
35 Ibn Hazm, Le collier de la colombe (De l'amour et des amants) traduit 
par Gabriel Martinez-Gros, Arles, Actes Sud, 2009.    
36 Arie Schippers, “Hispania, Italia and occitania: Latin and the 
vernaculars, bilingualism or multilingualism”, in Jan Bloemendaal, 



	
	

 56 

  
5. wa-rubba khawdin jafâ-hâ’l-wajdu// 
wa-shaffa-hâ ’l-baynu thumma’l-bu‘du//  
fa-a‘lanat bi ’l-firâqi tashdû:// 
Benid la Pasqa, ay, aun shin elli/  
Como cand meu corajon bor elli//. 

  
5-Et une jeune fille cruellement traitée par l’amour// 
et qui dépérit à la suite du départ et de l’éloignement de son amoureux//  
chantait en versant des larmes sur leur séparation :// 
Pâques [date du rendez-vous] est arrivée, mais sans lui// 
Comme mon cœur brûle pour lui ! 
  
Le poème strophique zajal peut comporter encore un plus grand 
nombre de strophes. Écrit en dialecte, il décrit également des 
scènes de la vie populaire. Le zajal n°90 ci-dessous, est un poème 
strophique d’Ibn Quzmân (mort en 1160). Ce poème comprend un 
partie consacrée au vin, suivie du récit d’une aventure amoureuse 
et s’achève par des louanges adressées au vizir Abu Ishaq Suhaili. 
L’introduction du poème est d’emblée très évocatrice: 37  
 
« Je passe ma vie entre les tours pendables et l’oisiveté. 
Quelle chance ! J’avais justement prévu de mener une vie de désœuvré. » 
  
À la neuvième strophe, il entame le récit de son aventure 
amoureuse avec la Berbère qui s’en vient justement : 
« 10. - Dis-moi, belle dame, es-tu d’aussi belle eau que je le pense ? 

« Je rentre chez moi pour dormir. » - « Par Dieu, tu fais bien. 
Là-dessus, j’ajoutai : « Passe devant ». Elle dit : « Non, par Dieu, toi 

d’abord. » 
Nous allons mettre les cornes à son mari. 

																																																																																																																																																																																			
Bilingual Europe, Latin and vernacular cultures, examples of bilingualism  
and multilingualism c. 1300-1800, Leiden, Brill, 2015, pp. 19-23 
37 Federico Corriente, Gramática, métrica y texto del Cancionero 
hispanoárabe de Aban Quzmán Madrid: 1980, gedicht no. 90; id. Ibn 
Quzman, Cancionero andalusí, Madrid, Hyperion, 1989; id. El cancionero 
de Aban Quzman de Cordoba Isabat al-aghrad fi dhikr al-a’rad, Cairo 
1995 ; id. Rabat 2014 ; James T. Monroe, The Mischievous Muse, extant 
poetry and prose by Ibn Quzman of Cordoba, Leiden, Brill, 2016 I-II. 



	
	

 57 

11. - J’avais à peine entrevu ses jolies chevilles 
et ses beaux yeux brillants 
que mon membre dressait une tente dans mon pantalon 
et en faisait une sorte de pavillon. 

12. - Ensuite, j’ai vu que le lit était fait. Je n’avais qu’une envie:  
mettre mes poussins dans ce nid douillet. 
Pas question de manquer à ses obligations ! 

Ici, on ne dit pas un homme, mais un libertin. 
  
L’âme du poète « plonge d’emblée entre deux cuisses chaudes », 
mais le lendemain il est réveillé par une querelle entre les 
membres de la famille.  
 
« 15. L’un m’arrache un œil, l’autre me donne une bourrade. 

Le premier déchire mes vêtements tandis que l’autre tire dessus. 
De l’endroit où je jette un coing encore vert, 
c’est un coup de bâton qui me tombe sur la tête. » 
 

  
Il se remet alors sur ses pieds et se rend chez son patron, auquel il 
dédie un passage de louanges.  
 Donner une vue d’ensemble de la poésie dédiée à l’amour en 
quelques milliers de mots n’est pas une sinécure. Pour cette 
raison, j’ai mis l’accent sur les différentes sortes de poésies 
relatives à l’amour au moment de leur apparition. En effet, après 
des poètes comme Abu Nuwâs et Ibn Khafâjah, il n’y a plus 
d’évolution, de sorte que d’une certaine manière, après 1300, la 
période appelée ‘asr al-inhitât (période de la décadence) est de ce 
point de vue moins intéressante. Tous les thèmes et toutes les 
formes restent en usage, y compris dans le muwahshahât, en 
langue classique comme en dialecte, et mis en musique. C’est 
ainsi que dans les différentes traditions musicales maghrébines on 
trouve encore aujourd’hui la muwashshahat andalusiyya, avec ses 
thèmes axés sur l’amour et le vin.  
  
 

 
 



	
	

 58 

BIBLIOGRAPHIE 
 

Sources 
 
Abu’l-Faraj al-Isbahânî, Kitâb al-Aghâni [Livre des Chansons], 

Le Caire, Dar al-Kutub, 1927, I, pp. 406-407; Internet 
alwaraq: Aghânî. 

Al-Farazdaq, Dîwân, Sawi, Abdallah Ismail, (éd.), Le Caire, 
Maktabat al-tijari al-kubra,1936. 

Dîwân Abî Hukayma, Râshid b. Ishâq al-Kâtib "Fi 'l-ayriyyât", . 
Husayn al- A'raji (éd.), Cologne, Kitab al-Arabi, 1997 

Ibn Hazm, Le collier de la colombe (De l'amour et des amants) 
traduit par Gabriel Martinez-Gros, Arles, Actes Sud, 2009.  

Corriente Federico, Ibn Quzman, Cancionero andalusí, Madrid, 
Hyperion, 1989. 

Id. El cancionero de Aban Quzman de Cordoba Isabat al-aghrad 
fi dhikr al-a’rad, Cairo, Majlis al-a’lâ li-l-thaqafah, 1995. 

Id. Rabat, Bouregreg, 2013. 
Umar ibn Abi Rabi’a, Dîwân, Beirut, Dar Sader, 1965. 
 

Études 
 

Bauer Thomas, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt 
des 9. und 10. Jahrhunderts: eine literatur- und 
mentalitaetsgeschichtliche Studie des arabischen Gazal, 
(Diskurse der Arabistik ; Bd. 2), Wiesbaden, 
Harrassowitz,1998. 

Blachère Régis, Histoire de la littérature arabe, des origines à la 
fin du XVe siècle, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1964. 

Corriente Federico, Gramática, métrica y texto del Cancionero 
hispanoárabe de Aban Quzmán Madrid, Hiperión, 1980, 
gedicht no. 90. 

Cour Auguste, Un poète arabe d’Andalousie: Ibn Zaïdoun, étude 
d’après le diwan de ce poète et les principales sources 
arabes, Constantine, Imprimérie à vapeur M. Boet, 1920. 

Enderwitz Susanne, Liebe als Beruf: al-'Abbâs ibn al-Ahnaf und 
das Gazal, Beirut, Orient-Institut, 1995. 



	
	

 59 

Gabrieli Francesco, Storia della letteratura araba, Florence, 
Sansoni, 1967. 

Jayyusi Salma, ‘Umayyad poetry’, in Beeston Alfred F. L. (éd.) , 
Arabic literature to the end of the Umayyad period, 
Cambridge, Cambridge UP, 1983, pp. 420-421. 

Mattock John/Schippers, Arie, “Love and War: a Poem of Ibn 
Khafajah”, Journal of Arabic Literature 17 (1986), Leiden, 
Brill, pp. 50-68.  

Monroe James T., The Mischievous Muse, extant poetry and 
prose by Ibn Quzman of Cordoba, Leiden, Brill, 2016, I-II. 

Papoutsakis Nefeli, “The Ayriyat  of Abu Hukayma (d. 240/854), 
A preliminary study”, in Talib Adam/ Hammond Marlé/ 
Schippers Arie (éds), Warminster, Gibb Memorial Trust, 
2014, pp. 101-122. 

Pérès Henri, La poésie andalouse en arabe classique au XIe 
siécle, Paris, Adrien-Maisonneuve 1953. 

Roncaglia Aurelio, “La lirica arabo-ispanica e il sorgere della 
lirica romanza fuori della penisola iberica”, in XII Convegno 
Volta, Roma/Firenze, Accademia Nazionale dei Lincei 1956 
pp. 321-343. 

Schippers Arie, “Hispania, Italia and Occitania, Latin and the 
vernaculars: bilingualism or mutilingualism?” in Bilingual 
Europe, Bloemendal, Jan (éd.), Leiden, Brill, 2015, pp. 19-
23. 

Schippers Arie, Wissenschaftliche Buchengesellschaft, “Medieval 
languages and literatures in Italy and Spain. Functions and 
interactions in a multilingual society and the role of Hebrew 
and Jewish literatures” in Around the point, studies in Jewish 
literature and culture, Weiss, Hillel/ Katsman, Roman/ 
Kotlerman, Ber (éds), Newcastle on Tyne, Cambridge 
Scholars, 2014, pp. 16-37. 

Schippers Arie, “Medieval literature, Common themes and 
intersections”, in Meri Josef (dir.), The Routledge Handbook 



	
	

 60 

of Muslim-Jewish Relations, London, Routledge, 2016, pp. 
115-134. 

Schippers Arie, Spanish Hebrew Poetry and the Arabic Literary 
Tradition, Arabic Themes in Hebrew Andalusian Poetry 
Leiden, Brill, 1994.  

Schippers Arie, “The Mujun Genre by Abu Nuwas and by Ibn 
Quzman : a comparison”, in Talib Adam/Hammond 
Marlé/Schippers Arie (eds.), The Rude, the Bad and the 
Bawdy, Cambridge,  Gibb Memorial Trust, 2014, pp.81- 100. 

Schippers Arie, “Hebrew Andalusian Poetry and Arabic Poetry: 
descriptions of fruit in the tradition of the 'elegants' or 
zurafâ'”, Journal of Semitic Studies 33 (1988), Stuttgart, 
Steiner, pp. 219-232. 

Schippers Arie, “The Transformation of the Arabic Ghazal: Nasib 
and Ghazal in 11th- and 12th-Century Andalusian Poetry”, in 
Bauer Thomas/Angelika Neuwirth Angelika (éds), Ghazal as 
World Literature I, Beirut, Orient-Institut, 2005, pp. 311-324. 

Scott Meisami Julie/Starkey Paul (éds) , Encyclopaedia of Arabic 
Literature, I [a-j], II [k-z], London/New York, Routledge, 
1998, s.v. Qasida; Encyclopaedia of Islam, seconde edition, 
Leiden, Brill, etc. depuis 1950, s.v. Kasida. 

Vadet Jean Claude, L'esprit courtois en Orient dans les cinq 
premiers siècles de l'Hégire, Paris, Maisonneuve, 1968.  

Wagner Ewald, Grundzuge der klassischen arabischen Dichtung, 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987.  

 

Arie Schippers 

Université d’Amsterdam 

 

 

 



	
	

 61 

LES FILLES OU FEMMES DE MAUVAISE VIE 
 

Une sainte peut tomber dans la boue et une prostituée monter dans la 
lumière, mais jamais ni l’une ni l’autre ne pourra devenir une honnête 

femme.  
(Leon Bloy, Mercure de France) 

 

C’est ainsi que Jacques Azaïs intitula son article de l’édition du 
Bulletin de la Société Archéologique de Béziers en 1837. Son titre 
reflète l’attitude et peut-être l’hypocrisie du temps. Un aspect de 
l’étymologie des usages pour décrire la putain montre qu’on 
utilisait le mot très respectable de courtisane, qui signifiait femme 
de la cour. Ce qui devint la femme publique afin d’éviter de 
prononcer le mot original. En Languedoc les siècles virent un 
changement d’attitude envers la prostitution : au douzième et au 
treizième siècle, elle fut tolérée, au quatorzième et au quinzième 
siècle on lui donna un caractère officiel, mais après cela on la 
condamna. 

 Pourtant  l’histoire de la Bible et la littérature nous montrent 
un aspect respectable de ces femmes publiques. Le Livre de Josué 
par exemple nous présente la figure de Rahab prostituée qui cacha 
les espions des Israélites et fut sauvée avec sa famille quand la 
ville fut mise à sac (Josué, II). En général elle avait bonne presse : 
Rahab se repentit, se maria avec Salmon ben Naasson et fut la 
mère de Boaz, aïeul de Jésus (Matthieu, I, 5). L’Épître aux 
Hébreux nous raconte que  « C’est par la foi que Rahab l’hôtelière 
ne périt point avec les incrédules parce qu’elle reçut les espions et 
les mit en sûreté. » (Hébreux, XI, 31). Saint Jacques étaya sa 
doctrine qui consistait à justifier les êtres par leurs œuvres en 
posant cette question :  « De même Rahab l’hôtelière ne fut-elle 
pas aussi justifiée par les œuvres, lorsqu’elle reçut les messagers, 
et qu’elle les renvoya par un autre chemin?” (Jacques, II, 2). 



	
	

 62 

 

Il y a également la question de Marie-Madeleine, dont rien 
n’a été prouvé en ce qui concerne l’adultère. On n’a pu prouver 
non plus qu’elle était  « une femme de la ville, qui était de 
mauvaise vie » (Luc, VII, 37), bien qu’elle pleurât sur Jésus :  »... 
« Elle lui arrosait les pieds de ses larmes, et les essuyait avec ses 
cheveux; elle lui baisait les pieds, et elle les oignait avec cette 
huile » (ibid., 38). Pendant le moyen-âge elle devint très 
importante dans la pensée chrétienne en tant que pécheresse 
convertie. Beaucoup de légendes d’elle furent répandues. Parce 
qu’elle fut la première à découvrir vide le tombeau de Jésus et à 
voir sa réapparition, elle devint la femme la plus révérée après la 
Vierge. Simone de Beauvoir en tira la conclusion que le péché 
ouvre les portes du paradis plus facilement qu’une vertu 
hypocrite. La femme publique profita de tout cela. Ajouté à cela, 
il y avait l’admonition de Jésus contre les Pharisiens: 

Je vous dis en vérité que les péagers et les femmes de mauvaise vie vous 
devancent au royaume de Dieu. Car Jean est venu à vous dans la voie de la 
justice, et vous ne l’avez  point cru; mais les péagers et les femmes de 
mauvaise vie l’ont cru; et vous, ayant vu cela, vous ne vous êtes point 
repentis ensuite pour le croire. (Matthieu, XXI, 31, 32) 

  

 Plus proche des temps modernes, on se souvient de la 
création de Guy de Maupassant, Boule-de-Suif (Les Soirées de 
Médan, 1880), épisode de la Guerre Franco-Prusse. Dans une 
diligence se trouve Boule-de-Suif, prostituée bien connue. Ses 
compagnons la flagornent tant et si bien qu’elle les fournit en 
nourriture ou qu’elle se sert de ses charmes pour persuader un 
officier prusse de les laisser continuer leur chemin. Mais une fois 
qu’ils n’ont plus rien à craindre, les voyageurs reviennent à leur 
attitude d’hostilité méprisante. Plus tard encore, en 1946, Jean-



	
	

 63 

Paul Sartre publia sa pièce de théâtre La Putain Respectueuse, où, 
la condition de la prostituée mise à part, il traite du racisme aux 
États-Unis. 

 On dit que la prostitution est la plus vieille profession Le 
bordel devrait donc être la plus vieille institution publique. 
Pourtant, certaines féministes affirment que la plus vieille 
profession est celle de sage-femme. Les premiers exemples des 
femmes qui se vendaient se trouvaient dans les temples de 
Babylone, de Sumer et de Phénicie, où il s’agissait d’un rituel 
religieux. Les premières maisons closes ont existé en Égypte. 
Hérodote décrivit une prostituée grecque nommée Rhopopis qui 
réussit à tel point qu’elle fit bâtir sa propre pyramide. Selon les 
femmes, leurs dieux avaient un grand sens des affaires : ils 
pardonnaient aux prostituées, pourvu qu’elles fissent l’offrande 
d’une partie de leur revenu. Pourtant la prostitution était interdite 
dans la loi mosaïque ⎯  « Tu ne souilleras point ta fille, la 
prostituant pour lui faire commettre l’impureté; afin que la terre 
ne soit pas souillée par la fornication et qu’elle ne soit pas remplie 
d’impiété » (Lév., XIX, 29). Par ailleurs, on ajoute :  « Ils 
n’épouseront point une femme débauchée ou déshonorée ... » 
(Lév., XXI, 7). Mais les humains étant trop humains, la Bible 
contient bien des exemples de l’offense : Tamar et Juda, Jephthé 
fils d’une prostituée, les deux femmes qui se présentèrent au roi 
Salomon, etc. Mais ce sont les Grecs qui établirent sur une base 
solide l’institution. Solon (640-c.538), législateur et poète, fonda 
des bordels d’état et imposa des taxes sur les femmes, qui avaient 
des assistantes appelées des hetæræ. Le prix des services était fixé 
à un obole, l’équivalent des gages à la journée d’un ouvrier. La 
langue latine, avec sa pléthore de termes pornographiques, nous 
convainc que les Romains avaient une vie sexuelle ardente, mais 
qu’ils voyaient la femme publique comme une créature de bas 
étage. 

 



	
	

 64 

La prostitution qui existait dans l’Empire romain, était 
considérée comme le moyen de protéger les femmes mariées. Les 
aubergistes très souvent, tenaient un casino derrière le bar : 

With this relative impunity, the keeper was all the more tempted to equip 
his shop for seductive, forbidden parties, and by installing prostitutes as 
barmaids, to convert his gambling den into a bawdy-house. (Carcopino, 
1064: 276). 

[Avec une impunité relative, l’aubergiste était très tenté d’équiper sa 
boutique dans le but de réunions galantes et défendues, en installant des 
prostituées comme serveuses de bar, allant jusqu’à convertir son tripot en 
bordel.] 

 

Bien des siècles après, se rappelant les tavernes romaines, 
les autorités montpelliéraines exclurent les prostituées des 
auberges. Le poète Horace cite le cas de Cato le Censeur qui salua 
un jeune homme qui sortait du bordel.  « Suivez, » dit-il,  « votre 
cours vertueux; car, une fois que le sale désir a enflammé les 
veines, ce n’est que justice que les jeunes hommes viennent par 
là, à cause de l’indiscrétion des femmes d’autrui », (Horace, 
Satires, II: 32-37). Cependant, quand Cato vit ce même homme 
qui quittait le bordel à plusieurs reprises, on dit qu’il fit remarquer 
:  « Je vous ai loué alors, puisque je présumais que vous veniez ici 
de temps en temps, mais non que vous habitiez ici ». 

 

On tolérait les maisons closes mais en insistant pour que le 
propriétaire perde ses droits civiques. L’Église considérait les 
propriétaires comme des proxénètes et le proxénétisme 
institutionnalisait la débauche condamnée par le droit canon. On 
imposa une taxe dès le Ier siècle sur les femmes qui devaient faire 
enregistrer leur situation. Elles furent ainsi stigmatisées le reste de 
leur vie, sauf en cas de repentir et d’abandon de leur profession. 



	
	

 65 

Le terme meretrix publica pour une prostituée fut remplacé par 
des mots moins péjoratifs : mulier publica ou mulier seculara. À 
Béziers on les appelait tout simplement en occitan femnas, filhas 
ou filhetas, selon le contexte de leur vie. Peu à peu les femmes 
des rues ont ressenti le besoin d’avoir un lieu où elles n’auraient 
pas à rester debout par tous les temps. D’ailleurs on remarque 
qu’aucun service médical complet n’a été organisé pour elles 
avant 1828 quand le Conseil municipal de Paris en établit un. Le 
mal vénérien était inconnu en 1347, mais dans les siècles 
précédents les croisés avaient appporté d’Égypte trois maladies : 
l’arsure (brûlure), l’échauffaison et la lèpre. C’est ainsi qu’on 
établit une inspection sanitaire. Très souvent on attribuait la peste 
aux prostituées et pendant l’épidémie, on fermait les maisons 
closes. 

 

Sous le patronage de Jeanne, reine de Naples et de 
Provence, on établit une maison close en Avignon en 1347, près 
du Couvent des Augustins, pour empêcher les prostituées d’être 
dans les rues, mais ses règlements étaient très discutables. 
L’Article 4 du règlement établit que, selon la volonté de la reine, 
tous les samedis, l’abbesse et un chirurgien rendissent visite à 
chaque courtisane. Si on trouvait un mal contracté provenant de 
paillardise, cette femme devrait être isolée.38 Si une femme 
quittait le bordel, elle devait porter un nœud rouge à l’épaule 
gauche ; si elle n’était pas disposée à le faire, elle risquait une 
correction publique au fouet. À Toulouse le nœud était blanc. 
Mais de la même façon on leur interdisait de porter les vêtements 
d’une  « honnête femme ». En Arles il leur était interdit de porter 
des voiles En Avignon et à Nîmes, elles ne pouvaient porter ni 
voiles ni manteaux. En 1320 on interdit aux prostituées de 

																																																													
38 Citation de Jacques Azaïs, op. cit.: 262. 



	
	

 66 

Pézenas de porter vestes longuas per terram trahentes [de longues 
robes qui traînaient sur la terre], (Otis, 1985: 80). Elle ne pouvait 
non plus porter à Nîmes (1350) et à Bagnols (1358), des 
accessoires en argent et en hermine. Tous ces inconvénients 
avaient aussi leurs avantages : on ne pouvait faire aucune erreur 
en identifiant une femme de joie, ce qui donnait une certaine 
protection aux femmes honnêtes.  

 

 Le plus souvent les femmes publiques devaient porter des 
vêtements distinctifs qui prenaient souvent la forme d’une petite 
bordure d’une autre couleur que la robe sur une de leurs manches. 
En Suisse elle portait une coiffe rouge, en Italie une cape de 
diverses couleurs selon la ville et à Vienne un mouchoir blanc. 
D’ailleurs, elles devaient exercer leur métier hors des murs. On 
essaya de mener au repentir les prostituées. Pour cela, on 
construisit des maisons spéciales pour celles qui avaient renoncé 
au métier. En 1254, saint Louis ordonna que toute courtisane fût 
chassée du pays, privée de son argent, de ses biens et même de ses 
vêtements. Quand il partit en croisade, il fit détruire tous les 
bordels, ce qui eut pour conséquence que les prostituées se 
retrouvèrent plus communément parmi les habitants des quartiers 
bourgeois. 

 

Le bordel toulousain devait être fermé le vendredi, le samedi 
et le dimanche de Pâques. Si l’abbesse accueillait des clients ces 
jours saints, elle serait fouettée et renvoyée. Beaucoup de bordels 
durent rester fermés pendant la Semaine Sainte ; à Nîmes les 
femmes ne pouvaient pas entrer dans la ville pendant cette 
période. À Uzès les autorités ordonnèrent aux prostituées de 
quitter la ville pendant un mois. Une autre interdiction : nul Juif 
n’était autorisé à entrer dans un bordel, puisque partout il était 



	
	

 67 

interdit aux Juifs d’avoir des relations avec une prostituée 
chrétienne sous peine de mort.39  

 

 Ainsi on peut identifier deux sortes de bordels dans les 
dernières années du moyen âge : la maison privée et la maison 
publique. De plus, beaucoup de ces maisons devinrent des 
bordels-fermes et l’arrenteur du bâtiment s’appelait donc le 
fermier. Ceux-ci exerçaient diverses professions, y compris des 
professions ecclésiastiques. Plusieurs villes possédaient un 
quartier chaud ⎯ Arles, Avignon, Bagnols, Castelnaudary, 
Lacaune et Narbonne ⎯ tandis que Béziers s’assurait que sa 
maison se trouvait fermement extra muros, bien qu’ensuite 
transférée par les consuls au centre de la ville.40 On appela la 
maison close biterroise coubéns (couvent) et la directrice, comme 
ailleurs, Maire Abadessa (Mère Abbesse). Les bains publics, 
surveillés par un barbier, cachaient un bordel et les prêtres mirent 
le public en garde contre ces lieux d’immoralité. Puisque les bains 
étaient associés à la prostitution, on les inspectait souvent et les 
maisons des barbiers étaient sujettes à une inspection mensuelle. 
Ces quartiers furent nommés d’après les documents latins 
postribulum et lupanar. Les ruines de Pompéi révèlent qu’on 
faisait de la publicité pour un grand bordel appelé le Lupanar. 
Pourtant la position sociale et légale du bordel était loin d’être 
sûre. Les autorités du XIIe et XIIIe siècles adoptèrent toutes les 
																																																													
39 Le judaïsme aussi interdit les relations entre un Juif et une non-juive. Il 
était menacé d’aller directement en Enfer (Géhenne) après sa mort, et 
fouetté dans ce monde. Louis Epstein cite le cas d’une Juive en Espagne 
qui, ayant eu des relations avec un non-juif, fut condamnée à se couper le 
nez (Epstein, 1967: 172-3). 
40 Les détails que nous possédons de cette dernière viennent des archives et 
des articles de Jacques Azaïs. Le transfert eut lieu pour des raisons 
financières. 



	
	

 68 

mesures de restriction du droit romain, concernant les femmes 
publiques, qu’on classait dans la catégorie des infâmes. L’avocat 
E. Sabatier, auteur de l’Histoire de la ville et des évêques de 
Béziers, donna une définition claire de la femme en question: 

 

La fille ou femme de mauvaise vie était celle qui, pour de l’argent, se 
prostituait à tous venants et sans choix, que ce fût dans un lieu public de 
débauche ou dans une maison particulière. On rangeait dans cette catégorie 
la femme qui se prostituait pour satisfaire une passion désordonnée, 
quoiqu’elle n’exigeât aucun tribut de sa prostitution. On n’y comprenait 
point l’épouse parce qu’elle était coupable d’adultère, ni la vierge qui se 
laissait séduire, ni même la femme qui vendait ses faveurs à quelques 
individus. (Cité dans le Bulletin, 1837: 257) 

 

Mais au moyen-âge, il y eut un changement d’attitude : la 
femme publique fut considérée comme une personne faible et 
égarée qui pouvait être sauvée malgré elle. En dépit de cela, elle 
n’avait pas le droit d’avoir recours à la loi ni de porter plainte 
contre qui que ce soit. D’ailleurs, il était exclu qu’elle témoigne 
devant les tribunaux. Si l’on portait plainte contre elle, il lui était 
interdit d’y répondre en personne ; elle devait faire appel à 
quelqu’un pour la représenter. Enfin, on lui interdisait d’hériter de 
toute propriété.   

Nous supposons qu’il y avait beaucoup d’hostilité envers les 
prostituées mariées. l’Église, en effet, encouragea le mariage avec 
des femmes repenties, comme une sorte de rédemption. Cette 
pratique fut beaucoup louée par Innocent II en 1109. Mais si l’on 
croyait qu’une prostituée avait insulté quelqu’un, cette personne 
pouvait lui donner impunément des gifles (gautadas). Ce qui mit 
la prostituée au même niveau que les Juifs biterrois qui reçurent 



	
	

 69 

une gifle juste avant le dimanche des Rameaux, (Catalogue des 
Évêques de Béziers, 1651: 65)41. 

 Quant à la femme elle-même, nous avons très peu de 
renseignements sur elle par manque de documentation. En 
revanche, nous avons plusieurs descriptions des maisons closes. 
Quelquefois la mère maquerelle prenait le titre d’abadessa 
(abbesse). essayant d’apparaître respectable mais sans convaincre 
personne.42 Comme nous l’avons déjà vu, les prostituées 
n’avaient pas envie d’exercer leur métier sur leur propre seuil. 
Ainsi, avant la décision des municipalités de réglementer les 
bordels intra muros, les femmes recevaient leurs clients extra 
muros. Plus que cela, elles déménagèrent dans d’autres lieux que 
leur propre ville. Otis cite le cas de la maison d’Uzès, en 1357, où 
les cinq occupantes venaient de l’extérieur. Pour les sociologues 
c’est une frustration, car nous ne savons rien de leur motivation. 
Avaient-elles choisi le métier? N’avaient-elle les moyens de vivre 
autrement? Avaient-elles un enfant à charge? Tout ce que nous 
avons, sont des listes de noms ou de surnoms. Plus tard on 
reconnut leur situation et la prostituée fut qualifiée de  « fille 
pauvre ». D’autres, cependant, réussirent à avoir une bonne vie. 
En 1285, Guiraude de Béziers et Elys du Puy étaient devenues 
assez riches pour plaider devant le tribunal de Montpellier et 
obtenir la permission de s’établir dans cette ville. Le terme 
 « putain » était péjoratif, mais la municipalité refusa de le 
reconnaître comme diffamatoire: 

 
																																																													
41 Ce livre précieux reste à la garde du CIRDOC, Béziers. Quant aux gifles, 
on permettait parfois aux Juifs de racheter cette coutume cruelle. À la fin 
on la laissa tomber grâce à l’évêque. 
42 Dans l’acte du 9 janvier, 1398, Raynaude de Melus, directrice des 
femmes de mauvaise  vie, est qualifiée ainsi. En 1347, Jeanne Ière de Naples 
et Comtesse de Provence, qualifia d’Abbaye la maison des prostituées à 
Avignon. 



	
	

 70 

DE INJURIAS QUE NON S’EN CLAMA. 

Totas viltastz ni totas anctas que per paraulas solamens son fachas non son 
auzidas en cort, si las personas non movion lo jutge. Estiers can neguns 
hom ad ancta appela negun autre malser o trachor o layron prohat o perjur, 
o si maridada o vezoa appellava putan si prohar no·s pot ... (Petit 
Thalamus: 3) 

 [Tous les insultes ou affronts qui sont faits seulement en paroles, ne sont 
pas entendus dans la cour, si les personnes ne saisissent pas le juge. 
Autrement, quand un homme sans honte en appelle un autre ou traître ou 
larron prouvé ou menteur, ou si une femme mariée ou les voisins appelaient 
une femme putain, si cela ne peut pas être prouvé ...] 

 

Pour la femme elle-même, si on prouvait quelque chose 
contre elle, la justice la privait de ses vêtements, d’abord pour une 
affaire honteuse, puis retirait de la valeur à sa robe, et sans robe 
elle ne pouvait pas exercer son métier. Mais le plus souvent il 
s’agissait d’une amende et, dans de rares cas, un châtiment 
physique. Beaucoup de ces peines, cependant, disparurent dans 
les siècles qui suivirent. Par ailleurs, les femmes étaient souvent 
protégées contre le viol. La réforme mise à part, il était possible 
pour une prostituée involontaire ⎯ celle qui avait été vendue dans 
le métier par ses parents ou ses maîtres ⎯ d’adresser une pétition 
à son évêque afin d’être libérée de son esclavage (Brundage, 
1982: 157). 

 

MARIAGE, CONCUBINAGE ET ADULTÈRE 

 

La justice médiévale reconnut diverses unions entre les sexes. 
D’abord le mariage, qui impliquait qu’un couple habite ensemble 
et montre une maritalis affectio tout à fait respectable, étant 



	
	

 71 

sanctifiée par l’Église ; par conséquent, l’adultère et la fornication 
étaient des péchés mortels. En revanche, celui qui utilisait la 
prostitution n’était pas soumis la juridiction ecclésiastique. 
L‘opinion généralement admise était que le mariage était ad 
remedium (concupiscentiæ). Albert le Grand,43 (c.1193-1280), 
définit ainsi ce terme :  « (le mariage) est principalement ad 
officium dans le service duquel se trouve un remède contre la 
plaie qui se produisit à la suite du péché » (IV Sententiarum, 
XXIII – L). 
 

À ce sujet on peut citer Augustin :  « Le lien du mariage ne 
peut pas être rompu excepté par la mort de l’un ou l’autre 
individu » Le divorce, cependant, n’était pas inconnu, puisque le 
droit romain et le droit germanique le permettaient dans le cas 
d’un commun accord, alors que le droit ecclésiastique refusait de 
le reconnaître même en cas d’adultère. L’historien de Béziers, 
Julia, évoqua cette période de la seconde moitié du XIIIe siècle 
quand les coutumes signalaient la dépravation des mœurs : 
 

On commençait à infliger aux adultères des peines beaucoup moins 
fortes que celle en usage durant les XIe et XIIe siècles. Les maisons de 
femmes débauchées étaient tolérées; et les coutumes de Béziers 
donnaient aux malfaiteurs réfugiés dans les églises la jouissance du 
droit d’asile. (Julia, 2000: 305) 

 
Ensuite, il y avait le concubinage, où l’on distinguait la 

cohabitation des femmes entretenues. Comme Brooke le disait à 
propos de cette pratique :  « The law forbade it; custom, in a 
fashion, sanctified their unions », (1991: 64), [La loi l’interdit; la 
coutume, d’une façon, sanctifia leurs unions]. À l’origine, en 398, 
le Concile de Tolède avait promulgué la tolérance du 
concubinage, et le dernier Concile à la répéter eut lieu à Rome en 
1069, (Duby, 1981: 129). Beaucoup de gens avaient été choqués 
par la référence de saint Augustin à sa concubine, et d’apprendre 
qu’il avait eu un fils naturel avec elle (Confessions, IV, 2. 2, ; IV,  
4, 7-9; VI, 15, 25);  
																																																													
43 Maître et collègue de saintThomas d’Aquin. La citation est traduite de 
l’anglais de Payer, 1993: 64-5. 



	
	

 72 

 
What a man did in his own home, however, was considered his own 
business. He would despise prostitutes; he would avoid adultery; but 
(like the  young Augustine!) he would  think nothing of taking a 
concubine. (Brown, 2000: 244) 

 
    [On considérait ce qu’un homme faisait dans sa propre demeure, 
était cependant son affaire. Il méprisait des prostituées, il évitait 
l’adultère, mais (comme le jeune Augustin!) il trouvait tout à fait 
normal de prendre une concubine.] 

 
Les canonistes médiévaux vinrent à accepter la définition du 

concubinage par l’intermédiaire de Gratien (fin XIe siècle-c.1160) 
dans son Decretum ; une concubine était une femme unie à un 
homme dans l’affection conjugale mais sans formalités légales. 
Ce qui plaçait cette femme dans une autre catégorie que celle des 
prostituées, mais elle se trouvait dans une union temporaire et 
non-conjugale. Autant que l’on sache, ce ne sont que les 
ordonnances d’Arles qui ont demandé l’expulsion de la ville d’un 
homme qui entretenait une concubine. Pourtant dès l’époque de 
Gratien, l’idée prévalait qu’un couple qui cohabitait avec 
maritalis affectio, constitutait un couple marié, même si la loi ne 
le reconnaissait pas: 
 

Given these attitudes towards sexual relations in marriage, it follows 
that the concubinage relationship, in which pleasure was a primary 
goal, was even more vehemently suspect. Not  even a procreative 
intention could fully legitimize sexual relations with a concubine. 
(Brundage, 1982: 121) 

 
[Étant donné ces attitudes envers les relations  sexuelles dans le 
mariage, il s’ensuit que la relation de concubinage, dans laquelle le 
plaisir était un premier but, était vivement considéré encore plus 
suspect. L’intention de procréer ne pouvait même pas tout à fait 
légaliser des relations sexuelles avec une concubine.] 

 
Il faut ajouter que les ecclésiastiques n’avaient pas le droit 
d’accuser les laïcs : 
 



	
	

 73 

But there was one milieu in the early twelfth century in which ladies 
freely mingled, where many or most clerical households contained 
concubines and children ⎯ and that was in the cathedral closes. 
(Brooke, 1991; 91)  

 
   [Mais au début du douzième siècle, il y avait un milieu, dans lequel 
les dames fréquentaient librement. Beaucoup sinon la plupart des 
ménages ecclésiastiques y avaient des concubines et des enfants ⎯ et 
cela se trouvait dans les cloîtres des cathédrales.] 

 
Cependant aux yeux des prudes, les relations sexuelles étaient 
suspectes même en cas de mariage. Un autre aspect se trouve dans 
la correspondance d’Héloïse qui, si l’on en croit ses lettres, se 
qualifiait de concubine ou de prostituée d’Abélard. Elle refusa 
tout d’abord le mariage parce qu’il ruinerait la carrière d’Abélard. 
Le mariage pourrait aussi être une corruption de l’amour, des 
chaînes plutôt que la liberté, disait-elle. 
 

L’influence des premiers pères ⎯ notablement  celle 
d’Augustin mais aussi de Jérôme et de Lactance ⎯ se montre 
évidente dans l’histoire ecclésiastique. Saint Augustin et 
beaucoup plus tard saint Thomas d’Aquin, soutenaient que la 
prostitution était un mal bien nécessaire ; en effet, une ville en 
bon ordre avaient besoin de bordels tout comme elle avait besoin 
d‘égouts. Gratien emprunta à saint Jérôme la définition de la 
prostituée :  « Une prostituée est celle qui se libère pour le désir 
de beaucoup d’hommes » [Meretrix, que multorum libidini patet], 
(Épîtres, 64.7). 
 

C’est au XIVe siècle que Rome déclara l’insolubilité du 
mariage et ainsi le divorce devint impossible dans l’Église 
catholique. D’un autre côté, les archives sont pleines d’exemples 
de femmes répudiées par leurs maris qui souhaitaient se remarier. 
La raison la plus commune de ce rejet était l’incapacité de 
l’épouse à produire un héritier. Mais bien que l’annulation du 
mariage fût possible pour des raisons acceptables par l’Église, le 



	
	

 74 

pape n’accepta pas la répudiation entamée par un seigneur, Pons 
comte de Toulouse (c.990-c.1050) qui répudia sa femme avant 
1031. Il fut presque immédiatement excommunié au concile de 
Limoges. Cette femme, Almodis de la Marche, était sa troisième 
ou quatrième épouse mais elle avait été déjà répudiée par Hugues 
le Pieux de Lusignan pour cause de consanguinité. Le pape Victor 
II les excommunia et répéta l’interdit à deux reprises. Elle a dû 
recevoir le pardon, car à la fin elle se maria avec Raymond-
Béranger de Barcelone. Citons aussi le cas de Béatrix, fille de 
Raymond Trencavel de Béziers, répudiée en 1194 par Raymond 
VI de Toulouse (Hershon, sous presse, 2016: 13). 

Toutes les infractions des femmes étaient très souvent 
soumises aux bailes qui s’appropriaient le droit d’imposer des 
amendes sans avoir recours à la véritable justice. Ils se 
spécialisaient surtout dans l’adultère ; mais le pire, venait du fait 
qu’il y avait un groupe de ce qu’on pourrait appeler des 
mouchards : 

Dans certaines villes, il existait des hommes qui n’étaient 
pas des fonctionnaires publics, et qui avaient pour mission de 
dénoncer les crimes et les délits qui parvenaient à leur 
connaissance, notamment les adultères. C’étaient des agents de 
police subalternes, dont la négligence était souvent punie par des 
amendes que leur infligeait le magistrat  qu’ils auraient dû avertir. 
(Boutaric, 1855: 216-7). 

 

À Montpellier la charte de 1204 expliqua clairement le châtiment 
des adultères: 

Si les coupables étaient pris en flagrant délit ou bien persistaient à 
vivre ensemble, ils étaient condamnés à une peine qui nous paraît 
maintenant incroyablement humiliante et attentatoire à la dignité 
humaine. Ils devaient faire le tour de la ville en courant et tout nus. On 



	
	

 75 

précisait: la femme devant, et ils étaient aussi fouettés.  (Liault, 
1990: 112) 

Dès 1260, nous avons des documents sur les fonctions des 
enquêteurs nommés par des lettres patentes. On les punissait 
sévèrement si on les prenait en faute. Il y avait toujours des brebis 
galeuses ⎯ en Auvergne, par exemple, où l’on a révoqué un 
bayle qui donnait l’exemple de mauvaises mœurs en entretenant, 
quoique marié, une concubine. (Boutaric, III, 1856: 110).   

Au Concile de Béziers de 1342, on déclara l’adultère 
comme motif d’excommunication. Mais surtout il y eut un tollé 
contre le concubinage des laïcs. Cela n’empêcha pas le clergé de 
pécher de la même façon. Guilhem de Berguedan écrivit une 
satire en vers attaquant avec une extrême virulence un clerc 
fornicateur (PC 210, 22): A Serana / par Viane / fon pres ab una 
putana ... /qu’anc non la vi mas aurana [à Serana, près de 
Vienne, il fut surpris avec une putain ... car jamais je n’en ai vu 
plus folle]. À ce Concile, on pria le confesseur de demander si 
l’homme avait péché cum corrupta, ce qui incluait des rapports 
sexuels avec une femme non mariée ou une prostituée. Leah 
Lydia Otis, qui a puisé dans les archives méridionales, 
commentant les amendes imposées pour le concubinage, a montré 
que les règlements de police de cette sorte ne parurent pas au 
XIVe siècle, mais au XVe :  « The change seems to indicate a real 
transformation of public opinion » [Le changement semble 
indiquer une vraie transformation de l’opinion publique], 
(1985:107). On se rappelle qu’au cours des interrogatoires, les 
inquisiteurs tendaient un piège à l’hérétique en lui demandant s’il 
croyait que les rapports sexuels constituaient un péché. Le 
Concile de Nîmes de 1252 conseilla au confesseur d’établir si 
l’homme avait péché avec une femme non mariée ou une 
prostituée, ce qui constituait des péchés égaux. Béziers se trouvait 
au premier plan quand les consuls présentèrent à la cour royale de 



	
	

 76 

cette ville une liste de femmes entretenues qui se moquaient des 
ordonnances royales, exigeant des mesures immédiates contre ces 
individus et leurs partenaires.44  

 

DES MAISONS CLOSES ET DE LEURS OCCUPANTES 
 

Enfin il y avait l’existence des maisons closes que les 
consuls des villes contrôlaient à des moments divers, sans doute 
en pensant à un avantage financier. Très souvent ils étaient 
surveillés par le bourreau oisif, car il n’y avait pas beaucoup 
d’exécutions. À Toulouse, par exemple, les profits du bordel 
municipal furent partagés entre la ville et l’université. Cette 
pratique eut lieu même près du Vatican. En Europe dans plusieurs 
villes, s’ouvrirent des maisons publiques : Hambourg, Augsbourg, 
Vienne et même Sandwich en Angleterre. Le revenu considérable 
qui venait des bordels ont conduit les autorités à désapprouver 
l’entreprise et on persécuta fort les proxénètes, les prostituées 
illégales et des propriétaires des maisons autorisées, quoique les 
premiers furent plus sévèrement traités. La hiérarchie de l’Église 
reconnut cependant les bordels. La reine Jeanne vendit sa maison 
close au pape Clément VI lui-même et celle-ci continua son 
activité sous le parrainage papal (Bullough, 1982: 180-81). 

 
On devint encore plus strict aux XIVe et XVe siècles. Ces 

infractions furent mises au même niveau que l’homicide et 
l’adultère et considérées comme un défi non seulement aux 
autorités municipales mais aussi à la couronne. Celle-ci avait, 
cependant, une attitude ambivalente à l’égard de cette affaire. On 
cite l’exemple de Guillot de Cung qui, au XVe siècle, exerçait 

																																																													
44 Malgré le fait que les consuls pressèrent leur requête, l’affaire resta 
insatisfaisante pendant quelques temps.  



	
	

 77 

avec profit son mauvais métier en Languedoc : Avignon, Béziers, 
Carcassonne, Marseille, Montpellier et Narbonne: 

 
The final outcome of the case is unknown. What is known is 
significant enough: an incorrigible mauvais garçon was able to engage 
in procuring and other illicit activities for twelve years with relative 
impunity, enjoying the confidence of well-placed men and managing 
to acquire two royal letters of remission. (Otis, 1985:  93) 

 
[Le résultat final du procès est inconnu. Ce qui est connu est assez 
significatif : un mauvais garçon incorrigible pouvait se livrer au 
proxénétisme et à d’autres activités illicites pendant une douzaine 
d’années dans une impunité relative, profitant de la confiance des 
hommes haut placés et réussissant à acquérir deux lettres royales de 
remise.] 

 
Dans le Languedoc, beaucoup de petites villes et de villages 
n’avaient pas les moyens d’ouvrir leur propre maison publique ; 
ils décidèrent, donc, de suivre la coutume de semel in septimana, 
coutume selon laquelle on invitait une prostituée à venir un jour 
par semaine à ses propres frais, (Otis, 1985 : 56). Un de ces lieux 
était Villeneuve-les-Béziers. Pour des raisons évidentes les 
femmes ne voulaient pas exercer leur métier dans leurs propres 
villes ou villages. Par exemple, les deux prostituées nommées 
dans le document sur la création  du quartier chaud monpelliérain 
étaient du Puy et de Béziers. À Béziers, la première mention de la 
maison la situait hors des murs en 1348, mais la municipalité en 
établit une au centre de la ville au commencement du XVe siècle. 
Pourtant en 1387, les consuls de la ville publièrent à la cour 
royale biterroise une liste de femmes entretenues et leurs 
partenaires. Le Libre de Memorias de Jacme Mascaro, né 
probablement à Béziers, est une source intéressante sur la ville, 
car en 1348 il fut élu écuyer du premier consul et ses devoirs 
comprenaient un registre des affaires de la commune. Il rapporta 
en 1348 ce qui arriva à l’un des chevaliers de Bernard VII, comte 
d’Armagnac, pendant la visite à Béziers du roi Philippe de Valois 
et de la reine : 
 



	
	

 78 

... Et .i. seu cavalier seu s’en anet deportar al borc del Rey foras los 
murs; et anet en una carieyra pres del bordel, en que avia una novia,45 
en que balavon e dansavon. El cavalier regardan lur estat, van li dir 
que s’en anes. El cavalier no s’en volc anar, et els van le battre et 
nafrar; el cavalier va s’en anar al ostal del comte, de que lo comte fouc 
trop corrosat. (Barbier, 1970: 42) 

[ ... Et l’un de ses chevaliers se rendit  extra muros pour amuser le 
Bâtard du roi et il alla dans une rue près du bordel où il y avait une 
maison où l’on sautillait et dansait. Le chevalier, regardant leur 
condition, ils lui dirent de sortir. Le chevalier ne voulut pas sortir. Ils 
s’en vont le battre et le blesser. Le chevalier se rendit chez le comte 
et ainsi le comte était fort en colère.] 

  

Le reste de l’histoire : le chevalier va se plaindre auprès du comte, 
qui fit arrêter l’individu qui l’avait battu. À la cour, il fut 
condamné à être pendu; mais la foule de petites gens forcèrent la 
portière et menacèrent de tuer le comte. Celui-ci libéra l’homme, 
bien que le seigneur fut l’ami du Bâtard royal. Ce bordel, 1 de 
Nyts, était situé près du chemin de Béziers à Saint-Thibéry. Il est 
mentionné dans le compoix du XIVe siècle, (Bulletin, 2e série, t. 
8: 39 note. Sur le bâtard, borc del rey, voir Bulletin, 2e série, t. 9: 
146-47). 

À Montpellier la municipalité fit des efforts pour extirper la 
prostitution, d’abord en limitant les heures d’ouverture de la 
maison et puis en interdisant aux femmes de recevoir un paiement 
pour leurs services: 

 

																																																													
45 Novia est un euphémisme pour une maison close et en même temps 
femme publique. À Montpellier; le mot au pluriel se référait à 
l’établissement municipal : voir Le petit Thalamus, fols 140-44. 
 



	
	

 79 

QUE HOM NON TRAMETA DENIERS A NOVIA 

Item, que neguns novis ni autra persona per luy non done ni trameta 
deniers ni autras cauzas a la novia per razon de joias, per so que la 
novia ne deia donar ni trametre ren per joias ad autras personas ; e si 
neguns fa ren encontra pagara .m. cayrons de randa  (Petit 
Thalamus, fol. 145) 
 

QUE  L’ON NE DONNE DES DENIERS À UNE FEMME DE JOIE. 

Item, que nul jeune homme ni autre personne de sa part ne donne ni ne 
remette des deniers ni autre chose à la femme comme cadeau, de sorte 
que la femme ne doive ni donner ni rien remettre comme cadeaux à 
autrui ; et si quelqu’un fait le contraire elle payera  mille parts de son 
revenu.] 

Cette ordonnance, évidemment fondée sur la Bible était contraire 
au droit romain qui disait que si la femme faisait du mal en 
vendant son corps, recevoir de l’argent n’était pas un crime, mais 
elle devait demander un prix juste pour ses services.  

Non erit meretrix de filiabus Israël, nec scortator de filiis Israël. Non 
offeres mercedem prostibuli, nec pretium canis in domo Domini Dei 
tui, quidquid illud est quod voveris, quia abominatio est utrumque 
apud Dominum Deum tuum. (Deutéronome, XXIII, 17, 18). 

 

   [Qu’il n’y ait point de prostituée parmi les filles d’Israël, et qu’entre 
les fils d’Israël il n’y en ait  

     aucun qui se prostitue à l’infamie. Tu n’apporteras point dans la 
maison de l’Éternel ton Dieu le  

     salaire d’une prostituée, ni le prix d’un chien pour aucun vœu, car 
ces deux choses sont en  

     abomination devant l’Éternel ton Dieu.] 

 



	
	

 80 

En 1255, Montpellier nomma des gardiens pour veiller sur 
les activités du bordel et essayer de les limiter. Les infractions 
menaient curieusement à une amende de la valeur de cent 
mœllons pour l’entretien des chaussées et des murs de la ville. La 
même amende s’appliquait à n’importe qui faisant des vêtements 
pour une femme de la maison. Si un jongleur venait chanter ou 
jouer de ses instruments au temps de la fermeture, il risquait une 
amende de mille mœllons: 

 

Que neguns hom ni neguna femena estrang ni privat, d’ayssi enant en 
Montpeylier, non an ni  non vengua per vezitar, ni per solas tener a 
novias, ni ad alberc en que novias aia, ni per occayzon de novias, ab 
l’un ni ses l’un, pueys que dias sera claus. Empero de jorns y puescon 
venir e far cortz en la forma que es, em pe, ses torcas e ses brandons, e 
ses tot autre lum. Et aysso establem que sia gardat per tostz temps, que 
la novia estara fermada, e per lo jorn que la penra o per l’endeman  
(Petit Thalamus: 37-8) 

[Dorénavant à Montpellier, que nul homme ni femme, étranger ou 
privé n’aille ni ne vienne visiter les prostituées, pour avoir un entretien 
avec elles, à l’auberge où elles sont, ni à la demande des prostituées, 
avec ou sans une raison, puisque la  maison sera fermée le jour. Mais 
les jours où ils pourront venir et tenir cour dans la situation où elle se 
trouve, à pied, sans torches et sans tisons et sans toute autre lumière. 
Et nous établissons ceci : qu’elle soit toujours gardée quand le bordel 
sera fermé et pour le jour de fête et le lendemain.]   

 

Toutes ces ordonnances sont résumées dans le Thalamus 
mais avec des prescriptions pour les robes légales des femmes, 
qui ne doivent pas être en soie, décorées de métaux précieux ou 
de perles. Ce que les consuls considéraient comme un problème 
fut répété plusieurs fois dans les ordonnances. Ils finirent par bâtir 



	
	

 81 

des bains attachés à la maison close pour l’usage des prostituées 
afin d’éviter de déranger les citoyennes respectables. 

Enfin, il fut question de faire payer des dîmes ; les autorités 
du moyen-âge avaient des avis divers sur le sujet. Certains 
disaient que puisque la femme gagnait légalement de l’argent, elle 
devait payer les dîmes de son revenu. Ostiensis46 pensa le 
contraire : les gages d’une prostituée, quoique légaux, étaient les 
gages du péché et il était donc impossible de lui demander ses 
dîmes. Ce cardinal avait bien des choses à dire sur la prostitution : 

en parlant de sa notoriété, une prostituée n’était pas seulement 
légère, elle faisait étalage des mœurs ouvertement légères. Un 
élément de duperie jouait un rôle dans son commerce : elle 
trompait systématiquement ses clients. Il se demanda aussi si on 
avait avantage autoriser ces femmes à se joindre aux croisés, 
puisqu’elles pourraient recruter encore des hommes. Il conclut 
cependant que ce serait pour de mauvaises raisons.  

Quant à l’aumône, la plupart des canonistes étaient d’accord 
sur le fait qu’ils ne pouvaient accepter de l’argent venant d’une 
telle source. Thomas d’Aquin proposa une solution diplomatique : 
la prostituée devait payer la dîme de ses gages, mais l’Église ne 
pouvait l’accepter jusqu’à son repentir. Thomas acceptait que 
Dieu aime toute chose existante : Dicendum quod Deus omnia 
existentia amat et les femmes de mauvaise vie n’étaient pas 
exclues de cet amour. Les saints, Jérôme et Augustin ont 
commenté ces deux vers, puisque les Évangiles rassurent les gens 
sur le fait qu’on pourrait racheter ses péchés par des aumônes 
 « quelque impure que soit la source d’où provient l’argent avec 
lequel elles sont faites, » (J. Azaïs, 1837: 260). Très semblable 
aux croyances grecques ! En citant Lamarr, qui écrivit un traité de 

																																																													
46 Autrement Henri de Suse, mort en 1271, écrivain de Sommes et 
commentateur des Décrétales, 



	
	

 82 

la police, il est possible de dire que si on supprimait les femmes 
publiques, la concupiscence porterait le désordre dans toutes les 
familles. 

Généralement on a établi des règles qui limitaient les 
bordels à certaines rues. Bullough (1982: 182) note: 

Most streets bearing the name Rose, regardless of language, probably 
originally had been streets for prostitutes, since the euphemism to 
pluck a rose was a common term meaning to copulate with a 
prostitute. 

 

   [La plupart des rues qui portaient le nom de Rose, sans tenir compte 
de la langue, avaient probablement été à l’origine des rues de 
prostituées, puisque l’euphémisme  « cueillir une rose » était une 
expression commune signifiant copuler avec une prostituée.] 47 

 

LES BONNES ÂMES 
 

 Bien entendu, nombreux étaient ceux qui voulaient convertir 
les femmes à une vie sans vice. C’étaient de bonnes âmes qui 
prêchaient en ce sens et ceux qui faisaient le bien. En 1198, 
Innocent III conseilla vivement à tous les catholiques de convertir 
les prostituées. En 1224 on fit des efforts pour créer un ordre de 
religieuses pénitentes afin d’accueillir des femmes repenties. En 
conséquence, le pape Grégoire IX donna priorité à l’Ordre de 
Sainte-Marie-Madeleine, qui ouvrit des couvents dans de 
nombreuses villes. Les religieuses portaient des habits blancs qui 
leur donnèrent le nom de Dames Blanches. L’autre méthode de 

																																																													
47 Un des nombreux noms pour un bordel était « roseraie ».   



	
	

 83 

conversion était le mariage : mais si un homme épousait une 
prostituée non repentie on le qualifiait de proxénète: 

Even after Innocent III’s approval of marriage with harlots for 
purposes of reform, the ordinary gloss to the Decretals continued to 
classify men who married harlots as bigamists for ecclesiastical 
purposes. (Brundage, 1982: 159)  

[Même après qu’Innocent III ait approuvé le mariage avec une 
prostituée dans le dessein de réformer cette dernière, la glose ordinaire 
des Décrétales continua à classer les hommes qui épousèrent des 
prostituées parmi les bigames, à des fins ecclésiastiques.] 

 

L’une de ces bonnes âmes était un ermite. En effet, 
Jacqueline Smith (1978: 176) parle d’un ermite breton à la fin du 
XIe siècle, Robert d’Arbrissel, fondateur de l’Ordre de 
Fontevrault. L’abbaye de Fontevrault se trouve à 16 km au sud-
est de Saumur. L’Ordre étendit jusqu’à Toulouse la mission qu’il 
avait reçue du pape Urbain II, (HGL, t. 3: 301). S’étant acquis une 
réputation de prêcheur errant, Robert d’Arbrissel attira des foules, 
hommes et femmes, surtout ces dernières. Mais il s’attira aussi la 
critique présente dans les lettres de Marbode, évêque de Rennes, 
et de Geoffroi de Vendôme, car ces foules consistaient en grande 
partie, de prostituées et d’autres femmes de mauvaise vie. 
Toujours désireux d’éviter la scandale, Robert d’Arbrissel sépara 
les sexes et organisa avec succès de simples demeures à 
Fontevrault. Ce qui lui permis d’avoir le titre de Procurator 
mulierum (Protecteur des femmes). Il resta plutôt un lointain 
patron de l’organisation, car il ne passa pas beaucoup de temps 
dans son établissement. En effet, il continua à parcourir le pays en 
prêchant. On pourrait lui reprocher de se servir de son attitude 
envers les femmes pour prouver qu’il avait la capacité de leur 
résister, d’autant plus qu’elles venaient de toutes les classes 
sociales. 



	
	

 84 

Robert n’était pas un personnage négligeable et il a mérité le 
paragraphe que lui consacre Michelet dans sa formidable histoire 
(livre IV, t.2: 137-8), bien que ce soit un portrait idéaliste. 
Évoquant la mission de Robert d’Arbrissel, il écrit : 

Ce fut surtout un Breton, Robert d’Arbrissel, qui remplit cette mission 
d’amour. Il rouvrit aux femmes le sein du Christ, fonda pour elles des 
asiles, leur bâtit Fontevrault, et il y eut bientôt des Fontevrault pour 
toute la chrétienté. L’aventureuse charité de Robert s’adressait de 
préférence aux grandes pécheresses; il enseignait dans les plus odieux 
séjours la clémence de Dieu, son incommensurable miséricorde. 

 

George Fort, (1883: 344) parla d’une autre expérience 
destinée à sauver les femmes et prônée par Foulque de Neuilly 
qui scella un accord avec les autorités parisiennes. Accord selon 
lequel mille livres seraient versées à chaque prostituée qui faisait 
un mariage honorable, (Bullough et Brundage, 1982: 42). Un 
supplément de 250 livres, auquel auront contribué des étudiants 
en Sorbonne, serait également versé. Nombreuses étaient les filles 
de joie qui, selon une tradition, organisèrent une guilde avec 
Marie Madeleine comme sainte patronne. Bien que la tradition en 
soit sujette à caution, une chapelle était consacrée à la prostituée 
Sainte Marie l’Egyptienne ; il s’y trouvait un vitrail montrant la 
sainte, sa jupe relevée jusqu’aux cuisses, sur le point de 
s’embarquer dans un bateau, avec une inscription :  « Comment la 
sainte offrit son corps à un batelier pour payer sa traversée » 
(Bullough, 1982: 177). Bien que sujette à caution, c’est une belle 
histoire.  

En revanche, la poétesse française, d’origine venitienne, 
Christine de Pisan (1364-c.1430), écrivit un traité allégorique en 
prose en 1405, Le Livre des trois vertus, dans lequel la troisième 
partie contient une section (X)  « Sur l’instructiondes femmes de 



	
	

 85 

mauvaise vie » (689-92) Elle leur parle directement et sans faire 
de concessions: 

De même que le soleil brille pour les bons et pour les méchants, nous 
n’éprouverons pas de honte à communiquer notre enseignement 
également aux femmes dissolues, libertines et menant une vie de 
désordres, bien que rien ne soit plus abominable. (Régnier-Bohler, 
2006: 689). 

 

Son premier but était de les persuader d’abandonner leur vie 
de débauche tout en faisant appel à leur conscience: 

Considérez l’infamie de votre manière de vivre, si abominable que, 
outre la colère de Dieu, vous subissez dans le monde un tel mépris que 
toute personne honnête vous fuit, comme si vous étiez 
excommuniées,et détourne de vous son regard dans la rue pour ne pas 
vous voir. (Ibid.) 

 
Elle ne mâche pas ses mots, déclarant que leur existence est de 
 « vivre, boire et manger parmi des hommes plus vils que des 
porcs, » et indique que leur vie était toujours en danger. Elle les 
accuse de réduire leur religion à  « un vil métier » et de se mettre 
dans une  « horrible fange », alors qu’elles sont chrétiennes. Si 
elles se repentissent, cependant, avec une vraie contrition, Dieu 
leur pardonnera. Elle cite la vie de la sainte Marie l’Égyptienne 
pour prouver ce que peut faire la pénitence. Marie-Madeleine 
s’est montrée irrésistible quand elle suivit des pèlerins à 
Jérusalem. Elle se prosterna devant une icône de la Vierge qui lui 
dit de traverser le Jourdain et de vivre dans la forêt. Elle fut 
divinement instruite dans la foi chrétienne, dans laquelle elle resta 
au cours d’une longue vie. Elle rencontra un prêtre, Zozimas qui 
lui promit de lui apporter l’Eucharistie le jeudi saint. À son retour, 
il la trouva morte et un lion l’aida à l’enterrer. Sa vida venait de la 
plume de Rutebeuf au XIIIe siècle.  
 

Revenons à l’histoire. À l’époque de Dioclétien,une autre 
prostituée, Sainte-Affre qui refusa de faire des sacrifices aux 



	
	

 86 

dieux païens, fut brûlée vers 304 après J.-C. Ses derniers mots 
furent :  « Mon cœur a péché, qu’il souffre. Mais je ne corromprai 
pas mon âme par l’idolâtrie. » Christine de Pisan réfute les trois 
excuses (elle les appelle échappatoires) que la femme pourrait 
avancer pour prétendre qu’elle est disposée à agir comme elle le 
fait : les hommes qui la fréquentent ne l’accepterait pas, la société 
la repousserait et la chasserait, l’empêchant de prendre sa place 
dans le monde, elle n’aurait pas de moyens d’existence, 
puisqu’elle n’avait aucun autre métier. Christine écarte ces 
excuses en disant qu’il est possible de sortir du péché en 
demandant pardon à Dieu, d’avoir la volonté de se repentir, de 
porter une robe large et convenable et d’éviter ses lieux habituels. 
Ensuite elles devraient faire retraite dans un couvent et aller à 
l’église pour se livrer à de pieuses oraisons, pour écouter des 
sermons et assister à la confession. Si on essaie de l’en dissuader, 
elle devrait s’exposer plutôt au martyre et si on l’aborde, elle 
pourrait avoir recours à la justice qui aurait pitié d’elle. (En cela 
Christine se montre un peu naïve). En ce qui concerne la 
deuxième raison, elle pense que la société aussi aura pitié d’elles 
car elle se sera repentie :  

 

... Ils la feraient venir, lui diraient de bonnes paroles et lui donneraient 
la possibilité de persévérer dans le bien.  

…Elle serait au contraire invitée par des gens de bien et traitée avec 
affection. (Ibid., 691) 

 

La femme réfute la troisième raison, parce elle est assez 
vigoureuse pour gagner honnêtement sa vie. Par exemple, elle 
pourrait faire la lessive dans les grandes maisons, filer, garder les 
malades et les accouchées et habiter une petite chambre dans une 
rue honnête pour mener une vie simple et sobre. Elle devrait 
supprimer les paroles indécentes et se montrer courtoise, humble, 
douce et serviable.  « Un seul denier lui ferait alors de plus de 
profit que cent reçus dans le péché », (Ibid., 692). Afin d’insister 



	
	

 87 

sur son argument, Christine poursuit son traité avec  « Où l’on fait 
l’éloge des femmes honnêtes et chastes » comme en contraste 
avec sa sévérité. 

 Daniel-Rops (1957, vol. I: 325) commente l’impossibilité 
d’énumérer toutes les formes de charité chrétienne ou les 
institutions qu’on créa à cette époque. Entre les plus curieuses, il 
y avait celles consacrées à libérer les femmes de leur mauvaise 
vie. Comme nous l’avons vu, saint Louis régula leur commerce et 
une encyclique d’Innocent III, en 1198, promit une rémission 
totale des péchés à tout homme pieux qui épousera une prostituée 
en vue de la réhabiliter. En 1204, Foulque, prêtre de Neuilly (plus 
tard Pierre l’Ermite de la Quatrième Croisade) se mit, avec son 
vicaire, à sermonner des filles perdues dans les places publiques 
et dans les rues. À la fin il fonda une congrégation pour les 
convertir, dans un établissement qui devint une abbaye 
cistercienne. Egalement en 1272, Bertrand, citoyen de Marseille, 
fonda une communauté semblable reconnue comme ordre 
monastique par le pape Nicolas III. De tels établissements 
s’ouvrirent à Rome, Bologne, Messine, en France à Bourges et à 
Dijon, et même à Saint-Jean d’Acre. Plus remarquable est le cas 
de Rodolphe de Hildesheim, qui fut prié par l’archevêque de 
Mayence de récupérer les fahrender Weiber (prostituées). En 
conséquence de quoi, il fonda l’Ordre de Pénitentes Sœurs de 
Sainte-Madeleine, dont la règle austère pourrait les conduire sur 
le chemin du paradis.  

 

LES TROUBADOURS 
 

 Le dernier domaine évoquant la prostitution est, assez 
curieusement, la vie troubaresque. Curieusement, parce que ce 
devrait être le contraire de la fin’amor. Malgré le code de 



	
	

 88 

conduite de cette dernière, le troubadour Raimon d’Avinhon (PC 
394,1) se vante de toutes ses activités, et son texte comprend le 
vers e sai far putas e lairons [Je sais faire la pute et le larron], 
auquel s’ajoute e sui envers las femnas fals [et je suis déloyal 
envers les femmes]. Une expression semblable se trouve dans la 
tenso entre Uguet, Uc de Mataplana, et Reculaire (PC 458,1) où 
celui-là accuse le jongleur d’être de putans cortejaire [coureur de 
putains]. 

Dans son discours d’ouverture sur les troubadours, feu mon 
ami Peter Ricketts commença par faire jouer  un disque de la 
chanson  « A Fine Romance » (Un bel amour) du film  « Swing 
Time » chantée par Fred Astaire. Les premiers mots en sont  « A 
fine romance with no kisses » (un bel amour sans aucun baiser), 
ce qui semble décrire exactement l’ambiance des chansons 
troubaresques. Pourtant une étude de toutes les œuvres des 
troubadours dans la COM révèle des résultats surprenants : en 
considérant les variantes orthographiques, le mot bordel est 
employé douze fois ; les mots putana et ses variantes y compris 
putanela non moins que 46 fois ; les mots indiquant la 
prostitution, puteria, putia et putaje, 29 exemples; le verbe 
putanejar 2 fois et le mot désignant un homme qui fréquente les 
bordels, putanier, 8 fois. Il faut ajouter que le plus souvent ces 
mots sont employés péjorativement.   

 

 Parmi les troubadours bien connus on trouve des exemples 
de ce vocabulaire employé par Marcabru, Peire Vidal, Bertran 
Carbonel, Bernard Marti et Gavaudan. Ceci ne devrait pas nous 
surprendre, car l’idée du troubadour envers sa dame recèle dans 
son cœur un motif sexuel, bien qu’il ne se réalise pas. On le voit 
clairement dans les pastourelles : le jeune cavalier typique, beau 
et blond, chevauche dans la campagne où il rencontre une jolie 
bergère qu’il invite à  « jouer avec lui ». Elle refuse toujours et 



	
	

 89 

invente de belles raisons pour son refus. Par exemple la vachère 
de Johan Esteve de Béziers salue le chevalier en le bénissant, et 
donne comme excuse  qu’elle voit la mort dans son visage : 
   

 « Toza cara, 
que·us fai ara 

si me benezir? » 
 « Senher, car a 

vostra cara 
semblan de murir » 

(PC 269, 6:vv. 23-28) 
 

[ « Chère jeune fille, qu’est-ce qui vous fait maintenant me bénir ainsi? » 
« Seigneur, parce que votre visage a l’apparence de la mort. »] 

 
Elle ne fait pas d’efforts pour se défendre contre ses 

avances, mais revient tout de suite à l’attaque. Elle n’est pas la 
seule à se servir de cette façon de la religion. Dans la chanson de 
Guilhem d’Autpol (PC, 206:3) un jongleur promet à la bergère 
des vêtements neufs quand il aura vendu son cheval, mais elle se 
souvient des sermons du frère Jean Olive qui prêchait que le 
plaisir provoque la mort. Elle rappelle au jeune blondin qu’il met 
son âme en danger et ce serait une offense contre le Dieu qu’elle 
sert. Le blondin n’a autre recours que de tourner bride et de 
partir.48 
 

En revanche, le Biterrois Matfre Ermengaud, auteur de ce 
grand poème de 34.597 vers, le Breviari d’Amor, s’insurge contre 
toutes les femmes qui jouent la prostituée (la folie), surtout dans 
le mariage: 

e pert nom de dona gentil 

e pren nom de putana vil. 

(vv. 31.007-9) 

																																																													
48 Édition de Hershon, 2001: 125-130. Ce poème est le seul exemple d’une 
vaquieyra. 



	
	

 90 

[... et perd le nom de dame gentille et prend le nom de vile putain.] 

 

On remarque que ces derniers poètes écrivaient dans la période 
qu’on appelle la Décadence, quand la dona était en passe d’être 
remplacée par la Vierge Notre Dona. La poésie prenait donc 
souvent un aspect religieux. Matfre condamna ces maris qui 
traitaient leurs femmes de putaria: vv. 8772-78, 18.484-18.756, 
27555-27606, 31.187-31.193, 32.796-32.802 et 34.380-34.386. 
On se pose la question à savoir si la fin’amor n’a pas adopté les 
traits du christianisme. Peut-on qualifier de platoniques les 
rapports entre les sexes? Un amour conçu dans tous les cas, hors 
mariage. Comme le disait Daniel-Rops, on ne pourrait nier que le 
Diable ne jouait pas de rôle dans ces rencontres, (op. cit., I: 367).  

 Finalement la chanson d’amour d’Azalaïs de Porcairagues, 
fut la seule qui introduisit un nouveau concept de l’amour: celui 
de l’assai, assag ou essai, ce qui lui donna une réputation qui 
dura longtemps. Elle aurait dû avoir deux amants, Rambaud 
d’Orange et Gui Guerrejat. Le manuscrit de 1701, connu comme 
Le Chansonnier de Béziers, contient des figures découpées à la 
tête de chaque trobairitz et Azalaïs apparaît comme une 
prostituée, sa jupe levée et portant des bottes. 

 

Bels amics, de bon talan 
son ab vos  t oz jornz en guaie, 

corteza de bel semblan, 
sol no·m demandes outraie; 

tost en veirem a l’assai 
qu’en vostra merce·m metrai. 

(PC, 43.1: vv.33-38) 
[Bel ami, de bon gré je suis pour toujours engagée à vous, courtoisie et de 

belles manières; seulement ne me demandez rien d’outrageant ; bientôt 
nous en viendrons à l’épreuve, car je me mettrai à votre merci. ] 



	
	

 91 

 

Cette épreuve consistait en le fait pour un couple de coucher 
nus ensemble, pour se caresser sans avoir de rapports sexuels. 
Ceci est mentionné par le troubadour Gui d’Ussel, qui parle de 
ceux qui volon amar las domnas ad essays [veulent aimer les 
dames à l’épreuve], (PC 194,11: 20). C’est un aspect intéressant 
des rapports entre les sexes.  

  

APPENDICE 

 

Noms des femmes de mauvaise vie qui doivent être chassées de la 
ville de Béziers. si elles ne renoncent pas à leur infâme métier, 
(Azaïs. 1837: 272-3). 

 

1. Alladaxe (autrement Agnès) demeure avec Imbert Ainard 

2. Jeanne demeure avec Jean Gauton 

3. Jeanne Robine avec Fouquet , homme d’armes 

4. Marquise avec Pierre Molinier, sergent 

5. Anonyme avec Pierre de l’Orme, cordonnier 

6. « Quatre-quintals » avec Désert, ravaudeur 

7. Anonyme avec François Cazalis, boucher 

8. Marguerite de Nîmes avec le neveu du précenteur49 de 
l’égliseSaint-Antoine 

																																																													
49 Le précenteur entonne quand on chante dans une église ou cathédrale; il 
dirigeait les chanteurs. 



	
	

 92 

9. Anonyme avec Sabatier qui demeure devant l’Hôtellerie des 
Balances 

10. « Morte » entretenue par Hugues Defour, sergent 

11. Jeannette avec Guilllem Raymond, chantre.. 

 

BIBLIOGRAPHIE 
 

BEC                  Bibliothèque de l’École des Chartes. 
Bulletin      Bulletin de la Société Archéologique de Béziers. 
HGL                  Histoire générale de Languedoc 
RLR                  Revue des Langues Romanes 
 
	

ANDOQUE, Pierre, Catalogue des evesques de Béziers, Béziers, 
Jean Martel,1650. 

ANON, Libre de memorias de Jacme Mascaro, Bulletin, t.1, 
1836: 67+.  

ATTWATER, Donald, The Penguin Dictionary of Saints, 
Harmondsworth, Penguin Books, 1965. 

 
AZAÏS, Jacques,  « Documents inédits du XIVe siècle sur les 

filles ou femmes de mauvaise vie », Bulletin, Ie série, t.2, 
1837: 255-323. 

BAKER, A.T.,  « Vie de Sainte Marie l’Égyptienne », RLR, LIX, 
1016-17: 145-401. 

BARBIER, Charles (éd.),  « Libre de Memorias de Jacme 
Mascaro », RLR., IVe série. t. XXXIV, Montpellier, 1890, 
Kraus Reprint, 1970: 36-98; Suite, RLR, 4e  série, t. 
XXXVIII, Montpellier 1895, Kraus Reprint, 1970; 12-26; 
Suite: 206-226; Suite et Fin, 4e série, t.XXXIX: 5-25 (+ 
Errata). 



	
	

 93 

BEAUVOIR, Simone de, Le Deuxième Sexe, Paris, Gallimard, 
1949. 

BEC, Pierre, Burlesque et Obscénité chez les troubadours, Paris, 
Stock, 1984. 

BOUTARIC, Persée Edgard, « Organisation judiciaire du 
Languedoc au moyen âge », BEC, t.16, 1855: 201-230; t. 17, 
1856: 97-122. 

BROWN, Peter R. L., Augustine of Hippo a biography, New 
Edition, University of California Press/London, 2000.  

BULLOUGH, Vernon L.,”The Prostitute in the Middle Ages”, 
Studies in Medieval Culture, 10, 1977: 9-17, Medieval 
Institute, Western Michigan University. 

BULLOUGH, Vernon L./BRUNDAGE, James A., Sexual 
Practices and the Medieval Church, Buffalo/New York, 
Prometheus Books,1982. 

 
CARCOPINO, Jérôme, Daily Life in Ancient Rome, 

Harmondsworth, Penguin Books, 1964. 
DANIEL-ROPS, Henri, Cathedral and Crusade, 2 vols, trad. de 

L’Église de la Cathédrale et de la Croisade, New York, 
Image Books, 1963.  

DE VIC, Dom C. et VAISSETE Dom J., Histoire générale de 
Languedoc (HGL), 15 vols, réimp, Nîmes, Lacour, 1993. 

DUBY, Georges, Le chevalier, la femme et le prêtre : le mariage 
dans la France féodale, Paris, Hachette, 1981. 

EPSTEIN, Louis M., Sex Laws and customs in Judaism, reprod. 
New York, Ktav Publishing House, 1967. 

GILBY, Thomas, (éd.), St Thomas Aquinas, Summa Theologiæ, 4 
parts, London/New York, Blackfriars, 1967. 

HERSHON, Cyril P., Les Troubadours de Béziers, Béziers, 
Société archéologique, scientifique et littéraire, 2001. 

o Le Chansonnier de Béziers, La France Latine, 150 et 152, 
2010, 2011.  



	
	

 94 

o Les Vicomtes de Béziers, 2017, sous presse. 
o  
JULIA, Henri, Histoire de Béziers, réimp. de l’édition de Paris, 

Maillet 1845. Nîmes, C. Lacour, 2000. 
LANGLOIS, Charles V., La Vie en France au moyen âge d’après 

quelques moralistes du temps, Paris, Hachette, 1926. 
LEWIS, C.S., The Allegory of Love.A Study in Medieval 

Tradition, Oxford, Clarendon Press,1936. 
LIAULT, Jacqueline, Montpellier la Mediévale, Nîmes, C. 

Lacour,1990. 
 
MICHELET, Jules, Histoire de France, nouvelle édition, 7 vols, 

Paris, Ambassade du livre,1964-66. 
NUGENT Christopher/BROOKE Lawrence, The Medieval Idea 

of Marriage, Oxford University Press, 1991. 
OTIS, Leah Lydia, Prostitution in Medieval Society The History 

of an Urban Institution in Languedoc,University of Chicago 
Press, 1985. 

PAYER, Pierre J., The Bridling of Desire; Views of Sex in the 
Later Middle Ages, University of Toronto Press, 1993. 

POWER, Eileen, Medieval Women, London ,The Folio Society, 
2001. 

RAYNOUARD, F. J. M., Lexique roman ou Dictionnaire de la 
langue des troubadours, 6 vols, réimpression de l’éd. de 
Heidelberg, 1836, Nîmes, C. Lacour, 1996. 

RÉGNIER-BOHLER, Danielle (éd.), Voix de Femmes au moyen 
âge, Paris, Laffont, 2006. 

RICKETTS, Peter T., (éd.) Concordance de l’occitan médiéval 
(COM2), Turnhout, Brepols, 2005. 

SABATIER, E., Histoire de la législation sur les femmes 
publiques et des lieux de débauche, Paris, Roret, 1828. 

SMART, Christopher, (trad.), ”Satires” in The Complete Works of 
Horace, London/New York, 1908. 



	
	

 95 

SMITH, Jacqueline, ”Robert of Arbrissel: Procurator Mulierum”, 
in Medieval Women, éds. Derek Baker/Rosaline M. T. Hill, 
Oxford, Clarendon Press, 1978: 175-184. 

 

Cyril Hershon 

 

	

  



	
	

 96 

 

 

 

 

 

 

 

  



	
	

 97 

VARIA 

 

  



	
	

 98 

  



	
	

 99 

SON NOM ÉTAIT CHRÉTIEN LI GOIS 

 

La légende de Philomèle et du roi Térée appartient au livre 
VI des Métamorphoses d’Ovide ; le roman de Philomena, attribué 
à Chrétien de Troyes, en est une adaptation qui nous est parvenue 
grâce aux manuscrits de l’Ovide moralisé datant des XIVe  et XVe 

siècles50.  

Dans l’édition de ce roman, due à Cornelis de Boer, on relève 
le vers suivant : Ce conte Crestiiens li Gois51. On sait que la 
formule, un peu énigmatique, a donné lieu  à des « spéculations 
multiples »52. Le traducteur du roman, Olivier Collet, commente 
ainsi cette forme dans son introduction : 

L’énigme de l’épithète li Gois (attestée dans tous les manuscrits avec 
de légères variantes, comme li Gais) n’a pas été résolue de manière 
satisfaisante53. 

 

Pour Harry Williams54 comme pour Wagih Azzam55, gois 
serait la forme dialectale de gais signifiant « joyeux » et emprunté 
au provençal gai, jai56 ; l’interprétation est séduisante et tout à fait 
																																																													
50 Voir l’étude des mss. faite par Cornelis de Boer dans son édition de 
Philomena. Conte raconté d’après Ovide par Chrétien de Troyes, Paris : 
Paul Geuthner, 1909, p. 5-25 ; l’auteur avait recensé alors 19 mss. 
51 Ibid., v. 734, p. 61 ; voir aussi Chrétien de Troyes. Romans, Paris : « Le 
Livre de Poche », 1994, Philomena, éd. Cornelis de Boer, trad. Olivier 
Collet, v. 734, p. 1248.  
52 Élisabeth Schulze-Busacker, « Philomena. Une révision de l’attribution 
de l’œuvre », Romania, t. 107, 1986, p. 459-485 ; ici p. 460. 
53 Olivier Collet, op. cit., p. 1227. 
54 Harry Williams, « Crestiiens li Gois », Bulletin Bibliographique de la 
Société Internationale Arthurienne, 1958, n° 10, p. 67-71 ; ici p. 69-70. 
55 Wagih Azzam, « Le printemps de la littérature… », art. cit., p. 62. 
56 Le mot viendrait du francique *gahi ; voir Pierre Fouché, Phonétique 
historique du Français, vol. III, Paris : Klincksieck, 1966, p. 562, 
Remarque VII. 



	
	

 100 

possible phonétiquement, les rimes oi : ai se rencontrant dans 
l’Est57.  

On sait aussi que gois peut désigner une serpette, hypothèse 
retenue par Charles Méla d’après Wagih Azzam58. Mais déjà en 
son temps Cornelis de Boer avait fait fi de cette interprétation. 

Cette étymologie du nom Le Gois n’est pas impossible en soi - 
« Serpette » existe encore comme nom de famille -, mais elle est toute 
gratuite. On peut encore penser au mot gouais, ou gouet, qui désigne 
une variété de raisin peu estimée, mais cette explication ne vaut pas 
mieux que la précédente59. 

 

Il est vrai que lui-même tenait à identifier gois avec le village 
de Gouaix, proche de Provins60 ; cependant tous les manuscrits 
offrent la même forme li ou le contre de attendu : tous donnent li 
gois ou le goiz, voire li gais, mais jamais de gais61. Sa conclusion 
est au reste d’une parfaite objectivité. 

L’identification de Gois avec Gouaix est-elle dans ces circonstances 
assez probable pour constituer l’argument sérieux nécessaire mais 
aussi suffisant pour autoriser la correction de li Gois en de Gois ? 
Toute la question est là62. 
 
En fait, l’unanimité des manuscrits oblige bel et bien à rejeter 

cette correction. 

																																																													
57 Georges Lote, Histoire du vers français, t. III, 1ère partie, Le Moyen Âge, 
Paris : Hatier, 1955, p. 148 ; l’auteur cite notamment les rimes j’aie / joie, 
moi / mai, etc. 
58 Wagih Azzam, art. cit., p. 48, note 5 : « Nos références à Charles Méla 
sont empruntées au séminaire qu’il a donné sur Philomena, au semestre 
d’été 1983 à Genève ». 
59Cornelis de Boer, Philomena, op. cit., p. CXI. 
60 Ibid., p. CXIV-CXX. 
61 Ibid., voir la note 734, p. 110 pour les leçons des mss. 
62 Ibid., p. CXX. 



	
	

 101 

Mais, dans sa traduction, Olivier Collet relance le débat en 
interprétant le passage de façon tranchée : « C’est ce que raconte 
Chrétien le Juif »63. Malheureusement, la justification donnée en 
note laisse le lecteur dans le vague. 

Nous retenons, parmi les nombreuses interprétations possibles du nom 
mystérieux de Crestiiens li Gois, celle dont les résonances nous 
semblent illustrer le plus richement la personnalité de notre auteur64. 

 

Nous avions soutenu naguère l’idée que le prénom de 
Chrétien, relativement rare à ce moment du Moyen Âge, pouvait 
bien désigner un Juif récemment converti ou le fils d’une famille 
convertie, un marrane, en somme, comme on disait en Espagne. 

Il n’est pas impossible que le prénom de Chrétien de Troyes marque la 
conversion d’une famille juive ; on sait aussi combien la vie littéraire 
juive était importante dans la ville de Rachi65. 

 

Or Raphael Levy nous apporte peut-être une preuve de la 
relation unissant Chrétien de Troyes au monde juif. Le critique 
nous est bien connu pour ses travaux de lexicographie française 
nourrie de textes hébraïques ou d’origine juive à travers, 
notamment, ses deux ouvrages consacrés au vocabulaire judéo-
français66.  

																																																													
63 Ibid., p. 1248. 
64 Ibid., note 1, p. 1248. 
65 Suzanne Thiolier-Méjean, L’Archet et le lutrin, Paris, L’Harmattan, coll. 
Orient-Occident, 2008, p. 382, note 37 ; Id., « Le chant des oiseaux d’or. 
Itinéraire d’un motif littéraire », La France latine, 2009, n° 148, Un 
merveilleux bestiaire, p. 145-176 ; ici p. 176, note 93. 
66 Contribution à la lexicographie française selon d’anciens textes 
d’origine juive, Syracuse University Press, 1960, et Trésor de la langue des 
Juifs au Moyen Âge, Austin, University of Texas Press, 1964. 



	
	

 102 

Dans son premier livre, sous la rubrique Gaigaie « femme de 
mauvaise vie », l’auteur nous fournit peut-être une autre 
hypothèse, qui expliquerait la traduction d’Olivier Collet : 

Wartburg, Frz. Etym. Wtb., IV, pages 189-191, est d’accord avec 
Meyer-Lübke que la racine des mots tels que gouge se trouve dans la 
langue hébraïque : goï « chrétien » ; goïm « chrétiens » ; goja (sic !) 
« chrétienne »67. 

 

D’après Wartburg, le mot au masculin a pris, selon les 
régions, les sens de « homme sale et puant » ou bien 
« compagnon de plaisir ». Dans le Tresor dóu Felibrige, s. v. 
gouïn, on lit : « t. de synagogue. Gentil, chrétien, celui qui n’est 
pas juif ». Raphael Levy, renvoyant à Wartburg, commente : 

Donc c’est le seul représentant dans toute cette famille de mots qui 
s’approche tant soit peu de la signification de l’hébreu68. 

 

Est-ce si sûr ? Si on oublie le tréma, qui est une graphie 
moderne, goi, utilisé comme épithète, aurait pu, au cas sujet, être 
écrit gois, le mot rimant, au moins pour l’œil, avec bois.  

Ce n’est évidemment qu’une hypothèse ; en tout état de 
cause, c’est plutôt par « chrétien » ou « non juif » qu’Olivier 
Collet aurait dû traduire gois. Quant à supposer que Chrétien ne 
pouvait avoir d’origines juives vu sa virulence à l’égard de cette 
communauté qui aurait fait souffrir le Christ69, c’est méconnaître 
le zèle des néophytes ou, tout simplement la force de l’opinion 
dominante. 

																																																													
67 Contribution à la lexicographie…, op. cit., p. 373. 
68 Ibid., p. 373. 
69 Voir Chrétien de Troyes. Romans, op. cit., in Le Conte du Graal ou le 
Roman de Perceval, éd. et trad. de Charles Méla, v. 545-546, p. 959 : 
« Jhesu Crist, la profete sainte / Cui Juif firent honte mainte ».   



	
	

 103 

Dans ses deux études, Raphael Levy mentionne la forme gois 
comme terme judéo-français signifiant « nain », sous les 
rubriques gois et goç70 ; il avait déjà donné cette explication dans 
un article ancien. 

I found goz used to translate the Hebrew word for « dwarf » in a 
Judaeo-French glossary of Paris, B. N., fonds héb., 301, fol. 46r, 
Ezekiel XXVII, 1171. 

 

Or, le mot goç est largement attesté en ancien français ainsi 
que ses variantes gouz, gois, et même gous, gousset en oc72 ; 
gosset existe encore en catalan73. Le sens en est « chien » et 
« petit chien », et les dictionnaires donnent comme étymologie 
possible l’onomatopée *kus, sorte de sifflement par lequel on 
appellerait le chien74. Notons qu’en langue d’oc comme en 
catalan, le sens n’est ni péjoratif ni imagé. 

Aussi bien Tobler-Lommatsch que Godefroy relèvent la 
forme gocet < goz, qualifiant un nain dans le roman de Durmart 
le Gallois, texte picard du milieu du XIIIe siècle, qui reprend bien 
des motifs de Chrétien de Troyes. 
																																																													
70 Contribution à la lexicographie…, op. cit., n° 489, p. 375 et Trésor de la 
langue des Juifs…, op. cit., s. v. gois, p. 124.  
71 Voir Raphael Levy, « Old French Goz and Crestiiens li Gois », 
Publications  of the Modern Language Association (PMLA), XLVI, 1931, 
p. 312-320 ; ici p. 315, et voir aussi p. 319. 
72 Autre graphie : gosset, gosso ; voir, pour les parlers modernes, Frédéric 
Mistral, Trésor du Félibrige, s. v. goussoun, goussou. 
73 Diccionari de la llengua catalana, Barcelone : Enciclopèdia Catalana, 
1994, s. v. 
74	 Gos, gossa représentent, selon Corominas (Diccionario crítico 
etimológico castellano, Madrid : Gredos, 1996), une onomatopée, d'après 
une syllabe kus(k), gus(k), imitant le sifflement par lequel on appelle le 
chien. Ce mot est très largement représenté en castillan, catalan, portugais 
et italien ; le féminin gosso était encore connu naguère en languedocien ; 
cf. aussi gos, gous, gus en lang., gasc., béarn. 



	
	

 104 

Une grant pièce de larde 
I rostissoit li nains goces. 
(Le nain gnome y rôtissait une grande pièce de lard)75. 
 

Et encore : 

Voient venir parmi la cort 
I petit gocet gros et cort ; 
D’une noire cote ert vestus ; 
Il estoit chaves et bochus 
(Ils voient venir parmi la cour un petit gnome gros et courtaud ; il était 
vêtu d’une cotte noire ; il était chauve et bossu)76.  
 

Une dernière mention : 

Mesire Durmars voit venir 
Le gocet qui venoit clochant 
(Seigneur Durmart voit venir le gnome qui boitait)77.  

 

Pour Edmund Stengel, l’éditeur du roman, le mot gocet serait 
une forme apparentée au français moderne « gueux » ; on a 
l’équivalent en oc : gus, guset, gusard, etc.78 ; mais l’origine 
relativement récente de ces mots, XVe siècle, ne permet pas d’y 
voir le gocet d’un texte du XIIIe siècle79. 

En revanche, on relève dans le glossaire du picard de l’abbé 
Corblet une forme goussaut avec cette définition : 

Se dit d’un cheval qui est court de reins, dont l’encolure est bien 
fournie, et dont les membres et la conformation annoncent de la 
force80. 

																																																													
75 Edmund Stengel, Li Romans de Durmart le Galois, Amsterdam : Rodopi, 
1969 [Stuttgart, 1873], v. 2144-2145, p. 60. 
76 Ibid., v. 4467-4470, p. 125. 
77 Ibid., v. 4478-4479, p.125. 
78 Voir le T.D.F., s. v. gus. 
79 Ibid., note 2145, p. 551. 
80 Abbé Jules Corblet, Glossaire étymologique et comparatif du patois 
picard ancien et moderne, Amiens, 1851, s. v. 



	
	

 105 

 

Ce mot pourrait-il être de la famille de goç, gosset ? L’idée 
d’un animal trapu et court semble assez proche. L’intérêt de cette 
ressemblance serait qu’il faudrait alors chercher le sens de gosset 
du côté du picard, langue commune au manuscrit de Durmart et à  
beaucoup de ceux de Chrétien. De fait, si gocet désigne bien un 
nain, selon le sens du mot d’après Raphael Levy, il faudrait 
traduire le premier exemple par « le nain gnome » ou 
« courtaud ». Il paraît sage de s’y rallier, d’autant que la 
patronymie nous y aide grandement. Le gois est devenu un 
patronyme répandu aux variantes nombreuses selon les graphies 
et les traitements phonétiques : Legois, Legoix, Legouas, Legouay 
et d’autres encore, équivalent du patronyme Lenain81. 

Reste que l’attribution du roman de Philomène à Chrétien ne 
coule pas de source. Ainsi, pour Raphael Levy, il ne saurait lui 
être attribué. 

From our discussion, we conclude that Crestiiens li Gois was not 
Chrétien of Sainte-Maure, nor Chrétien of Troyes, nor Chrétien of 
Gouaix, nor Chrétien of Liège, nor Chrétien of Dauphiné, nor was he 
La Chèvre, nor was he the author of the « Ovide moralisé ». The name 
corresponds to Chrétien le Nain. He is know only as the author of 
Philomena82. 
 

Quelques années plus tard, son opinion n’avait pas changé. 

Je n’ai pas réussi à en convaincre Hœpffner. Dans la Revue des 
langues romanes, il persiste à croire qu’un même poète a pu s’appeler 
Chrétien la Serpe, Chrétien le Nain, Chrétien de Troyes et Chrétien 
tout court, et il refuse d’accepter mon traitement du mot gois comme 
un terme dialectal à côté de la forme littéraire gos83. 

																																																													
81 Raphael Levy, « Old French Goz… », art. cit., p. 319. 
82 Ibid., « Old French Goz… », art. cit., p. 320. 
83 « État présent des études sur l’attribution de ‘Philomena’ », in Les Lettres 
romanes, Université catholique de Louvain, t. V, n° 1, 1951, p. 46-52 ; ici 
p. 50. 



	
	

 106 

 

C’est peut-être négliger un peu vite le début du roman de 
Cligès où l’auteur fait clairement allusion à cette œuvre tirée des 
Métamorphoses d’Ovide. 

Cil qui fist d’Erec et d’Enide 
…………………………….. 
Et de la hupe et de l’aronde 
Et dou rousignol la muance. 
(Celui qui composa sur Érec et Énide et sur la métamorphose de la 
huppe, de l’hirondelle et du rossignol)84. 

 

Du reste, malgré cet avis péremptoire, les recherches 
ultérieures, largement documentées, ont bien semblé confirmer 
l’attribution du roman de Philomena à Chrétien de Troyes85.  

Les forts liens avec la tradition rhétorique, les tentatives d’innovation 
et le fait de rencontrer dans Philomena comme dans les romans de 
Chrétien les marques d’une réflexion soutenue sur l’emploi du 
proverbe dans une œuvre littéraire font croire qu’il s’agit d’une œuvre 
de jeunesse de l’auteur86. 

 

Dans la grande étude consacrée aux manuscrits de Chrétien 
de Troyes, celui de Philomena est classé parmi les textes attribués 

																																																													
84 Chrétien de Troyes. Romans, op. cit., in Cligès, édit. et trad. de Charles 
Méla et Olivier Collet, v. 2 et 6-7, p. 291 ; le roi Térée est transformé en 
huppe, son épouse, Procné, en hirondelle et Philomèle, à qui Térée a coupé 
la langue, devient le mélodieux rossignol. 
85 Voir notamment les études très pertinentes d’Élisabeth Schulze-
Busacker, « Philomena… », art. cit., et de Danielle Quéruel, « Silence et 
mort du rossignol : les réécritures médiévales de l’histoire de Philomèle », 
in Philomèle. Figures du rossignol dans la tradition littéraire et artistique, 
Véronique Gély / Jean-Louis Haquette / Anne Tomiche [éd.], Clermont-
Ferrand, Presses Universitaires Blaise-Pascal, 2006, p. 
86 Élisabeth Schulze-Busacker, « Philomena… », art. cit., p. 485. 



	
	

 107 

à Chrétien87. Il ne paraît pas nécessaire de rouvrir ici le débat, et 
nous ferons nôtre la remarque de Wagih Azzam : 

On s’accorde aujourd’hui à reconnaître en Philomena la première 
œuvre qui nous soit parvenue de Chrétien de Troyes, encore 
qu’aucune preuve absolue n’en ait été fournie88. 

 

Si on adopte la première solution, celle d’un mot désignant 
« Chrétien le bossu », le judéo-français atteste que le mot était 
bien connu des deux communautés. Mais ce n’est évidemment 
pas la preuve que le célèbre romancier avait une origine 
hébraïque. 

Le prénom de Chrétien, relativement rare au XIIe siècle, 
peut-il renvoyer à une conversion ou s’expliquer dans une famille 
de convertis ? Notons simplement qu’un saint Chrétien fut évêque 
d’Auxerre au IXe siècle89 et qu’il s’agit évidemment d’un prénom 
« expressif »90. 

 

LE GRAAL ET SES ORIGINES 

 

Le Graal de Chrétien aura contenu plus d’hypothèses que de 
sang ! Mises à part les origines celtiques, quelques critiques se 
sont interrogés sur une influence possible du culte byzantin ; 
																																																													
87 Keith Busby / Terry Nixon / Alison Stones / Lori Walters, Les 
manuscrits de Chrétien de Troyes, 2 vol., Amsterdam-Atlanta : Rodopi, 
1993 ; ici vol. II, p. 265, II-A. 
88 Wagih Azzam, « Le printemps de la littérature. La ‘translation’ dans 
Philomena de Crestiiens li Gois », Littérature, 1989, vol. 74, p. 47-62 ; ici 
p. 48.  
89 Mort vers 873, il fut le 36e évêque d’Auxerre. 
90 Dictionnaire étymologique des noms de famille et prénoms de France par 
Dauzat, revu par Marie-Thérèse Morlet, Paris : Larousse, 1951, s. v. 
Chrétien. 



	
	

 108 

d’autres ont émis l’hypothèse que l’ensemble du passage consacré 
au cortège du Graal et au château du Roi Pêcheur serait une 
allégorie du passage de l’Ancien testament au Nouveau91. C’est 
sans doute prêter à l’auteur une intention qu’il n’avait pas. 
Comme d’aucuns l’ont noté, ces constructions, pour plausibles 
qu’elles soient, ne nous renseignent pas sur ce que Chrétien 
savait. Sans doute est-il plus prudent, et plus juste, de considérer 
que des éléments hétérogènes ont pu l’inspirer et qu’il en a fait 
une création originale, ne se laissant pas réduire à une seule et 
unique influence. 

Parmi tous les éléments qui ont pu l’inspirer, mais qu’il a 
évidemment détournés au profit de son récit, on pourrait ajouter le 
récit pascal de la Hagada. 

 

LA HAGADA DE PÂQUE 

On lit dans le Conte du Graal dit aussi Roman de Perceval le 
Gallois un long passage, central dans l’histoire, décrivant la 
procession du Graal devant un Perceval figé et mutique. 

Et li vallez les vit passer, 
Si n’osa mie demander 
Do graal cui l’an en servoit, 
Que toz jorz an son cuer avoit 
La parole au prodome saige, 
Si crient qu’il n’i ait domaige, 
Por ce qu’il l’a oï retraire. 
Ansin bien se puet en trop taire 
Con trop parler a la foiee. 
O bien li praigne o mal li siée, 
Ne lor anquiert ne ne demande. 
(Le jeune homme les vit passer, mais il n’osa pas demander à qui l’on 
servait ce graal, car il avait toujours dans son cœur la parole du sage 

																																																													
91 Voir Urban Holmes et sœur M. Amelia Klenke, Chrétien, Troyes and the 
Grail, Chapel Hill : University of North Carolina Press, 1959. 



	
	

 109 

prudhomme, et, parce qu’il a entendu ce qu’il lui disait, il craint que 
parler ne soit dommageable. On peut aussi bien trop se taire que trop 
parler à l’occasion. Qu’il lui en arrive du bien ou du mal, il ne leur 
pose pas de question et ne demande rien)92. 

 

Ce mutisme de Perceval est dû à son obéissance naïve et 
aveugle aux conseils de son maître es armes, Gornemant, qui lui a 
enseigné qu’on ne parle pas à tort et à travers. Cette attitude vient 
de l’incapacité, provisoire, du héros à écouter son cœur et son 
intuition, ce qui l’a déjà conduit à provoquer la mort de sa mère 
par son départ abrupt. 

Por lo pechié, ce saiches tu, 
De ta mère t’est advenu, 
Qui est morte de doel de toi. 
(Cela t’est arrivé à cause de ton péché envers ta mère qui est morte de 
chagrin à ton sujet)93. 
 

Comme l’explique Keith Busby, 

The narrator again attributes Perceval’s silence at the passing of the 
Grail to adherence to Gornemant’s advice  (3204-09 ; 3294-97). As 
Norris J. Lacy says, it is possible to see here a theme common in 
Chrétien’s œuvre as a whole, namely the ‘conflict between a 
character’s natural (and therefore good) impulse and the action 
dictated by an artificial and learned code of behaviour’ (58, p. 5). This 
is especially plausible in the light of the narrator’s repeated suggestion 
of Perceval’s failure and its conséquences (3298)94. 

 

Nous laisserons à ces deux critiques l’idée venue de 
Rousseau que le caractère naturel de Perceval l’aurait porté vers 
le bien (ne pas abandonner sa mère et poser des questions quand il 

																																																													
92 Chrétien de Troyes. Romans, in Le Conte du Graal, op. cit., v. 3181-
3191, p. 1037 ; nous traduisons. 
93 Le Conte du Graal, op. cit., v. 3531-3533, p. 1047 ; nous traduisons. 
94 Keith Busby, Chrétien de Troyes. Perceval (Le Conte du Graal), 
Londres : Grant & Cutler Ltd, 1993, p. 35. 



	
	

 110 

le faut), mais que le code des bonnes manières l’a induit en erreur. 
En fait, c’est plutôt qu’il a manqué à Perceval l’éducation 
complète que lui aurait donnée son père. Cette absence du père est 
déterminante et Keith Busby a bien noté après d’autres que le Roi 
Pêcheur, mehaigné, est une représentation du père mort95. 

Dans les romans comme dans la réalité, l’éducation du futur 
parfait chevalier est de la première importance. L’enseignement 
des armes est dévolu à un oncle ou à un parent auprès de qui 
séjourne le « valet », celui des lettres et de la religion étant confié 
à l’Église. Or la mère de Perceval a négligé son éducation 
spirituelle, même si elle lui a appris quelques prières96 ; au 
moment du départ, à la question du fils « Mère, qu’est-ce qu’une 
église? », elle répond un peu vite : « Un lieu où l’on fait le service 
de Celui qui fit le ciel et la terre »97 ; voilà qui prouve au moins 
qu’il n’y était jamais entré ! 

L’absence du père et les lacunes de la mère expliquent sans 
doute l’attitude du jeune nice gallois, le simplet du roman98. Or, 
pour ce qui touche à l’importance du rôle paternel et de 
l’enseignement, Chrétien a pu, nous semble-t-il, se souvenir 
d’éléments glanés, directement ou non, auprès de la communauté 
juive. Jusqu’à présent, au moins à notre connaissance, ce fait n’a 
pas été mentionné. On peut pourtant rapprocher ce moment de la 
procession du Graal où Perceval est muet avec un passage du 
rituel de la Hagada. 

																																																													
95 Ibid., p. 33. 
96 Chrétien de Troyes. Romans, in Le Conte du Graal, op. cit., v. 151, p. 
947 : « oroisons que il savoit ». 
97 Ibid., v. 537-539, p. 959 ; voir aussi le résumé du credo donné par la 
mère à son fils, v. 544-558. 
98 Ibid., v. 970, p. 972 ; il est ainsi désigné par Arthur. 



	
	

 111 

C’est l’instant où le père de famille interroge rituellement 
quatre garçons, le sage, le méchant, le simple et « un qui ne sait 
pas poser de questions »99. 

La Tora parle de quatre fils : un fils sage, un méchant, un simple et un 
qui ne sait pas poser de questions […]. 
Quant au fils qui ne sait pas poser de questions, prends les devants, 
comme il est dit : « Tu parleras ce jour-là à ton fils en disant : ‘C’est 
grâce à ceci que Hachem a agi en ma faveur quand je suis sorti 
d’Égypte’ »100. 
 
Le commentaire évoque aussi la procession rituelle à laquelle 

assiste le jeune gallois : 

Il faut guider l’enfant qui n’est pas encore assez mûr pour 
rechercher la vérité […]. Lui montrer les objets posés devant lui […] 
c’est bien la meilleure façon de commencer son éducation101. 
 
Or les circonstances dans lesquelles Perceval observe un 

mutisme obstiné relèvent d’un rituel religieux. 

C’est là, on s’en souvient, que Perceval va assister, sans poser la 
moindre question, au fameux cortège du graal : le héros reste muet 
devant le surprenant défilé d’une lance qui saigne, d’un précieux graal 
et d’un tailloir d’argent. À aucun moment, il n’ose interroger son hôte, 
pas même lorsque ce dernier, incapable de se lever, lui avoue ne plus 
pouvoir se servir de ses membres, « Je n’ai nul pooir de mon cors » 
(vers 3342)102.  

 

																																																													
99	Joseph Elias, La hagada de Pâque. Traduction et commentaires fondés 
sur les sources talmudiques, midrachiques et rabbiniques, Colbo, Paris, 
1996, p. 85.  
100 Ibid., p. 85 et 89-91. 
101 Ibid., p. 90. 
102 Laurence Mathey-Maille, « Le Roi Pêcheur dans quelques récits 
médiévaux », p. 2, sur le site internet suivant : www.univ-
lehavre.fr/ulh_services/IMG/pdf/Mathey-2.pdf. 



	
	

 112 

Le mutisme de Perceval atteste bien, non de sa méchanceté, 
mais de son ignorance due à son manque d’éducation. Or celle-ci 
est imputable à l’absence du père, un chevalier mort durant sa 
première enfance ; sa mère n’a pas su compenser ce manque, 
malgré sa tentative de dernière minute, au moment du départ du 
héros, pour lui donner quelques bribes de religion. 

Si on se réfère à la Hagada, celui qui enseigne et permet à 
l’enfant de comprendre les mystères sacrés, c’est évidemment et 
justement le père ; c’est lui qui présente au jeune garçon les objets 
rituels. 

Cette idée n’est pas nouvelle. Holmes, le premier, avait 
suggéré que Crestiiens li gois pouvait être un Juif converti et que 
le château du Roi Pêcheur, abritant le graal, pouvait représenter le 
temple de Salomon103. L’idée a ensuite été reprise et approfondie 
par Eugene J. Weinraub qui a donné une description très précise 
du déroulement du repas du Seder en relation avec le texte de 
Chrétien104.  

Étant donné l’intérêt de ces éléments, ajoutés au terme gos relevé 
dans un lexique judéo-français, il ne paraît pas inutile de revenir 
sur cette hypothèse. 

Enfin, grâce à Nadège Le Lan, on connaît le cas très curieux 
de la Demoiselle d’Escalot et ses liens avec le monde juif 

																																																													
103 Urban Holmes et sœur M. Amelia Klenke, op. cit. 
104 Eugene J. Weinraub, Chrétien’s Jewish Grail. A New Investigation of 
the Imagery and Significance of Chrétien de Troyes’s Grail Episode based 
upon Medieval Hebraic Sources, Chapel Hill : North Carolina Studies in 
the Romance Languages and Literatures, 1976, notamment p. 51 et sv. ; 
voir aussi le compte rendu de Daniel Potier, Cahiers de Civilisation 
Médiévale, vol. 14, n° 14-56, 1971, p. 399-401. 



	
	

 113 

médiéval105. Ont également existé des versions hébraïques de 
textes arthuriens comme celle de La Mort Artu106. 

Des réécritures médiévales de La Mort Artu une des moins connues 
est sans doute la version hébraïque datée de 1279. Elle nous est 
parvenue à travers un manuscrit unique, sans titre, copié en Italie et 
conservé à la bibliothèque du Vatican107. 
 

Il y en eut sans doute d’autres, surtout si on songe au succès des 
romans de chevalerie et au fait qu’une version en langue 
hébraïque ou, plus fréquent encore, en langue vernaculaire 
graphiée en hébreu, en permettait la lecture à un vaste public108. 
C’est ce que fit, au XIVe siècle, l'auteur du Roman d'Esther, 
nouvelle d'inspiration biblique, Crescas Caslari, ou du Caylar, 
écrivain et médecin. 

Comme un certain nombre d'écrivains des communautés juives du 
Nord et de l'Est, Crescas a utilisé l'alphabet hébraïque pour transcrire 
son texte provençal malgré la difficulté d'adaptation d'un alphabet à 
l'autre, que Paul Meyer a expliquée au siècle dernier. On a un autre 
exemple de l'utilisation littéraire de la langue hébraïque en pays d'oc 
grâce au poète Isaac Gorni qui écrivit en hébreu des sirventes et tenta 
d'acclimater la métrique des troubadours109. 

 

 

																																																													
105 Voir La demoiselle d’Escalot (1230-1978), morte d’amour, inter-dits, 
temps retrouvés, Paris, L’Harmattan, coll. « Littératures comparées », 
2005 ; ici p. 236-240 : « Le roman arthurien hébreu » ; voir aussi, du même 
auteur, « Le roman arthurien hébreu », La France latine, 2002, n° 134, p. 
27-32. 
106 Voir l’édition de ce texte par Curt Leviant, King Artus. A Hebrew 
Arturian Romance of 1279, Assen : Van Gorcum & C°, 1969. 
107 Nadège Le Lan, « Le roman … », art. cit., p. 27. 
108 On se reportera à l’étude de Cyril Aslanov, Le provençal des Juifs et 
l’hébreu en Provence. Le dictionnaire ̑Saȓsot ha-Kesef de Joseph Caspi, 
Paris-Louvain : Peeters, 2001. 
109 Suzanne Méjean-Thiolier, Nouvelles occitanes, in Nouvelles courtoises, 
Paris : Livre de Poche, coll. « Lettres Gothiques », p. 34. 



	
	

 114 

TROYES FOYER DE CULTURE JUIVE 

Il n’était pas nécessaire d’être d’origine juive, à Troyes au 
XIIe siècle, pour avoir des contacts avec les lettrés juifs du 
moment. La ville est aussi celle du fameux Rachi, le savant 
commentateur du Talmud, poète à ses heures, qui y naquit vers 
1040 et y mourut en 1105. Elle fut, pour les communautés juives 
du Moyen Âge, un centre intellectuel particulièrement important 
et dynamique.  

Troyes devait déjà abriter au milieu du XIe siècle une bibliothèque de 
manuscrits hébraïques considérable, comprenant tout au moins des 
rituels, des bibles et le Talmud entier ou presque110. 

 

 Les successeurs spirituels de Rachi y furent nombreux.  

Troyes en Champagne était donc reconnue comme une des capitales, 
peut-être la capitale du judaïsme. Les grandes foires de Champagne 
aidant, les communautés juives s’y multiplièrent et attirèrent des 
élèves toujours plus nombreux111. 

 

Les échanges entre Chrétiens et Juifs étaient quotidiens. 

Ayant les mêmes occupations que leurs voisins, il étaient en fréquents 
rapports et vivaient en bonne intelligence avec eux. Ni le costume, ni 
le langage ne les en distinguait112. 
 

Les uns et les autres ne vivaient pas séparés mais en lien constant. 

De nombreux indices montrent que les relations entre les Juifs et leurs 
voisins chrétiens étaient souvent amicales et même familières. Les 

																																																													
110 Simon Schwarzfuchs, Rachi de Troyes, Paris, Albin Michel, 1991, p. 29. 
111 Ibid., p. 119. 
112 Maurice Liber, « Rashi, un Rabbin de la France du Nord au XIe siècle », 
in Hommage à Rachi (1040-1105), commentateur champenois du Moyen 
Âge, Ivry, Pro Arte [s. d., article non paginé]. 



	
	

 115 

Juifs employaient des domestiques chrétiens, hommes et femmes, dont 
certains étaient très au courant de leurs habitudes religieuses113. 
 

La langue d’Oïl était commune aux Juifs et aux Chrétiens ; 
parfois même, les patronymes ne les distinguaient pas. 

Car le français n’était pas pour eux un parler étranger : ils s’en 
servaient quotidiennement entre eux ; l’hébreu n’était que la langue 
religieuse et scientifique […]. Beaucoup de Juifs portaient des noms 
français ou francisaient leurs noms hébreux114. 

  

Ces relations étroites entre les deux communautés ont forgé 
des liens qui, malgré une histoire souvent tragique, ne pouvaient 
manquer d’avoir une influence sur la littérature du temps. 

 

Suzanne Thiolier-Méjean 

Université de Paris-Sorbonne 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

																																																													
113 Simon Schwarzfuchs, op. cit., p. 42. 
114 Maurice Liber, « Rashi… », art. cit. [s. p.]. 



	
	

 116 

  



	
	

 117 

JEAN DE NOSTREDAME ET LE TRÉSOR DE 
PROVENCE 

 

La famille des Nostredame hante depuis longtemps nos 
mémoires. Le mérite en revient au « mage » d’Aix-en-Provence, 
auteur du cycle oraculaire des Centuries, dont on rebat les oreilles 
au public comme aux princes jusqu’à nos jours. Mais sait-on que 
ce Michel de Nostredame alias Nostradamus (1503-1566), savant 
médecin, botaniste, astrologue, avait pour frère un Jean (1522-
1577), chroniqueur littéraire et historien, auteur lui-même d’un 
fils poète et historiographe, César, qui poursuivra brillamment 
l’œuvre de son oncle ? 

Au delà du grand-père Pierre, médecin apothicaire, 
également astrologue, qui assista au testament du roi René et de 
Charles du Maine (1481), leur lignée remonterait à un marchand 
juif d’Avignon, Arnauton de Velorgues, converti au christianisme 
vers 1450. Son fils Pierre prit le nom de la paroisse, Notre-Dame, 
et ses fils à leur tour se fixèrent à Saint-Rémy, incorporés à la 
bourgeoisie rurale aisée, notaires ou médecins.  

Jean-Yves Casanova qui nous les fait connaître affirme que 
cette lignée « tient une place essentielle dans le XVIe et le début du 
XVIIe siècle […]. » et constitue « à des degrés divers, une part 
importante de l’humanisme provençal »115.  

C’est principalement de Jean qu’il s’agit – contemporain de 
Joachim du Bellay et de Ronsard - dont l’ouvrage le plus connu, 
les Vies, n’est cité dans des bibliographies touchant à la littérature 
des troubadours que pour en dire aussitôt le plus grand mal, et 
qu’il ne faut lui accorder aucun crédit. Cette fâcheuse renommée 
																																																													
115 Historiographie et littérature au XVIe siècle en Provence : l’œuvre de 
Jean de Nostredame, Turnhout, Brepols, 2012. 



	
	

 118 

découle d’appréciations publiées en 1913 par Joseph Anglade 
s’appuyant sur les travaux de Camille Chabaneau pour introduire 
l’édition qu’il donne de l’ouvrage de l’auteur, en français, où se 
trouvent rassemblés ses connaissances sur les Vies des poètes 
médiévaux de la fin’amor. Or comment se fier à un auteur qui, 
selon Chabaneau, est le « plus impudent faussaire qui n’ait jamais 
infecté l’histoire de ses mensonges […] ?116  

N’était que ces « mensonges » s’avèrent plus parlants que 
bien des vérités imposées par les érudits… L’enquête repart du 
fait que notre universitaire a découvert un manuscrit M rédigé en 
occitan dont il pense qu’il a précédé le manuscrit français dont il 
fut la source, et cela pour des raisons d‘opportunité littéraires et 
politiques qui nous apprennent bien des choses sur la période. 

Tout d’abord, ces Vies ne peuvent être jugées à l’aune de la 
véracité historique sans considérer d’abord leur genre, celui des 
Vitae latines117, renouvelé au XIVe siècle en Italie par les Vidas 
occitanes, textes de présentation des œuvres des troubadours 
rassemblés en « chansonniers » à lettrines enluminées grâce à 
quoi nous sont parvenues des chansons du trobar. Les savants de 
la fin du XIXe  siècle ont mauvaise grâce, eux qui ont couru bien 
des risques en fondant trop uniment leur savoir sur ces historiettes 
− faites pour édifier et distraire les cours d’Italie du Nord − à 
récuser comme ouvrages de « faussaire » les Vies de Nostredame. 
L’enquête révèle combien elles en sont parentes d’intention : il 
s’agit pour elles d’incorporer aux matériaux d’une transmission 
historique par essence fragile de quoi bâtir une réalité littéraire 
métahistorique, ici une épopée provençale qui valorise et sauve en 
quelque sorte le patrimoine de leur nation. 

																																																													
116 Outre les citations pp. 112 (p.10), 125 (p.60), voire p.135 la référence à 
Camille Chabaneau, Nostredame/12/p. 159. 
117 Ibid., p.136. 



	
	

 119 

Il y avait donc péril en la demeure provençale ? En effet, à 
partir du XVe siècle, la Provence est devenue diglossique : 
« malgré son indépendance politique, le français pénètre en 
Provence selon des chemins divers, littéraires et 
administratifs… »118 écrit Casanova, et relègue à un rang mineur la 
langue occitane locale pourtant parlée par l’ensemble des gens. Et 
si cette diglossie, ou « hiérarchie des cultures » signifiée par 
l’emploi des langues, se met en place, c’est que depuis 1245, 
favorisés par l’effacement du mécénat des grands seigneurs 
occitans suite à la croisade albigeoise, les comtes de Provence et 
leurs principaux vassaux sont de plus en plus français − de culture 
sinon d’origine − résident peu de temps sur place et confient leurs 
domaines à des sénéchaux français ou italiens. L’un des plus 
influents de ces princes, au service duquel œuvra d’ailleurs Pierre, 
grand-père de Jean de Nostredame, fut le « bon roi René » 
d’Anjou, grand promoteur de l’art et de la culture d’oïl. La 
rédaction des Vies s’encadre donc dans un contexte de révision 
déchirante du statut de la langue et à travers elle de l’identité 
provençale.  

Jean de Nostredame, contemporain des fondateurs de la 
Pléiade, est comme eux fasciné par l’Italie qui leur offre « les 
modalités d’un dialogue humaniste »119. En amont, elle avait 
accueilli en leur temps d’exil les troubadours de la fin du XIIIe 

siècle et, par la rédaction des Vidas et des chansonniers, puis par 
les références qu’y firent les plus grands – comme Dante dans la 
Divine Comédie – elle intégra leur héritage à sa propre création et 
par là les hissa au rang de culture universelle. À se contempler 
dans le miroir italien, le sujet provençal regagne un peu de ce que 
la tutelle française va lui ravir : une gloire partageable, au moins 
sur le registre (littéraire) de la nostalgie. 
																																																													
118 Ibid., p.11. 
119 Ibid., p.21. 



	
	

 120 

Car, politiquement, la cause est en voie de se perdre. Pensez 
que l’historiographe de Marseille qui relate le siège de 1524 a 
reçu des consuls de la ville commande de traduire son latin en 
langue française120. Dix ans avant Villers-Cotterêts, pour ces 
Provençaux qui se veulent loyaux à la couronne, le français est 
« l’idiome chargé de pouvoirs par lequel les autorités de la ville 
entendent s’adresser au souverain et enregistrer la mémoire de 
leurs actions »121. 

Un semblable clivage, attesté par le manuscrit M, va 
s’introduire dans l’œuvre de notre historiographe. Il avait engagé 
sa savante compilation en occitan, croyant s’adresser en priorité 
au Parlement dont les membres les plus illustres avaient pour 
langue de culture le latin et parlaient occitan, 
quoiqu’insensiblement gagnés à l’usage du français en politique. 
Mais soudain, en 1565, Nostredame comprend que l’enjeu 
historiographique est un enjeu de pouvoir qui le dépasse. Son 
projet de refonder une historiographie provençale en lui offrant 
une « épopée » qui fasse valoir le prix de son inexorable adhésion 
au royaume de France, ne peut plus faire abstraction du pouvoir 
royal. 

Changement de langue : c’est en français que les Vies voient 
finalement le jour. Pourquoi à la date charnière de 1565 ? Parce 
qu’un an avant, du 19 au 23 octobre 1564, Charles IX et 
Catherine de Médicis ont séjourné à Aix : la visite royale a joué le 
rôle d’un catalyseur, un accélérateur des comportements 
diglossiques. Et de fait, quoique aux trois quarts imprimé aux 
frais de l’Italie, l’ouvrage dédié au roi en 1614 sera la première 
grande manifestation d’allégeance de la Provence.  

																																																													
120 Ibid., p.30. 
 121 Ibid., p. 28. 



	
	

 121 

Il contiendra un glossaire, avec 487 entrées, qui font aussi 
de lui la première tentative de lexicologie occitane122. Au service 
d’une identité provençale qui ne se présente pas en contradiction 
avec la française mais veut la compléter, un peu à la manière dont 
la « petite patrie » des félibres du XIXe s. pensait compléter la 
grande patrie française. Et notre auteur d’en tirer une leçon 
douloureuse et superbe : « On ne s’adresse pas au roi dans une 
autre langue que la sienne… »123. 

Chacun mesure combien cette leçon peut porter à nouveau 
aujourd’hui, alors que la ratification de la Charte des langues 
européennes soulève autant d’espérances que d’objections. Il 
règne entre la langue et le pouvoir un pacte historique qu’il n’est 
pas raisonnable d’ignorer. L’héritage littéraire et l’idiome de la 
vie quotidienne peuvent tout deux survivre et prospérer 
subordonnés à une langue ou culture « officielle », mais à 
condition de se satisfaire de l’espace que le pouvoir politique leur 
octroie. La folle ambition d’être « la langue du prince » est une 
provocation de type révolutionnaire.  

Elle n’était certes pas dans l’esprit de Jean, ni de Michel de 
Nostredame, qui, dans le même esprit que leur contemporain 
François Rabelais, se réclamaient, par delà les sources érudites, 
d’une tradition hermétique incarnée par un moine issu des Iles 
d’Or – lo Monge – bibliothécaire de Lérins124, peut-être, une 
abbaye de Thélème hors d’atteinte de Babel et de toute guerre des 
langues. 

Luc de Goustine 

 

																																																													
122 Ibid., p.142. 
123 Ibid., p.92. 
124 Ibid., p.140. 



	
	

 122 

qui son de (la) lengua doc(h) 

  



	
	

 123 

CHEZ BERNARD DESCLOT (1285) 

 

1 – Un texte historique, mais au libellé incertain 

 
On sait que la première mention écrite connue de « langue 

d’oc » est dans la Crònica del Rey en Pere du Catalan Bernard 
Desclot (12…-1288), quand il décrit les six escales (corps 
d’armée) de l’armée de Philippe III le Hardi menant une 
« croisade » contre le roi d’Aragon en 1285. Reprenant sur ce 
point les travaux antérieurs, G. Pépin et moi-même avions cité le 
passage en cause dans notre livre La “Langue d’oc” ou le S 
langueS d’oc ? (pp. 31 et 43) ; c’était selon sa formulation dans 
l’édition de cette Crònica en cinq petits volumes par Miquel Coll 
i Alentorn en 1949-1951, — que je citerai désormais par I à V 
suivi de la page — et avec sa traduction française par le linguiste 
Germà Colon. 

 
Ce n’était pas un mauvais choix, puisque cette édition était 

la meilleure de l’avis des catalanistes, comme par exemple, 
Sabine Philipp-Sattel de l’université de Fribourg-en-Brisgau : 
« l’édition de Miquel Coll i Alentorn, la meilleure que nous 
ayons… » (1997, p. 217, note 30, traduit du catalan). Et Jordi 
Rubió i Balaguer (1887-1982), qui fut le premier bibliothécaire de 
la Biblioteca de Catalunya (1956, 223) : Coll i A. « prend pour 
base le manuscrit A 125, et quand celui-ci s’interrompt, 
malheureusement, puisque c’est le meilleur texte que nous en 
																																																													

125 Il est d’usage de désigner les manuscrits (en abrégé, ms.) par une 
lettre code attribuée à l’origine dans l’ordre de leur datation, puis au fur et à 
mesure des nouvelles découvertes ; mais l’identité de chacun est le nom de 
l’organisme qui le détient et la cote que celui-ci lui a donnée ; ainsi, ms. 
486 de la Bibliothèque de Catalogne pour la lettre A. 



	
	

 124 

ayons, il utilise le ms. J, tout en tenant compte des plus autorisés 
du reste de la transmission. Ce choix n’est pas seulement sensé, je 
crois qu’il est le plus adéquat. » (sur « A » et « J », voir § 2-3). 

 
Mais faute de disposer de cette édition de Coll i Alentorn, 

j’avais trouvé sur Gallica la première édition de la Crònica de 
Desclot, qui est paradoxalement française, et à qui l’on doit la 
numérotation des chapitres, de I à CLXVIII : elle fut 
remarquablement présentée par l’éminent archiviste-paléographe 
Auguste Molinier (1853-1904), 1903, p. 181 : 

 
« 2826. BERNARD DESCLOT, […] On a de lui une Cronica del rey en 
Pere et dels seus antecessors passats, en catalan, racontant l’histoire 
de la Catalogne depuis le XIIe siècle […]. Il n’existe pas d’édition 
critique de l’ouvrage ; une traduction castillane en a été publiée en 
1616, à Barcelone, par Raphaël Cervera ; le texte original est dans 
Buchon, Chroniques étrangères relatives aux expéditions françaises 
du XIIIe siècle, 565-736 […]. » 

 
Historien, J. A. C. Buchon (1791-1846), fut notamment 

inspecteur des archives et bibliothèques ; il cite ainsi sa source (p. 
LXIX) : 

 
« La Bibliothèque royale de Paris en possède aussi un manuscrit 
(fonds Saint-Germain, n° 1581). C’est un petit in-folio écrit sur papier 
à deux colonnes, d’une écriture du quatorzième siècle, provenant de 
l’ancienne bibliothèque Séguier, léguée en 1732, par Henri du 
Cambout, duc de Coislin, à l’abbaye Saint-Germain-des-Prés. Les 
titres des chapitres sont écrits en lettres rouges, et il ne se trouve aucun 
titre général. C’est ce manuscrit que j’ai copié et fidèlement reproduit 
ici. » 

 
Or Buchon et Coll i Alentorn ne s’accordent pas pour le 

passage qui nous intéresse : 



	
	

 125 

 
Buchon, p. 683  : « … totes les altres gents a qui dien 
Lenguadoch… » 
Coll i Alentorn, IV, 117 : « …totes les altres gents qui són de la lenga 
que dyen “hoch”… ». 
 
Tout récemment, certes, en 2010, le médiéviste italien 

Stefano Maria Cingolani (1956-), sans doute le meilleur 
spécialiste actuel des sources catalanes, a publié ce qui serait la 
première édition critique de Desclot : Llibre del rei en Pere. Mais 
l’aurais-je sous la main, je doute qu’elle m’apporte plus sur notre 
problème que les manuscrits accessibles eux-mêmes. 

 

2 – À la recherche des sources 

 
2-1 – 22 manuscrits de Desclot + 2 de Muntaner 
 

Jordi Rubió ouvrait ainsi un article de 1911 : « De cap de les 
grans cróniques catalanes de l’edat mitjana se ’ns han conservat 
tants manuscrits com de la d’en Bernat Desclot. » références 
(D’aucune des grandes chroniques catalanes du moyen âge il n’a 
été conservé autant de manuscrits que de celle de Bernat 
Desclot.). De fait, Coll i Alentorn (I, 186-188) donne la liste des 
22 manuscrits recensés en 1950 et dont il dit avoir pu disposer de 
la plupart, soit directement, soit en photocopie (I, 193). 

 

À ce jour, ce nombre de 22 est toujours cité, encore qu’il n’y 
en ait que 21 d’accessibles, le T ayant disparu. Or même en n’en 
comptant que quatorze en 1911, après la découverte du manuscrit 
152 dont on reparlera bientôt, Rubió constatait qu’avec une telle 
abondance de manuscrits, « tous très postérieurs à la rédaction du 
livre, […] ce n’est pas chose facile de les grouper selon leur 



	
	

 126 

filiation ».références Mais pour notre problème qui ne porte que 
sur un passage bien précis, et spécialement sur l’apparition de 
Languedoch ou lenga que dyen “hoch”, nous avons aussi la 
Chronique de Ramon Muntaner (1265-1336), plus jeune, mais 
contemporain de Desclot ; on y trouve en effet au moins dix 
occurrences de « la lengua doch » dans deux manuscrits bien plus 
proches de la rédaction de l’œuvre. Je les intègre donc dans la 
liste. 

 

2-2 – Deux rédactions 

 
Dans un article de 2006, Stefano Maria Cingolani montre à 

l’occasion qu’il y eut deux rédactions de la Chronique de Desclot 
(je traduis) : 

 
« 19 J’ai pu découvrir qu’il nous est parvenu deux rédactions 
différentes de la chronique de Desclot. Une première, rédigée entre 
1282 et 1285, n’est transmise que par le ms. 152 de la Biblioteca de 
Catalunya. Alors que celle qu’on lit normalement dans les éditions 
imprimées est une seconde rédaction, issue de la révision de la 
première, menée à terme entre 1286 et 1288. Les différences entre les 
deux rédactions sont, parfois, notables et importantes, et je les étudie 
en détail dans CINGOLANI, Historiografia, propaganda. […] » 
(Cingolani 2006 b, 207). 

 
Tous les autres manuscrits ont été copiés à partir de la 

seconde rédaction, arrêtée au chapitre CXXX, sans doute du fait 
de la mort de Desclot vers 1290 ; certains ne vont pas plus loin, 
« A, E, G, L, P et peut-être, C » selon Cingolani (2006a, 553) ; les 
autres se sont complétés par les 38 derniers chapitres (CXXXI à 
CLXVIII) pris dans le ms. 152 ou ceux qui l’ont copié. 

De ce point de vue, ce manuscrit 152 peut donc être présenté 
en trois parties : 



	
	

 127 

– jusqu’au f° 24 v° (hormis ses trois dernières lignes), ce sont 
106 petits paragraphes principalement dédiés à des rois de France 
et aux croisades, jusqu’à la prise de Tripoli le 12 juillet 1109 ; or 
c’est seulement vers cette date que commence la seconde 
rédaction, centrée sur les comtes de Barcelone devenus rois 
d’Aragon (chapitres I à VI) ; 

– du bas du f° 24 v° au 1er alinéa du f° 119 v°, la suite du ms. 
152 correspond à peu près aux 124 chapitres VII à CXXX de la 
seconde rédaction ; 

– du f° 119 v° au f° 191 r°, la fin du ms. 152 correspond aux 
38 derniers chapitres, CXXXI à CLXVIII, encore qu’y manque à 
peu près la dernière page des éditions Buchon ou Coll i Alentorn. 
C’est là, au chapitre CXXXVII qu’est le passage sur les escales 
objet de cette étude, et il appartient donc à la première rédaction. 

 

2-3 – Liste pratique des 24 manuscrits 

 
Quelle que soit la séquence des copies qui a abouti à chaque 

manuscrit, sa date d’écriture a une grande importance pour les 
détails sur lesquels raisonne cette étude. Et pour les manuscrits les 
plus anciens, sauf exceptions, on ne peut compter que sur les 
dates estimées par les chartistes ; on en trouve une bonne et 
récente récapitulation sur le site PhiloBiblon de l’université de 
Berkeley : 
http://bancroft.berkeley.edu/philobiblon/searchmsed_en.html. 
 

Or, là encore, il faut se risquer à interpréter : en présence 
d’une “fourchette”, je me base plutôt sur la première date. 

Voici donc ma liste, prise principalement chez Coll i 
Alentorn, avec les datations revues d’après PhiloBiblon, et 
complétée par les liens vers ces éditions. Un astérisque marque les 
lettres code des manuscrits que je sais incomplets. 



	
	

 128 

 
*A. Bibl. de Catalunya, ms. 486. Pergamí. 1300/1350 – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php?CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=8917 
Muntaner – Biblioteca nacional, ms. 1803. Paper. 1342 (noté 
d’origine sur le ms.) – 
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/46861641
323253942754491/index.htm 
V. Bibl. de Catalunya, ms. 943 f° 23-219 r°. Paper. 
1325/1375. 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/ref/collection/manuscritBC/id/4767 
*E. Bibl. del Seminari Conciliar de Saragossa, ms. 9513. 
1341/1360. 
Muntaner – Biblioteca de Catalunya, ms. 4. Paper. 1353 (noté 
d’origine sur le ms.) – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/15604/show/15083 
*G. Bibl. de Catalunya, ms. 1. Paper. 1350/1450. – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php?CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=10220&REC=11 
*L. Bibl. de Catalunya, ms. 241. Paper. 1350/1450. – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm4/document.php?CISOROOT=/manu
scritBC&CISOPTR=9831&REC=10 
O. Bibl. de Catalunya, ms. 152. Paper. 1350/1400. – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/8688 
ou 
http://www.lluisvives.com/servlet/SirveObras/jlv/092539553
00271973232268/ 
D. Bibl. Nacional de Madrid, ms. 647. Paper. 1376/1400 –  
http://www.lluisvives.com/servlet/SirveObras/jlv/058106219
22437639832268/index.htm 



	
	

 129 

*H. Bibl. Universitària de Barcelona, ms. 759 (abans 21-1-
17) ffos 1r°-121 r° ; s’achève par le Ch. CXXXIV, relayé par 
Muntaner. Paper. 1393/1420 – 
http://bipadi.ub.edu/cdm/compoundobject/collection/manuscr
its/id/14981 
*C. Bibl. del Seminari Conciliar de Barcelona, Ms. 150. 
Paper. fos 1-96, vers 1400 ; fos 97-159 1701/1720. 
K. Arxiu Reial de Barcelona, Manuscritos varia, 4 (abans 
Mercè 115). Paper. 1401/1425. 
B. Bibl. de l’Escorial, ms. M-1-29, f° 15-205. Pergamí i 
paper. 1401/1450. 
X. Bibl. de l’Acadèmia de la Història de Madrid, ms. 9/481. 
Paper. 1401/1450. 
S. Bibl. de Catalunya, ms. 487, ffos 16-96 + 108 r°325 v°. 
Paper. 1401/1450. 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/13569/rec/1 
F. Bibl. Nationale de Paris, ms. esp. 328 [ex 1581]. Paper. 
1441/1460. Son microfilm n’est à ce jour consultable qu’en 
salle de lecture de la BNF (cote MF13069). 
J. Bibl. Universitària de Barcelona, ms. 67 f° 69-224 (abans 
21-1-10). Paper. 1475/1500. 
http://bipadi.ub.edu/cdm/ref/collection/manuscrits/id/7411 
R. Bibl. Vaticana. ms. Urb. lat. 894. Paper. 1501/1600 
M. Bibl. de Catalunya, ms. 1621. Paper. Any 1600. – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri
tBC/id/8298 
T. Arxiu Històric de la Ciutat de Barcelona, ms. perdut. 
Paper. Vers 1600. 
*P. Bibl. de Catalunya, ms. 306 [Viquipèdia, à tort, 3060]. 
Paper. Vers 1700. – 
http://mdc.cbuc.cat/cdm/compoundobject/collection/manuscri



	
	

 130 

tBC/id/12912/rec/7 
Y. Bibl. Nacional de Madrid, mss. 5939-40. Paper. Any 
1732. – 1°, jusqu’au f° 838, ch. CVI, 5939, 
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/bernardo-
desbots-historia-del-rey-d-pedro-de-aragon-y-de-sus-
antecesores-en-catalan-vol-i-mss-5939--0/html/ 
– 2°, à partir du f° 839, ch. CVII, 5940, 
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/bernardo-
desbots-historia-del-rey-d-pedro-de-aragon-y-de-sus-
antecesores-en-catalan-2-vol-mss-5940--0/html/ . 
N. Arxiu Reial de Barcelona, ms. Mercè ço. Paper. Vers 
1750. 
Q. Bibl. del monestir de Montserrat, ms. 1397. Paper. 1796. 

 

3-2 – Les huit versions sur la 3ème escale 

 
1 - Ms. V / 943, f° 155 v°, 1325/1375.  

 
En la t[er]ça escala anauẽ tot[e]s l[e]s hosts de Narbon[e]s, e de 
Carcasses, e de Tolosa, e del Comtat de sẽt Gili, e tot[e]s l[e]s altres 
gẽts q[ui] sõ de la lẽgua doch, q[ui] fossẽ de la sẽyoria del Rey de 
ffra[n]ça vẽguts en aq[ue]lla host E erẽ bẽ .lxx. M[ilia] homẽs, a 
ppeu. 
2 - Ms. O / 152, f° 132 v°, 1350/1400 – En la terça escala anauẽ totes 
les hosts de Narbona, e de Besers, e de Carcasses, e de Tolosa, e del 
Comtat de sant Gili, e de Burgunya, e totes les altres gents qui son 
dela lenguadoch, qui fossen de la senyoria del Rey de Frãça E erẽ 
ben .Lxx. milia homens, a peu En la .iiij. escala… 



	
	

 131 

3 - Ms. D / 647, f° 161 v°, 1376/1400. – en la terca escala anauẽ totes 
les hosts de narboñs e de carcasses danglesos e de tholosa e del 
comdat de sent gili e de burg̃e e totes les altres gents qui son de 
lenguadoc qui fossen dla Senyoria del Rey de franca venguts en 
aquella host erẽ be .lxx. milia homẽs a peu en la qual escala anauẽ los 
homẽs de… 
Les mots ni italiques ni gras appellent les commentaires suivants : 
Sur l’écriture, si dla peut laisser deviner de la, les tildes de narboñs et 
burg ̃e me paraissent bien insuffisants pour restituer narbones et 
surtout burgunya, peu familier des lecteurs. 
Sur le fond même, danglesos pour d’Agenes et plus encore la qual 
pour la quarta (escala) dénoncent un copiste bien médiocre… ou 
distrait, même si son écriture est soignée… Et quelques lignes plus 
loin, au sujet de la 6ème escale, lo qual castell pour la qual escala 
(alors qu’aucun castell n’a été mentionné avant) n’est pas fait pour 
infirmer ce jugement. 
4 - Ms. S / 487, f° 223r°, 1401/1450. – En la terce escala anauẽ 
tote[s] le[s] hosts de narbones, de beses, e de carcasses, e da genes, e 
de tolsa, e del comtat de sẽt gili, e de burguya e tot[e]s les alt[re]s 
gents qui son d[e]la llenga q[ue] dien hoc qui fossẽ d[e]la senyorja 
d[e]l Rey de France hierẽ be .lxx. milia homẽs de peu / he en la carte 
escala… 
5 - Ms. F / Esp. 328 B.N.F., milieu du XVe s., d’après Buchon, p. 683 
– E en la terça escala anaven totes les osts de Narbona, e de Badares 
e de Termens, e de Carcases, e d’Agines, e de Tholosa, e del comdat 
de Sent-Gil, e de Burgunya, e de totes les altres gents a qui dien 
Lenguadoch, qui fossen de la senyoria del rey de França venguts en 
aquella ost. E eren be setanta milia homens a peu, o pus. 
6 - Ms. J / 67, f° 175 v°, 1475/1500. – En la t[er]ça scala anauẽ totes 
les osts de narbones e de badares e de termen[e]s, e de carcasses e 
degines e de tolosa e del cõpdat de sant gili de burgũya e totes les 
altres gents qui son de la lenga q[ue] dyẽ hoch q[ui] fossen dela 
senyorja del Rey de frãssa uenguts en aq[ue]lla ost e erã be .lxx.m 
hõ[men]s de peu o pus. 
7 - Ms. M / 1621, fos 138 v°-139 r°, 1600 – En la tercera scala anauen 
totes les osts de Narbones e de Baderes e de termens e de carcasses e 
deguines e de Tolosa e del comdat de sen gili e de Burgunya e totes 



	
	

 132 

les altres gents que son de la lengua que dien och que fossen del 
Senyoria del Rey de França venguts en aquella ost e eren be lxx. 
homens, a peu o pus E en la quarta scala… 
8 - Ms. Y / 5940, pp. 1128-1129, 1732. – et en la terça eschala 
anaven totes les osts de Narbones, e de Badares, e de termenes, e de 
Carcases, e d’Agines, e de tholosa, e del Comdat Giede Vingunia, e de 
totes les altres gens aqui dien Lenguadoc, qui fosen de la Senyoria 
del Rey de França venguts en aquella ost, e eren be setanta milia 
homens a peu, opus. 
 

On peut se demander où le copiste est allé chercher ce 
Comté Giede Vingunia. 

Et maintenant, comparons les éléments essentiels du texte 
dans les huit versions. 

 

3-3 – Les lieux d’où viennent les hommes de la 3ème escale 

 
À première vue, on pourrait penser que sant des ms. 152 et 

67, et donc de Coll, est déjà du catalan moderne et que sent de 
quatre autres ms. serait plus ancien. Il semble bien pourtant que ce 
n’est qu’une question de graphie, pour une même prononciation 
[sǝn] ; celle-ci résulte de l’assourdissement du a étymologique en 
position atone, le mot étant un proclitique qui fait bloc, 
sémantiquement et phonétiquement, avec le nom du saint, Gili. 
Plus généralement, le a et le e étaient alors utilisés 
indifféremment pour noter ce [ǝ] ; et le français note un même [ã] 
par en et an (cf. en un an), et a deux prononciations de en (cf. le 
président et ils président). 

 
Quant à Gil, forme du catalan moderne, il ne se trouve que 

dans le ms. 328 de Paris… 
 

Premier à citer Béziers, le ms. 152 est le seul à en noter 



	
	

 133 

correctement le nom roman Besers. 
 
Sur le fond, la liste s’étoffe en avançant dans le temps, pour  

n’arriver que vers 1450 à la liste complète propagée par les 
éditeurs, dût-elle comporter des variantes orthographiques. 

 

V / 
943 
1325/1
375 

O / 
152 
1350/1
400 

D / 
647 
1376/1
400 

S / 487 
1401/1
450 

F / 
Esp. 
328 
≈ 
1450 

J / 67 
1475/1
500 

M / 
1621 
1600 

Y / 
5940 
1732 

Narbo
nes 
 
 
carcas
ses 
 
Tolosa 
Comta
t de 
sent 
Gili 

Narbo
na 
Besers 
 
Carcas
ses 
 
Tolosa 
Comta
t de 
sant 
Gili 
Burgu
nya 

narboñ
s 
 
 
carcas
es 
angles
os 
tholos
a 
comda
t de 
sent 
gili 
burg̃e 

narbon
es 
beses 
 
carcas
ses 
da 
genes 
tolsa 
comtat 
de 
sẽt gili 
burguy
a 

Narbo
na 
Badar
es 
Terme
ns 
Carca
ses 
Agine
s 
Tholo
sa 
comd
at de 
Sent-
Gil 
Burgu
nya 

narbon
es 
badare
s 
termen
es 
carcas
ses 
egines 
tolosa 
compd
at de 
sant 
gili 
burgun
ya 

Narbo
nes 
Bader
es 
terme
ns 
carcas
ses 
eguin
es 
Tolos
a 
comd
at de 
sen 
gili 
Burgu
nya 

Narbo
nes 
Badar
es 
terme
nes 
Carca
ses 
Agine
s 
tholos
a 
Comd
at de 
Giede 
Vingu
nia 



	
	

 134 

 

  

Mais sept sur huit s’achèvent par la Bourgogne, juste avant de 
mentionner en bloc totes las altres gents etc. Grammaticalement, 
la Bourgogne fait donc partie de l’ensemble territorial nommé 
Lenguadoch ou formules en variante (cf. § 3-4). 
 

Il parait pourtant bien peu probable qu’un homme aussi 
informé que Desclot ait compté le duché de Bourgogne dans ce 
nouvel ensemble que la chancellerie française nommait Lengue 
d’oc. Une réflexion sur sa présentation des escales de l’armée de 
Philippe III devrait nous aider à comprendre : 

 
Desclot vient de décrire la prise de Salses suivie du 

massacre de ses habitants et des réjouissances des vainqueurs 
« comme s’ils avaient pris la plus grande ville d’Aragon ou de 
Catalogne » ; références ils campent hors de la ville, passent la 
nuit, « Et le lendemain matin le roi de France ordonna ses troupes 
en corps d’armée ». références Or selon les chiffres les plus 
plausibles des manuscrits, Desclot évalue l’armée à quelque 
235 000 hommes au total ; certes, pour Soldevila (1963, 368, note 
140), « El compte ha d’ésser, com era costum dels cronistes, 
fortament exagerat ; però encara reduint-ho molt restaria una xifra 
remarcable. » ; ordonner une telle armée au matin de sa marche en 
avant est donc totalement invraisemblable, à une époque où les 
transmissions se faisaient au mieux par cavaliers : cette grande et 
complexe ordonnance devait être déjà bien en place. 

 
On peut donc penser que, sans pour autant compter la 

Bourgogne dans la « Lengua d’och », Desclot la nommait là parce 
que le contingent qui en venait par la vallée du Rhône s’était joint 
à ceux des volontaires venus des pays de l’actuel Languedoc 



	
	

 135 

oriental, formant ainsi une bonne part de la terça escala. La 
langue des uns et des autres n’y était pour rien, pas plus que dans 
la quarta qui réunissait des contingents vraisemblablement arrivés 
par l’ouest : « Français » (de l’Ile-de-France actuelle), Picards, 
Normands, Flamands et Allemands. 

 

Cela me parait plus plausible que l’explication linguistique 
de notre livre La “Langue d’oc” ou leS langueS d’oc ?, pp. 49-
51, par l’usage d’un aboutissement de hoc en francoprovençal, 
dont le domaine était pour partie de la Bourgogne. 

 

3-4 – La désignation des altres gents 

 
Ici encore, une synopse nous permettra de mieux 

appréhender la situation : 

 
943 1325/1375 
qui son de la lengua 
doch  
152 1350/1400 
qui son dela 
lenguadoch 
647 1376/1400 
qui son de 
lenguadoc 

 
 
 
 
 
 
 
 
328 ≈1450 
a qui dien 
Lenguadoch 
 
 
 
 
5940 1732 
aqui dien 
Lenguadoc 

 
 
 
 
 
 
487 1401/1450 
qui son d[e]la llenga 
q[ue] dien hoc 
 
 
67 1475/1500 
qui son de la lenga 
q[ue] dyẽ hoch 
1621 1600 
que son de la lengua 
que dien och 



	
	

 136 

3-41 – Au XIVe s. : qui son de (la) lengua doc(h) 

 
Dans le temps, la formule la plus simple est la première 

transmise : qui son de la lengua doch dans le ms. 943 qui semble 
le plus ancien. qui son de se comprend naturellement ; mais (la) 
lengua doc(h) justifie l’étude particulière du § 3-5. 

 
3-42 – Vers 1450, puis en 1732 : a qui dien Lenguadoch 
 

C’est la formule du manuscrit de Paris (328) tel que l’a 
édité Buchon ; comme elle est cohérente avec l’une ou l’autre que 
nous lisons sur les manuscrits, nous pouvons la considérer comme 
authentique, sauf à douter de la majuscule de Lenguadoch, qui 
pourrait être de Buchon. On retrouve cette formule dans le ms. le 
plus tardif, de 1732 (5940), mais la très grande proximité entre 
ces deux manuscrits laisse supposer que le scribe du second a 
copié le premier, ou sa propre source, même si aqui dien 
comporte une soudure intempestive. 

 

Quant au sens, c’est tout simplement « que l’on appelle 
Languedoc » (voir Annexe). 

 

3-43 –Après 1400, puis en 1600 : qui son de la lenga que dien hoch 
 

Avec le ms. 487, le copiste adopte une formule qui semble 
vouloir réunir les deux premières : les personnes son de la lenga 
mais c’est celle-ci que dien hoch, qu’on nomme « oc ». 

 
Peu après, le copiste du ms. 67, puis, en 1600, celui du 

1621, ont repris cette formule. 



	
	

 137 

3-5 – Ces altres gents relèvent de la Senyoria del rey de França 

 
Par cette précision, Desclot affirme implicitement que le 

territoire défini par l’usage de oc s’étend hors du royaume de 
France. D’où la restriction apportée par cette précision quant aux 
altres gents de la terça escala : qui fossen de la Senyoria del Rey 
de França. 

 
Étaient donc exclus, évidemment, les Catalans (question 

approfondie au § 3-7), mais aussi les Provençaux, qui 
appartenaient à l’empire d’Allemagne. 

 

3-6 – lengua doch ou lenguadoch ? 

 
On lit lenguadoc(h) en un seul mot dans les trois manuscrits 

accessibles O / 152 et D / 647 du XIVe s. et Y / 5940 de 1732, ce 
qui est remarquable pour les deux premiers, car ailleurs, ils 
séparent bien les mots comme aujourd’hui, à la différence 
d’autres écrits médiévaux. 

 
Mais on ne lit que la forme lengua doch ou ses variantes 

dans les deux manuscrits de Muntaner. Le 1803 qui est le plus 
complet ne présente pas moins de 10 occurrences, dont voici la 
premiè0re, au f° 13 r° b l. 10 à partir du bas. 

 
 

Soit : « p[er] barõs dar[r]ago & de Cathalunya & de ffrança 
& de de guascũya e de tota la lenga doch… ».  Ce simple passage 



	
	

 138 

montre que pour Muntaner, la lenga doch désigne un territoire, 
comme les quatre autres noms de l’énumération ; et il en est de 
même dans la partie du H / 759 où le récit de Muntaner relaie 
celui de Desclot interrompu. 

 

Or, explicitement datés de 1342 et 1353, les manuscrits 
1803 et 4 de Muntaner sont certainement plus anciens que les 152 
et 647 de Desclot. Voici donc un tableau d’ensemble de ces 
occurrences dans ces divers manuscrits  : 

 

Formes 1803 
1342 

V / 
943 
1325/ 
1375 

4 
1353 

O / 
152 
1350/ 
1400 

D / 
647 
1376/ 
1400 

M / 
759 
1393/ 
1420 

Total 

la lengua doch 

la lenga doch 

lengua doch 

la lenguadoch 

lenguadoch 

6 

4 

1 2 

 

1 

 

 

 

1 

 

 

 

 

1 

5 

 

1 

14 

4 

2 

1 

1 

Total des 
 occurrences 

10 1 3 6 1 1 22 

 

Ainsi, sur un total de 22 occurrences, il n’y en a que 2, dans 
les manuscrits les plus tardifs, qui présentent la soudure, et 3 qui 
omettent l’article. 

 
J’en tire la conclusion que la forme la leng(u)a doch était de 

loin la plus utilisée à cette époque par les lettrés de Catalogne. 
 



	
	

 139 

Il en était alors de même en France, en latin comme en 
français : de hoc ou doc ou d’oc n’était jamais soudé à lingua / 
lengue ; la première occurrence que l’on connaisse est en français 
dans un « Mémoire anonyme sur la guerre contre l’Angleterre » 
de l’administration de Philippe le Bel : « barons de par deça et de 
la lengue d’Oc […] touz les barons de Lengue d’Oc. » ; dans une 
troisième occurrence sur les sources du financement de la guerre, 
le territoire est précisé : « Item pour ladite cause, des prelaz et des 
clers de Lengue d’Oc, c’est a savoir de senechaucées de Tholose, 
de Carcassonne et de Biaucaire… » (Notices et extraits des 
manuscrits…, 1862, pp. 124 et 128). La date de 1297 attribuée à 
ce Mémoire (p. 123) a été corrigée par F. Funck-Brentano (1889, 
pp. 329, 334), entre fin 1298 et début 1301. 

 
Languedoch soudé n’apparait, à ma connaissance, qu’en 

1358, dans deux ordonnances royales sur les monnaies des 22 
aout et 30 octobre, et encore, précédé de « pays de » (Secousse, 
1732, 245). 

 
En pays d’oc même, vers 1355, le juriste toulousain 

Guilhem Molinier, rédacteur des Leys d’amors promulguées en 
1356, ne nomme sa langue que romans, mais raconte que la 
première invitation aux jeux floraux fut lancée en 1923, « p[er] 
deuersas partidas de la lenga doc » (f° 1, v° b, l. 12-13) ; on 
remarque que cela traduit en romans l’expression latine in 
partibus occitanis que l’on trouve dès 1318 dans les ordonnances 
royales (Trésor des Chartes, A 56, Guichet 20, pièce 154, d’après 
de Vilevault, 1769, 449, 452 et 461). 

 
La forme la leng(u)a doch est donc la plus probable pour 

l’original perdu de Desclot. 
 



	
	

 140 

3-7 – Le catalan, une lengua dhoc 

 
Comme l’a rappelé Germà Colon (1978a, 85), jusque vers 

1500, les Catalans ont ensuite adopté si, probablement sous 
l’influence du castillan. Desclot témoigne de l’emploi de hoc en 
plusieurs passages, dans des propos systématiquement rapportés 
en catalan. Ici, qu’il me suffise d’en citer un qui nous touche plus 
particulièrement puisqu’il met en scène le roi de France Philippe 
le Hardi et le comte de Foix, Roger-Bernard III, époux de la 
vicomtesse de Béarn Marguerite et arrière-grand-père de Gaston 
Phébus ; il est chez Coll i Alentorn (IV, 106), mais je préfère le 
donner d’après les deux ms. 152, f° 129 v° et 647, f° 157 v° : 

 
Le premier, ci-après, ne rapporte qu’une réponse : 

 
 

« Ab tant lo Rey de ffrança appella lo Comte de ffoix e dix li digats 
uos en Comte porrem nos hauer conquesta en breu la terra de 
Cathalunya hoc dix lo Comte senyor si sestau en menys de .j. any […] 
». 

 
Le second, ci-après, comporte même deux hoc :  
 
« Ellauors la [sic] Rey de franca apella lo comte de fox e dix li digats 

uos en comte qui sots quax de catalunya, aurem nos conquesta embreu la 
t[er]ra del Rey darago hoc senyor ço dix lo comte de fox e dix lo Rey 
aurem la conquesta di[n]s dos anys hoc co dix lo cõte de foix en menys de 
hũ ãy […] » 

 
 



	
	

 141 

Il n’est donc pas étonnant que la chancellerie du roi d’Aragon 
ait usé elle aussi de la même référence linguistique pour désigner 
un territoire comprenant des terres catalanes. Par exemple, en 
1309 Jacques II prépare une expédition contre le royaume sarrasin 
de Grenade ; voulant obtenir le soutien du pape, il prescrit aux 
messagers qu’il lui envoie à Avignon de lui demander d’accorder 
certaines indulgences à tous les membres de l’expédition, ou au 
moins « hominibus lingue de hoc, vel saltem a Salsis citra, ut 
dividunt Montes Pirenei, usque ad mare magnum » (d’après 
Colon, 1987, 201 qui l’a pris chez Salavert y Roca, 403, doc. n° 
323, et l’a vérifié lui-même sur l’original aux Archives de la 
Couronne d’Aragon, reg. 335, f° 259 r°) ; en français : « aux 
hommes de langue d’oc, voire seulement à ceux à ceux qui 
habitent entre Salses au Nord et la mer au Sud » (Salses était à la 
frontière du royaume de France et marque aujourd’hui la limite 
entre le languedocien et le catalan). Comme pour le roi de France, 
le sens territorial est ici premier, puisque cette lingua de hoc est 
éventuellement partagée par des repères géographiques. 

 
En 1616, l’historien catalan Raphael Cervera l’avait bien 

compris dans sa traduction en castillan de la Crònica de Desclot, 
au Livre III, Ch. IV (f° 172 v° - p. 358 du .pdf de Google) : 

 
« En el tercero [esquadron] venia la gente de los Consejos de 
Narbona, Rodes, Termens, Cacasona, Aguines, Tolosa y sus 
Comarcas, Condados de San Gil y de Borgoña, con los demas vezinos 
de Lenguadoch, que serian setanta mil, o mas peones. » 

 
 

 

 

 



	
	

 142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 – Derrière les mots, quelles idées ? 

 
4-1 – Quant aux lieux d’où viennent les hommes de la 3ème escale 
 

On peut se demander si, dès l’original, les Catalans n’ont 
pas eu en tête les territoires du royaume de France que leur comte 
de Barcelone et roi d’Aragon avait eus dans sa main par le jeu de 
liens féodaux de toutes sortes ; en les nommant, Desclot, puis les 
copistes, concrétisaient une accusation implicite de trahison 
portée contre ces volontaires d’une croisade dirigée contre eux. 
La même intention peut expliquer que soit précisé que l’un des 
nobles de la 2ème escale, Ramon Roger, était « frare del Comte de 
Pallars, de Cathalunya » (ms. 152, f° 132, v°) ou encore que 
soient rapportés les propos du roi de France interpellant le comte 
de Foix « quax (presque) de Catalunya » pour lui demander son 
avis (citation au § 3-7). 

 

4-2 – Changements de formules, changements de points de vue ? 

 
Passer vers 1450 de qui son de (la) lenguadoc(h) à a qui 



	
	

 143 

dien Lenguadoch n’est pas une simple variation littéraire ; j’y vois 
un changement de point de vue : les altres gents ne sont plus 
désignés par le pays d’où ils viennent, mais directement par le 
nom qu’on leur donne : un habitant du « pays de la Languedoch » 
est appelé « Lenguadoch ». La Crònica reconnait ainsi à ce mot 
une acception de nom de peuple, ce qui ne doit pas nous 
surprendre : vers 1600, le Nîmois Jean Nicot témoignait de cette 
même acception : « Et ores [maintenant] signifie un qui est nay 
[né] en ce pays là, comme Provençal, celuy qui est nay en 
Provence » (1606, 367, v° LANGUEDOC). 

 
La formule hybride son de la lenga que dyen hoch conserve 

à lenga son sens territorial : on est de Barcelone, de Catalogne, de 
Paris ou de France, et on ne dit jamais sóc de català ou je suis de 
français. Mais écrire « la langue qu’on appelle oc » semble 
marquer soudain une distance entre le scripteur et l’usage qu’il 
rapporte. Il n’en dit rien de plus, certes, mais je ne puis expliquer 
sa formule qu’en supposant que, pour lui, c’est du parler 
populaire qui ne va pas au fond des choses, mais suffit pour la 
communication courante ; ou plus savamment, oc relève du 
paraitre des idiomes visés mais ne saurait en caractériser l’être. 

 
5 – Conclusion en quatre points 

 
5-1 – Sur la leçon à retenir : qui son de la lengua doch 
 

Puisque les trois manuscrits qui paraissent les plus anciens 
s’accordent à quelques détails près, c’est la formule qui son de la 
lengua doch du ms. 943 qui doit être la plus fidèle à la pensée de 
Desclot,… et elle précède de plus 100 ans la formule a qui dien… 

 

5-2 – Sur le sens de lengua doch 

 
Cette formule témoigne en outre du fait que du vivant de 



	
	

 144 

Desclot († vers 1290), l’expression lengua d’och (§ 3-6), comme 
la française lengue d’oc attestée dès 1300, était bien répandue et 
comprise comme l’ensemble territorial où l’affirmation se disait 
par oc et qui comprenait alors les terres catalanes ; les instructions 
diplomatiques du roi Jacques II de 1309 le confirmaient (cf. § 3-
7). 

 
Pour le royaume de France, l’historien toulousain Paul 

Dognon (1895, 9) l’avait fort bien constaté et expliqué avec 
vraisemblance : 

 
« Le groupe tout entier [des pays méridionaux relevant directement de 
la couronne après 1270] s’est de bonne heure appelé Languedoc. Ce 
mot date de la croisade, de l’époque où les hommes du Nord et du 
Midi, se rencontrant les armes à la main, ne trouvaient, pour se 
distinguer les uns des autres, de signe général que la langue qu’ils 
employaient. Il a longtemps été d’usage vulgaire avant de figurer (vers 
1290) dans les documents émanés du roi. Il avait alors le sens le plus 
vague. L’idée qu’il éveillait ne s’est précisée qu’à la longue, […] »  

 
Évidemment, le sens linguistique était sous-jacent, mais 

langue d’oc et ses traductions latines n’ont été en usage que chez 
des lettrés extérieurs aux pays où cette « langue » se parlait, le 
Florentin Dante Alighieri et les fonctionnaires de la chancellerie 
royale de France. 

 
En tout cas, je ne connais pas d’auteur méridional d’avant 

1840 qui nomme leng(a/o/ue) d’oc l’idiome dans lequel il écrit. 
Tout au plus, dans un acte en latin reçu le 23 décembre 1407, un 
notaire d’Arles nomme lingua occitana l’idiome parlé dans sa 
ville, et dans lequel a été traduite une convention rédigée d’abord 
en hébreu, car intéressant la communauté juive d’Arles ; faute 
d’autre nom, il a adopté l’expression latine en usage dans le 



	
	

 145 

royaume de France pour traduire la langue d’oc, dont l’idiome 
local ne s’est pas encore différencié. Mais cette hirondelle ne 
pouvait suffire à créer un printemps occitan ! 

 

5-3 – Sur l’intérêt de remettre le catalan parmi les « langues d’oc » 

 
D’origine populaire comme on vient de le rappeler, la 

distinction entre les langues romanes de France par la seule 
particule affirmative oïl/oui contre oc/o n’a aucune valeur 
scientifique. Il en est de même pour son extension par Dante à la 
« langue du si ». Mais il n’est pas moins certain chaque groupe de 
langues ainsi marquées présente quelques caractéristiques qui le 
distingue des autres. 

 
L’une des plus visibles est la perte de la finale posttonique 

des mots masculins et neutres de la 2ème déclinaison latine dans 
les langues d’oïl et d’oc, (groupe gallo-roman) alors que les 
langues du si (groupes italique et hispanique) le conservent : 
‘filius’ donne fils, filh, hilh, fill, fieu… en oïl et oc et figlio, hijo et 
filho en si ; et le neutre ‘votum’, vœu, bot, vot en oïl et oc et voto 
en si. 

 
Il est bien plus difficile de trouver un trait aussi visible qui 

oppose clairement à l’oïl à l’oc. La question est scrupuleusement 
traitée par Pierre Bec (1971, II, 12-17), mais les particularités sont 
d’énoncé difficile, et bien souvent se retrouvent dans telle ou telle 
langue de l’autre groupe ; c’est surtout leur ensemble qui oppose 
globalement la parole française à celle d’oc. J’en donnerai une 
cependant, qui est assez nette : A latin en position libre passe à [e] 
ou [ε] : ‘mare’ donne mer en français, ma, mar en oc ; ‘cantare’ 
donne chanter, contre canta, chanta, cantar. 

 



	
	

 146 

Tous ces traits mettent le catalan dans le groupe d’oc, et le 
distinguent du si : le changement de particule affirmative après 
1500 n’a pas changé le catalan, qui se revendiquait d’oc en 1309 
(voir ci-dessus) et de nombreux félibres et occitanistes ont compté 
explicitement le catalan dans l’ensemble « occitan-roman ». On 
en trouvera une belle collection de citations dans l’article de Emili 
Miedes i Bisbal (1925-2012) mentionné en bibliographie. 

 
Personnellement, je n’ai jamais eu derrière la tête des idées 

politiques d’union transfrontalière des pays d’oc, mais la 
connaissance du latin et de l’espagnol appris avant tout dans les 
livres entre 12 et 17 ans, puis du gascon moderne appris de même 
après 50 ans, m’ont ouvert vers l’ancien gascon, puis l’ancien 
roman méridional ; aujourd’hui c’est le catalan que je lis sans 
difficulté majeure, alors que je ne l’ai jamais étudié de façon 
scolaire. 

 
La réalité, c’est que des visées nationalistes et hégémonistes 

de la part de Mistral, puis du mouvement occitaniste, ont 
provoqué le rejet explicite des Catalans contre une inclusion de 
leur langue dans le provençal d’abord (protestations d’A. Bofarull 
et D. Calvet en 1876), dans l’« occitan » ensuite (« Manifest » de 
1934). Et ils furent entendus. 

 
Mais la tendance hégémoniste des Catalans de Catalogne 

pousse ceux de la Communauté Valencienne à se proclamer 
d’oc… E. Miedes i Bisbal s’y employa, et on pourra lire avec 
intérêt l’ouvrage de Lluís Fornés, La llengua valenciana i el 
diasistema occitano-romà, pp. 15-22 notamment. 

 
Cela se heurte cependant au dogme de l’unité de la langue 

d’oc (Félibrige) ou occitan (mouvement occitaniste), car admettre 



	
	

 147 

le catalan de Barcelone et celui de Valence comme langueS d’oc 
autonomes, c’est ouvrir la porte aux thèses des Auvergnats, 
Cévenols, Gascons et Provençaux qui n’acceptent pas qu’on leur 
dicte leur langue de l’extérieur. Mais dogme contre science, on 
connaît cela depuis au moins Galilée ! 

 
Je n’insiste pas, le dernier point de conclusion qui va suivre 

complètera mon propos. En tout cas, loin de toutes arrière-pensées 
politiques, la connaissance scientifique des langues d’oc ne peut 
se faire dans l’ignorance du catalan. Et au plan pratique, les 
tenants d’une quelconque langue d’oc trouveront aujourd’hui bien 
plus de lectures intéressantes dans les publications catalanes que 
dans celles de leur propre langue… 
 

5-4 – Sur le lien entre langue et “nation” 

 
Dans sa contribution à l’hommage à Jean Séguy, G. Colon a 

écrit : « il exista toujours dans la conscience des hommes du 
moyen âge une communauté affective et linguistique entre les 
terres catalanes et celles du Midi. » (1978b, 202). Et d’en donner 
comme premier témoignage deux lettres de 1306 et 1309 d’un 
« ambassadeur catalan à la cour pontificale d’Avignon à son roi 
Jaume II ». Dans la première, il disait que deux cardinaux gascons 
(comme le pape lui-même) étaient « d’una nació ab nos » ; et 
dans la seconde, qu’un cardinal originaire de Limoges l’était 
presque, « quax una nació ab nos ». 

 
Cela me fait penser à ce passage du Livre de la jungle où 

Mowgli le Petit d’Homme vivant parmi les animaux a appris de 
l’ours Baloo les « Maitres mots de la jungle », à savoir ce qu’il 
faut dire à chaque espèce, dans sa langue, pour en être accepté ; 
pour le Peuple des chasseurs (les ours), récitant sa leçon, Mowgli 



	
	

 148 

dit « Nous sommes du même sang, vous et moi […] ». On 
comprend que l’ambassadeur joue sur cette communauté 
linguistique… pour soutenir les visées territoriales de son maitre. 

 
J’avais écrit l’alinéa qui précède quand je suis tombé sur un 

passage du livre de Jean Favier, Les Papes d’Avignon, Paris : 
Fayard, 2006. Cet éminent historien du moyen âge (1932-2014) 
évoquait les interventions multiformes des souverains de l’époque 
sur les nominations des cardinaux au Sacré Collège. J’en tire deux 
phrases qui en disent long et confirment mes réflexions 
d’amateur : « Vingt ans au Sacré Collège ne font pas d’un Gascon 
un Languedocien. » et « Il y a les Italiens, que les résurgences des 
clans familiaux et des affrontements d’antan divisent autant que 
les unit l’appartenance à la lingua di si. » références 

 
En revanche, méconnaissant la véritable histoire de la 

croisade albigeoise, Mistral s’est gravement mépris, en écrivant, 
en note 2 du chant Ier de Calendau (1867, 44) : 

 
« …Les villes libres de Provence comprirent admirablement que sous 
le prétexte religieux se cachait un antagonisme de race ; et quoique 
tres-catholiques, elles prirent hardiment parti contre les Croisés. » 

 
« Il faut dire, du reste, que cette intelligence de la nationalité se 
manifesta spontanément dans tous les pays de langue d’Oc, c’est-à-
dire depuis les Alpes jusqu’au golfe de Gascogne et de la Loire 
jusqu’à l’Èbre. Ces populations, de tout temps sympathiques entre 
elles par une similitude de climat, d’instincts, de mœurs, de croyances, 
de législation et de langue, se trouvaient à cette époque prêtes à 
former un état de Provinces-Unies. » 

 
C’est démenti par les faits historiques, dont ceux que rapporte 

Desclot : moins d’un siècle après cette croisade dirigée contre les 
hérétiques cathares, de nombreux volontaires méridionaux 



	
	

 149 

participèrent à celle que le pape Martin IV avait ordonnée contre 
le roi d’Aragon, et donc la Catalogne, en riposte aux conquêtes de 
ce roi en Sicile, terre chrétienne ; mais cette croisade comptait 
aussi le roi de Majorque, frère du roi d’Aragon qui lui contestait 
son titre… 

 
Au demeurant, pour ne citer qu’eux, les habitants de Béziers 

devaient avoir quelque souvenir du massacre d’un grand nombre 
de leurs ancêtres par des troupes aragonaises et catalanes en 1169. 
Certes, c’était une opération menée par leur jeune vicomte pour 
venger son père assassiné deux ans plus tôt par les bourgeois de la 
ville ; mais son déroulement en dit long sur le « lien » né d’une 
communauté de langue : sous prétexte de lutter contre le comte de 
Toulouse, le vicomte fit entrer dans Béziers, par petits groupes, 
des troupes du roi d’Aragon, son allié et aussi suzerain pour 
certains de ses domaines, avec probablement des troupes de ses 
propres fiefs ; quand ces soldats, hébergées chez l’habitant, furent 
assez nombreux, un signal déclencha le massacre des habitants de 
la ville. 

 
De cela ou d’autre grief, il résultait qu’au XVIIIe s., Catala 

était « le diable » dans le languedocien de l’abbé de Sauvages 
(1785, 160). 

 
Et les guerres de religions du XVIe s. virent s’affronter des 

gens de même « langue d’oc », comme les Béarnais catholiques 
résistant au protestantisme que leur imposait violemment leur 
reine Jeanne d’Albret. 

 
Cela montre que les liens juridiques, mais aussi les 

convictions religieuses, voire les passions et les intérêts 
particuliers, l’emportent sur une solidarité fondée sur la 



	
	

 150 

communauté de langue. C’est ce que l’historien Philippe Martel 
(1979, 305) constatait à propos de la croisade albigeoise : « pour 
les Occitans du temps, l’arrivée de l’armée catholique ne 
constitue pas une catastrophe, mais simplement un élément 
nouveau à intégrer au jeu politique et diplomatique préexistant. »  

 
Aussi, la paix revenue, la bonne administration des rois de 

France fit-elle très vite oublier aux méridionaux le traumatisme de 
la croisade albigeoise, et le prétendu « antagonisme de race » 
invoqué par un Mistral boute-feu. Je cite encore P. Dognon (ib.) : 

 
 « L’annexion du comté de Toulouse fut consommée sans difficulté, 
sans secousse, sans aucune protestation qui décelât quelque rancune 
de la part des sujets contre leur nouveau maître. L’autorité royale, sur 
le champ reconnue de tous, ne s’établit pas chez eux moins solidement 
qu’en France. »  

 
En témoigne le fait qu’en 1356, quand Jean le Bon eut été fait 

prisonnier à Poitiers par les Gascons du parti anglais, les États du 
Languedoc ne tergiversèrent pas pour lui venir en aide par leurs 
contributions généreuses. 

 
Ma conclusion sur ce dernier point : utilisons la communauté 

ou la simple parenté de langue pour communiquer entre nous, 
nous connaître et nous apprécier, plutôt que d’en faire 
l’instrument de combats nationalistes trop souvent fauteurs de 
guerres… 

 
ANNEXE 

a qui dien / que dyen = « qu’on appelle » 

a qui dien Lenguadoch appliqué aux altres gents se trouve 
dans le passage sur la terça escala du ms. Esp. 328 de la B.N.F. 



	
	

 151 

(milieu du XVe s.) selon Buchon, et du ms. 5940 de la Nacional 
de Madrid (1732) qui en est presque le calque ; 

que dien hoc appliqué à la langue apparaît dans le ms. 487 du 
débit du XVe s. ; avec des variantes graphiques, on le retrouve 
dans le ms. 67 de la 2nde fin de ce siècle, et en 1600 dans le ms. 
1621. 

L’analyse ne laisse aucun doute sur le sens de dien/dyen : 
– la 6ème personne correspond à la 3ème du français précédée de 

on, selon un usage encore courant en espagnol, en catalan, 
précédé de es, et dans les langues d’oc ; 

– et le verbe dir, c’est « nommer, appeler » ; cf. Dicccionari 
Català-Francès : 

« dir irr vt dire | appeler (ex : li diuen Joan - on l’appelle Jean) 
|| […] ». 

C’est aussi l’une des acceptions de decir en espagnol 
d’aujourd’hui : « nombrar, llamar ». 

Le célèbre romaniste allemand Friedrich Diez (1876, 120) était 
déjà très clair sur le sujet, en distinguant le traitement syntaxique 
du complément selon qu’il s’agit d’une personne (« datif », donc 
a qui) ou d’une chose (« accusatif », donc que sans préposition) ; 
il citait même un passage de Desclot, très probablement d’après 
Buchon, p. 579 : 

« DICERE avec le datif de la personne et l’accusatif de l’objet 
est employé en roman pour nominare : ital. gli diceva Guccio (le 
nommait G.) Dec. 6, 10 ; vetta si dice ad una coperta di testa ; 
esp. Androna le decien Alx. 541 ; á la mejor dicente Luciana (la 
meilleure se nomme) Apol. 579 ; cat. a qui dien lo comte de 
Barcelona Descl. ; prov. a mon vers dirai chanso Choix V, 406 ; 
b. lat. ecclesiola, cui dicunt nomine S. Eulaliae Baluze Capit. II, 
p. 1543 (ann. 971). Comp. m. h. allem. sô sprechents einem 
wuocher (le nomment ainsi), voy. Grimm sur Reinhart p. 112. » 

Ce passage de Desclot est la réponse du Comte de Barcelone à 



	
	

 152 

l’Impératrice d’Allemagne pour qui il est venu se battre ; or son 
traitement dans les divers manuscrits ne manque pas d’intérêt; les 
voici dans leur ordre de datation : 

– dans le ms. 486, f° 14 r°, c’est une autre tournure que l’on 
trouve : 

–  

 
yo son .I. chomte despaỷa que apela hom lo chomte de barcelona. 
« je suis un comte d’Espagne qu’on appelle le comte de Barcelone. » 

 
– dans le ms. 943, f° 35 v° a : Jo madona sõ lo comt[e] de 

barc[e]l[on]a. 
Les deux ms. qui suivent reviennent sur la tournure du 486, 

hom apella : 
– ms. 1 f° 20 r° : yo dix lo Compte mad[o]a som vn Compte de 

espãya que hom appella lo compte de Barcelona 
– ms. 241, f° 46 v° : yo som vn Comte de spanya q[ue] apella 

hom lo comte de barsalona. 
En revanche, dans le ms. 152 qui donne la première rédaction, 

f° 28 r°, c’est a qui dien : 
 

 
Sapiatz p[er] cert  que jo son  .j. Comte  de Yspanya  a qui dien 
en Ramon   B[er]enguer  Comte  de Barc[e]l[o]na 

 
– ms. 647, f° 36 v° : yo madona son le comte q[ue] hom ap[e]lla 

lo bon comte de barcelona. 
– dans le ms. 759, f° 21 r° : yo sõ lo comt[e] d[e] 

barc[e]l[o]na. 



	
	

 153 

– dans le ms. 487, f° 123 r° : yo sõ hun comte despanya aqui 
dien en bng? Comte de b[ar]c[e]l[o]na.  

Le ms. 328 de Paris fait de même (Buchon, p. 579) : 
Yo son hun comte de Spanya a qui dien lo comte de Barcelona. 

Mais le ms. 67, f° 75 v° (p. 156 de Visor) revient à hom 
apella : jo son vn cõpte de spanya q[ue] apella hõ cõpte de 
barc[e]l[on]a 

Tandis que les trois derniers ms. reprennent a qui dien : 
– ms. 1621 (1600) f° 15 r° : Yo so vn comte Despanya a qui 

dien Lo Comte de Barcelona. 
– ms. 306 f° 12 r° : jo so un comte D’Espania a qui dien lo 

comte de Barc[elona]. 
– ms. 5939, p. 115 : yo son hun Comte de spanya aquin diem 

[sic] lo Comte de Barcelona. 
Dans ce match, les 10 manuscrits se partagent donc à égalité 

entre les deux tournures, et même si hom apella l’emporte dans 
les plus anciens, que dien a pour lui de se trouver dans le 152 qui 
témoigne de la première rédaction par Desclot lui-même ; mais ce 
ms. présente aussi dans le même sens au moins trois occurrences 
du verbe apellar, toutes relatives à des combats contre les 
Sarrasins, sans compter les s’appellaua, qui havia nom, etc… : 

– f° 67 v°. Un notable sarrasin vient à la rencontre du roi 
d’Aragon qui vient de débarquer à Majorque; le roi lui demande 
son nom : « Senyor, dix lo S[er]rahi, Hali me apella hom. » 

– f° 73 v° : « …tro que forẽ al Castell del rey S[er]rahi que 
hom appella la Almudayna. » 

– f° 105 r° : « Loqual appella hom Almoxariff. » 
Il ne fait donc aucun doute que l’une ou l’autre formule 

signifie tout simplement « que l’on nomme / que l’on appelle ». 
Les passages sur la terça escala se traduisent donc ainsi : 
– ms. Esp. 328 et 5940 : « gens que l’on appelle Lenguadoc(h) »; 
– ms. 67 et 1621 : « langue que l’on appelle oc ». 



	
	

 154 

En traduisant « …langue dans laquelle on dit oc », Germà Colon 
(1978a, 88) a bien traduit la 6ème pers. par « on » et donné à dir 
son premier de « dire », ce qu’on ne saurait lui reprocher ; mais 
il a traduit le relatif que comme s’il y avait eu en la qual… ; 
sur le fond, cela n’est pas faux, et Desclot et les copistes 
ultérieurs auraient pu l’écrire ; mais ici, cela fausse le sens de 
ce qui nous a été transmis et bien transcrit par G. Colon dans 
son article.  

 

BIBLIOGRAPHIE 

Bec Pierre, Manuel pratique de philologie romane, 2 tomes, 
Paris : Picard, 1971. 

Boissier de Sauvages Pierre-Augustin, Dictionnaire 
Languedocien-François, 2nde éd., t. Ier, Nîmes : Gaude, 1785. 

Buchon Jean Alexandre C, Chroniques étrangères relatives aux 
expéditions françaises du XIIIe siècle, Paris : Desrez, 1840. 

Raphael Cervera (trad.), Historia de Cataluña compuesta por 
Bernardo Desclot. Traduzida de su antigua lengua Catalana en 
romance Castellano, Barcelona : Cormellas, 1616. 

Cingolani Stefano Maria, Historiografia, propaganda i 
comunicació al segle XIII., Bernat Desclot i les dues redaccions 
de la seva Crònica, Barcelone : Institut d’Estudis Catalans, 
2006. 

Cingolani, Stefano Maria « “Seguir les vestígies dels 
antecessors”. Llinatge, reialesa i historiografia a Catalunya des 
de Ramon Berenguer IV a Pere II (1131-1285) », Anuario de 
estudios medievales, 36/1, enero-junio de 2006, pp. 201-240. 

 Cingolani, Stefano Maria Llibre del rei en Pere, Barcelone : 
Barcino, 2010, 483 p. 

 Colón, Germán « La dénomination langue d’oc en deçà des 
Pyrénées », Travaux de linguistique et de littérature, XVI, 1 –
 Mélanges d’études romanes du Moyen âge et de la 



	
	

 155 

Renaissance offerts à M. Jean Rychner, Strasbourg : Centre de 
philologie et de littératures romanes de l’Université de 
Strasbourg, 1978a, pp. 85-91. 

 Colon, Germán « Limousin et langue d’oc dans la catalogne 
médiévale », Via Domitia, XIV, Hommage à Jean Séguy, t. I, 
Toulouse : Université T.-Le Mirail, 1978b, pp. 191-204. 

Colon Germàn, Problemas de la llengua a València i als seus 
voltants, t. I, València : Universitat de València, 1987. 

Bernat Desclot, Crònica, Miquel Coll i Alentorn (éd.), vols. I-V, 
Barcelona : Editorial Barcino, 1949-1951. 

DD Devic Dom Claude/Vaissete Dom Joseph, Histoire générale de 
Languedoc, réédition Toulouse : Privat, 1874 à 1902 ; citée par 
son sigle HGL. 
Dicccionari Català-Francès, 2nde éd., Barcelona : Enciclopèdia 

catalana, 1984. 
Diez Friedrich, Grammaire des langues romanes, t. III, Paris : 

Vieweg, 1876. 
Dognon Paul, Les institutions politiques et administratives du 

pays de Languedoc du XIIIe siècle aux guerres de religion, 
Toulouse : Privat, 1895. 

Favier Jean, Les Papes d’Avignon, Paris : Fayard, 2006. 
Fornés Lluís, La llengua valenciana i el diasistema occitano-

romà, 2010, .pdf, Valencia : Òc-Valéncia et Béziers : Cirdoc, 
2010. 
http://oc-valencia.org/wp-content/uploads/2015/12/fornesLa-

Llenguaval170x235.pdf 
Funck-Brentano Frantz, « Document pour servir à l’Histoire des 

relations de la France avec l’Angleterre et l’Allemagne sous le 
règne de Philippe le Bel », Revue historique, 1889, t. 39, pp. 
328-348. 

HGL – Voir Dom Claude Devic et Dom Joseph Vaissete. 
Lafitte Jean/Pépin Guilhem, La “Langue d’oc” ou leS langueS 



	
	

 156 

d’oc ?, Monein : Pyrémonde, 2009. 
Philippe Martel, « Le XIIIe siècle : ordre chrétien et ordre 

monarchique », Histoire de l’Occitanie, A. Armengaud/R. 
Lafont (dir.), Paris : Hachette, 1979, pp. 291-345. 

Miedes i Bisbal Emili, El català, una variant mes de la llengua 
occitana, Colecció Miscelanea Romànica nº 2, Valencia : 
Editorial L’Oronella, 1996. https://archive.is/JG8ai 

Mistral Frédéric, Calendau, Avignon : Roumanille, 1867. 
Molinier Auguste, Les sources de l’histoire de France des 

origines aux guerres d’Italie (1494), t. III, Paris : Picard, 1903. 
Nicot Jean, Thresor de la langue françoyse, Paris : Douceur, 

1606. 
Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque impériale et 

autres bibliothèques, tome 20ème, Paris : Imprimerie impériale, 
1862. 

Philipp-Sattel Sabine, « Les traditions textuelles dans le passage 
du catalan à l’écriture – L’exemple de l’historiographie », 
Actes de l’Onzè Col·loqui Internacional de Llengua i 
Literatura Catalanes – Palma (Mallorca), 8-12 de setembre de 
1997, Barcelona : Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 
2000. 

Rubió Jordi, « Algunes interpolacions en els manuscrits de la 
Crónica d’en Desclot », Estudis universitaris catalans, vol. V, 
1911, pp. 1-12 et 129-158. 

Rubió i Balaguer Jordi, Compte rendu de la Crònica de Desclot, 
(éd.) Coll i Alentorn, Estudis Romanics, 5, 1955-1956, pp. 
211-225. 

Salavert y Roca Vicente, Cerdeña y la expansion mediterránea de 
la corona de Aragón. 1297-1314, Madrid, 1956, II. 

Soldevila, Ferran Història de Catalunya, Barcelona : Editorial 
Alpha, 1963. 

Secousse Denis-François, Ordonnances des rois de France de la 



	
	

 157 

Troisième race, t. III, Paris : Imprimerie royale, 1732. 
de Vilevault/de Bréquigny, Ordonnances des rois de France de la 

Troisième race, t. XI, Paris : Imprimerie royale, 1769. 
 

Jean Lafitte 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



	
	

 158 

VIENT DE PARAÎTRE 

 

ÉDITIONS DE TEXTES 

 

Borghi Cedrini Luciana/Giraudo Andrea, Sermoni Valdesi 
Medievali I e II Domenica di Avvento, Torino, Claudiana, 2016, 
197p.  

Paden William D. Two Medieval Occitan Toll Registers from 
Tarascon, Toronto, University of Toronto Press, 2016, 256 p. 

Radaelli Anna, Il libre de Barlam et de Josaphat e la sua 
tradizione nella Provenza Angioina del XIV secolo, Roma, Viella, 
2016. 316 p 

Santis Silvia de, Il mistero provenzale di sant’Agnese Edizione 
critica con traduzione e trascrizione delle Melodie, Roma, Viella, 
2016, 368 p.  

 

ÉTUDES 

 

Barton Simon, Conquerors, Brides and Concubines Interfaith 
Relations and Social Power in Medieval Iberia, University of 
Pennsylvania Press, 2015, 264 p. 

Borghi Cedrini Luciana, Ai confini della lingua d’oc (Nord-Est 
occitano e lingua valdese), Modena, Mucchi, 2017, 271 p. 

Brea Mercedes (dir.), La expresión de las emociones en la lírica 
románica medieval, Alessandria, Edizioni dell’ Orso, 2015, 406 
p. 



	
	

 159 

Classen Albrecht (dir.) Multilingualism in the Middle Ages and 
Early Modern Age. Communication and Miscommunication in the 
Premodern World, Berlin, De Gruyter, 2016, 408 p. 

Decaria Alessio/Leonardi Lino(dir.), “Ragionar d’amore”. Il 
lessico delle emozioni nella lirica medievale, SISMEL Edizioni di 
Galluzo, 2015, 324 p. 

Delle Donne Fulvio/Torró Torrent Jaume (dir.), L’immagine di 
Alfonso iI Magnanimo tra letteratura e storia, tra Corona 
d’Aragona e Italia. La imatge d’Alfons el Magnànim en la 
literatura i la historiografia entre la Corona d’Aragó i Itàlia, 
SISMEL Edizioni di Galluzo, 2016, 278 p.  

Denjean Claude, Identités juives entre ancrages et passages en 
Catalogne, du XIIe au XVe siècle, Louvain-La-Neuve, Peeters, 
2015, 537 p. 

Dronke Peter, Sacred and Profane Throught in the Early Middle 
Ages, Firenze, SISMEL, Edizioni di Galluzo, 2016, 296 p. 

Fasseur Valérie/Valette Jean-René (dir.), Les écoles de pensée du 
XIIe siècle et la littérarure romane (oc et oïl), Turnhout, Brepols, 
2016, 372 p. 

Girbea Catalina (dir.), Armes et jeux militaires dans l’imaginaire 
XIIe-XVe siècles, Paris, Garnier, 2016, 473 p. 

Gouiran Gérard, Études sur la littérature occitane du Moyen Âge, 
textes réunis et présentés par Gilda Caiti-Russo, Limoges, 
Éditions Lambert/Lucas, 2016, 336 p.  

Heijmans Marc (dir.), L’Académie d’Arles Splendeur et 
renaissances, Paris, Buchet-Chastel/Photosynthèse, 2016, 240 p.  

Laumonier Lucie, Solitudes et solidarités en ville, Montpellier mi 
XIIIe-fin XVe siècles, Turnhout, Brepols, 2015, 426 p. 



	
	

 160 

Lecco Margherita, Saggi sul romanzo in lingua d’oil e d’oc (XII-
XIV secolo), Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2016, 166 p. 

Madureira Margarida/Clamote Carreto Carlos/ Paiva Morais Ana 
(éds), Parodies courtoises, parodies de la courtoisie, Paris, 
Garnier, 2016, 577 p. 

Panayota Stella/Jackson Deirdre/Ricciardi Paola (éds.) Colour 
The Art & Science of Illuminated Manuscripts, Turnhout, Harvey 
Millers, 2016, 420 p.  

Pfeffer Wendy, Le festin du troubadour Nourriture, société et 
littérature en Occitanie (1100-1500), Cahors, La Louve, 2016, 
393 p. 

Zink Michel (éd.) L’Europe des philologues Correspondance, 
SISMEL, Galluzo, 2015, 136 p. 
Correspondance entre Karl Bartsch et Gaston Paris. 
 
Zumthor Paul, Histoire littéraire de la France médiévale (VIe-
XIVe siècles), Genève, Slatkine, 2016. Réimpression de l’édition 
de Paris, 1954. 
 
 

COLLOQUES ET JOURNÉES D’ÉTUDES 
 
Omnia vincit Amor El discurs acadèmic sobre l’amor, 22e 
Jornades Occitanes a la UAB, Institut d’Estudis Medievals, 
Universitat Autònomia de Barcelona, 27 març-29 maig 2017. 
 
L’édition en ligne de documents d’archives médiévaux, Centre de 
Recherche Universitaire Lorrain, MSH, Université de Lorraine, 
Nancy, 9-10 juin 2016. 
 



	
	

 161 

Les littératures vernaculaires de l’Europe médiévale et la 
question des frontières, Université de Haute-Alsace, Mulhouse 
13-15 octobre 2016. 
 
Manuels scolaires et langues régionales, Université Paul Valéry, 
Centre d’Études occitanes, Montpellier, 12-13 octobre 2017. 
 
Parler, chanter, crier. La voix à l’époque romane, Issoire, 21-22 
octobre 2016.  
 
Séduire. Discours, représentation et pratiques de la séduction du 
Moyen âge à nos jours, Université de Toulouse-Jean Jaurès, 
Laboratoire FRAMESPA, 1er-3 juin, 2017. 
 
Toulouse au XIVe siècle Arts et Archéologie Une floraison 
d’exceptions au temps de la peste et de la guerre de Cent ans, 
Université de Toulouse-Jean Jaurès, Laboratoire TRACES, 9-10 
novembre 2017. 
 
XVIIIe colloque d’onomastique, Université de Toulouse-Jean 
Jaurès, Société française d’onomastique, 17-20 janvier 2018. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
	

 162 

COMPTES RENDUS 

 

Wendy Pfeffer Le festin du troubadour Nourriture, société et 
littérature en Occitanie (1100-1500), Cahors, La louve, 2016. 

 

L’ouvrage de Wendy Pfeffer est organisé en quatre parties ainsi 
intitulées : le cadre, les matériaux, les outils et le menu, la poésie, 
le roman et le théâtre. Y figurent également en annexe quelques 
recettes, un glossaire des vocabulaires occitan, catalan et latin, 
touchant à la cuisine, une bibliographie, un index des noms de 
personnes et de lieux ainsi que des vocables d’alimentation. Des 
photographies en noir et blanc sont ajoutées au texte.   

Les sources sont nombreuses et variées. Il s’agit essentiellement 
des résultats de fouilles archéologiques et archéobotaniques, des 
collections de recettes, des livres de cuisine, des registres de 
notaires, des livres de comptes, d’œuvres littéraires et 
d’iconographie. Mais il est des sources moins attendues, celle des 
registres d’Inquisition. Le registre de Pierre Cellan qui a interrogé 
les suspects dans le Quercy de 1241 à 1242 est à cet égard 
particulièrement riche d’informations sur une alimentation peu 
connue mais qui n’en était pas moins celle de la majorité des 
habitants. Le pain et le vin semblent constituer la base de la 
nourriture. S’y ajoutent de la viande ou du poisson, des pois verts 
et des fruits (cerises, pommes, poires et figues). Cependant, bien 
que l’auteure déclare « ce fruit méditerranéen difficile à trouver à 
Paris » (p. 51), en évoquant la figue, les figuiers y étaient 
présents. En effet, l’empereur Julien notait déjà dans le 
Misopogon, discours prononcé en 363 à Antioche, la présence de 
figuiers à Lutèce. L’huile d’olive ou de noix a pu servir plutôt à 
des fins médicinales qu’à la cuisine. Les légumes apparaissent 



	
	

 163 

peu, mais cela serait dû plutôt à la rareté de la documentation, 
qu’à un manque réel. Les jardins potagers existaient. Les huissiers 
de justice de l’archevêque de Narbonne ont à l’occasion, noté les 
noms de quelques légumes : poireaux, pois chiches, épinards, et 
choux. Les fromages les mieux connus sont les fromages 
d’Auvergne. Le sucre, importé du Moyen-Orient, était présent en 
Occitanie dès le XIIe siècle. Il a été utilisé par les apothicaires 
pour la fabrication de sirops, puis dans la cuisine.  

Les sources émanant du Haut Moyen Âge sont rares. L’auteure 
cite cependant celle du poète Ausone, qui au début du IVe siècle, 
dans sa lettre 14 à Théon précise que se trouvent dans l’Atlantique 
la raie, la plie, le thon, le barbeau, le maigre. Le Liber Sancti 
Jacobi, rédigé pendant la première moitié du XIIe siècle signale la 
consommation de millet et de cidre en Gascogne. L’auteure 
procède du reste à une analyse des denrées alimentaires région par 
région : Avignon, le Quercy, Aix-en-Provence et la Provence, 
Toulouse et la Gascogne. 

L’ensemble de l’ouvrage est foisonnant d’informations toutes 
plus intéressantes et plus précises les unes que les autres. Elles 
concernent, entre autres, les ustensiles de cuisine, les arts de la 
table, la préparation des mets, les boissons, les bonnes manières à 
table, la conversation, ainsi que les échanges commerciaux. Le 
travail d’analyse des sources de Wendy Pfeffer a été minutieux et 
exigeant. 

 
 

Tenso Bulletin of the Société Guilhem IX, volume 31 (2016) 

 

Ce volume contient un article de Melanie A. Hackney, « Privy to 
the game : Three generations of Troubadour Micropoetry » une 



	
	

 164 

édition de Mark N. Taylor, « Marcabru’s“ Escoutatz  ” Lyric (PC 
293, 18) : Recencio and an Edition of the MS al Version », un 
article de Courtney Joseph Wells, « “Et aysi trobaretz de las suas 
chansos” : Occitan Manuscripts Online », un article de Wendy 
Pfeffer « Occitan Post-Medieval Literature Online, et enfin un 
article de Kathryn Klingebiel « Occitan Lexicon Online », ainsi 
que des comptes rendus et des bibliographies. 

Melanie A. Hackney souligne la nécessité d’étudier de manière 
systématique les liens entre les poètes dont les textes se 
répondent, par des allusions, des imitations, des débats qui ne sont 
pas toujours aisés à identifier. Elle examine en particulier, les 
similitudes structurelles et thématiques entre « Lo mes e.l temps e 
l’an deparc » de Gavaudan, avec « Hueymais dey esser alegrans » 
de Marcabru et « Cars douz e fenhz del bederesc » de Raimbaut 
d’Aurenga. 

L’édition des poésies de Marcabru représentent un tel enjeu 
qu’une nouvelle proposition est toujours une gageure. Mark N. 
Taylor a relevé le défi de reprendre l’édition de cette chanson de 
Marcabru, dont la tradition manuscrite est fort complexe. En se 
fondant sur le manuscrit al, il s’attache à établir un stemma 
probable.  

Courtney Joseph Wells propose une liste de manuscrits occitans 
en ligne avec leur localisation dans différentes bibliothèques. 
Manuscrits qui n’ont pas toujours été facilement accessibles, 
comme le rappelle l’auteur. Il précise par ailleurs que « The 
impact of the digitization of collections on Medieval occitan 
Studies, especially in regards to accessing Occitan manuscript on 
line, has been inestimable. Of the 32 manuscripts that Martí de 
Riquer, based on Brunel’s Bibliographie des manuscrits 
littéraires en ancien provençal, assigns a capital letters, roughly 
70%, or 22 mss, are curently available for consultation online. » 



	
	

 165 

La bibliographie proposée qui comporte des liens vers 120 
manuscrits, est en accès libre sur trobaretz.wordpress.com et sera 
régulièrement mise à jour.   

Wendy Pfeffer donne les liens concernant les ouvrages littéraires 
occitans de l’époque moderne. Elle y inclut, entre autre, la 
discographie annuelle de Nancy Washer sur la création musicale 
occitane contemporaine. La liste des sites cités à la fin de l’article 
donne un panorama des ressources en ligne. 

Kathryn Klingebiel s’est intéressée aux deux cents liens 
concernant la lexicographie. Ce sont essentiellement des 
dictionnaires, des lexiques, des vocabulaires, des glossaires. 
L’auteure souligne les imprécisions dans les termes qui sont 
parfois interchangeables. La liste commence avec l’ancien occitan 
et se poursuit avec les dialectes modernes. 

Trois bibliographies ont été établies pour les ouvrages et articles 
parus depuis 2014. Elles comportent chacune un index des noms 
propres. Celle de Courtney Joseph Wells concerne le moyen-âge 
jusqu’à 1500, celle Catherine Parayre les textes après 1500. Enfin, 
celle Kathryn Klingebiel concerne les travaux de linguistique. 

Les auteurs ont donné un nombre considérable d’informations 
extrêmement utiles, autant pour les chercheurs confirmés que 
pour les chercheurs débutants. Ce numéro n’en est que plus 
précieux. 

 
Brigitte Saouma 

 

  



	
	

 166 

TABLE DES MATIÈRES 

 

Avant-propos (B. Saouma)        p. 5 

Marie-Rose Bonnet                                                        p. 9 
Un contrat de mariage en provençal :  
ms. 35 I E 235, f° 231bis, 1426, A. D. B. d. R. 
 
Catherine Guimbard                                                       p. 15 
Le remariage de Dame Pauvreté 

 
Viviane Cunha                                                                p. 27 
Récits sur la femme substituée dans la tradition littéraire 
romane : une analyse de la figure de Berthe, dite aux 
grands pieds   
 
Arie Schippers                                                                 p. 43 
La poésie d’amour des troubadours et les autres poésies 
d’amour dans les littératures arabe, hébraïque et romane 
de l’Europe méridionale ; le mari trompé, et l’homme 
cornu dans la poésie arabe 
 
Cyril Hershon                                                                   p. 61 
Les filles ou les femmes de mauvaise vie 
Mariage, concubinage et adultère 
Des maisons closes et de leurs occupantes 
Les bonnes âmes 
Les troubadours 

 
Varia 

 
Suzanne Thiolier-Méjean                                                  p. 99 
Son nom était Chrétien li Gois 



	
	

 167 

 
Luc de Goustine                                                                     p. 117 
Jean de Nostredame et le trésor de Provence 
 
Jean Lafitte                                                                             p. 123 
qui son de (la) lengua doc(h) chez Bernard Desclot (1285) 

 
 
Vient de paraître/colloques                                                    p. 151 
 
Comptes rendus                                                                      p. 155 

 


