
Nouvelle série  N° 163                                                2016 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Éléments pour une analyse 
sociopolitique des pratiques 

linguistiques 
 

Sous la direction de Philippe Blanchet 
 
  
 
 

CENTRE DE RECHERCHE PREFics-DYNADDILIF 
UNIVERSITÉ RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 
 
 
 
 

N° 163 
 
 
 
 
 
 
 

2016 
 
 
 
 



REVUE D’ETUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue du Laboratoire PREFics EA 4246 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
(à l’attention de Philippe Blanchet) 

Université Rennes 2 – UFR ALC 
C.S 24307 

35043 RENNES CEDEX 
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 

 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Abonnement : 25 € par an 
Abonnement de soutien : à partir de 30 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2016. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



	

	 5 

PRÉSENTATION 

 
Ce numéro 163 de notre Revue d’Études d’Oc est centré sur une 
question importante pour les langues minoritaires, celle des enjeux 
sociopolitiques des langues en général et de nos langues minoritaires 
en particulier, y compris les langues d’oc.  
 
Le volume s’ouvre sur un texte de cadrage à la fois large et 
approfondi de Marcos Bagno, professeur de sciences du langage aux 
universités de Rio de Janeiro et de Brasilia, au Brésil donc. M. 
Bagno est l’auteur d’un ouvrage à a fois scientifique et grand public 
qui a connu un succès massif au Brésil, intitulé Preconceito 
lingüístico, qu’on pourrait traduire par « Préjugés linguistiques ». Il 
y développe une analyse sociolinguistique exemplaire, 
particulièrement percutante, des enjeux sociopolitiques et 
idéologiques qui pèsent sur la langue portugaise au Brésil. J’ai 
beaucoup apprécié son livre qui, à bien des égards, rejoint mon 
propre travail sur la glottophobie en France ; et j’ai été très heureux, 
lui en ayant fait part, de recevoir sa proposition de texte pour 
contribuer au croisement de nos analyses. Considérant d’une part 
que le plurilinguisme est un des aspects constitutifs de notre revue, 
et, d’autre part, que le portugais (plus proches des langues d’oc que 
le français) est largement compréhensible à beaucoup de lecteurs de 
la Revue d’études d’oc, j’ai tenu à proposer son texte en premier lieu 
en version originale. Une traduction du texte complet en français, 
assurée par M. Bagno lui-même, suit immédiatement. Il y prend les 
exemples de plusieurs langues, notamment d’Europe (le français, 
l’espagnol, le portugais, l’allemand, le grec ancien...) et d’ailleurs 
(l’arabe).  
 
Vient ensuite un texte où je reprends et complète une partie de mes 
analyses sur l’institutionnalisation sociopolitique de la glottophobie 
en France mise en miroir avec la question des droits linguistiques, 



	

	 6 

droits juridiques et politiques inscrits dans la sphère des Droits 
Humains. On passe ainsi de l’analyse transversale proposée par M. 
Bagno à une analyse générale mais concentrée sur l’exemple 
français, notamment dans le rapport aux langues régionales et aux 
variétés régionales et sociales du français lui-même. 
 
Notre thématique se précise et se concrétise d’avantage encore avec 
un texte rédigé, signé et publié par un collectif d’universitaires à 
propos de la prise de parole en langue corse du nouveau Président de 
l’Assemblée territoriale corse au début de l’année 2016. Ce cas 
précis permet de mettre en perspective le poids des discours 
idéologiques et donc la pertinence d’une analyse scientifique 
distanciée qui déplace et resitue la question linguistique dans le 
champ sociopolitique en maintenant un regard interdisciplinaire 
grâce à notre ancrage en sciences du langage. Il ne s’agit pas de 
rester dans ces discours idéologiques, mais précisément, à l’inverse, 
de pouvoir les analyser comme tels. Il faut, de ce point de vue, poser 
les problèmes d’un point de vue sociopolitique pour y percevoir les 
enjeux idéologiques qu’on ne perçoit pas, ou peu, si on considère 
que les langues ne relèvent que du champ linguistique. Il donne 
également comme matériau d’analyse une prise de parole 
médiatique dans la sphère sociopolitique réalisée par des chercheur-
e-s spécialistes des langues. 
 
Enfin, notre collaborateur régulier Jean Lafitte, juriste et 
(socio)linguistique spécialiste du béarnais, propose deux études de 
cas à propos des langues d’oc, en l’occurrence de la langue 
béarnaise. La première soulève la question, à la fois précise et de 
portée générale, du choix d’un système graphique comme élément 
de politique linguistique analysable dans ses conditions et ses effets 
sociopolitiques. Il y montre comment l’option pour une graphie 
savante et difficile, imposée par un certain pouvoir contre une 
graphie populaire et simplement phonétique, dans le contexte en 



	

	 7 

question, a conduit à un échec alarmant aggravant la perte de la 
langue. Dans sa deuxième étude, il examine de façon très détaillée 
les nombreux aspects d’une prise de parole en langue béarnaise par 
un sénateur au parlement de la république française, et de sa 
transcription (ou non) au Journal Officiel des débats du Sénat, donc 
dans un cadre hautement sociopolitique.  
 
Le volume se clôt par un texte en provençal de Michel Courty en 
hommage à Pierre Paul, récemment disparu, à qui l’on doit de 
nombreuses contributions de grande qualité en langue provençale et 
au service de cette langue. Ce texte est suivi, comme souvent, d’un 
recensement de quelques parutions récentes concernant les études 
d’oc qui nous ont semblé particulièrement intéressantes. 
 

Philippe Blanchet 
 
 
 
 

  



	

	 8 

  



	

	 9 

QUE É UMA LÍNGUA? 
IMAGINÁRIO, CIÊNCIA & HIPÓSTASE 

 
Marcos Bagno 

Universidade de Brasília 
 
 

Quid est ergo tempus? Si nemo ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare 
velim, nescio. 

Que é, pois, o tempo? Se ninguém me pergunta, sei; se me pedem que 
explique, não sei. 

S. Agostinho, Confissões, XI, 14 
 
 
Existe um conceito claro de língua? 
 
Observando a epígrafe acima, e para responder a pergunta do título, 
me parece que poderíamos muito bem substituir a palavra tempo 
pela palavra língua. O que é uma língua? Todo mundo parece saber, 
mas duvido que haja alguém que consiga responder, sem hesitação, 
de modo definitivo e seguro. Mas não duvido haver quem saiba 
reconhecer nessa mesma citação de Agostinho duas “línguas” 
diferentes, que recebem os nomes de latim e português. 
 
O conceito de língua não é o mais fácil de se definir. Numa obra 
coletiva1 em que foram entrevistados dezoito linguistas brasileiros 
de renome, a primeira pergunta — “Que é língua?” — mereceu 
respostas tão disparatadas entre si quanto “atividade, trabalho”, 
“meio de comunicação”, “multissistema governado por um 
dispositivo sociocognitivo”, “complexa realidade semiótica”, 
“condensação de todas as experiências históricas de uma dada 
comunidade”, “produto de um trabalho social e histórico”, 
“capacidade biológica, inata à espécie humana”, “domínio público 

																																																													
1 Conversas com linguistas, organizado por Antônio Carlos Xavier e Suzana 
Cortez (São Paulo, Parábola, 2003). 



	

	 10 

de construção simbólica e interativa do mundo”, “fenômeno social 
por excelência, vinculado a um território e a uma população”, entre 
outras. Ou seja, a língua, tal como o mito de Ulisses no poema de 
Fernando Pessoa, “é o nada que é tudo”. 
 
Na clássica separação entre natura e cultura, onde se situa a língua? 
Há razões para se acreditar que a linguagem humana é um dado 
biológico, é uma das faculdades do nosso cérebro e, portanto, 
pertenceria ao reino da natureza. Mas também é incontestável que as 
línguas são o elemento mais importante de uma cultura, de uma 
sociedade. Seu vínculo estreito com a identidade individual, 
comunitária e nacional converte a língua ou as línguas (devidamente 
hipostasiadas, como veremos abaixo) em poderosos fatores de 
tensão política, de sofrimento psicológico, de manipulação 
ideológica e toda sorte de dinâmica sociocultural. As línguas sempre 
têm sido bandeiras debaixo das quais grupos específicos se reúnem 
para defender ou reivindicar seus direitos e, do mesmo modo, 
bandeiras que os Estados constituídos desfraldam para exercer suas 
políticas de controle social, seja pela repressão de outras línguas, 
seja pela promoção da língua eleita como oficial, ou ambas as 
coisas. 
 
Essa dupla personalidade da “língua” faz dela um amálgama no qual 
é praticamente impossível separar o que é propriamente linguístico, 
o que pertence à estrutura ou ao sistema linguístico (se é que isso 
existe), e o que é construto cultural, social, político, ideológico. 
 
A consequência disso é que mesmo a ciência linguística se deixa 
enredar nessa trama muito intrincada e não pode responder de 
maneira simples à pergunta: o que é uma língua? 
 
A resposta é que não existe um conceito claro e seguro de língua. Já 
o alegado fundador da linguística moderna, o suíço Ferdinand de 



	

	 11 

Saussure, dizia que “o ponto de vista cria o objeto”. E tinha razão: a 
língua, seja ela o que for, não se deixa apreender por inteiro — é 
preciso escolher um ponto desde o qual a gente a observe para daí 
tirar algumas conclusões, todas sempre enganosas e instáveis. 
 
Não há remédio: para se falar de uma língua, é preciso construí-la, 
fabricá-la, forjá-la, dar um nome a ela, atribuir-lhe propriedades, 
características, personalidade, índole. E esse é um trabalho 
empreendido não somente pelo linguista, em suas pretensões de 
objetividade científica1, mas também (e talvez sobretudo) pelos 
falantes comuns, em suas práticas de higiene verbal (Cameron 
1995), de mitificação e mistificação coletiva dos bens simbólicos, de 
construção do imaginário social acerca da própria cultura a que 
pertencem e dos mitos de origem que lhe dão raízes históricas e 
memória comum. 
 
A língua como hipóstase 
 
Por isso é possível, no discurso geral sobre a língua, falar dela como 
sujeito, como se fosse uma entidade dotada de vontade e poder de 
																																																													
1 Chega a ser comovente a declaração de John Lyons (1968: 2), em seu 
conhecidíssimo manual de introdução à linguística: “A principal dificuldade 
que enfrenta a pessoa recém-chegada aos estudos linguísticos é a de estar 
preparada para olhar para a língua objetivamente” — como se fosse possível 
alguma objetividade qualquer em qualquer prática humana. A antiquíssima 
dicotomia objetivo/subjetivo, que remonta à ultrapassada metafísica platônica, 
merece toda sorte de desconfiança: qualquer apreensão da realidade por parte 
de nossos sentidos e de nosso intelecto é inevitavelmente subjetiva, pois parte 
sempre de dentro de nós. Isso também invalida a dicotomia fato/valor, pois é 
impossível apreender um “fato objetivo” sem imediatamente envolvê-lo numa 
rede de “valores subjetivos”. Ficaria também invalidada, assim, a tradicional 
distinção que se faz, na sociologia da linguagem, entre norma objetiva e 
norma subjetiva — objetiva para quem? E também, é claro, a distinção entre 
descrição e prescrição, tão cara à linguística moderna, devidamente criticada 
por Cameron (1995: 5-8). 



	

	 12 

ação, por exemplo quando se diz: “O português tem mais tempos 
verbais do que as outras línguas românicas”, ou “o inglês rejeita 
construções com dupla negativa”, ou “o cabo-verdiano eliminou a 
categoria gramatical de gênero”, ou “o francês abandonou o sistema 
de declinações do latim” etc. Quem tem, rejeita, elimina ou 
abandona o que quer que seja são os falantes, os seres humanos que 
falam as línguas para com elas construir sua interação social e sua 
identidade particular. 
 
Essa língua construída, língua-sujeito, língua com alma, desejo e 
poder de decisão, seria aquilo que na filosofia se chama de 
hipóstase. A palavra grega hypóstasis foi traduzida em latim por 
substantia. A teologia cristã se apoderou desse termo para com ele 
definir a dupla natureza de Cristo, sua dupla substância: humana e 
divina ao mesmo tempo. Mas na reflexão filosófica moderna e 
contemporânea, segundo o dicionário Houaiss, uma hipóstase é um 
“equívoco cognitivo que se caracteriza pela atribuição de existência 
concreta e objetiva (existência substancial) a uma realidade fictícia, 
abstrata ou meramente restrita ao caráter incorpóreo do pensamento 
humano”. 
 
Não há dúvidas de que a língua existe, tem uma existência “concreta 
e objetiva”, é algo que pode ser apreendido por nossos sentidos (ao 
menos pela audição). Mas fica muito difícil, talvez impossível, não 
converter imediatamente esse conjunto de sons, de palavras e 
significados numa coisa mais além do que ele é: num objeto, num 
construto cultural que logo é envolvido numa rede de representações 
sociais, crenças, superstições, num imaginário coletivo. O equívoco 
cognitivo está em acreditar que esse objeto cultural, fruto de um 
trabalho de hipostasiação, é que é “a língua”. No entanto, como nos 
lembra o teorema de Thomas1, “if men define situations as real, they 
																																																													
1 O teorema traz o nome de William Isaac Thomas (1863-1947), sociólogo 
estadunidense, que o formulou no livro The child in America: Behavior 



	

	 13 

are real in their consequences” (“se os homens definem as situações 
como reais, elas são reais em suas consequências”), isto é, por mais 
que alguns linguistas se empenhem em provar que “a língua” não é 
essa hipóstase sociocultural (embora também não consigam dizer o 
que “a língua” realmente é...), tal crença, profundamente enraizada 
na cultura ocidental (pelo menos), tem sérias, amplas, largas e 
fundas consequências sociais, políticas, pedagógicas, institucionais, 
culturais etc. Evocando, novamente, o poeta português, a língua-
hipóstase é “o nada que é tudo”, pois, embora não tendo “existência 
concreta e objetiva”, suscita consequências sociais muito claras e 
palpáveis. 
 
Quando se diz, por exemplo, ao menos na cultura brasileira, que “o 
francês é muito elegante e sofisticado”, que “o alemão é grosseiro e 
rude”, que “o inglês é prático e moderno”, que “o italiano é 
exagerado”, que “o espanhol é cafona”, ou que o próprio português 
“é uma das línguas mais difíceis do mundo”, é evidente que não 
existe nada de científico nem de empiricamente comprovável nessas 
opiniões. Trata-se exclusivamente de um imaginário linguístico, 
composto de estereótipos que se acumularam durante séculos, 
transmitidos de uma geração à outra, sem crítica nem contestação. 
No entanto, são crenças que têm sérias consequências culturais e 
políticas, na medida em que sustentam preconceitos (negativos e 
positivos) muito atuais dirigidos aos falantes dessas línguas e às suas 
culturas.  
 
Hipóstase perfeita: a norma-padrão 
 
O processo mais conhecido pelo qual uma língua se transforma 
numa hipóstase é o que se chama na sociologia da linguagem de 
padronização ou normatização. A criação de uma norma, de um 
																																																																																																																																																																																										
problems and programs, escrito por W.I. Thomas e D.S. Thomas. New York: 
Knopf, 1928: 571-572 



	

	 14 

parâmetro, de um modelo de língua ideal tem sido sempre um 
processo de “objetificação” da língua. Em seu estado “natural” 
(passe o adjetivo), uma língua é sempre heterogênea, mutante, 
cambiante, variável, maleável e flexível. O processo de 
padronização agarra a língua e a retira de sua vida íntima, privada, 
comunitária, e a transforma numa instituição, num monumento 
cultural, em veículo de uma política nacional e, em várias ocasiões 
ao longo da história, de uma política imperial, colonial.  
 
A língua normatizada deixa de ser uma língua materna e, apoiada na 
Lei e servindo de código para escrever a Lei, se converte numa 
língua paterna, num padrão linguístico, na língua da Pátria, na 
língua do patrão (do colonizador, por exemplo). Seus limites são 
fixados, sua essência é codificada em livros chamados gramáticas, 
que tentam descrevê-la para melhor prescrevê-la, já que agora é uma 
Lei; seu repertório lexical é compilado como um tesouro nos 
dicionários1. Uma vez “objetificada”, essa língua pátria terá na 
escola seu principal veículo de propagação, veículo e transmissão. 
 
Nesse processo de hipostasiação, a língua passa a ser identificada 
com esse modelo, com essa norma-padrão, e deixa de ser um 
artifício sociocultural para se tornar “a Língua”, com artigo definido 
e inicial maiúscula, uma entidade dotada de vontade e consciência, 
envolta numa cosmogonia que se perde no tempo, como se “a 
Língua” existisse assim, perfeita em seus contornos, desde o início 
do mundo. Se, para a linguística contemporânea, a língua é uma 
faculdade cognitiva, interna portanto à própria biologia de cada ser 
humano, tal concepção de língua é soberanamente desprezada pelos 
não-linguistas, ou seja, pela retumbante maioria dos falantes 
comuns, que só concebem “a Língua” como uma instituição, 
análoga à religião e às leis, portanto, como algo externo ao 
																																																													
1 Não por acaso, o termo tesauro (variante divergente de tesouro) é empregado 
na lexicologia para designar tipos específicos de dicionários. 



	

	 15 

indivíduo, algo que não lhe pertence e que ele precisa adquirir, 
aprender, conhecer, respeitar, venerar, transmitir e defender para se 
tornar membro digno da comunidade, para se sentir incluído numa 
cultura, para se tornar cidadão1. A concepção “leiga” da língua é, 
portanto, muito mais filogenética do que ontogenética.  
 
Dos alexandrinos a Saussure: alguma diferença? 
 
Na história ocidental, a primeira língua que passou por semelhante 
processo foi o grego. Os célebres filólogos da Biblioteca de 
Alexandria, no século III AEC, preocupados com o que lhes parecia 
a “corrupção” e a “ruína” da língua dos grandes autores do passado 
glorioso da literatura grega (especialmente Homero), inventaram a 
disciplina chamada gramática, um aparato teórico criado não 
somente para analisar a língua como também, e talvez 
principalmente, para reconhecer o “bom”, o “belo” e o “elegante” e 
separá-lo do “ruim”, do “feio”, do “grosseiro”. As opções dos 
gramáticos alexandrinos são bem conhecidas na história da 
linguística: total desprezo pela língua falada e, no mesmo gesto, uma 
supervalorização da escrita literária antiga; valoração negativa da 
mudança linguística, considerada sinal evidente da “decadência” da 
língua do passado de ouro.  
 
Não podemos criticar os gramáticos alexandrinos por incoerência. 
																																																													
1 Curiosamente (será?), essa mesma concepção de língua (langue) como algo 
externo ao indivíduo (“la langue est la partie sociale du langage”) é a que 
preside todo o empreendimento epistemológico atribuído a Saussure e, por 
conseguinte, da linguística estrutural. Não parece exagero, portanto, dizer que 
a langue de Saussure tem todas as características de uma hipóstase. Talvez o 
que diferencie a “língua” do estruturalismo da “língua” do senso comum seja 
o ato consciente, por parte dos linguistas, de construção dessa hipóstase, o que 
já não se pode dizer dos falantes comuns, que também agem e atuam na 
construção das crenças e do imaginário coletivos, mas não de modo 
necessariamente consciente. 



	

	 16 

Sua ideologia é clara e eles a assumem sem rodeios: são 
funcionários de uma instituição oficial, são empregados da 
monarquia ptolomaica, querem criar explicitamente uma língua 
grega modelar, exemplar, que possa servir de instrumento eficaz de 
comunicação por todo o gigantesco império conquistado por 
Alexandre Magno e seu exército. Elegem a língua literária do 
passado como modelo, são impelidos por seus preconceitos sociais, 
pela misoginia e pelo etnocentrismo xenófobo que sempre 
caracterizou a cultura grega, para a qual tudo o que não era grego era 
“bárbaro” (e não é por outro motivo que misoginia e xenofobia são 
palavras de origem grega). Seu trabalho hipostasiante correspondeu 
perfeitamente a seus objetivos. 
 
Mas a incoerência da linguística moderna, que se diz científica, 
como não criticá-la? O estruturalismo, escola de pensamento 
linguístico que dominou e domina ainda uma parte significativa da 
produção científica, se caracteriza precisamente por tentar abstrair 
um sistema a partir dos usos concretos, reais, variáveis, mutantes. 
Sabemos que da dicotomia langue/parole, língua/fala, Saussure vai 
escolher a “língua” como objeto de estudo. Essa “língua” 
saussuriana, no entanto, tem todas as características da norma 
padronizada, da escrita literária clássica. É uma hipóstase, cuja 
existência é uma crença que depende inteiramente da fé do linguista 
que a constrói. Tanto quanto os alexandrinos, os linguistas 
estruturalistas desprezam a variação e a mudança para construir uma 
hipóstase que atenderá pelo nome de sincronia, sistema perfeito, 
homogêneo e estável. Tanto quanto o padrão normativo lapidado 
pelos gramáticos tradicionais, o célebre “sistema”  do estruturalismo 
é um artifício, um construto, ou melhor, é um re-construto porque, 
sob a capa do cientificismo positivista, essa língua-sistema não é 
muito diferente da norma literária clássica. Como afirma Bourdieu 
(1996: 31): 
 



	

	 17 

A língua segundo Saussure, código ao mesmo tempo legislativo e 
comunicativo que existe e subsiste independentemente de seus 
usuários (“sujeitos falantes”) e de suas utilizações (“falas”), possui 
de fato todas as propriedades comumente atribuídas à língua oficial.  
 
O mesmo viés se encontra no modelo gerativista de Noam 
Chomsky: a “competência” que ele opõe à “performance” outra 
coisa não é, feitas todas as contas, senão a língua que ele mesmo, 
Chomsky, conhece, fala e escreve, isto é, o inglês americano padrão. 
Com irritante frequência, a atribuição do rótulo de 
“agramaticalidade” a determinadas construções só se explica porque 
essas construções não pertencem à variedade urbana de prestígio 
falada pelo linguista. Ora, essa facilidade de atribuição (em tudo 
ideológica) do rótulo de “agramaticalidade” não é muito diferente da 
atitude do purista normativo que diz, por exemplo, que determinada 
palavra ou frase “não existe” ou “não é português” simplesmente 
porque não foi incluída na norma artificialmente forjada para servir 
de padrão. A linguística científica não soube escapar da armadilha 
da hipóstase. Fazendo a crítica da tradição gramatical normativa, ela 
própria não soube reconhecer em seus postulados de aparência 
científica os mesmos problemas que denunciava na gramática 
tradicional. Afinal, 
 
o fato de colocar o social entre parênteses, o que permite tratar a 
língua, ou qualquer objeto simbólico, como finalidade sem fim, 
contribuiu bastante para o êxito da linguística estruturalista, ao 
conferir o encanto de um jogo inconsequente aos exercícios “puros” 
de uma análise puramente interna e formal. (Bourdieu 1996: 19) 
 
É porque, como já vimos, na linguagem o que é natura e o que é 
cultura não se separam facilmente, ou talvez nunca. Portanto, para 
uma análise minimamente honesta do fenômeno da linguagem 
humana, é imprescindível dar conta de seus aspectos estruturais, 



	

	 18 

sistêmicos, com a necessária teorização que isso implica, e também 
de seus aspectos sociais, culturais, políticos e ideológicos. A 
contaminação recíproca dessas duas dimensões do linguístico é 
inevitável, e até caberia perguntar se são de fato duas dimensões 
distintas ou, isto sim, uma única e mesma coisa.  
 
Em vez de desejar o impossível, que seria ignorar os aspectos 
socioculturais e político-ideológicos, como tem feito o 
estruturalismo clássico e o gerativista, com seu “falante ideal” que 
não vive em nenhum lugar deste planeta, o mais sensato é buscar 
conhecer a dinâmica social da linguagem, seu impacto na vida das 
comunidades humanas, as origens culturais do próprio sistema 
linguístico, que não pode ser estudado fora das circunstâncias reais 
da vida de seus falantes. A célebre divisão saussuriana entre 
linguística interna e linguística externa (e a opção pela interna 
como objeto de trabalho do linguista) é um escândalo 
epistemológico para qualquer pessoa que reconheça a 
impossibilidade de cortar a língua do falante (ser social por 
excelência, zôon polítikon por natureza, mergulhado na história) 
para estudá-la num laboratório asseptizado como um pedaço de 
carne morta. 
 
Hipóstase consumada: a ortografia 
 
Herdeiros da cultura europeia ocidental, estamos muito mal 
habituados a identificar a “língua” com o construto sociocultural e 
político-ideológico que é a norma-padrão escrita das línguas 
nacionais das grandes potências europeias. O processo de 
transformar uma língua numa hipóstase passa sempre pela 
sistematização da forma escrita dessa língua, pela criação de uma 
ortografia. A escrita confere à “língua”, mera abstração, uma 
aparência concreta, de coisa tangível, material, que se pode tocar, 
ler, ouvir, desenhar, apagar, copiar, bordar, gravar no metal, esculpir 



	

	 19 

no mármore etc. É a hipóstase total, concluída, consumada. Não 
surpreende que para quase todas as pessoas que vivem em 
sociedades grafocêntricas a língua se confunda com a escrita, com a 
ortografia da língua. E por essa mesma razão é que, apesar dos 
esforços dos linguistas contemporâneos em provar que a fala e a 
escrita têm muito mais semelhanças do que diferenças entre si, a 
língua escrita (hipostasiada na escrita literária dos grandes clássicos 
do idioma) permanecerá sempre, no imaginário coletivo, no senso 
comum, como algo superior, mais sublime e mais digno de 
veneração do que a língua falada: 
 
Escrever nunca foi e nunca vai ser a mesma coisa que falar: é uma 
operação que influi necessariamente nas formas escolhidas e nos 
conteúdos referenciais. (Gnerre 1985: 5) 
 
O discurso social sobre a escrita, sobre o que está registrado “preto 
no branco”, é há milênios um discurso de supervalorização do 
escrito e de superdepreciação do falado: Verba volant, scripta 
manent – “as palavras voam, os escritos permanecem”. Afinal, “o 
que Fulano diz não se escreve”. De nada valeu, portanto, a 
advertência do apóstolo Paulo: “A letra mata, mas o Espírito 
vivifica” (2 Cor.: 3, 6). Em sociedades entranhadamente 
grafocêntricas, ou mais precisamente, organizadas em torno de um 
poder definido e controlado pelos que sabem/podem ler e escrever 
(sempre uma minoria), o que se reserva para a oralidade é, quando 
muito, o terreno do pitoresco, do folclórico, do anedótico.  
 
O caráter socialmente hipostático da ortografia veio brilhantemente 
à tona, por exemplo, no Brasil, depois da homologação pelo governo 
brasileiro do acordo para a unificação internacional da ortografia do 
português (2009). Por toda parte, nos jornais, na televisão, na mídia 
em geral, as pessoas passaram a falar de “unificação da língua”. Na 
ocasião, eu mesmo concedi inúmeras entrevistas nas quais a 



	

	 20 

primeiríssima pergunta era sempre a mesma: “O que você pensa da 
unificação da língua portuguesa?” Explicar às pessoas que é 
impossível unificar uma língua, que toda língua é por sua própria 
natureza variável, múltipla, heterogênea e inacabada, se torna uma 
tarefa quase utópica. Se digo aos jornalistas (ou mesmo aos meus 
alunos na universidade, ou a professores de português) que a 
ortografia não faz parte da língua, muitos acham que estou dizendo 
um absurdo. (E talvez, de fato, esteja, por insistir em considerar que 
“língua” é somente o mítico “sistema” composto de fonemas, 
morfemas, lexemas e regras sintáticas, supostamente “internalizado” 
no cérebro do falante...) 
 
A escrita, com sua substância sólida, palpável, concreta, transporta a 
língua desde algum lugar inalcançável e misterioso para diante de 
nossos olhos. Esse lugar misterioso e invisível é o cérebro humano, 
mas a maioria das pessoas não querem saber disso: a língua é 
sempre, invariavelmente, para quase todas, uma instituição, um bem 
material, um objeto externo. E também é quase impossível 
convencer alguém de que a gramática e o dicionário não contêm 
toda a língua, mas tão somente uma parte muito pequena e pobre do 
rico universo de possibilidades de expressão que é uma língua viva 
em sua totalidade de usos. 
 
O padrão não é uma variedade linguística! 
 
A padronização, a gramatização, a ortografização de uma língua têm 
constituído, em todos os momentos históricos, um processo de 
seleção e, como todo processo de seleção, um processo simultâneo 
de exclusão. A centralização dos Estados nacionais a partir do 
Renascimento em torno da figura do rei, símbolo da nacionalidade, 
acarretou a construção política de uma língua nacional, de uma 
língua oficial.  
 



	

	 21 

Ora, que critérios poderiam ser empregados para definir essa língua 
oficial, essa língua que, de materna, se transformará em língua 
paterna, língua pátria, língua oficial? Em meio à diversidade 
linguística que sempre caracterizou todos os países da Europa, que 
língua ou que variedade de língua será arrancada de sua dinâmica 
social para se transformar em monumento, em símbolo da identidade 
nacional? 
 
Os critérios serão, sempre, de ordem política e nunca-jamais de 
ordem “linguística”, no sentido de não haver possibilidade alguma 
de uma variedade ser escolhida por algum conjunto de 
características “inerentes” (beleza, elegância, riqueza, concisão etc.) 
que a tornem “naturalmente” mais apta a ser eleita para o processo 
de hipostasiação. A língua escolhida será sempre, nos casos de 
nações unificadas, a língua ou dialeto falado na região onde se situa 
o poder, a Corte, a aristocracia, o rei.  
 
A famosa Ordonnance de Villers-Cotterêts, por exemplo, assinada 
em 6 de setembro de 1539 pelo rei Francisco I, decreta que todo e 
qualquer documento legal, contratos, sentenças, testamentos 
etc.,“sejam pronunciados, registrados e entregues às partes em 
linguagem materna francesa, e não outramente”. Ora, essa 
“linguagem materna francesa” é de uso extremamente minoritário no 
século XVI, e mesmo no final do século XVIII, como veremos 
adiante, era desconhecida por três quartos da população da França. 
Sua escolha como língua da administração se deve ao mero fato de 
ser a língua materna do rei, o que é razão suficiente para decretar sua 
oficialidade, apesar de sua reduzida difusão entre os súditos. Com 
isso, o que poderia parecer um ato de democratização das relações 
entre o poder e os cidadãos — a substituição do latim pelo francês 
nos atos oficiais — era, na verdade, uma reafirmação do caráter 
aristocrático daquele regime político e se prendia ao simples fato de, 
àquela altura da história francesa, o latim já ser uma língua 



	

	 22 

desconhecida para a maioria dos membros da elite política e 
cultural. 
 
A língua ou variedade de língua eleita para ser a oficial será objeto 
de um trabalho de codificação, de padronização, trabalho 
empreendido pelos gramáticos, e também de criação de um léxico 
novo, amplo, que permita à língua ser instrumento da alta literatura, 
da ciência, da religião e do direito. Diante disso, só se pode 
concordar com Monteagudo (2011: 45), ao afirmar que 
 
quando falamos de padrão não estamos nos referindo à estratificação 
social da língua, mas a uma perspectiva diferente sobre a variação 
linguística, relativa à codificação e à prescrição. O que acontece na 
realidade é que o código normativo costuma descansar na regulação 
de um socioleto de prestígio, mais precisamente do estilo “cardinal” 
(médio-alto) desse socioleto – ou, melhor ainda, de uma versão 
idealizada dessa variedade. (grifo meu). 
 
Por conseguinte, e ao contrário do que comumente (e 
lamentavelmente) se lê em textos assinados por (socio)linguistas – 
num discurso que se repete também nos livros didáticos de 
português, supostamente “atualizados” com os avanços da ciência 
linguística1 —, a norma-padrão definitivamente não é uma das 
																																																													
1 Um exemplo, entre muitos, da confusão reinante nos livros didáticos de 
português no que diz respeito aos conceitos de norma-padrão, norma culta, 
variedade etc.: “Língua padrão, norma culta ou variedade padrão é a 
variedade linguística de maior prestígio social” (Cereja, W. R. e Magalhães, T. 
C. Português: linguagens, vol. 5, p. 44, São Paulo, Atual, 2006). Num livro 
(aliás, muito bom) assinado por linguistas (Ilari e Basso 2006), também 
impera a profusão/confusão terminológica, numa cadeia equivocada de 
supostos sinônimos: “variedades cultas”, “português culto”, “língua culta”, 
“variedade culta”, “língua padrão”, “variante padrão”, “variedade padrão”, 
“português padrão”, “português culto”, “norma culta”. 
 



	

	 23 

muitas variedades linguísticas que existem na sociedade. Não existe 
uma variedade-padrão (aliás, uma contradição em termos, pois se é 
padrão, isto é, uniforme e invariante, como pode ser uma 
“variedade”?), nem um dialeto-padrão, nem uma língua-padrão, 
embora esses termos pululem na bibliografia dedicada ao tema. O 
que existe é uma norma-padrão, língua materna de ninguém, língua 
paterna por excelência, língua da Lei, uma norma no sentido mais 
jurídico do termo. 
 
A norma-padrão, como observa Monteagudo, não faz parte da 
“estratificação social da língua”. Ela é um construtro sociocultural 
(uma hipóstase), que pode até se basear em alguma variedade 
linguística empiricamente detectável na sociedade, mas, 
precisamente por ser alvo de um intenso investimento de codificação 
(estabelecimento de regras gramaticais que muitas vezes não 
existem em nenhuma das variedades, mas remetem a alguma 
tradição mais antiga, como, no caso do português, à gramática 
latina), de representação gráfica (legislação sobre a ortografia 
oficial), de produção lexical (criação de amplo vocabulário técnico-
científico, literário etc. para dar conta de uma “alta cultura”) e de um 
intenso investimento político-ideológico (língua do poder, do 
Estado, da administração, da escola etc.), a norma-padrão não é 
“uma variedade” como outra qualquer. Retomando as palavras de 
Milroy (2011: 22), as línguas, em suas formas padronizadas, 
 
não são vernáculos, e ninguém as fala exatamente; a ideologia do 
padrão decreta que o padrão é uma ideia na mente — é uma 
variedade perfeitamente estável, claramente delimitada e 
perfeitamente uniforme —, uma variedade que nunca é 
perfeitamente nem consistentemente realizada no uso falado. 
 
A norma-padrão, de fato, está longe de ser uma “variedade”, um 
“dialeto” ou uma “língua”, no sentido de um “sistema” 



	

	 24 

fonomorfossintático que se “realiza” na fala dos indivíduos: ela é, 
isto sim, uma hipóstase (“uma ideia na mente”), uma instituição 
social e, nessa qualidade, goza de um poder simbólico especial, 
muito diferente do que se atribui às autênticas variedades 
linguísticas; ocupa no imaginário coletivo um lugar de destaque; é 
objeto de um culto e de um cultivo que ninguém dedica jamais aos 
outros modos de falar. A norma-padrão é o parâmetro contra o qual 
(e a preposição contra não é fortuita aqui) são medidos todos os 
demais usos falados e escritos da língua: é o leito de Procusto sobre 
o qual são assentadas todas as manifestações reais de uso da língua 
para que seus “erros”, “vícios”, “defeitos”, “carências” e “excessos” 
sejam exibidos e amputados. 
 
Tampouco a norma-padrão se confunde com a norma culta, isto é, o 
conjunto de variedades urbanas de prestígio realmente empregadas 
pelas camadas privilegiadas da população. Desgraçadamente, essa 
confusão entre norma-padrão e norma culta faz a festa na literatura 
acadêmica e didática produzida no Brasil, deixando atrás de si uma 
esteira de consequências nefastas para o ensino e para o lúcido 
entendimento da realidade sociolinguística do país1. 
 
História exemplar: o castelhano 
  
O caso da Espanha é exemplar sobre todos. Uma data, uma única 
data, está vinculada a três fatos importantíssimos da história 
espanhola: o ano de 1492. Nesse ano, os exércitos cristãos 
conquistam Granada, o último território árabe da península Ibérica, 
o que resulta na unificação da Espanha sob a coroa unificada de 
Castela, Leão e Aragão. No mesmo ano, financiado por essa mesma 
coroa, o genovês Cristóvão Colombo chega ao continente 
americano. E também em 1492 se publica a Gramática de la lengua 
																																																													
1 Para uma discussão sobre os problemas terminológicos presentes no uso de 
norma-padrão e norma culta, entre outros, ver Bagno (2003) e Faraco (2008). 



	

	 25 

castellana, de autoria de Antonio de Nebrija. Não são coincidências: 
são etapas distintas de uma mesma política, de um mesmo projeto. E 
é o próprio Nebrija quem nos vai dizer isso com todas as letras: 
“Esta [lengua castellana] hasta nuestra edad anduvo suelta y fuera 
de regla, y a esta causa a recebido en pocos siglos muchas 
mudanças”. Por isso, continua ele: “acordé ante todas las otras 
cosas reduzir en artificio este nuestro lenguaje castellano, para que 
lo que agora y de aquí adelante en él se escriviere pueda quedar en 
un tenor, y estenderse en toda la duración de los tiempos que están 
por venir.” 
 
É uma enunciação perfeita daquilo que estou chamando aqui de 
hipóstase: a transformação de uma língua “solta e fora de regra” 
num “artifício”, num monumento cultural, social, num instrumento 
de poder político, num objeto concreto. A relação entre língua e 
poder não se oculta, não se dissimula. Pelo contrário, se declara 
explicitamente: “siempre la lengua fue compañera del imperio”. Na 
apresentação de sua gramática dedicada à rainha Isabel, 
precisamente a mesma que financiou Colombo e conquistou os 
territórios mouros, Antonio de Nebrija escreve: “después que 
vuestra Alteza metiesse debaxo de su iugo muchos pueblos bárbaros 
y naciones de peregrinas lenguas, y con el vencimiento aquellos 
tenían necessidad de recebir las leies quel vencedor pone al 
vencido, y con ellas nuestra lengua”. O projeto da gramática é um 
projeto claramente político, vai de mãos dadas com a Reconquista 
do território ibérico e a conquista de novas terras em outros 
continentes. 
 
E por que é uma gramática da língua castelhana? Por que não é uma 
gramática da língua galega, ou leonesa, ou asturiana, ou basca, ou 
catalã, ou aragonesa? Por que, com o transcorrer dos séculos, o 
nome “castelhano” se tornará sinônimo de “espanhol”? Porque 
Castela era e permanece sendo o centro do poder político. 



	

	 26 

 
A honestidade do gramático Antonio de Nebrija contrasta duramente 
com a piada de mau gosto do rei da Espanha, João Carlos I, em seu 
discurso de 23 de abril de 2001, por ocasião da entrega do Prêmio 
Cervantes. Disse o rei: 
 
Nunca fue la nuestra lengua de imposición, sino de encuentro; a 
nadie se le obligó nunca a hablar en castellano: fueron los pueblos 
más diversos quienes hicieron suyo por voluntad libérrima, el 
idioma de Cervantes.1 
 
A quem ele deseja enganar? A história recente da própria Espanha 
contradiz categoricamente essas palavras. Durante todo o pesadelo 
franquista, as línguas regionais da Espanha foram perseguidas e 
proibidas. E a conquista da América se fez sabidamente graças ao 
massacre sistemático e planejado dos povos indígenas, de 
civilizações inteiras, de culturas milenares e, consequentemente, de 
muitas e muitas línguas. Falar de “vontade libérrima” é querer 
apagar a verdade que nos contam os próprios conquistadores 
espanhóis nas crônicas que nos deixaram documentando suas 
terríveis vitórias, como nestas palavras do religioso Bartolomé de 
Las Casas, em sua Brevísima relación de la destruición de las Indias 
(1552): 
En estas ovejas mansas [los indios] […] entraron los españoles, 
desde luego que las conocieron, como lobos y tigres y leones 
cruelísimos de muchos días hambrientos. Y otra cosa no han hecho 
de cuarenta años a esta parte, hasta hoy, e hoy en este día lo hacen, 
sino despedazarlas, matarlas, angustiarlas, afligirlas, atormentarlas y 
destruirlas por las extrañas y nuevas e varias e nunca otras tales 
vistas ni leídas ni oídas maneras de crueldad, de las cuales algunas 
																																																													
1  Texto completo do discurso disponível em 
http://www.casareal.es/noticias/news/640-ides-idweb.html (acesso em 
29/12/2009). 



	

	 27 

pocas abajo se dirán, en tanto grado, que habiendo en la isla 
Española sobre tres cuentos de ánimas que vimos, no hay hoy de los 
naturales de ella docientas personas. La isla de Cuba es cuasi tan 
luenga como desde Valladolid a Roma; está hoy cuasi toda 
despoblada. […] Daremos por cuenta muy cierta y verdadera que 
son muertas en los dichos cuarenta años por las dichas tiranías e 
infernales obras de los cristianos, injusta y tiránicamente, más de 
doce cuentos de ánimas, hombres y mujeres y niños; y en verdad 
que creo, sin pensar engañarme, que son más de quince cuentos.1 
 
Nomear uma língua 
 
O que a gramática castelhana de Nebrija nos mostra é que o nome 
das línguas é outro aspecto fundamental de sua transformação em 
objeto, em hipóstase cultural e social. Dar um nome a um modo de 
falar, rotulá-lo de “língua”, não é um ato inocente. No senso comum 
tudo parece “natural”: se é a língua da Espanha, é o “espanhol”; se é 
a língua da França, é o “francês”; se é a língua da Itália, é o 
“italiano” etc. Mas não há nada de natural no processo de nomear 
uma “língua”. Inclusive a atribuição do rótulo de “língua” a um 
modo de falar já é um ato político. 
 
A língua como algo com limites definidos e seguros é, repito, 
resultado de um processo histórico e cultural. Na vida íntima das 
pessoas e das comunidades, não existem “línguas”: o que existe, 
sim, são variedades linguísticas, o que também se costuma chamar 
de “dialetos”, um termo que a sociolinguística contemporânea 
prefere evitar por causa do caráter tradicionalmente depreciativo que 
lhe foi atribuído com o passar do tempo. 
 
A natureza essencialmente heterogênea das línguas é evidente: dois 
																																																													
1  O texto integral da obra está disponível em 
http://www.eumed.net/textos/07/fbc/1c.htm (acesso em 29/12/2009). 



	

	 28 

filhos de uma mesma família, por mais semelhanças que apresentem 
em seu modo de falar, também apresentarão diferenças devidas à 
trajetória cultural e social e à personalidade própria de cada um. Se 
assim é num nível tão íntimo, quando se trata de uma sociedade 
ampla, como um país inteiro, a heterogeneidade linguística é quase 
incomensurável. Não é exagero dizer que existem tantas línguas 
num território quantos são os indivíduos que o habitam. E 
exatamente por isso é que os Estados nacionais unificados e 
centralizadores sempre tentaram fabricar um idioma também 
unificado e centralizador a partir das múltiplas variedades 
linguísticas de seu território. 
 
A eleição de uma língua ou de uma variedade linguística específica 
impõe, entre tantas outras coisas que já mencionei, a necessidade de 
nomear essa língua ou variedade. Durante muitos séculos, as línguas 
maternas europeias foram chamadas de “vulgares”. Nos territórios 
do antigo Império Romano, esses “vulgares” foram chamados de 
“romances”, sem outra designação específica. Isso porque, durante 
quase mil anos, a única língua digna desse rótulo foi o latim, a única 
língua estudada sistematicamente, a única empregada em obras de 
caráter filosófico, científico, moral, etc. Somente a partir do 
Renascimento as línguas vulgares passarão a ser valorizadas, como 
instrumentos que permitem a comunicação direta do poder com seus 
súditos. E para isso, elas precisam de um nome. 
 
O caso da língua castelhana é muito particular. Ao contrário do que 
ocorreu com outras línguas, que assumiram definitivamente o nome 
de seu país, a língua do poder central da Espanha até os dias de hoje 
conserva seu nome de origem regional, isto é, o nome do dialeto, do 
romance, do vulgar empregado pelas forças sociais e políticas que 
unificaram o território ibérico depois de expulsar os mouros. 
Embora também seja chamada de “espanhol” ou “língua espanhola”, 
o nome “castelhano” se conserva. 



	

	 29 

 
Depois da redemocratização da Espanha, em 1976, após quarenta 
anos de ditadura franquista, foi desenhada uma nova política 
linguística para aquele país, com o reconhecimento de estatuo 
cooficial para algumas das línguas regionais: galego, catalão e 
basco. Outras línguas regionais, no entanto, não tiveram a mesma 
sorte, como o leonês e o aragonês. Para não ferir susceptibilidades, a 
língua majoritária, a língua do centro do poder, é referida nessa 
política com o nome de “castelhano”, porque, ao fim e ao cabo, o 
galego, o catalão, o basco, e também o aragonês e o leonês, são 
“línguas espanholas”, isto é, línguas faladas na Espanha por 
cidadãos espanhóis. Mas para a política linguística internacional, o 
nome do castelhano é “língua espanhola”, sem mais, como se vê, por 
exemplo, no sítio do Instituto Cervantes na internet, que é assim 
apresentado: 
 
El Instituto Cervantes es la institución pública creada por España en 
1991 para la promoción y la enseñanza de la lengua española y para 
la difusión de la cultura española e hispanoamericana.1 (grifo meu) 
 
Histórias exemplares: o francês e o português 
 
Em outros países, no entanto, o nome da língua perdeu 
completamente sua referência à origem regional, provinciana, da 
variedade sobre a qual se construiu o idioma pátrio. É o caso do 
francês que, no entanto, levou muito tempo para se firmar como a 
“língua da França”. Até a Revolução de 1789, as línguas e dialetos 
regionais eram muito dinâmicos. Mas a ideologia revolucionária 
exigia o fim das divisões feudais, a unificação do país em torno do 
centro político que era Paris. E mesmo o nome “França” precisou de 
muito tempo para se estabelecer como designação de todo o 
território francês atual. A França como entidade nacional 
																																																													
1 www.cervantes.es (acesso em 29/12/2009). 



	

	 30 

centralizada só aparece no imaginário do povo francês a partir 
precisamente da Revolução e mais ainda depois das façanhas 
imperiais de Napoleão. Por seu turno, a língua “francesa” só se 
propaga e se impõe a todo o território nos cinquenta anos seguintes à 
Revolução e, mais decisivamente, depois da II Guerra mundial. 
 
Em 1794, o religioso, erudito e revolucionário francês Henri 
Grégoire escreve um documento no qual lamenta que a língua 
francesa seja falada somente em 15 dos 83 departamentos do país, o 
que equivale a somente um quarto da população. O documento se 
chama, muito significativamente, Rapport sur la nécessité et les 
moyens d’anéantir les patois et d’universaliser l’usage de la langue 
française (Relatório sobre a necessidade e os meio de aniquilar os 
patoás e de universalizar o uso da língua francesa). Começa assim 
uma explícita e sistemática política linguística de repressão das 
línguas regionais e de imposição do ensino exclusivo da língua 
francesa em sua modalidade parisiense. 
 
Depois da francização da França, os filólogos e linguistas sentirão a 
necessidade de criar um “dialeto original” a partir do qual teria 
evoluído a “língua francesa”. E esse dialeto original não poderia ser 
outra coisa senão o que era supostamente falado na região chamada 
Île-de-France, onde se localiza a capital, Paris. Esse dialeto é 
inteiramente uma invenção dos filólogos do século XIX, que o 
chamam de “francien” (“franciano”), um nome que nunca tinha sido 
empregado em nenhum documento histórico escrito em território 
francês: “une spécificité dialectale dont personne n’avait jamais 
entendu parler” (“uma especificidade dialetal de que ninguém 
jamais ouvira falar”), nas palavras de Bernard Cerquiglini (2007: 
36), que qualifica o francien de “ectoplasma”, ou seja, na 
parapsicologia, “substância visível considerada capaz de produzir 
materialização do espírito” (Houaiss), quase um sinônimo do que 
venho chamando aqui de hipóstase. O termo francien só aparece em 



	

	 31 

1889 nos escritos do filólogo Gaston Paris. A tarefa ideológica de 
nomear a língua é tão opressiva que mesmo a ciência, que proclama 
seu caráter objetivo e isento de preconceitos, sente seu peso e 
cumpre sua missão de produzir um mito de origem. 
 
A história do português também apresenta suas curiosidades 
político-ideológicas. Historicamente, o português outra coisa não é 
senão a continuação histórica do galego, romance surgido no 
extremo noroeste da península Ibérica após a colonização romana 
que suplantou a civilização céltica ou celtibérica que havia por lá. 
As vicissitudes históricas, as guerras intrafamiliares, as etapas da 
Reconquista cristã dos territórios sob controle muçulmano, tudo isso 
conduziu à criação de um reino de Portugal em 1139, separado da 
coroa de Leão. O território galego, no entanto, jamais se separou, 
nunca obteve sua independência e assim é até os dias de hoje: a 
Galiza é somente uma região da Espanha. 
 
No Renascimento, os primeiros gramáticos portugueses trataram de 
destacar a elegância e a riqueza da língua que então passou a se 
chamar “português”, em contraposição declarada à língua galega. O 
historiador e gramático Duarte Nunes de Leão, em 1606, escreveu 
com perspicácia: 
 
…as quais ambas [galega e portuguesa] eraõ antigamente quasi hũa 
mesma, nas palavras & nos diphtongos e na pronunciação que as 
outras de Hespanha naõ tem. Da qual lingoa Gallega a Portuguesa se 
aventajou tanto, quanto na copia e na elegancia della vemos. O que 
se causou por em Portugal haver Reis e corte que he a officina onde 
os vocabulos se forjão e pulem e onde manão pera os outros homẽs, 
o que nunqua houve em Galliza… 
 
A presença de reis e de uma Corte é o que permitiu à língua 
portuguesa distinguir-se e separar-se do galego, uma língua que por 



	

	 32 

muitos séculos não será objeto de cultivo literário, relegada aos usos 
menos nobres, sempre oprimida pelo castelhano centralizador. 
 
Também no caso do português, a ciência filológica sentirá a 
necessidade de criar um nome que dê à língua pátria uma origem 
digna. Para começar, a gramática histórica, nascida no século XIX, 
vai estabelecer um mito: o mito de que “o português vem do latim”, 
o que historicamente e geograficamente é um erro. O português 
vem, sim, mas é do galego, é a continuação histórica da língua 
românica que surgiu no extremo noroeste da península e foi sendo 
levada cada vez mais para o sul da franja ocidental da península no 
processo de Reconquista empreendido pelos soberanos portugueses. 
O galego, sim, vem do latim vulgar falado naquela região. Mas seria 
uma grande desonra para uma língua imperial como a portuguesa 
reconhecer como sua “mãe” uma língua pobre, falada por uma gente 
rústica, sem poder político. Daí o mito de que “o português vem do 
latim”, mito que se encontra estampado em todos os livros de 
história da língua portuguesa, criando uma fictícia filiação direta que 
qualquer investigação histórico-geográfica desmente com facilidade. 
 
Isso explica outra criação da filologia do século XIX: o nome 
galego-português para descrever a língua da poesia medieval, dos 
trovadores. Seria impossível dizer que aquela língua já era 
“português”, pois não existia o reino de Portugal quando foram 
compostas as primeiras cantigas de amigo e de amor, muitas das 
quais se referem a lugares explicitamente galegos (como as muitas 
que cantam o mar de Vigo, maior cidade da Galiza hoje em dia). 
Mas tampouco seria aceitável chamá-la simplesmente de “galego”. 
Daí a invenção desse hibridismo bizarro, “galego-português”. De 
fato, como relata García Turnes (2002: 333), em sua investigação 
sobre as origens do termo galego-português e seu emprego pelos 
filólogos lusitanos: 
 



	

	 33 

Ó longo de todo o século [XIX] fomos vendo aparecer distintas 
variantes como portuguez galliciano, portuguez galleziano, 
galliziano-português, gallezio-luzitano ou gallecio-portuguez. Non 
será ata as vísperas do século XX, da man de C. Michaëlis, autora 
que desenvolverá o groso e o fundamental da súa obra nesta 
centuria, cando encontremos, alternando con outras formas, o actual 
galego-português. 
 
Argumenta a pesquisadora que Carolina Michaëlis será, de fato, a 
principal responsável pela difusão e, acrescento eu, pela instituição, 
nos estudos históricos, do termo galego-português, que se 
transformará numa hipóstase conveniente para designar uma língua 
que, em tudo, era pura e  simplesmente o galego, numa versão 
literarizada, convencional, cortesã, própria para o uso na poesia 
lírica e que, com toda probabilidade, nunca foi realmente falada 
como variedade espontânea, materna, de nenhuma comunidade 
linguística autêntica.  
 
Ao contrário do francien, que nunca existiu como “dialeto” e do 
qual não se tem absolutamente nenhum registro histórico 
documentado, o “galego-português”, sim, existiu, como língua da 
poesia medieval, mas nunca chamado com esse nome, que só 
responde às exigências de nacionalismo da filologia lusa do século 
XIX. Monteagudo (1999: 119-121), depois de apresentar as mais 
antigas denominações para a língua galega, já a partir do século 
XIII, afirma justamente que 
 
a denominación que recibía a lingua dos cancioneiros, cando menos 
nos ambientes eruditos e trobadorescos [...], era a de galego, e 
convídanos a cuestionar a moderna denominación, xurdida nos 
ambientes filolóxicos lusitanos de finais do século XIX, de galego-
portugués. 
 



	

	 34 

 
Histórias exemplares: o alemão e o italiano 
 
A história do “alemão” e do “italiano” também merece nossa 
atenção. A Alemanha e a Itália foram durante muitos séculos 
territórios divididos entre diferentes poderes políticos. É somente no 
final do século XIX que vão surgir os países unificados que hoje 
chamamos Itália e Alemanha, o primeiro em 1861 e o segundo em 
1871. São dois países que sempre conheceram uma grande 
multiplicidade linguística. Mas a unificação territorial e política 
exigiu também a unificação linguística. 
 
Assim, na Alemanha se cria uma língua-padrão, chamada 
Hochdeutsch, “alto alemão”, que não é construída a partir de um só 
dialeto, mas com base em diversos dialetos centrais e do sul do 
território. O Hochdeutsch é eminentemente uma língua paterna, a 
língua pátria, língua que se escreve, mas que não é a língua materna, 
íntima e familiar de praticamente ninguém. 
 
Na Itália, depois da unificação, o problema da língua nacional, 
debatido durante séculos, foi resolvido com a eleição do dialeto 
toscano como base para o que se chamará a partir de então “língua 
italiana”. O toscano não é o dialeto de Roma, a capital. É o dialeto 
da Toscana, cuja capital, Florença, foi durante séculos um 
importante centro político, cultural e econômico. Por causa disso, o 
toscano adquiriu o maior prestígio cultural entre todas as demais 
línguas faladas na península itálica, graças ao trabalho literário de 
grandes figuras como Petrarca, Bocácio, Maquiavel, Guicciardini, 
Ariosto e, sobre todos os outros e em caráter pioneiro, Dante 
Alighieri.  
 
De fato, Dante, no ano de 1305, escreve em latim um opúsculo 
chamado De vulgari eloquentia, onde defende a tese de que as 



	

	 35 

línguas vulgares, se forem transformadas em objeto de investimento 
cultural por seus falantes, podem muito bem ser empregadas na alta 
literatura e na ciência. E o próprio Dante vai comprovar isso, 
escrevendo em toscano sua Comédia que passará à posteridade com 
o epíteto de “Divina”. Está criada assim a língua literária da Itália. O 
toscano se impõe, portanto, como língua nacional após a unificação 
política do território italiano. 
 
O fato de que o toscano era somente um dialeto como os demais é 
comprovado pela curiosa situação linguística do primeiro rei da 
Itália unificada: Víctor Manuel II teve que aprender a nova língua 
oficial de seu reino, o “italiano” recém-criado, porque era, 
inicialmente, apenas o rei do Piemonte e da Sardenha e, portanto, era 
falante nativo do piemontês, uma língua muito diferente do toscano, 
aliás incompreensível para os falantes do italiano-padrão. 
 
A criação do “italiano” representou também a divisão linguística da 
Itália em duas categorias: a primeira, a categoria de “língua”, ficou 
reservada exclusivamente ao toscano, que passou a se chamar 
“língua italiana”; a segunda, a categoria de “dialeto”, é empregada 
até hoje para designar todas as muitas entidades linguísticas 
presentes no território itálico. No caso da Itália, o termo “dialeto” já 
não tem sua acepção tradicional nos estudos linguísticos: variedades 
regionais de uma mesma língua. “Dialeto” na Itália é qualquer forma 
de falar que não seja a “língua italiana”. Os chamados “dialetos” 
italianos, no entanto, são muito diferentes entre si e 
incompreensíveis para seus falantes respectivos.  
 
Língua ou dialeto? 
 
O emprego do termo “dialeto”, fora dos estudos científicos (embora, 
às vezes, também neles), sempre tem sido carregado de preconceito 
racial e/ou cultural. Nesse emprego, “dialeto” é uma forma “errada”, 



	

	 36 

“feia”, “ruim”, “pobre” ou “atrasada” de se falar uma “língua”.  
 
Também é uma maneira de distinguir as “línguas” dos povos 
“civilizados”, brancos, das formas supostamente primitivas de falar 
dos povos “selvagens”. Essa separação é tão poderosa que se 
enraizou no inconsciente da maioria das pessoas, inclusive das que 
declaram fazer um trabalho “politicamente correto”. Veja-se o 
seguinte exemplo, publicado numa revista brasileira (Nossa 
História, outubro de 2004): é a declaração do cineasta moçambicano 
Víctor Lopes, realizador do documentário Língua – vidas em 
português, exibido nos cinemas brasileiros: 
 
A língua portuguesa serviu como um elemento unificador da 
comunicação em territórios nos quais se falavam, e ainda se falam, 
dezenas de dialetos maternos das diversas tribos que a colonização 
atingiu. Assim, em Moçambique, onde se falam hoje cerca de 35 
dialetos locais, o português é língua materna de 3% da população, 
mas é utilizado por cerca de 40% dos moçambicanos. (grifos meus) 
 
A separação é claríssima: o rótulo “língua” só se aplica ao 
português, língua do colonizador. As outras muitas e diferentes 
línguas do povo moçambicano são “dialetos”. O mesmo se verifica 
neste outro exemplo, também publicado num periódico brasileiro: 
 
Pela primeira vez em sua história de 33 anos, a Universidade do 
Vale do Itajaí (Univali) recebe a matrícula de um índio. Ele se 
chama Nanblá Gakran, é natural de Ibirama e garantiu uma vaga no 
curso de ciências sociais, implantado este ano pela instituição para 
ser desenvolvido no campus de Itajaí. Nanblá é da tribo xokleng e 
trabalha como professor de 1ª a 4ª séries primárias em Ibirama [...] 
Segundo Nanblá, os xokleng estão perdendo seus valores 
linguísticos e assimilando o idioma português, sem manter vivo o 
dialeto indígena. (Agencia UOL, 17/2/1998) (grifos meus) 



	

	 37 

 
É muito longa a tradição de distinguir a “língua”, hipostasiada e 
referida ao centro do poder, dos “dialetos”. Com o nome pejorativo 
de patois (aportuguesado em patoá), os dialetos (ou, melhor 
dizendo, as línguas regionais) foram definidos pela célebre 
Encyclopédie do século XVIII — obra emblemática do chamado 
Iluminismo — com as seguintes palavras: 
 
patois (Gramm.). Langage corrompu tel qu’il se parle presque dans 
toutes les provinces: chacune a son patois; ainsi nous avons le patois 
bourguignon, le patois normand, le patois champenois, le patois 
gascon, le patois provençal, etc. On ne parle la langue que dans la 
capitale. 
 
[patoá (gram.). Linguagem corrompida tal como se fala em quase 
todas as províncias: cada uma tem seu patoá; assim temos o patoá 
burguinhão, o patoá normando, o patoá champanhês, o patoá gascão, 
o patoá provençal, etc. Só se fala a língua na capital.] 
 
Outro exemplo muito eloquente do fenômeno de hipostasiação é o 
da chamada “língua árabe”. Por razões de natureza religiosa, o que 
os falantes de “árabe” chamam de “árabe” é a língua na forma como 
ela se encontrava quando o profeta Maomé redigiu o livro sagrado 
do Islã, o Corão, no século VII. Essa língua, também chamada de 
“árabe clássico”, é uma língua morta, não é falada por ninguém 
como idioma materno, está restrita à literatura religiosa. Nos 
diferentes países chamados “árabes”, existem formas de falar tão 
diferentes entre si quanto, por exemplo, o português e o italiano, sem 
possibilidades de intercompreensão entre seus falantes, e não 
poderia ser de outra maneira. É uma ilusão ideológica achar que 
num território imenso, que vai do extremo ocidental da África até a 
fronteira do Iraque com o Irã, passando por todo o Oriente Médio, se 
fala uma só e única “língua árabe”. 



	

	 38 

 
No entanto, essa ilusão ideológica é sustentada pela própria cultura 
“árabe” tradicional, já que na maioria dos 22 países “árabes” o 
sistema educacional se dedica exclusivamente ao ensino do “árabe 
clássico” e de sua forma mais modernizada, o “árabe-padrão”, 
enquanto que os chamados “dialetos” particulares falados nos 
diferentes países não recebem apoio institucional nem são 
valorizados, embora sejam as verdadeiras línguas maternas 
nacionais. É inconcebível que 300 milhões de pessoas, distribuídas 
por um território tão dilatado, falem uma mesma e única língua 
“árabe”. 
 
Por essas e outras razões é que faz parte do folclore acadêmico da 
linguística a declaração jocosa atribuída ao linguista Max 
Weinreich: “Uma língua é um dialeto com exército e marinha”. De 
fato, a separação entre língua e dialeto é eminentemente política, 
escapa dos critérios que os linguistas tentam estabelecer para 
delimitar tal separação. 
 
A eleição de uma língua ou dialeto para ocupar o cargo de “língua 
oficial” relega, no mesmo gesto político, todas as outras variedades e 
línguas de um território à terrível escuridão do não-ser. A referência 
ao que vem de cima, do poder, das classes dominantes, cria nos 
falantes das variedades e línguas sem prestígio social e cultural um 
complexo de inferioridade, uma baixa autoestima linguística, à qual 
os sociolinguistas catalães deram o nome de “auto-ódio”. 
 
Evidentemente, também há muito de político e ideológico na 
designação “língua” que se aplica a um modo de falar específico. 
Por exemplo, o galego é considerado uma “língua” diferente do 
português, mas o português do Brasil não é oficialmente chamado 
“brasileiro”, em contraposição ao português europeu, embora os 
estudos linguísticos venham comprovando que, do ponto de vista 



	

	 39 

sistêmico (fonológico e morfossintático, semântico e pragmático), 
são duas línguas diferentes. Ora, o galego não pode ser confundido 
com o português, para que a Galiza não tenha a pretensão de se 
separar da Espanha e criar um Estado soberano ou, talvez, de se unir 
ao território de Portugal. Mas, por outro lado, a ideologia 
colonialista que sempre imperou nas elites brasileiras impede que se 
reconheça o idioma majoritário dos brasileiros como uma língua 
independente do português europeu e que possa ser chamada 
simplesmente de “brasileiro”. 
 
Nomes iguais, nomes diferentes 
 
Com isso, se verifica no mundo duas situações distintas: (1) o 
mesmo nome aplicado a modos de falar bem diferentes e (2) nomes 
diferentes aplicados a modos de falar muito semelhantes. As duas 
situações, nunca é demais repetir, são resultantes de processos 
históricos e ideológicos. 
 
Já vimos o caso do “árabe”, nome único para 22 países e 300 
milhões de pessoas. Podemos dizer o mesmo do “espanhol”, um só 
nome de língua para mais de vinte países e quase meio bilhão de 
falantes. Será uma mesma língua a que se fala em Ushuaia, no 
extremo sul da Argentina, às portas da Antártida, e na Cidade do 
México, a dezenas de milhares de quilômetros de distância? Será a 
mesma língua a que se fala na Andaluzia, no sul da Espanha, e na 
Guiné Equatorial, em plena África tropical? 
 
Vejamos agora alguns exemplos da segunda situação: dois nomes 
para modos de falar semelhantes. Vamos examinar o caso do híndi e 
do urdu. O urdu é a língua oficial do Paquistão. Como língua falada, 
o urdu é praticamente indistinguível do híndi, língua oficial mais 
importante da Índia. A diferença entre as duas línguas está no fato 
de que o urdu é utilizado como língua escrita por falantes 



	

	 40 

muçulmanos e se escreve numa forma ligeiramente adaptada do 
alfabeto persa que, por sua vez, é uma variante do alfabeto árabe. O 
híndi, por seu lado, se escreve no alfabeto devanágari, originalmente 
empregado para o sânscrito, e é utilizado pelos falantes de religião 
hindu. A rivalidade histórica entre Paquistão e Índia, que gerou 
terríveis guerras sanguinárias entre os dois países, junto com a 
divisão religiosa, é o que explica a atribuição de nomes diferentes a 
um único sistema linguístico.  
 
O mesmo vale para a distinção entre o norueguês e o dinamarquês. 
A Noruega foi uma província do reino da Dinamarca durante 
quatrocentos anos, até 1905, quando conquistou sua independência. 
Para marcar explicitamente a independência política, a língua 
também ganhou nome novo: o norueguês, que é, de fato, a mesma 
língua dinamarquesa com pequenas variações locais. A 
intercomunicabilidade entre os povos dos três países nórdicos 
(Dinamarca, Noruega e Suécia) é quase perfeita, e os programas de 
televisão produzidos em qualquer um deles são acompanhados 
tranquilamente nos outros dois países. Mas as línguas recebem 
nomes diferentes: dinamarquês, sueco e norueguês. E quem nos fala 
a esse respeito é ninguém menos do que Einar Haugen, pioneiro nos 
estudos que hoje chamamos de sociologia da linguagem: 
 
Os não-escandinavos às vezes ficam atônitos ao ouvir 
dinamarqueses, noruegueses e suecos conversar, cada qual em sua 
língua, sem intérpretes. O fato de que haja certo grau de mútua 
inteligibilidade entre essas línguas, às quais nos referiremos como 
línguas escandinavas continentais, tem levado algumas pessoas a 
sugerir que, juntas, deviam ser de fato consideradas como uma única 
língua. Embora para alguns propósitos seja conveniente enfeixá-las, 
não é muito acertado falar de uma única língua escandinava ou 
nórdica. Tal prática exigiria uma definição bastante restrita do termo 
“língua”. Desprezaria os aspectos que não são puramente 



	

	 41 

linguísticos, mas também sociais e políticos. (Haugen 1987: 157) 
 
A situação das línguas da Índia e do Paquistão se reproduz em certa 
medida na antiga Iugoslávia. Depois da sangrenta divisão da antiga 
confederação socialista em diferentes pequenos Estados 
independentes, a língua que os linguistas sempre chamaram de 
servo-croata recebeu três nomes distintos: sérvio, croata e bósnio. 
As diferenças entre o sérvio e o croata sempre se restingiram à 
escrita: os croatas, católicos romanos, empregam o alfabeto latino; 
os sérvios, católicos ortodoxos, empregam o alfabeto cirílico; os 
bósnios, muçulmanos, empregam tanto o alfabeto latino quanto o 
cirílico. Com a criação dos Estados independentes da Croácia e da 
Bósnia, a língua, que para os linguistas é um sistema único com 
variedades locais que não impedem a intercompreensão dos falantes, 
passou a ser designada com nomes distintos, nomes de países, de 
nações. 
 
A língua é um pântano? 
 
A conclusão, portanto, não pode ser outra: falar de uma língua é 
sempre mover-se no terreno pantanoso das crenças, das superstições, 
das ideologias e das representações. E nessa areia movediça também 
a filologia, a gramática e a linguística científica acabam se atolando. 
Sem dúvida, o exame da dinâmica linguística deve ser feito com 
instrumentos analíticos da antropologia, da sociologia e da 
psicologia social, além dos instrumentos linguísticos. 
 
Quando passamos ao terreno do ensino das línguas, o risco de ficar 
preso no pântano ideológico é sempre iminente. Para escapar desse 
perigo, é necessário recordar incessantemente que “língua” não é um 
conceito claro e delimitado, nem sequer para a ciência linguística. 
 
O que vai ser ensinado não é uma “língua” em toda a sua vitalidade, 



	

	 42 

seu dinamismo, sua instabilidade permanente, sua heterogeneidade 
intrínseca. O que vai se ensinar é um construto sociocultural, 
mesclado de ideologia e de pressupostos impossíveis de comprovar 
empiricamente. É uma hipóstase, um objeto criado, normatizado, 
codificado, institucionalizado para garantir a unidade política de um 
Estado, sob o lema tradicional: “um país, um povo, uma língua”. O 
reconhecimento do multilinguismo que caracteriza praticamente 
todos os países do mundo e o desenho de políticas linguísticas 
democráticas e democratizadoras são fatos muito recentes na história 
dos povos e das línguas.  
 
E nesse campo, o Brasil está muito atrasado, mergulhado na 
ideologia monolíngue que sempre caracterizou nossa história, em 
que todas as políticas linguísticas sempre se destinaram a massacrar 
os povos indígenas junto com suas línguas, a distribuir os escravos 
africanos em lotes de indivíduos falantes de línguas diferentes e 
etnias rivais para que não emergisse nenhuma solidariedade entre 
eles, a proibir o uso e o ensino das línguas minoritárias trazidas pela 
imigração europeia e asiática, a ridicularizar e oprimir os falantes 
das variedades regionais e rurais do português brasileiro.  
 
Sabemos que, durante muitos séculos, para se conseguir a desejada 
unidade nacional, muitas línguas foram (e são) emudecidas, muitas 
populações foram (e são) massacradas, povos inteiros foram (e são) 
calados e exterminados. Nós, do continente americano, temos uma 
história dolorosíssima de colonização construída sobre milhões de 
cadáveres dos indígenas, que já estavam aqui quando os europeus 
invadiram suas terras ancestrais, e dos africanos escravizados que 
foram trazidos para cá contra a vontade. 
 
O que se chama, portanto, de “língua” é o fruto de toda essa história, 
que não deve ser esquecida. Não vamos incorrer naquilo que Pierre 
Bourdieu chamou de “amnésia da gênese”, isto é, esquecer que o 



	

	 43 

que chamamos de “língua” tem uma origem histórica, não é algo que 
nasceu “naturalmente”, como se fosse uma planta que brota sem que 
ninguém a tenha semeado. Podemos amar e cultivar uma ou mais 
“línguas”, mas sem esquecer o preço caríssimo que muita gente 
pagou e ainda paga para que elas se implantassem como idiomas 
oficiais, nacionais, línguas pátrias, línguas do ensino, do poder e da 
lei. 
 
É evidente que esse construto político-ideológico, essa hipóstase 
monumental, guarda relações com a vida íntima da linguagem 
humana, essa nossa poderosa faculdade sociocognitiva de interação 
com o mundo e com os outros seres humanos. Mas essa hipóstase 
não é “a língua” em sua totalidade: é somente uma parte pequena, 
sim, porém importantíssima, do ponto de vista histórico e cultural, 
de alguma coisa tão grande e tão complexa que ninguém sabe definir 
a contento. 
 
 
Referências bibliográficas 
 
BAGNO, M. (2003). A norma oculta: língua & poder na sociedade 

brasileira. São Paulo, Parábola. 
BOURDIEU, P. (1996). A economia das trocas linguísticas. São 

Paulo, Edusp. 
CAMERON. D. (1995). Verbal Hygiene. London, Routledge. 
CERQUIGLINI, B. (2007). Une langue orpheline. Paris, Minuit. 
FARACO, C. A. (2008). Norma culta brasileira: desatando alguns 

nós. São Paulo, Parábola. 
GARCÍA TURNES, B. (2002). Sobre a (proto)historia do termo 

galego-português na reflexión lingüística lusa do século XIX. In 
Lorenzo, Ramón (ed.), Homenaxe a Fernando R. Tato Plaza. 
Santiago de Compostela, Universidade de Santiago de 
Compostela. 



	

	 44 

GNERRE, M. (1985). Linguagem, escrita e poder. São Paulo, 
Martins Fontes. 

HAUGEN, E. (1987). Danish, Norwegian and Swedish. In Comrie, 
B. (ed.): The World’s Major Languages. London, Routledege. 

ILARI, R. e BASSO, R. (2006). O português da gente. São Paulo, 
Contexto. 

LYONS, J. (1968). Introduction to Theoretical Linguistics. 
Cambridge, Cambridge University Press. 

MILROY, J. (2011). Ideologias linguísticas e as consequências da 
padronização. In X. Lagares & M. Bagno (eds.), Políticas da 
norma e conflitos linguísticos. São Paulo: Parábola. 

MONTEAGUDO, H. (1999). Historia social da lingua galega. 
Vigo, Galaxia. 

MONTEAGUDO, H. (2011). Variação e norma linguística: 
subsídios para uma (re)visão. In X. Lagares & M. Bagno (eds.), 
Políticas da norma e conflitos linguísticos. São Paulo: Parábola. 

 
  



	

	 45 

QU’EST-CE QU’UNE LANGUE ? 
IMAGINAIRE, SCIENCE ET HYPOSTASE 

 
Marcos Bagno (Université de Brasilia) 

 
 

Quid est ergo tempus ? Si nemo ex me quaeret, scio ;  
si quaerenti explicare velim, nescio. 

« Qu’est-ce donc le temps ? Si personne ne me le demande, je le sais 
; 

si l’on me demande d’expliquer, je ne le sais pas. » 
 

S. Augustin, Confessions, XI, 14 
 

 
Existe-t-il un concept clair de « langue » ? 
 
En observant l’épigraphe ci-dessus, et pour mieux répondre à la 
question posée par le titre de cet article, il me semble que l’on 
pourrait très bien y remplacer le mot temps par le mot langue. 
Qu’est-ce qu’une langue ? Tout le monde paraît le savoir, mais je 
doute bien qu’il y ait quelqu’un à même d’y répondre, sans 
hésitation, d’une façon définitive et sûre. Mais je ne doute point 
qu’il y ait des gens prêts à reconnaître dans cette même citation 
d’Augustin deux « langues » différentes, qui reçoivent le nom de 
latin et français.  
 
Le concept de langue n’est pas le plus aisé à définir. Dans un 
ouvrage collectif où dix-huit linguistes brésiliens bien connus sont 
interviewés, la toute première question – « Qu’est-ce la langue ? » – 
a mérité des réponses aussi disparates entre elles que « activité, 
travail », « moyen de communication », « multisystème gouverné 
par un dispositif socio-cognitif », « complexe réalité sémiotique », 



	

	 46 

« condensation de toutes les expériences historique d’une 
communauté donnée », « produit d’un travail social et historique », 
« capacité biologique, innée à l’espèce humaine », « domaine public 
de construction symbolique et interactive du monde », « phénomène 
social par excellence, attaché à un territoire et à une population »... 
Autant dire que la langue, tel que le mythe d’Ulysse dans le poème 
« Mensagem » de Fernando Pessoa, « é o nada que é tudo » (« c’est 
le rien qui est tout »). 
 
Dans la séparation classique entre nature et culture, où situer la 
langue ? Il existe bien des raisons pour que l’on croie que le langage 
humain est une donnée biologique, une des facultés de notre cerveau 
et, par conséquent, appartenant au royaume de la nature. Mais il est 
également incontestable que les langues sont l’élément majeur d’une 
culture, d’une société. Son lien étroit avec l’identité individuelle, 
communautaire et nationale transforme la langue ou les langues 
(dûment hypostasiées, comme on le verra ci-dessous) en facteurs 
puissants de tension politique, de souffrance psychologique, de 
manipulation idéologique et toute autre sorte de dynamique 
socioculturelle. Les langues ont toujours été des bannières sous 
lesquelles des groupes spécifiques se joignent pour défendre ou 
revendiquer leurs droits et, à la fois, des drapeaux que les États 
constitués déploient pour exercer leurs politiques de contrôle social, 
soit par la répression d’autres langues, soit par la promotion de la 
langue élue en langue officielle, soit bien les deux.  
 
Cette double personnalité de la langue en fait un mélange dans 
lequel il est en pratique impossible de séparer, d’une part, ce qui est 
proprement linguistique, ce qui appartient à la structure ou au 
système linguistique (tant que cela existe !), et, d’autre part, ce qui 
est une construction culturelle, sociale, politique, idéologique. 
 
La réponse, c’est qu’il n’y a pas de concept clair et sûr de langue. 



	

	 47 

Déjà le soi-disant fondateur de la linguistique moderne, Ferdinand 
de Saussure, disait que « le point de vue crée l’objet ». Et il avait 
raison : la langue, quoi que ce soit, ne se laisse pas appréhender 
toute entière – il faut choisir un point à partir duquel l’observer pour 
en tirer quelques conclusions, toutes trompeuses et instables. 
 
Sans remède : pour parler de la langue, il faut la construire, la forger, 
la fabriquer, lui donner un nom, lui attribuer des propriétés, des 
caractéristiques, de la personnalité, de l’esprit. Et il s’agit d’un 
travail entrepris non seulement par le linguiste, avec ses prétentions 
d’objectivité scientifique, mais aussi (et peut-être surtout) par les 
locuteurs communs, dans ses démarches d’hygiène verbale 
(Cameron, 1995), de mythification et de mystification collective des 
biens symboliques, de construction de l’imaginaire social concernant 
la culture même à laquelle ils appartiennet et des mythes d’origine 
qui lui donnent des racines historiques et une mémoire commune. 
 
La langue comme une hypostase 
 
Voilà pourquoi il est possibile, dans le discours général sur la 
langue, d’en parler en tant que sujet, comme si elle était une entité 
douée de volonté et de pouvoir d’action, par exemple quand on dit : 
« Le portugais possède plus de temps verbaux que les autres langues 
romanes », ou « l’anglais rejette des constructions avec une double 
négation », ou « le cap-verdien a éliminé la catégorie grammaticale 
du genre », ou « le français a abandonné le système des déclinaisons 
du latin » etc. Or, qui possède, rejette, élimine ou abandonne quoi 
que ce soit, ce sont les locuteurs, les êtres humains qui parlent des 
langues afin de bâtir leur interaction sociale et leur identité 
particulière. 
 
Cette langue construite, langue-sujet, langue avec âme, désir et 
pouvoir de décision, serait ce que l’on appelle en philosophie une 



	

	 48 

hypostase. Le mot grec hypostasis s’est vu traduit en latin par 
substantia. La théologie chrétienne s’est emparée de ce terme pour 
définir avec lui la double nature du Christ, sa double substance : 
humaine et divine à la fois. Mais dans la réflexion philosophique 
moderne et contemporaine, une hypostase est « une erreur cognitive 
caractérisée par l’attribution d’existence concrète et objective 
(existence substantielle) à une réalité fictive, abstraite ou 
simplement restreinte au caractère incorporel de la pensée 
humaine ». 
 
Point de doute que la langue existe, qu’elle a une existence « 
concrète et objective », que c’est quelque chose pouvant être saisi 
par nos sens (du moins par l’audition). Mais il devient très difficile, 
sinon impossible, de convertir sur-le-champs cet ensemble de sons, 
de mots et de signifiés en une chose dépassant ce qu’elle est : en un 
objet, une construction culturelle aussitôt attrappée dans un filet de 
représentations sociales, croyances, superstitions, dans un 
imaginaire collectif. L’erreur cognitive, c’est de croire que cet objet 
culturel, fruit d’un travail d’hypostasiation, est « la langue ».  
 
Cependant, tel que nous le rappelle le théorème de Thomas, « if men 
define situtations as real, they are real in their consequences », c’est 
à dire, les linguistes ont beau faire des efforts pour prouver que « la 
langue » n’est pas cette hypostase socioculturelle (bien qu’ils ne 
parviennent pas eux-mêmes à dire ce qu’est « la langue »...) : cette 
croyance, profondément enracinée dans la culture occidentale (pour 
le moins), entraîne de vastes conséquences sociales, politiques, 
pédagogiques, institutionnelles, culturelles etc. Évoquant, une 
nouvelle fois, le poète portugais, la langue-hypostase est « le rien 
qui est tout », puisque, n’ayant toujours pas d’ « existence concrète 
et objective », elle engendre des conséquences sociales très claires et 
palpables.  
 



	

	 49 

Lorsque, par exemple, l’on dit, du moins dans la culture brésilienne, 
que « le français est très élégant et sophistiqué », que « l’allemand 
est grossier et âpre », que « l’anglais est pratique et moderne », que 
« l’italien est exagéré », que « l’espagnol est kitsch » ou que le 
portugais lui-même est « l’une des langues les plus difficiles du 
monde », il est évident qu’il n’y a rien de scientifique ni 
d’empiriquement vérifiable dans ces propos. Il s’agit tout 
simplement d’un imaginaire linguistique, formé de stéréotypes qui 
se sont empilés des siècles durant, transmis d’une génération à la 
suivante, sans critique et sans contestation. Néanmoins, ce sont des 
croyances aux conséquences sociales majeures, dans la mesure où 
elles soutiennent des préjugés (négatifs et positifs) très actuels 
dirigés vers les locuteurs de ces langues et vers leurs cultures.  
 
L’hypostase parfaite : la norme standard 
 
Le processus le plus connu par lequel une langue devient une 
hypostase est celui qu’on appelle en sociologie du langage la 
standardisation. La création d’une norme, d’un paramètre, d’un 
modèle de langue idéale a été depuis longtemps un processus d’ « 
objectifaction » de la langue. Dans son état « naturel » (s’il en est), 
une langue est toujours hétérogène, changeante, variable, souple, 
flexible. Le processus de standardisation saisit la langue et l’arrache 
de sa vie intime, privée, communautaire et la transforme en 
institution, en monument culturel, en véhicule d’une politique 
nationale et, dans de nombreux cas le long de l’histoire, d’une 
politique impériale, coloniale. 
 
La langue standardisée cesse d’être une langue maternelle et, fondée 
sur la Loi et servant de code pour écrire la Loi, devient une langue 
paternelle, un patron linguistique, la langue de la Patrie, la langue 
du patron (du colonisateur, par exemple). Ses limites sont fixées, 
son essence est codifiée dans les livres appelés grammaires, qui 



	

	 50 

essaient de la décrire pour mieux la prescrire, puisque maintenant la 
langue est une Loi ; son répertoire lexical est compilé comme un 
trésor dans les dictionnaires. Une fois « objectifiée », cette langue 
paternelle verra l’école devenir son véhicule majeur de propagation, 
maintien et transmission.  
Dans ce processus d’hypostasiation, on identifie la langue à ce 
modèle, cette norme-standard, ce patron, qui cesse d’être un artefact-
artifice socioculturel pour devenir « la Langue », avec article défini 
et majuscule, une entité possédant volonté et conscience, entourée 
d’une cosmogonie qui se perd dans le temps, comme si « la Langue 
» existait comme ça, aux contours parfaits, depuis l’aurore du 
monde. Si, pour la linguistique contemporaine, la langue est une 
faculté cognitive, donc intérieure à la biologie même de chaque être 
humain, une telle conception de langue est hautainement dédaignée 
par les non-linguistes, c’est à dire, l’immense majorité des locuteurs 
communs, qui ne conçoivent « la Langue » qu’en tant qu’une 
institution, analogue à la religion et aux lois, en tant donc que 
quelque chose d’extérieur à l’individu, quelque chose qui ne lui 
appartient pas et qu’il doit acquérir, apprendre, connaître, respecter, 
vénérer, transmettre et défendre pour devenir un membre digne de la 
communauté, pour se considérer comme inclus dans une culture, 
pour devenir citoyen. La conception « laïque » de la langue est, par 
conséquent, beaucoup plus phylogénétique qu’ontogénétique. 
 
Des Alexandrins à Saussure : quelles différences ? 
 
Dans l’histoire occidentale, la première langue ayant subi un tel 
processus fut le grec. Les célèbres philologues de la Bibliothèque 
d’Alexandrie, au IIIe siècle AEC, préoccupés par ce qui leur 
paraissait la « corruption » et la « ruine » de la langue des grands 
auteurs du glorieux passé de la littérature grecque (Homère en 
premier chef), ont inventé la discipline appelée grammaire, un 
appareil théorique créé non seulement pour analyser la langue mais 



	

	 51 

aussi, et peut-être surtout, pour reconnaître le « bon », le « beau » et 
l’ « élégant » et le séparer du « mauvais », du « laid », du 
« grossier ». Les choix des grammairiens alexandrins sont bien 
connus dans l’histoire de la linguistique : le mépris absolu de la 
langue parlée et, dans le même coup, une survalorisation de la 
langue écrite littéraire ancienne ; valeur négative attribuée au 
changement linguistique, considéré comme un signe évident de la « 
décadence » de la langue du passé doré. 
 
On ne peut pas accuser les grammairiens alexandrins d’incohérence. 
Leur idéologie est claire et ils l’assument sans y aller par quatre 
chemins : ce sont des fonctionnaires d’une institution étatique, des 
employés de la monarchie ptolémaïque, qui veulent créer de façon 
explicite une langue grecque de référence, pouvant servir d’outil 
efficace de communication dans tout l’immense empire conquis par 
Alexandre et son armée. Ils élisent pour modèle la langue littéraire 
du passé, ils sont poussés par leurs préjugés sociaux, par la 
misogynie et l’ethoncentrisme xénophobe qui ont toujours 
caractérisé la culture grecque des couches dominantes, pour 
lesquelles tout ce qui n’était pas grec était « barbare » (et ce n’est 
pas un hasard si les mots misogynie et xénophobie sont d’origine 
grecque). Leur tâche hypostasiante correspondait parfaitement à 
leurs buts.  
 
Mais l’incohérence de la linguistique moderne, qui se veut 
scientifique, comment ne pas la critiquer ? Le structuralisme, l’école 
de pensée linguistique qui a dominé et domine toujours une partie 
non négligeable de la production scientifique, se caractérise 
précisément par sa volonté d’abstraire un système à partir des usages 
concrets, réels, variables, changeants. On sait que de la dichotomie 
langue/parole Saussure choisira la « langue » pour objet d’étude. 
Cette « langue » saussurienne, cependant, présente toutes les 
caractéristiques de la norme standardisée, de l’écriture littéraire 



	

	 52 

classique. C’est une hypostase, dont l’existence est une croyance 
relévant intégralement de la foi du linguiste qui la bâtit. Autant que 
les Alexandrins, les linguistes structuralistes méprisent la variation 
et le changement pour bâtir une hypostase qui sera nommée 
synchronie, un système parfait, homogène et stable. Autant que le 
standard normatif taillé par les grammairiens, le fameux « système » 
du structuralisme est un artifice, une construction ou, plutôt, une re-
construction puisque, sous le masque du sicentisme positiviste, cette 
langue-système n’est pas trop différente de la norme littéraire 
classique.  
 
Ce même biais se trouve dans le modèle générativiste de Noam 
Chomsky : la « compétence » qu’il oppose à la « performance » 
n’est rien d’autre, tout compte fait, que la langue que lui-même, 
Chomsky, connaît, parle et écrit, c’est à dire, l’anglais américain 
standard. Trop souvent (et de façon agaçante) l’attribution du label 
d’ « agrammaticalité » à certaines constructions ne s’explique que 
parce que ces constructions n’appartiennent pas à la variété urbaine 
de prestige parlée par le linguiste. Or cette facilité d’attribution (en 
tout idéologique, d’ailleurs) du label d’ « agrammaticalité » n’est 
pas très différente de l’attitude du puriste disant, par exemple, que 
tel mot ou telle syntaxe « n’existe pas » ou « n’est pas du français » 
tout banalement parce qu’ils n’ont pas été accueillis dans la norme 
forgée artificiellement pour devenir le standard. La linguistique 
scientifique n’a pas su échapper au piège de l’hypostase. Tout en 
faisant la critique de la tradition grammairienne normative, elle n’a 
pas su reconnaître dans ses postulats eux-mêmes d’apparence 
scientifique les mêmes problèmes qu’elles dénonçait chez les 
grammairiens classiques. 
 
Et ce parce que, comme on l’a vu, dans le langage ce qui est nature 
et ce qui est culture ne se séparent pas aisément, ou plutôt jamais. 
Par conséquent, pour une analyse un tant soit peu honnête du 



	

	 53 

phénomène du langage humain, il est incontournable de prendre en 
compte ses aspects structuraux, systémiques, avec la nécessaire 
théorisation que cela implique, et aussi ses aspects sociaux, 
culturels, politiques et idéologiques. La contamination réciproque de 
ces deux dimensions du linguistique est inévitable, et ce serait même 
le cas de se demander s’il s’agit de fait de deux dimensions 
distinctes ou, mieux, d’une seule et même chose. 
 
Au lieu de rêver de l’impossible – ignorer les aspects socioculturels 
et politico-idéologiques –, comme l’a fait le structuralisme classique 
et générativiste, avec son « locuteur idéal » qui ne vit sur aucun 
point de la planète, le plus sensé consiste à connaître le dynamisme 
social du langage, son impact sur la vie des communautés humaines, 
les origines culturelles du système linguistique lui-même, lequel ne 
peut être étudié hors des circonstances réelles de la vie de ses 
locuteurs. La célèbre division saussurienne entre linguistique interne 
et linguistique externe (et le choix de l’interne en tant qu’objet de 
travail du linguiste) est un scandale épistémologique pour toute 
personne qui reconnaisse l’impossibilité de couper la langue du 
locuteur (être social par excellence, zôon politikon par nature, 
plongé dans l’histoire) pour l’étudier dans un laboratoire aseptisé 
comme un morceau de chair morte. 
 
L’hypostase aboutie : l’orthographe 
 
Héritiers de la culture européenne occidentale, nous sommes très 
mal habitués à identifier la « langue » a cette construction 
socioculturelle et politico-idéologique qu’est la norme standard 
écrite des langues officielles des puissances européennes. Le 
processus d’hypostasiation d’une langue passe toujours par la 
systématisation de la forme écrite de cette langue, par la création 
d’une orthographe (dont le préfixe grec ortho-, « droit, correct », 
n’est pas rien). L’écriture donne à la langue, qui n’est plus qu’une 



	

	 54 

abstraction, une apparence concrète, d’une chose tangible, 
matérielle, que l’on peut toucher, lir, écouter, dessiner, effacer, 
copier, broder, graver sur le métal, sculpter dans le marbre etc. C’est 
l’hypostase totale, aboutie, parfaite. Ce n’est pas étonnant du tout si, 
pour presque toutes les personnes vivant dans des société 
graphocentriques, la langue se confonde avec l’écriture, avec 
l’orthographe de la langue. Et pour cette même raison c’est que, 
malgré tous les efforts des linguistes contemporains pour démontrer 
que la parole et l’écriture entretiennent plus de similitudes que de 
différences, la langue écrite (hypostasiée dans l’écriture littéraire des 
grands classiques de l’idiome) restera toujours, dans l’imaginaire 
collectif, dans le sens communs, comme quelquer chose de 
supérieur, de plus sublime et plus digne de vénération que la langue 
parlée : 
 

Écrire n’a jamais été et ne sera jamis la même chose que parler : c’est une 
opération influant nécessairement sur les formes choisies et sur les 
contenus de référence. (Gnerre, 1985: 5) 
 

Le discours social sur l’écrit, sur ce qui est enregistré « noir sur 
blanc », est depuis des millénaires un discours de survalorisation de 
l’écrit et de surdépréciation de l’oral: Verba volant, scripta manent, 
« les mots s’envolent, les écrits restent ». Dans des sociétés 
viscéralement graphocentriques ou, plus précisément, organisées 
autour d’un pouvoir défini et contrôlé par ceux qui savent/peuvent 
lire et écrire (toujours une minorité), ce qui est réservé pour l’oral 
est, tout au plus, le terrain du pittoresque, du folklorique, de 
l’anecdotique. 
 
Le caractère socialement hypostatique de l’orthographe s’est 
brillamment exposé, par exemple, au Brésil après l’homologation 
par le gouvernement brésilien de l’accord pour l’unification 
internationale de l’orthographe du portugais (2010). Partout, dans les 
journaux, à la télévision, dans les médias en général, les gens ont 



	

	 55 

commencé à parler de « l’unification de la langue ». À cet époque-
là, j’ai donné plusieurs interviews où la toute première question 
posée était toujours la même: « Que pensez-vous de l’unification de 
la langue portugaise ? ». Expliquer aux gens qu’il est impossible 
d’unifier une langue, que toute langue est de sa propre nature 
variable, multiple, hétérogène et inachevée, cela devient une tache 
presque utopique. Si je dis aux journalistes (ou même à mes 
étudiants à l’université ou à des professeurs de langue portugaise) 
que l’orthographe ne fait pas partie de la langue, beaucoup pensent 
que je suis en train de proférer une absurdité.  
 
L’écriture, avec sa substance solide, palpable, concrète, transporte la 
langue depuis un certain lieu introuvable et mystérieux et la met 
devant nos yeux. Ce lieu mystérieux et invisible, c’est le cerveau 
humain, mais les gens ne veulent pas en entendre parler : la langue 
est toujours, inexorablement, pour presque tous, une institution, un 
bien matériel, un objet extérieur. Et c’est aussi quasi impossible de 
convaincre quelqu’un que la grammaire et le dictionnaire ne 
contiennent pas la langue toute entière, mais bien simplement une 
partie toute petite et pauvre du riche univers de possibilités 
d’expression qu’est une langue vivante en sa totalité d’usages.  
 
Le standard n’est pas une variété linguistique ! 
 
La standardisation, la grammatisation, l’orthographisation d’une 
langue ont constitué, dans tous les moments historiques, un 
processus de sélection et, comme tout processus de sélection, un 
processus simultané d’exclusion. La centralisation des États 
nationaux à partir de la Renaissance, et surtout à la fin du XVIIIe 
siècle, autour de la figure du roi (ou de la république), symbole de la 
nationalité, a entraîné la construction politique d’une langue 
nationale, d’une langue officielle. 
 



	

	 56 

Or quels critères pourraient être employés pour définir cette langue 
officielle, cette langue qui, de maternelle, deviendra langue 
paternelle, langue-patrie, langue officielle ? Au milieu de la 
diversité linguistique qui a toujours caractérisé tous les pays de 
l’Europe, quelle langue ou quelle variété de langue sera arrachée à 
sa dynamique sociale pour devenir un monument, un symbole de 
l’identité nationale ? 
 
Les critères auront été, toujours, d’ordre politique et jamais du tout 
d’ordre « linguistique », en ce sens qu’il n’existe aucune possibilité 
de choisir une variété à cause d’un ensemble quelconque de 
propriétés « inhérentes »  (beauté, élégance, richesse, concision etc.) 
la rendant « naturellement » plus apte à être élue pour le processus 
d’hypostasiation. La langue/variété choisie sera toujours, dans les 
cas des nations unifiées, la langue/variété parlé dans la région où se 
trouve le pouvoir, la Cour, l’aristocratie, le roi. 
 
La langue/variété choisie pour devenir officielle sera l’objet d’un 
travail de codification, de standardisation, entrepris par les 
grammairiens, et aussi d’un travail de création d’un lexique 
nouveau, ample, permettant à la langue de devenir l’instrument de la 
haute littérature, de la science, de la religion et du droit. On ne 
saurait donc être plus d’accord avec H. Monteagudo lorsqu’il écrit 
que 
 

quand on parle de standard, on ne fait pas référence à la stratification 
sociale de la langue, mais a une perspective différente sur la variation 
linguistique, relative à la codification et à la prescription. Il arrive, en 
réalité, que le code normative repose souvent sur la régulation d’un 
sociolecte de prestige, plus exactement sur le style « cardinal » (moyen-
élevé) de ce sociolecte – ou, mieux encore, d’une version idéalisée de 
cette variété.  
 

Par conséquent, et à l’opposé de ce qui fréquemment (et 



	

	 57 

lamentablement) on lit dans des textes signés par des 
(socio)linguistes, la norme standard n’est point du tout une des 
nombreuses variétés linguistiques existant dans la société. Il 
n’existe pas de « variété-standard » (d’ailleurs, une contradiction en 
ses termes, car si c’est un standard, c’est à dire, uniforme et 
invariant, comment peut-il être une « variété » ?), pas de « dialecte-
standard »  ni de « langue-standard », bien que ces termes pullulent 
dans la bibliographie consacrée à ce sujet. Ce qui existe, c’est une 
norme-standard, langue maternelle de personne, langue paternelle 
par excellence, langue de la Loi, une norme dans le sens le plus 
juridique du terme. 
 
La norme-standard, selon la définition de Monteagudo, ne fait pas 
partie de la « stratification sociale de la langue ». C’est une 
construction socioculturelle (une hypostase) qui peut se fonder sur 
une variété linguistique empirique existant dans la société, mais, 
exactement parce qu’elle fait l’objet d’un intense investissement de 
codification (établissement de règles grammaticales qui très souvent 
n’existent dans aucune des variétés réelles, mais renvoient plutôt à 
une tradition plus ancienne, comme, dans le cas du portugais et du 
français, à la grammaire latine), de représentation graphique 
(législation sur l’orthographe officielle), de production lexicale 
(création d’un vaste vocabulaire technico-scientifique, littéraire etc. 
pour s’occuper d’une « haute culture ») et d’un intense 
investissement politico-idéologique (langue du pouvoir, de l’État, de 
l’administration, de l’école etc.), la norme-standard n’est pas « une 
variété » comme n’importe quelle autre. D’après James Milroy 
(2011), les langues, dans leurs formes standardisées, 
 

ne sont pas des vernaculaires, et personne ne les parle exactement ; 
l’idéologie du standard décrète que celui-ci est une idée dans l’esprit – 
une variété parfaitement stable, clairement délimitée et parfaitement 
uniforme –, une variété qui n’est jamais entièrement ni constamment 
réalisée dans l’usage parlé. 



	

	 58 

 
La norme-standard, en fait, est loin d’être une « variété », un 
« dialecte » ou une « langue », dans le sens d’un « système » phono-
morpho-syntaxique qui se « réalise » dans la parole des individus : 
elle n’est pas plus qu’une hypostase (« une idée dans l’esprit »), une 
institution sociale et, en tant que tel, elle jouit d’un pouvoir 
symbolique spécial, très différent de celui que l’on attribue aux 
variétés linguistiques authentiques ; elle occupe un lieu proéminent 
dans l’imaginaire collectif ; elle fait l’objet d’un culte et d’une 
culture que personne jamais ne consacre aux autres façons de parler. 
Le standard est le paramètre contre lequel (et la préposition contre 
n’est pas un hasard ici) se mesurent toutes les autres manifestations 
réelles d’usage de la langue pour que leurs « fautes », leurs 
« vices », « défauts », « manques » et « excès » soient exhibés et 
amputés.  
 
Le standard ne se confond pas non plus avec les normes de prestige, 
c’est à dire, l’ensemble des variétés urbaines employées de facto par 
les couches privilégiées de la population. Celles-ci essaient d’y 
arriver, tel que les croyants essaient d’obtenir la « vision béatifique 
», en sachant pourtant, dès le départ, que  « Dieu » (l’hypostase des 
hypostase) ne peut pas être contemplé par des yeux humains.  
 
Histoire exemplaire : le castillan 
 
Le cas de l’Espagne est exemplaire parmi tous. Une date, une seule 
date, est liée à trois événements fondamentaux de l’histoire 
espagnole : l’année 1492. Cette année-là, les armées chrétiennes 
conquièrent Grenade, le dernier territoire musulman de la Péninsule 
ibérique, ce qui engendre l’unification de l’Espagne sous la 
couronne réunie de Castille, Léon et Aragon. Financé par cette 
même couronne, et toujours en 1492, le Génois Christophe Colomb 
atteint le continent américain. Enfin, la même année, voit le jour la 



	

	 59 

Gramática de la lengua castellana, écrite par Antonio de Nebrija. 
Ce ne sont pas de coïncidences : ce sont des étapes distinctes d’une 
même politique, d’un même projet. Et c’est Nebrija lui-même qui 
nous le dit lettre par lettre : « Cette [langue castillane] jusqu’à notre 
âge a été desserrée et hors de toute règle, et à cause de cela elle a 
reçu en peu de siècles beaucoup de changements ». Pour cette 
raison, continue-t-il, « je me suis décidé avant tout autre chose de 
réduire en artifice notre langage castillan, pour que ce que 
maintenant et dorénavant s’écrit en lui puisse rester dans sa teneur 
et être compris pendant toute la durée des temps à venir ». 
 
C’est l’énonciation parfaite de ce que j’appelle ici hypostase : la 
transformation d’une langue « desserrée et hors de toute règle » en 
un « artifice », en un monument culturel, social, un instrument du 
pouvoir politique, un objet concret. Le rapport entre langue et 
pouvoir ne se cache pas, n’est pas dissimulé. Au contraire, il se 
déclare explicitement : « toujours la langue a été la compagne de 
l’empire ». Dans la présentation de sa grammaire, dédiée à la reine 
Isabelle, la même qui a financié le voyage de Colomb et a conquis 
les territoires des musulmans, Antonio de Nebrija écrit: « après que 
Votre Altesse a mis sous son joug maints peuples barbares et 
maintes nations de langues sauvages, avec la victoire ceux-là 
avaient besoin de recevoir les lois que le vainqueur impose aux 
vaincus, et avec elles notre langue ». Le projet de la grammaire est 
un projet clairement politique, main dans la main avec la 
Reconquista (Reconquête) du territoire ibérique et la conquête de 
nouvelles terres sur d’autres continents. 
 
Et pourquoi c’est une grammaire de la langue castillane ? Pourquoi 
pas une grammaire de la langue galicienne ou léonaise, ou 
asturienne, ou basque, ou catalane, ou aragonaise ? Pourquoi, le 
temps s’écoulant, le nom de « castillan » deviendra-t-il un synonyme 
d’ « espagnol » ? Parce que Castille était et est toujours le centre du 



	

	 60 

pouvoir politique. 
 
L’honnêteté du grammaire Antonio de Nebrija contraste nettement 
avec la blague de mauvais goût du roi d’Espagne, Juan Carlos I, 
dans son discours du 23 avril 2001, lors de la remise du Prix 
Cervantès. Il y a dit: 
 

Jamais notre langue n’a été une langue d’imposition, mais de rencontre ; 
personne n’a jamais été obligé de parler le castillan : ce sont les peuples 
les plus divers qui se sont emparé par leur volonté toute libre de l’idiome 
de Cervantès.  
 

Qui voulait-il tromper ? L’histoire récente de l’Espagne même 
contredit catégoriquement ces mots-là. Pendant tout le cauchemar du 
franquisme, les langues régionales d’Espagne ont été poursuivies et 
interdites. Et tout le monde sait que la conquête de l’Amérique s’est 
faite grâce au génocide systématique et planifié des peuples 
indigènes, de civilisations entières, de cultures millénaires et, par 
conséquent, de centaines de langues. Parler d’une « volonté toute 
libre », c’est vouloir effacer la vérité que racontent les conquistadors 
espagnols eux-mêmes dans les chroniques qu’ils nous ont laissées en 
documents de leurs terribles victoires, comme dans ces mots du 
religieux Bartolomé de Las Casas, dans sa Brevisima relación de la 
destruición de las Indias (1552) : 
 

C’est parmi ces douces brebis, ainsi dotées par le Créateur des qualités 
que j’ai dites, que s’installèrent les Espagnols. Dès qu’ils les connurent, 
ceux-ci se comportèrent comme des loups, et des tigres et des lions, 
qu’on aurait dit affamés depuis des jours. Et ils n’ont rien fait depuis 
quarante ans et plus qu’ils sont là, sinon les tuer, les faire souffrir, les 
affliger, les tourmenter par des méthodes cruelles extraordinaires, 
nouvelles et variées, qu’on n’avait jamais vues ni entendu parler. Si bien 
que de 300.000 qu’ils étaient à Española, les naturels ne sont plus 
aujourd’hui que 200 ! L’île de Cuba est peut-être plus longue que la 
distance de Valladolid à Rome : elle est aujourd’hui à peu près 



	

	 61 

dépeuplée. L’île de San Juan et celle de la Jamaïque, îles qui furent 
prospères et heureuses, sont aujourd’hui vides toutes deux. [...] Nous 
tiendrons pour vrai et assuré, qu’en quarante ans, dans lesdites terres, 
sont morts à cause de cette tyrannie plus de 12 millions d’êtres vivants, 
hommes, femmes, enfants [...] 
 

Ce n’est pas un hasard si, en 1659, treize ans après sa réédition, le 
livre fut inclus dans la liste de livres interdits par l’inquisition 
espagnole. 
 
Nommer une langue 
 
Ce que la grammaire de Nebrija nous montre c’est que le nom des 
langues est un autre aspect fondamental de leur transformation en 
hypostase culturelle et sociale. Donner un nom à une façon de 
parler, la labelliser comme une « langue », ce n’est pas un acte 
ingénu. Dans le sens commun, tout semble « naturel » : si c’est la 
langue d’Espagne, c’est l’ « espagnol »; si c’est la langue de France, 
c’est le « français »; si c’est la langue d’Italie, c’est l’ « italien »... 
Mais il n’y a rien de naturel dans le processus de nommer une 
« langue ». D’ailleurs, l’attribution même du label de « langue » à 
une façon de parler est déjà un acte politique. 
 
La langue comme quelque chose aux limites definies et sûres est, 
répétons-le, le résultat d’un processus historique et culturel. Dans la 
vie intime des individus et des communautés il n’existe pas de 
« langue » : ce qui existe, ce sont des variétés linguistiques, ce que 
l’on appelle aussi parfois des « dialectes », un terme que la 
sociolinguistique contemporaine cherche à éviter à cause du 
caractère traditionnellement péjoratif dont il s’est revêtu le long des 
siècles. 
 
La nature essentiellement hétérogène des langues est évidente : deux 
enfants d’une même famille, malgré toutes les ressemblances qu’ils 



	

	 62 

peuvent présenter dans leurs façons de parler, présenteront aussi des 
différences dues au parcours culturel et social et à la personnalité de 
chacun d’entre eux. Si c’est ainsi à un niveau aussi intime, lorsqu’il 
s’agit d’une société plus large, comme un pays entier, 
l’hétérogénéité linguistique devient incommensurable. On 
n’exagérerait pas en disant qu’il y a autant de langues que 
d’habitants dans un pays. Et c’est précisément pour cette raison que 
les États nationaux unifiés et centralisés ont toujours cherché à 
fabriquer un idiome aussi unifié et centralisé à partir des multiples 
variétés linguistiques présentes sur leur territoire. 
 
L’élection d’une langue ou d’une variété spécifique impose, entre 
beaucoup d’autres choses déjà citées, le besoin de nommer cette 
langue/variété. Pendant des siècles, les langues maternelles 
européennes ont reçu l’appelation de « vulgaires ». Dans les 
territoires de l’ancie empire romain, ces « vulgaires » recevaient la 
désignation de « romans », sans aucune autre spécification. Au 
Portugal, la langue vernaculaire était appelée « linguagem » ou 
« nossa linguagem » (« langage » ou « notre langage »). Et ce parce 
que, plus de mille ans durant, la seule langue digne de ce nom était 
le latin, la seule étudiée systématiquement, la seule employée dans 
les ouvrages philosophique, scientifique, théologique etc. Ce ne fut 
qu’à partir de la Renaissance que les langues vulgaires 
commencèrent à être valorisées, en tant qu’instruments permettant la 
communication directe du pouvoir avec ses sujets. Et, pour cela, 
elles avaient besoin d’un nom. Le première occurrence de 
« português », par exemple, se trouve dans une traduction de 
Cicéron faite par un prince portugais sans doute entre 1433 et 1438 
(Faraco, 2016: 49), peu après, donc, la première conquête du 
Portugal hors de l’Europe (la ville de Ceuta, au Maroc, en 1415, qui 
appartient aujourd’hui à l’Espagne). 
 
Le cas de la langue castillane est bien particulier. Au contraire de ce 



	

	 63 

qui s’est passé avec d’autres langues, lesquelles ont assumé 
définitivement le nom de leur pays, la langue du pouvoir central de 
l’Espagne jusqu’à aujourd’hui maintient son nom d’origine 
régionale, c’est à dire, le nom du dialecte, du roman, du vulgaire 
employé par les forces sociales et politiques qui ont unifié le 
territoire ibérique aprés l’expulsion des Maures. Bien qu’elle soit 
aussi appelée « espagnol » ou « langue espagnole », le nom de 
« castellano » est largement employé. 
 
À la suite de la redémocratisation de l’Espagne, après quarante ans 
de dictature franquiste, une nouvelle politique linguistique a été 
élaborée pour le pays, avec la reconnaissance d’un statut co-officiel 
pour quelques-unes des langues régionales : galicien, catalan et 
basque. D’autres langues régionales, cependant, n’ont pas connu le 
même sort, tel le léonais et l’aragonais. Pour ne pas froisser des 
susceptibilités, la langue majoritaire, celle du centre du pouvoir, est 
désignée dans cette politique par le nom de « castillan », parce que, 
tout compte fait, le galicien, le catalan, le basque et aussi l’aragonais 
et le léonais sont des « langues espagnoles », c’est à dire, des 
langues parlées en Espagne par des citoyens espagnols. Cependant, 
pour la politique linguistique internationale, le nom du castillan est 
« langue espagnole », sans plus, tel qu’on le voit, par exemple, sur le 
site de Instituto Cervantes sur internet, Instituto qui se présente de la 
façon suivante : 
 

El Instituto Cervantes es la institución pública creada por España en 1991 
para la promoción y la enseñanza de la lengua española y para la 
difusión de la cultura española e hispanoamericana. (mon italique) 
 

Histoires exemplaires : le français et le portugais 
 
Dans d’autres pays, par contre, le nom de la langue a perdu 
totalement sa référence à l’origine régionale, provinciale, de la 
variété sur laquelle s’est bâti l’idiome officiel. C’est le cas du 



	

	 64 

français qui, cependant, a mis longtemps pour s’établir comme la 
« langue de la France ». Jusqu’à la Révolution de 1789, les langues 
et les dialectes régionaux étaient très dynamiques. Mais l’idéologie 
révolutionnaire exigeait la fin des divisions féodales, l’unification du 
territoire au tour du centre politique qu’était Paris. Et même au nom 
de « France » il a fallu longtemps pour se fixer comme désignation 
de tout le territoire français actuel. La France en tant qu’entité 
nationale centralisée n’apparaît dans l’imaginaire du peuple français 
qu’à partir justement de la Révolution et plus encore après les 
prouesses impériales de Napoléon I. Quant à la « langue française », 
elle ne se propage et ne s’impose sur tout le territoire qu’à partir  de 
la Révolution, pour ne s’y imposer totalement qu’après la IIe Guerre 
mondiale. 
 
En 1794, le bien connu abbé Grégoire produit un document où il 
regrette que la langue française ne soit parlée qu’en 15 des 83 
départements, autant dire seul un quart de la population. Le 
document s’appelle, très symptomatiquement, Rapport sur la 
nécessité et les moyens d’anéantir les patois et d’universaliser 
l’usage de la langue française. C’est alors que commence une 
politique linguistique explicite et systématique de répression des 
langues régionales et d’imposition de l’enseignement exclusif de la 
langue française dans sa modalité parisienne.  
 
Après la francisation de la France, des philologues et des linguistes 
auront besoin de créer un « dialecte originel » à partir duquel aurait 
évolué la « langue française ». Et ce dialecte originel ne pourrait être 
rien de moins que celui censé être parlé dans la région appelée Île-
de-France, où se trouve la capitale. Ce dialecte est de toutes pièces 
une invention des philologues du XIXe siècle, qui l’appellent le « 
francien », un nom qui n’avait jamais été employé dans aucun 
témoin historique écrit sur le territoire français: « une spécificité 
dialectale dont personne n’avait jamais entendu parler », selon les 



	

	 65 

mots de B. Cerquiglini (2007: 36) pour qui le francien est un 
« ectoplasme », c’est à dire, « substance visible considérée comme 
capable de produire la matérialisation de l’esprit » (Dicionário 
Houaiss da língua portuguesa), un quasi synonyme de ce que 
j’appelle ici hypostase. Le terme francien n’apparaît qu’en 1889 
dans les textes du philologue Gaston Paris. La tache idéologique de 
nommer la langue est tellement oppressive que même la science, qui 
proclame à tous vents son caractère objectif et exempt de préjugés, 
subit son poids et accomplit sa mission de produire un mythe 
d’origine, une cosmogonie de la langue. 
 
L’histoire du portugais présente elle aussi ses curiosités politico-
idéologiques. D’un point de vue historique, le portugais n’est plus 
rien que le prolongement du galicien, un roman né dans l’extrémité 
nord-ouest de la Péninsule ibérique après la colonisation romaine 
(siècle II AEC) qui y supplanta une civilisation celtique ou 
celtibérique. Les péripéties historiques, les guerres intrafamiliales, 
les étapes de la Reconquête chrétienne des territoires sous contrôle 
musulman, tout cela a conduit à la création d’un royaume du 
Portugal en 1139, séparé de la couronne de Léon. Le territoire 
galicien, lui, ne s’en est jamais séparé, n’a jamais obtenu son 
indépendance et cela se poursuit jusqu’à nos jours : la Galice reste 
une région soumise à la couronne d’Espagne. 
 
Pendant la Renaissance, les premiers grammairiens portugais ont 
taché de souligner l’élégance et la richesse de la langue qui 
commençait alors à s’appeler « portugais », en opposition explicite à 
la langue galicienne. L’historien et grammaire Duarte Nunes de 
Leão écrivait, en 1606, avec perspicace : 
 

Les deux [langues : galicienne et portugaise] étaient autrefois presque la 
même, dans les mots et les diphtongues et la prononciation que les autres 
d’Espagne n’ont pas. De cette langue galicienne la portugaise s’est 
beaucoup démarquée, aussi bien dans l’abondance que dans l’élégance 



	

	 66 

que l’on voit chez elle. Ce qui s’est passé parce qu’au Portugal il y a des 
rois et une cour, laquelle est l’atelier où les mots se forgent et se polissent 
et d’où ils sortent pour les autres hommes, ce qui n’a jamais existé en 
Galice.  
 

La présence de rois et d’une cour est ce qui a permis à la langue 
portugaise de se distinguer et de se séparer du galicien, une langue 
qui pendant des siècles ne sera pas l’objet d’une culture littéraire, 
réléguée aux usages les moins nobles, toujours opprimée par le 
castillan centralisateur.  
 
Dans l’histoire du portugais aussi la science philologique aura 
ressenti le besoin de créer un nom pouvant donner à la langue de la 
patrie une origine glorieuse. Tout d’abord, la grammaire historique 
née au XIXe siècle établira un mythe : le mythe selon lequel « le 
portugais provient du latin », une prétention démentie carrément par 
l’histoire et par la géographie. Le portugais provient, bien sûr, du 
galicien ; c’est la continuation historique de langue romane née dans 
le nord-ouest de la péninsule et qui fut portée de plus en plus vers le 
sud de la façade occidental de l’Ibérie dans le processus de 
Reconquête entrepris par les souverains portugais. Le galicien, lui, 
provient du latin vulgaire parlé dans cette région-là. Mais ce serait 
un grand déshonneur pour une langue impériale comme le portugais 
que de reconnaître en tant que sa « mère » une langue pauvre, parlée 
par des gens rustiques, sans aucun pouvoir politique. D’où le mythe 
que « le portugais provient du latin », un mythe qui se trouve 
imprimé sur tous les livres d’histoire de la langue portugaise, en 
engendrant une filiation directe fictive que la plus simple 
investigation historique et géographique démolit aisément. 
 
Cela explique une autre création de la philologie du XIXe : le nom 
de « galego-português » (« galicien-portugais ») pour décrire la 
langue de la poésie des troubadours du Moyen Âge. Il serait 
impossible de dire que cette langue-là était déjà le « portugais », 



	

	 67 

parce qu’il n’existait pas de royaume du Portugal lorsqu’ont été 
composés les premiers chansons d’amour et d’amitié, dont plusieurs 
renvoient à des lieux explicitement galiciens (comme celles qui 
chante la mer de Vigo, la plus importante ville de Galice 
aujourd’hui). Mais il ne serait pas non plus acceptable de l’appeler 
tout simplement « galicien ». D’où l’invention de cet hybride 
bizarre, « galicien-portugais ».  
 
À l’opposé du francien, qui n’a jamais existé en tant que « dialecte » 
et dont on n’a absolument aucun témoin historique, le « galicien-
portugais », lui, a existé en tant que langue de la poésie médiévale, 
mais il n’a jamais reçu ce nom, qui ne correspond qu’aux exigences 
du nationalisme de la philologie portugaise du XIXe. Ainsi, après 
avoir présenté les plus anciennes désignations pour la langue 
galicienne, dès le XIIIe siècle, H. Monteagudo peut affirmer que 
 

la désignation que recevait la langue des troubadours, ne serait-
ce que dans les environnements érudits et littéraires [...], était 
celle de galicien, ce qui nous invite à remettre en cause la 
désignation moderne, surgie dans les environnements 
philologiques portugais vers la fin du XIXe siècle, de galicien-
portugais.  
 

Histoires exemplaires : l’allemand et l’italien 
 
L’histoire de l’ « allemand » et de l’ « italien » mérite également 
notre attention. L’Allemagne et l’Italie ont été pendant de longs 
siècles des territoires partagés entre divers pouvoirs politiques. Ce 
n’est qu’à la fin du XIXe siècle que naîtront les États unifiés qui 
s’appellent aujourd’hui Italie et Allemagne, le premier en 1861, le 
second en 1871. Ce sont deux pays qui ont toujours connu une 
importante multiplicité linguistique. Mais l’unification du territoire a 
conduit à supposer indispensable aussi l’unification linguistique. 



	

	 68 

Ainsi, en Allemagne se crée une langue-standard, appelée 
Hochdeutsch, « haut-allemand », qui n’est pas bâtie sur un seul 
dialecte, mais sur plusieurs variétés du centre et du sud du territoire. 
Le Hochdeutsch est, de toutes pièces, une langue paternelle, la 
langue de la patrie, une langue qui s’écrit mais qui n’est la langue 
parlée de presque personne. 
 
En Italie, après l’unification, le problème de la langue nationale, 
débattu pendant des siècles, s’est résolu avec l’élection du dialecte 
toscan pour devenir la base de ce qui s’appelera dès lors « langue 
italienne ». Le toscan n’est pas le dialecte de Rome, la capitale. Il est 
le dialecte de la Toscane, dont la capitale, Florence, a été pendant 
des siècles un centre politique, culturel et économique majeur. Pour 
cette raison, le toscan a acquis le plus grand prestige culturel parmi 
toutes les langues parlées dans la péninsule italienne, grâce au 
travail littéraire de grandes personnalités telles que Pétrarque, 
Boccace, Machiavel, Guicciardine, L’Arioste et, au-dessus de tous et 
en caractère pionnier, Dante Alighieri. 
 
Le fait que le toscan n’était alors qu’un dialecte parmi les autres se 
vérifie dans la curieuse situation linguistique du premier roi de 
l’Italie unifiée : Victor-Emmanuel II a dû apprendre la nouvelle 
langue officielle de son royaume, l’ « italien » récemment élu, parce 
qu’il n’était, à l’origine, que le roi du Piémont et de la Sardaigne et 
sa langue maternelle était le piémontais, une langue tout à fait 
différente du toscan, d’ailleurs incompréhensible pour les locuteurs 
de l’italien-standard jusqu’à présent. 
 
L’hypostasiation de l’ « italien » a représenté aussi la division 
linguistique de l’Italie en deux catégories : la première, la catégorie 
de « langue », a été réservée en exclusivité au toscan, désigné depuis 
« langue italienne » ;  la seconde, la catégorie de « dialecte », est 
employée jusqu’à ce jour pour désigner toutes les nombreuses 



	

	 69 

variétés présentes sur le territoire italien. Dans le cas italien, le terme 
« dialecte » n’a plus son acception traditionnelle dans les études 
linguistiques : des variétés régionales d’une même langue. En Italie, 
un « dialecte », c’est n’importe quelle façon de parler qui ne soit pas 
la « langue italienne ». Ces soi-disant « dialectes » cependant sont 
très différents l’un de l’autre et incompréhensibles pour leurs 
locuteurs respectifs. 
 
Langue ou dialecte ?  
 
L’emploi du terme « dialecte », en dehors des études scientifiques 
(mais parfois aussi là-dedans), a toujours été chargé de 
discrimination raciste et/ou culturelle. Ainsi employé, « dialecte » 
est une manière « mauvaise », « laide », « fautive », « pauvre » de 
parler une « langue ». C’est aussi une façon de distinguer les 
« langues » des peuples « civilisés », blancs, des formes dites 
primitives de parler des peuples « sauvages ». Cette distinction est 
tellement puissante qu’elle s’en enracinée chez la plupart des gens, y 
compris chez ceux qui prétendent à faire un travail « politiquement 
correct ». Voyons l’exemple suivant, paru dans un magazine 
brésilien (Nossa História, octobre 2004) : ce sont des propos du 
cinéaste mozambicain Victor Lopes, réalisateur du film 
documentaire Língua – vidas em português, projeté dans les cinémas 
brésiliens : 
 

La langue portugaise a servi d’élément d’unification de la 
communication sur des territoires où étaient parlées, et où l’on parle 
encore, des dizaines de dialectes maternels des diverses tribus touchées 
par la colonisation. Ainsi, au Mozambique, où sont parlées aujourd’hui 
environ 35 dialectes locaux, le portugais est la langue maternelle de 3% 
de la population, mais il est employé par environ 40% des 
Mozambicains. (mes italiques) 
 

La distinction est très nette : le titre de « langue » ne s’applique 



	

	 70 

qu’au portugais, langue du colonisateur. Les autres langues, 
nombreuses et différentes, du peuple mozambicain sont des 
« dialectes ». C’est ce qu’on voit aussi dans l’exemple suivant, paru 
aussi dans un quotidien brésilien : 
 

Pour la première fois dans son histoire de 33 ans, l’Universidade do Vale 
do Itajaí (Univali) reçoit l’inscription d’un indien. Il s’appelle Namblá 
Gakran, il est né à Ibirama et s’est assuré une place dans le cours de 
sciences sociales, créé cette année par l’institution [...]. Nanblá vient de 
la tribu xokleng et il travaille comme instituteur à Ibirama [...]. Selon 
Nanblá, les xokleng sont en train de perdre leurs valeurs linguistiques et 
d’assimiler l’idome portugais, sans préserver le dialecte indigène. (mes 
italiques) 
 

La tradition est longe de distinguer la « langue », hypostasiée et 
référée au centre du pouvoir, des « dialectes ». Avec le nom péjoratif 
de patois, les dialectes (ou, mieux, les langues régionales) ont été 
définis dans la célèbre Encyclopédie, au XVIIIe siècle (un ouvrage 
emblématique des soi-disant Lumières), avec les mots suivants : 
 

patois (Gramm.). Langage corrompu tel qu’il se parle presque dans 
toutes les provinces: chacune a son patois; ainsi nous avons le patois 
bourguignon, le patois normand, le patois champenois, le patois gascon, 
le patois provençal, etc. On ne parle la langue que dans la capitale. 
 

Un autre exemple très éloquent du phénomène d’hypostasiation 
vient de ce qu’on appelle la « langue arabe ». Pour des raison 
d’ordre religieux, ce que les locuteurs d’ « arabe » appellent l’ « 
arabe » est la langue telle qu’elle était lorsque le prophète Mahomet 
a rédigé le livre sacré de l’islam, le Coran, au VIIe siècle. Cette 
langue, aussi appelée « arabe classique », est une langue morte, n’est 
parlée par personne en tant que langue maternelle, est restreinte à la 
littérature religieuse. Dans les différents pays dits « arabes », il 
existe de façons de parler aussi différents entre eux que, par 
exemple, le portugais et le français, sans possibilité 



	

	 71 

d’intercompréhension de la part des locuteurs, et il ne pourrait être 
autrement : c’est une illusion idéologique que de croire que sur un 
territoire aussi vaste, qui s’étend de l’extrémité occidentale de 
l’Afrique jusqu’à la frontière de l’Irak avec l’Iran, en passant par 
tout le Moyen Orient, on parle une seule et même langue « arabe ». 
 
Néanmoins, cette illusion idéologique est soutenue par la culture « 
arabe » traditionnelle elle-même, puisque dans la plupart des 28 
pays « arabes » le système éducatif se consacre exclusivement à 
l’enseignement de l’ « arabe classique » et de sa version plus 
modernisée, l’ « arabe standard », tandis que les soi-disant « 
dialectes » particuliers, parlés dans les différents pays, ne reçoivent 
aucun soutien institutionnel ni ne sont valorisés, quoiqu’ils soient les 
véritables langues maternelles des populations. Il est inconcevable 
que plus de 300 millions de personnes, distribuées sur un territoire 
aussi vaste, parlent une seule et même langue « arabe ». 
 
Voilà pourquoi fait partie d’un folklore académique de la 
linguistique cette déclaration ironique attribuée au linguiste Max 
Weinreich: « Une langue, c’est un dialecte avec une armée et une 
marine ». En fait, la séparation entre langue et dialecte est purement 
politique et échappe aux critères que les linguistes essaient d’établir 
pour la délimiter.  
 
L’élection d’une langue (ou d’un dialecte) pour qu’elle occupe le 
poste de « langue officielle » renvoie, dans le même geste politique, 
toutes les autres variétés et langues d’un territoire à l’effroyable 
obscurité du non-être. La référence à ce qui vient d’en-haut, du 
pouvoir, des classes dominantes, crée chez les locuteurs des variétés 
et des langues sans prestige social et culturel un complexe 
d’infériorité, une non-estime de soi, ce que les linguistes catalans ont 
nommé autoodi, « auto-haine ». 
 



	

	 72 

Évidemment, il y a aussi beaucoup de politique et d’idéologique 
dans la désignation de « langue » appliquée à une façon de parler 
spécifique. Par exemple, le galicien est considéré comme une « 
langue » différente du portugais, mais le portugais du Brésil n’est 
pas officiellement appelé « brésilien », en opposition au portugais 
européen, bien que les études linguistiques démontrent depuis 
longtemps que, du point de vue de la grammaire (phonologie, 
morphosyntaxe, mais aussi sémantique et pragmatique), il pourrait 
tout autant s’agir de deux langues distinctes. Or le galicien ne peut 
être confondu avec le portugais afin que les Galiciens ne nourrissent 
pas l’intention de se séparer de l’Espagne et de créer un État 
souverain ou, peut-être, de s’unir au territoire du Portugal. Mais, 
d’un autre côté, l’idéologie colonialiste qui a toujours régné chez les 
élites brésiliennes empêche que l’on reconnaisse la langue 
majoritaire des Brésiliens comme une langue indépendante du 
portugais européen et qu’elle puisse être appelée tout simplement « 
brésilien ».  
 
Mêmes noms, noms différents 
 
Il se vérifie par conséquent dans le monde deux situations 
distinctes : (1) le même nom appliqué à des façons de parler bien 
différentes et (2) des noms différents appliqués à des façons de 
parler très similaires. Les deux situations, il n’est jamais trop de le 
répéter, résultent de processus historiques et idéologiques. 
 
On a déjà cité le cas de l’ « arabe », un seul nom pour 28 pays et 
plus de 300 millions de personnes. On peut en dire autant de l’ 
« espagnol », un seul nom de langue pour 22 pays et presque un 
demi milliard de locuteurs. S’agit-il d’une même langue celle qui se 
parle à Ushuaia, dans l’extrême sud de l’Argentine, aux portes de 
l’Antarctique, et celle qu’on entend à Mexico, éloignées de plusieurs 
dizaines de milliers de kilomètres ? Celle qui se parle en Californie 



	

	 73 

et celle qui s’emploie en Guinée Équatoriale, en pleine Africe 
tropicale ? 
 
Voyons maintenant quelques exemples de la deuxième situation : 
deux noms pour des façons de parler similaires. Examinons d’abord 
le cas du hindi et de l’ourdou. L’ourdou (ou urdu) est la langue 
officielle du Pakistan. En tant que langue parlée, l’ourdou ne se 
distingue pratiquement pas du hindi, langue officielle la plus 
importante de l’Inde. La différence entre les deux langues se trouve 
dans ce que l’ourdou est employé, en tant que langue écrite, par des 
locuteurs musulmans et s’écrit dans une forme adaptée de l’alphabet 
persan qui est lui-même une variation de l’écriture arabe. Le hindi, 
lui, s’écrit avec le dévanagari, employé originellement pour écrire le 
sanskrit, et est parlé par des locuteurs de religion hindoue. La 
rivalité historique entre le Pakistan et l’Inde, cause de terribles 
guerres avec des millions de morts entre les deux pays, à côté de la 
division religieuse, c’est ce qui explique l’attribution de noms 
différents à un seul système linguistique. 
 
On pourrait en dire autant de la distinction entre le norvégien et le 
danois. La Norvège a été une province du royaume du Danemark 
pendant 400 ans jusqu’en 1905, lorsqu’elle a obtenu son 
indépendance. Pour expliciter cette indépendance politique, la 
langue a reçu elle-aussi un nom nouveau : le norvégien qui, en fait, 
n’est autre que la langue danoise avec des variations locales. 
L’intercommunication entre les peuples des trois pays nordiques 
(Danemark, Norvège et Suède) est presque parfaite, mais les langues 
exhibent des noms différents : danois, norvégien, suédois. Et qui 
nous le dit c’est Einar Haugen, un des pionniers des études 
aujourd’hui appelés « sociologie du langage » : 
 

Les non-scandinaves se montrent parfois surpris en voyant des Danois, 
des Norvégiens et de Suédois converser, chacun dans sa langue, sans 
interprètes. Le fait d’exister un certain degré d’intelligibilité mutuelle 



	

	 74 

entre ces langues, que nous appelerons langues scandinaves 
continentales, a mené certaines personnes à suggérer que, les trois 
ensemble, elles devraient être considérées en réalité comme une seule 
langue. Bien que pour certains objectis il soit convenable de les 
regrouper, il n’est pas correct de parler d’une seule langue scandinave ou 
nordique. Une telle pratique exigerait une définition très restreinte du 
terme « langue ». Elle mépriserait les aspects qui ne sont pas purement 
linguistiques, mais aussi sociaux et politiques. (Haugen, 1987: 157). 
 

La situation des langues de l’Inde et du Pakistan se reproduit à peu 
près dans l’ex-Yougoslavie. Après la sanglante division de 
l’ancienne confédération socialiste en plusieurs petits États 
indépendants, la langue, qui s’appelait serbo-croate, a reçu trois 
noms distincts : serbe, croate et bosnien. Les différences entre le 
serbe et le croate se sont toujours limitées à l’écrit : les Croates, 
catholiques romains, emploient l’alphabet latin ; les Serbes, 
catholiques orthodoxes, emploient l’alphabet cyrillique ; les 
Bosniaques, musulmans, se servent de l’alphabet latin. Avec la 
création des États indépendants de la Croatie et de la Bosnie-
Herzégovine, la langue, qui pour les linguistes est un seul système 
avec des variétés locales qui n’empêchent pas l’intercompréhension 
des locuteurs, a commencé d’être désignée par des noms différents, 
des noms de pays, de nations.  
 
Enfin...  
 
La conclusion, donc, n’est qu’une : parler d’une langue, c’est 
toujours marcher dans le terrain vaseux des croyances, des 
superstitions et des représentations sociales. Et, dans cette boue 
mouvante, la philologie, la grammaire et la linguistique scientifique 
se sont vues attrapées elles aussi. Sans doute, l’examen de la 
dynamique linguistique doit se faire avec des outils analytiques de 
l’anthropologie, de la sociologie et de la psychologie sociale, en plus 
des outils de la linguistique. 



	

	 75 

Lorsque nous marchons sur le terrain de l’apprentissage des langues, 
le risque est toujours imminent de nous laisser glisser dans la boue 
idéologique. Pour y échapper, il faut se rappeler sans cesse que 
« langue » n’est pas un concept clair et délimité, même pas pour la 
science linguistique. 
 
Ce que l’on va enseigner n’est pas une « langue » dans toute sa 
vitalité, son dynamisme, son instabilité permanente, son 
hétérogénéité intrinsèque. Ce que l’on va enseigner est une 
construction socioculturelle, mêlée d’idéologie et de presupposés 
impossibles de se vérifier empiriquement. C’est une hypostase, un 
objet créé, normatisé, codifié, institutionalisé pour garantir l’unité 
politique d’un État, sous la bannière traditionnelles : « un pays, un 
peuple, une langue ». La reconnaissance du multilinguisme qui 
caractérise presque tous les pays du monde et le dessin de politiques 
linguistiques démocratiques et démocratisantes sont des faits tout à 
fait récents dans l’histoire des peuples et des langues. 
 
Nous savons que, pendant plusieurs siècles, pour obtenir la si désirée 
unité nationale, d’innombrables langues ont été (et sont toujours) 
rendues muettes, trop de peuples ont été (et sont toujours) 
massacrés. Nous qui habitons le continent américain, nous avons 
une histoire très douloureuse de colonisation, une histoire écrite sur 
des millions de cadavres des Indiens, qui étaient déjà là lorsque les 
Européens ont envahi leurs terres ancestrales, et des Africains 
esclavagés, arrachés de leurs pays d’origine.  
 
Ce que nous appelons une « langue », donc, est le fruit de toute cette 
histoire, à ne pas oublier. Ne tombons pas dans ce que Pierre 
Bourdieu appelle « l’amnésie de la genèse », n’oublions pas que ce 
que nous appelons une « langue » tient son origine dans l’histoire, ce 
n’est pas quelque chose qui soit née « naturellement », comme une 
plante qui pousse sans que personne ne l’ait semée. On peut bien 



	

	 76 

aimer et cultiver une ou plusieurs « langues », mais sans oublier le 
prix très élevé que beaucoup des gens ont dû payer pour qu’elles 
s’établissent en langues officielles, langues-patries, langues de 
l’enseignement, du pouvoir et de la loi. Et sans pour autant mépriser 
les autres. 
 
Il est évident que cette construction politico-idéologique, cette 
hypostase monumentale, entretient des rapports avec la vie intime du 
langage humain, cette puissante faculté socio-cognitive que nous 
permet l’interaction avec le monde et avec les autres êtres humains. 
Mais cette hypostase n’est pas la « langue » dans sa totalité : ce n’est 
qu’une partie petite, oui, mais très importante, du point de vue de 
l’histoire et de la culture, d’une chose si grande et si complexe que 
personne n’est à même de la définir pour de bon.  
 
 
Bibliographie 
 
BAGNO, M. (2003). A norma oculta: língua & poder na sociedade 

brasileira. São Paulo, Parábola. 
CAMERON. D. (1995). Verbal Hygiene. London, Routledge. 
CERQUIGLINI, B. (2007). Une langue orpheline. Paris, Minuit. 
FARACO, C. A. (2008). Norma culta brasileira: desatando alguns 

nós. São Paulo, Parábola. 
GARCÍA TURNES, B. (2002). Sobre a (proto)historia do termo 

galego-português na reflexión lingüística lusa do século XIX. In 
Lorenzo, Ramón (ed.), Homenaxe a Fernando R. Tato Plaza. 
Santiago de Compostela, Universidade de Santiago de 
Compostela. 

GNERRE, M. (1985). Linguagem, escrita e poder. São Paulo, 
Martins Fontes. 

HAUGEN, E. (1987). Danish, Norwegian and Swedish. In Comrie, 
B. (ed.): The World’s Major Languages. London, Routledege. 



	

	 77 

 ILARI, R. e BASSO, R. (2006). O português da gente. São Paulo, 
Contexto. 

LYONS, J. (1968). Introduction to Theoretical Linguistics. 
Cambridge, Cambridge University Press. 

MONTEAGUDO, H. (1999). Historia social da lingua galega. 
Vigo, Galaxia. 

	 	



	

	 78 

  



	

	 79 

LES DROITS LINGUISTIQUES EN FRANCE ? 
ANALYSE D’UNE GLOTTOPHOBIE INSTITUÉE 

 
Philippe Blanchet1 

Université Rennes 2 
 

 
La France, « pays des Droits de l’Homme »... Les « Valeurs de la 
République » (rarement précisées, mais qui seraient « la dignité́, la 
liberté́, l’égalité́ – notamment entre les filles et les garçons –, la 
solidarité́, la laïcité́, l’esprit de justice, le respect et l’absence de 
toute forme de discrimination » selon les programmes de 
l’Éducation nationale2)... Ces mots sans cesse répétés le sont bien 
trop souvent pour ne pas relever de la propagande et attirer une 
attention critique. Aurait-on besoin de le clamer autant si ça allait de 
soi ? Si les actes en faisaient effectivement la preuve mieux que ces 
discours ? Bien sûr la Déclaration des Droits de l’Homme et du 
Citoyen de 1789 (DDHC) figure en préambule de la Constitution de 
1958, mais la plupart des États du monde ont ratifié d’autres 
déclarations comparables, à portée internationale et souvent plus 
protectrices des droits humains que le texte français. 
 
A y regarder de plus près... 
 
On peut regarder cette affirmation de plus près d’un point de vue 
historique et découvrir facilement que les Droits humains n’ont pas 

																																																													
1 Auteur de Auteur de Discriminations : combattre la glottophobie, Paris, 
Textuel, 2016, 192 p. 
 
2 ￼ « Enseigner les valeurs de la République, la laïcité́ dans l'école de la 
République », document en ligne. Voir aussi la circulaire de rentrée 2015 de 
l’Éducation nationale sur 
http://www.education.gouv.fr/pid25535/bulletin_officiel.html?cid_bo=89301  



	

	 80 

été inventés ni même rédigés en France au tout début : la première 
déclaration date de 1689 en Angleterre en continuation de la 
tradition anglaise de protection des droits de la personne contre un 
pouvoir arbitraire, dont la plus ancienne expression est l’Habeas 
Corpus médiéval ; et c’est en partie via la Révolution américaine 
que ce texte a influencé un siècle plus tard la déclaration française. 
Et si des Droits de l’Homme ont été déclarés en France, il y a une 
différence entre les déclarations et leur mise en œuvre effective... 
 
On peut aussi regarder de plus près son contenu et notamment son 
article premier, qui donne le ton : « Les hommes naissent et 
demeurent libres et égaux en droits. Les distinctions sociales ne 
peuvent être fondées que sur l’utilité commune ». La 2e phrase de 
cet article n’existe que dans le texte français et n’est pas reprise dans 
les autres textes du même type (de l’ONU, du Conseil de l’Europe, 
de l’Union Européenne...). Or, elle est lourde de sens car elle ouvre 
la porte à toutes les restrictions aux droits. Qui en effet et sur quels 
critères peut décider de « l’utilité commune » ? Ceux (et rarement 
celles) qui ont le pouvoir de le faire. C’est-à-dire qui appartiennent 
aux groupes dominants, même dans une organisation politique à 
tendance démocratique comme celle de la France, où le pouvoir est 
massivement capté –y compris avec des prétextes linguistiques- par 
les détenteurs des capitaux symboliques, politiques, économiques... 
Et aussi bien les Montagnards de 1793 que Marx en ont critiqué les 
limites, considérant la DDHC comme un texte trompeur qui ne 
protège surtout les bourgeois et les propriétaires... 
 
On peut encore la confronter aux pratiques effectives de l’État 
français et constater qu’il est condamné en moyenne deux fois par 
an par la Cour européenne des Droits de l’Homme pour 
manquements graves à ces mêmes droits. Et pour deux affaires qui 
arrivent jusqu’à ce tribunal, combien de plaignant-e-s potentiel-le-s 
ont baissé les bras ? On peut constater que l’État français est 



	

	 81 

régulièrement rappelé à ses devoirs par les divers comités 
consultatifs des Droits humains du Conseil de l’Europe ou de l’ONU 
par exemple, ou tout simplement par la Ligue des Droits de 
l’Homme, organisme français. 
 
On peut enfin, et c’est ce que ce texte va proposer, la confronter à la 
question des droits linguistiques.  
 
Droits humains et droits linguistiques 
 
Il faut commencer par un constat : tous les textes juridiques 
internationaux de protection des droits humains et de protection 
contre les discriminations, dont plusieurs ratifiés et donc applicables 
par la France, considèrent les droits linguistiques comme des droits 
fondamentaux et l’empêchement d’utiliser sa langue / l’obligation 
d’en utiliser une autre pour accéder à ses droits comme une 
discrimination interdite et condamnée : voir l’article 26 du Pacte 
international relatif aux droits civils et politiques (ONU, ratifié par 
la France en 1980), les articles 2.1 et 29.1 de la Convention relative 
aux Droits de l’Enfant (ONU ratifiée par la France en 1990), 
l’article 14 de la Convention Européenne de Sauvegarde des Droits 
de l’Homme et des Libertés Fondamentales (Conseil de l’Europe, 
ratifiée par la France en 1974) ou les articles 21 et 22 de la Charte 
Européenne des Droits Fondamentaux (Union Européenne, devenue 
contraignante pour les membres de l’UE en 2007). De fait, le refus 
de ratification par la France de la Charte européenne des langues 
régionales ou minoritaires du Conseil de l’Europe, texte beaucoup 
plus modeste dans ses obligations que ceux cités ci-dessus, ne 
change rien : la France a déjà pris des engagements qu’elle ne 
respecte pas et conduit une politique linguistique clairement 
attentatoire aux Droits humains, clairement discriminatoire, que l’on 
peut qualifier de totalitaire. Les décisions en ce sens s’appuyant sur 
la Constitution de 1958 et sa modification de 1992 (« La langue de 



	

	 82 

la République est le français »), confirment qu’il s’agit là d’une 
véritable idéologie nationale, promue par la puissance étatique, qui 
passe outre les Droits humains. 
 
Il est d’ailleurs frappant que la DDHC de 1789 ne comporte aucune 
mention de Droits linguistiques, et l’on sait bien pourquoi : l’unicité 
linguistique a été construite à ce moment comme pilier de l’unité 
nationale, pensée comme ne pouvant fonctionner que sur la base 
d’une unification / uniformisation ethnonationaliste de la population. 
La 2e phrase de l’article 1 permettait déjà toutes sortes de 
dérogations aux Droits de l’Homme : les discriminations 
linguistiques ont été pensées comme « d’utilité commune ».  Elles 
restent largement perçues de cette façon : voir la tristement célèbre 
affirmation de M. Le Pen selon laquelle l’abandon de la langue 
bretonne a été le sacrifice dû par les Bretons pour leur entrée dans la 
nation française ; une professeure des écoles à qui je parlais 
récemment de l’action de l’éducation nationale contre les enfants 
usagers de langues régionales au début du XXe s. et des souffrances 
endurées par ceux à qui on a violemment interdit leur langue, m’a 
répondu « à un moment il faut bien un progrès » (sous-entendu 1 : 
cette atteinte aux Droits humains est justifiée par un progrès, sous-
entendu 2 : on ne peut progresser qu’en français, pas dans une autre 
langue, le français étant une langue « supérieure »).  
 
Seul l’article 11 de la DDHC, qui protège la liberté d’expression, 
peut d’une certaine façon être considéré comme un frein à la 
glottophobie française. Mais en fait il l’est rarement, puisque le 
Conseil constitutionnel et le Conseil d’État ne l’appliquent pas ainsi 
ou très ponctuellement (sinon ils n’auraient pas empêché la 
ratification de la Charte européenne des langues régionales). Le seul 
cas connu est, à ma connaissance, l’annulation par le Conseil 
constitutionnel de certaines dispositions de la loi Toubon de 1994 
(sur l’usage de la langue française) considérées comme trop 



	

	 83 

attentatoires aux libertés : « La liberté proclamée par l'article XI de 
la Déclaration [des Droits de l’Homme et du Citoyen] implique le 
droit pour chacun de choisir les termes jugés par lui les mieux 
appropriés à l'expression de sa pensée (…), qu'il s'agisse 
d'expressions issues des langues régionales, de vocables dits 
populaires ou de mots étrangers ». P. Encrevé, sociolinguistique et 
conseiller auprès du premier ministre M. Rocard, en a tiré en 20051 
la conclusion suivante, un peu extrapolée, qui n’est absolument pas 
appliquée : « Aujourd'hui, donc (...) il est constitutionnel de soutenir 
que la liberté de communication implique le droit de communiquer 
dans la langue et les termes de son choix... ». 
 
L’idéologie linguistique nationale : un certain français comme 
religion d’État 
 
Il est frappant que l’immense majorité des décideurs politiques et 
juridiques ignorent totalement les textes internationaux ratifiés par la 
France et ne voient même pas qu’il s’agit de manquements graves au 
respect des Droits humains : c’est que l’idéologie aveugle, elle est 
même faite pour ça. Une idéologie est un système totalitaire 
d’explication du monde qui exclut toute alternative et toute 
discussion. Il relève de la croyance et non de la réflexion. Et le 
français a en effet été érigé en véritable religion d’État en France, 
totem central de l’unité nationale (pensée comme une uniformisation 
autour d’une langue commune unique et unifiée), depuis la 
Révolution de 1789 et surtout depuis le régime totalitaire de la 
Terreur à partir de 1793. De nombreux chercheurs analysent en ces 
termes de religiosité, à peine métaphoriques, le rapport au français 
entretenu en France depuis deux siècles, de B. Cerquiglini à H. 
																																																													
1 Encrevé, Pierre, 2005, « Les droits linguistiques de l’homme et du citoyen », 
conférence à l’EHESS disponible sur : http://www.langues-de-
france.org/encreve.html. 
 



	

	 84 

Walter, d’E. Charmeux à J.-M. Klinkenberg, de P. Bourdieu à L.-J. 
Calvet. Le français fait dès lors l’objet d’une adoration sans bornes 
(que j’appelle glottomanie), d’une croyance qui échappe à toute 
rationalité critique, d’une sacralité dont découlent de nombreux 
tabous (exprimés sous l’idée globale de « dialectes » ou de 
« patois » inférieurs à propos d’autres langues et sous le nom global 
de « faute » à propos de la diversité des pratiques « impures » du 
français –qui sont parfois rejetées hors de la langue par un « ce n’est 
pas français »). Dans un twit récent, une députée disait, de façon très 
illustrative de cet amalgame, « respecter la France, c’est d’abord 
respecter sa langue ». 
 
Car l’idéologie nationale française, construite à leur profit par les 
détenteurs du pouvoir étatique, a fait du français LA langue 
emblématique d’une certaine conception d’une identité française 
(comme communauté homogène) dans une certaine conception 
(ethnicisante1) de cette société, et en plus elle n’a retenu qu’un 
certain français et rejeté les autres (régionaux, banlieusards, 
populaires, jeunes, métissés, hors de France, etc.). Elle a posé 
comme modèle, comme filtre d’accès à la promotion sociale, au 
pouvoir politique et culturel, voire économique, le français surnormé 
élaboré par l’Académie française pour distinguer les dominants 
(aristocrates et grands bourgeois) et les dominé-e-s (le peuple, les 
« provinciaux », les paysans, les ouvriers...). Elle a ainsi instauré un 
deuxième niveau de discrimination : non seulement c’est la langue 
de certains Français qui a été imposée à d’autres Français (et à celles 
et ceux qui souhaitent le devenir, voir plus bas), mais c’est aussi le 
français artificiellement standardisé des dominants qui est exigé 
pour avoir accès au capital symbolique (linguistique, culturel, 
éducatif, politique et donc souvent aussi économique). Le français 
																																																													
1 Une ethnie est un groupe humain partageant une même langue et une même 
culture, qui, parfois, se pense descendant d’ancêtres communs (d’où le mythe 
du « nos ancêtres les Gaulois » en France). 



	

	 85 

de la cour de France et de la bourgeoise parisienne, normalisé et 
volontairement complexifié par les satellites de la cour (écrivains, 
grammairiens, organisme de censure royale nommé « Académie 
française ») est ainsi devenu le français tout court et la seule langue 
« légitime » en France. Les locuteurs d’autres variétés linguistiques 
en sont exclus, sauf à renoncer et à se soumettre. L’École a été et 
reste le levier le plus puissant par lequel les dominants qui tiennent 
le pouvoir étatique ont imposé leur langue et leur idéologie 
linguistique, au point d’en convaincre les victimes elles-mêmes, par 
un processus d’hégémonie, de mise en insécurité linguistique et 
d’instillation d’une haine de soi qui a été très bien analysé entre 
autres par A. Gramsci ou F. Fanon en général et par B. Lahire ou E. 
Bautier à propos de l’école. Bourdieu a également très bien montré 
tout ça dans son célèbre ouvrage Ce que parler veut dire (1982). Il y 
a, sur ce sujet, une continuité certaine et même un renforcement des 
dominations devenant hégémonies en passant de l’aristocratie 
démophobe d’ancien régime à la méritocratie glottophobe 
républicaine. 
 
Discriminations et glottophobie 
 
Discriminer, c’est traiter des personnes de façon différente en 
s’appuyant sur un critère arbitraire, injuste, illégitime. Depuis 2001, 
certaines discriminations sont illégales en France : une loi, modifiée 
trois fois (la dernière fois  en juin 2016), a établi 21 critères illégaux 
de traitement différencié. On notera qu’il aura fallu attendre le XXIe 
siècle pour que le pays des Droits de l’Homme et la République si 
fière de ses valeurs (parmi lesquelles le refus annoncé des 
discriminations), condamne des discriminations. Mais pas toutes : 
les discriminations linguistiques n’y sont pas illégales, et pour cause, 
puisque la glottophobie est en France un principe politique institué 
et central, revendiqué et réaffirmé sans vergogne à la moindre mise 
en œuvre ou revendication de Droits linguistiques en faveur de 



	

	 86 

personnes s’exprimant dans une autre langue que le français ou dans 
un français non standardisé. On a alors affaire à des propos d’une 
violence, d’une ignorance et d’une arrogance rares qui tomberaient 
sous le coup de la loi et d’une certaine opprobre publique s’ils 
portaient sur les mêmes personnes en fonction de la couleur de leur 
peau, de leur sexe ou de leur précarité financière au lieu de leurs 
pratiques linguistiques. J’en rapporte de nombreux exemples dans 
mon livre et l’actualité en fournit presque quotidiennement 1 . 
Évidemment, si on appliquait en France les textes juridiques 
internationaux cités au début de cet article, les auteur-e-s de ces 
propos seraient poursuivi-e-s et condamné-e-s devant les tribunaux. 
 
Et c’est bien pour insister sur le fait que la glottophobie, comme la 
xénophobie, l’homophobie ou l’islamophobie, en autres, stigmatise, 
discrimine, exclut des personnes et non des langues (qui sont des 
abstractions et ne sont pas sujets du Droit), de façon arbitraire, 
injuste, illégitime (et illégale selon le droit international) que j’ai 
forgé et diffusé ce terme. Il est en effet totalement arbitraire de 
considérer que telle langue serait supérieure à telle autre ou telle 
forme linguistique meilleure que telle autre. Nos langues et nos 
façons de parlers sont constitutives de notre humanité, de notre 
singularité, de notre être au monde et de nos existences collectives : 
les rejeter, c’est rejeter les personnes elles-mêmes en tant que sujets 
sociaux et humains.  
 
Langues régionales ou immigrées, parlers populaires ou 
plurilingues, un problème similaire 
 
Pour terminer, je voudrais insister sur le fait que toute forme de 
glottophobie est indigne et inadmissible. J’ai été frappé de voir à 
																																																													
1 Voir par exemple les réactions aux 3 minutes initiales en langue corse du 
discours d’installation de la nouvelle assemblée territoriale corse, tenus par 
son président –élu sur un programme le justifiant, qui plus est- en 2016. 



	

	 87 

quel point la réception médiatique de grande ampleur de mon livre, 
tout en contribuant à faire admettre nationalement qu’il y a bien un 
problème, en a « spontanément » réduit la portée. La plupart des 
médias en ont retenu le caractère discriminatoire du rejet des 
« accents » régionaux, voire sociaux (mais beaucoup moins), en 
français. Très peu ont mentionné la question des autres langues que 
le français, probablement parce que ça va alors trop loin dans la 
contestation blasphématoire de la sacralité du français national, qui 
n’est pas discutable même et surtout du point de vue scientifique, 
rationnel et éthique, qui est le mien. Affirmer que c’est une politique 
totalitaire, attentatoires aux Droits humains, discriminatoire et 
condamnable, que d’interdire aux Provençaux de s’exprimer en 
provençal en Provence pour avoir accès à leurs Droits et exercer leur 
citoyenneté, et de leur imposer de le faire en français (et pas en 
français de Provence) ou de les exclure, ça reste difficilement 
audible en France. L’idéologie nationale rend les gens incapables 
d’imaginer qu’on puisse vivre et agir ensemble, faire société, en 
étant plurilingues et sans employer –prétendument- une langue 
commune strictement normalisée. Et pourtant c’est comme ça que ça 
fonctionne, de façon officielle ou spontanée, presque partout dans le 
monde. Et que ça fonctionne bien ou en tout cas pas plus mal, avec 
en plus le respect de l’éthique des Droits humains. On y respecte les 
personnes au lieu de respecter une langue. 
 
On l’imagine si difficilement qu’on a encore plus de mal à y inclure 
des langues venues d’ailleurs, apportées par des personnes dite 
« immigrées » (par rapport aux déjà là qui descendent toujours 
d’immigré-e-s plus anciennement arrivé-e-s). Par exemple, la France 
pose comme condition aux enfants d’apprendre d’abord le français 
pour avoir ensuite accès à l’éducation ou même aux classes 
dites « ordinaires ». C’est une discrimination interdite par la 
Convention des Droits de L’Enfant, ratifiée par la France et... 
affichée dans toutes les écoles ! Il suffirait pourtant de laisser les 



	

	 88 

enseignant-e-s leur parler dans une autre langue s’ils/elles le 
peuvent, ou leur fournir des aides, ou mettre en œuvre des modalités 
pédagogiques de coopération plurilingue entre les élèves. Ça se fait 
dans d’autres pays. On sait d’ailleurs que l’État français refuse de 
signer un contrat d’association avec les écoles régionales à 
pédagogie immersive (type Diwan) car l’immersion dans une autre 
langue que le français est interdite (l’École nationale, elle, est 
immersive, mais en français : deux poids deux mesures, c’est 
typiquement de la discrimination1). Autre exemple : la France pose 
désormais une condition linguistique (de connaissance du français) 
pour l’accès à la nationalité française, alors qu’on peut être né-e 
français et ne pas être francophone (ça existe encore dans la France 
d’Outre-Mer ou chez des enfants d’émigrés français à l’étranger). 
D’autres pays n’ont pas ce filtre. Elle pose même un obstacle 
linguistique similaire aux couples mariés dont une personne n’est 
pas française pour l’autoriser à vivre en France avec son conjoint : la 
venue, le séjour, la vie commune en France ne sont autorisés que si 
le conjoint étranger réussit un test de français. C’est bien sûr 
totalement attentatoire aux droits humains, contraire au code civil 
(qui impose une vie commune aux couples mariés) et aux directives 
européennes sur le regroupement familial.  
 
Dans le tout récent projet de « Mise en œuvre de la politique en 
faveur de l’égalité réelle » annoncé par le gouvernement français en 
mai 2016, il est dit que « Pour permettre à chacun d’être en capacité 
de s’insérer pleinement dans la République, lutter contre les 
déterminismes sociaux et territoriaux, qui freinent l’ascension 
sociale, agir contre les discriminations et s’attaquer aux mécanismes 
qui cloisonnent la société française, le Gouvernement a décidé de 
renforcer sa politique en faveur de l’égalité réelle ». Et comme 
																																																													
1 Mais la République si ostensiblement laïque signe avec des établissements 
religieux, enfin surtout catholiques, pas musulmans, autre traitement 
différencié qui pose question. 



	

	 89 

premier point de lutte contre les discriminations, on trouve : 
« Permettre à tous de mieux maitriser la langue française » avec cet 
argumentaire : « Six millions de personnes en France rencontrent 
encore des difficultés dans le maniement du français. Le projet de loi 
Égalité et citoyenneté renforcera la priorité nationale accordée à 
l’amélioration de la maîtrise de la langue française1 au sein des 
dispositifs de la formation tout au long de la vie et d’intégration des 
étrangers ». Il n’est pas question ni de rendre le français plus 
accessible (on remarque d’ailleurs que le texte n’applique pas les 
rectifications de l’orthographe en écrit maitrise avec un î), et encore 
moins d’accueil des langues des étrangers. On ne cherche pas à 
modifier ce qui constitue un barrage massif (le français unique et 
compliqué), ce qui provoque la discrimination et l’exclusion : on 
cherche juste à aider les discriminé-e-s et les exclu-e-s à franchir ce 
barrage en transformant leurs pratiques linguistiques. 
 
La glottophobie est également exercée dans la vie quotidienne et pas 
seulement institutionnelle par des personnes à l’encontre d’autres 
personnes utilisant des formes populaires ou régionales ou non 
françaises de français : mon livre rapporte de nombreux 
témoignages de discrimination à l’éducation, à l’emploi, au 
logement, à l’expression publique, sous prétexte que la personne « a 
un accent » ou « un français bizarre » ou parle « mal » le français. 
On m’a même rapporté des cas de discrimination dans l’accès aux 
soins dans un hôpital... 
 
Les promoteurs d’une certaine diversité linguistique ne sont, du 
reste, pas tous exempts de glottophobie. On voit des enseignant-e-s 
d’espagnol, d’italien ou d’arabe rejeter les variétés populaires et 
locales de ces langues parlées par des enfants issues de 
l’immigration au lieu de valoriser ces ressources déjà là. On voit des 
																																																													
1 L’expression courante en France « maitrise de la langue » est elle-même 
scientifiquement absurde et empreinte d’idéologie linguistique. 



	

	 90 

militant-e-s qui se soucient juste de défendre / promouvoir leur 
langue, et non pas un principe éthique général de Droits et de non 
discrimination linguistiques, qu’il s’agisse des francophonistes qui 
crient à la domination de l’anglais ou d’activistes de langues 
minorées. Il arrive que des promoteurs du breton considèrent que le 
gallo n’est pas une langue, mais un « patois », et que le breton est la 
seule vraie « langue » bretonne digne d’être promue au rang de 
langue de toute la Bretagne. Il arrive que des promoteurs d’une 
langue régionale de France aient la même idéologie glottophobe que 
la française, appliquée à une autre langue, un autre territoire, voire 
un autre ethnonationalisme. Il arrive que d’autres hiérarchisent les 
façons de parler cette langue régionale et rejettent les parlers 
populaires au profit d’une norme standardisée élaborée et détenue 
par celles et ceux qui possèdent le capital symbolique (éducatif, 
culturel...) rendant possible cette domination. Il arrive que, comme 
pour le français, on élabore une orthographe compliquée, pédante, 
unifiante, qui empêche les locuteurs (et surtout ceux et celles des 
milieux populaires) d’avoir un accès direct, simple, facile à la 
lecture et à l’écriture de leur propre langue, ou tout simplement de 
reconnaitre leur langue sous cet habillage surchargé... 
 
Domination, exclusion, discrimination, glottophobie se cachent au 
détour de toute pratique linguistique, de toute politique linguistique, 
de toute politique éducative, de toute politique tout court. Une 
analyse sociopolitique des questions linguistiques est indispensable. 
  



	

	 91 

DIVERSITÉ LINGUISTIQUE ET DISCRIMINATIONS : 
L’EXEMPLE D’UN USAGE DE LA LANGUE CORSE1 

 
Texte collectif coordonné par Ph. Blanchet2 

 
La jouissance des droits et libertés fondamentales doit être assurée, « [...] 
sans distinction aucune, fondée notamment sur (...) la langue, les opinions 

politiques ou toutes autres opinions, l’origine nationale ou sociale, 
l’appartenance à une minorité nationale, (...) ou toute autre situation ». 

(Convention de sauvegarde des droits de l’homme et des libertés 
Fondamentales, 1950) 

 
Les dernières élections territoriales en Corse des 6 et 13 décembre 
2015 ont porté à la tête de l’Assemblée de Corse et de son exécutif 
une majorité nationaliste corse. 
Lors de sa prise de fonction, le nouveau président de l’Assemblée 
territoriale a prononcé un discours de quelques minutes en langue 
corse (après avoir fourni une traduction aux médias) sur les quelques 
heures qu’a duré l’installation de la nouvelle Assemblée. Depuis, 
nous avons assisté à un véritable déchainement médiatico-politique à 
l’encontre de la langue corse et de la Corse, aux relents parfois 
franchement xénophobes, mettant en avant principalement l’article 2 
de la Constitution française : « La langue de la République est le 
français ». Cet article est devenu le support d’un discours simpliste 
et spécieux, à la limite de la haine dans certains cas, signifiant en 
creux des lacunes graves en matière de politique linguistique et 
culturelle d’une nation moderne telle que la France. 
Outre le fait que l’Assemblée de Corse ait voté majoritairement en 
faveur d’un projet de coofficialité pour le corse et le français en mai 
2013, nous voudrions rappeler, en notre qualité d’universitaires 
																																																													
1  Ce texte a été publié sur https://blogs.mediapart.fr/philippe-
blanchet/blog/060116/langue-corse-diversite-linguistique-et-discriminations 
(mis en ligne le 6 janv. 2016) 
2 La liste des signataires figure en fin de texte. 



	

	 92 

faisant des langues et des locuteurs, du droit et de la démocratie 
linguistiques nos principaux terrains d’étude, que l’utilisation 
territoriale d’une langue autre que le français ne devrait souffrir 
d’aucune contestation. Au contraire, celle-ci s’inscrit dans un 
combat vers plus de justice sociale et de progrès démocratiques, ceci 
dans le respect des libertés fondamentales. Accepterait-on que soit 
mis en question le droit des femmes ou de personnes d’une autre 
couleur de peau de participer aux élections ? 
À travers cet article 2, nous assistons depuis plusieurs années 
maintenant à une confusion entre l’ordre prétendument naturel, 
dominant et majoritaire d’un côté et l’ordre normatif de l’autre. 
Confusion à laquelle s’ajoute une forme d’essentialisation autour de 
la langue française érigée en véritable religion d’État. 
Pourtant, la plupart des textes internationaux rappellent avec force le 
droit imprescriptible et fondamental à la pluralité linguistique et 
l’interdiction de toute discrimination pour « motif » linguistique, en 
particulier la Convention européenne des droits de l’Homme (1950), 
la Convention relative aux droits de l’Enfant (ONU, 1989), la 
Déclaration universelle sur la diversité culturelle de l’Unesco 
(2001), toutes ratifiées par la France. La démocratie, même française, 
ne saurait y échapper, se résumer à la seule acceptation du français 
et se confondre de façon exclusive avec lui. 
En 1994, examinant la Loi relative à l’usage de la langue française, 
dite loi « Toubon », le Conseil constitutionnel en a lui-même annulé 
certaines dispositions considérées comme trop attentatoires aux 
libertés : « La liberté proclamée par l'article XI de la Déclaration 
[des Droits de l’Homme et du Citoyen] implique le droit pour 
chacun de choisir les termes jugés par lui les mieux appropriés à 
l'expression de sa pensée ». La liberté d’élaborer un sens commun et 
pluriel qui ne se réduise pas à la seule langue française ne peut en 
aucune façon être remise en question, malgré l’aveuglement sur ce 
droit fondamental dont nous constatons les débordements dans ce 
cas d’espèce. Nous dénonçons toute forme de discrimination 



	

	 93 

linguistique. 
Ce déchaînement médiatico-politique inouï nous renseigne sur la 
tendance glottophobe à l’œuvre, sur une certaine conception 
univoque et agressive de la société française et sur l’idéologie 
hégémonique du monolinguisme français. Idéologie elle-même issue 
d’une conception homogénéisante, voire ethnicisante de la France, 
de sa population, de ses liens sociaux. Rappelons que la France ne 
respecte pas ou peu les textes fondamentaux de protection des droits 
et de lutte contre les discriminations (et pas seulement sur le plan 
linguistique, la France est régulièrement condamnée par la Cour 
européenne des Droits de l'Homme). 
Nous voudrions ajouter enfin que les discriminations linguistiques 
forment un obstacle majeur à l’éducation inclusive, plurilingue et 
interculturelle telle que la préconise par exemple le Conseil de 
l’Europe et que la société politique et médiatique doit tendre au 
respect de la diversité culturelle, religieuse et linguistique, et même 
à en faire une ressource et un exemple pour une société réellement 
humaniste et démocratique. 
 
Signataires de ce texte : 
• Luc Biichlé (Maitre de conférence de sociolinguistique, 

Université d'Avignon) 
• Philippe Blanchet (Professeur de sociolinguistique et 

didactique des langues, université Rennes 2) 
• Stéphanie Clerc Conan, (Maître de conférences en 

sociodidactique des langues, Aix-Marseille université) 
• Romain Colonna (Maitre de conférences en sciences de 

l’éducation, Université de Corse) 
• James Costa (Maitre de conférences en sciences du langage, 

Université Sorbonne Nouvelle Paris 3) 
• Phyllis Dalley (Professeur de sociolinguistique et de didactique 

des langues, Université d’Ottawa au Canada) 
• Mylène Eyquem-Lebon (Maitre de Conférences de 



	

	 94 

sociolinguistique, Université de La Réunion) 
• Alain Di Meglio (Professeur en cultures et langues régionales, 

Université de Corse, Directeur du Centre Culturel 
Universitaire de Corse) 

• Leila Messaoudi (Professeur de sociolinguistique, Université 
Ibn Tofail de Kénitra au Maroc) 

• Jean-Michel Eloy (Professeur émérite de sociolinguistique à 
l'Université de Picardie Jules Verne) 

• Gilles Forlot (Professeur de sociolinguistique et didactique des 
langues, INALCO, Paris) 

• Jean-Michel Géa (Maitre de conférences en sciences du 
langage, Université de Corse) 

• Christine Hélot (Professeur en anglais, Université de 
Strasbourg) 

• Alexandra Jaffe (Professeur d’anthropologie linguistique, 
California State University aux États-Unis) 

• Ronan Le Coadic (Professeur de Langue et Culture Bretonnes, 
Université Rennes 2) 

• Stefan Moal (Maitre de conférences en langue et culture 
bretonnes, Université Rennes 2) 

• Pascal Ottavi (Professeur en cultures et langues régionales, 
Université de Corse) 

• Marielle Rispail (Professeur en sociolinguistique et didactique 
des langues, UJM St Etienne) 

• Didier de Robillard (Professeur en sciences du langage, 
Université François-Rabelais de Tours, ancien Président du 
jury de CAPES de créole) 

• Marie Salaün (Professeur d’anthropologie de l’éducation, 
Université Paris Descartes) 

• Dominique Verdoni (Professeur en cultures et langues 
régionales, Université de Corse, Directrice de l’ESPE de 
Corse) 



	

	 95 

• Alain Viaut (Professeur de sociolinguistique, Université 
Bordeaux Montaigne) 

• Nadine Vincent (Professeur de sociolinguistique, Université de 
Sherbrooke, Québec) 

• Andrea Young (Maitre de Conférences HDR en anglais, 
Université de Strasbourg) 

 
  



	

	 96 

 
 

	
  



	

	 97 

LE CHOIX DE LA GRAPHIE OCCITANE : 
UNE ERREUR TRAGIQUE 

 
 

 Jean Lafitte  
 
 

1. La graphie de l’ancienne langue 
 
Toute personne qui a étudié un jour les écritures alphabétiques sait 
que les “scribes” qui les ont inventées pour les besoins des pouvoirs 
laïcs ou religieux ont toujours commencé en notant les sons des 
paroles par des signes graphiques qui leur correspondaient 
conventionnellement. C’étaient toutes de écritures “phonétiques”. 
 
Mais les langues évoluent dans le temps, et en particulier leur 
prononciation. Bien que de tendance conservatrice les scribes ont 
toujours fini par changer leur écrit pour en tenir compte. Ce n’est que 
tardivement, surtout quand l’instruction multiplia le nombre de ceux 
qui savaient lire et écrire, qu’il s’avéra nécessaire d’édicter des 
règles… et donc en fait de figer la graphie des sons du moment, en 
l’éloignant de la notation phonétique directe. Et ces règles 
n’évoluent que bien lentement, souvent en grand décalage avec les 
changements de la parole. 
 
Par exemple, en français, le latin matrem devenu phonétiquement 
mayré et écrit naturellement maire a évolué vers mèyre, puis mère, 
et l’écriture a suivi pour aboutir à mère d’aujourd’hui ; mais le verbe 
latin facere devenu phonétiquement fayré et écrit naturellement faire 
a évolué vers fèyre, puis fère, mais l’écriture s’est figée sur le faire 
primitif. Cet éloignement du phonétisme n’est pas l’une des 
moindres difficultés de l’orthographe française, que dénoncent 
beaucoup de bons esprits, mais qui permet, comme l’écrivait 



	

	 98 

l’Académie française dans ses débuts, de « distingue[r] les gens de 
lettres d’avec les ignorans et les simples femmes… » (cité par Nina 
Catach, L’orthographe, 1988, p. 32). Et Nina Catach de rappeler en 
note que « Les femmes avaient rarement droit au latin. ». 

 
Il en fut de même pour les langues d’oc, sauf que la généralisation 
du français, concomitante avec le développement de l’instruction, 
évita à leur écriture le corset des règles académiques. Ainsi, à toutes 
les époques, l’écriture d’oc a représenté fidèlement — je dirais 
même naïvement — la prononciation telle que les scribes la 
ressentaient, en utilisant les lettres de l’alphabet latin, les “savants” 
d’alors ne faisant pas la différence entre « lettre » et « son » : les 
lettres avaient une « prononciation naturelle », un point, c’est tout. 

 
2. En béarnais, le témoignage d’Arnaud de Salette (1583) 
 
En 1583, le pasteur protestant Arnaud de Salette publie une 
adaptation des Psalmes de David en vers béarnais. Particulièrement 
soucieux d’être lu correctement par des pasteurs francophones venus 
de Genève et de France, il a placé en tête du recueil un 
Advertissement de cinq pages qui leur donne quelques recettes pour 
éviter les fautes les plus grossières lorsqu’ils liront publiquement et 
feront chanter les Psaumes. On y lit notamment : 

– en finale, le a du mot Francesa, le Béarnais le prononce 
comme dans l’Espagnol,  Segnora. Même s’il est certain que la 
graphie en -e quasi exclusive de l’ancien béarnais valait en gros 
celle d’un -e français, comme encore aujourd’hui dans la moitié 
nord-ouest du domaine gascon, c’est donc que la prononciation 
“distinguée” de Pau et de l’est du Béarn était alors en a ; elle est 
passée depuis à o, comme en languedocien ou en provençal ; 

– le groupe oó conserve « la prononciation naturelle de la 
voyelle o », en l’allongeant un peu. Ainsi, quand Salette écrit 
l’article lo, ce o simple vaut o, comme en français d’alors et 



	

	 99 

d’aujourd’hui ! et s’il ne dit rien de ou, dont il use souvent (ou 
conjonction, tout, doublan, souuirana, etc.), c’est qu’il se prononce 
comme en français ; ce ou se rencontre dans des manuscrits dès le 
XIVe s. et sera de plus en plus fréquent par la suite, du fait de 
l’évolution de la prononciation ; ainsi, l’article lo de Salette en 1583 
est devenu lou un siècle plus tard ; 

– il ne faut pas noter les consonnes anciennes qui ne sont plus 
prononcées, car c’est « ôter la propriété [=caractère propre, 
spécificité] de la langue et gâter la prononciation ». 
 
Cela se vérifie encore aujourd’hui chez ceux qui apprennent la 
langue dans la graphie classique occitane ; ainsi, en s’adressant à 
l’examinateur, les candidats au baccalauréat usent de « “Sénher” (la 
plupart du temps prononcé “Senhèrr”) » (É. Fraj, dont je reparlerai au 
§ 12-3). Pour plus de détail, voir ma communication du 6 mai 2014 
au 139e Congrès national des sociétés historiques et scientifiques 
(CTHS), La graphie des Psaumes en béarnais, « archaïque » ou 
« phonétique » ? (http://cths.fr/_files/ed/pdf/02_lafitte.pdf). 
 
3. De Vastin Lespy († 1897) aux normes de l’Escole Gastoû Febus 

de 1905 
 
Peu après 1840, l’éditeur É. Vignancour publiait pour la première 
fois les Fors anciens de Béarn et parmi les souscripteurs figurait le 
Béarnais Vastin Lespy (1817-1897), jeune « professeur au collège 
de Pau » où il enseignait latin et grec notamment. Sans doute fut-il 
impressionné par l’écart entre la langue des Fors et celle de son 
temps, quand toute évolution linguistique passait généralement pour 
une « corruption ». Pour y remédier, Lespy allait donc entreprendre 
une Grammaire béarnaise qui paraitra en 1858. 
 
Tout va donc orienter ce professeur de latin vers une graphie savante 
et archaïque. Mais son bon sens va le retenir : sur le millier de mots 



	

	 100 

béarnais du Vocabulaire français-béarnais qui réunit ceux donnés 
dans les exemples, très rares sont les écarts par rapport à la 
représentation directe de la prononciation. 
 
À la même époque, à l’est lointain du « Midi », Joseph Roumanille 
et Frédéric Mistral définissent pour le provençal un système 
orthographique attentif à représenter la prononciation. Mais 
contrairement à ce qui se dit parfois, on n’a aucun indice d’une 
influence de leurs choix sur le système défini par Lespy : sans 
jamais s’y référer, avec pour seul modèle l’ancien écrit béarnais, sa 
Grammaire béarnaise de 1858 a formulé de façon complètement 
autonome les premières règles d’écriture du béarnais moderne. 
Même s’ils ne le suivirent pas dans tous ses choix, les écrivains 
béarnais et gascons de l’époque appliquèrent ces règles, avec parmi 
eux le préfet et poète Isidore Salles (1821-1900), Gascon du Bas-
Adour. 
 
C’est seulement en 1896 qu’a été fondée la première « école 
félibréenne » du domaine gascon, l’Escole Gastoû Febus ; et encore, 
elle limitait son action aux départements des Basses et Hautes-
Pyrénées, du Gers et des Landes. Or certaines notations de la 
graphie de Lespy paraissaient un peu trop loin des habitudes des 
premiers félibres béarnais et gascons. Le décès de Lespy en 1897 les 
ayant libérés du respect dû au maitre, ils souhaitèrent de nouvelles 
règles. 
 
Le 1er avril 1900, sous la direction du grand romaniste que fut le Pr. 
Édouard Bourciez, et avec la participation d’« Instituteurs du 
département des Basses-Pyrénées, membres de l’Escole », la 
Commission administrative de l’Escole adopta les « Règles 
orthographiques du béarnais moderne » (Reclams de Biarn e 
Gascougne d’Avril 1900, pp. 50-56). 
 
À l’usage, cependant, on estima vite qu’il fallait y apporter quelques 



	

	 101 

précisions, et surtout en faire les « Règles orthographiques du 
gascon moderne », ou tout au moins du béarnais et des dialectes 
gascons les plus rapprochés du Béarn. Ces règles révisées et 
étendues furent adoptées par une Commission spéciale de l’Escole 
dans sa séance du 27 aout 1905 et publiées dans les Reclams… de 
juin 1906, pp. 114-124. 
 
Communément appelée « graphie fébusienne » du nom de l’Escole 
Gastoû Febus, cette graphie, constitue donc la mise en forme, sans 
changements fondamentaux, de celle dont ont usé continument les 
scribes et auteurs du pays depuis que la langue s’écrit. Dès le n° 2 
d’octobre 1967 de la revue Per nouste, p. 2, les occitanistes du 
Béarn en ont reconnu l’ancienneté et le caractère régional : 
 

« En ce qui concerne les articles écrits en Béarnais, nous continuerons à 
utiliser tantôt l’Orthographe régionale traditionnelle, tantôt l’Orthographe 

normalisée. » 
 

4. Aux origines de la graphie occitane 
 
Peu avant 1900, cependant, l’abbé Joseph Roux (1834-1905), un 
curé limousin féru de latin et fier de la prépondérance limousine du 
temps des troubadours, se mit en tête de revenir à leur graphie 
connue par les publications de Raynouard autour de 1820, comme si 
la langue n’avait pas changé en six ou sept siècles. L’abbé Roux 
était-il jaloux de la gloire de Mistral ? 
 
En Languedoc, sans doute réticents à l’hégémonie que Mistral 
conférait au provençal et peut-être aussi tourmentés par ses lauriers, 
ce furent deux instituteurs, Antonin Perbosc (1861-1944) et Prosper 
Estieu (1860-1939), qui suivirent l’abbé Roux, certainement pas par 
culte du latin qu’ils ignoraient, encore moins par cléricalisme ! Ils 
sont ainsi à l’origine de l’occitanisme. 
 



	

	 102 

5. De sages mises en garde : L. Dardy, J. Jaurès, J. Anglade, H. 
Gavel… 

 
Le premier à réagir expressément est à ma connaissance un confère 
de l’abbé Roux, l’abbé Léopold Dardy (1826-1901), auteur gascon 
d’une volumineuse et remarquable Anthologie populaire du Labrit 
(1891) ; il écrivait dans l’Introduction : 
 

« N’imposons dans la lecture de notre langue aucune difficulté de 
signe phonétique, aucune étude à ses lecteurs peu lettrés pour la plupart ; 
écrivons-la à peu près comme elle se prononce. La raison qu’on 
l’écrivait de telle manière autrefois ne saurait pas plus être valable que ne 
le serait pour l’orthographe française celle qui nous en ferait prendre les 
règles dans Villon, dans Clément Marot ou dans Rabelais. Non, notre 
langue n’est pas plus langue morte que le français, et comme toute langue 
vivante, elle reçoit de la durée et de l’exercice des modifications qui 
deviennent des lois dans l’écriture et dans la conversation. » 

 
Trois universitaires vont aller dans le même sens. D’abord, l’illustre 
socialiste que fut Jean Jaurès, dans un article « Méthode comparée » 
de la Revue de l’Enseignement Primaire et Primaire Supérieur du 
15 octobre 1911 ; il préconisait, dans l’enseignement scolaire du 
français, de le comparer à la langue première que les élèves 
possèdent naturellement, le basque en l’occurrence : « …l’esprit 
devient plus sensible à la beauté d’une langue basque, par 
comparaison avec une autre langue il saisit mieux le caractère propre 
de chacune, l’originalité de sa syntaxe, la logique intérieure qui en 
commande toutes les parties et qui lui assure une sorte d’unité 
organique. Ce qui est vrai du basque est vrai du breton. » «…cela est 
plus vrai encore et plus frappant pour nos langues méridionales, 
pour le limousin, le languedocien, le provençal ! » (le pluriel de 
« langues » est de lui). 
 
Concrètement, il suggérait de mettre « les jeunes enfants, sous la 



	

	 103 

direction de leurs maîtres, [en contact avec] bien des œuvres 
charmantes du génie du Midi, si on prenait soin de les rajeunir un 
peu, de les rapprocher par de très légères modifications du provençal 
moderne et du languedocien moderne. » : ce conseil de saine 
pédagogie, largement suivi pour le français, désavouait déjà la 
graphie archaïque du mouvement occitaniste naissant. 
 
Le romaniste Joseph Anglade, titulaire de la chaire de langue et 
littérature méridionales à l’Université de Toulouse et fondateur en 
1914 de l’Institut d’Études Méridionales allait bientôt donner 
brièvement son avis dans sa Grammaire de l’ancien provençal ou 
ancienne langue d’oc - Phonétique et morphologie, Paris : 
Klincksieck, 1921, p. 23 : 
 

« Quant appliquer aux divers dialectes occitaniens modernes la 
graphie des troubadours, c’est une autre question : ce n’est pas le lieu de 
la discuter ici. On pourrait garder lh qui est excellent, pour l mouillée ; nh 
est moins bon que le fr. gn, auquel tout le monde est habitué. 
L’“orthographe” des parlers occitaniens modernes doit, à cause de la 
variété de ces dialectes, présenter quelque souplesse. Une unité 
linguistique obtenue au moyen d’une “orthographe” trop archaïsante 
n’est qu’une unité factice et trompeuse. Seul un compromis entre la 
graphie ancienne et l’orthographe moderne nous paraît viable. » 

 
En 1926, on aurait dans le même sens l’avis d’Henri Gavel (1880-
1959), un Picard agrégé d’espagnol, professeur au lycée de Bayonne 
depuis 1903, et qui, nommé en 1930 professeur à la Faculté des 
Lettres de Toulouse, conseillerait Simin Palay dans la préparation de 
son Dictionnaire et aurait pour étudiants les futurs professeurs Jean 
Séguy et Xavier Ravier. Pour lui, donc, on ne pouvait transposer 
chez nous ce qui avait réussi chez les Catalans et les Valenciens qui 
n’avaient jamais rompu la tradition d’écriture de leur langue : « Le 
public méridional avait tellement perdu l’habitude de lire des textes 
en sa langue que reprendre simplement l’orthographe du moyen âge 



	

	 104 

eût été vouer les nouvelles œuvres à ne trouver de lecteurs que parmi 
les érudits. » (Introduction à la réédition des Poésies gasconnes de 
Julien Larrebat, Paris : Honoré Champion). 
 
Entre temps, fait bien peu connu, Louis Alibert (1884-1959), s’était 
très explicitement prononcé dans le même sens. Fils de paysan et 
locuteur naturel du patois de l’Aude, il était pharmacien, donc passé 
par l’enseignement supérieur, et avait suivi l’enseignement 
lingustique de J. Anglade, sanctionné par le diplôme d’études 
méridionales. Il avait adhéré à l’Escolo moundino, association 
félibréenne de Toulouse et en était devenu le secrétaire. 
 
C’est ainsi qu’il avait publié une Causerie félibréenne (La Terro 
d’Oc, n° 335-336 — Mai-Jun de 1921) qui, en 2,5 pages A4, disait 
remarquablement l’essentiel des qualités et avantages des choix de 
Mistral, adaptés au languedocien par Auguste Fourès (1848-1891), 
et de ce que l’on peut reprocher à l’entreprise de Perbosc et Estieu : 
leur graphie « aboutit à un jeu de lettrés sans la moindre action sur le 
peuple » et leur projet « d’une langue littéraire commune est une 
utopie irréalisable et que l’on ne doit pas même désirer. » 
 
Dans cette même ligne, en 1923, il publiait Le lengodoucian literàri, 
petit livre de 50 pages dont 7 en définissent la graphie, 19 sont 
consacrées à la formation du vocabulaire et 24 constituent un 
Gloussàri dels Gallicismes courregits. Alibert republierait 
séparément ce Glossaire dans les Annales de l’I.E.O 1957-58, après 
en avoir évidemment changé la graphie… 
 
 
 
 
 
 



	

	 105 

6. En vain : Louis Alibert tourne casaque et s’engage dans 
l’archaïsme et l’élitisme 

 
6.1. Le mirage catalan 
 
Louis Alibert est en effet celui qui, par sa Gramatica occitana de 
1935-37 a donné une allure scientifique à la graphie occitane. 
Comment expliquer ce changement de cap à 180° ? 
 
Rappelons qu’en 1914 avait été instituée une instance de 
coordination de quatre circonscriptions administratives de 
Catalogne, la Mancomunitat, qui préfigurait la future Generalitat. 
Certes, cette Mancomunitat allait être supprimée dès 1925, mais cela 
montrait la vitalité du nationalisme catalan, et Alibert, premier 
voisin, ne pouvait y être indifférent. 
 
J’observe par ailleurs qu’en 1922 avait paru la 3ème édition de la 
Gramatica catalana de Pompeu Fabra et en 1926 la 4ème. Le 
dynamisme linguistique des Catalans dut le travailler, et il dut être 
vite convaincu que leur démarche était la bonne. Aussi se plongea-t-
il sans doute dans cette Gramatica, puisqu’à la fin de 1928, il 
pouvait publier à Barcelone un article  entièrement en catalan. Et à 
partir de 1929, La correspondència entre Loïs Alibert i Josep 
Carbonnell i Gener, publiée par Manuel Alquézar i Montañés (Bar-
celona : Institut d’estudis catalans, 1992) sera toujours en catalan. 
 
6.2.  L’article “programme” de décembre 1928 
 
Ainsi, le n° 30 de la revue catalane L’Amic de les arts du 31 
décembre 1928 s’achevait, pp. 244-245, par un article d’Alibert 
d’une page et demie (3,5 p. A4) ; intitulé De la depuració i 
unificació dels dialectes occitans, il est fondamental pour l’étude de 
la pensée d’Alibert ; il sera repris par la revue occitane Òc à partir 



	

	 106 

du n° 116 du 15 aout 1929. 
 
Dès son long exergue, le ton était donné (je traduis) : « …il nous 
plait de rendre hommage à l’équipe des restaurateurs du catalan 
renaissant, et surtout à leur chef, l’éminent M. Pompeu Fabre. Nous 
souhaitons que nos écrivains comme nos grammairiens ne perdent 
plus de vue l’œuvre brillante de ce grand Catalan. » Alibert 
annonçait ensuite son intention : 
 

« nous nous proposons de déterminer les normes qui doivent 
présider à l’unification et à l’épuration des parlers du Midi français. A 
notre avis, cette œuvre de restauration, encore qu’elle s’inspire du 
splendide exemple donné par la Catalogne sous l’impulsion du sage M. 
Pompeu Fabre, doit tenir en compte l’état actuel de notre langue, ainsi 
que des conditions sociales et politiques qui la dominent. Faute de se 
soumettre à ces réalités, on risquerait d’échouer complètement. » 

 
Alibert évoquait alors brièvement le rêve de Mistral et de certains 
Provençaux de faire de leur dialecte la langue littéraire de tout le 
Midi; mais ils s’aperçurent vite de la vanité d’une telle entreprise 
qui offensait d’irréductibles susceptibilités. Puis il mentionnait 
Perbosc qui « crut résoudre le problème de l’unification en adoptant 
la graphie restaurée et simplifiée de l’antique langue des toulousains. 
Ce procédé, sans supprimer les divergences dialectales, a l’avantage 
de les cacher sous un habit uniforme. Nous verrons plus loin que, 
sous quelques réserves, c’est celui qui s’impose aux esprits 
informés. » 
 
Puis, évoquant l’histoire de la langue d’oc, Alibert note d’emblée 
que « Dès ses origines, la langue d’Oc se montra divisée en trois 
familles dialectales : ancien provençal, gascon et catalan ». Et de 
rappeler que les deux premières se sont morcelées en une infinité de 
parlers, contrairement au catalan qui en a connu beaucoup moins. 
Or « ancien provençal » — ou, de façon équivoque, « provençal » 



	

	 107 

tout court — est le nom dont usent alors les romanistes pour 
désigner la langue romane littéraire du Midi médiéval. Mais s’il est 
exact que les parlers du provençal moderne ne se sont distingués 
qu’à partir du XVIe s., Alibert n’est pas cohérent en notant à part le 
catalan qui ne s’est vraiment différencié qu’à partir de l’œuvre de 
Ramon Llull, sur la fin du XIIIe s. Le sort particulier qu’Alibert fait 
au gascon peut se fonder sur l’avis des auteurs médiévaux qui le 
considéraient comme « langue étrangère » depuis le début du XIIIe 
s. ; mais peut-être a-t-il pu en juger lui-même à Toulouse, où, par 
exemple, l’hymne de la ville dit depuis 1845 son amour à « nostro 
lengo gascouno », chante en son refrain « Qu’aymi tas flous », ou 
encore « qu’aymi pla […] Le tin flourit », en un tour bien gascon, 
alors que l’auteur Lucien Mengaud était né à Lavaur ! 
 
Mais revenons à l’histoire. Alibert observe justement que celle du 
catalan n’est pas celle du Midi français ; l’unification linguistique de 
ce dernier n’est pas envisageable, de telle sorte que « pour le 
moment, la langue d’oc aura une graphie unique, mais une 
phonétique et un vocabulaire variables. » 
 
Mais quelle sera cette graphie ? Alibert écarte d’emblée la notation 
phonétique qui convient aux philologues et aux « patoisants » (en 
français dans le texte) pour mentionner le système de Mistral qui 
« possède des avantages inégalables pour la diffusion de la 
littérature félibréenne dans le peuple. Son maintien, au moins 
temporaire, nous paraît inévitable, tant que la langue ne sera pas 
enseignée. » 
 
Par contre, poursuit-il, « la graphie restaurée de M. Perbosc sera 
difficilement admise par les lecteurs dépourvus au plus haut degré 
de toute culture occitane. Malgré cela, nous ne doutons pas qu’elle 
demeure la base de la graphie du futur, surtout quand la langue aura 
pénétré dans les écoles. » « Mais la tâche majeure est celle de 



	

	 108 

l’unification et épuration des dialectes. » 
 
J’arrête là ce survol de l’article car tout est dit pour notre propos : 
malgré ses précautions oratoires sur la différence entre le nord et le 
sud des Pyrénées, Alibert est victime du mirage du succès catalan. 
Cela nous est confirmé par un autre article d’Alibert que cite Manuel 
Alquézar i Montañés dans l’Introducció par de La correspondència. 
Cet article enthousiaste, publié dans Oc n° 120 du 15 octobre 1929, 
fait suite à Una setmana a Barcelona ; Alibert y confie que plus de 
trente ans avant, enfermé dans un collège de Carcassonne, il rêvait 
déjà de Barcelone, en lisant l’hebdomadaire la Campana de Gràcia 
que lui prêtait un camarade « de raça catalana » ; dès ce temps, il 
avait eu le sentiment de l’identité catalano-occitane. 
 
6.3. La Gramatica occitana du languedocien de 1935-37 
 
Voulant codifier une langue littéraire qui n’aurait pas à craindre 
d’être comparée au français, Alibert va donc travailler à améliorer la 
graphie de Perbosc et Estieu dont il disait pourtant en 1921 qu’elle 
« aboutit à un jeu de lettrés sans la moindre action sur le peuple », et 
alors qu’il n’a jamais montré grande estime personnelle pour ces 
instituteurs primaires… 
 
Sa capacité de travail lui permit d’achever bientôt sa Gramatica 
occitana segón los parlars lengadocians ; mais faute sans doute de 
soutiens en Languedoc même, elle fut « imprimée à Barcelone par 
les soins de l’Oficina de Relations [sic] Meridionals de la généralité 
de Catalogne et payée par un mécène catalan, M. Joaquim Cases-
Carbo. » (André-J. Boussac, rendant compte du tome Ier paru en 
1935, Revue du Tarn, 15 décembre 1936, Albi, p. 359). Le tome II 
fut imprimé de même, et parut en 1937. 
 
Pour ce qui est de la graphie, Alibert avait cependant pressenti le 



	

	 109 

danger de proposer un système trop étranger à l’environnement 
culturel des lettrés méridionaux et donc écarté certaines « graphies 
spécifiquement catalanes » ; alors, « La graphie officielle du catalan, 
ainsi modifiée, [lui semblait] la plus proche des procédés auxquels 
nous sommes habitués depuis l’école, tout en respectant nos 
traditions » (Gramatica, p. 7 de l’éd. 1976). Par exemple, pour 
l’opposition entre [s] et [z] intervocaliques, il abandonnait la 
notation par s/z de Perbosc et Estieu pour revenir à la française, ss/s. 
Mais il ne parait pas être allé plus loin, hélas ! 
 
7. Deux nouveaux avis d’Henri Gavel (1938 et 1942) 
 
Chaque tome de la Gramatica donna lieu à un compte rendu d’Henri 
Gavel dans les Annales du Midi, respectivement en 1938, pp. 84-85 
et en 1940, pp. 213-218. La graphie n’étant traitée que dans le tome 
Ier, seul nous intéresse ici le premier compte rendu. 
 
Or tandis qu’en 1926 Gavel n’avait eu en vue que la graphie 
occitane de Perbosc et Estieu, à laquelle il ne voyait d’avenir 
qu’auprès des érudits, en 1938, sa reprise réformée par Alibert lui 
paraissait utile pour une langue littéraire, car elle « facilite[rait] 
grandement à tout lecteur méridional, après un court apprentissage, 
la compréhension d’œuvres écrites dans un dialecte même fort 
différent du sien. » Il allait même jusqu’à écrire : 

 
« Une autre précieuse conséquence de l’emploi de ce système c’est 

de rendre la littérature méridionale du Moyen Age infiniment plus 
accessible aux lecteurs d’aujourd’hui. Sans doute il leur reste à s’initier 
aux particularités grammaticales de l’ancien provençal, et, en ce qui 
concerne les troubadours, à leur vocabulaire parfois un peu spécial et à 
leurs habitudes de pensée … ». 

 
Comme bien d’autres, cet éminent romaniste n’avait probablement 
pas intégré l’aspect sociolinguistique de la pratique des langues, et 



	

	 110 

même en considérant que la pratique orale de la langue était encore 
très répandue, cet avis était bien optimiste, voire tout à fait irréaliste. 
 
La guerre n’arrangerait rien… Cependant, dans l’ordre 
institutionnel, l’arrêté Carcopino du 24 décembre 1941 allait 
autoriser l’enseignement de nos langues dans le primaire. Ce fut 
pour Henri Gavel l’occasion de signer en 1942 une plaquette de 36 
pages, les Recommandations concernant la Graphie à utiliser pour 
l’Enseignement facultatif de la Langue d’oc, publication officielle 
dont la couverture portait en frontispice « État Français – Préfecture 
de la Région de Toulouse – Bureau du Régionalisme ». Gavel y 
pesait les avantages pédagogiques respectifs des systèmes en 
présence et vue sous cet angle, la graphie d’Alibert devait céder la 
place à celle des félibres, plus facile à apprendre : « si, comme tout 
le monde le souhaite, la langue d’oc pénètre largement dans 
l’enseignement primaire, il ne faut pas que son orthographe soit trop 
difficile pour les jeunes lecteurs. » 
 
Cet avis réaliste était dans la droite ligne de celui de Jean Jaurès, 
mais prenait le contre-pied de celui d’Alibert cité plus haut, pour qui 
l’enseignement scolaire permettrait le succès de la graphie à 
l’ancienne et ne rendrait plus nécessaire le maintien du système de 
Mistral. 
 
8. 1944-1950 – De l’annulation de l’arrêté Carcopino à la loi 

Deixonne 
 
 Paris n’était pas encore libéré qu’était publiée à Alger l’« Or-
donnance relative au rétablissement de la légalité républicaine », du 
9 août 1944, annulant de nombreux actes du gouvernement de Vichy, 
dont l’arrêté Carcopino. Et au début de 1946, Alibert qui s’était 
compromis dans la collaboration était condamné à plusieurs années 
de prison. 



	

	 111 

 
Réunis depuis 1930 dans la Société d’études occitanes (S.E.O.), ses 
amis, médecins, professeurs et autres érudits, avaient applaudi 
comme lui à la politique du Maréchal Pétain en faveur des « langues 
dialectales » et des anciennes provinces ; mais ayant su nouer à 
temps des liens avec la Résistance, ils purent créer à Toulouse, en 
1945, l’Institut d’études occitanes (I.E.O.) et lui transmirent les 
quelques biens de la S.E.O. dont ils prononcèrent la dissolution. 
 
Et quand en 1947-48 des parlementaires bretons et catalans 
proposèrent des lois pour rétablir un enseignement scolaire de leur 
langue respective, les occitanistes prirent habilement le train en 
marche et obtinrent que « la langue occitane » fût au nombre des 
langues auxquelles s’appliquerait la loi Deixonne du 11 janvier 1951 
relative à l’enseignement des langues et dialectes locaux. 
 
Les Provençaux étaient intervenus à la marge à la fin mai 1950, par 
un discours de Frédéric Mistral « neveu », Capoulié (président) du 
Félibrige, à la Ste Estelle de Toulouse, et par un « Comité central 
pour le Provençal au baccalauréat », créé par Jordi Reboul à 
Marseille. 
 
Mais pour le gascon et le béarnais, on n’a pas de trace d’une action 
quelconque de l’Escole Gastoû Febus, dont le Capdau (président) 
Simin Palay avait alors 76 ans. 
 
Prévoyant l’avenir que la loi allait ouvrir, l’I.E.O. avait chargé 
Alibert de rédiger pour l’Université une brochure donnant en 
français les règles de sa graphie et les orientations de l’épuration 
linguistique. Avant même l’adoption de la loi avait donc paru un 
“Document de l’I.E.O.” intitulé La réforme linguistique occitane et 
l’enseignement de la langue d’oc (Annales de l’I.E.O., 1950, pp. 
148-159 et tiré à part, Toulouse, 12 p. en 13,5 x 21). 



	

	 112 

 
Au même moment, les règles de l’Escole Gastoû Febus pour le 
gascon (cf. § 3) restaient confinées dans les pages du numéro des 
Reclams de Biarn e Gascougne de juin 1906 sans qu’on eût l’idée de 
les rendre accessibles au monde de l’enseignement… 
 
9. L’Éducation nationale n’a jamais adopté cette “graphie 

classique” 
 
D’après la presse de Pau du jeudi 16 avril 2009, des enseignants 
occitanistes ont déclaré que cette “graphie classique” est 
« RECONNUE OFFICIELLEMENT PAR L’ÉDUCATION 
NATIONALE depuis 1951 ». C’est TOTALEMENT FAUX ! 
 
Voici quelques faits certains et datés : 

1951 – Selon ce que rapporte le document de 1952 ci-après, p. 
1, le 15 juillet 1951, le Conseil d’Études de l’I.E.O. réuni à 
Marseille approuve un texte spécial pour le gascon. 

1952 – Ce texte est publié en un second “Document de l’I.E.O.” 
de même format 13,5 x 21, maigre fascicule de 8 pages 
ronéotypées : L’application de la Réforme linguistique occitane au 
Gascon. Tout en rapportant son approbation par l’association en 
1951, ce document ne mentionne aucune reconnaissance officielle 
par un quelconque organe public. 

1967 – En juin parait le n° 1 de la revue Per nouste [sic, jusqu’à 
fin 1968]. Les enseignants qui président à ses destinées présentent 
ainsi un poème écrit en graphie moderne des Félibres : « Nous 
publierons dans ce bulletin des textes dans les deux graphies. Nous 
ne cachons pas, en tant qu’enseignants, notre préférence pour la 
graphie normalisée en usage dans les Universités – à la fois plus 
claire et plus logique. » 
 
Répondant aux protestations de nombreux lecteurs, le n° 2 (octobre) 
justifie cette préférence en un long article de M. Michel Grosclaude, 



	

	 113 

« Nordiste » venu en Béarn 9 ans plus tôt pour convenances 
personnelles (« Comment je suis devenu occitaniste », Per noste 
n°15, Novémer-Decémer 1969, pp. 3-4). 

1969 – Per noste publie un petit manuel pratique Comment 
écrire le gascon dû au regretté Robert Darrigrand (1934-2016), 
agrégé d’espagnol. 

1981 – Le 20 février, le Conseil d’État rend un arrêt qui 
confirme un jugement de 1979 par lequel le Tribunal administratif 
de Nice avait annulé une circulaire du Recteur d’académie de Nice 
qui imposait la graphie mistralienne ; or l’association occitaniste qui 
avait attaqué cette circulaire n’a jamais invoqué une quelconque 
reconnaissance ministérielle de la graphie occitane, mais seulement 
l’incompétence du Recteur pour décider dans ce domaine. Le 
Tribunal puis le Conseil d’État ont reconnu cette incompétence, le 
ministre seul ayant ce pouvoir et ne pouvant le déléguer. Ainsi, 30 
ans après la prétendue reconnaissance officielle de la graphie 
occitane par l’Éducation nationale, ni ces publications occitanistes, 
ni l’association plaidant en justice n’en auraient fait mention ? 

1988 – 15 avril : un arrêté ministériel du 15 avril 1988 (J.O. du 
30 et B.O.-E.N. pour les annexes) traite en annexe de « La langue 
d’oc » avec sur la graphie un passage admirable de sagesse et de 
sens pédagogique : l’enseignant choisira la graphie « librement en 
fonction de l’efficacité pédagogique et de l’environnement littéraire 
et culturel. […] ». Cet arrêté a été abrogé par l’arrêté du 21 juillet 
2010 fixant le programme d’enseignement de langues vivantes du 
cycle terminal pour les séries générales et technologiques (J.O. du 
28). Cet arrêté ne donne plus aucun détail sur les langues, encore 
moins sur la graphie, ce qui ne valide en rien une graphie 
quelconque… 

 
10. Une graphie choisie par des enseignants sans réflexion 

pédagogique… 
 



	

	 114 

On a rappelé ci-dessus les raisons du choix de la graphie occitane 
par l’association Per nouste en 1967 : l’acte de foi était premier, ces 
enseignants du secondaire s’alignaient sur l’usage des Universités, et 
affirmaient tout de go que cette graphie est « à la fois plus claire et 
plus logique. » Mais ils ne prouvaient rien, contrairement au 
Professeur d’université H. Gavel qui avait comparé explicitement les 
graphies avant de se prononcer. 
 
Et pour “montrer la différence”, Per nouste présentait en synopse 
un sonnet d’un Armagnacais en « Orthographe Occitane 
normalisée » et sa version en « Orthographe régionale habituelle », 
qui était bien loin de respecter les normes de l’Escole Gastoû Febus. 
L’honnêteté intellectuelle était en congé ce jour-là. 
 
11. … en dépit de ses graves défauts intrinsèques… 
 
Or cette graphie classique a des défauts intrinsèques1 dus au non 
respect des impératifs formulés, à deux siècles de distance, par 
Voltaire — excusez du peu ! — et le Pr. Robert Lafont (1923-2009), 
« appelé parfois “Le Pape de l’Occitanie” », comme il l’a écrit lui-
même en aout 2008. 

 
Voltaire : « L’écriture est la peinture de la voix : plus elle est 

ressemblante, meilleure elle est. » (Dictionnaire philosophique, 1764, v° 
orthographe). 

 
R. Lafont : « Les deux qualités que l’on peut exiger d’un code sont son 

exactitude (la forme écrite de la langue doit permettre de restituer sa forme 
orale naturelle sans se tromper) et sa simplicité (l’opération d’encodage-
décodage ne doit pas être trop lourde). » (L’ortografia occitana - sos principis, 
Montpellier, 1971, p. 11). 

																																																													
1 Quant au provençal, le Pr. Philippe Blanchet a formulé la même critique de 
façon décisive : Le provençal - Essai de description sociolinguistique et 
différentielle, Louvain-la-Neuve : Peeters, 1992, pp. 96-99. 



	

	 115 

 
L’exactitude suppose qu’un même “graphème” (lettre simple ou 

combinaison de lettres) corresponde toujours au même “phonème” 
(en gros, au même son). Le contre-exemple est la fameuse phrase 
(inventée par les grammairiens) « les poules du couvent couvent » ; 
pour bien la lire, il faut une bonne connaissance du français ou un 
sérieux apprentissage pour un étranger. Et la maladie de la “vache 
folle” fut l’occasion pour beaucoup de découvrir le mot épizootie, et 
sa prononciation en -[ti] comme dans partie et non en -[si] comme 
dans idiotie. 
 
La simplicité veut qu’un même “phonème” se note toujours par le 
même graphème. Par exemple, en français comme en gascon, /a/ 
s’écrit toujours par a ; mais en français /ε/ (è ouvert) s’écrira è, ai, ê, e 
devant double consonne : père, paire, même, belle, terre, perte, 
messe…. 
 
Or il n’est pas rare que la graphie occitane manque elle aussi à ces 
deux contraintes. Par exemple, contre l’exactitude : 

– le -r final, généralement muet, se prononce néanmoins dans 
certains mots : ainsi, dans chaque paire suivante, il est muet dans le 
premier mot et s’entend dans le second : branar (terrain couvert de 
bruyère) et car (char) ; vaquèr (vacher) et esquèr (gauche) ; pastor 
(berger) et tor (tour) ; còr (cœur) et tòr (gel) ; segur (sûr) et eslur 
(avalanche), etc. 

– le -c final se prononce normalement (barlòc, jòc, lòc, pachòc, 
etc.) mais est muet dans le fameux òc, ayant disparu de l’écrit 
béarnais, donc de la prononciation, depuis déjà 700 ans. 
 
Et contre la simplicité de l’encodage : il est rien moins qu’évident 
que l’on doive écrire le -r ou le -c des mots ci-dessus où il est muet, 
ou encore -tl- pour [ll] dans ròtle « rôle », -tm- pour [mm] voire [m] 
dans setmana, etc.  



	

	 116 

 
Le désordre qui en résulte est illustré de façon amusante et très 
significative par un sympathique manuel de chez Assimil, Le gascon 
de poche de M. Jean-Marc Leclercq (2004), « avec la collaboration 
de Sèrgi Javaloyès, écrivain ». L’auteur use de la graphie occitane 
sans s’en expliquer, ce qui, au demeurant, ne devrait pas poser de 
problème dans la mesure où il “sous-titre” tout mot gascon selon un 
code phonétique à la française. Mais il a dû puiser sa connaissance 
de la langue dans les livres plutôt que dans la parole vive de 
locuteurs authentiques ; il est donc tombé dans la plupart des pièges 
que les insuffisances de la graphie occitane tendent à qui n’est pas 
déjà un bon gasconophone ; par exemple : 

– amüissement intempestif de certains n de prononciation 
“dentale” : p. 29, arron [arroû] « après », sonque [soûké] 
« seulement », et encore plus cocasse, p. 65, le mot con, qui vient si 
facilement sur les lèvres pour qualifier autrui, va se lire [koû] ! 

– inversement, p. 107, prononciation “dentale” du -n final de 
pairin [païri’n] « parrain », alors qu’il est muet ou prononcé [ng] à 
peu près comme dans parking ; tandis que trois lignes plus haut, 
cosin [kouzî] « cousin » est correctement noté. 

Mais p. 52, l’auteur écrit heureusement Ò « oui », fût-ce contre 
la « norme ». Bravo ! Et il hésite entre Aquò [ako] « cela/ça » de la 
norme occitane (pp. 25, 40, 48, 56, 107, 166 et 182) et Acò de Simin 
Palay (pp. 54, 59, 61, 62, 166 et 181). 
 
Apprendre par cœur des listes d’exceptions n’est certes pas 
impossible, mais très long à faire entrer dans les automatismes de 
lecture, alors qu’il n’est déjà pas facile d’amener des “apprenants” 
habitués au français à lire [u] (ou) ce qui est écrit o ou ó. On imagine 
le temps passé à enseigner la simple lecture, puis l’écriture correcte, 
à des élèves qu’on a déjà eu du mal à former à la lecture et à 
l’écriture du français. Et ce temps est perdu pour apprendre vraiment 
la langue, dans son vocabulaire, ses conjugaisons et sa syntaxe. 
 



	

	 117 

Déjà, en 1958, Simin Palay dont l’œuvre lexicographique est un 
monument irremplaçable, écrivait ceci, dans le cadre d’une réflexion 
sur le génie propre de chaque idiome : 
 

« …ceux qu’on appelle occitanistes ou occitans […] ont cru qu’en 
inventant une graphie, la même pour touts les dialectes, ils permettraient 
à tout un chacun de les lire tous facilement, et c’est le contraire qui se 
passe : il n’y a que quelques initiés qui s’en tirent, et encore le Provençal 
ne comprendra pas le gascon si ne le sait pas d’avance et vice versa. De 
plus si un Béarnais et un Auvergnat se parlent en tête à tête, en raison des 
différences des sons, ils ne s’entendront pas. » (« Lou dret dou cap 
d’obre », Reclams de Biarn e de Gascougne - Genè-heurè de 1958, 
rubrique Clams de douctrine, traduit par moi). 

 
D’où ce jugement du Pr. Georg Kremnitz dans un article « Per un 
estudi de la codificacion lingüistica » publié en 1973 dans la revue 
de Robert Lafont Obradors : 

 
« La codification d’Alibert est un enfant de son temps : 

influence catalane, influence de la bourgeoisie latinisante, 
influence des théories linguistiques de son époque, 
étymologismes, historicismes, la rendent relativement difficile à 
employer. » 

 
12. … et sans réflexion sociolinguistique : d’où un fiasco social 
 
12.1. La réflexion sociolinguistique n’est pas une nouveauté… 
 
Le mot socio-linguistics serait apparu d’abord en anglais en 1939, et 
comme sociolinguistique en français en 1968. Mais dans la mesure 
où les linguistes n’ont pas attendu ces années pour réfléchir à la 
relation entre les langues qu’ils étudiaient et les sociétés qui en 
usaient, on peut dire qu’ils ont eu une réflexion sociolinguistique 
sans le savoir… tout comme M. Jourdain faisait de la prose. 
 



	

	 118 

De fait, nous avons pu voir au § 5 qu’en 1891, l’abbé Léopold Dardy 
constatait que les lecteurs potentiels du gascon étaient « peu lettrés 
pour la plupart » ; Jean Jaurès voulait utiliser pour l’enseignement 
du français la compétence naturelle des élèves en langue basque, 
bretonne ou autre ; Henri Gavel rejoignait l’abbé Dardy en estimant 
que la reprise de l’orthographe médiévale aurait permis de « ne 
trouver de lecteurs que parmi les érudits. » 

 
ouis Alibert raisonnait de même, dans son avis de 1921 (cf. §§ 5 

et 6-3), dans son souci d’adapter le modèle catalan à « l’état actuel 
de notre langue » (cf. § 6-2) et encore quand dans sa Gramatica, il 
écartait certaines « graphies spécifiquement catalanes » et cherchait 
à proposer une graphie « plus proche des procédés auxquels nous 
sommes habitués depuis l’école » (cf. § 6-3). 

 
12.2. …mais elle a manqué dans le choix de la graphie 
 
Dans notre affaire, cependant, je n’ai connaissance d’aucun écrit qui 
aurait analysé la situation sociale des parlers d’oc dans chaque 
territoire, la compétence des locuteurs, l’idée qu’ils se faisaient de 
leur patois, la façon dont ils le transmettaient à leurs enfants, ou ne 
le transmettaient pas, les occasions qu’ils avaient de le lire, ce qu’ils 
pensaient des graphies, etc. En particulier, le milieu où s’élaborait et 
se pratiquait la graphie occitane se limitait à un très petit nombre de 
bourgeois cultivés, formés aux humanités classiques et familiers du 
latin. 
 
Le linguiste occitaniste Roger Teulat l’avait constaté : 
 

la graphie classique est fondée « sur les cogitations de quelques 
érudits d’avant 1950, un temps où l’on s’attachait davantage à l’éminence 
du latin qu’au fonctionnement synchronique de la langue. » (Pèire 
d’Alvèrnhe. Tèxtes presentats e tradusits per Rogièr Teulat, Aurillac : Lo 
Convise, p. 6) ; 



	

	 119 

 et encore, « Le tort qu’a eu Alibert est de ne pas avoir étudié 
davantage la langue ancienne et sa transformation progressive dans la 
langue d’aujourd’hui : là est la véritable référence pour la graphie et pour 
la langue. » (« Per un occitan moderne », Lo Gai Saber n° 483, 2001, p. 
189). 

 
De plus, ces érudits étaient pour la plupart trop absorbés par leur 
profession pour consacrer du temps ne serait-ce qu’à une simple 
réflexion sur les questions évoquées plus haut. 
 
C’est ainsi qu’en 1942, quand le Dr. Ismaël Girard voulut offrir à 
l’enseignement scolaire du gascon une Anthologie des Poètes 
Gascons d’Armagnac, et autres parties du Gers, il y plaça en 
Introduction « le tableau, dressé par M. Louis Alibert, lui-même, des 
règles orthographiques réformées adaptées au gascon ». Or Alibert 
n’avait du gascon qu’une connaissance extérieure et acquise, donc 
médiocre, et ne soupçonnait pas les défauts de la graphie qu’il en 
définissait (voir ma contribution « Louis Alibert et le gascon », 
Hommage à Jacques Allières, Anglet : Atlantica, 2002, t. I er, pp. 
153-164). Mais pour Girard et les quelques érudits gascons de ses 
relations, qui parlaient la langue couramment, ces défauts étaient 
sans doute négligeables, et ils n’en étaient peut-être même pas 
conscients. 
 
En tout cas, je n’ai trouvé aucune trace d’une réflexion de leur part 
sur la mise en place d’un enseignement général de cette graphie aux 
locuteurs de la langue ; mais peut-être pressentaient-ils que ceux-ci 
s’y refuseraient pour la plupart, estimant « avoir déjà donné » avec 
l’apprentissage scolaire du français… 
12. 3 Sur le terrain : l’échec 
 
Quant à la situation réelle, nous avons le témoignage d’observateurs 
particulièrement compétents, les linguistes suisses A. M. Kristol et J. 
T. Wüest venus avec des étudiants enquêter sur la pratique du 



	

	 120 

gascon en vallée d’Aspe à l’été 1983, donc quelque vingt ans après 
l’introduction de l’occitanisme en Béarn par l’association Per 
nouste. Ils en tirèrent un excellent ouvrage, Drin de tot. Travaux de 
sociolinguistique et de dialectologie béarnaise, 1985, Bern : Lang. 
Constatant, pp. 49-50, que « cette graphie n’a connu qu’un succès 
assez mitigé » — c’est un euphémisme ! —, ils en donnent ce qui 
leur semble « La raison principale […] : Comme la graphie 
alibertine ne se fonde pas — et pour cause — sur le système 
graphique du français, elle a besoin d’être enseignée, mais on n’a 
jamais eu les moyens pour l’enseigner à la masse des 
occitanophones. » 
 
D’où le rejet populaire de la graphie occitane, rejet dont le fondateur 
de Per nouste, Roger Lapassade, était bien conscient : 
 

« […] Le facteur des P.T.T. lui, était fâché avec la nouvelle 
graphie : — Moi, elle m’estomaque ! Jamais je ne pourrai me la mettre 
dans la tête. » (« Las dotze perletas », Per noste n° 33, Novémer-
Decémer 1972, p. 7). 

Et encore, « […] l’Église Catholique […] fait chanter des messes en 
Gascon et écrit les paroles dans la graphie normalisée. Mais les 
paroissiens ne veulent pas la lire et n’en comprennent pas tous les mots. » 
(« Lo vent dens las paginas », Per noste n° 51, Novémer-Decémer 1975, 
p. 17). 

 
Vingt-deux ans plus tard, même type de réaction populaire dans les 
Hautes-Pyrénées, dont témoignait indirectement M. Jean-Louis 
Lavit, professeur des écoles ayant d’importantes responsabilités de 
coordination de l’enseignement de l’« occitan » dans ce 
département. C’est dans un amusant roman policier en gascon, du 
genre “San Antonio” ; ce roman à clef tourne autour d’un sabotage 
occitaniste perpétré à Tarbes ; en particulier, par vaporisation d’un 
mystérieux produit en bombe, le saboteur fait que le président d’un 
festival local en langue gasconne ne parle plus gascon mais occitan. 
Et ses amis du comité organisateur de lui dire : 



	

	 121 

 
« Tu t’entends parler ? Tu ne peux pas monter à la tribune dans ce 

état. Tu as l’air de parler en graphie normalisée ! Le public va 
s’étrangler ! Quelle émeute s’ils t’entendent parler ainsi…» Zocalfar ! 
(1997, Belin : Princi Negue). 

 
Et dans le registre sérieux, l’échec social de cette graphie se révélait 
peu après dans le témoignage très honnête et non moins perspicace 
de M. Yves Salanave-Péhé, ancien de l’E.N.A. et administrateur civil 
de haut rang, maire P.S. et conseiller général, puis départemental, de 
Monein : 
 

« La prise de conscience, qui s’est opérée à l’orée des années quatre-
vingts, m’a autorisé à reparler ma langue sans honte et sans retenue, mais 
n’est pas allée jusqu’à l’apprentissage de son écriture pour cause de 
fainéantise personnelle, d’insuffisance des structures d’enseignement et 
du manque d’occasions pour “valoriser” cet “investissement”, ou les trois 
peut-être… » (« Quelle langue pour quelle culture… et pour quoi 
faire ? », Per noste-Païs gascons n° 187, Juillet/Aout 1998, p. 2). 

 
J’en rapproche deux faits qui confirment cet aveu. Le premier est 
dans quelques phrases béarnaises écrites dans un beau mélange de 
graphies au Journal officiel des débats du Sénat, pp. 9979-9980 : 
prononcées par M. le Sénateur Georges Labazée le 27 octobre 2015, 
elles révèlent que ce bon locuteur du béarnais reçu de ses parents a 
dû renoncer, lui aussi, à en apprendre la graphie occitane dont il est 
partisan déclaré. 
 
Le second fait est rapporté par la chanteuse Marilis Orionaa dans le 
numéro spécial que Per noste-Païs gascons avait publié en 
l’honneur de Roger Lapassade après son décès (n° 194-195, 9-
12/1999, p. 16) : 
 

« Depuis deux ans je travaillais avec Roger Lapassade à une 
traduction française de ses poèmes pour faire connaitre son œuvre à ceux 



	

	 122 

qui ne savent pas l’occitan. Ou à ceux qui voudraient la lire mais qui sont 
réfractaires à la graphie classique. » 

 
Le poète avait donc fini par penser que son effort d’écriture en 
gascon ne pouvait être valorisé que par sa traduction en français : 
c’était bien un comble pour des militants de la cause d’oc, trahis par 
une graphie qui avait rendu l’œuvre étrangère et illisible pour les 
locuteurs d’oc du pays. 
 
Et hors du domaine des lettres, combien de commerçants écrivent 
leur marque en graphie classique, quand ils veulent vendre un 
produit du pays ? Le fabricant de pâté gascon ne l’a nommé pas « Lo 
Gascon », mais « Lou Gascoun » ! 
 
Même les occitanistes n’osent pas afficher une graphie qui défigure 
les noms propres de leurs proches. Certes, ils n’hésitent pas à 
transformer M. Bayrou en M. Vairon, les communes de Soumoulou 
en Somolon et Higuères-Souye en Higuèras-Soja, etc. Mais quand, 
les 7 et 8 février 2008, quelques uns des plus déterminés d’entre eux 
manifestent en faveur d’un des leurs aux prises avec la justice, ils ne 
franchissent pas le Rubicon du ridicule orthographique : leur ami se 
prénomme Jacques, ses proches l’appellent Jacou, diminutif gascon, 
qui s’écrit Jacon en graphie classique ; mais c’est Jacou, en graphie 
moderne qu’ils écrivent sur leur imposante banderole : 



	

	 123 

 
 
Quant à la lecture correcte de cette graphie insolite, même l’école 
peine à l’enseigner. Voici d’abord le témoignage, aussi honnête que 
percutant, de M. Éric Fraj, professeur de philosophie et d’occitan au 
lycée de Muret. On peut le lire depuis trois ans sur le blog de M. J.-
P. Cavaillé, 
http://taban.canalblog.com/archives/2012/11/15/25590971.html. 

 
D’emblée, M. Fraj  pose une redoutable banderille : 
 

« “L’occitan, c’est du catalan prononcé avec l’accent français”, me 
disait il y a peu un étudiant aragonais qui venait de participer à un 
colloque occitaniste ; on aurait tort de n’y voir qu’une boutade : c’est une 
vérité constatative. » 

 



	

	 124 

Il s’explique : ceux qui n’ont appris l’occitan que par l’école « le 
prononcent à la française, […] comme c’est écrit, ce qui signale 
alors une pédagogie inadaptée car trop basée sur l’écrit et/ou un oral 
professoral lui-même déjà inauthentique. » Et plus loin : 
 

« Mes pérégrinations de chanteur et de professeur de langue d’Oc 
m’ont mené en maints lieux d’enseignement de notre langue : j’ai 
souvent pu y constater que je ne comprenais rien, ou peu, aux questions 
de certains élèves tellement la prononciation en était défaillante ; que 
l’enseignant ne reprenait pas les erreurs pour les rectifier ; […] » 

 
Hors de l’école, voici un « Commentaire reçu le 27 avril 2013 de 
Louis V. » qu’on peut lire, sur le même blog de M. Cavaillé, à la 
suite d’une intervention de M. René Merle, dans la polémique sur 
les langues régionales et la Charte européenne de ces langues, datée 
du 16 novembre 2014, 
http://archivoc.canalblog.com/archives/2014/11/16/30933974.html : 
 

« Un souvenir : quand nous avons joué dans Maurin des Maures, 
d’André Neyton, avec Jeanne, la bande son était pré enregistrée, en 
particulier par des Collobriérois qui parlaient le provençal, mais qui ne 
connaissaient pas la  graphie “occitane” (et guère mieux la mistralienne). 
Et donc, qui butaient souvent. Entendre “dans les drallas et les bomass” 
(les dralhas et les baumas) ou bien “que colon…Un colon ? colonel ? ah 
cou…n ! ça s’écrit comme ça ?” (colhon) c’était pas triste. Bon, entre 
parenthèse, j’aurais pas fait beaucoup mieux!! » 

 
Et quand Paul Castela, professeur des universités plutôt pro-
occitaniste, constatait que « L’Occitanie est une culture sans état, une 
littérature sans lecteurs,… » (Occitanie, Histoire d’une aliénation, 
Millau, 1999, p. 332.), n’était-ce pas dû pour une bonne part à 
l’échec total d’une graphie, inventée pourtant pour permettre une 
littérature de l’ensemble du Midi roman ? 

 
 



	

	 125 

Inutile d’en dire plus : 
– pour l’écriture, avec les confidences de M. Salanave-Péhé et 

les phrases béarnaises de M. Labazée au Journal officiel du Sénat, 
on ne peut que conclure à l’évidence de l’échec d’une graphie qui, 
plus de 50 ans après son introduction en Béarn, est restée étrangère à 
des personnages d’un tel gabarit intellectuel. 

– et pour la lecture, ce n’est pas mieux, comme nous venons de 
le montrer avec les témoignages de M. Fraj et de “Louis V.” ou les 
erreurs du manuel Le gascon de poche. 

 
13. Une lueur d’espoir ? 
 

Depuis quelques années, une réflexion s’est faite sur le fiasco de 
la graphie classique occitane, et plusieurs auteurs de valeur sont 
revenus à une graphie de type moderne. Citons en trois, 
remarquables par leur qualité d’anciens enseignants et leur 
motivation, permettre à leurs informateurs de retrouver dans leur 
écrit ce qu’ils leur avaient transmis : 

– Jean-Louis Massourre, agrégé de lettres et déjà docteur ès-
lettres, dans une thèse de linguistique, Le Gascon haut-pyrénéen 
(2003), qui note le gascon dans une graphie aussi limpide à la 
lecture que celle du célèbre romaniste allemand G. Rohlfs dans Le 
gascon de 1937, ouvrage à côté duquel, selon le Pr. X. Ravier dans 
la préface, cette thèse « a vocation à prendre place »; 

– Janòt (Jean) Bonnemason, ancien coordonnateur de 
l’enseignement de l’« occitan » en Lot-et-Garonne, dans Ninete 
bajole… comptines, jeux et dits gascons du Béarn, Pau : Princi 
Negue, 2003, 92 p. ; après avoir propagé la graphie classique de 
l’I.E.O. pendant des années, il déclare : « j’ai utilisé la graphie de 
l’Escole Gastoû Febus pour respecter l’engagement moral de rendre 
à mes informateurs ce qu’ils m’avaient donné et comme ils me 
l’avaient donné. » 

– Albert Peyroutet (1931-2009), délicieux poète et conteur à qui 



	

	 126 

son agrégation d’anglais n’avait pas fait perdre ses amitiés des 
coteaux d’Aubertin, est revenu à la graphie moderne dans son 
dernier petit livre, qui fut hélas son testament littéraire, les Countes 
bracs – Brèves béarnaises, Pau : Marrimpouey, 2008, 158 p. : 

« J’ai autrefois pratiqué la graphie normalisée, et je lui 
trouve des mérites. Mais la plupart de mes amis – qui savent le 
béarnais appris à la maison – ne m’ont pas lu. Ce qu’ils 
appelaient “l’occitan” les a rebutés : ils ne reconnaissaient pas 
“le vrai béarnais”. Cela m’a attristé. Je me suis remis à écrire 
pour me faire pardonner. » 

 
Il reste à espérer que tous ceux qui, par amour de la langue des 

ancêtres et du pays, et/ou par conscience professionnelle, œuvrent 
pour sa transmission, comprennent enfin ce que j’ai voulu montrer 
dans ces pages : cette transmission ne sera jamais possible qu’avec 
une graphie moderne, répondant aux impératifs d’exactitude dans 
« la peinture de la voix » et de simplicité de selon les mots de 
Voltaire et Robert Lafont rappelés plus haut.	

 
 

  



	

	 127 

 
AU JOURNAL OFFICIEL : 

LE FIASCO DE LA GRAPHIE OCCITANE 
 

Jean Lafitte 
 

1. Avant-propos 
 
1.1. Les langues régionales au Sénat le 27 octobre 2015 
 
Le mardi 27 octobre 2015, le Sénat a débattu d’un projet de loi 
constitutionnelle qui devait permettre ratifier la Charte européenne 
des langues régionales ou minoritaires. Vingt-huit sénateurs sont 
intervenus à la tribune, dont les trois des Pyrénées-Atlantiques : 
Mme Frédérique Espagnac fut la première après le Rapporteur, M. 
Jean-Jacques Lasserre vint en quinzième position, et M. Georges 
Labazée clôtura la discussion générale. 
 
Or si Mme Espagnac a su nommer « les langues béarnaise, occitane 
et basque » et M. Lasserre mentionner le seul basque, M. Labazée a 
non seulement parlé de « béarnais » mais aussi a parlé en béarnais. 
Les 7 passages glissés dans son discours représentent 326 caractères, 
près de 10 % de plus que les 297 de la citation par M. Christian 
Manable, remarquable avocat du picard, d’une lettre dans cette 
langue écrite à un ministre en 1910 ; bien loin derrière, le breton de 
M. Ronan Dantec ne compte que 39 caractères, et le créole cité par 
le Normand M. Philippe Bas, 29 ; enfin, l’occitan est représenté par 
le seul mot calandretas (M. Alain Marc, de l’Aveyron) et le catalan 
par axurits (Mme Hermeline Malherbe, des Pyrénées-Orientales). Et 
c’est tout ! 
 
C’est dire la place privilégiée que le béarnais doit à M. Labazée dans 
ce débat ! 
 



	

	 128 

1.2. Sous les mots, un témoignage linguistique vivant 
 
Cependant, l’attention que j’y portai aussitôt fit place à un grand 
étonnement quand j’en lus le texte au Journal officiel affiché sur 
mon écran ; sa langue, certes, était celle d’un bon locuteur naturel, 
mais alors que j’avais gardé le souvenir de ses prises de position 
catégoriques en faveur de la graphie occitane, celle de ses propos 
n’en était qu’une caricature. 
 
Je vis aussitôt dans ce fait matériel l’aveu tacite et spontané de 
l’inaccessibilité pratique de cette graphie archaïque et pédante pour 
le peuple des locuteurs naturels ; et aussi de la lourde surcharge de 
travail qu’elle impose à l’apprentissage scolaire de la langue, 
puisqu’un personnage de la classe de M. Labazée n’a pas essayé de 
l’apprendre. 
 
Préoccupé depuis des années par ces questions de graphie rapportées 
aux conditions de l’enseignement de la langue, il m’a donc paru utile 
de consacrer un mois à la recherche et à l’étude des paroles et des 
actes de M. Labazée autour de la langue béarnaise, et spécialement 
de son seul écrit connu, ces 7 phrases au Sénat. J’ai relevé bien des 
contradictions dans les propos, qui s’ajoutent au démenti que la 
graphie des 7 phrases leur apporte. 
 
J’en rends compte dans ces pages, non pour accabler M. Labazée, 
car, lui, au moins, pratique la langue qu’il défend, mais comme un 
professeur de médecine décrit la maladie d’un patient et en tire des 
enseignements pour les futurs médecins qui l’entourent. Peut-être en 
tirera-t-on des conclusions pour orienter les actions publiques vers 
une approche plus pertinente, et donc plus efficace, de la 
conservation de l’héritage linguistique du Béarn, et plus 
généralement, de la France. 
 
 



	

	 129 

1.3. M. Georges Labazée, sénateur des Pyrénées-Atlantiques 
 
Internet aidant, il est aisé de faire connaissance avec M. Labazée, 
personnage public depuis quelque 40 ans. Il est né en 1943 dans la 
famille d’un modeste métayer du châtelain de Viven, à 17 km au 
nord de Pau. Admis à l’école normale de Périgueux en 1958, il en 
sortit instituteur en 1962, puis s’engagea en politique dès mars 1976 
comme conseiller général du canton de Thèze. Il y fut sans cesse 
réélu, et lorsqu’en mars 2011 le département bascula à gauche pour 
la première fois, il fut élu président du Conseil général ; mais il 
renonça à se présenter aux élections départementales de mars 2015. 
Il fut aussi conseiller régional d’Aquitaine de 1981 à 2010. 
 
Entre temps, suppléant d’André Labarrère aux élections de 1981, il 
devint député sitôt M. Labarrère nommé ministre, et fut réélu 
jusqu’aux législatives de mars 1986. Et il est sénateur du 
département depuis le 25 septembre 2011. 
 
2. Avant 2009, des antécédents peu significatifs 
 
Avant 2009, je n’ai trouvé de trace de l’intérêt de M. Labazée pour 
la langue béarnaise qu’en 1994, alors que M. Bayrou, à la fois 
président du Conseil général et ministre de l’éducation, préparait la 
création de l’« Institut culturel béarnais » qu’il avait promis. Par 
deux fois, M. Labazée s’était exprimé publiquement au nom des élus 
du groupe socialiste au Conseil général  pour affirmer « leur 
attachement au renouveau de la langue et de la culture béarnaises » 
et leur volonté de participer à la gestion de l’Institut culturel 
béarnais. Mais c’est finalement un Institut occitan qui fut fondé en 
octobre 1996 avec l’assentiment de M. Bayrou, pour être en fait une 
officine occitaniste bien loin des attentes des locuteurs de la langue 
ancestrale. 
 



	

	 130 

3. Une lettre du 12 février 2009 de M. Labazée, vice-président du 
Conseil régional 

 
Réagissant à la duperie que constituait cette création, des Béarnais et 
autres Gascons qui voulaient conserver leur langue dans sa tradition 
héritée des anciens s’organisèrent alors en une association Pays de 
Béarn et de Gascogne puis en 2002 en un Institut béarnais et gascon 
(I.B.G.). Et tandis que le mouvement occitaniste poussait le Conseil 
général à développer le doublement de la signalisation routière par 
les noms de communes en graphie occitane, l’action résolue de 
l’I.B.G. obtint en 2008 de l’assemblée départementale une décision 
laissant le choix de la graphie aux communes elles-mêmes. 
 
Cela conduisit les occitanistes à s’adresser aux élus de gauche pour 
obtenir la reconnaissance publique de leur graphie. M. Labazée y 
répondit par une lettre du 12 février 2009 qui porte en en-tête son 
nom et ses titres, car lui seul l’a signée ; mais lui sont associés, à 
côté de sa signature, les seuls noms et titres de sept autres 
Conseillers régionaux, dont M. « René Ricarrère Conseiller 
Régional délégué auprès du Président chargé des cultures et des 
langues régionales, Maire honoraire d’Orthez, Président de la 
Commission Nationale des langues et cultures régionales à l’ARF » 
(Association des régions de France). 
 
Le quotidien palois La République des Pyrénées la publia (n° des 
21-22 février 2009). D’emblée, les auteurs placent la question sur le 
plan politique d’une opposition entre « des progressistes et des 
conservateurs », tout en admettant — c’est à noter — que « chacun 
au cours d’une longue vie choisit son camp… et même peut en 
changer ». Ainsi en est-il du « débat qui met aux prises les partisans 
de la graphie classique ou normalisée et ceux qui prônent une graphie 
“régionale” », c’est-à-dire la graphie « occitane » opposée à celle du 
Béarn. 



	

	 131 

 
Considérant que « hommes et femmes de Mauguio dans l’Hérault, 
Fleurance dans le Gers, Lavelanet dans l’Ariège ou encore Viven en 
Béarn […] parlent des formes locales d’une même langue », les 
auteurs justifient le « choix de la graphie classique qui seule permet 
[l’] intercompréhension entre [eux] ». 
 
Pour convaincre les hésitants, ils font leur un passage de la préface 
d’une Grammaire béarnaise publiée en 1986, préface due au 
Professeur Robert Lafont (1923-2009), que l’on a « appelé parfois 
“Le Pape de l’Occitanie” » comme il l’a écrit lui-même en aout 
2008. Voici ce passage : 
 

« Il faut assurer donc non une survie du béarnais dans son état hérité 
(opération proprement impossible), mais sa promotion nouvelle, non plus 
comme langue d’un micro-appareil d’État, mais comme langue d’un 
espace démocratiquement autonomisé (au delà de ce premier dessin que 
constitue la décentralisation française actuelle) : l’espace occitan. » 

 
Sur l’intercompréhension, M. Labazée nomme donc quatre 
communes des pays d’oc : Mauguio et Lavelanet en zone 
languedocienne et Fleurance et Viven en zone gasconne, mais 
aucune de Provence, Limousin ou Auvergne. À part le fait qu’elles 
ont toutes un maire de gauche (DVG, PS, PRG et PS), elles sont 
assez disparates : Mauguio, à 10 km à l’Est de Montpellier, 
comporte l’aéroport de cette ville et une station balnéaire, Carnon ; 
sa population de 3 700 h. en 1962 est passée à 16 800 en 2012, dont 
3 500 permanents à Carnon ; Lavelanet et Fleurance sont deux 
bourgades de 6 400 et 6 250 h., Viven un village de 177 h. À 
supposer qu’elles comptent beaucoup de personnes qui aient des 
sujets d’intérêt communs méritant une conversation, on est en droit 
de se demander combien peuvent effectivement s’exprimer qui en 
gascon, qui en languedocien. Et s’il n’est pas douteux que de bons 
locuteurs de gascon ou de béarnais comprennent un Languedocien, 



	

	 132 

la réciproque est loin d’être établie. 
 
Quant à s’écrire en graphie occitane dans ces langues, cela relève du 
songe éveillé ; il suffit de voir plus loin (§ 8-4) ce que j’ai constaté 
de l’écriture de M. Labazée lui-même ! Je dois rappeler en outre que 
la graphie béarnaise des « félibres », définie officiellement en 1900-
1905 dans la continuité de l’écrit béarnais depuis le XIIIe s. (cf. « Le 
choix… » §§ 1 et 2), n’était pas soumise aux règles promues pour le 
provençal par Frédéric Mistral, fondateur du Félibrige. Pour autant, 
cela n’empêchait pas l’intercompréhension de l’écrit lorsqu’elle 
existait à l’oral ; et cela reste toujours vrai, même si de tels échanges 
sont rien moins que probables. 
 
Mais la finalité de la graphie occitane choisie par cette lettre, qui est 
de créer, fût-ce « démocratiquement », un « espace occitan 
autonomisé » est éminemment politique… alors que sont totalement 
occultés les handicaps pédagogiques que présente la « graphie 
classique » et la rupture sociolinguistique qu’elle crée entre 
locuteurs « natifs » et élèves des écoles qui l’enseignent (« Le 
choix »…, §§ 10-12). 
 
4. La lettre du 31 mars 2009 
 
4.1. Les circonstances 
 
Peu après la lettre du 12 février, le 5 mars, un groupement 
d’associations occitanistes, La Crida, demandait à tous les groupes 
du Conseil général leur position sur plusieurs revendications 
précises, en vue d’en faire état dans une conférence de presse prévue 
pour le 1er avril. Sans doute préparé par un cercle étroit de personnes 
supposées mieux informées sur le sujet, un projet de réponse fut 
soumis pour avis à tous les membres du Groupe de la Gauche par 
courriel du 30 mars 17h 06, la lettre devant partir le lendemain. On 
la connaît par sa diffusion en .pdf par La Crida : 



	

	 133 

http://storage.canalblog.com/73/01/491703/38668449.pdf 
 
À l’en-tête du Groupe de la Gauche du Conseil général et signée par 
M. Labazée, cette lettre est sans date, mais les circonstances de sa 
préparation permettent d’en dater l’envoi du 31 mars. 

 
4.2. Une déclaration capitale sur la langue 
 
La première page répond à diverses revendications, notamment sur 
la signalétique bilingue, la politique de communication et de 
pédagogie sur la langue et le développement de l’enseignement ; la 
seconde et dernière page s’ouvre par un alinéa sur la graphie, qui 
sera examiné au paragraphe suivant, et que suit un second alinéa 
capital sur la langue béarnaise et gasconne : 
 

« Les variantes du gascon en général et la langue Béarnaise en 
particulier ne sont pas issues de la langue occitane et inversement. 
Néanmoins, nous avons affaire à des langues propres qui font appel à la 
notion essentielle d’intercompréhension. ». 

 
Cette déclaration rompt avec la lettre du 12 février, d’à peine 

sept semaines avant, où M. Labazée ne connaissait qu’« une même 
langue » de son Viven natal à Mauguio, à l’est de l’Hérault ! Je 
reviendrai sur la pertinence de cette déclaration au § 9-1. 

 
4.3. « le point d’achoppement est le choix de la graphie » 
 
Tel est l’essentiel du premier alinéa de la seconde page car s’il y 
avait un grand consensus sur les sujets abordés dans la première 
page, on achoppait sur le choix de la graphie : « graphie normalisée 
face à une graphie Simin Palay de l’Ecole Gaston Phoebus, voire à 
une graphie phonétique. » 

 
« Graphie normalisée » désigne ici la graphie occitane définie 



	

	 134 

par l’I.E.O., association privée, dans deux documents de 1950-52 
(Le choix…, §§ 8 et 9). Mais l’opposer comme «  normalisée » à la 
« graphie Simin Palay de l’Ecole Gaston Phœbus », c’était 
dévaloriser d’emblée celle-ci, qui n’est pas moins “normalisée”, les 
normes de l’Escole Gastoû Febus datant de 1900-1905, 47 ans avant 
celles de l’I.E.O. pour le gascon. 
 
Quant à parler de « graphie phonétique » comme pour en rajouter 
sur la déconsidération des graphies rejetées, c’est ignorer (que 
d’ignorance !) le principe B de la graphie occitane d’après le 
document officiel de l’I.E.O., de fin 1950 : 

 
« B. — Cette orthographe sera en principe phonétique 

pour les mots de formation populaire. Elle sera au contraire 
fidèle à la graphie d’origine pour les mots savants grecs ou 
latins, sauf pour ch,  k,  ph,  rh,  th,  y,  ti,  qui seront 
remplacés par c ou qu, f, r, t, i, c. ». 

 
Le Béarnais R. Darrigrand l’avait bien compris, en caractérisant 
« l’orthographe classique actuelle » par « six principes : 1 - Elle est 
phonétique », avec en exemples filosofia, tipografia et teatre 
(Comment écrire le gascon, Per noste, 1969, p. 5). 
 
La vraie question est celle de la pertinence sociale du code de 
notation des “sons”, mais cette question passe au-dessus du béret de 
tous ces élus qui n’ont jamais étudié le dossier. 

 
4.4 . Pourquoi choisir la graphie occitane ? 
 
4.4.1. Cinq raisons qui n’en sont pas 
 
Mais les excellentes considérations sur la place relative du gascon et 
de l’occitan n’étaient là que pour introduire la notion 



	

	 135 

d’intercompréhension, sur laquelle allait s’appuyer le plaidoyer pour 
la graphie occitane. 
 
Le troisième alinéa énumérait donc cinq raisons de soutenir la 
graphie occitane. Mais on voit mal la pertinence de ces raisons 
disparates et leur lien avec la conclusion : 

– « une langue est faite pour communiquer et être parlée entre 
les gens d'une même génération, mais surtout d'une génération à une 
autre » ; certes, mais en quoi une graphie quelconque peut-elle servir 
à parler, et l’occitane, à communiquer avec des locuteurs naturels 
qui ne savent pas la lire et la rejettent (Le choix…, § 12-3) ? 

– « nous nous apercevons de la disparition de la transmission 
des différentes formes de gascon et de béarnais » ; même question : 
en quoi la graphie occitane, qui trahit souvent la phonétique de la 
langue (Le choix…, § 11), peut-elle y remédier ? 

– « nous sommes des élus responsables » : hors sujet ! 
– « parce que nous voulons que ces langues inter-compré-

hensibles par beaucoup, se développent pour ne pas disparaître » ; 
ah ! l’intercompréhension arrive enfin ; mais outre que l’on 
comprend mal ce que veut dire que gascon et occitan « font appel à 
la notion essentielle d’inter-compréhension », nos langues n’ont pas 
besoin d’être “inter-compréhensibles” pour mériter d’être 
soutenues ; pensons au basque “seul au monde”. C’est là du jargon 
qui ne peut impressionner que ceux qui ignorent tout du dossier. ! 

– « parce que nous devons faire les choix dynamiques pour 
l’avenir, pour nos enfants » ; évidence, donc hors sujet. Mais cela 
sous-entend que la graphie occitane serait la seule à assurer l’avenir 
de la langue » : acte de foi, et non preuve. 

 
 
 
 
 



	

	 136 

4.4.2. Le seul motif… basé sur une contre-vérité 
 
Et l’on aboutit à la conclusion : 
 

« nous ne pouvons que soutenir la graphie occitane normalisée 
adoptée par l’Education Nationale en ce qui concerne l’écriture. » 

 
Sur la forme, les auteurs n’ont pas peur du pléonasme, car on voit 
mal comment la graphie ne pourrait pas concerner l’écriture ! et sur 
le fond, nous avons là la seule raison véritable du choix des élus de 
gauche : c’est parce que la “graphie occitane” est « adoptée par 
l’Education Nationale ». Or c’est une « intox » propagée par les 
occitanistes qui n’en ont jamais produit la preuve, tout simplement 
parce que c’est totalement FAUX comme exposé dans « Le 
choix… » § 9. Donc légèreté et manque de rigueur de M. Labazée et 
de ses amis. 
 
4.4.3. Un “bouquet” final qui retombe en poussière 
 

« Enseignées aujourd’hui, elles produisent les locuteurs de demain, 
qui permettront la survie de nos langues régionales. 
« C’est ainsi que nous faisons le pari de l’avenir. » 

 
Ces deux phrases finales offrent à la critique un vrai bouquet de feu 
d’artifice. La première tombe comme un cheveu dans la soupe : qui 
peuvent être ces « elles » ? sans doute les « langues inter-com-
préhensibles » mentionnées plusieurs alinéas avant, mais cela n’a 
plus rien à voir avec la graphie. Et là encore, on affirme sans rien 
prouver, les rares enquêtes montrant que très peu d’anciens élèves 
d’« occitan » savent parler la langue et encore moins la pratiquent 
effectivement ; mais c’est une autre histoire ! La seconde phrase se 
relie donc probablement à la précédente, le « pari de l’avenir » 
concernant l’enseignement des langues, et non le choix de la 
graphie. 



	

	 137 

 
4. 5. Appréciation d’ensemble 
 
Au total, donc, c’est une lettre politique de pure circonstance, 
réunissant des phrases venues de contributeurs différents, mais mal 
coordonnées ; elles décèlent une connaissance très superficielle de la 
question, et chose grave, l’ignorance totale de la graphie normalisée 
de l’Escole Gastoû Febus que l’on écarte et même des bases de la 
graphie occitane que l’on adopte. Et l’on ne trouve trace d’aucune 
étude approfondie, notamment de l’efficacité et des coûts des 
mesures soutenues, comme on aurait pu l’espérer d’« élus 
responsables ». 
 
Et que d’exégèse nécessaire pour la comprendre, alors que, 
paradoxalement, le seul passage parfaitement clair est celui qui 
affirme l’indépendance réciproque du gascon et de l’occitan (§ 4-2). 

 
5. Mai 2011 – Interview comme nouveau président du Conseil 

général 
 
En mai 2011, parait le n° 50 de mai-juin-juillet de « Pyrénées-
Atlantiques le mag »[azine], le premier après les élections de fin 
mars qui ont placé M. Labazée à la tête du Conseil général. On y 
trouve en p. 11 une interview du nouveau président. Et là, évoquant 
le développement nécessaire du « patrimoine culturel et 
linguistique », M. Labazée dit sans ambages : « Je suis béarnais. Je 
parle cette langue, je l’écris et je la “diffuse” ». 
 
6. 19 février 2013 – Une question orale au Sénat 
 

M. Labazée pose une question sur l’enseignement des langues 
régionales à Mme George Paul-Langevin, ministre chargée de la 
réussite éducative. Il évoque notamment : «…la volonté des élus de 



	

	 138 

faire vivre les langues basque, béarnaise, ou encore occitane, 
rejoignant en cela les attentes des administrés. » (J.O. Sénat du 
20/02/2013 - page 1333). 

 
7. L’interview télévisée du 20 décembre 2013 
 
Le vendredi 20 décembre 2013, à 18 h 30, l’organisme de télévision 
occitane Òc Tele par internet, basé à Lescar près de Pau, entrait en 
activité. Le même jour, M. Clément Pech, journaliste à 
l’hebdomadaire en occitan La Setmana, interviewait M. Labazée 
dans la bibliothèque du Parlement de Navarre, siège historique du 
Conseil général. Ce serait la première de l’émission politique Cara e 
cara (face à face) ; diffusée le lendemain 21, elle dure 22 minutes 24 
sec. Je l’ai écoutée attentivement le surlendemain dimanche, crayon 
à la main. 
 
M. Pech n’a pas été avare de questions, fort pertinentes pour la 
plupart, et M. Labazée y a répondu très à l’aise, sans langue de bois, 
et entièrement en excellent béarnais. J’ai particulièrement apprécié 
ses confidences de la fin (minute 20:32) : « Dab papa, qu’abém 
toustém parlat biarnés,… dab mama, qu’abém toustém parlat 
biarnés ». 
 
Mais en évoquant « …lou tribalh qui-s hè a perpaus de las léngues, 
la léngue basque e la léngue occitane… », il a renié sa lettre du 31 
mars 2009, selon laquelle le gascon et le béarnais ne sont pas issus 
de l’occitan ! (cf. § 4-2). Dommage ! 
 
8. L’intervention au Sénat le 27 octobre 2015 
 
8.1. Vue d’ensemble 
 
Le compte rendu intégral de la séance est téléchargeable, 
l’intervention étant aux pp. 9979-9980 (61-62) du .pdf : 



	

	 139 

http://www.senat.fr/seances/s201510/s20151027/s20151027.pdf. 
 
Arrivant le dernier dans un débat qui durait déjà depuis deux heures 
et demie, M. Labazée reconnaissait d’emblée qu’il risquait de 
« rappeler ce qui a déjà été dit vingt-cinq fois dans l’après-midi ». 
De fait, sur le fond, je n’y ai pas trouvé grand chose de remarquable. 
Il évoque d’abord brièvement les seize ans écoulés pour rien depuis 
la signature de la Charte en 1999. Puis il mentionne la ratification 
par « la majorité des grandes nations européennes » et plaide pour 
que la France fasse de même, car la Charte est sans danger. 
 
Et pour donner du poids à son propos, il fait appel au passé 
plurilingue et affirme : « les langues régionales sont 
consubstantielles à la République ». D’abord, il est amusant de voir 
un ancien instituteur, certainement très « laïque », user de l’adjectif 
savant « consubstantiel », né au début du Ve s. dans le langage 
chrétien de la théologie de la Ste Trinité et toujours présent dans le 
Credo de la messe ! Mais sur le fond, cette phrase n’appelle plus le 
sourire mais provoque la stupéfaction : l’Histoire la contredit 
totalement, comme le montre la chronologie 1307-2008 : si l’Ancien 
Régime laissa vivre les langues régionales dans une parfaite 
indifférence, les trois premières Républiques leur furent franchement 
hostiles ; l’État français du Maréchal Pétain prit en décembre 1941 
une mesure en leur faveur que le retour à « la légalité républicaine » 
en aout 1944 annula et que la IVème République ne rétablit que 
laborieusement en janvier 1951. 
 
Puis rappelant que « La plupart de ces langues [en France] et tout 
particulièrement l’occitan, sont menacées d’extinction dans les vingt 
ans à venir. », M. Labazée évoque la très ancienne implantation de 
celles de son département : « L’occitan a plus de mille ans 
d’existence, et le basque encore plus ». 
 



	

	 140 

Et de personnaliser son propos autour de sa propre expérience de 
locuteur béarnais dès l’enfance : « Avec mes parents, durant toute 
leur vie, je n’ai parlé qu’en béarnais, une déclinaison de l’occitan. 
Pourtant, cela ne m’a pas empêché d’exercer mon métier 
d’enseignant au service de l’éducation nationale, ni d’épouser une 
carrière politique et de m’exprimer en français devant vous. ». 
 
Il poursuit : « Ces langues ont non seulement des primo-locuteurs 
[« locuteurs natifs » pour d’autres], des nouveaux locuteurs, que 
l’enseignement certes chaotique fait naître – je pense ici à toutes les 
écoles immersives –, mais elles possèdent aussi des écrivains, des 
poètes, des artistes, créateurs de renommée internationale – je ne 
citerai que Bernard Manciet. Elles sont, par essence, universelles. » 
 
Mais abandonnant science juridique ou linguistique et 
considérations philosophiques, politiques ou sentimentales, M. 
Labazée en vient à taquiner son auditoire avec des petites phrases en 
béarnais, et achève en évoquant l’auteur créole Patrick Chamoiseau, 
sans doute comme un clin d’œil à Mme Taubira qui soutenait le 
projet de loi. 
 
Ce sont ces propos en béarnais que j’interrogerai plus loin pour en 
tirer le maximum d’enseignements sur la relation de M. Labazée à 
son idiome familial. 
 
8.2. La langue des propos en béarnais 
 
Au début de l’intervention, la formule d’appel : « Mosssu [sic] lo 
president, dauna Taubira, daunas et mestes » évoque par ces 
derniers mots celle dont usait l’écrivain paysan Alexis Arette-
Lendresse, homme de droite s’il en fut, au début de ses passages sur 
les tréteaux du Festival de la chanson béarnaise de Siros : « Daunes 
e mèstes, gouyes e bayléts, adichat ! » (Dames et maitres, servantes 



	

	 141 

et valets, salut !). Loin des affrontements politiques, on est bien en 
Béarn ! 
 
Je note favorablement le mot Mosssu Monsieur, repris un peu plus 
loin comme Mossu et prononcé Moussu ; ce gallicisme était déjà en 
usage à la fin du XVIIe s. et il est aujourd’hui le seul utilisé, tandis 
que le sénher médiéval que l’enseignement occitaniste prétend lui 
substituer, au mieux, et s’il est bien prononcé ségné (premier é 
tonique), ne signifie plus pour nos contemporains que « Seigneur » 
dans l’expression religieuse « Notre Seigneur ». 
 
Tout le reste est encore du bon béarnais ; je relève par exemple une 
forme authentique qui évite le gallicisme, aillos (graphie à corriger 
en alhous ou alhors, suivant le système choisi) au lieu d’un alhurs 
français trop répandu. 
 
8.3. La mise par écrit de ces propos en béarnais 
 
Il convient d’abord de rappeler que selon la Constitution, les séances 
du Sénat sont publiques et que selon le règlement du Sénat, elles 
font l’objet de deux comptes rendus officiels, préparés chacun par 
une « direction du compte rendu » particulière : le compte rendu 
analytique, « relation méthodique et concise des débats », mis en 
ligne en moins de deux heures sur le site du Sénat et qui tient lieu de 
procès-verbal jusqu’à la parution du suivant ; et le compte rendu 
intégral, qui retrace l’intégralité des interventions, mis en ligne au 
format « html » dans les 24 à 36 heures et publié au Journal Officiel 
des débats dans un délai de 7 à 15 jours. 
 
En fait, le compte rendu analytique de la séance du 27 octobre se 
borne à évoquer les premiers mots en béarnais : « (L’orateur 
prononce l’adresse en béarnais) ». Le compte rendu intégral en 
donnera évidemment la totalité, mais pas tout de suite, car 



	

	 142 

l’affichage .html sur le site sera progressif, au fur et à mesure de son 
avancement, et en intégrant chaque fois des modifications ou 
corrections. Il est clair en effet que le texte préparé par la direction 
compétente est soumis à chaque sénateur intervenant, et ajusté en 
fonction de ses observations. 
 
C’est ainsi que le surlendemain 29 vers 14 h, je n’avais encore pu 
télécharger qu’une version du compte rendu intégral mentionnant 
cette « adresse en béarnais », tandis que la suite n’était figurée que 
par des pointillés ; elle se présentait ainsi : 
 

« Ces langues ont non seulement des primo-locuteurs, […texte 
complet au § 8-1] — je ne citerai que Bernard Manciet. Elles sont, par 
essence, universelles 

« ……………………………………………… 
« ……………………………………………… 
« (L’orateur s’exprime en béarnais.) En d’autres mots, vous vous 

moquez un peu de nous, mais gentiment ! 
« M. Philippe Bas, rapporteur. Qui se moque de l’autre 

actuellement ? (Sourires.) 
« M. Georges Labazée. 
« ………………………………………………… 
« ………………………………………………… 
« Je pourrais continuer encore, mais le temps qui m’est imparti est 

pratiquement épuisé. » 
 

Par courriel adressé à M. Labazée à 14 h 49, je lui fis part de ma 
déception et lui demandai « Pourriez-vous me donner le texte 
intégral de vos paroles censurées, et même leur référence chez 
Manciet ? ». Ce message était à peine parti qu’à 14 h 56, son 
assistante parlementaire m’appelait très aimablement au téléphone : 
entre temps, le compte rendu sur le site avait été complété. Et je 
découvrais que M. Labazée n’avait cité que le nom de Manciet… 
pas ses vers ! En tout cas, les deux séries de pointillés avaient fait 
place aux phrases prononcées comme on peut les lire en colonne 
centrale de la synopse du paragraphe suivant. 



	

	 143 

 
Sitôt que j’en eus connaissance, je pensai être utile à M. Labazée en 
lui proposant par courriel de 16 h 36 une synopse présentant ces 
phrases en l’état, ainsi que dans les deux graphies normalisées du 
gascon : celle de l’Escole Gastoû Febus (« Le choix… » § 3) et celle 
de l’I.E.O. (ib. §§ 8 et 9). 
 
Mais le compte rendu est resté inchangé. Peut-être était-ce trop tard 
pour demander une correction ? Toujours est-il que la graphie 
spontanée de M. Labazée se trouve maintenant “coulée dans le 
bronze” du Journal officiel… ad multos annos ! 
 
8.4. La graphie de ces propos en béarnais 
 
Les trois versions possibles de ces propos sont présentées en 
synopse à la page suivante. Celle de M. Labazée au Journal officiel 
est au milieu, puisque elle mêle les deux autres, comme le remarque 
bien vite un œil exercé : 
 
Se rattachant à la graphie I.E.O. : 

 
– 14 o valant “ou” : Moss(s)u (x 2), lo (x 2), comissio, compres, 

questio, o, comprenet, nosauts, Permo, personas, Montpellier 
et aillos ; 

– 1 e en syllabe finale non accentuée : ue ; 
– 1 oe valant “oué” : encoero (encoère pour l’E.G.F., enqüèra 

pour l’I.E.O.); 
– 3 b valant [β] issu de b et v primitifs : abeth (x 2) et abé 

(yabé) ; 
– 3 y : leys, ey, y adverbe/pronom ; 
– 11 anciennes consonnes finales non notées parce que devenues 

muettes, parfois depuis des siècles : Mossu (x2), comissio, 
paosa, questio, comprenet, trufat, Permo, hie, aillos et 
defende. 



	

	 144  



	

	 145 

Ne se rattachant à aucune de ces deux graphies normalisées : 
– l’absence quasi totale d’accents sur les voyelles : deux é 

seulement dans yabé et qué, qui, dans les deux graphies 
normalisées, devraient être respectivement y abè / i avè et 
que ; 

– 1 o notant le son “ou” furtif en seconde partie de diphtongue, 
paosa, alors que les deux graphies normalisées le notent 
par u, pausa / pausar ; 

– 1 o en syllabe finale non accentuée : encoero ; c’est noter 
spontanément la prononciation de la finale par l’auteur, 
alors que l’E.G.F. écrit -e et l’I.E.O., -a ; 

– 1 u muet entre g et a : lengua ; selon l’Atlas linguistique, 
Viven est dans une zone où l’on dit “léngo” ; soit lenga 
pour l’I.E.O. et léngue pour l’E.G.F. ; 

– 2 h muettes : hora et hie (hier) ; 
– 2 t muets en finale : la conjonction et (x 2), qui est e dans les 

deux graphies normalisées. 
– 1 ill pour le l mouillé : aillos au lieu de alhors (I.B.G.) ou 

alhous (E.G.F.). 
 

8.5. Essai d’explication de cette graphie 
 
D’emblée, on compte 23 cas conformes à la graphie de l’I.E.O. pour 
21 à celle de l’E.G.F., et l’absence d’accents corrects mise à part, 8 
cas seulement étrangers à ces graphies. Mais sur les 23 conformes à 
la graphie de l’I.E.O., 14 concernent le o pour “ou” et 5, le a en 
syllabe finale non accentuée, qui sont les deux traits de cette graphie 
les plus visibles et les plus gênants pour le locuteur natif. 
Abstraction faite de ces 19 cas, les proximités avec la graphie de 
l’E.G.F. l’emportent donc largement ; mais ici encore, plus qu’à un 
choix voulu, c’est probablement dû au fait que cette graphie note en 
général les sons suivant les conventions du français. 
 



	

	 146 

Ce qui me parait le plus vraisemblable, c’est donc que, seul devant 
sa feuille de papier ou son écran, M. Labazée a noté sa propre 
prononciation principalement suivant les conventions du français, 
tout en voulant être au plus proche de la « graphie occitane 
normalisée » pour laquelle il s’était clairement prononcé dans sa 
lettre 31 mars 2009 (cf . § 4-42). 
 
Au demeurant, selon l’étude que j’en avais faite et publiée en son 
temps, M. Bayrou avait dû procéder de même pour le texte écrit de 
son fameux Proclam de Pau du 25 octobre 1993, jusqu’à laisser le 
dernier alinéa en graphie de l’E.G.F.… 
 
Même Bernard Manciet, pour grand poète gascon qu’il fût, ne 
maitrisait pas véritablement la graphie occitane dont il a usé dans ses 
œuvres ; on sait au moins que son roman Lo gojat de Noveme fut 
publié en 1964 par l’I.E.O. « à partir d’un manuscrit dont la graphie 
était peu assurée » (éd. Reclams, 1995, Avertissement de l’éditeur) 
et donc “normalisé” par le linguiste Jacques Boisgontier (1937-
1998) ; de même, pendant l’été 1975, le linguiste Jacques Taupiac 
(1939-), « a travaillé avec Bernard Manciet à la normalisation 
graphique de son […] roman Elena » (Quasèrn de lingüistica 
occitana n° 4, p. 16). 
 
Voulant faire « occitan », donc, M. Labazée a corrigé en o les ou qui 
lui venaient spontanément sous les doigts, et de même en a les e ou 
o en finale non tonique. L’hypercorrection paosa et l’oubli encoèro 
en sont en quelque sorte des « buttes témoins ». 
 
On peut cependant s’étonner de ce paosa, alors que la même 
diphtongue est correctement notée dans dauna(s) ; j’avance 
l’hypothèse que les comédiennes béarnaise qui se produisent sous le 
nom de Daunas de hum, voire le chœur tarbais des Daunas de còr, 
lui ont en quelque sorte rendu cette graphie familière. L’opposition 



	

	 147 

paosa / dauna pourrait peut-être résulter aussi d’une approche 
comme celle de la fameuse « méthode globale » qui dispense de 
réfléchir au graphème propre du phonème [au̯]. 
 
Je suppose aussi que le -th final tout à fait inattendu de abeth (avetz 
pour l’I.E.O., abét pour l’E.G.F.) répond à un souci d’authenticité 
béarnaise, sur le modèle de Bèth cèu de Pau, commun aux deux 
graphies.  
 
Et le français, que M. Labazée possède parfaitement et utilise 
journellement, a dû lui dicter les consonnes finales de president, 
Montpellier et et, mais aussi les h- de hora et hie, d’après les 
français heure et hier, bien plus probablement que les latins hora et 
heri. 
 
Peut-être en est-il de même de même de l’y pour y adverbe et 
pronom, comme en français ; mais leys et ey renvoient probablement 
aux ey qui ne manquent pas en toponymie béarnaise, Beyrie (depuis 
1101), Eysus (1289), Peyrelongue (1385) etc., voire la communauté 
contemporaine Miey de Bearn, et sans parler de Nay (au moins 
depuis 1373) ; mais les occitanistes veulent le remplacer par Nai, 
apparu en contexte français en 1640… et seul retenu par Mistral 
dans son Dictionnaire ! Cela me donne l’occasion de rappeler que 
les fameuses Leys d’amors toulousaines de 1356 avaient l’y jusque 
dans leur nom ! 
 
9. Ce qu’est réellement le béarnais pour M. Labazée  
 
9.1. En théorie, quant à son nom et à son statut linguistique 
 
Quand M. Labazée a nommé la langue du Béarn et plus 
particulièrement celle qu’il parle personnellement, il a surtout usé de 
« béarnais » et ne lui a jamais refusé le titre de langue : 



	

	 148 

 
24/09/1994 : « renouveau de la langue et de la culture béarnaises » ; 
12/02/2009, à travers la citation de R. Lafont : « …survie du béarnais 

[…] comme langue d’un espace démocratiquement 
autonomisé… » ; 

31/03/2009 : « Les variantes du gascon en général et la langue 
Béarnaise en particulier ne sont pas issues de la langue occitane 
et inversement. » ; 

Mai 2011 : « Je suis béarnais. Je parle cette langue… » ; 
19/02/2013 : « les langues basque, béarnaise, ou encore occitane,… » 
20/12/2013 : « Dab papa, qu’abém toustém parlat biarnés,… dab mama, 

qu’abém toustém parlat biarnés » ; 
27/10/2015 : « Je ne vais pas chanter en béarnais ou en occitan », puis 

« Avec mes parents, durant toute leur vie, je n’ai parlé qu’en 
béarnais, une déclinaison de l’occitan. » 

 
Au total, béarnais (ou biarnés) revient 9 fois, dont 5 fois associé à 
« langue » ; une 6ème fois doit y être assimilée, car dans « chanter en 
béarnais ou en occitan », le « ou » met le béarnais au même niveau 
que l’occitan, tout comme le 19/02/13. En revanche, quand M. 
Labazée nomme la langue dont il usait avec ses parents « béarnais, 
une déclinaison de l’occitan », il inclut le béarnais dans l’occitan : 
c’est en contradiction avec la phrase précédente et plus encore avec 
les propos explicites du 31 mars 2009. 
 
Or ces propos exprimaient ce qu’ont établi tous les linguistes qui se 
sont penchés sur le gascon. Dès 1877, en rendant compte de la 
publication du Ier tome des Récits d’histoire sainte en béarnais, le 
grand romaniste Camille Chabaneau a écrit : « Le gascon, qu’il vaut 
beaucoup mieux, à l’exemple des troubadours et de nos anciens 
grammairiens, considérer comme une langue à part […] le gascon 
— dont le béarnais est une simple variété ». Mais le béarnais est 
aussi qualifié de « langue », comme le ressent la conscience 
collective depuis plus de 400 ans. 
 



	

	 149 

En 1972, dans un rapport approuvé par l’assemblée générale de 
l’Institut d’études occitanes (I.E.O.) dont il était le président, le 
professeur des universités Pierre Bec (1921-2014) mettait le gascon 
à part de l’occitan car « il s’agit […] en fait d’une langue très 
proche, certes, mais spécifique (et ce dès les origines), au moins 
autant que le catalan. » (Annales de l’I.E.O. 1972, p. 47).  
 
J’en conclus que M. Labazée tient spontanément le béarnais pour 
une langue, mais n’a personnellement aucune connaissance 
théorique de ce sujet ; la contradiction apparue en dernier lieu est 
due au conformisme idéologique évoqué au paragraphe 10-2. 
 
J’observe enfin que les deux autres fois où il parle d’« occitan » se 
situent dans ses propos les plus généraux sur la menace de son 
extinction dans les vingt ans à venir et sur ses plus de mille ans 
d’existence : banalités dont je ne tire aucun enseignement. 
 
Enfin, M. Labazée ne nomme jamais l’« Occitanie », mais 
seulement une fois « l’espace occitan », comme on dit plus cou-
ramment « les pays d’oc », et encore, ce n’est pas de lui mais de 
Robert Lafont qu’il cite (12/02/2009). 
 
9.2. Quant à la littérature gasconne ou béarnaise 
 
Curieusement, le seul écrivain que mentionne M. Labazée, Bernard 
Manciet (1923-2005), est un Gascon de la Grande Lande, pas un 
Béarnais. Pourquoi ce choix d’un auteur probablement beaucoup 
moins lu en Béarn que les Béarnais Roger Lapassade (1912-1999) 
ou Albert Peyroutet (1931-2009) ? C’est d’autant plus étonnant que 
Manciet a écrit en gascon et traduit en français « — Ce qu’il y a de 
pire maintenant — l’Occitanie / vis d’Archimède à vide — ils 
t’auront, Gascogne / abâtardie. », L’enterrament a Sabres, 1989, p. 
48). Pas de quoi devenir occitaniste… mais M. Labazée l’a-t-il lu un 



	

	 150 

jour ? 
 
Au demeurant, qu’il cite un auteur de 20 ans son ainé et décédé 
depuis 10 ans ne peut guère convaincre de la vitalité littéraire de la 
langue. Mais ne serait-ce pas parce que M. Labazée estime peu les 
auteurs vivants ? Il rejoindrait alors M. Gilbert Narioo, aujourd’hui 
le plus ancien des occitanistes béarnais, qui achevait ainsi une de ses 
chroniques Parlar plan (bien parler) : « Nous ne recommanderons 
jamais assez aux jeunes, qui veulent apprendre à parler une bonne 
langue, de lire les bonnes œuvres, comme celles que nous a laissées 
le Félibrige qui a su produire des trésors. » (País gascons n° 221, 
avril 2004). 
 
9.3. Quant à sa pratique personnelle 
 
On ne peut douter du profond attachement de M. Labazée à la 
langue béarnaise dont il dit et redit à plaisir qu’il n’a parlé qu’en 
béarnais avec ses parents, durant toute leur vie ; cela mène jusqu’en 
2006, année du décès de sa mère. Et il m’a confié que pendant ses 
31 ans de Conseil municipal à Viven (1970-2001), il n’y a parlé que 
béarnais. 
 
Mais il ne dit jamais avoir agi de même avec son épouse, au 
patronyme pourtant bien béarnais, ni avec ses deux filles nées en 
1969 et 1972. Or au moins l’orientation professionnelle de ces 
dernières rend peu vraisemblable qu’elles pratiquent la langue 
ancestrale, puisque l’une est avocat, et l’autre, docteur en droit 
administratif. Ainsi, alors qu’il concluait sa lettre du 31 mars 2009 
en déclarant que lui et ses amis faisaient « le pari de l’avenir », il n’a 
apparemment rien fait par lui-même pour perpétuer sa langue 
maternelle dans sa descendance. Au demeurant, quand on voit dans 
la presse les photos de réunions des associations qui rejettent 
ouvertement l’occitanisme, la quasi exclusivité des tête chenues 
laisse entendre qu’il n’est pas le seul de sa génération à ne pas avoir 



	

	 151 

transmis la langue à ses enfants. 
 
Dans le même sens : alors que depuis juillet 2008 la Constitution a 
placé le patrimoine que constituent les langues régionales dans la 
responsabilité première des collectivités territoriales, M. Labazée 
n’en a pas dit un mot dans le discours du 28 avril 2011 par lequel il 
inaugurait la 1ère session du Conseil général passé à gauche à la suite 
des élection de mars : on y cherche en vain les mots langue, culture, 
béarnais, gascon, occitan, et le mot basque n’y est que dans 
l’expression Pays basque à propos d’un plan de logement et du tracé 
de la ligne de chemin de fer « LGV ». 
 
9.4. Quant au statut social du béarnais : un “patois” 
 
En réalité, M. Labazée est assez fin observateur de notre société et 
connaisseur du monde rural pour avoir conscience de la disparition 
du “biotope” des “patois” qui se transmettaient dans les familles 
sans passer par les écoles. Car le mot patois ou patrois, apparu à 
l’écrit vers 1270, fut pendant longtemps dépourvu de toute nuance 
péjorative, bien au contraire : c’était — et le demeurait encore il y a 
peu — la langue du père, celle qui se transmet oralement dans la 
famille et se parle sur un territoire réduit. Elle était opposée à la 
langue de large communication sociale, qui s’écrit et qu’on apprend 
dans les écoles, jadis le latin, aujourd’hui le français. 
 
Le béarnais, lui, est la langue de la proximité et du registre familier, 
voire badin comme au Sénat. Pour M. Labazée, comme pour tous les 
locuteurs naturels, le “patois” est la langue de la spontanéité, de la 
connivence, de la liberté, sans contraintes lexicales et 
grammaticales, et encore moins orthographiques, car on ne l’écrit 
pas. 
 
Les choses “sérieuses” relèvent du français, fût-ce avec des mots 
« qui tiendroient d’ici jusqu’à Pontoise », tel consubstantielles… 



	

	 152 

Aussi, à la suite du Conventionnel Bertrand Barère (cf. 1307-
2008…, n° 4), M. Labazée est-il fier de s’« exprimer en français », 
comme tous les « primo-locuteurs », cette fierté étant bien loin de la 
hargne fréquente des militants occitanistes contre la langue 
nationale ! 
 
Cela, M. Labazée doit le ressentir en son for intérieur, tout comme 
M. Yves Salanave-Péhé, ancien de l’E.N.A. et administrateur civil 
de haut rang, maire P.S. et conseiller général, puis départemental, de 
Monein cité dans « Le choix… », § 12-3 : bien que locuteur 
décomplexé de « sa langue », il a renoncé à en apprendre l’écriture, 
notamment par « manque d’occasions pour “valoriser” cet 
“investissement” ». 
 
On peut donc croire M. Labazée quand, en mai 2011, il déclarait 
« Cette langue, je l’écris » ! (§ 2-3). Mais ses graphies paosa ou 
hora donnent à penser que dans la lecture des ouvrages en gascon ou 
béarnais de sa bibliothèque, il n’a pas prêté attention à leur graphie 
quelle qu’elle fût. Et sa citation de la préface de la Grammaire 
béarnaise de M. Hourcade a dû lui être fournie par un ami, car il est 
douteux qu’il ait consulté l’ouvrage lui-même. 
 
Manifestement, tout son comportement personnel, dans sa famille 
comme lorsqu’il fut au pouvoir dans les affaires publiques, montre 
qu’il n’a jamais cru à la possibilité de faire revivre sa chère léngue 
de case reçue de ses parents. 
 
Cela rejoint le constat de Robert Lafont : « Les langues et cultures 
régionales […]. Je sais bien que leur transmission familiale s’est 
arrêtée vers 1960. Elles sont mortes en patois, sans se défendre, 
mortes d’innocence. » (« Ma langue à couper », Septimanie n° 5, 
Oct. 2000, p. 6) 
 



	

	 153 

10. Conclusion : Un fiasco social affiché au Journal officiel 
 
10.1. Échec social de la graphie occitane, archaïque et élitiste  
 
Qu’une personne aussi instruite que M. Labazée n’ait pas jugé utile 
d’apprendre à écrire sa langue dans la graphie occitane pour laquelle 
il avait vigoureusement pris parti donne une idée de ce qui peut en 
être de la masse des locuteurs béarnais, ou de toute autre pays d’oc 
(cf. « Le choix… », § 12-3). Il est vrai ce système élitiste n’est bien 
possédé que par ceux qui ont une bonne connaissance du lexique 
latin, presque toujours en arrière-plan des mots béarnais ou français, 
et donc des orthographes notant des lettres étymologiques disparues 
de l’oral. Or il est douteux que M. Labazée ait appris le latin dans 
une école normale d’il y a plus de 50 ans. 
 
En outre, n’est-il pas paradoxal qu’un socialiste de haut rang se soit 
prononcé pour cette graphie élitiste, alors que la ministre de 
l’éducation nationale de l’actuel gouvernement socialiste veut 
réduire l’enseignement du latin à la portion congrue, au prétexte 
qu’il favorise l’élitisme et les élèves issus de familles cultivées ? 
 
10.2. Du conformisme idéologique au « parler vrai » ? 
 
Tous les faits rapportés ici vérifient a contrario la phrase que dans 
les années 1920 un autre instituteur, Antonin Perbosc (1861-1944 ; 
cf. « Le choix… », § 4), avait empruntée à l’épitre de St Jacques (II, 
20), pour en faire la devise de l’occitanisme, La fe sens òbras mòrta 
es, « La foi sans œuvres est morte » : M. Labazée n’a pas agi pour 
transmettre le béarnais ni apprendre à l’écrire parce qu’il n’avait pas 
la foi. Tous ses discours et écrits sur l’avenir du béarnais n’ont été 
que des mots auxquels il ne croyait pas, mais qu’il dut prononcer ou 
écrire par conformisme avec le discours ambiant des milieux 
enseignants, voire par discipline de parti, parce que son parti jugeait 
profitable de flatter le mouvement occitaniste. 



	

	 154 

Peut-on lui reprocher des mensonges en « service politique 
commandé » qui ne lui ont rien rapporté personnellement et que 
c’est le fait de tou(te)s les politicien(ne)s, de quelque bord qu’ils 
(elles) soient ? Certainement pas ; mais nous devons rester critiques, 
quittes à penser souvent « Cause toujours… ». 
 
Me revient alors en mémoire sa lettre du 12 février 2009 où, à 
propos des graphies, justement, il admettait que « chacun au cours 
d’une longue vie choisit son camp… et même peut en changer » 
(§ 3). Ce fut mon cas en 2003, où les recherches préparatoires à ma 
thèse me convainquirent d’abandonner la graphie occitane, que je 
pratiquais depuis 21 ans et enseignais depuis 14, pour la fébusienne, 
quelque peu rajeunie et même enrichie de quelques apports de 
l’occitane. Que M. Labazée me permette donc de lui conseiller 
amicalement de faire de même ; il mettra ainsi ses paroles en accord 
avec ses actes. 
 

Il pourrait même faire siens les mots de Roger Lapassade, autre 
enseignant et socialiste, qui a tant fait pour le béarnais. C’est dans le 
poème Drapèus arlats (Drapeaux mités) qui ouvre son dernier 
recueil La Cadena (Per Noste, 1997). En voici l’essentiel pour notre 
propos ; le pavillon sang et or, c’est évidemment le drapeau occitan ; 
et celui des trois couleurs, celui de la France, présidée par M. 
Mitterrand depuis 13 ans quand ce poème fut écrit… 

 
Qu’èi mesclat tres drapèus 
tà sonqu’ua patria 
Qu’èi hantat tres Partits 
Shens trobar bona via 
e blandit estendaus 
au cap d’astas guerrèras 
 
pabalhons sang e aur 
o de las tres colors 

J’ai mêlé trois drapeaux 
pour une seule patrie 
J’ai fréquenté trois partis 
sans trouver bon chemin 
et brandi des étendards 
au bout de lances 
guerrières, 
pavillons sang et or 
ou des trois couleurs, 



	

	 155 

e qui, tots, e m’enganavan. 
Sol lo carrat biarnés 
dens un castèth penut 
dab duas vacas rojas 
dens l’aur deu blat madur 
m’an regaudit lo còr 
au crit : « Viva la vaca ! » 
 

24 de junh de 
1994 

et qui tous me trompaient. 
Seul le carré béarnais, 
dans un château suspendu, 
et (ses) deux vaches rouges, 
dans l’or du blé mûr, 
m’ont réjoui le cœur 
au cri : « Vive la vache ! » 

 
  



	

	 156 

 
  



	

	 157 

A LA MEMÒRI DE PÈIRE PAUL 
 

Sian tóuti esta entristesi pèr la despartido de Pèire PAUL, « lou 
dóutour Paul », coume disian en parlant d’éu. 
 
L’aviéu rescountra tre la debuto de l’annado universitàri 1969-1970, 
à la Faculta di Letro de-z-Ais. Lou proufessour Pèire Colotte ié tenié 
un semenàri semanié. Ié participave d’abord que travaiave sus lou 
pouèto Antòni Bigot, i’avié tambèn Jan-Pèire Tennevin que s’èro 
groupa à-n-uno tèsi sus Charloun. Pèire Paul ié venié coume ausidou 
libre. 
 
A la fin de l’ouro, souvènt restavian à béure un cafè o un 
choucoulat. Paul voulié n’en saupre mai sus Bigot que, lou fau bèn 
dire, se n’es gaire parla en foro dóu païs nimoues. E lou matin que 
soustenguère publicamen moun memòri èro presènt. Pèr n’en festeja 
lou sucès, dinerian ensèn. 
 
Ma vido proufessiounalo m’aliuenchè de Prouvènço mai, à 
l’óucasioun d’ùni vacanço — lis ensignaire, es pas un secrèt, soun 
de-longo en vacanço ! — lou rescountrère au Museon Granet, à-z-
Ais. Se saup lou goust de Paul pèr la pinturo e èro, coume iéu, un 
ami dóu counservadou, Louis Malbos. Garde lou souveni d’aquel 
après-dina que nous faguè uno vesito en prouvençau — dise bèn 
« en prouvençau » — de l’espousicioun dóu moumen. 
 
Plus tard, quand me fisèron la beilié de L’Astrado prouvençalo, 
reprenguerian nòsti relacioun. Publiquère li cansoun de Jòrgi 
Brassens dins la viraduro prouvençalo que n’avié facho, emé lis 
ilustracioun de Jan Arène. D’àutri proujèt pousquèron pas espeli. 
 
Pèire Paul travaiavo sènso brut. Quand si recerco capitavon, 
publicavo. L’an que counsacrère un numerò de L’Astrado à Louis 



	

	 158 

Malbos pèr soun centenàri, ié demandère sa coulabouracioun. Me 
respoundeguè qu’aurié que de causo aneidoutico à counta, de causo 
sènso grand interès segound éu, mai me mandè uno caricaturo qu’es 
di miés reüssido. 
 
Chasco annado, quand renouvelavo soun abounamen, apoundié un 
mot di mai gènt pèr nous dire soun amista e nous encouraja 
countunia dins la rego qu’es la nostro. 
 
Recebren pas, l’an que vèn, aquéu bihetoun dóu « dóutour Paul » 
que nous es de manco sus lou batèu di « copains d’abord ». 
 

Michèu COURTY 
 

  



	

	 159 

PARUTIONS À SIGNALER 
 

 
– ALIBERT Louis, Dictionnaire occitan-français d’après les 

parlers languedociens, Toulouse, IEO, 712 p. (réédition de 
l’orignal de 1966)1. 

– BOUVIER Jean-Claude et MARTEL Claude, La langue d’oc 
telle qu’on la parle. Atlas Linguistique de Provence, 
Forcalquier, Les Alpes de Lumières, 320 p2.  

– [Collectif], Ome e Ativeta, Revue L’Astrado 51, Berre, 2016, 
156 p3.  

– [Collectif], Les Cahiers du Bayle-Vert n° 6, Revue du Centre 
Mas-Felipe Delavouët, 2015, 102 p4.  

– [Collectif], Liò e formo de poudé, Revue pédagogique Lou 
prouvençau à l’Escolo n° 40, 2016-1, 122 p5. 

– DUPUY, Tricìo, Lis Escais-noum. Li noum escoundu dis 
escrivan de lango d’oc, Berre, Ciel d’Oc, 2016, 150 p6. 

– EYGUN J. et Le NAIL J.-F., Lexiques gascons inédits de Jean 
Soulé-Venture et François Marsan, Toulouse, Letras d’Oc, 
2015, 144 p7. 

																																																													
1 Commande à Institut d’Etudes Occitanes, 11, rue Malcousinat , 31000 
Toulouse (http://www.ieo-oc.org) 
2 Commande à ALPES DE LUMIÈRE, 1 place du Palais, BP57, F 04301 
FORCALQUIER Cedex 01 (http://www.editions-alpes-de-lumiere.org). 
3 Commande à L’Astrado Prouvençalo, 7 les Fauvettes, 13130 Berre. 
4 Commande au Centre Mas-Felipe Delavouët, Lou Bayle-Vert, 13450 Grans 
(http://www.delavouet.fr). 
5 Commande à N. Seisson, 54 rue Notre-Dame, 13190 Maiano. 
6 Commande à CIEL D’OC, 3 place Joffre, 13130 Berre 
(http://www.cieldoc.com). 
7 Commande à http://www.letrasdoc.org/index.php 



	

	 160 

– GIÈLY, Bernat, L’Ouro dóu Secrèt, Marsiho, Prouvènço 
d’Aro, 2016, 383 p. (roman en provençal)1. 

– JAUSSERAN Jean-Michel et ARNAUD Robert, Li Bouscarlo. 
Les mots du commérage en Provence, Grans, Collectif 
Prouvènço, 241 p2. 

– LAGARDE, Cristian e Martina, Per la lenga e la cultura d’Òc, 
Andrieu Lagarda, la fé en obras, Limoges, Lambert-Lucas, 
2016, 104 p3. 

– TURC Jean-Michel, Zóu, Bouleguen-si ! 70 fiches pour 
apprendre ou réviser le vocabulaire provençal de base, Paris, 
Ellipses, 2016, 160 p. 

  

																																																													
1 Commande à Edicioun Prouvènço d’Aro, Flora Pargue bât. D, 64 Traverse 
Paul, 13008 Marsiho (http://www.prouvenco-aro.com). 
2  Commande à Collectif Prouvènço, ZA Camp Jouven, 13450 Grans 
(http://www.collectifprovence.com). 
3 Cammande à http://www.lambert-lucas.com	



	

	 161 

TABLE DES MATIÈRES 
 
 
Présentation  
(Philippe Blanchet)        p. 5 
 
Que é uma língua? imaginário, ciência & hipóstase 
(texte original, Marcos BAGNO)      p. 9 
 
Qu’est-ce qu’une langue ? Imaginaire, science et hypostase 
(traduction par Marcos BAGNO)     p. 45 
 
Les Droits linguistiques en France ? 
Analyse d’une glottophobie instituée     p. 79 
(Philippe Blanchet) 
 
Diversité linguistique et discriminations : 
l’exemple d’un usage de la langue corse 
(Texte d’un collectif d’universitaires)     p. 91 
 
Le choix de la graphie occitane : une erreur tragique 
(Jean Lafitte)         p. 97 
 
Au Journal Officiel : le fiasco de la graphie occitane 
(Jean Lafitte)         p. 127 
 
A la memòri de Pèire Paul 
(Michèu COURTY)        p. 157 
 
Parutions à signaler        p. 159 
 


