


2



3

Nouvelle série  N° 147 2008

LA FRANCE LATINE

Revue d’Études d’Oc

André DEGIOANNI

Varia

CENTRE DE RECHERCHE PREFics-CREDILIF EA 3207

UNIVERSITÉ RENNES 2 HAUTE BRETAGNE



4



5

Avant-propos

Ce numéro de La France Latine a le plaisir et l’honneur
d’accueillir la version française des études présentées lors du
colloque consacré à l’écrivain provençal André Degioanni en
2008. Ce colloque et cette publication font suite de l’attribution
posthume du Prix Mistral 2007. Coordonnés par notre collègue
Claude Mauron, ces textes sont enrichis d’extraits des œuvres
étudiées, de textes inédits et d’extraits de la correspondance
élogieuse que lui adressa un autre grand auteur de Provence, Max-
Philippe Delavouët. Car Degioanni, décédé en 2005, est un grand
écrivain d’oc, insuffisamment remarqué jusqu’ici. Et sa langue,
un authentique provençal varois, est d’un grand intérêt
linguistique et stylistique. Souhaitons que ce volume lui rende un
hommage mérité et suggère la lecture de ses œuvres à de
nouveaux publics. Merci à J.-L. Domenge, H. Moucadel, R.
Moucadel et C. Mauron d’avoir élaboré ces études.

Cette fois-ci centré sur la Provence, qui reste d’ailleurs
l’espace linguistique et culturel le plus productif dans la littérature
et la presse écrite en langue d’oc, notre revue propose également
une étude originale de C. Magrini sur un aspect de l’œuvre de
Delavouët et la suite de l’étude du dictionnaire provençal-français
de Moirenc, retrouvé et préparé pour la publication par J.-M.
Jausseran.

Notre volume se clôt par des informations plus transversales
(dont le discours en provençal de M. Courty lors de la remise du
Grand Prix Littéraire de Provence au Niçois André Compan), la
présentation critique des nouveaux programmes de langue d’oc au
primaire, de nombreux comptes-rendus de lecture de divers
ouvrages consacrées à divers auteurs et divers aspects des langues
d’oc, des langues minoritaires et des dynamiques
sociolinguistiques française et italienne.

C’est probablement cette richesse des contributions, dans la
seule revue universitaire tout entière dédiée aux cultures,



6

littératures et langues d’oc depuis plus d’un demi-siècle, qui nous
vaut des abonnements nouveaux de la part de plus en plus de
bibliothèques en France, en Italie, en Grande-Bretagne… pour ne
citer que les plus récents. Nous nous en félicitons et poursuivrons
notre travail avec le souci du sérieux et de l’ouverture vers des
publics divers. C’est d’ailleurs dans un cadre institutionnel
quelque peu renouvelé que se développe désormais notre revue,
puisque l’équipe de recherche n°3207 de l’université Rennes 2,
l’ERELLIF, qui l’accueille depuis 2005, s’est transformée au 1er

janvier 2008 en un laboratoire intitulé « Plurilinguismes,
Représentations, Expressions Francophones – Information,
Communication, Sociolinguistique » (le PREFics, EA n° 3207).

Pour la préparation de ce numéro, nous avons eu la chance de
bénéficier de la précieuse collaboration de Marie-Katell Hoff,
doctorante au PREFics, qui a assuré la relecture, la mise en page
et l’organisation complète du volume. Nous la remercions
vivement.

C’est l’occasion de renouveler nos remerciements à nos
collaborateurs les plus proches, L. Boënnec et J. de Vilhena sans
qui cette revue n’existerait pas matériellement, notre comité
scientifique qui exerce une vigilance régulière sur nos contenus,
nos auteurs variés et assidus, et enfin, surtout, à nos lecteurs.

Philippe Blanchet

Professeur à l’Université Rennes 2

Directeur du PREFics EA 3207

Novembre 2008



7

LES ŒUVRES PROVENÇALES
D’ANDRÉ DEGIOANNI

(1930-2005)

Actes du Colloque d’Arles
(13 janvier 2008)



8



9

ANDRIÉU DEGIOANNI, PRIX MISTRAL 2007

Le 13 janvier 2008, au Museon Arlaten, a eu lieu la cérémonie
de remise du Prix Frédéric Mistral 2007 à la famille de l’auteur
contemporain provençal André Degioanni, décédé en 2005.1

L’après-midi du même jour, dans la Salle d’Honneur de l’Hôtel
de Ville d’Arles, s’est tenu un colloque consacré aux œuvres
d’André Degioanni. Accueillis par Hervé Schiavetti, Maire
d’Arles, Vice-Président du Conseil Général des Bouches-du-
Rhône, les participants ont tous prononcé leurs communications
en provençal : les textes correspondants ont été confiés, pour
publication, à la Revue de l’Assouciacien Vareso pèr
l’Ensignamen dóu Prouvençau, dirigée par Roger Gensollen.

La France Latine est heureuse d’en proposer ici la version
française de quatre communications, ainsi que divers textes
d’illustration et documents, réunis par les soins de Claude
Mauron, Professeur à l’Université de Provence, qui a assuré la
direction scientifique de ce colloque.

Elle exprime sa gratitude à la famille d’André Degioanni et à
Mme Arlette Delavouët, qui ont autorisé la reproduction des
textes intégrés au présent dossier, ainsi qu’à Jean-Maurice
Rouquette, Conservateur en chef honoraire des Musées d’Arles,
Président du Comité du Museon Arlaten, et à Remi Venture,
Majoral du Félibrige, Président du Jury du Prix Mistral, sous
l’autorité desquels s’est déroulée cette manifestation.

Philippe Blanchet

                                      
1 Les allocutions prononcées par Remi Venture et par Roger
Gensollen, à cette occasion, ont été publiées respectivement dans les
numéros 18 (novembre 2007) et 19 (janvier 2008) de revue Me Dison
Prouvènço.



10



11

BIO-BIBLIOGRAPHIE D’ANDRÉ DEGIOANNI

Il voit le jour dans une famille de paysans et de bergers, le 23
novembre 1930, à Cabasse, dans le Var. Toute sa vie, il gardera
cette appartenance première à un monde villageois et rural, à un
pays situé autour de Brignoles, de la montagne de la Loube et de
l’abbaye du Thoronet – un pays qu’il appellera lou Couar
Prouvençau (« le Cœur Provençal ») et que toute son œuvre
s’attachera, avec humour et humilité, à aussa en glòri (« hausser
en gloire », selon la célèbre formule mistralienne).

Après l’école primaire de Cabasse, il suit les cours du collège
de Draguignan (où il a pour professeur, entre autres, Louis
Giraud, dit Giraud-Toulounen, un des fondateurs du Groupamen
d’Estùdi Prouvençau). Obligé de gagner sa vie, il entre en 1950 à
la Société de Bauxite, à Brignoles, où il travaillera jusqu’à sa
retraite (1990), comme technicien et ensuite comme comptable.

Encouragé par Gabriel Larose (1905-1991), menuisier,
chroniqueur et responsable de l’Escolo de Caràmi, il commence à
s’impliquer vers 1970 dans les mouvements provençalisants du
Var. Son dévouement, son attachement à l’enseignement de la
langue (qu’il assure durant dix ans, dans les écoles Jean Jaurès I et
II de Brignoles), ses articles multiples et variés (d’histoire,
d’ethnologie, de toponymie, d’onomastique) et ses récits
provençaux lui vaudront d’être nommé, par le Félibrige, mèstre
d’obro en 1980, puis mèstre en gai-sabé en 1986, à la Santo-
Estello de Saint-Maximin.

Simultanément, André Degioanni entreprend une œuvre
d’envergure, la « saga » intitulée Lou bouan limerò (1975), dont
le texte dactylographié arrive, par hasard, sur la table de Max-
Philippe Delavouët. Celui-ci lui écrit, le 3 septembre 1975 :



12

I’a de tèms qu’ai pas agu souto lis iue de proso prouvençalo
autant intrasènto. Siéu esta ravi dóu biais tout nouvèu qu’avès
d’escriéure aquesto proso, biais que saup mescla uno rigour
d’escrituro gaire coumuno à-n-uno meno de vèrbio touto parlado.
Me sèmblo qu’avès trouba, - après li primadié, Mistral en tèsto, e
d’Arbaud qu’escrivien uno proso qu’èro belèu panca « de proso »
- la poussibleta de faire avans tout soulet en sachènt escouta
(autour de vous, belèu, mai, subretout, en vous) la richo lengo
dóu « Couar prouvençau ». Vosto crounico nous adus un bon
eisèmple de ço que poudra èstre uno proso enfin desmamado dóu
conte e dóu pouèmo.

(« Voilà longtemps que je n’ai pas eu sous les yeux une prose
provençale aussi juste. J’ai été ravi de la façon toute nouvelle que
vous avez d’écrire cette prose, façon qui sait mêler une rigueur
d’écriture peu commune) une sorte de verve toute parlée. Il me
semble que vous avez trouvé – après les primadié, Mistral en tête,
et d’Arbaud qui écrivaient une prose qui n’était peut-être pas
encore « de la prose » - la possibilité de progresser tout seul en
sachant écouter (autour de vous, peut-être, mais, surtout, en vous)
la riche langue du « cœur provençal ». Votre chronique nous
apporte un bon exemple de ce que pourra être une prose enfin
secrée du conte et du poème. »)

Et, quelques mois plus tard, dans l’Armana di felibre 1976,
Max-Philippe Delavouët publie un article tout aussi catégorique :

Vaqui, dintre touto nosto proso foro-roudanenco, ço que s’es fa
de miés. La bello lengo de la mar e di coustiero semblavo fin
qu’aro mai facho pèr l’ouratour que pèr l’escrivan. E n’es pas
l’obro de Gelu que prouvarié lou countràri, que soun autour la fai
parla pèr de bouco particuliero. Degioanni, éu, a trouba lou biais,
sènso rèn perdre dóu brave alen de la lengo parlado, de n’en faire,
en meme tèms, uno lengo escricho. E soun mestrige es grand de
bandi sa dicho à bon galop pèr nous faire la crounico famihiero,
legendàri, poupulàri, pouëtico, dóu païs brignoulen, aquéu païs



13

que i’a mes dins un bèl atroubat patrioutique : “lou couar
prouvençau”. Aquéu biais de bon crounicaire, mounte la
secaresso dóu dire vèn toujour mestreja l’abounde de
l’ispiracioun lirico, es un di bons eisèmple d’uno proso
prouvençalo encaro poussiblo, après lou conte di primadié e lou
recit darbauden. De mai, Degioanni, liogo de tradurre quauque
cap-d’obro fourestié, a agu lou bon goust de pas tradurre mai que
ço que i’alenavo soun cor e i’ensignavo l’engèni de soun endré.

(« Voilà, parmi toute notre prose extra-rhodanienne, ce qui s’est
fait de mieux. La belle langue de la mer et des côtes semblait,
jusqu’à maintenant, faite plus pour l’orateur que pour l’écrivain.
Et ce n’est pas l’œuvre de Gelu qui prouverait le contraire, elle
que son auteur fait parler par des bouches particulières.
Degioanni, lui, a trouvé la façon, sans rien perdre du beau souffle
de la langue parlée, d’en faire, en même temps, une langue écrite.
Et sa maîtrise est grande, de lancer sa parole à bon galop pour
nous faire la chronique familière, légendaire, poétique, du pays de
Brignoles, ce pays qu’il a appelé, dans une belle trouvaille
patriotique, « le cœur provençal ». Cette façon de bon
chroniqueur, où la sécheresse de la parole vient toujours maîtriser
l’abondance de l’inspiration lyrique, est un des bons exemples
d’une prose provençale encore possible, après le conte des
primadié et le récit de d’Arbaud. De plus, Degioanni, au lieu de
traduire quelque chef-d’œuvre étranger, a eu le bon goût de ne pas
traduire plus que ce que lui soufflait son cœur et lui enseignait le
génie de son pays. »)

Pareil adoubement eut, bien sûr, un grand retentissement chez
tous ceux qui surent en mesurer la justesse et la valeur. Mais –
pourquoi le taire, à trente ans de distance ? - il suscita aussi, à
l’égard d’André Degioanni des sentiments moins nobles, chez
ceux qui auraient souhaité être ses « découvreurs » ou, plus
encore, qui s’étaient érigés en « maîtres de la prose »
contemporaine. Delavouët lui-même en avait conscience, quand il
lui écrivait, en 1985, en parlant des « richesses » de son œuvre :



14

Acò d’aqui, aguère lou tort de lou dire avans d’autre, ço que, fin
finalo, vous a gaire ajuda… (« Cela, j’eus le tort de le dire avant
d’autres, ce qui, en définitive, vous a peu aidé »). De fait, deux
ans plus tôt, aux Jeux Floraux Septenaires du Félibrige (Santo-
Estello d’Espalion), André Degioanni n’avait obtenu qu’une
mention pour son roman L’atahut car, comme il me le confia dans
une lettre, un quaucun de la jurado mi rescountrè e mi diguè
qu’avièu tròup fa long e que degun arribarié à la fin (« quelqu’un
du jury me rencontra et me dit que j’avais écrit un ouvrage trop
long, et que personne n’arriverait à la fin »). Par charité, je ne
nommerai pas le lauréat en titre, oublié depuis longtemps, et dont
les poésies au souffle fluet se situent effectivement aux antipodes
de la parole savoureuse d’André Degioanni… De la même façon,
on ne peut que s’étonner que le président du jury du prix Mistral,
à l’époque où circulaient des manuscrits comme Lou bouan
limerò ou L’atahut, et a fortiori lorsqu’André Degioanni eut reçu
le Grand Prix Littéraire de Provence (1992), n’ait pas eu à souci et
à cœur de voir ce nom figurer au palmarès de l’institution.
Pareille injustice a été réparée par le jury actuel, avec l’immense
regret qu’André Degioanni, décédé le 4 novembre 2005, ne soit
plus là pour honorer la cérémonie rituelle de sa présence.

Reste, heureusement, son œuvre qui, toujours en 1985, inspirait
à Max-Philippe Delavouët ces autres phrases chaleureuses :
Basto, pèr iéu sias lou mai chanut di prousatour prouvençau
vivènt. Finira bèn pèr se saupre. (« Qu’importe, pour moi vous
êtes le meilleur des prosateurs provençaux vivants. Cela finira
bien par se savoir. »). De cette œuvre provençale – dont des
extraits sont proposés de longue date aux élèves et aux étudiants,
y compris lors de l’écrit de provençal du baccalauréat en 1990 ou
à l’épreuve de langue d’Oc du CAPES de lettres modernes en
2000 – une part a été publiée en volumes : L’An pebre par les
soins des éditions de la Poterne, en 1985 ; L’Angrimoueno dans la
collection de L’Astrado en 1994 ; et Lou Tourteiròu en 2003 sous
la marque de cette Assouciacien Vareso pèr l’Ensignamen dóu
Prouvençau, dont Roger Gensollen est l’infatigable maître



15

d’ouvrage. On y ajoutera les nombreux numéros spéciaux de la
revue de la même A.V.E.P. grâce auxquels les happy few ont pu
lire La Farandoulo de Cabasso (1983), Catarino dóu Perou
(1989), L’Aret dóu Couvènt (1990), La Loubo (1999), L a
Figuiero roujo (2001), La Fusto de Cabasso (2002), Lou Fricot
d’eirissoun (2004), jusqu’aux recueils-hélas !- posthumes, Lou
Gourbin (2006), Lou Capouchin (2006) et Castèu-Sarrin, le plus
récent (septembre 2007). A cela s’ajoutent les textes inédits, au
premier rang desquels L’Atahut évidemment, dont on veut croire
que la quantité, considérable paraît-il, diminuera, grâce à la
fidélité de la famille d’André Degioanni et aux soins de ses amis
varois, en particulier de Jean-Luc Domenge.

Puisse le prix Frédéric Mistral et le colloque organisé à
l’occasion de sa proclamation, à Arles, le 13 janvier 2008 (dont
on trouvera les actes ci-après) donner à chacun l’envie de
découvrir toujours davantage ces chroniques sensibles, subtiles,
écrites dans une lengo nostro magnifique de vivacité populaire, à
la gloire d’un Couar Prouvençau qui est, au plus profond, celui
de toute la Provence.

Claude MAURON

Professeur à l’Université de Provence (Aix-Marseille I)



16



17

LES PÈLERINS DU « COUAR PROUVENÇAU »

J’ai connu André Degioanni dès 1980, lorsque fut lancée à
Draguignan la revue Lou Terraire dont je m’occupais. Je me
souviens qu’il vint faire une conférence à Draguignan pour cette
année d’anniversaire mistralienne, et que nous parlâmes de
troupeaux, de transhumance. Comme nous ne conduisions ni l’un
ni l’autre, nous nous écrivions, bien sûr, et nous nous sommes
écrit jusqu’à la fin… Je suis peu allé à son domicile… Chaque
fois, pour récupérer des papiers et des manuscrits : ceux du
regretté Gabriel Larose, dont j’ai hérité, et les siens,
régulièrement, de temps en temps. En effet il confiait ses écrits à
quelques amis, ce qui le rassurait, et je faisais partie de ces
dépositaires, avec Pierre Fabre et Roger Gensollen. Il m’écrivait :
« Fais-en ce que tu voudras mais quand je ne serai plus là, tiens
toujours ma famille au courant. »

C’est ainsi que j’ai chez moi une bonne partie de l’œuvre
d’André, que ce soit ce qui a été édité par l’Assouciacien Vareso
pèr l’Ensignamen dóu Prouvençau (A.V.E.P.) ou ce qui demeure
inédit. Sans entrer dans trop de détails, il me semble important de
souligner que la majeure partie de l’œuvre d’André Degioanni est
encore inédite et n’attend qu’une chose… d’être imprimée ! À la
fin de la liste de ses œuvres, établie en 1999, il m’écrivait :
« Esperan, nous attendons, nous espérons… ! » C’est pour cette
raison que nous avons continué ce travail de publication depuis sa
mort, et que quatre manuscrits ont paru dans la collection de
l’A.V.E.P., établis et annotés par Roger Gensollen et moi-même :

Lou Gourbin (2006), l’enfance d’André à Cabasse [1994] ;

Lou Capouchin (2006), souvenirs d’enfance de son père Henri, à
Cabasse ;

Castèu-Sarrin (2007), son premier essai, datant de 1969 ;

V de Vitòri enfin (2008), récits de la seconde guerre mondiale.



18

Voici, rapidement, la liste de ses œuvres en provençal :

1969, Castèu-Sarrin (A.V.E.P., n° 123, 2007) ;

1975, La fusto d’Epernoun (théâtre), 80 p., inédit ;

1976, Lou Bouan Limerò, édité (à un nombre restreint
d’exemplaires) et épuisé depuis longtemps ;

1979, La Draio, inédit ;

1983, La Farandoulo de Cabasso (A.V.E.P., n° 26, 1983) ;

1985, L’an pebre, édité (La Poterne, 1985, 132 p.);

1987, A la bello estello, édité;

1987, Conte Levantés, traduit de Marguerite Yourcenar;

1988, Lou Tò, édité;

1988, L’Armana de Brignolo, inédit;

1989, Frapourita, inédit;

1989-90, Catarino dóu Perou — L’aret dóu couvènt (A.V.E.P., n °
55, 1990);

1990, Lou triciéucle de l’apouticàri, inédit (Chroniques de
Brignoles, 1902-1944);

1992, L’es-voto, inédit;

1992, L’acance, inédit;

1993, Paumarés, inedi;

1993, La figuiero roujo (A.V.E.P., n° 98 bis et n° 100, 2001);

1994, L’aigo de nafro, inédit;

1994, V de Vitòri, (A.V.E.P., 125 bis et n° 126. 2008);

1994, L’Angrimoueno, édité (L’Astrado Prouvençalo, 168 p.);

1994, Lou Gourbin, édité (A.V.E.P., n° 117 bis-118, 2006);

1996, Sèt Roumiéu dóu Couar Prouvençau, inédit;



19

1997, Tap d’óuliero, inédit;

1998, L’oustau dei drole, inédit;

1998, Lei tres atèi (L’atahut 1982 ?), inédit;

1998, La meleto de Gaspard (teatre), inédit;

1999, L’embut (= Lou Tourteiròu, édité, A.V.E.P., 2003, 176 p.).

La fusto de Cabasso (A.V.E.P., n° 104 bis, 2002)

Lou fricot d’eirissoun (A.V.E.P., n° 112 bis, 2005)

Lei Piblo dóu Prat de Pasco, inédit.

LA LANGUE D’ANDRÉ DEGIOANNI

André Degioanni connaît sa langue de Cabasse, et il s’est forgé
une solide culture littéraire en provençal grâce à l’aide de son
maître en écriture : Gabriel Larose. Dans les carnets échangés
entre André Degioanni et Roger Gensollen, cheville ouvrière de
l’A. V. E. P., on peut lire les corrections et les questions posées
par Roger à André sur ses choix linguistiques. On y voit bien
l’importance de l’oralité « cabassière ».

André Degioanni écrivait déjà, le 1er juillet 1989, à Roger
Gensollen : « Mei mot que parèisson estrange, soun souvèntei-fes,
de la bouco de moun paire vo de ma maire ; ai agu lou bouanur
d’agué tambèn dous grand e sei fremo, mai, plus rare, tres rèire-
grand que mi gardavon un pau chascuno e que sabien que lou
prouvençau. Aviéu mai de dès an quouro partèron sus sei
nouananto an e mai… »

Il explique à Roger ses choix, parfois surprenants : « ordre de…
es un biais de moun paire que va dis souvènt » ; « braio de papié,
à Cabasso, pèr un sourdat, un carretié, un ome en generau, vòu
dire degun ».

Il emploie, bien sûr, tous les termes de la vie paysanne de
l’endroit : la maiouliero, rangée de vignes à Cabasse, Carcès,



20

Montfort ; lou cabus, marcotte de vigne, provin ; l’ensacaire pèr
pista lou rasin dins la cournudo (le pilon pour tasser le raisin dans
la cornue).

Il a ses mots préférés qu’il est le seul à employer, mais qui se
disent effectivement dans le centre du Var, même s’il leur donne
parfois un sens tout personnel : brigna, rouspéter, grogner ;
tabara, transporter ; devanega, remuer ; barè, sot, stupéfait ; la
gnato, la cuite ; desbrida, manger ; lou demenè, la façon de faire,
le mouvement ; fistra, filtrer ; sampaia, disperser ; cafóurchou,
réduit, recoin.

A Cabasse, il a eu des liens avec le gavot des bergers et le
piémontais des émigrés italiens. N’oublions qu’il vient lui-même
d’une famille de Val d’Esturo. Il n’a pas peur d’emprunter des
mots au niçois (« cala es nissart, mai eici fa miés ! »), au gavot
(lou tihulié : le tilleul), au piémontais (lou cassul, un canoun, un
coup à boire).

Il se sert souvent du Breviàri dóu Gènt Parla Prouvençau
du Docteur Charles Arnoux pour les mots maritimes qu’il ne
connaît pas, par exemple escampa lou ferre, jeter l’ancre.

Il sait, bien sûr créer : lou pan jèsu, le sandwich (en partant de
l’expression : faire jèsu…).

Il cherche sans jamais se lasser les vieux mots dans les
dictionnaires de Garcin, Mistral ; ainsi garoi, vieux mot varois qui
veut dire « adresse, biais » dans Garcin : « Moun paire va dis
toujour pèr quaucun d’engaubia : a de garoi ! »

Ce qui rend sa langue la plus authentique, c’est l’emploi des
expressions qui viennent à point, qui sortent au bon moment et
frappent juste, des proverbes, des précisions ethnographiques
justes qui enracinent vraiment l’écrit d’André Degioanni dans son
« Couar Prouvençau » : acò es d’òli enjarra, c’est du tout cuit.

Enfin, comme tout créateur, il fait des choix esthétiques
personnels : il met auvi et pas ausi : « prefèri, es plus poulit ».
Enreleva, c’est enleva, « mai emé lou –re- a mai de fouarço ! »



21

Bref, tout en partant de la réalité linguistique varoise, locale, il
est porté, de belle façon, à créer une langue qui lui appartient, au
style bien marqué, et en même temps fidèle à son terroir et
ouverte sur le monde de l’écrit d’Oc.

LE STYLE D’ANDRÉ DEGIOANNI

Pour beaucoup, André Degioanni est difficile à lire parce qu’il
écrivait sans retenue, suivant le cours de sa pensée ou plutôt de
son rêve. Dans sa correspondance avec Roger Gensollen, qui a
corrigé et passé au peigne fin ses manuscrits édités à l’A.V.E.P.,
André Degioanni écrit : « Damisello Drutel m’a escri tout acò,
mai iéu siéu qu’un pantaiaire ! » et plus loin : « Sabes bèn que,
quouro vous dóuni mei ligno, moun couar lei recounouis plus, lou
meiour rèsto dins iéu, ço que fa que moun vertadié pantai sara
jamai legi… »

En effet, on sent souvent, dans ses œuvres, ce trop-plein d’idées
qui viennent se bousculer, qui s’emmêlent, et qui, finalement,
forgent un univers subtil, complexe, propre à l’auteur, qui en
restait là.

Le 11 juillet 1989, il écrit encore à Roger Gensollen : « Lou
biais d’escriéure vo de parla es persounau ; adounc, es mal eisa de
si reprene. Quàuquei persouno mi diguèron qu’aviéu un estile un
pau particulié e m’encourajèron, autramen l’aurié longtèms
qu’auriéu leissa toumba… »

Souvent Roger Gensollen lui suggérait de préciser certains
points, de simplifier, d’ajouter un verbe pour éclairer un passage
un peu flou, de supprimer des élisions. André le faisait de bonne
grâce en disant qu’il écrivait comme cela lui venait, et les
manuscrits que nous possédons le montrent bien, car ils ne sont
guère modifiés ni raturés. Roger Gensollen a bien décrit ce désir,
cette fièvre d’écrire qui le pousse tous les jours à taper, taper,
inlassablement… jusqu’à la fin : « D’aquelo imaginacien, la fado
que si clinè sus soun brès n’i a vueja uno moulounado, à bóudre,



22

un flus alargant que lou quicho d’escriéure, de s’espremi. La
magìo dóu verbe lou leisso pamens barbelant e mau-countènt pèr
ço que, coumo dis, après nous agué douna un tèste, a toujour lou
regrèt d’agué garda lou mihou entre éu, retengu pèr un sentimen
de pudour e subre-tout pèr l’impuissanço dei mot à revira de
pensado drudo. »

Ce qui est sûr, archi-sûr, c’est qu’André est un littéraire, comme
l’on dit. « Sei goust van vers lou bèu dire, lei tèste carga de bèu
sentimen e un pau subre-realiste que leisson libro l’imaginacien
dóu legeire. » Ce n’est pas un hasard s’il a, d’ailleurs, traduit Les
Contes Orientaux de Marguerite Yourcenar…

Il est bien un conteur de première qualité, il a l’imagination
débridée… Il a une belle tournure naturelle, héritée de la tradition
populaire orale, de son père, de sa famille, le génie particulier de
savoir créer, à partir de la réalité paysanne d’un petit village
varois, Cabasse, pour en faire une atmosphère, un climat bien à
lui, un monde authentique, plein de fantaisie, d’humour et
d’émotion. Au lieu de pleurnicher sur le bon vieux temps passé, il
sait transcender la réalité passée ou présente, en tirer le meilleur,
sans repliement ni nostalgie stérile… Dans son travail de créateur,
on voit qu’il a été influencé par le cinéma. Roger Gensollen écrit
encore à ce propos : « L’on pènso à sei biais de faire emé lou plan
generau, mejan, american, raproucha sus d’un detai, gros plan
sus tau persounage vo detai. »

Dans l’ensemble, on peut dire qu’un des genres qu’il maîtrise le
mieux est la nouvelle.

LES THÈMES DOMINANTS DE SON OEUVRE

Dans ce vaste domaine de milliers de pages, dactylographiées
peu à peu, ligne après ligne on peut assurément apercevoir des
thèmes dominants, incarnés par des personnages récurrents, que
nous retrouverons au long de trente ans d’écriture… car l’œuvre
d’André Degioanni est une œuvre humaine qui parle d’hommes…



23

dans leur époque. Elle comprend fort peu de descriptions… Et le
pays, s’il s’agit bien de celui de Brignoles, est présent, tellement
présent qu’il n’est guère besoin de le décrire ; Nous y sommes et
nous y vivons… L’espace est celui-ci… Il va de la Sainte-Baume
aux Bessillons d’abord, au plus loin de Moustiers jusqu’à la
mer… André l’a dit et l’a écrit : « S’aguèssi persegui meis estùdi,
m’aurié agrada d’èstre proufessour d’Istòri e Geougrafìo, alor
mi virèri d’en proumié vers l’istòri de ma bourgado, Cabasso, e
batejèri moun travai Castèu-Sarrin [en 1969], dóu noum d’un
clapié que si trovo au miéu. » C’est donc l’histoire des hommes
de son pays qui va le fasciner dès ses premiers écrits. Sans
relâche, il déclinera partout dans ses récits « lei Roumiéu dóu
Couar Prouvençau », donnant un point de vue personnel sur des
gens qui passèrent dans le « Couar Prouivençau » durant les
siècles : « Èron-ti estrangié, vouiajour, terradouren ? Fouaço
èron de l’encountrado, d’àutrei li venguèron, e tant, li restèron.
Regien dóu Couar Prouvençau, que va dei Bouco-dóu Rose,
despuei z-Ais ’mé tout lou Var dóu camin naciounau e lei parage,
entre-mitan de Niço e Avignoun, cap de Prouvènço. Lou Couar
Prouvençau ! » [1996].

Ces pèlerins, ces gens qui passèrent à Brignoles le plus
souvent… à l’époque où la ville était une capitale… ou qui y
habitèrent, rythment le temps… André Degioanni a conservé
l’usage de la tradition orale qui plante des bornes, des boueino
comme il dit, en simplifiant les faits et en retenant quelques
personnages phares : Jules César et les Romains pour l’Antiquité,
leurs voies, leurs ponts ; les Sarrazins pour le début du Moyen
Âge, avec leurs portes « gothiques », souvent leurs tours ; la
Reine Jeanne et le Roi René pour le Moyen Âge, avec leurs
châteaux, ponts, églises ; la Révolution avec ses brigands, faux-
monnayeurs et réfractaires de toute sorte.

Degioanni procède de même, à sa façon et pour l’endroit où il
vit, pour sa belle ville de Brignoles. Il est très fier de son passé
historique. En ce qui concerne les Sarrazins, il n’en parlera
qu’une fois, dans Castèu-Sarrin , en laissant courir son



24

imagination, faute de documents. Le Moyen Âge l’inspirera bien
davantage, avec, comme personnage central, saint Louis d’Anjou,
le patron de la ville de Brignoles. À ce propos, André Degioanni
écrit lui-même : « L’annado 1997 fouguè festejado coumo seten
centenàri de la despartido de Loueis d’Anjou, evesque de
Toulouso, patroun de Brignolo. Fau dire qu’en 1974, ‘mé lou
Paire Guillot, alor grand curat de Brignolo, faguerian lou seten
centenàri de la neissènço dóu sant-patroun de Brignolo e que
dounèri au journau Lien coumo au Liame de Draguignan de
l’epoco, uno pajo sus Loueis de Brignolo, jamai óublida en
Prouvènço, à Toulouso, Naple e mume en Espagno… »

Effectivement, nous retrouvons souvent le légendaire de ce
saint dans l’œuvre d’André Degioanni :

« Sant Loueis de Brignolo » dans Lou Liame, n°54 (1974), p. 434-
437 ;

Dans Sèt Roumiéu dóu Couar Prouvençau, p. 66 à 99 ;

« Sant Loueis evesque », Armana de 1991 (inédit) ;

« Uno flour de Loueis d’Anjou : La galino e la roso » ; Lei Piblo
dóu Prat de Pasco.

« Louis e Loueis » dans L’Angrimoueno (1994)

Pour nous rendre compte du travail de maturation de l’auteur, il
nous suffit de comparer les deux passages ci-dessous. L’un a été
écrit en 1974, dans la fougue de la jeunesse :

« Uno fes, dins lei Pirenèu, emé sei canounge, sei gènt d’armo,
s’arrestèron proche d’uno cabano mounte uno pauro vièio fasié lei
badau sus d’un lié de restouble. Lei canounge voulien intra en plaço
de Loueis que cregnié pas lei malaut, lei ladre. Duguèron si resigna
davans la fermeta dóu sant e joueine evesque. Asseta proche de la
mouriboundo li charro, li parlo emé tant de douçour que leis uei de la
mourènto s’alumèron d’uno gau que jamai avié couneissu. Loueis
souarte en s’espóussant, sei gènt geina, enfusca, li diguèron :



25

Mai, Mounsegne, avès vist vouasto raubo clafido de péu ? Anan
vous lei leva !

Diéu garde ! Touqués pas, es lei perlo de la paureta !

E quouro lei chivau reprenguèron vers lou planestèu, lei péu que
tapavon lou sant avien dispareissu. » (Lou Liame).

L’autre date de trente ans après, plus travaillé, rythmé par la
litanie médiévale des mérites du saint :

« Dins uno escourregudo dins lei Pirenèu, Mounsegne Loueis anè
pica davans un paure cabot, mounte dins la misèri e l’abandoun, uno
vièio de la mountagno fasié lei badau. Voulié, à touto forço, un
counfessour e lei prèire que fasien l’acoumpagnado s’avancèron pèr
pas que Louies venguèsse dins un tau cabanoun-crouta, mounte
tancavo la fremo souleto au mounde…

Mounsegne de Toulouso vouguè pas que sei vicàri li prenguèsson la
plaço, éu, lou recàti deis óuprima, l’espèr dei malerous, lou soustèn
dei véuso. Alor s’avancè de la malerouso, l’uei deis avugle, la lengo
dei mut, lou bastoun dei vièi, e baiè bouano paraulo e soulas. S’assetè
sus la litocho, e, de sei man, la faguè manja e béure, éu, mirau de
santeta, eisèmple de la devoucien, depousitàri de la verita.

Quouro pounchejè de la capitello sei vèsti èron cafi de péu. Leis
àutrei, enfusca, vouguèron va li leva.

Leissas, diguè, soun lei perlo de la paureta!

Eu, desfensour de la fe, dóutour dei nacien, prouteitour dei fidèu,
baile dei prèire, mèstre deis ignourènt, sau de la terro, lume dóu
mounde…» (L’Angrimoueno).

La Renaissance, avec les guerres de religion en Provence, est
une période riche et compliquée, pleine de troubles et d’agitation,
de voyageurs, de fuyards, de proscrits et de chemins battus. André
est fasciné par trois personnages majeurs de cette époque, qui
passèrent à Brignoles ou qui y demeurèrent pendant quelques
temps.



26

Catherine de Médicis, d’abord, qui fit une expédition dans le
Var avec son fils Charles IX. Nous la retrouvons dans :

« Mai un rèi à Brignolo, Charle lou Nouven e sa maire Catarino »,
dans Lei piblo dóu Prat de Pasco ;

« Catarino de Medicis », Armana de 1991 (inédit);

« Catarino de Medicis », L’Angrimoueno, 1994.

André Degioanni a puisé ses sources dans la biographie de Jean
Orieux et a été frappé par la présence d’orangers à Brignoles, à
cette époque :

« Voulèn, nous-àutrei, si souveni que Catarino de Medicis e sei fiéu
venguèron dins nouaste relarg, après la mouart dóu rèi Enri II, à
l’autounado de 1564. Après agué vist Nostradamus, à Seloun, que
poudien pas manca, arribèron à Brignolo, mounte badèron leis arangié
caviha en pleno terro, sus lou davans dóu castèu, à la rajo dóu soulèu e
lei jóuinei de l’encountrado balèron souto lou Gros Oume de la plaço,
davans leis oustalarié e la famiho reialo.

« À Iero, après Brignolo e seis arangié que fasien pantaia, Catarino,
‘mé sa grando famiho, l’avié mume Enriquet de Navarro, aluquèron
de paumié que venien de terro barbarino e la rèino-maire reviguè, mé
grand plesi, « sa mar latino » qu’avié pus visto despuei soun arribado
en Franço. Fasié trento an… » (Armana de 1991, inédit).

Hubert de Vins apparaît trois fois dans l’oeuvre :

«Lou capèu plen de péu» (inédit);

«Lei pruniero d’Ubert», dans Lei Piblo dóu Prat de Pasco ;

«Lei pruno pistolo», dans Sèt Roumiéu dóu Couar Prouvençau ; il
raconte la dévastation des pruniers de Brignoles et la vengeance du
Renard ou du Matinier qui, un jour de l’an 1589, fit payer aux gens de
Brignoles de tristes étrennes.

Mais A. Degioanni a une affection toute particulière pour le
personnage, pourtant détestable, du duc d’Épernon, mais
tellement agréable pour le conteur. Il raconte ses méfaits dans :



27

« Epernon, bassacaire de Prouvènço », Lou Liame, n° 52 (1974) ;

« Le berger de la Loube », en français, 1978, p. 49-50 ;

Lou moucadou de Parnoun, Armana de 1991, p. 275 (inédit) ;

Lou moucadou de Parnoun, L’Angrimoueno, 1994 ;

« La becasso de Parnoun », dans Lei Piblo dóu Prat dePasco ;

« Lou Du d’Epernoun vo Parnoun », dans Sèt Roumié dóu Couar
Prouvençau, p. 135 à 179.

Si Degioanni éprouve un plaisir évident lorsqu’il nous rappelle
l’épisode fameux qui vit Épernon, à cheval sur une poutre de son
château de Brignoles, tout noirci, moustaches brûlées, envoyé en
l’air par l’explosion d’une bombe qu’un paysan avait apportée
dans un sac, nous lui préférerons néanmoins son conte quasiment
surréaliste du mouchoir d’Épernon…

« Au vièi Palais dei Comte, au mitan deis archiéu, dei libre terrié e
autrei, troubèri un cartabèu sus l’Istòri de Prouvènço e de pajo ‘mé de
pajo sus lou senegre Du que venguè puei quàsi un rèi de Franço. En
virant lei fuiet, mi vaqui davans un moucadou blanc brouda d’uno
espèci de « D » dins lou cantoun. La pajo, justamen, countavo leis
espetourrido de Parnoun e tant n’avié !

Restèri uno bouano vòuto à bada l’estrange moucadou coumo un
temoui dóu passat e legi un mortalage de Parnoun à Mount-Aurous,
Cuers vo Auriòu…

Coume èri soulet dins lou recàti deis archivo, m’enaussèri un pau
esmougu de l’alen dóu siècle segen e leissèri – bèn segur — lou
moucadou à sa plaço. Qu poudié bèn l’agué óublida ?

D’esperéu, diguèri à la grand pouarto, davans quàuquei sòci, que
dins un cartabèu de la taulo, proche de la chaminèio, à la pajo tant,
l’avié un poulit moucadou blanc’m’uno marco. Ajustèri,’m’un « D »,
coumo Du e bessai Du de Parnoun ! N’a que si revirèron coumo pèr
dire au revèire e degun marquè bèn lou còup.



28

 La semano d’après, èri mai à mei recerco e, à la pajo tant, l’aguè
plus rèn ! La pajo, mume, semblavo plus claro à l’endré dóu
moucadou.

 Leis istòri de Parnoun mi revenguèron subran à l’idèio e au mié
d’élei, un mortalage dins un masage de Prouvènço, mounte lou Du
faguè pèndre, segound soun abitudo, aquélei que li tenguèron tèsto, à-
n-un amourié dóu grand claus. Uno branco petè e un dei pendu
regoulè sus l’erbo, viéu e escap, risoulejè alor ei badaire mourbinous.
Lou Du faguè lèu cerca un autre amourié pus segur. Auriéu quàsi agu
besoun dóu moucadou pèr eissuga mei lagremo… » (L’Angrimoueno,
1994)

Plus près de nous, et incarnant déjà en plein siècle des
Lumières, l’idéal révolutionnaire de justice et d’abolition des
privilèges, le grand nom retenu par André Degioanni est Gaspard,
notre Gaspard de Besse, brigand au grand coeurqui est resté dans
les récits des anciens.

Dans La Farandoulo de Cabasso (1983), André Degioanni
parle de lui à propos de la bastide de Billette, où habita son
arrière-grand-mère. Il se disait que Gaspard avait fréquenté
l’endroit : « Èro bèn vist dei bastidié : levavo ei richard, ei taié,
pèr douna ei paure, dihié tambèn ma rèire-grand que mi sèmblo
enca de l’entèndre. »

Le mythe légendaire du Robin des bois ou du Mandrin
provençal est encore bien vivant en pays vaoirs, même si la
chronologie s’embrouille un peu et fait souvent de Gaspard un
homme du XIX° siècle, lui qui fut rompu vif à Aix en 1781, à
l’âge de vingt-quatre ans :

André Degioanni nous parle de lui dans :

La Meleto de Gaspard, 1998, pièce de théâtre inédite [provençal du
XVIII° siècle] ;

Le berger de la Loube (en français), p. 53 à 55 ;



29

«Gaspard de Besso », p. 287, Armana de 1991 (inédit) ;

« Gaspard de Besso », L’Angrimoueno, 1994, p. 17-19 ;

« La Meleto de Gaspard », L’an pebre, 1985, p. 56-67 ;

« Le phare de Canderon », (en français), Le Gaspard, 1996 (inédit),
p. 42-52.

On notera que Gaspard de Besse apparaît dès le début du
premier roman d’André Degioanni, à la page 2 du Bouan Limerò,
lorsque Vincent devient un de ses hommes. Le personnage avait
déjà inspiré Gabriel Larose, lui aussi imprégné de la parole
populaire, qui publia « Lou còup dóu taié » dans Lou Liame
(n° 45, p. 53-55), en 1972.

Nous pouvons, là encore, nous rendre compte du travail
d’écrivain d’André Degioanni en comparant la première mouture,
inédite, et le texte publié en 1994, plus dense, plus concentré.
D’abord :

« De mai, l’epoco de la Grando Revoulucien s’avançavo e
quaucarèn boulegavo dins lou trefouns dóu pople, coume dins lou
peiròu d’un voulcan, n’i a, belèu d’amoussa pas luen de Besso ; alor
Gaspard, lèri e arlèri, n’aproufichè pèr s’en ana, pèr orto, sus lei draio
e grand camin. Au vilage, mai d’uno pastourello duvié si langui d’éu,
mai, éu, en tèsto de soun escarrado, landavo dins lei carrairo dei
Mauro vo de l’Esterèu, quouro gihavo pas dins lei bouas de Cujo.

« N’en vouas d’assaut, de batèsto mé lei gènt d’armo, lei sarjant ; de
garrouio ’mé lei gènt dei taié, deis esatour que rabaiavon leis
impousicien ; de cridadisso souto lei pin, proche dei roucas, dei
baumo secrèto, emé lei cigalo vo lei machoto, coume temoui.

« N’en vouas de courso fouolo, desalenado, de danso, de
farandoulo. La poudro parlavo, lou couar boundavo. Lei pacan,
deliéura de sei cargo – pèr un còup – escoundien lou bregand e lei siéu
e leis assoustavon tant que poudien. Es eici, es eila, coume lou furet
dei bouas… Degun poudié l’aganta ! Dins cade masage, cado
bourgado, vilajoun, viloto, avié sei sòci, seis oustau, e, à n’un signau



30

dins la nue, dispareissié coumo lei trèvo que balon dins lei gouargo
d’Ouliéulo vo souto lei roucas de la Loubo.

« Pecaire ! La couardo toujour peto, un coumpan de rescontre lou
vendè coumo un pouarc à la fiero, e lou tirassèron à z-Ais, pèr camin.
Duvié li pati milo mouart avans que d’èstre feni pèr lou bòiou.

« Long-tèms, lou pople pousquè pas s’imagina uno causo pariero —
avien-ti, vo nàni, sagata Gaspard ? – e de n’en garda un flame souveni.
Lou cresien toujour viéu, en trin de rauba lei veituro dei richard e
ajuda la pauriho. — L’an vist à Roco-Baroun ! à Maugo ! Serié en
Americo!

« Brave Gaspard, sus toun destrié farot, bates l’antifo sus lei niéulo
de l’eternita, aposto de la countèsto e de l’esperit galoi e libre de
Prouvènço! » (Armana de 1991, inédit).

Et ensuite :

« De mai, l’epoco de la fin dóu siècle dès e vuechen s’avançavo e
quaucarèn boulegavo dins lou trefouns dóu pople, coumo dins lou
peiròu d’un voulcan, e n’a d’amoussa belèu pas luen de Besso.
Gaspard, adounc, n’aproufichè pèr s’en ana pèr orto, sus lei grand
camin. Au vilage, mai d’uno pastourello, d’uno goujardo, duvié si
langui d’éu que courrié en tèsto de soun escarrado dins lei bouas de
Cujo vo lei draio dei Mauro.

« N’en vouas d’empougnado ‘mé lei gènt d’armo, lei sarjant ; de
garrouio, de countèsto ‘mé lei taié, leis esatour ; de cridadisso souto
lei pin, proche dei roucas, dei baumo secrèto ‘mé lei cigalo e machoto
coumo temoui ! N’en vouas d’assaut, de courso foualo, de danso, de
farandoulo ! La poudro parlavo, lou couar boundavo !

Lei pacan, deliéura dei cargo pèr uno fes, escoundien lou Gaspard e
l’assoustavon tant que poudien. Es eici, es eila, coumo lou furet dei
bouas dei Damo. Pas degun poudié l’aganta ! Dins cade masage,
bourgado, vilage, viloto, avié lei siéu, seis oustau, e, à-n-un signau
dins la nue, dispareissié coumo lei trèvo que danson dins lei gouargo
d’Ouliéulo vo entre-mitan dei roucas vivènt de la Loubo.

Pecaire ! La couardo toujour peto. Pres e tabara à-z-Ais, duvié li
pati milo mouart avans que d’èstre feni pèr lou bourrèu. Long-tèms,



31

lou pople n’en gardè lou souveni. Lou cresien viéu, en trin de rauba lei
veituro dei richard e assousta la pauriho. D’àutrei ajustavon qu’èro eis
Americo!

Brave Gaspard, sus toun destrié farot, bates l’antifo dins lei niéulo
de l’eternita, aposto de la countèsto e de l’esperit galoi e libre de
Prouvènço! » (L’Angrimoueno).

Pour conclure cette première partie, concernant les hommes
illustres qui ont marqué le « Couar Prouvençau » évoqué dans
l’œuvre d’André Degioanni, se trouve là un personnage, à la
présence si constante, à l’enracinement si profond, qu’on ne peut
l’ignorer, même s’il ne s’agit pas d’un humain. Immobile et
presque éternel, il symbolise le passage des siècles dans
Brignoles. C’est l’Orme de Brignoles qui, de la fin du Moyen Âge
au XIX° siècle, apparaîtra dans les écrits d’André Degioanni
comme un repère fort, un symbole de permanence et
d’immobilité, par rapport à tous les « Roumiéu » qui se
contentèrent de passer. Lui, en revanche, est planté solidement et
massivement dans cette place Caràmi.

Déjà, dans Lou Bouan Limerò, Degioanni lui consacre cinq
pages… le faisant naître vers l’an mil pour le faire mourir en
1882. A lui seul, il est le lien visible qui nous parle des Sarrazins,
du passage des rois et des saints. Ainsi de Charles IX qui « si
troubè quàsi en famiho, estouna de l’acuiènço e dei divertimen e,
à la nue, davans sa lojo, aluquè long-tèms lou Gros Óume-gigant
espetaclous e la pichoto fouant au caire ; justamen, souto l’aubre,
lei jouve si n’èron douna, talamen que soun fraire Enri trepejavo.
Enriquet de Navarro, éu, tèsto-aqui, aurié vougu escala dins
l’Oume. Catarino, coume soun fiéu, dormié gaire e badavo
tambèn l’Óume pu aut que leis oustau. D’aucèu voulastrejavon e
semblavon pica à de pouarto invesiblo dins la rusco puei
s’aluenchavon. » (Lei Piblo dóu Prat de Pasco, inédit).



32

L’arbre transfiguré voit les fêtes, les guerres, les événements
heureux et malheureux… :

« De Brignolo, la glòri, sus soun pèd plen de fandarasso, cade siècle
marcavo l’istòri dei vitòri, deis auvàri.

Que de fèsto, de mau, de farandoulo, de mortalage, d’acampado, de
courtege, de danso, l’Oume viguè si debana ! Lei cavalié de Moussu
de Sant Andriéu-Montbrun, avans d’ana sus l’armado dei
Parlementàri, en terro dóu Va, si pauvèron à l’oumbro de l’Oume, e
delieurèron, pèr sa vitòri, la vilo d’un brave escaufèstre ! Que de galo-
bouan-tèms, de festejaire, d’ibrougno, faguèron sei besoun souto
l’aubre, l’oume s’en trufavo, rèn arribavo à soun capèu de mounte
espelucavo lei couscrit que tiravon au sort, pas pu lèu countènt coume
d’ai descaussana, vo, atupi, pèr lou marrit numerò !

Que de frèi, de rouadas, de gelado secutèron leis óulivié, lei vigno
dóu terraire ! Eu toujour parié emé sei fournigo que fasien zistoun-zest
sus la rusco vers lou soulèu dóu daut e que revenien après vers la
terro.

Que de brut, de tarabast emé la Revoulucien de 89, leis oustage, lei
presounié, lei partènço de nue, lei chanjamen, lei revirado, lei
revirage, èu beilejavo toujour la plaço, fièr, auturous. »

Ce témoin de la vie de la cité depuis des siècles fut humanisé
encore davantage en voyant s’installer dans son tronc un
cordonnier : « Èro uno tradicien, en Prouvènço, quouro l’avié un
óume espetaclous, sus d’uno plaço, em’uno baumo au dabas, de
la fisa à-n-un pegot. Lei pegot deis óume fasien d’or. La pratico
mancavo pas. » (L’an pebre, 1985).

L’arbre tombera à la fin du XIXème siècle, et André Degioanni
nous le raconte dans Lei Piblo dóu Prat de Pasco (1993, inédit) :

« Un jour, uno branco toumbè sus d’uno terrado de toupin, la
marchando, urousamen, èro dins uno pouarto. L’aubre venié
dangeirous. Si n’en parlè au Counsèu Municipau elegi e aguèron pòu
d’un escaufèstre un jour de marcat. L’óume entendié pas lei
charradisso dei counseié, coumandavo plus fin qu’au bout de sei
gròssei branco. Lou sang, la sabo, viroulejavon plus coumo fau. Aurié



33

bèn vougu si reprene, ai-las, n’en poudié plus. Lei courpatas, sei
coumpan de toujour, s’aluenchèron. Si recampavon sus de piblo vo de
platano. Avien pu fisanço au gigant despluma.

En 1882, lou Municipe, à la majourita dei nouananto dóu cènt, e
mume mai, lou faguè coupa e s’empougnèron, coume toujour, lei
Blanc e lei Rouge, si faguè uno coumplancho en francés, que l’óume
coumprenguè pas : éu, n’èro encaro au prouvençau. Un soulet
counseié municipau, que li disien Pean, voutè pèr lou Gros-Óume.
Lou marcat si tenguè puei sènso dangié e cavihèron de platano que
venien bèn de long dei grand camin e dei balouard. A toumba lou
Gros-Óume, a faugu la Republico pèr lou derraba ! »

En bref, dans ce monde, plein de souffrances et de peurs, de
guerres, de misères, mais aussi de joies et d’insouciances, l’Orme
de la place – que l’on rencontre encore dans L’Óume e li loup
(Armana de 1991), L’aigo de nafro et Lou Tò – incarne, avec ses
loups qui viennent tourner au tour de lui, ses nuées de petits
oiseaux et ses processions de fourmis, ses branches qui cassent, la
permanence et l’éternité de la nature. Il n’y eut que l’homme pour
l’anéantir !

LES PERSONNAGES DES ROMANS

Dans cette seconde partie, celle qui m’intéresse le plus car plus
proche de nous, André Degioanni met en œuvre des personnages
qui se succèdent souvent de père en fils, sur des générations.
L’idée des siècles, du passage des hommes au fil du temps, est
reprise, mais envisagée dans une grande saga familiale cent fois
recommencée, cent fois défaite et à nouveau tissée. On voit bien
là quel est le génie ou l’habileté d’André Degioanni, de saisir un
récit minime, un souvenir familial, local, et de le traduire, de
l’amplifier, de lui donner de l’ampleur et de l’intensité, à fin d’en
faire un mythe fondateur, servant de base à l’édification d’un récit
sur trois ou quatre siècles, parfois. Tel est l’art d’André
Degioanni, mais un art immédiat et tout d’un élan. Aussi bien
dans Lou Bouan Limerò que dans La Draio ou Lou Tò, les choix



34

sont identiques, et marquent une rupture avec l’idée commune du
paysan provençal accroché à son sol natal et nourricier. Même
paysan, le héros d’André Degioanni est un itinérant qui a fini par
se fixer un jour, mais qui n’est jamais sûr de ne pas repartir, hanté
qu’il est par ce mythe fondateur de la saga des « Jaume », des
« Marquet », des « Vincèns ».

En effet, le personnage qui obsède André Degioanni est celui
du vagabond, quasiment anonyme (on ne connaîtra jamais son
nom de famille), humble parmi les humbles, mais plein d’allant et
d’ingéniosité, bouillant de passion même, et qui finit toujours par
réussir dans la vie. Ce personnage, avec sa besace et ses mauvais
habits, provient des récits de Cabasse, mais la saga qu’en tire
l’auteur est passée cent fois par l’imagination. On sent vraiment
qu’il s’agit là d’un point qui tracasse l’auteur, lui qui, à la
différence de son père chasseur et joueur de boules passionné, de
son frère berger, des lointains aïeux tâcherons ou aide-berger
piémontais, qui avaient « franchi la montagne », a plutôt mené
une vie toute paisible de technicien dans les mines de bauxite et
n’a guère quitté Brignoles.

On peut distinguer trois catégories de vagabonds dans l’œuvre,
et principalement dans les trois romans que nous pouvons
considérer comme inédits.

Le premier est le berger de la montagne, que nous retrouvons
dans les trois romans.

Dans Lou Tò, il s’appelle Marquet Maurin ; il vient de la
« Valèia » et se loue comme berger dans les pays de Durance… Il
fera ensuite son chemin dans la vie.

Dans La Draio, il s’agit de Vincent, d’abord petit berger engagé
pour revenir de transhumance : « Vincèns sènso parènt, sènso
degun, venié de trouba tout acò sus la draio » Si fara puei « pastre
en pèd, quàsi baile, em’un bèu capitau… »



35

Dans Lou Bouan Limerò, il s’appelle toujours Vincent… enfant
de vagabond : « Seguissè lei counsèu d’un mèste-baile e pichoun
à pichoun, si mountè un escabouat en macant coumo un negre.
Anavo d’un endré à l’autre, segound l’erbo e lou frèi, dins un
relarg de tout bèu just uno lègo prouvençalo. Portavo pas de bas
de sedo, mai èro courous, toujour bèn androuia, lei rousseto
s’enmoulounavon, e, à la fiero de Sant-Martin, à Brignolo,
fouarço l’escoutavon sènso lou countesta. » Il épousera une jeune
fille plus jeune que lui de vingt ans, et deviendra maître-fermier.

La deuxième catégorie de vagabonds est le colporteur, le
marchand itinérant, le marchandoun comme on le nomme dans le
Var. Ce peut être aussi un tâcheron, ou quelqu’un qui exerce un
« petit métier », quel qu’il soit : fabricant de paniers, planteur de
mûrier, peintre, montreur de marmotte, chanteur de complaintes,
tondeur de moutons, châtreur de porcs, autant de petits métiers de
misère qui engraissaient bien peu leur homme, « douge mestié,
trege misèri ! » mais lui laissaient la liberté d’aller à l’aventure
tant qu’ils le voulaient, de porter la parole. André Degioanni a
pour eux une prédilection, jusqu’à l’obsession : « Lou barrulaire,
poudié pas resta en plaço. Ges de famiho. Neissu dins uno feniero
avans la grando Bourroulo de 89, dóu tèms dei rèi. Venié d’un
mounde mounte lei gènt macavon coumo de negre, d’un soulèu à
l’autre. Mume sus lei libre de la sacrestìo, si troubavo pas soun
noum. Aquéu rèire pivelavo lou pastre. » (La Draio).

Ils sont présents partout, dans la saga des « Marquet » : « De
Marquet, n’aguè de touto meno, mai restavon pas toujour au siéu,
subretout leis einat. Coumo uno malautié, semblavo qu’anavon
cerca plus luen un autre biais de viéure e perpensavon souvènt à
la valèio dei rèire, sènso li retorna. Après lou bastoun de pastre,
l’autre Marquet aguè la bassaco, la caisseto de còu-pourtaire. Sa
vido èro soun couale que tenié la cargo. La pratico, si la fasié de
long de Durènço e mume dins lou païs dei vigno e deis óulivié de
Prouvènço dei coualo. » (Lou Tò, p. 12).



36

Dans Lou Bouan Limerò, Vincent, après 1781, récite et vend la
complainte de Gaspard de Besse par routes et chemins :
« Vincèns seguissié lei camin, en plaço de vèndre de luneto, de
bericle, carrejavo la cansoun de Gaspard, disié de coumplancho
sus lou brave Bessen e la pauriho de gangassa la tèsto e s’eissuga
leis uei. Quaucun que lèvo ei richard pèr douna en aquélei que
n’an besoun, es toujour bèn vist, quaucun que si trufo dei gènt
d’armo, lei fa courre, devèn lèu un flambèu pèr sei counteirau ;
bèn mai, la deguèino, lou biais, lou gàubi de Gaspard, encantavon
lei fremo que pantaiavon dóu bèu bregand. »

Les colporteurs, à l’évidence, plaisent à André Degioanni,
certainement parce que, dans la société rurale de Provence, ils
sont l’expression d’une liberté, d’une originalité que leur valait
souvent une mauvaise réputation, mais qui les rendait
passionnants, car ils étaient différents des autres.

La mémoire orale des villages a conservé, un peu partout,
jusqu’à aujourd’hui, le souvenir de certains personnages hors du
commun, hauts en couleur, un peu nigauds et charlatans, un peu
poètes, anticonformistes et philosophes à leur manière comme
Carpate… ou Victor, le vagabond dont François Brun, de
Seillans, évoque le souvenir, en nous écrivant :

« Aquéu Vitor es esta un d’aquélei barrulaire qu’anavon pèr
camin à pèd, passavon pèr bastido. Si noumavon lei coucho-vesti ;
nous autre, aperaqui, lei noumavian tambèn lei coucho-micho vo lei
trimard.

Aquéu Vitor a eisista dóu tèms de mei rèire-grand. Es moun
grand que countavo sa pratico. Lou noumavon Vitor-Princìpi, èro
un subre-noum, estènt qu’avié touto sorto d’abitudo estranjo e,
d’acò, éu dihié : Es moun princìpi.

Pèr eisèmple avié doui balouchoun pèr carreja seis estrasso e seis
àutreis afaire, èro pau de causo que, segur, em’un soulet balot aurié
abasta. Alor carrejavo un balouchoun sus uno certano distànci, lou
quitavo aqui e anavo cerca l’autre. Quouro arrivavo vers lou
proumié, atubavo uno pipo, si repausavo un brigoun avans de



37

reparti em’un soulet balouchoun, tournavo puei cerca l’autre,
coumo acò fin qu’à l’endré que carculavo de passa lou miejour vo
lou sero pèr dourmi.

Pèr bèu tèms, dourmié defouaro. Dintre sei saco avié uno vo
douas cuberto pèr lou para de l’eigagno e dóu fres. Quouro plóuvié
e tambèn l’ivèr couchavo dins de cabanoun ounte si poudié faire
fue; aqui tambèn fasié soun pau de tambouio, un parèu de trufo vo
de cebo souto la braso. Caufavo tambèn bessai un pau de tisano.

Pèr marrit tèms, capitavo egalamen quàuquei-fes que de bastidan
li prepausèsson uno sieto de soupo caudo e tambèn de si jassa à la
feniero. Acò, v’apreciavo, e lou matin, sènso que l’aguèsson
coumanda, carrejavo lou fumié de l’estable. Mai falié subre-tout pas
lou coumanda !

Aqui, lou sero, eimavo bèn ajuda lei drole pèr sei devé. Parèis
qu’èro assas estru. Se capitavo un parèu de jour de plueio, ajudavo à
coupa de bouas vo fahié touto autro besougno. Manjavo à la
taulado. Aqui, li avié tambèn un princìpi : bevié jamai lou vin pur
mai metié l’aigo dins lou vèire avans de para pèr lou vin, perqué
dihié : Quouro metès l’aigo sus lou vin, negas lou vin e es pas
bouan.

Lou sero, perèu, countavo un pau sa vido se lou questiounavon.
Se pèr eisèmple, li demandavias : De que païs sias ? — Oh ! iéu
siéu neissu dins un estable sus un balot de fen. Es arriba uno vaco, a
manja lou fen e ai plus agu de païs.

« Maugrat’cò d’ùnei dihien qu’èro de Ginassèrvi, d’àutrei dihien
de Vinoun… Prouvençau èro de segur ! »

Voici la description que fait André Degioanni du colporteur
dans Lou Bouan Limerò :

« Lei marchandoun s’ameritavon pas lou noum de marchand,
èron à pèd, emé un chin, lou mai, un ase. Pas un de parié, vo de
gaiard emé de capèu espetaclous, vo de mistoulin, prim, lougié,
tóutei tapa coume Sant Jòrgi. Tout lou sanclame de l’an, barrulavon,
passavon dins cade masage au moumènt dei vèndo, dei recordo, dei
pòusito, va counouissien pèr couar, lei magnan, lei cougourdo, lou



38

gran, lou vin, leis agnèu, leis óulivo e avans de pouncheja sus leis
iero, sabien ço que faulié presenta e quant faulié n’en presenta.
Avien tóutei uno caisso vo uno caisseto de bouas emé de tiradou
secrèt, poudias pas li resquiha un péu, tout èro plen : bericle, luneto,
vèire de luneto, fiéu, aguïo, lano, papié-letro, armana, carto, pèis-
faus, mousclau, loupo, ploumb de pesco, de casso, baloto de
nastalino, baloto pèr lei gàrri, papié-secadou, poudro pèr lei
blaveiròu, lei bèrbi, poumado pèr leis escarabasso, graisso de
marmoto, colo, pichoun mirau, esta, estaco, veto, riban, tap, bago,
anèu, pendeloto, fanfarlucho, perfum, bijoun, courrejoun, cirage,
pouarto-visto, longo-visto que si plegavon, medecino dei planto,
ouracle, librihoun, pèr lei quaucun que sabien legi.

Se degun leis envitavo, manjavon de dre quàsi mut, se venien à
taulo, desplegavon marchandiso e fueio de baguié, la bastido, dins
un jour, n’aprenié de tóutei lei coulour sus lei gènt dóu vilage,
l’aministracien, lei boutigoun, lei coumaire-coumaireto e, souvèntei
fes, après la gouto, cantavon vo n’en countavon d’un pau mai
granado pèr leis ome, dóu tèms que lei fremo viravon proche dóu
fue, dei fornèu, deis eiguié.

«… Reprenien lou camin emé un loubet que leis ajudavo pèr tira
la veitureto e japavo ei mousco, uno autro fes, pougnien l’ase basta,
que poudié tout just faire avans, vo bèn soulet en varant, la caisso
de caire. Un liame emé lei bastido, un passo-tèms, coumo seis
armana, la prouvidènci dei gènt de la terro, lou jornau en paraulo e
mouvamen. Un rendès-vous que mancavon pas, d’un caire, coumo
de l’autre.

Lei Vincèns èron toujour dispausa pèr lei marchandoun, uno
belugo esbrihaudanto de longo dato lei marcavo. Lou rèire Vincèns
fasié mume l’acoumpagnado, parié pèr leis estrassaire, lei rabaiaire
de pèu de lèbre, chico (coucoun de magnan mau vengu), vièi-ferre,
faus-ferre, panoucho, e lei barrulaire pu misterious, sènso rèn à
vèndre ni à croumpa, que tiblavon la guèto sus lei grand camin,
bessai en quisto d’un pau d’amista e de benvoulènci. »



39

La dernière sorte de personnage vagabond est enfin l’homme en
fuite, forcé par telle et telle raison de partir dans la colline et d’y
vivre. C’est le cas du premier Vincent de 1734 qui s’est enfui
dans le Comté de Nice pour ne pas faire son service militaire, et
qui est revenu peu à peu chez lui en plantant des mûriers, avant
d’entrer dans la bande de Gaspard de Besse (Lou Bouan Limerò,
p. 30).

Le même thème est repris, plus près de nous, dans l’histoire du
déserteur pendant la guerre de 14-18, dont Degioanni a traité
d’autres fois dans son œuvre, depuis Lou Bouan Limerò en 1975
jusqu’au Tourteiròu en 2003. Une fois encore, la même histoire
est traitée de deux manières différentes et il est intéressant de voir
la même évolution entre les deux moutures… cette façon
d’abréger, d’aller à l’essentiel, de privilégier l’action en
ménageant les mots. Voici Lou Bouan Limerò :

« Dins un cabot encabestra dins la muraio, au fres, un ome
escrachavo d’amelo griso entre douas pèiro, lou cruvèu cracinavo
en fasènt vèire l’amelo matrassado que rabaiavo à la lèsto. Crussié
l’amelo e, d’un large còup de lengo, engoulissié lou tout, reprenènt
subran sa pèiro. Perdu, desavia, estravia, ei touto, au niéu de la serp,
badant uno branco que gouisso, un pas incouneigu, un alen. Éu,
tambèn, counouissié lou Front, la fango, la mitraio e poudié pu li
retorna, avié chausi sa vido, sa vido proumiero dei coualo. Lei gènt
d’armo, pu tout joueine, leissavon courre, venien vèire lei bastidan e
s’en anavon d’aise, d’aise. Si disié que la nuech, si metié de que
manja dins de recantoun e que lou desertour passavo. Grapaudejavo
un pau dins leis ourtet, tout acò souto la luno counsènto, au mitan
dei japadis dei can que tiravon sus lei cadeno.

« Lei coualo que l’agradavon tant, lou paravon e lou nourrissien
lou pu souvènt, lei cabot óublida dins lei longo muraio li servien
d’assousto la nue. Maigre au Front, descarna dins sa coualo, uno
barbo de quatre pan li manjavo lou carage mounte dous uei tristoun
barrulavon. Lei gènt sabien, avien de joueine à la guerro, mai si
teisavon, quàuquei bouscatié piemountés li toumbavon sus au
calabrun, éu sautavo dins leis avaus, lei curo-auriho, leis àutrei,
ravi, istavon nè. Anas saché ? »



40

Dénoncé par un chasseur, il partira au bagne avant de revenir :

« Tèsto frounsido, uei sourn souto la casqueto, pèd quàsi sus lou
crestian… lou desertour, après d’an emé d’an, es revengu…
Retourna au Front, duguè si plega à tout lou pu marrit, la batèsto, la
pauto, lou sang e jamai la cartoucho tant demandado, siblamen dins
la nue, rebaladis, regoualo-barriéu dins l’aigo, trau d’aubuso e la
vido pèr l’ome que a pu que la pèu sus leis ouas. S’en tirè viéu !
Leis annado vint aduguèron pas la calamo pèr éu. Un long camin de
l’autre caire dóu grand valat. Aqui de gardo jaune, lou kepi vissa,
l’èr souspichous, la trico à la man, l’injùri, lou renun ei brego, e
d’un soulèu à l’autre, à pica de pèiro davans un roucas lachen, dóu
tèms que leis uei fan farfantello. Nue frejo, glaçado emé lei pèiro
que gouisson, plouron coumo lei chacai proche dei bastisso. Lou
Front e soun mouvamen infernau, un paradis à coustat d’aquelo
terro cremado, sènso degun. Mes après mes, la masso toumbavo sus
la roco e fin-finalo la liberta tant esperado, un siéune de tèsto, dóu
mentoun, de veituro de l’an pebre dins la sablo e lou sant-miquèu
d’aquelo countrado perdudo. La calo dóu bastimen, lei gàrri,
l’abandoun, lou desden, lei còup dei gardo tenènt d’à ment lei
malurous e lei matrassant pèr un rèn… »

Et voici, dans Lou Tourteiròu, Lou Desertour :

« Un soungè bèn à la couardo vo au fusiéu e perqué pas à un
gourg fouaço bas de la ribiero ? Mai la vido prenguè lou dessus.
Óublidè sei vèsti militàri sus d’uno cadiero de soun chambroun e
partè dins la coualo. Èro un flame cassaire, alor sabié l’us. Caminè e
troubè lèu lei cabot, lei capitello, lei draiòu sènso degun, leis aubre,
lei frucho, mai tambèn lei piège, clapouiro, e lei cabanoun dei riboto
d’avans mounte si poudié faire fue e dourmi dins la paio vo sus de
plancho.

« Gaire d’ome trevavon la sèuvo e, coumo avié l’auriho facho,
quouro n’auvissié un, sautavo e gai dins uno mato. De pastrihoun
vo de bouscatié piemountés cresèron lou vèire au calabrun vo à
l’aubo que s’espóussavo. Lou desertour !

« A saché se fahié de mau en quaucun ?



41

« Lei gènt d’armo, vieioun, venguèron à soun oustau. Sei gènt
atupi sabien rèn. Si disié que, dins quàuqueis escoundidou, n’a que
li leissavon de que manja e béure. De mes passèron e pas degun
n’entendè parla, nimai viguè. Es un permessiounàri, cassaire
tambèn, que troubè, mounte tant piquèron de nas. Éu, s’entornarié
au Front, e perqué uno de sei counouissènço barrularié dins lei
coualo, en esperant la fin de la guerro, que degun sabié au just
quouro s’acabarié ?

« Un uei, uno auriho, dins la sèuvo e lou permessiounàri ausissè
un matin, dins un cabot perdu, au founs d’un enclaus d’óulivié,
coumo un pichot brusimen. S’avancè darrié leis aubre… uno man
picavo’m’uno pèiro sus d’uno lauvo pèr escracha de nose vo
d’amelo, uno man blanco e descarnado. Lou desertour!

« En quàuqueis encambado fuguè sus lou camin. Uno veituro que
passavo lou carrejè à la Coumuno. — Sàbi mounte si terro lou
desertour!

Lei gènt d’armo boufèron pèr l’escala. Èron vièi e gras. Lou
cassaire-permessiounàri, gai coumo un pèis, pèr retrouba lou
cassaire desertour, li fasié vèire lou camin. Bessai, anas cerca, lei
dous ome li gardavon un chin de sa chino ?

L’ome de la coualo enmaneta, beissavo la tèsto, uno barbasso
de dous pan. Avié tengu quàuquei mes, fouaro dóu mounde e de la
guerro. Lou mandèron en proumiero ligno e passè sèmpre au travès,
mume s’esperavo la balo, l’aubuso. Puei, la guerro fenido, anè pica
de pèiro à Biribi, que n’en revenguè que d’annado après… »

Quoi qu’il en soit, ce vagabond berger, colporteur, travailleur,
brigand ou déserteur, est un joyeux luron, un brave type comme
l’on dirait aujourd’hui, courageux, acharné au travail ou avide, à
qui rien ne fait peur.

Dans La Draio : « Aquéu Vincèns, un loup à l’obro ! »

En effet, il sait tout faire… et il fait tout bien, il a le feu du
travail et, en bon Gavot, il sait ramasser de l’argent. Il a aussi le
feu du jeu… il bat les cartes et, surtout, il joue aux boules. C’est
naturel pour un berger, car « lei pastre sabon manda lei pèiro ei



42

fedo, eis anouge que s’escarton e si retornon subran rèn qu’en
ausissènt l’alen de la pèiro que sublo dins l’èr e li toumbo darrié
vo au caire. La pèiro tambèn, manco pas lei can d’ibrougno, lei
can bordiho, que lei pastre gardon pas e que van ei nieu de
perdigau vo ei trau de couniéu, en plaço de faire l’obro entour de
l’escabouat. »

D’ailleurs c’est le vieux berger La Guètre qui lui apprend ses
secrets :

« La Guètro, proufessour de fedo, venguè un proufessour de
bocho e Vincèns aprenguè tóutei lei ruso dei tres pas, de la
longo : faire dura quouro l’aversàri sèmblo en ligno, coupa lou
bras dóu tiraire en chanjant la portado de quinge à vint e cinq
mètre, pèr eisèmple, charra quouro faulié, si teisa, faire lou
camin de l’ai, juga’sa man, cerca de terren mal eisa pèr lei
regoulaire vo lei mandaire, escracha sènso n’agué l’èr lei
douno deis àutrei, si faire bèn vougué de la galarié, dei badaire,
si para dei masco, dei coumèto… S’empougnèron ’mé de caiau
redoun dins lei camin de coualo e La Guètro, maugrat soun
iage, remplaçavo lei pèiro, fasié de carrèu en plaço. Vincèns
èro à uno bouano escolo. »…

Il finira par gagner : « Un gros adré, un bras de ferre !… e a pas
l’agnèu mouart ! a l’estouma ! Aquélei pastre sabon tout faire ! »

Vincent est content : « un escabouat pèr éu, e, uno plaço dins
lou mounde dei jugaire de bocho-maquignoun-pastre ! »

Il en va ainsi dans Lou Tò où « un Marquet agantè coumo fau
lou fue dóu jue, lou jue de bocho. » Ceci explique d’ailleurs le
titre du roman qui est un ancien jeu de boules : « Lou Marquet,
éu, tiravo e avans lei mesclado, lei councours dóu dimenche vo
chausi, jugavon au tò. Lou tò, eisa. A dès e vue pas, fasien uno
rego au sòu, metien uno busqueto seco, marcavon la plaço d’uno
bocho e darrié l’aurié uno vertadiero bocho. Faulié l’aganta sènso
pica sus la busqueto. En plen vèntre.



43

Mi dirés alor: e lei pouintaire? Èron pas óublida e aquéu que
vesinavo lou mai de la bocho, darrié la rego, si troubavo dins lou
còup ’mé lou tiraire que picavo. Fasien de mita. »

De même que l’Orme de Brignoles était en quelque sorte le lien
visible, le point commun reliant tous les grands personnages qui
passèrent sur la place Caràmi, pendant mille ans, le mythe
fondateur qui donna naissance à la lignée des Vincent ou des
Marquet est celui du Vent du Gros Rocher, également baptisé
« lou maridage dei fueio ». Là, il s’agit d’un tourbillon de vent,
phénomène tout naturel, qui fait tomber dans les bras l’un de
l’autre un homme et une femme qui donneront naissance à la
lignée des vagabonds dont nous avons parlé, libres eux-mêmes
comme la bourrasque originelle.

Dans les trois romans, Lou Bouan Limerò (1975), La Draio
(1979), Lou Tò (1988), nous retrouvons le récit au début, plus ou
moins réussi, mais tellement essentiel dans l’inconscient d’André
Degioanni qu’il en fera par la suite une nouvelle particulière dans
le recueil Catarino dóu Perou, de 1989. Nous avons donc, en
définitive, quatre fois cette histoire du vagabond emporté par un
tourbillon de vent dans un tas de feuilles mortes, qui récupère
dans ses bras une jeune fille qui se blottit contre lui un instant
plus tard… Ils rouleront tous deux dans les feuilles et ils s’y
sentiront si bien que naîtra ensuite un enfant « à faire
sautourleja e en qu leissa soun noum e sa set de liberta jamai
sadoulado sus lei camin de Prouvènço, entre mar e terraire
gavouat » (Lou Bouan Limerò, p. 39).

La version première, dans Lou Bouan Limerò, est certainement
la plus courte. On ne parle pas encore du Vent du Gros Rocher :

« Vincèns, fres coumo la roso, bèn en cambo, galoi, un sero, sus
lou grand camin, s’endormiguè dins la ribo, au mitan dei fueio
vinachouso que lou mistrau derrabavo à la coualo, ei vigno, ei tiero
d’aubre que fasien l’acoumpagnado. La fresquiero vous coupavo en
dous, lei courrènt d’èr dreissavon de niéulo de fueio que
viròutejavon, s’enaussavon, perdudo, puei, uno à uno,
s’amoulounavon ; que lié pèr Vincèns ! Vague de dourmi coume un



44

soucau, la biasso estacado à soun bras gauche. Mai douas tortugo si
trovon dins la sèuvo, e uno fremeto, que sei gènt, garnissèire de
cadiero avien óublida, s’abuquè à Vinèns en luchant contro lou
vènt, que l’empachavo de faire avans. Es ensin que lou rèire-grand
de 1804, regrèu de l’ivèr lou pu aluencha e de la proumiero primo,
venguè enlusi douas vido desseparado que lou destin mesclè, souto
d’un vènt terrau qu’embalavo fin qu’à Frejus e dins un remoulun de
fueio que sentien la terro, lei vendèmi e lou vin nouvèu. »

Dans La Draio, c’est au vieux « La Guètro », compagnon et
maître de Vincent, qu’est arrivé l’événement. On parle du virage
de la Grosse Roche. La fille est toujours fille de rempailleur de
chaises et le mari a encore le temps de faire sautiller son marmot
au soir de sa vie :

« La Guètro louchavo contro lou vènt, quouro un còup pu fouart
que leis àutrei, lou debaussè dins lou ribas. D’aise, si troubè au
mitan dei fueio, emé coumo uno óudour de mousi, de rasin se, de
pignen. Uno óudour d’autouno que lou vènt poudié pas coucha, éu,
en aut. Sènso saché, prenguè sa biasso, soun flàscou d’aigo contro
d’éu, e, dins lei fueio, en si chaspant pèr vèire s’avié rèn de roumpu,
óublidè lou mistrau. Lei lumet de la bourgado pounchejavon darrié
uno mato. Éu voulié pu si dreissa. Restarié aqui mounte lou vènt
l’avié manda. Dins lei fueio, uno calour maugrat lou mousi,
l’enviróutè. S’endourmè.

« Lou vènt couchavo toujour lei tousco e aquélei que
s’anuechavon : lei bregand, la bracouno, lei ribeiròu. Faulié s’avisa
au tournant de la Grosso Roco : lei chivau chauchavon sus plaço, lei
cavalié rapega dins lei creniero. Mai, es di que douas tartugo si
troubarien mume dins lou gros bouas ! Uno fiho de rescontre de
rampaiaire de cadiero, si brouiè ’mé lei siéu à prepaus d’un fais
d’aumarino mau lia e s’en anè dóu campamen : lei muraio afouirado
d’uno vièio auberjo de carretié de l’autre siècle. Lou mume còup de
vènt traite dóu roucas, l’agantè coumo la Guètro. Au mume endré. E
nouaste ome fuguè reviha dins sei fueio pèr quaucarèn, pèr
quaucun. Chaspè à l’entour, durbè leis uei e la fiho, en
plourounejant, si clinè vers éu. La Guètro, sorpres, narrejavo. Un
roudouloun sènso fin lei jougnè, lou mistrau fasènt l’acoumpagnado



45

dins lei branco e de niéulo de fueio lei tapavon bèn mai. La Guètro
aguè pas frèi aquelo nue. Leis estello, pamens, beluguejavon. Lou
de matin, pu ges de vènt. Uno nèblo que si li vesié pas d’aqui-aqui.
Tout èro blanc. La Guètro reprenguè en drechiero de Meisoun-
Basso, mai pu soulet. Quaucun, pulèu quaucuno, em’éu. Éu lou vièi
jouine ome ! Lei fueio rapegado au sòu, fasien pas lei degordido.
Louguèron l’oustau dóu pouant, proche la lojo d’aquéu que pendié
lei gènt, la darriero bastisso sus lou camin, vo la proumiero en
intrant. Aguèron un móussi e lou barrulaire La Guètro lou faguè
enca sautourleja à la vihado, sus sei ginous. »

Dans Lou Tò, la troisième version, nous trouvons « Lou Vènt
dóu Gros Roucas »… Le texte, là, connaît un grand
développement puisqu’il s’étend presque sur trois pages.
Marquet, le colporteur, rencontre cette fois une vendangeuse
renvoyée de son équipe :

« Dispareissè lèu dins la nue, mai counouissié pas lou vènt terrau.
L’agantè sus lou grand camin e li juguè soun grand èr, la
despiessarè quàsi. Elo, si redreissavo e faguè tira en drechiero dei
bastido vesino ’mé lei lumet que parpelejavon dins la nue.

Lou Gros Roucas, coumo un gros det dins lou sourn, la cridavo.
Reprenguè voio à l’assousto dóu couletoun e sènso saché, arribè au
tournau traite, souto la roco, quouro lou roudoulun qu’avié aganta
lou còu-pourtaire si destouscavo mai. La bacelè, la poutounè, d’en
pertout. Quichè sus soun piés soun « carrat », e lou mistrau fèr, tau
qu’un paiun, l’embalè dins la ribo, dessus-dessouto. Toumbè en
plen sus lou còu-pourtaire que rouncavo proche de sa caisseto,
toujour soun « carrat » sus la peitrino. Lou roudoulun, plus fouart e
plus viéu que d’abitudo, resquihè dins lei fueio. L’ome si revihè,
ausissè ploura e sentè, en mume tèms, la calour d’un cors proche
d’éu. Alor, partiguèron dins un viage au plus sourn de la nue e dei
fueio enmoulounado. Nevavo de fueio sus d’élei, l’ome poussavo
dóu pèd sa caisseto e sa bassaco.

S’endourmèron, vana, quàsi à la terro, em’un mantèu de fueio
que lei tapavo. Douas tartugo si trovon dins un bouas… Coumo



46

endevèn souventei fes, l’endeman, lou vènt boufè plus e un soulèu
ardènt sequè lei darrier laco dóu camin que lou vènt-terrau avié
panca chucha. Si revihèron, s’espóussèron e lou còu-pourtaire à
l’uei que beluguejavo, poutounè long-tèms la pauro vendumiarello
couchado pèr lei siéuno. A la baumo de la pauvo, manjèron un
bìscou : de ventresco que li tiravon dessus emé lei dènt e un croustet
de pan dur coumo de bano. S’èron quàsi pas di lou mot. Lou
Marquet badavo la fiho de la nue, la fiho dóu vènt, la fiho dei fueio.
Ero, de segur, soun grand. Elo, espaurido, si recantounavo contro
d’éu, li prenié lei man, lou regardavo ‘mé gentun. La draio èro
davans d’élei. »

La quatrième version reprend celle-ci en en faisant une œuvre
particulière, où l’héroïne est une vendangeuse…- elle tient
quasiment quatre pages. Nous observons là, d’une façon encore
plus nette, la richesse de l’écriture d’André Degioanni, le travail
cent fois remis sur le métier d’un écrivain qui écrivait assurément
d’instinct, mais qui édifia, durant presque quarante ans, son œuvre
autour de ces personnages, célèbres ou non, qui passèrent dans le
« Couar Prouvençau ».

Jean-Luc DOMENGE

Majoral du Félibrige (Cigalo de Niço)



47

Document

LOU BOUAN LIMERÒ

Daté in fine de Candelouso de 1975, cette saga des Vincent eut une
publication « artisanale » - 100 pages multicopiées, en provençal
seulement. Voici un extrait du début du texte, où est présenté « le premier
Vincent », qui fut divulgué en 1983 dans l’anthologie Pèr Prouvènço, de
Marie-Claude et Claude Mauron. Il est accompagné de traduction française
qu’André Degioanni rédigea lorsque ce même passage fut retenu dans le
florilège « Le pays vu par les écrivains » du Guide Gallimard du Var, en
1994.

Neissiguè dins uno feniero, à l’epoco de Loueis XV ; sei
counteirau, malerous coume lei pèiro, anavon en jornado d’un
soulèu à l’autre. A la plaço dei noum de sei gènt, sus lou registre,
l’avié rèn ! Es pèr acò que l’ancian si resumavo dins aquélei mot
que voulien n’en dire long : « Vincèn, de cadun, fiéu de degun. »
Pamens èro pas vengu d’avèni. Lei sóudard, à la classo, e mume
pu lèu, li fèron la coucho, e, pèr escapa, travessè la ribiero que
fasié raro emé lou coumtat de Niço, grapaudejè dins lei terro de
Savoio, avans de reveni, d’aise-d’aise, un an pèr masage e
subretout mounte lou Bouan Diéu èro passa que de nuech.

Fin-finalo, quaucarèn l’agradè : de caviha d’amourié, davans lei
bastido vo de long dei grand camin, e seguissè uno escarrado
d’oubrié que si l’entendien dins aquéu travai. Viéure requist, taulo
d’oste, pas ges de marrit sang. Vincèn devenguè lèu lou bras dre
de soun patroun perqué èro engaubia ; e si pòu segui soun retour
emé lei baragno d’amourié que greièron en Prouvènço de 1754 à
1776. Vint an e mai d’amourié, vous fan un ome. L’esperit galoi,
toujour lèst à canta coume un orgue, sauta, faire lou candelabre,
lei cènt-e-dès-nòu cop – ce que si disié un bouan vivènt. Pasta de
gaieta e d’alegrìo !



48

Lei recrutaire l’avien óublida, mai leis amourié èron quàsi
tóutei planta pèr de Gavouat, alor, de que faire quouro vous an
coupa l’erbo sout lei pèd ? Vincèn, pas entreprés pèr un sòu,
maugrat sei quaranto an, ausissè parla, à la vihado, dei
« Gaspard » que batien l’antifo emé lou bregand gentilome Bouis,
de Besso : « Vaqui la vido que mi fau », apoundè à-n-un dei
coumpan que lausenjavo lou Bessen, rèi de la séuvo e dei
campèstre. Gaspard avié besoun de tóutei lei bouànei-voio,
Vincèn passè dins la coualo e, lèu, l’embauchèron. Sabié lei draio,
leis escourcho, lei gafo, lei planco, lei bastido seguro, lei baumo,
lei garagai, leis aven, lei clapié, lei pèiro de fado, e pèr dreissa
chin, muòu, chivau, mume leis auceloun, pas soun parié, que
fourtuno !

Traduction :

Il naquit dans un grenier à foin, du temps de Louis XV ; ses
contemporains, malheureux comme les pierres, travaillaient à la
journée, d’un soleil à l’autre. A la place des noms de ses parents,
sur le registre communal, il n’y avait rien ! C’est pour cela que
l’ancien se résumait en ces mots qui voulaient en dire long :
« Vincent, de chacun, fils de personne. » Cependant il n’était pas
venu comme ça. Les soudards, lorsqu’il eut vingt ans, et même
avant, le pourchassèrent, et, pour leur échapper, il franchit la
rivière qui séparait la Provence du comté de Nice, il erra dans les
terres de Savoie, avant de revenir tout doucement, un an par
hameau, et surtout dans les endroits où le Bon Dieu n’était passé
que la nuit.

A la fin, quelque chose lui plut : planter des mûriers, devant les
fermes ou le long des routes, et il suivit une escouade d’ouvriers
experts en ce travail. Bonne chère, table d’hôte, pas de souci.
Vincent devint vite le bras droit de son patron parce qu’il était
adroit, et l’on peut suivre son retour avec les barrières de mûriers



49

qui poussèrent en Provence, de 1754 à 1776. Vingt ans et plus de
mûriers, vous font un homme. L’esprit joyeux, de belle humeur,
toujours prêt à chanter comme un orgue, sauter, faire l’arbre droit,
les cent dix-neuf coups – ce que l’on appelait un bon vivant. Pétri
de gaieté et d’allégresse !

Les recruteurs l’avaient oublié, mais les mûriers étaient presque
tous plantés par des Gavots, alors que faire lorsque l’on vous a
coupé l’herbe sous les pieds ? Vincent, pas entrepris pour un sou,
malgré ses quarante ans, entendit parler, à la veillée, des
« Gaspard » qui couraient la prétentaine avec le brigand-
gentilhomme Bouis, du village de Besse : « Voici la vie qu’il me
faut », ajouta-t-il à l’un de ses compagnons qui faisait l’éloge de
l’homme de Besse, roi de la forêt et des champs. Gaspard
recherchait toutes les bonnes volontés. Vincent glissa dans la
colline et fut vite embauché. Il connaissait les chemins, les
raccourcis, les gués, les passages des rivières sur des rochers, les
fermes accueillantes, les grottes, les gouffres, les abîmes, les tas
de pierres, les pierres de fées, et pour dresser chiens, mulets,
chevaux, même pour charmer les oiseaux, pas son pareil : quelle
aubaine !



50



51

LES BOULES DANS LA LITTÉRATURE PROVENÇALE

Une lecture, même rapide, des œuvres publiées d’André
Degioanni laisse apparaître un thème qui est assez présent et qui
sera l’objet de cette étude : le thème du jeu de boules.

Première remarque : il y a deux mots en provençal pour
évoquer le jeu de boules : les bocho et les boulo. Les bocho étant
le terme propre à la région de Cabasse, à ce Couar prouvençau
d’où était originaire Degioanni, boulo étant le terme utilisé dans
la région d’Arles et d’Avignon. D’ailleurs, Degioanni nous dit
qu’Armand Vidal (dont nous parlerons un peu plus loin), lorsqu’il
évoquait, cum grano salis, la possible édition de sa
correspondance avec notre auteur sur le jeu de boules, en avait
déjà trouvé le titre : Moussu Bocho e Moussu Boulo…

Ce jeu - cette activité, faudrait-il dire, car une partie de boules
peut être quelque chose de fort sérieux - est particulièrement
présent dans l’œuvre de Degioanni et il y a au moins une
quarantaine de récits, presque tous parus dans la revue de
l’Assouciacien Vareso pèr l’Ensignamen dóu Prouvençau, dont le
centre est le jeu de boules.

Et peut-être est-il bon de signaler tout de suite la différence
essentielle entre le « jeu provençal », plus ordinairement appelé
« la longue », et la « pétanque », car il y a là, pour Degioanni,
deux jeux très différents, le premier étant le jeu antique et noble
qui, au moins dans sa pratique populaire, s’est quasiment perdu
dans les années cinquante, supplanté par le second qui avait pour
lui, sans doute, une plus grande et une trop grande facilité.

Voici d’ailleurs ce qu’en dit Degioanni :

-« Pétanque ! Coquin de sort ! Un jeu pour les femmes
enceintes ! » (A.V.E.P., n° 54 bis)

-« En ce temps-là, on ne jouait qu’à la longue. La pétanque,
personne ne pouvait imaginer quelque chose de tel. Les bons



52

joueurs de l’époque auraient joué sous-jambe à ce jeu du
vingtième siècle ou l’auraient abandonné aux enfants qui savent à
peine marcher, ou encore, comme disait un passionné, aux
femmes enceintes. » (A.V.E.P., n°  92 bis).

-« Alors [au début de la guerre de 1939-40], on jouait aux
boules. La longue dominait en Provence, mais la pétanque
commençait à apparaître : ça allait plus vite, et il fallait peu de
place pour « monter » une partie. » (A.V.E.P., n° 104 bis).

Et pour ne pas avoir à y revenir, voici aussi ce qu’en disait
Armand Vidal :

« C’est à la pétanque que jouent les Lyonnais et Parisiens
quand ils « descendent » chez nous, et rares parmi eux sont ceux
qui soupçonnent qu’il ne s’agit pas là de notre sport mais d’une
simple amusette. » (Pichot diciounàri dóu jo de boulo, numéro
spécial de la Revue de Langue et Littérature d’Oc, 1975).

Et encore :

- D’ùni te fan lou conte

de Pinot, qu’un cop ’mé

Michèu de la Cadiero,

à mita ’mpega qu’èron,

jouguèron lou repas

sènso sourti dóu round,

e qu’ansin la petanco

- ’quéu jo de quiéu-de-bos –

nasquè e a creissu… 

(Lou laus de la longo, 1988).



53

« - D’autres vous racontent l’histoire

de Pinot et de

Michel de la Cadière,

pompettes tous les deux,

et qui jouèrent le repas

sans sortir du rond.

Telle serait l’origine de la pétanque,

ce jeu pour culs-de-jatte

qui a tant de succès… »

 (Éloge de la longue, 1988).

Ceci dit pour mieux situer les choses, nous avons pensé qu’il
était bon d’élargir un peu le propos au-delà du Prix Mistral 2007
et de voir, sans nulle prétention à l’exhaustivité, la place
qu’occupe le jeu de boules dans la littérature provençale. Et la
récolte n’est pas très abondante.

Le premier réflexe, naturellement est d’aller voir du côté de la
« triplette » mythique et originelle qui a consacré toute sa vie au
… « Provençal », je veux parler bien sûr de Mistral, Roumanille
et Aubanel ! Mais de ce côté-là, le résultat est maigre. Aubanel
« le muet » ne nous paraît pas très enclin au jeu de boules et
Mistral était plus habitué au jeu de cartes et à sa manille
hebdomadaire au Café du Soleil qu’à envoyer des boules le long
de la Loube. Quant à Roumanille, pas la plus petite ombre d’un
bouchon dans ses contes et cascareleto.



54

Et pourtant, Mistral, au chant VI de Calendau, lorsque le
« pêcheur d’anchois » offre aux habitants de Cassis de grandes
fêtes en remerciement de la pêche miraculeuse de la
« madrague », Mistral aurait pu parler des boules dans cette
longue énumération qu’il développe :

 Aqui i’avié tóuti li joio

Que tènon gaio emai ravoio

Nosto Prouvènço… 

 « Là étaient proposés des prix pour tous les jeux

qui tiennent gaie, alerte et vigoureuse

notre Provence… »

Et nous avons alors : Saut sur l’Outre, Trois-Sauts, les
Coureurs, les Coureurs en sac, la Lutte, la Course du Broc d’eau,
les Palets, le Levier, la Balle, le Ballon et enfin les Danses, sans
oublier bien sûr les Joutes qui constituent le centre de ce chant. Et
les boules, on le voit, ont été oubliées. Mais, à l’époque où
Mistral situe Calendau, peu avant la Révolution, le jeu de boules
n’était sans doute pas autant populaire ni autant identitaire que
cent ans plus tard en Provence…

De même, dans Mirèio, au chant I, Vincent évoque bien le
« coureur » Lagalante, mais il n’a pas un mot pour d’éventuels
champions boulistes de son temps…

Et la seule fois où il parle des boules, dans le conte de L’ome
poupulàri (Armana Prouvençau de 1883 et Memòri e Raconte,
chap. XIII), nous avons un peu l’impression que le Maître de
Maillane n’est pas au mieux de sa forme, puisque le brave
Lassagne (dont nous savons qu’il est un peu Mistral lui-même) va



55

féliciter Jean-Claude qui vient juste d’attraper le bouchon et de
donner deux points aux adversaires… !

Bref, il ne nous reste plus qu’à aller voir dans le Tresor dóu
Felibrige pour nous assurer que Mistral n’ignore pas totalement le
jeu de boules (cf les articles abulo, àrri, bocho, boulo coustié,
le…), même s’il a oublié le mot meno et si au mot basset, au lieu
d’évoquer l’envoi d’une boule basse, Mistral préfère parler de
« passer dessous au jeu de cartes » !

Dans la génération d’après Mistral, les d’Arbaud, les
Baroncelli, on trouve beaucoup plus de taureaux que de joueurs
de boules ou de « galeries ». Et pour ce qui concerne la génération
des écrivains nés dans le premier quart du vingtième siècle,
génération des Prix Mistral et particulièrement riche pour notre
littérature, les boules ne semblent pas y être très représentées, en
dehors d’Armand Vidal, et alors même qu’un Delavouët, par
exemple, n’hésite pas à évoquer les longues chasses de l’Oncle
Fabre autour de Charlot le perdreau ou les hauts-faits de Toto-la-
Becane se mesurant à Coppi, Bobet ou Bartali (Lis escalié de
Buous).

Il ne nous reste donc que les quelques textes que nous avons pu
trouver dans certains Armana ou dans L’Aiòli ou, également dans
Bouliana.

Bouliana est un ouvrage un peu fourre-tout, écrit par un
membre du Cercle des Boulomanes de Marseille (société toujours
active aujourd’hui), publié une première fois en 1874, et dans
lequel l’auteur cherche à rassembler tout ce que l’on peut dire et
tout ce qui s’est déjà dit au sujet du jeu de boules. Le livre fut
réédité dix ans plus tard et augmenté de quelques textes en
provençal dont nous retiendrons un poème assez intéressant de
Charles Poncy, La partido ei bocho, texte écrit en 1876 et publié
dans l’Armana Prouvençau de 1877. Charle Poncy (1821-1891)
était ouvrier maçon et fut secrétaire de la Chambre de Commerce



56

de Toulon. Il fut un poète ouvrier, remarqué et soutenu par
George Sand qui préfaça une de ses œuvres en français, Le
Chantier. Il fut également Majoral du Félibrige.

La partido ei bocho est un poème de 130 vers, en quatre parties,
où l’auteur, dans une langue vive et bienvenue, passe en revue
tous les aspects du jeu de boules, depuis l’organisation de la partie
jusqu’à la conclusion lyrique et enthousiaste, en passant par la
technique, la galerie, les jurons, etc… C’est un texte qui mérite
une longue citation pour donner envie d’aller y voir de plus près.
Voici l’attitude de la « galerie » au moment du tir :

A peno si carron sus plaço,

Autour dei quatre capourié

La foulo dei curious s’amasso,

Coumo uno doublo galarié.

Chasque còup que mandon la bocho,

Vias brandeja dous-cènt cabocho

Que la siegon, l’uei grand dubert :

E, quand la bocho au sòu s’arrèsto,

Vias s’abeissa lei dous-cènt tèsto

Que badon coume de limbert.

……………………………

- Van tira ! – Garo la mitraio !

E subran la doublo muraio

De boutèu s’escarto d’esfrai.

Degun boufo. –Pan ! pico-rèsto !



57

- Brave ! cridon lei dous-cènt tèsto,

E lou ciéucle si fermo mai… 

« A peine se mettent-ils en place,

Autour des quatre bons joueurs

La foule des curieux s’amasse

Comme une double galerie.

Chaque fois qu’ils envoient la boule,

L’on voit remuer deux cents têtes

Qui la suivent, l’œil grand ouvert :

Et lorsque la boule s’arrête sur le sol,

L’on voit s’abaisser les deux cents têtes

Qui se figent comme des lézards.

……………………………. 

Ils vont tirer ! – Gare à la mitraille !

Et soudain la double muraille

De mollets s’écarte de frayeur.

Personne ne respire. – Pan ! Carreau sur place !

-Bravo ! crient les deux-cents têtes,

Et le cercle se ferme de nouveau… »

Il y a trois autres textes qu’il convient de citer : l’un,
d’Alphonse Michel (1837-1893), paru dans l’Armana Prouvençau
de 1890 ; c’est une chanson où se marque surtout le côté
identitaire du jeu provençal (« Soyons fidèles au jeu de boules /



58

Car c’est le jeu des Provençaux. »), un autre d’Henri Vatton, paru
dans L’Aiòli en 1898, et enfin un poème de Crousillat (1814-
1899) paru également dans L’Aiòli , le 27 mai 1895, où se
manifeste plutôt l’indifférence de l’écrivain salonais qui s’extrait
un petit moment de ses livres en regardant une partie de boules,
non comme un spectateur naïf mais plutôt comme un sociologue
moralisateur et un brin orgueilleux, qui ne cesse de donner des
conseils :

 Vèn lou tour dóu tiraire, un dei bon ; cadun viro

Leis ué sus d’éu, que pren soun tèms, e miro, miro…

Pièi se lanço, e pan ! lèvo uno boulo dei siéu,

E zóu ! un gros juroun peto mai contro Diéu !

Es bèn éu qu’a fauta, perqu’à Diéu se n’en prene ?

E dei crestian presènt ges qu’aujon lou reprene,

Estimant coumo iéu que sarié vanamen,

Quand sant Louis li perdrié sa peno memamen. 

« Vient le tour du tireur, un parmi les bons ; chacun fixe

les yeux sur lui, qui prend son temps et vise, vise…

Puis il se lance, et pan ! enlève une boule de son équipe,

et aussitôt un gros juron éclate encore contre Dieu !

C’est bien lui qui a fait la faute, pourquoi s’en prendre à Dieu ?

Et, des chrétiens présents, aucun qui ose le reprendre,

estimant comme moi que ce serait vainement

et que même saint Louis y perdrait sa peine. »



59

Petite récolte, donc, et il est clair que nous avions bien besoin
des deux auteurs du vingtième siècle, Vidal et Degioanni, pour
chanter un jeu suffisamment identitaire pour que Charles Galtier,
dans son Trésor des jeux provençaux, le définisse comme le « jeu
national de la Provence ».

Nous ajouterons quand même, pour faire un petit tour du côté
du français, que dans les dernières pages de son Ferragus, dans
l’Histoire des Treize, Balzac nous fait assister à une partie de
boules sur l’esplanade du Cimetière de Montparnasse et que
Joseph Méry (1797-1866), le journaliste et écrivain marseillais,
écrivait dans un de ses articles : « On ne peut se faire une idée de
l’intérêt que Marseille portait à ce spectacle gratuit ; quand M.
Chassan pointait, six cents hommes suivaient sa boule, avec des
oscillations de tête, des trémoussements de jambe, des contorsions
de torse, des respirations haletantes que Rome, sœur de Marseille,
n’a pas vus, au même degré, le jour du combat des Horaces et des
Curiaces… ». Naturellement, il faudrait évoquer Pagnol et le
fameux tramway arrêté par une partie de boules au beau milieu de
la rue, il faudrait évoquer un autre Marseillais, Albert Dubout, et
ses nombreux dessins, ou, plus sérieusement (en se souvenant de
Charles Mauron qui écrivait : « Il faut abandonner les lieux
communs qui font de la Provence soit un musée, soit un décor de
galéjades ».), Jean Paulhan qui a préfacé le dictionnaire de Vidal,
et enfin le théoricien de la littérature, Jean-Pierre Richard, dans un
article assez intéressant (revue Corps écrit, 1982 ; l’article a pour
titre : « Terre écrite. Petite introduction à la Boulistique. »).

Reste alors, avant d’en venir à Degioanni, Armand Vidal (1911-
1997) qui est sans doute celui qui a étudié dans le détail et chanté,
avec un style, une science et un enthousiasme magnifiques, ce jeu
de boules qui a été sa grande passion.



60

Le Dictionnaire, qui est écrit en français, mais qui abonde en
provençal, semble n’oublier rien ni personne de tout ce qui fait et
qui a fait le jeu de boules. Et ce livre n’a pas la sécheresse savante
des dictionnaires ordinaires, où l’auteur est obligé de se cacher
derrière une scientificité qui se veut une marque certaine
d’objectivité.  Point d’objectivité chez Vidal, mais plutôt
l’engagement d’un homme qui a envie de tout dire, mais de le dire
à sa façon, qui est la façon d’un pratiquant, pratiquant du jeu et
pratiquant de la galerie… Et les nombreux points d’exclamation
très présents tout au long des articles sont bien la preuve qu’écrire
le Dictionnaire était sans doute pour Vidal une autre façon de
jouer aux boules, ou, pour le dire avec Clausewitz, peut-être le
dictionnaire était-il pour Vidal la continuation du jeu de boules
par d’autres moyens… !

Et puis il y a Lou laus de la longo (l’Éloge de la longue), cette
œuvre qui devrait figurer dans toute bonne bibliothèque
provençale et dans toutes les associations de boulomanes de notre
région. Il y a tout dans ce livre. La poésie d’abord, ce « vers
ensorcelant », cet « air de galoubet / qui met les pieds en
mouvement ». Mais également le jeu, la passion, l’émotion, la
technique, la stratégie, les souvenirs, la « chanson », la nostalgie,
les « cadors », le « Bon Dieu » et même la mort et le paradis. En
voici un extrait, pour donner envie d’y aller voir : 

 A nosto darniero ouro,

se Diéu fai que nous soubre

proun d’alen pèr parla,

coume un relicle anan

l’espargna, lou gardant

pèr li sujèt majour.



61

Dins uno entre-lusido

de si pàuri çarvello

(tout ço que ié restavo

di grand soulèu di boulo

qu’avien uscla sa pèu

e enlusi sa vido ),

ansin lou coumprenguè

lou Sourd de Cabriero.

Coume anavo mouri,

faguè signe à soun fraire

pièi murmurè : « Metras

mi boulo dins ma caisso ».

Aquéu, Diéu en persouno,

e meme en Tres Persouno,

au lindau de Soun cèu

de-segur l’esperavo !

Pèr mai que d’un camin

se vai en Paradis. 

« A notre heure dernière,

si Dieu fait qu’il nous reste

assez de souffle pour parler,



62

nous le ménagerons

religieusement, le gardant

pour les sujets majeurs.

Au cours d’une brève éclaircie

de sa pauvre cervelle

(tout ce qui lui restait

des grands soleils des boules

qui avaient hâlé sa peau

et ébloui sa vie),

c’est ainsi que le comprit

le Sourd de Cabrières.

Sur le point de mourir,

il fit signe à son frère

et murmura : « Tu mettras

mes boules dans mon cercueil ».

En voilà un que Dieu en personne,

et même en Trois Personnes,

sur le seuil de Son ciel

à coup sûr attendait !

Il est plus d’un chemin

menant au Paradis. »



63

Et nous voici arrivés maintenant à André Degioanni qui a
consacré une bonne partie de sa vie et de son œuvre aux boules.
Degioanni se présente lui-même comme sorti d’une famille de
boulistes et, dans la quarantaine de contes qu’il a consacré au jeu
de boules, c’est souvent qu’apparaît le portrait ou la simple
évocation de son père Henri et de son oncle Marcel, qui étaient
des joueurs passionnés qui ont initié le petit André tout au long de
son enfance et de sa jeunesse…

Il se présente également comme un « milieu », c’est-à-dire
comme l’un de ces bons joueurs qui sont souvent de bons
pointeurs et qui, sans être des tireurs d’élite, savent enlever une
boule lorsque la partie le demande, mais qui, surtout, ont la vision
du jeu, savent évaluer l’adversaire et, plus encore, savent rester
calmes, ne pas s’agiter, raison garder et mener la partie là où ils
veulent, en bons pères de famille…

Et peut-être que Degioanni, justement, dans la façon qu’il a de
nous parler des boules, est aussi un « milieu ». En effet, nous ne
trouverons pas chez lui le côté théoricien et presque
philosophique d’un Jean-Pierre Richard, nous ne trouverons pas
non plus le côté systématique et exhaustif du dictionnaire, et enfin
nous n’y trouverons pas l’enthousiasme et la passion exaltée d’un
« éloge » à la façon d’un Vidal.

Les contes de Degioanni sont le simple récit, la simple
chronique de ce qu’il a vécu autour du jeu de boules. Aucune
fiction, aucune invention, et pas non plus de littérature. Il ne s’agit
pas de « nouvelles », nous ne sommes pas dans l’optique d’un
« auteur » qui prend plaisir à inventer des situations ou des
personnages, d’un auteur qui travaille la structure de son texte
pour en venir à une chute ou un dénouement bien amené et
surprenant, ou d’un orfèvre qui travaille la langue, le style, le
vocabulaire, nous ne sommes pas chez un auteur qui veut faire
une œuvre mais plutôt chez un chroniqueur qui ne veut pas laisser
se perdre ce qui a été une bonne partie de sa vie…



64

Et nous sommes d’ailleurs complètement dans la tête d’un
joueur de boules qui fait et refait, dit et redit, et raconte sans cesse
cette « mène » où il a gagné ou perdu la partie, cette partie où des
« cadors » se sont affrontés, ce « coup de Trafalgar » qui a
retourné totalement une situation qui semblait définitivement
scellée… Voilà ce que sont les boules, me semble-t-il, pour
Degioanni. Cela et autre chose : les boules ne sont pas et ne
peuvent pas être séparées de leur contexte. Une partie n’est pas
une espèce de météorite tombée Dieu sait d’où, une monade
leibnitzienne seule au monde, sans portes ni fenêtres et sans
relation avec rien… Une partie de boules se passe dans un lieu, à
un moment, avec des personnages qui jouent ou regardent jouer,
bref, dans une réalité globale que Degioanni prend plaisir à nous
restituer telle qu’il l’a vécue…

Et sans doute le plus simple, pour bien faire sentir la façon qu’a
Degioanni de parler des boules, c’est de reproduire un conte assez
court (paru dans AV.E.P., n° 104 bis) qui a pour titre : La Basso-
Culo dóu Mounumen (« La Bascule du Monument »).

Un pau pu luen que lou mounumen dei mouart dei douas guerro,
à Cabasso, sus lou camin de Carce, au quartié nòu, l’aguè la basso-
culo, mounte d’an emé d’an pesèron lei carreto vo toumbarèu carga
de minarés de baussito que s’endraiavon vers lei garo de Besso vo
dóu Cannet dóu Lu.

Lou paire Bertin, que tenié uno boutigo de sabatié à la placeto, vo
plaço deis Amourié, pesavo tout acò e lei carretié, pèr s’anouncia,
mandavon un còup de chasso dins la carriero ; éu v’entendié dins
soun boutigoun, e de camina gai tant que poudié, pèr lou pesage,
que lou tèms èro d’argènt.

Après lou baussito, si pesè lei carreto de fen vo autre e, pichoun à
pichoun, si viguè pu degun dins l’alo de la basso-culo d’en fàci de
l’oustau de l’Ermito e souto lou bàrri de l’escolo, que lei drole
mancavon rèn dei chivau, carreto, carretié e pesaire.



65

Alor, lei jugaire de bocho de l’estiéu, venènt dóu cafè deis Esport
toucant, pounchejèron lou souar, après la gatado, e de faire à
petanco d’un caire à l’autre de la basso-culo. Faulié la saché manda
auto-mouarto vo la faire regoula proche dei buto-rodo. Lei partido
arrapavon lei vesin asseta sus de banc de pèiro davans l’Ermito,
souto d’un autin, de l’autre caire de la routo.

Lou pu maleisa èro lou passage dóu platèu de la basso-culo que
n’a fouaço qu’arribèron jamai à lou travessa ; èron long d’un an,
que pas tout lou mounde saup enaussa la bocho au cié e la leissa
toumba coumo uno brousso, darrié lei pèiro de tai e la ferramento.

E, sus la calado, lei tiraire duvien tira au ferre. Pas ges de rabaieto
coumo dins uno gandolo ensablado. Es aqui que si faguèron mai
d’un jugaire de la bourgado : à la basso-culo dóu Mounumen ! 

En l’absence d’une traduction de l’auteur, je proposerai celle-
ci :

 « Un peu plus loin que le monument aux morts des deux guerres,
à Cabasse, sur le chemin de Carcès, au quartier neuf, il y eut la
bascule, où, pendant des années, l’on pesa les charrettes ou les
tombereaux chargés de minerai de bauxite qui se dirigeaient vers les
gares de Besse ou du Cannet du Luc.

Le père Bertin, qui tenait une boutique de cordonnier sur la
placette, ou place des Mûriers, pesait tout cela et les charretiers,
pour s’annoncer, faisaient retentir un coup de fouet dans la rue ; lui,
de sa petite boutique, les entendait - et le voilà qui venait aussi vite
qu’il pouvait, pour peser, car le temps était de l’argent.

Après la bauxite, on pesa les charrettes de foin ou d’autre chose,
et, peu à peu, on ne vit plus personne du côté de la bascule, en face
de la maison de l’Ermite et sous le rempart de l’école où les gamins
ne perdaient  rien de l’activité des chevaux, charrettes, charretiers et
peseur.

Alors les joueurs de boules de l’été, venant du Café des Sports
tout proche, arrivèrent le soir, après leur journée, et se mirent à
jouer à pétanque d’un coin à l’autre de la bascule. Il fallait savoir



66

envoyer la boule « en plombant » ou la faire rouler près des bornes.
Les parties attiraient les voisins assis sur des bancs de pierre devant
l’Ermite, sous une treille, de l’autre côté de la route.

Le plus délicat, c’était le passage du plateau de la bascule que
beaucoup n’arrivèrent jamais à traverser ; ils étaient beaucoup trop
« long » car tout le monde ne sait pas envoyer la boule vers le ciel et
la laisser retomber comme un fromage, derrière les pierres de taille
et l’appareillage en fer.

Et, sur la rue pavée, les tireurs devaient tirer « au fer ».
Impossible de tirer « à la rafle » comme dans une rigole sablée.
C’est là que se forma plus d’un joueur du village : à la bascule du
Monument ! »

Alors, qu’avons-nous là-dedans ? D’abord, nous pouvons
remarquer qu’il n’y a pas d’enjeu, pas de suspense, rien d’autre
qu’un moment de vie, une « chose vue », un souvenir qui se
présente et que Degioanni veut simplement nous offrir et, sans
doute, s’offrir. Et puis il y a le jeu de boules, certes, avec nombre
d’éléments techniques et un vocabulaire bien spécifique (auto-
mouarto, regoula, long d’un an, toumba coumo uno brousso, tira
au ferre, rabaieto…). Et il y a la galerie également (Les parties
attiraient les voisins…). Mais il y a aussi, et surtout, la région de
Cabasse (Besso, Carce, lou Cannet dóu Lu) et Cabasse avec son
quartier neuf, son Monument, sa bascule, sa place des Mûriers, la
maison de l’Ermite, l’école, le Café des Sports… Et il y a les
activités et leur évolution (bauxite, foin…). Il y a également les
personnages (lou paire Bertin, lei jugaire, lei drole, lei vesin…).

Et lorsque cela se prolonge sur une quarantaine de récits,
chacun ayant son endroit, son moment, sa particularité, on peut
penser que c’est une lecture qui familiarise autant avec le jeu de
boules qu’avec la vie d’un village du pays varois, avec ses
figures, ses types, ses originaux, avec l’évolution de son
urbanisme, le déroulement des saisons, les générations qui passent
et les mentalités qui évoluent…



67

C’est ainsi que le récit des boules, tel que nous le décrit André
Degioanni, nous fait penser à la fameuse « madeleine » de Proust
qui fait surgir tout un monde autour d’un goût perdu puis
retrouvé… Autour d’un bouchon ou d’un mauvais point ou d’un
carreau sur place, c’est tout Cabasse alors qui va renaître, tout
Cabasse qui va sortir, « ville et jardins », non pas d’une tasse de
thé, mais d’un « graton » mal balayé ou d’une boule mal
envoyée…

René MOUCADEL

Professeur de provençal au lycée René Char (Avignon).

P.S. Afin de ne pas laisser perdre quelque chose lié au jeu de
boules, je veux ici mentionner une expression superbe dont m’a fait
part une personne de l’assistance à la fin de mon exposé à Arles : son
grand-père disait toujours, lorsque ses petits-enfants laissaient traîner
par terre leurs vêtements : « Ils ont encore suspendu leurs vestes au
clou des boules ! ». Voilà une expression qui aurait sa place dans le
Dictionnaire de Vidal. Mais pour bien la comprendre, il aurait fallu
parler des « boules cloutées » et des « intégrales »… Autant alors
laisser le bouchon, pour la dernière « mène », à Degioanni : « Après le
concours et la victoire, mon père allait à la buvette et, tout fier, je
faisais tout ce que je pouvais pour porter sa paire de boules intégrales
que mon parrain lui avait donnée, après les cloutées d’Aiguines. »
[Note de Degioanni : « Avant les intégrales en acier, on jouait avec
des boules de buis cloutées fabriquées à Aiguines. »]



68



69

Documents

NUE DE NOUVÈ

Lei campano mudo, leis estello lusien de mai en mai. Uno
toumbè de l’escabouat. Alor, Petelin sortè sei bocho e de n’en
manda uno davans d’éu. Dins lei carriero ’mé lei lume, si li vesié
coumo en plen jour; si reprenguè, faguè lei tres pas e pan e pan à-
n-elo! « N’a ’gu! N’a’gu la goio! » E ataquè ansin la longo
mountado vers lou planestèu de la glèiso. Lei bocho, de còup,
tenien d’un caire, de l’autre, e lei tiravo eisa, mai, de fes, revenien
sus d’éu e lei recassavo à la voulado. Parlas de carrèu, de belugo,
d’estanco, de viro-viro. Un vertadié fue d’artifice!
Après n’agué vira douas en plaço, arribè sus lou Cous sènso
degun e mounte si poudié pas juga en tèms nourmau. Rèn
boulegavo souto lou cié. Pas la pu pichoto aureto ! Petelin faguè
un round dins la sablo coume s’èro un grand councours e mandè
sa bocho à vint pas, quàsi fouaro terro de rèi. S’alounguè, puei si
reprenguè, chauchè sus plaço dins lou round, avans de parti dóu
bouan, farot coume un « chibaloun ». La bocho escruveiè la tèsto
de l’autro au bout dóu bèn.

« L’ai coupa lei chevu ! Bèn tira à-n-aquéu port ! Un det pu
court, l’arrestàvi ! Mai coumo si juego bèn sus d’aquelo plaço
qu’aviéu jamai assajado ! Si poudèn pas leva de davans vo darrié
la Croto dóu Vin ! Poudrian cerca d’àutreis endré ! »
Revenguè au round en repetenant coume lou famous tiraire
Rocchia, subrenouma « Lou Bou », que viguè pèr la Sant-Loueis
de Brignolo, sus lou Cous de la Liberta. Fasié de tèms acò. Tè !
aquéu « Bou » aurié pouscu faire sòuco ’mé « La Cabro », que li
disien Sorzana e qu’èro, éu, de La Segno !
Petelin assajè mai de tira coumo pèr uno finalo dóu
« Prouvençau », à Marsiho. Si despleguè coumo jamai. Tres
bound espetaclous e la bocho que tiravo semblè veni sus d’éu,



70

coume entirado. La vesié coume un oustau e la piquè tant fouart,
’mé tant de voio e d’envanc, que fusè coume un lamp au dessus
dei marrounié barè e dei coualo nèco que n’en perdien pas uno.
Qu poudié bèn tira ei bocho sus la plaço de la glèiso uno nue de
Nouvè, sènso galarié? Coumo uno fusado – si disié alor «
spoutnik » – la bocho partè dins lou cié e d’esbrihauda, damount,
entre lou Grand e lou Pichot Càrri. Petelin, estoumaga, ravi,
rabaiè lei douas bocho que li restavon…

La Loubo, revue de l’A.V.E.P., 1999.

NUIT DE NOËL

Les cloches muettes, les étoiles brillaient de plus en plus. Une
(filante) tomba du troupeau. Alors Pétélin sortit ses boules, et
d’en envoyer une devant lui ! Dans les rues, avec les réverbères,
on y voyait comme en plein jour ; il se reprit, fit les trois pas et
pan et pan à elle ! « Elle en a eu ! Elle en a eu, la boiteuse ! » Et il
attaqua ainsi la longue montée vers le terre-plein de l’église. Les
boules, parfois, s’arrêtaient d’un côté, de l’autre (de la route
bombée), et il les tirait facilement, mais, parfois aussi, elles
glissaient en arrière vers lui et il les attrapait à la volée. Vous
parlez de carreaux, d’étincelles, d’arrêts nets, de tours sur elles-
mêmes. Un vrai feu d’artifice !

Après en avoir enlevé deux sur place, il arriva sur le Cours
désert et où on ne pouvait pas jouer en temps normal. Rien ne
bougeait sous le ciel. Pas la plus petite brise : Pétélin fit un cercle
dans le sable comme s’il s’agissait d’un grand concours et envoya
sa boule à vingt pas, presque hors des limites. Il s’étira (en arrière,
pour s’élancer), puis il se reprit, piétina dans le cercle, avant de
démarrer pour de bon, fringant comme un poulain. La boule érafla
la tête de l’autre, au bout du terrain.

« Je lui ai coupé les cheveux ! Bien tiré, à ce port ! Un doigt
plus court, je restais sur place ! Mais comme on joue bien sur



71

cette place que je n’avais jamais essayée ! Nous jouons toujours,
par habitude, devant ou derrière la Cave vinicole ! Nous pourrions
chercher d’autres endroits ! »

Il revint au cercle en grommelant comme le fameux tireur
Rocchia, surnommé « Le Bouc », qu’il vit pour la Saint-Louis de
Brignoles, sur le Cours de la Liberté. Il y avait longtemps de cela.
Tiens, ce « Bouc » aurait pu faire équipe avec « La Chèvre » qui
s’appelait Sorzana et qui était, lui, de La Seyne !

Pétélin essaya à nouveau de tirer comme pour une finale du
« Provençal », à Marseille. Il allongea ses foulées comme jamais.
Trois sauts prodigieux et la boule qu’il visait sembla venir sur lui,
comme attirée. Il la voyait comme une maison et il la frappa si
fort, avec tant d’ardeur et d’entrain qu’elle fusa comme un éclair
au-dessus des marronniers stupéfaits et des collines abasourdies
qui n’en perdaient pas une.

Qui pouvait bien tirer aux boules sur la place de l’église une
nuit de Noël, sans spectateurs ? Comme une fusée – on disait
alors « spoutnik » - la boule partit dans le ciel, et de briller, là-
haut, entre la Grande et la Petite Ourse. Pétélin, estomaqué, ravi,
ramassa les deux boules qui lui restaient…

Traduction de Claude Mauron,

avec des indications d’André Gensollen



72



73

LOU PRAT A L’ARROUSANT

Lei pradello esperavon l’aigo mume ’mé lou coucho-couquin.
Falié arrousa ! E toujour lei mume avien l’aigo de jour ! Coume
faire, en pleno óucupacien, pèr s’adraia vers lei prat sus lei miejo-
nue, ’mé lou casso-rimbaud ?

Aurié faugu, bessai, demanda la permissien. Mai leis Italian
óublidèron la bourgado e pas degun pensè jamai à faire vira la
tiero dei noum deis arrousaire dóu canau de Pouaraco vo d’aquéu
dóu Moulin d’Òli. Adounc, aquélei que duvien l’ana de nue, si
levèron toujour e barrulèron dins lou vilage, ’mé la sourniero.
Quouro restavon quàsi fouaro dóu vilage, pas luen deis erbage,
coucagno ! Mai aquélei dóu mitan deis oustau, coume falié faire ?

Èri, droulet, un gros petachous. Mei cambarado d’escolo,
quàuqueis-un va sabien, mai moun paire, éu, v’ignouravo pas.
Voulié que mi passèsse. Alor, uno nue d’estiéu, mi diguè de
l’acoumpagna au prat, pèr l’arrousage. Qu’estubado ! Tout lou
jour li pensèri e, lou souar après lou soupa, tant seriéu ana mi
jaire, mume s’aguèsse pas souam, mai moun paire mi tenié d’à
ment :

- Alor, couscri, es nue, vendras emé iéu au prat, parai ?

Tremoulàvi coume un jounc. Lou vilage èro mut quouro
caminerian pèr carriero sènso lume. Èro bèn lou coucho-couquin !
Tant que fuguèri dins leis oustau, anè, mai quouro prenguerian
lou camin deis iero, un alen, coume uno aureto, mi sousprenguè.
L’avié, de segur, quaucun darrié lei mato deis amouro. Moun
paire caminavo à la lèsto, coume toujour. Arriscàvi pas de pipa.

A la descèndo dóu prat, baderian lou cèu cafi d’estello e uno
toumbè vers lei Roco Roujo, coume uno pèiro que fa de
reboumbeto dins un lau, mandado de la boueino de la capo dóu
cèu. L’espetacle èro bèu.



74

Lou valat d’arrousant renoulejavo souto l’erbo. Lei marteliero
bèn messo ’mé de saco dessouto eis espacié dei vesin, e
coumencerian la vihado alounga dins l’erbo. De tèms en tèms,
moun paire mi leissavo pèr ana escouta se l’aigo courrié. Dins la
pradello, tant l’avié de fendarasso, qu’emé la secaresso
l’engoulissien.

D’estello parpelejèron au levant. De que poudié bèn èstre ?

Un avioun viravo sus lou terraire e sus d’uno bastido vesino à
cinq cènt pas de nàutrei. De lumet venguèron de terro, puei plus
rèn. De que vous destimbourla bèn mai que leis estello que
toumbon !
- Pa ! As vist, de qu’es acò ?
- Dèu èstre un parachutage !
- De que ?
- Cesso ’n pau ! Vau vèire se l’aigo vèn…

L’Angrimoueno, éd. L’Astrado, 1994.

LE PRÉ A ARROSER

Les prairies attendaient l’eau même avec le couvre-feu. Il fallait
arroser. Et toujours les mêmes avaient l’eau dans la journée.
Comment faire, en pleine occupation, pour filer vers les prés, vers
minuit, avec le couvre-feu ?

Il aurait fallu, peut-être, demander la permission. Mais les
Italiens oublièrent la bourgade et personne ne pensa jamais à faire
un roulement dans la liste des arroseurs du canal des Asphodèles
ou celui du Moulin à huile. Donc, ceux qui devaient y aller de
nuit se levèrent toujours et circulèrent dans le village, avec
l’obscurité. Quand ils demeuraient hors du village, pas loin des
herbages, facile ! Mais ceux de l’intérieur de l’agglomération,
comment fallait-il faire ?

J’étais, enfant, très peureux. Mes camarades d’école, quelques-
uns, le savaient, mais mon père ne l’ignorait pas. Il voulait que je



75

me débarrasse de cette peur. Alors, une nuit d’été, il me pria de
l’accompagner au pré, pour l’arrosage. Quelle alerte ! Tout le jour
j’y pensai et, le soir, après le repas, je serais allé me coucher,
même sans sommeil ; mais mon père me surveillait :

Alors, conscrit, cette nuit, tu viendras avec moi au pré, n’est-ce
pas ?

Je tremblais comme un jonc. Le village était muet quand nous
marchâmes à travers les rues sans lumière. C’était bien le couvre-
feu ! Tant que je fus dans les maisons, je sentis une protection,
mais lorsque nous prîmes le chemin des aires, un souffle, comme
une brise me surprit. Il y avait sûrement quelqu’un derrière les
haies des mûres. Mon père, à son habitude, marchait rapidement.
Je ne disais pas un mot.

A la descente vers le pré, nous regardâmes le ciel plein d’étoiles
et il y en eut une filante qui plongea vers les Roches Rouges,
comme une pierre qui fait des ricochets dans un lac, depuis les
limites du ciel. Le spectacle était féerique.

Le ruisseau d’arrosage grondait sous l’herbe. Les plaques qui
arrêtaient l’eau bien placées avec les sacs dessous aux passages
des voisins et nous commençâmes une longue veillée allongés
dans l’herbe. Parfois, mon père s’éloignait pour aller écouter si
l’eau courait. Dans le pré, il y avait des fentes qui étaient fort
capables de l’avaler, avec la sécheresse.

Des étoiles parurent au levant, à l’est. Qu’est-ce que cela
pouvait bien être ?

Un avion tournait sur le terroir et sur un domaine voisin à cinq
cents pas de nous. Des lumignons vinrent de la terre, puis plus
rien. De quoi vous désorienter bien plus que les étoiles filantes !

-Papa ! As-tu vu, qu’est cela ?

-Ce doit être un parachutage !

-Quoi ?



76

- Arrête un peu ! Je vais voir si l’eau arrive…

(Traduction de l’auteur)



77

LES COULEURS DANS TROIS ŒUVRES

D’ANDRÉ DEGIOANNI

Nous ne connaissons pas, actuellement, l’œuvre d’André
Degioanni dans sa totalité, tant s’en faut ! Cela viendra,
souhaitons-le, et cette journée qui lui est consacrée, et ce prix
Mistral, y contribueront. D’une part, donc, une quantité non
négligeable d’inédits ; de l’autre, le fait qu’André Degioanni a
dispersé un grand nombre de textes dans de nombreuses revues et
publications, ce qui rend malaisés leur recensement et leur
consultation.

À cause de cela, notre étude sera fondée, pour l’instant, sur les
textes publiés en volumes, ce qui correspond, pour être clair, à :
L’an pebre, L’angrimoueno et Lou tourteiròu. Le premier de ces
recueils, L’an pebre, parut en 11985, aux éditions La Poterne.
L’angrimoueno fut publiée par L’Astrado en 1994, et le dernier,
Lou tourteiròu, sortit en 2003, aux éditions de l’A.V.E.P1.
Cependant ces dates (on remarquera qu’elles s’échelonnent de
neuf ans en neuf ans) ne nous renseignent pas vraiment sur le
moment où chacun des éléments qui les composent fut réellement
écrit. En conséquence, plutôt que les dates, nous retiendrons, pour
guider notre réflexion, le genre des textes, l’esprit dans lequel ils
furent rédigés.

Notre travail a consisté à relever les indications de couleur dans
ces trois œuvres – comme Claude Mauron le fit pour les poèmes
de Fernand Moutet (revue Lou Prouvençau à l’Escolo, n° 1,
octobre 1996, p. 40-42) et comme nous l’avons fait pour les
poèmes de Jean-Calendal Vianès (revue L’Astrado, n° 33, 1998,
p. 44-51, article pour lequel nous avions également considéré les
couleurs dans le recueil d’Émile Bonnel : Coulour d’oumbro e de
pan).

                                      
1 - "Assouciacien Vareso pèr l'Ensignamen dóu Prouvençau".



78

Notre relevé porte sur les noms de couleur, "blanc", "negre",
"rouge", "blu", "jaune", "verd", etc., ainsi que sur les indications
liées à la lumière, comme les termes "lusènt", "clar", "sourne",
"sourniero". Nous avons également retenu des mots comme
"sang", "or", "argènt", "rouito", "dòu", "arc-de-sedo", "floureto",
car eux aussi renvoient à des couleurs.

Voici le résultat de nos investigations.

Commençons par les deux couleurs opposées, le noir et le
blanc. Ces deux couleurs, dans les trois œuvres, sont plus
fréquemment présentes que les autres. En ce qui concerne le noir,
nous l’avons trouvé plus de quarante fois : douze fois dans L’an
pebre, quinze dans L’angrimoueno ainsi que dans Lou tourteiròu.

Il en va pratiquement de même pour la mention du blanc, avec
quarante-six occurrences : treize dans L’an pebre, quatorze dans
L’angrimoueno et dix-neuf dans Lou tourteiròu. À quoi il faut
ajouter la forme augmentative "blancasso" (trois fois), les
adjectifs "blanquié" et "blanquinèu", figurant tous dans L’an
pebre , et enfin le substantif "blancour" ainsi que le verbe
"blanqueja" qui se trouvent dans Lou tourteiròu.

À propos du "blanc", il convient d’apporter quelques
précisions. Ses occurrences sont maintes fois associées à la
politique (une occurrence dans L’an pebre ainsi que dans
L’angrimoueno, six dans Lou tourteiròu) ; soit au linge ou à
l’habillement (six fois dans L’an pebre1, cinq dans
L’angrimoueno2 et quatre dans Lou tourteiròu1) ; soit encore avec

                                      
1 - "tout vesti de blanc", Caramentrant, p. 28 ; "linge blanc, Lou
gigot de l'an pebre, p. 80 ; "servieto blanco", Lou gigot de l'an

pebre, p. 84 ; "blanco coume un linge", Lou gigot de l'an pebre, p.
88 ; "blanc coume un linge", Oumbro e coulour, p 92 ; "saco

blanco", La flour de Sant-Quenis, p. 102.
2 - "un moucadou blanc brouda", Lou moucadou de Parnoun, p.
15 ; "un poulit moucadou blanc", Lou moucadou de Parnoun, p



79

le pain et la farine (quatre occurrences) dans L’angrimoueno2 et
Lou tourteiròu3, dans des textes portant sur la période qui suit la
guerre de 1939-1945 ; soit, enfin, avec le vin (deux fois dans L’an
pebre4).

Dans les nombreuses occurrences du "blanc" lié au linge, il faut
remarquer en particulier que le linge constitue la référence de
cette couleur, dans l’expression "blanc coume un linge", que nous
rencontrons deux fois dans L’an pebre ("Lou gigot de l’an pebre"
et "Oumbro e coulour").

Quant au "negre", nous le rencontrons également lié aux
vêtements, une fois dans L’an pebre ("capèu negre"5), cinq fois
dans L’angrimoueno (trois "capèu negre"6 ; un "coustume negre" 7

et une "taiolo negro"8). On notera aussi que le mot "negre" est
                                                                                                               

15 ; "camié blanco", Quatorge de juliet, p. 29 ; "sei camié
blanco", Lou pichot Judiéu, p. 91 ; "avié la blodo blanco coume

lei bouano", Lou desbarcamen de Nourmandìo, p. 103.
1 - "la camié blanco dei jour de fèsto", Lou sabre, p. 8 ; "camiso
blanco", Travessado de la mar Atlantico, p. 54 ; "leis escoulan

soun en blanc", La veituro dei richas, p. 71 ; "jougaire dóu maiot
blanc", L'Ohème, p. 113.

2 - "chifrèron au pan blanc", Prouvènço deliéuro, p. 109 ; "l'image
dóu pan blanc", Plus de carto de pan, p. 119 ; "de farino blanco",

Plus de carto de pan, p. 121.
3 - "sa blancour [de la farino]", La Liberacien, p. 159.

4 - "vin blanc", Lou gigot de l'an pebre, p. 82 et Lei Maiorco, p.
122.

5 - Cacalouchou, p. 36.
6 - Quatorge de juliet, p. 29 et 31 ; La carto dóu Manescau, p 81.

7 - Lou pichot Judiéu, p. 91.
8 - Quatorge de juliet, p. 29.



80

présent dans des comparaisons, parfois pour qualifier l’intensité
de cette couleur : "negre coume uno peto", (deux fois dans L’an
pebre1 et une fois dans L’angrimoueno2) ; "negre coume de sueio"
(une fois dans L’an pebre3). D’autres fois, il est lié à un animal,
pour donner plus de force à la formule : "testard coume d’ai
negre" et "bramè coume un ai negre" (les deux occurrences
proviennent de Lou tourteiròu4). A signaler, encore, le diminutif
"negreto" dans L’angrimoueno5, et le verbe "negreja", dans Lou
tourteiròu6.

 Avant de passer aux autres couleurs, arrêtons-nous sur les
termes "clar", "lusènt", "sourn" et "sourniero", qui, comme nous
l’avons dit, sont liés à la luminosité.

"Clar" ou "claro", nous l’avons rencontré six fois dans L’an
pebre7, quatre fois dans L’angrimoueno8 et deux fois dans Lou
tourteiròu9. Cet adjectif qualifie essentiellement l’eau (au total six
                                      

1 - Lou fourniéu, p. 54 ; Lei Maiorco, p. 116.
2 - Aquelo qu'escalè un pin, p. 117.

3 - Oumbro e coulour, p. 96.
4 - L'aigo à la pilo, p. 21 ; La secutarié, p. 126.

5 - Paris-Niéu Iorco, p. 145.
6 - La manifestacien, p. 18.

7 - "laco claro", Lou fourniéu, p. 78 ; "aigo claro", Lou barralet, p.
70 et 72 ; "seis iue èron clar", Oumbro e coulour, p. 92 ; "iue

clar", Oumbro e coulour, p. 92 ; "aigo claro", La flour de Sant-
Quenis, p. 106 ;

8 - "la pajo, mume, semblavo plus claro", Lou moucadou de
Parnoun, p. 15 ; "aubo plus claro", Lou Tigre, p. 43 ; "riéu clar",

La Fiero de Brignolo, p. 125 ; "l'uei clar", Lurs, p. 159.
9 - "la ribiero claro", Uno fremo travèsso la Mancho à la nado, p.

53 ; "lou cèu es toujour plus clar", Emé Nostradamus, p. 168.



81

fois, dont quatre dans L’an pebre), et, dans une moindre
proportion, les yeux (trois occurrences).

"Lusènt" est présent deux fois, dans L’an pebre1. On trouve
également, dans le même recueil, le verbe "lusi".

"Sourn", utilisé comme adjectif ou substantif, figure sept fois
dans L’an pebre2, trois fois dans L’angrimoueno3 ainsi que dans
Lou tourteiròu4.

Enfin le substantif "sourniero" que l’on rencontre quatre fois
dans L’an pebre5, deux dans L’angrimoueno6 et cinq dans Lou
tourteiròu7.

Nous allons présenter maintenant les autres couleurs dans
l’ordre de l’importance de leurs occurrences.

                                      
1 - "d'iue lusènt", Caramentrant, p. 20 ; "sabato lusènto",

Cacalouchou, p. 38.
2 - "vèire sourn", Caramentrant, p. 22 ; "lou sourn de la cauno",

Caramentrant, p. 22 ; "dins lou sourn", Caramentrant, p. 24 e 28 ;
"lacadouiro sourno", Lou fourniéu, p. 50 ; "au sourn", La meleto

de Gaspard, p. 58 ; "lou sourn", Oumbro e coulour, p. 92.
3 - "leis annado sourno de quaranto", Lou tour de Franço, p. 129 ;
"dins lou sourn", Lou balèti, p. 97 et Lou rèi es mouart, p. 153 ;

4 - "dins lei salo sourno d'Avignoun", Tiatre en Avignoun, p. 90 ;
"dins lou sourn", La nèu de 1956, p. 98 ; "la sourno e implacablo

dóutrino", La fin de la muraio, p. 151.
5 - Caramentrant, p. 22 ; Lou fourniéu, p. 50 ; Oumbro e coulour,

p. 94 ; La flour de Sant-Quenis, p. 104.
6 - Plus de carto de pan, p. 119 ; La Fiero de Brignolo, p. 127.

7 - Fatima, p. 38 ; Desbarcamen, p. 80 ; Jue oulimpi d'ivèr, à
Aubertvilo, p. 156 ; Arrèsto-ti que móunti, p. 160 ; Emé

Nostradamus, p. 168.



82

D’abord la couleur "roujo", avec vingt-six occurrences, six dans
L’an pebre1, cinq dans L’angrimoueno2 et quinze dans Lou
tourteiròu3. Dans ce dernier recueil, la plupart des occurrences
sont liées à la politique (plus des deux tiers). À coté de l’adjectif
"rouge/roujo", nous avons relevé quatre fois le verbe "rougeja",
trois dans L’an pebre4 et une dans L’angrimoueno1.

                                      
1 - "un fèrri rouge", Caramentrant, p. 24 ; "muguet-couguou au

blanc dóu couar rouge", Lou fourniéu, p. 44 ; "rodou rouge", Lou
fourniéu, p. 48 ; "vin rouge", Oumbro e coulour, p. 92 ; "endùmi

roujo", Oumbro e coulour, p. 94 ; "rouge coume uno cùrni",
Oumbro e coulour, p. 96.

2 - "capèu 'mé de flour vo de fru rouge", Quatorge de juliet, p. 31 ;
"un arroundimen vouda i Rouge", Charle Gaou, p. 61 ; "lei Roco

Roujo", Lou prat à l'arrousant, p. 87 ; "lei Rouge davans",
L'Audouard à la pipo, p. 123 ; "de veto roujo sus lou bras", La

remountado dóu Rose, p. 147.
3 - "coume uno estrasso roujo davans lou buou", La despacho, p.
12 ; "sus lei roco roujo", Fatima, p. 38 ; "lou rouge proche", Lou
barrage de Tigno, p. 92 ; "l'encro roujo", Lou drapèu d'Estalino,

p. 94 ; "quouro soun rouge", Laïka, p. 100 ; "li Rùssi rouge", John
Fitzgerald Kennedy, p. 108 ; "emé lou Rouge", Lou vèntre de

Paris, p. 123 ; "rouge sang de buou", Arribado de Francés
Mitterand, p. 139 ; "lou mounde rouge", La fin de la muraio, p.

150 ; "dóu caire dei rouge", La fin de la muraio, p. 150 ; "vo
rouge", La fin dóu baussito, p. 152 ; "la terro roujo", La fin dóu

baussito, p. 152 ; "dei Rouge", Eleicien revoulucien, p. 163 ; "lei
Rouge-sang-de-buou", Eleicien revoulucien, p. 163 ; "lei Rouge",

Eleicien revoulucien, p. 163.
4 - "fue que rougejavo", Caramentrant, p. 22 ; "rougejavon",

Cacalouchou, p. 32 ; "rougejavo à soulèu tremount", Lou
fourniéu, p. 50.



83

Puis la couleur "verdo", avec dix mentions, sous les formes
"verd/verdo" de l’adjectif, sept fois dans L’an pebre2, deux dans
L’angrimoueno3 et une seule dans Lou tourteiròu4. Il faut encore
ajouter le diminutif "verdoulet", dans L’an pebre5, et le substantif
"verduro" dans L’angrimoueno6.

Voyons maintenant la couleur "blu" présente sous les formes
"blu/bluro"(adjectifs) : neuf occurrences au total, quatre dans L’an
pebre et cinq dans Lou tourteiròu. Les cinq mentions présentes
dans ce dernier titre sont liées à des noms propres que l’auteur a
traduits : "riban blu de Nissolo »7, "lou tangò blu 8)… aucune
suffixation, aucun substantif, aucun verbe pour cette couleur. Pas
non plus le mot poétique "azur" ou "azuren". Nous avons
cependant relevé le nom composé "arc-de-sedo", dans le conte
"Oumbro e coulour" de L’an pebre, dans lequel l’auteur l’emploie
en parlant des billes "que lusien coume d’arc-de-sedo". Nous
aurons l’occasion, plus avant, de revenir sur ce conte.

                                                                                                               
1 - "sei capèu rougejavon coume sei raubo vo sei joubin",

Quatorge de juliet, p. 32.
2 - "uno nèu de verd", Cacalouchou, p. 34 ; "tèsto verdo", La

meleto de Gaspard, p. 56 ; "sei lacassoun verd", Lou barralet, p.
70 ; "óulivo verdo", et "verd coume uno coua de cebo", Oumbro e

coulour, p. 94.
3 - "uno veituro tracien-avans verdo qu'èro lou fin dóu fin à

l'epoco – pas lou verd", Des Downing Street, p. 69 ; "lei verdei
mountagnolo", La fiero de Brignolo, p 129.

4 - "èro pu dins sei vèrdei semano", Lou presidènt, p. 85.
5 - "grèu verdoulet", Lou fourniéu, p. 48.

6 - Lou jouve dóu Bessihoun, p. 101.
7 - Lei quaranto ouro, p. 66.

8 - Lou drapèu d'Estalino, p. 93 e 94.



84

La couleur "jauno" pointe six fois : cinq dans L’an pebre, une
dans Lou tourteiròu, uniquement sous la forme de l’adjectif.

On peut noter ici la présence, par deux fois, du nom "or",
employé dans des contextes différents, mais qui renvoie, dans les
deux cas, plus ou moins, à l’idée de couleur : "Barbo d’or" (L’an
pebre, "Lou fourniéu", et "fasié un tèms d’or" (L’an pebre, "La
meleto de Gaspard ») : "il faisait un temps ensoleillé".

Nous avons encore rencontré la couleur "roso", par trois fois,
deux dans L’an pebre1 et une dans Lou tourteiròu2.

La couleur "rousso" intervient quatre fois, uniquement dans
L’an pebre ; elle est toujours liée aux cheveux, et cela dans un
seul conte, "Oumbro e coulour".

Le "gris" est plus que discret, dans les trois œuvres. En effet
nous ne l’avons relevé qu’une seule fois, dins Lou tourteiròu3,
pour préciser la couleur d’un minerai. Cela constitue une
différence sensible au regard du relevé des "blanc" et des "negre".

Avec ce qui précède, nous avons fait le tour de toutes les
références de couleurs que l’on peut rencontrer dans les trois
œuvres. Demeurent cependant quelques mots qui, sans être
véritablement des couleurs, donnent des touches qui en sont
proches. Les voici :

Nous avons noté deux fois l’adjectif "palinèu", dans L’an
pebre, dans deux contes différents ("Lou gigot de l’an pebre" et
"La flour de Sant-Quenis"), et chaque fois le mot qualifiait la
même réalité : "lou soulèu".

                                      
1 - "rose coume un porquet", Caramentrant, p. 30 ; "lei gauto roso

de la fre", Lei Maiorco, p. 120.
2 - "vestido de roso", John Fitzgerald Kennedy, p. 110.

3 - La fin dóu baussito, p. 152.



85

Nous avons noté encore un autre mot présent deux fois,
toujours dans L’an pebre, dans le même conte1, l’adjectif "encre",
qui qualifie, lui aussi, un même nom : "lou cèu".

Nous avons une autre indication de couleur avec le substantif
"rouito", relevé trois fois, deux dans L’an pebre2 et une dans Lou
tourteiròu3.

Pour indiquer la couleur de la peau, Degioanni emploie la
formule "cafè au la", qu’il traduit mot à mot (L’angrimoueno4).

Il y a également l’adjectif "mourou", dans L’an pebre5, que
l’auteur traduit par "sombre" ; il qualifie le nom "vièi" : "lou vièi
mourou".

Voici encore deux mots, de la même famille, "pigo" et
"pigado", extraits de L’an pebre, tous les deux dans le conte "Lou
fourniéu". "Pigo" est traduit par "tache de rousseur" et "èro
pigado" par "elle n’était qu’une tache de rousseur". Nous avons
aussi relevé "pigado" dans un autre conte de L’an pebre6, dans la
formule "maire un pau pigado", traduite par "mère juste parsemée
de quelques taches de rousseur". Dans le même conte figure
également l’adjectif "pigaia", proche des deux mots précédents,
dans l’expression "riban pigaia"7, expression traduite par "rubans
multicolores". Mistral, dans son Tresor dóu Felibrige traduit ce
mot par "bigarré, tigré, moucheté, tacheté".

                                      
1 - "cèu encre", Lou fourniéu, p. 50 et 52.

2 - Cacalouchou, p. 36 ; Oumbro e coulour, p. 92.
3 - La petoue, p. 157.

4 - Aquelo qu'escalè un pin, p. 117.
5 - Lei Maiorco, p. 116.

6 - Oumbro e coulour, p. 92.
7 - Oumbro e coulour, p. 92.



86

Notons encore "floureto"1, que nous avons trouvé dans le
groupe "niéulo coulour floureto", que Degioanni traduit ainsi :
"nuages lie de vin".

Dans L’an pebre2, nous avons relevé le mot "argènt", dans
l’expression "papié d’argènt", que l’auteur traduit "papier
argenté".

Pour terminer ce relevé, signalons d’abord un mot ne figurant
pas dans le Tresor dóu Felibrige, l’adjectif "farfaricous" (L’an
pebre, "Lou fourniéu"), employé pour qualifier les yeux d’un
loup : "dous iue farfaricous", "deux yeux phosphorescents".
Cependant, dans l’ouvrage du docteur Charles Arnoux (né à
Toulon en 1902, donc Varois comme André Degioanni) Lou
Breviàri dóu gènt parla prouvençau, on peut lire que l’allumette
"au phosphore" se traduit par une "fousfourico" ou une
"farfarico" ; d’autre part Jules Coupier donne ce mot dans son
Dictionnaire français-provençal, à l’article "phosphorescent".

Signalons ensuite la formule originale : "uno fueio sènso
coulour", dans un conte de L’an pebre, "La flour de Sant-Quenis",
formule que l’auteur traduit par "une feuille fanée". On constate
ainsi que, chez notre auteur, la couleur est signe de vie. Enfin
Degioanni, dans le dernier conte de L’an pebre, "Lei Maiorco",
écrit, sans précision supplémentaire : "Leis arange, uno coulour
quàsi incouneigudo".

Quelles conclusions pouvons-nous dégager de ce relevé ?

Si l’on considère le nombre de pages de chacune des trois
œuvres, en tenant compte du fait que seules les deux premières
sont publiées avec une traduction en regard, on notera, sans aller
jusqu’à compter les lignes ni les mots, que le troisième ouvrage,
Lou tourteiròu, est largement deux fois plus épais que L’an pebre,

                                      
1 - Cacalouchou, p. 32.
2 - Lei Maiorco, p. 32.



87

et compte deux fois plus de pages que L’angrimoueno. Il faut
encore ajouter, par souci de clarté, que le nombre de textes
composant chacune des trois œuvres est très différent : dix pour la
première, quarante-neuf pour la seconde et cent deux pour la
dernière. Pour en finir avec les chiffres, signalons que, peu ou
prou, les contes de L’an pebre ont une moyenne de six pages,
tandis que les textes de L’angrimoueno et ceux de Lou tourteiròu
sont réduits à une page et demi. Ceci constitue une première
indication sur le genre de chacune des œuvres, qui, comme tout
lecteur peut le constater, sont très différentes. Des contes de L’an
pebre , nous passons, avec L’angrimoueno , à de courtes
chroniques sur des événements ou des personnages historiques, et,
dans Lou tourteiròu, nous avons une revue annuelle, ou presque,
des événements qui ont marqué, selon l’auteur, notre pays ou,
parfois, le monde, depuis 1900 jusqu’à l’an 2000.

Si nous considérons maintenant les occurrences de couleurs,
d’un livre à l’autre, pourrons-nous découvrir des enseignements
significatifs ? Si nous faisons les comptes, voici comment on peut
répartir les mots liés aux couleurs :

- dans L’an pebre, comptant la moitié moins de texte que les
deux autres œuvres, on en relève un peu plus de cent ;

- dans L’angrimoueno, moins de soixante ;

- dans Lou tourteiròu, un peu moins de cent.

Nous avons là une première indication : les mentions de
couleurs sont nettementplus abondantes dans le recueil de contes
L’an pebre. On en rencontre pratiquement deux fois plus qu’il n’y
en a dans les deux autres livres.

Ce résultat demande à être encore approfondi, et ces chiffres
doivent être affinés.

Si l’on fait un tableau des occurrences, on constate que, dans
certaines colonnes, les résultats sont à peu près identiques alors
que dans d’autres les courbes sont très différentes. On peut ainsi



88

noter qu’en ce qui concerne les deux premières couleurs relevées,
il y a pratiquement égalité d’un ouvrage à l’autre. Ce que nous
notons pour le "blanc" et le "negre" se vérifie également pour les
termes "sourn" et "sourniero". L’emploi de ces mots est davantage
lié à la lumière, aux moments de la journée que ne le sont les
autres termes de couleur. On pourrait dire, en quelque sorte, qu’ils
sont plus "neutres".

Dans d’autres colonnes, on observe également une parité, mais
l’analyse montre qu’elle est factice : par exemple en ce qui
concerne la couleur "roujo", largement présente dans L o u
Tourteiròu, contrairement aux autres couleurs. Cela découle du
contenu de plusieurs rubriques relatives à des événements
nationaux ou internationaux, politiques, où les "Rouge-sang-de-
buou" (Lou tourteiròu, p. 163) venaient s’opposer aux "Gros
Blanc" (idem).

Dans le même registre on mentionnera le mot "coulour", lié au
nombre "tres", pour signifier le drapeau français (cinq fois dans
Lou tourteiròu1).

Quant au "blu", nous avons déjà souligné sa présence dans des
traductions de noms propres.

Si nous nous intéressons maintenant aux mentions de couleurs
présentes dans un seul recueil, la tendance que nous avons notée
va nettement se confirmer :

Voici les mentions figurant uniquement dans L’an pebre :

"encre", deux fois, avec "lou cèu encre"2 ; "palinèu", deux fois,
avec "lou soulèu palinèu"3 ; "mourou"1, une fois ; "lusènt/o", deux

                                      
1 - Zola, p. 9 ; La manifestacien, p. 18 ; Nourmandìo, p. 66 ; La

veituro dei richas, p. 71 et 72.
2 - Cf. note 43.

3 - Lou gigot de l'an pebre, p. 86 ; La flour de Sant-Quenis, p. 106.



89

fois2 ; "pigado", deux fois 3 ; "pigaia" 4 et "pigo" 5, une fois ; "or",
deux fois6 ; "farfaricous" 7, "floureto" 8, "argènt" 9, une fois. Et
encore « blancas/so », trois fois10, «blanquinèu"11, et "blanquié" 12,
une fois. Même chose avec "verdoulet"13, "arc-de-sedo"14, etc.

Voilà qui est convaincant. À l’opposé, il faut noter que, pour les
termes de couleur figurant dans le deuxième ou le troisième
recueil et absents du premier, les occurrences sont quasiment
nulles.

Encore une remarque : dans L’angrimoueno et Lou tourteiròu,
plusieurs textes ne contiennent aucune mention de couleur ; dix-

                                                                                                               
1 - Lei Maiorco, p. 116.

2 - Cf. note 21.
3 - Cf. note 48.
4 - Cf. note 49.

5 - Lou fourniéu, p. 44.
6 - "Barbo d'or", Lou fourniéu, p. 44 ; "fasié un tèms d'or", La

meleto de Gaspard, p. 64.
7 - Lou fourniéu, p. 50.

8 - Cf. note 50.
9 - Cf. note 51.

10 - Lou fourniéu, p. 48 ; La meleto de Gaspard, p. 58 ; La flour de
Sant-Quenis, p. 106.

11 - Oumbro e coulour, p. 94.
12 - La flour de Sant-Quenis, p. 106.

13 - Cf. note 36.
14 - Oumbro e coulour, p. 92.



90

huit sur les quarante-neuf de L’angrimoueno et cinquante sur les
cent-deux de Lou tourteiròu !

À propos des mots à suffixe, on remarquera que dans L’an
pebre on relève trois suffixations en "-inèu" (un "blanquinèu"1 et
deux "palinèu"2) ; un diminutif, "verdoulet" 3 ; cinq augmentatifs,
trois "blancas/so4", un "bloundasso" 5 et un "negrasso" 6). On peut
encore noter que les verbes formés à partir d’un adjectif de
couleur, avec le suffixe "-eja" sont au nombre de trois ("rougeja")
dans L’an pebre7, deux dans L’angrimoueno ("rougeja" 8 et
"rousseja"9) et aucun dans Lou tourteiròu.

Ces mots permettent précisément de nuancer les indications de
couleur, de mieux faire sentir l’atmosphère, de rendre encore plus
présents et sensibles les lieux et les êtres.

Cependant il existe un autre procédé utilisé par Degioanni sur
lequel nous devons nous arrêter : il s’agit de la comparaison.
Nous en avons relevé quatorze liées aux couleurs, dans L’an
pebre :

"Rose coume un porquet" (p. 30) – "Jouino bloundo coume un
fiéu d’or" (p. 36) –"Pichot blound coume un fiéu d’or" (p. 44) –

                                      
1 - "un rouadas blanquinèu", Oumbro e coulour, p. 94.

2 - Lou gigot de l'an pebre, p. 86 ; La flour de Sant-Quenis, p. 106.
3 - Cf. note 36.
4 - Cf. note 64.

5 - "titè bloundasso", La flour de Sant-Quenis, p. 104.
6 - "de parpello negrasso", Caramentrant, p. 20.

7 - Cf. note 31.
8 - Cf. note 32.

9 - "un avoucat que roussejavo", Lei parachutisto, p. 79.



91

"Negre coume uno peto" (p. 54) – "Blanco coume un linge"
(p. 88) – "blound coume un fiéu d’or" (p. 92) – "negre coume uno
peto" (p. 92) –"Blanc coume un linge" (p. 92) – "Lusien coume
d’arc-de-sedo" (p. 92) – "Verd coume uno coua de cebo" (p. 94) –
"Vin… negre coume de sueio" (p. 96) – "Jaune coume un
coudoun" (p. 96) – "Rouge coume uno cùrni" (p. 96) – "Vièi,
negre coume uno peto" (p. 116).

Dans L’angrimoueno, il n’y en a que trois formules de ce type :
"Un chivau blanc coume dins leis image"1 – "Avié la blodo
blanco, coume lei bouano"2 – "Negre coume uno peto" 3 ; et dans
Lou tourteiròu, pas la moindre !

De ces comparaisons, de même que des métaphores, la langue
provençale est gourmande, car c’est une langue qui se défie de
l’abstraction et qui essaie, autant que faire se peut, de montrer ce
qu’elle exprime, qui parle autant pour les yeux que pour les
oreilles.

Pour confirmer les résultats du relevé précédent, nous avons
élargi notre recherche en comptabilisant les autres comparaisons,
non liées aux couleurs. Dans L’an pebre, nous en avons compté
près de cinquante, ce qui donne un moyenne de plus d’une par
page.

Si l’on envisageait maintenant de comparer l’abondance des
couleurs dans l’oeuvre de Degioanni et dans celle des autres
prosateurs provençaux, il est peu probable que notre auteur
figurerait dans le groupe de tête. Mais il nous semble que cela est
de peu d’intérêt, car, comme l’a écrit Max-Philippe Delavouet de
Degioanni, et de "soun bon biais de crounicaire" : "la secaresso
dóu dire vèn toujour mestreja l’abounde de l’ispiracioun lirico"…

                                      
1 - L'emperaire masca, p. 25.

2 - Lou desbarcamen de Nourmandìo, p. 103.
3 - Aquelo qu'escalè un pin, p. 117.



92

Enfin, pour donner un échantillon de couleurs et montrer
comment le prix Mistral 2007 sait maîtriser la langue pour nous
offrir une prose de qualité, on lira ou relira le huitième conte de
L’an pebre, "Oumbro e coulour".

Dans ce conte, fascinant dès le titre, conte qui s’ouvre et
s’achève sur des couleurs, nous avons près d’une trentaine de
mentions de couleurs, et cela sur guère plus de deux pages, avec
en outre huit comparaisons. Il y a également de nombreuses
occurrences que l’on ne rencontre que dans ce conte, dans lequel
l’auteur jongle avec la palette des couleurs, parfois en les
accouplant, d’autres en les opposants.

En voici le début :

Èro dóu péu rous. Soun chevu frisouteja sus lou darrié. Pamens
soun paire, blound coume un fiéu d’or (negre coume uno peto) e sa
maire tout-bèu-just un pau pigado, leissavon pas entrevèire uno
talo coulour. Subretout dins un masage, mounte lou sourn, eiretié
dei Mauro, mestrejavo.

Seis uei èron clar, mai toujour tristounet. Sei gauto, pas de
troumpetaire, avien pas souvent lei rouito. Lei marrìdei lengo
barjacavon que la famiho engoulissié que de lachado. Belèu ! Lou
drouloun dei péu rous e deis uei clar, sentié pas la cebo vo lou vin
rouge. Pulèu la brousso e lou la. E lou la de cabro enca !

Quouro lou mèstre li baiavo la paraulo, bletounejavo, blanc
coume un linge. Après,’mé sei coumpan, charravo coume fau.
Tóutei l’espóussavon ei biho que lusien coume d’arc-de-sedo e
jamai embalavo lei joio : de riban pigaia. Un pau à despart : un
móussi de cabro !

Au moumen de la vengudo dei pesou, dei lende, siguè un dei
mens touca, e, ansinto, pousquè garda sa cabeladuro. Leis àutrei
avien tóutei escala un pin. Rascla coume de suve.

L’estiéu lou viguè ‘mé sa mameto à tirassa uno cabro negro.
Cabro negro fa la blanc !



93

Lou proumié d’óutobre pounchejè puei, emé un rouadas
blanquinèu. Après leis endùmi roujo, avans leis óulivo verdo,
quouro la nuè vèn d’ouro, vous sauto au gabian, avisè un de sei
coumpan, une dissate après dina :

- Se tei gènt va voualon, as que de veni au miéu estou sèr.

- Perdequé ?

- Veiras lis oumbro !

L’autre, boudenfle, que petavo dins sa graisso e sentié la soupo
de cambajoun, diguè o. Èro redoun coume uno bocho e curious
coume un pet. A sei gènt que garcejavon pas, broudè un conte de
Mèste Arnaud ! Anarié encò de soun peirin, un vièi abrama, verd
coume uno coua de cebo. E de courre coume un ai descaussana à
l’oustau dóu pichot dóu péu rous.

Ce passage a été traduit, par André Degioanni, comme suit :

« Il avait le poil roux. Les cheveux frisés sur la nuque.
Cependant son père, blond comme un fil d’or (noir comme le cul
d’une poêle), et sa mère, juste parsemée de quelques taches de
rousseurs, ne laissaient en rien augurer d’une telle couleur.
Surtout dans un village où le sombre, héritier des Maures, régnait
en maître.

Pourtant ses yeux étaient clairs et tristes. Ses joues, pas de
trompette, restaient pâles. Elles ne rosissaient jamais. Les
mauvaises langues disaient que la famille n’avalait que des
laitages. Peut-être ! L’enfant au poil roux et aux yeux clairs ne
sentait pas l’oignon ou le vin rouge. Plutôt le fromage et le lait. Et
pas n’importe quel lait : celui de chèvre !

Quand le maître, à l’école, lui donnait la parole, il bégayait,
blanc comme un linge. Après, avec ses camarades, il parlait
librement. Il perdait souvent au jeu de billes. Les billes luisaient
comme d’étranges arcs-en-ciel et jamais le poil roux ne
remportait la victoire : des rubans multicolores. Un peu à l’écart,
de côté : un fils de chèvre.



94

Lorsque les poux envahirent les écoliers, il fut un des moins
touchés. Il échappait presque à la revue matinale. Il garda ainsi sa
chevelure de feu. Les autres, pelés, défigurés, exhibaient des
crânes où la tondeuse du perruquier avait brouté.

L’été le vit avec sa grand-mère, accompagner une chèvre noire
dans les prairies : chèvre noire donne lait blanc !

Puis le premier octobre revint, inexorablement, avec une gelée
des plus blanches. Déjà. Après les vendanges rouges, avant les
olives vertes, quand la nuit vient vous saisir, vous surprendre, il
appela un de ses compagnons, un samedi après-midi, à la fin de la
leçon de choses :

Si tes parents t’autorisent, viens chez moi ce soir !

-Pourquoi ?

Tu verras les ombres !

L’autre, gras à lard, qui pétait dans sa graisse et sentait la
bonne soupe à la couenne, répondit oui. Il était ropnd comme une
boule et curieux comme un pet. A ses parents qui tergiversaient,
il débita un conte de Maître Arnaud : il irait chez son parrain, un
fieffé avare, vert comme une queue d’oignon. Et de courir vers la
maison du poil roux. »

En terminant, il convient de signaler que le démarcage établi
entre d’un côté L’an pebre et, de l’autre, les deux autres oeuvres,
n’a pas pour objectif de valoriser l’un pour dévaloriser les autres.
Il s’agit vraiment de genres différents, dans chacun desquels
Degioanni excelle. Dans le premier, l’auteur a construit son récit à
sa guise, sans qu’on lui impose un nombre de lignes ou même de
caractères, comme cela se produit parfois lorsqu’on écrit pour une
revue ou un journal… N’oublions pas que Mistral, pour marquer
le genre de tel ou tel de ses écrits, avait l’habitude d’utiliser
différents pseudonymes… Et Mistral, pour obtenir le prix Nobel,
ne présenta pas ses "cascareleto"…

Nous attendons donc, impatients, la publication des œuvres
inédites, et, principalement, parmi elles, du roman L’atahut, dans



95

lequel André Degioanni a pu, assurément, laisser courir sa plume
adroite pour noircir de couleurs la page blanche.

Henri MOUCADEL

Docteur ès-Lettres de l’Université de Provence (Aix-Marseille
I), Chargé de cours de provençal à l’Université d’Avignon.



96

ANDRÉ DEGIOANNI AU THORONET

SUR LES TRACES DE FOLQUET DE MARSEILLE

Le texte Rescontre au couvènt dóu Tourounet date d’une
époque où André Degioanni commençait à publier. Il parut en
1975 - l’an même qui est indiqué à la fin de son Bouan Limerò –
dans Lou Liame, une revue que dirigeait, à Draguignan, le
généreux Docteur Louis Bribot, aux pages 55 à 58 du n°57 (avril-
juin 1975). Il s’agit d’un texte dont j’ai toujours pensé qu’il
méritait une étude spécifique. Et, il y a quatre ans, au début de
2004, à l’Université de Provence, lorsqu’une étudiante
marseillaise de Lettres Modernes, Marie Hueber, vint solliciter un
sujet de « dossier », je lui proposai ces pages. Si cette recherche
n’arriva pas à son terme, il en reste ce qui est peut-être le plus
précieux : les réponses qu’André Degioanni fit si aimablement,
par écrit, et longuement, aux questions que l’étudiante lui posa ;
et, aussi, une traduction « de l’auteur » que je donne ci-dessous.

RESCONTRE AU COUVENT DÓU TOUROUNET

Fau camina emé soun tèms. Sènso bada de-longo davans lou
pouarto-vesien, poudèn, à l’oucasien, reveni sus d’uno emissien ja
pareissudo. Es ço qu’avèn fa pèr la famoua crousado deis Albigés, que
desempièi toujour treboulo e fa estrementi.

Doumergue e Fouquet, evesque de Toulouso, tènon souvènt la
barro. Lou futur sant, palinèu, clin, tristas ; Fouquet, impousènt,
majestous, auturous, que si mesclo tant dei causo de la Glèiso que deis
autrei. L’avié pas lou camin de ferre, nimai d’avioun, pamens
Fouquet, Doumergue, coume Ramoun de Toulouso, s’endraiavon vers
Roumo subran e souvèntei-fes.

Fouquet secuto lei gènt de la Toulousìo, espargno degun.
Doumergue, un pau retira, assajo de recampa lei pàureis ouaio
desaviado, puei la garrouio escalo, escalo, e lei bassacage de Beziés,
lei chaple, lei bataio, un pau de pertout, fan raja lou sang dóu païs d’O,



97

e tout acò s’acabo au « Camp dels Crematz » souto lou baus
misterious de Mountsegur.

Fouquet, l’abouminable Fouquet, coume lou subrenoumo Mistral,
èro pas parti pèr uno talo vido. Neissu ei raro de Touscano, soun
passage à Marsiho, dins la famiho dei troubaire, dei pouèto de court,
marcavo pas la ràbi feroujo de la seguido, vis-à-vis dei Catare.

Acò es luen! E talamen proche! Pèr uno après-dina de primo, dóu
camin de Lorgue, au mitan dei rouve e dei pin, un grand equipage si
despachavo en drechiero de Blanqueto. Miolo emé cascavèu, veituro,
ridèu, chivalié que fasien l’acoumpagnado: lou courtege de
Mounsegne de Acevedo, evesque de Osma, en Espagno, que,
retornant de Roumo, si plantavo au Couvènt dóu Tourounet.

Dins lei gènt de l’evesque, un jouine canounge : Doumergue
Gusman. Au Tourounet, de gaire, Fouquet couneissu à Marsiho coume
pouèto courtisan, que a leissa lou parun pèr lou bourras. A decida sa
fremo à si faire mounjo à l’abadié vesino de La Cello, sei dous drole
emé éu au Tourounet.

A Marsiho, mandavo cansoun, epistro, à la Vicoumtesso, quistant
« amour e merci ». L’avié en visto ! La Vicoumtesso leissè courre, lou
despichè. Fouquet, coumpan dei grand, dei catau, coume lou rèi
Richard, autre troubaire, lei Comte e Vicomte dóu relarg, va prenguè
mau e s’en anè vers Mount-Pelié, emé lou coudoun, l’estoumagado ;
eila, lou recubèron coume fau.

Puei, perdiguè sei proutegèire, ordre d’abandouna l’oupulènci, lei
papafard, pèr lou mounastié dóu Tourounet : uno coumençanço avans
la crosso e la mitro d’archevesque de Toulouso ! Un tau reviramen
nous parèis quàsi impoussible à l’ouro de vuei.

E pamens, Fouquet, après sei tirado amourouso, intro dins la
preguiero e l’obro, au Tourounet que tout-bèu-just pounchejo. Chifro
sus lei barro dei Roucas Blanc, sus la Darboussiero, e reluco l’oustau
de Diéu que mounto. Tout l’es. Lei bastisso armouniouso, lei muraio,
au mitan de la séuvo, proche dóu valoun. Un inne, un cantico, vers lou
cèu. Fouquet es fièr, emé sei drole e lei fraire, an maca pèr acaba
l’obro.



98

- Tè, l’evesque qu’arribo!

Fouquet sauto de soun roucas e, après agué saluda de gènt dóu païs
que ajudon ei paredaire, pèr bèn teni lei ribo dóu tourrènt dei Terro
Blanco, va au davans dei vesitaire que s’espóusson après l’estirado:
Freju-Lou Tourounet.

Maugrat la règlo, charro emé un, l’autre ; quouro retornas de
Roumo, li a toujour quaucarèn à reteni. Fa leis ounour à l’evesque e
remarco d’intrado Doumergue, que tout l’interèsso, que vòu tout
saché. Fouquet esplico, tóuteis escouton. Après la vesito de l’abadié,
bèn ourdounançado, souarton, passon lou pountiau, pèr ana vèire lei
vigno e leis óulivié dóu Grand-Claus, à man drecho vers Carcè ; lei
counvers, curious, badon, courous, avenènt.

Lou sero, après coumplèto, counversacien serioua dins la salo
capitulàri, lou priéu e lou canounge escambon seis idèio, avans la
nuech sus lou couvènt, nuech enviróutado de glatimen estoufa de la
campagno prouvençalo. L’endeman, à la primo aubeto, camin sus
Brignolo, pèr Deraubado, lei Gagièro, Brau, Vin, en drechièro de
Marsiho e l’Espagno.

Fouquet, à la vesprado, en benesissènt seis enfant que van se jaire,
pènso à Doumergue, aquéu jouine canounge, prim, mai tant fouart,
segur d’éu, uno fe à tóutei leis esprovo, e l’abat carculo : « Anara luen
lou Doumergue ! »

Puei escalo dins sa cello fresco e assajo de pas pensa à soun aveni,
après uno vido boulegadisso, mounte es jamai resta en plaço – es bèn
aro, à l’endré que si trobo, Diéu l’a mes aqui.

Fouquet e Doumergue si retroubaran e la malo mouart trevara sus
Narbouneso e Toulousìo. Dins lou parla miejournau, lei prouvèrbi
restaran :
- Quand Doumergue vèn,
chamaio, tambèn la garrigo es en aio !
- A chasco fes que varaias, fraire, 
passas lou doumergue !

Favard vo esparvié ? Qu va saup ?



99

Fin finalo, l’evesque e lou mounge barrulant, prendran lou camin de
Roumo mai que d’un còup, e poudèn imagina que lou couvènt dóu
Tourounet l’a servi de pauso, de relais. Bessai soun vengu ensèn souto
lei Roucas Blanc, dins lou silènci, cerca voio, idèio, pèr sei plan, sei
countesto…

Parèis que dins lei proumié priéu dóu Tourounet, n’aguè un,
Crestian, que s’enaurè vers lou cèu. Crestian es Crist, mai Fouquet, éu,
lou retrouban au Paradis de Dante. Rèn de tau que la Divino Coumèdi,
pèr destrauca lei gènt de l’epoco e forço de Prouvençau. Fouquet, au
tresen cèu, pas au cinquen mounte soun acampado leis amo dei
luchaire pèr la vertadièro fe. Dante s’es pas óucupa de Fouquet fanati,
mai de Fouquet troubaire, cantaire de l’amour courtés, lou tresen cèu
estènt aquéu de Venus e deis amo soumesso à l’amour.

« L’autro amo beato [Fouquet], damount, pareissè à Dante,
resplendènto coume un roubin que lei rai dóu soulèu li picon sus. »
Fouquet perseguis : « Iéu, Fouquet, prenouma pèr lou mounde de
Marsiho, tant qu’ai pouscu mi siéu afouga d’amour, un amour pu viéu
qu’aquéu de la fiho de Belo… » Alusien à d’amour antico,
demasiado… Eici, pas de pentimen dei fauto, leis avèn óublidado…
Eici soulamen leis efèt espetaclous de la Prouvidènci, e l’amour de la
terro s’afino e mudo en amour divin. »

Lou rescontre de Fouquet e Doumergue, sus terro, faguè espeli li
Doumenican e despachè la vengudo dou Lengadò à Paris. Si pòu pas
óublida d’ome de la sorto que soun à la partènço, à la baso d’uno talo
revoulunado. E, d’un pau, si mancavon !

Qu penso à-n-élei, au couvènt dóu Tourounet isoula, escoundu ?

La matèri beilejo l’esperit. Si bastis pu de couvènt, mai de moulin
de ferre ; de rùstei campanau, mai de chaminèio pudènto ; lou chafaret
tapo tout… Lou Tourounet, fouaro dóu mounde, sarié toujour à
despart, se l’avié pas la pèiro roujo : la baussito. De càrri de tout
merço la tabaron fin qu’au Lu, Brignolo, Touloun.

Lou minarés, riche en alumino, es recerca e serve tant pèr lei char
voulant, lei gabian de ferre, lei veituro, càrri de touto meno, vagoun…



100

Toujour uno belugo, la marco dóu Tourounet tras lei terro.
L’Abadié, que s’aubouro sus la baussito, inmudablo, indestrutiblo,
libre dubert au soulèu de Prouvènço, si trufo de l’estampèu e dóu
póussié…

RENCONTRE AU COUVENT DU THORONET

Il faut aller avec son temps. Sans admirer continuellement la
télévision, nous pouvons, à l’occasion, revenir sur une émission
récente. Il s’agit de la fameuse croisade des Albigeois, qui, depuis
toujours, trouble et fait sursauter.

Dominique et Folquet, évêque de Toulouse, sont souvent à la une.
Le futur saint, pâlot, incliné, triste ; Folquet, imposant, majestueux,
hautain, qui s’occupe de l’Église et d’autres choses. Sans chemin de
fer et avion, Folquet et Dominique, comme Raymond de Toulouse,
partaient pour Rome sur-le-champ et souvent.

Folquet persécute les Toulousains, n’épargne personne. Dominique,
un peu à l’écart, essaye de rassembler les ouailles dispersées, puis la
querelle monte, monte, et les saccages de Béziers, les tueries, les
batailles, partout, font couler le sang en pays d’Oc et tout se termine
au « Champ des Brûlés », sous le roc mystérieux de Montségur.

Folquet, l’abominable Folquet, comme le surnomme Frédéric
Mistral, n’était pas parti pour une telle aventure. Né aux limites de la
Toscane, son passage à Marseille, dans le monde des troubadours, des
poètes de cour, n’indiquait pas la rage féroce de la suite, face aux
Cathares.

Si loin et si près ! Par une après-midi de printemps, du chemin de
Lorgues, au milieu des chênes et des pins, un équipage imposant se
hâtait en direction de Blaquette. Mules avec grelots, voitures, rideaux,
cavaliers d’escorte : le cortège de Monseigneur de Acevedo, évêque
d’Osma, en Espagne, qui, s’en retournant de Rome, faisait halte au
couvent du Thoronet.

Dans les accompagnateurs de l’évêque, un jeune chanoine :
Dominique Gusman. Au Thoronet, depuis peu, Folquet, célèbre à
Marseille comme poète de cour, qui a laissé la parure pour la bure. Il a



101

décidé son épouse à devenir nonne à l’abbaye voisine de La Celle ; ses
deux enfants avec lui au Thoronet.

A Marseille, il adressait chansons, épîtres à la Vicomtesse, quêtant
« amour et merci ». Il la voulait ! La Vicomtesse laissa courir, le
découragea. Folquet, compagnon des grands, des aristocrates, comme
le roi Richard, autre troubadour, les comtes et vicomtes du terroir, en
eut le crève-cœur et s’en alla vers Montpellier, avec la douleur,
l’inquiétude ; on le reçut avec les honneurs.

Puis il perdit ses protecteurs, abandon de l’opulence, des tripotages
et direction du monastère du Thoronet : il en adviendrait la crosse et la
mitre d’archevêque de Toulouse ! Aujourd’hui, nous en serions
stupéfaits.

Et cependant Folquet, après ses tirades amoureuses, entre dans la
prière et dans l’œuvre, au Thoronet qui apparaît à peine. Il réfléchir
sur les hauteurs des Rochers Blancs, sur la colline de la Darboussière,
et observe la maison de Dieu qui monte. Tout y est. Les constructions
harmonieuses, les murs, au milieu de la forêt, près du vallon. Un
hymne, un cantique vers le ciel. Folquet est fier, avec les siens et les
frères, ils œuvrent pour terminer l’édifice.

Tiens ! l’évêque arrive !

Folquet saute de son rocher et, après avoir salué des gens de
l’endroit qui aident les maçons, pour soutenir les bords du torrent des
Terres Blanches, il va au-devant des visiteurs qui se secouent après le
périple : Fréjus-Le Thoronet.

Malgré la règle, il parle avec l’un, l’autre ; lorsqu’on revient de
Rome, il y a toujours quelque chose à retenir. Il fait les honneurs au
prélat et remarque, d’entrée, Dominique, intéressé par tout. Folquet
détaille, tous sont à l’écoute. Après la visite de l’abbaye, bien
ordonnée, ils sortent, passent le petit pont, pour aller voir les vignes et
les oliviers du Grand-Enclos, à droite vers Carcès ; les convers,
curieux, observent, corrects, gracieux.

Le soir, après les complies, regroupement dans la salle capitulaire
avec conversations soutenues, le prieur et le chanoine échangent leurs
idées, avant la nuit, sur le couvent ; nuit entourée des bruissements



102

étouffés de la campagne provençale. Le lendemain, à l’aube, départ
direction Brignoles, par la Dérobée, les Gagères, Brauch, Vins, vers
Marseille et l’Espagne.

Folquet, au crépuscule, en bénissant ses enfants qui vont se coucher,
pense à Dominique, ce jeune chanoine, mince, fin, mais si fort, sûr de
lui, une foi à toutes les épreuves et l’abbé conclut : « Il ira loin, le
Dominique ! »

Puis il gagne sa cellule froide et tente de ne pas penser à son avenir
après une vie tourmentée, où il n’est jamais resté en place — il est
bien maintenant à l’endroit où il se trouve. Dieu l’y a mis.

Folquet et Dominique se retrouveront et la malemort règnera sur la
Narbonnaise et le pays de Toulouse. Dans le parler méridional, les
proverbes resteront :

- Quand Dominique vient, dispute, 
la garrigue aussi est en émoi !

- A chaque fois que vous vacillez, frère,
passez le dominique !

Pigeon ramier ou épervier ! Qui le sait ?

Finalement, l’évêque et le moine roulant prendront le chemin de
Rome plus d’une fois et l’on peut imaginer que le couvent du
Thoronet leur a servi de halte, de relais. Peut-être sont-ils venus
ensemble sur les Rochers Blancs, dans le silence, chercher force, idées
pour leurs plans, contestations…

On dit que, dans les premiers prieurs du Thoronet, il y en eut un,
Chrestian, qui s’éleva vers le Ciel. Chrestian est Christ, mais Folquet,
lui, nous le retrouvons au Paradis de Dante. Rien de tel que la Divine
Comédie pour retrouver les gens de l’époque, et beaucoup de
Provençaux. Folquet, au troisième ciel, pas au cinquième où sont les
âmes des lutteurs pour la vraie Foi. Dante ne s’est pas occupé de
Folquet fanatique, mais de Folquet troubadour, chantre de l’amour
courtois, le troisième ciel étant celui de Vénus et des âmes soumises à
l’amour.



103

L’autre âme béate [Folquet], là-haut, parut à Dante, resplendissante
comme un rubis dans les rayons du soleil. » Folquet poursuit : « Moi,
Folquet, prénommé par le peuple de Marseille, autant que j’ai pu, je
me suis embrasé d’amour, un amour plus violent que celui de la fille
de Belo… » Allusion aux amours antiques, excessives. « Ici, pas de
repentir des fautes, nous les avons oubliées. Ici seulement les effets
spectaculaires de la Providence, et l’amour de la terre s’affine et mue
en amour divin.

La rencontre de Folquet et Dominique, sur terre, donna les
Dominicains et hâta la venue du Languedoc à Paris. On ne peut
les oublier, instigateurs d’un tel mouvement. Et d’un peu, ils se
manquaient.

Qui pense à eux, au couvent du Thoronet caché dans ses
collines ?

La matière l’emporte. On ne construit plus de couvents, mais
des usines ; plus de clochers rustiques, mais des cheminées
puantes ; le bruit couvre tout… Le Thoronet, hors du monde,
serait oublié s’il n’y avait pas la pierre rouge : la bauxite. Des
camions de tous les tonnages la portent jusqu’aux gares du Luc,
Brignoles, Toulon.

Le minerai, riche en alumine, est recherché et sert pour les
avions, les voitures, chars, wagons…

Toujours une étincelle, la marque du Thoronet à l’intérieur des
terres. L’Abbaye qui se dresse sur la bauxite, éternelle,
indestructible, livre ouvert au soleil de Provence, se moque du
vacarme et de la poussière…

Le texte s’ouvre sur une phrase d’une philosophie familière et
proverbiale, Fau camina emé soun tèms – des mots simples que
désignent néanmoins, d’entrée, deux thèmes majeurs de cet écrit :
le chemin et le temps, le premier étant notoirement une image du



104

second. Qu’est-ce d’ailleurs qu’une rencontre, pour reprendre le
titre ? Deux personnages qui vont et viennent, dans l’espace et le
temps, la géographie et l’histoire, et dont, soudain, les chemins se
croient. Tout le texte va jouer là-dessus (selon des thèmes que,
comme l’a expliqué Jean-Luc Domenge dans sa communication,
Degioanni aimait particulièrement : le déplacement, le long des
routes, et les rencontres) et cela dans le cadre d’une méditation,
c’est-à-dire un genre religieux (Bossuet), philosophique
(Descartes), poétique (Lamartine), souvent lié au cheminement, à
la promenade. Fort classiquement, cette méditation se développe à
propos d’un événement minime, ici une émission de télévision et
quelques lectures complémentaires.

Le sujet occupe le début : il s’agit de la Croisade des Albigeois
ou, plus exactement, de deux personnages qui ont milité
ensemble, dans le camp de l’Église de Rome, Dominique et
Folquet. Comment un troubadour de grande qualité (Folquet)
s’est-il fraternellement associé à un prédicateur ardent
(Dominique) ? Où et quand se sont-ils rencontrés pour la première
fois ? Ces questions n’ont pas de réponses dans les documents et,
selon l’usage du roman historique, l’auteur va pallier cette lacune,
en proposant une réponse personnelle. Il suffit qu’elle soit
probable et, ma foi, elle aura couleur de vérité.

Cette apparence de vérité lui est conférée, principalement, par
la géographie. En imaginant que la rencontre a eu lieu au
Thoronet, André Degioanni rend l’événement proche. Proche de
nous, qui avons tout loisir d’aller nous promener en ce lieu, mais
surtout proche de lui-même, talamen proche ! comme il le dit. En
effet, grâce à la connaissance profonde d’un pays qu’il parcourt
depuis toujours – le Thoronet est limitrophe de Cabasse (2) où il
est né et profondément enraciné –, André Degioanni dépeint
Folquet réfléchissant sus li barro di Roucas Blanc, les Espagnols
arrivant dóu camin deLorgue, les maçons qui travaillent à soutenir
li ribo dóu tourrènt di Terro Blanco, puis la visite de l’abbaye,
des vignes et des oliviers à man drecho vers Carcè et, le
lendemain, le cortège qui s’en va vers Brignoles, pèr Deraubado,



105

lei Gagiero, Brau, Vin… Ainsi, détail après détail, se construit un
tableau qui, dès lors que l’on accepte l’hypothèse originelle,
s’avère d’une très grande justesse ; ce décor confère alors à la
scène un beau fond de vérité.

Du côté de l’histoire, en revanche, l’événement es luen… On
comprend que Degioanni le situe, grosso modo, en 1200-1205.
Dans cette période, si l’on dépouille les articles et les livres des
historiens :

- Dominique est jeune (il a une trentaine d’années, étant né en
1170 ou 1171 à Caleruega, près de Burgos), il est chanoine
(depuis 1198) et il va et vient, en compagnie de Diego de
Acevedo, évêque de Osma, entre l’Espagne, Rome et les abbayes
des Cisterciens ;

- Folquet est plus âgé de vingt ans (il est né vers 1150 et, après
une première partie de sa vie où il a fait du commerce et de la
poésie, il est entré à l’abbaye cistercienne du Thoronet, en 1195
(3), où on l’a nommé abbé en 1199.

A ce moment, le grand conflit de la Croisade n’a pas encore
éclaté, Folquet n’est pas encore évêque de Toulouse (il sera sacré
à la fin de1205, à Arles) et saint Dominique ne s’est pas encore
établi en Languedoc pour y prêcher contre les Cathares (il
s’attellera à cette tâche en 1206). Ensuite, surviendront les
événements considérables connus de tous (la malo mort trevara
sus Narbouno e Toulousìo) et l’hypothèse d’autres rencontres au
Thoronet ; mais, alors, l’auteur dira : poudèn imagina, bessai…
On remarquera qu’il n’y a aucun bessai, aucun imagina dans la
première rencontre, la seule véritable, semble-t-il, je dirais même
la seule qui compte, dans l’esprit d’André Degioanni : dans le
titre, Rescontre est un singulier, et la traduction, de sa main, en
apporte la preuve.

De la rencontre, que reste-t-il ? André Degioanni cite des
proverbes qui parlent de doumergue et qui, il faut bien l’avouer,
ont peu de chances d’avoir grand rapport avec le fondateur des



106

Dominicains… Mais, pour lui, dans le fil de son propos, il s’agit
de preuves attestant la présence du saint en Provence et, mieux
encore, dans le langage provençal. Même ténus, pareils
témoignages ne sauraient être laissés de côté, selon lui. Pour ce
qui est de l’ancien troubadour marseillais, l’affaire est plus
délicate, et Degioanni oscille entre « l’abominable Folquet » de
Mistral (4) et le Folquet du Paradis de Dante (5), en ayant le
mérite de ne pas sombrer dans la caricature dérisoire – celle d’un
Félix Gras, par exemple (6) – ou de ne pas s’en remettre aux
portraits affligeants qui se répandirent, un peu partout et
notamment à la télévision, aux alentours de 1970 (7). Il a
l’avantage, pour sa part, de ne pas diminuer la stature de deux
personnages très durs dans leurs combats pour leur foi, certes,
mais qui, de toute façon, ont leur place dans la grande histoire
religieuse et politique : avoir fa espeli li Doumenican, pour l’un,
avoir dirigé une importante abbaye cistercienne et contribué au
rattachement du Languedoc à la France (despachè la vengudo dóu
Lengadò à Paris), pour l’autre, se pòu pas oublida…
Naturellement André Degioanni n’oublie pas, non plus, combien
Folquet a dû compter dans la construction du couvent du
Thoronet, qui progressa pendant qu’il était abbé et, très
vraisemblablement, grâce à la fortune qu’il s’était constituée
avant d’entrer en religion (8).

Voilà comment la rencontre prend tout son relief. Si elle ne
s’était pas produite, si les chemins de deux grands hommes ne
s’étaient pas croisés, quel dommage ! E d’un pau, si mancavon,
dit André Degioanni, comme pour se faire peur… Mais ils ne se
sont pas manqués, nous en avons la certitude, et, dans l’esprit
d’André Degioanni, s’il faut trouver un lieu à la mesure de
l’événement que fut leur rencontre, le couvent du Thoronet
convient parfaitement. Il devient même une sorte de témoin, de
grand livre de pierre qui, avec le pays environnant, peut apporter
sa caution. Partie du téléviseur, la méditation s’achève sur les
wagons de bauxite, mais, chemin faisant, quelque chose a fait son
apparition : l’abbaye, justement qui, en quatre pages, a gagné un



107

rôle « international » dans l’Histoire. Un rôle qui s’ajoute à sa
dimension spirituelle, dans le grand réseau des abbayes
cisterciennes, et à sa dimension esthétique, dans l’immense foyer
de l’art roman, en particulier de l’art roman provençal (9).

En conclusion, il vaut la peine de rapporter deux phrases
figurant dans les lettres d’André Degioanniu à Marie Hueber, au
sujet de l’abbaye du Thoronet. Le 26 février 2004, il écrivait : « Je
ne connais pas d’autres textes provençaux la concernant. » Puis,
le 8 mars, après avoir, probablement, fait quelques recherches ou
interrogé des amis : « Tout arrive, même la découverte du poème
en vers provençaux, plus notes, de Marius Trussy, Margarido. »
Effectivement, il y a dans l’œuvre de cet enfant de Lorgues
(1797-1867) un chant qui se déroule dans les ruines du couvent ;
toutefois il s’agit d’un tableau sans relief ni saveur, comme il en
existe des quantités tout au long du XIX° siècle, avec le topos de
l’abbaye déserte et ruinée, et aussi les couplets larmoyants sur les
révolutionnaires destructeurs (10). Mais tout cela, André
Degioanni ne le connaissait même pas, lorsqu’il rédigea son texte.
Et, de toute façon, il n’y a pas de commune mesure entre le texte
terne de Trussy et l’évocation subtile de Degioanni qui est, à mon
sens, le seul texte provençal (11) qui ajoute véritablement à
« l’image » du Thoronet, avec cette méditation historique,
quelque chose de neuf et d’authentiquement personnel.

Et cela d’autant plus qu’André Degioanni lui-même n’en écrivit
jamais aucun autre à son propos, comme il l’assure dans sa
correspondance de 2004 : « Une chose est sûre, je n’ai pas écrit
d’autres textes sur l’Abbaye. » Comprenons qu’il avait le
sentiment d’avoir dit l’essentiel dans ces pages. Autant, pour le
duc d’Épernon, pour Gaspard de Besse, pour maint endroit de son
« Couar-Prouvençau », il se plut à multiplier des textes se
prolongeant et se faisant écho, autant, pour Folquet, Dominique et
le Thoronet, il s’en tint à ces pages, dont la densité de fond et de
forme correspond bien à l’exigence sévère et dure des Cisterciens



108

- des Dominicains, aussi - et du couvent lui-même. Qu’est-ce que
l’abbaye, en définitive ? Uno belugo, une étincelle – ce qui est
une bonne façon de définir, également, le texte.

Ainsi, Rescontre au couvènt dóu Tourounet nous révèle un
André Degioanni qui n’est pas celui des contes en gerbes
fournies, des chroniques enjouées déroulées à plaisir, un
Degioanni qui sait, ici, allier au meilleur de son style (dont Max-
Philippe Delavouët aimait la « sècheresse ») une méditation sur
un grand sujet, en se montrant humble dans les interrogations,
respectueux de la dimension historique des personnages, des
qualités esthétiques du lieu et du monument. Comme L a
Coumunioun di Sant de Mistral en use avec le portail de Saint-
Trophime d’Arles, la Cansoun de la mai auto Tourre, de
Delavouët, avec la tour de Constance d’Aigues-Mortes, ou encore
les poèmes du Catalan Joseph-Sébastien Pons avec le prieuré de
Serrabone (12), Rescontre exprime « l’esprit du lieu » et, mieux
encore, s’y mêle, belugo (étincelle) ajoutée au beluguié (grand
foyer étincelant) du Thoronet.

Claude MAURON

Professeur à l’Université de Provence (Aix-Marseille I).

Notes

(1) En ce qui concerne Folquet, le livre fondamental est celui
de Stanislaw Strónski, Le troubadour Folquet de Marseille,
Cracovie, 1910 ; cf. également l’étude historique de Patrice Cabau,
« Foulque, marchand et troubadour de Marseille, moine et abbé du
Thoronet, évêque de Toulouse » dans le volume Les Cisterciens de
Languedoc (XIII°-XIV° siècles), Cahiers de Fanjeaux, n° 21 (éd.
Privat, Toulouse, 1986), p. 151-179. Sur Dominique, on lira la
biographie due à Marie-Humbert Vicaire, Histoire de saint
Dominique (1957, dernière réédition complétée, en 2004, aux
éditions du Cerf, Paris) et, du même auteur, trois études (« Saint



109

Dominique à Prouille, Montréal et Fanjeaux », « Les deux traditions
apostoliques ou l’évangélisme de saint Dominique », et
« L’élargissement universel de la prédication de saint Dominique en
Languedoc ») dans le volume Saint Dominique en Languedoc,
Cahiers de Fanjeaux, n° 1 (éd. Privat, Toulouse, 1966), p. 16-33,
74-103 et 133-158).

(2) Cf. Edmond F. Barbier, L’abbaye cistercienne du
Thoronet au Moyen Âge, éd. Équinoxe, Marguerittes, 1994.

(3) Au même moment, un autre grand troubadour, Bertrand de
Born, entrait dans une autre abbaye cistercienne, Dalon en Périgord.
Ils échangèrent alors des poésies et, dit Strónski, « la chanson
morale et Folquet et la poésie religieuse de Bertran de Born nous
révèlent l’un des moments les plus intéressants de l’histoire des
troubadours. Ce sont leurs derniers chants et les deux amis, unis
depuis longtemps, se les adressent alors réciproquement, au moment
où ils sont, tous les deux, près d’abandonner le siècle pour se faire
moines dans deux abbayes-sœurs de l’ordre cistercien » (op.cit.,
p.58). Cf. aussi la thèse de Gérard Gouiran, L’amour et la guerre :
l’œuvre de Bertran de Born (Publications de l’Université de
Provence, Aix-en-Provence, 1985).

(4) Dans la liste de troubadours provençaux qu’il donne au
chant I de Calendau (v. 382). Comme on le sait, le procès de
Folquet commence, historiquement, avec la diatribe véhémente que
l’auteur anonyme de la seconde partie de la Chanson de la Croisade
prête au comte de Foix, contre l’évêque de Toulouse, devant le
concile de Latran, en 1215 (cf. La Chanson de la Croisade
albigeoise, éd. Eugène Martin-Chabot, Les Belles Lettres, Paris,
1989, t. II, p. 52-55 – v. 60-78 de la laisse 145). On évitera
néanmoins de condamner Folquet à la va-vite, en oubliant son
œuvre de poète et de bâtisseur du Thoronet, et, pour ce qui est sa
lutte contre les Albigeois, en raisonnant sommairement et par
anachronismes : ainsi que l’écrit fort judicieusement Strónski, « ce
qui révolte le plus les consciences modernes, c’est de la voir dans le
camp des envahisseurs amenés par lui-même dans son pays ; mais, à
cette époque, de particularismes, le patriotisme était chose rare ou
n’existait point, et en tout cas il ne faut pas chercher un patriotisme
toulousain chez ce Marseillais et Provençal, élevé dans un pays qui



110

se trouvait en antagonisme constant avec les comtes de Toulouse, et
envoyé à l’évêché comme ambassadeur du pouvoir ecclésiastique
dans une région révoltée » (op. cit., p. 100).

(5) Paradis, chant IX.

(6) Au chant VII de sa « geste » Toloza (éd. G. Fischbacher,
Paris, 1881), il imagine Folquet en évêque coureur de jupons, qui
passe une longue nuit d’amour avec la noble et bien délurée
Barnabelle de Cabaret. Sur les aspects anticléricaux de cette œuvre,
cf. Georges Bonifassi, « De La Chanson de la Croisade à Toloza »,
III° Congrès International de l’A.I.E.O. (Montpellier, 1990 – actes
parus en 1992), t. II, p. 405-415.

(7) On lira, à ce sujet, le chapitre « Vulgarisation et
récupération : le catharisme à travers les mass-média » par Charles-
Olivier Carbonell, dans le volume Historiographie du catharisme,
Cahiers de Fanjeaux, n° 14 (éd. Privat, Toulouse, 1979), p. 361-380,
qui indique bien le rôle de la télévision le point de départ étant une
émission de Lorenzi, Decaux et Castelot, le 29 mars 1966 : « Les
cathares parlent d’une voix douce ; Simon de Montfort hurle, Saint
Dominique hurle, Innocent III hurle… », « Dominique apparaît
comme le membre d’une Église peuplée de violeurs… », etc.

(8) Sus « les biens matériels considérables » qu’il apporta,
probablement, à l’Église, cf. F. Strónski, op. cit. p. 6-8 et 89. Selon
Patrice Cabau, « à l’arrivée de Foulque, le monastère [du Thoronet]
était encore en construction. L’église abbatiale, dont l’édification
aurait commencé vers 1160, restait inachevée. La fortune qu’il
apporta lorsqu’il fit profession put être employée en partie aux
travaux » (art. cit. p.156).

(9) A noter, dans FE (n 176, hiver 1956-1957, p. 217-219), un
joli récit d’excursion scolaire, Au Tourounet, qui analyse la beauté
romaine de l’abbaye, par « Giraud-Toulounen », Louis Giraud
(1910-1975), qui fut d’ailleurs le professeur de dessin d’André
Degioanni.

(10) Il s’agit du chant II de Margarido (1861) ; deux enfants,
ayant longuement joué dans le couvent en ruines, y font un petit
somme et, en rêve, voient la Vierge restaurer le monument comme



111

il était avant la Révolution, les moines revenir… Sur cette œuvre,
pâle imitation de Mirèio, on peut lire les articles de Jean-Pierre
Tennevin (« La Margarido de Marius Trussy », Lou Prouvençau à
l’Escolo, n° 72, 1975-1976, p. 11-15) et de Paul Roux (« Margarido
de Marius Trussy, ou une oeuvre peu connue d’un poète encore
moins connu », Bulletin de la Société d’Études Scientifiques et
Archéologiques de Draguignan et du Var, 1967, p. 49-65 ;
« Préface » pour la réédition de 1980, Éditions d’Aujourd’hui, Plan-
de-la-Tour).

(11) En français, il convient de mentionner le beau roman de
Fernand Pouillon (1912-1986), Les Pierres sauvages (éditions du
Seuil, Paris, 1964), qui se présente comme le journal du frère-
architecte chargé de bâtir le Thoronet. Édition originale en 1964 (Le
Seuil, Paris), et réédition, en 2006, avec de splendides photos prises
à l’abbaye.

(12) On peut lire ces textes, respectivement, dans Lis Isclo
d’Or (1876), Pouèmo I (1971) et, pour ce qui est de J.-S. Pons,
L’aire i la fulla (1930) et Conversa (1950).



112

DOCUMENTS SUR L’AN PEBRE

On trouvera ci-après les renseignements qu’André Degioanni
adressa, en mai 2003, à Jessica Guitard - une étudiante d’un cours de
provençal de Claude Mauron, à l’Université de Provence – sur les dix
« chroniques du pays provençal » qui constituent le livre de L’An
pebre (paru en 1985 aux éditions La Poterne).

Je n’ai pas traduit [le titre] L’An pebre, l’an, paraît-il, de
l’arrivée du poivre à Marseille. J’aurais pu mettre « L’An jadis »,
mais cela ne me semble pas bien sonner.

J’aurais dû donner douze récits qui eurent longtemps pied en
Provence, avec les boules et les vendanges. De l’été à l’automne.
J’y penserai. Mais le terroir du XIXe siècle que j’ai connu par
mes interlocuteurs, nés depuis 1850, a disparu en 1918 avec
l’Armistice et l’arrivée du sport. Les quatre pattes du cheval ont
cédé aussi devant les quatre roues de la voiture. Un autre monde !

Pour la Quadrette [La Quadreto], c’est l’hiver, le plein. En
réalité, il ne dure que deux mois, de Sainte-Barbe (4 décembre) à
la Chandeleur (2 février) et encore ! Les joueurs de cartes ont
quasi dispartu et les épreuves à la quadrette viennent d’une
époque révolue. Mais quelle animation autour des tables !
L’oreille, l’œil, le nez, la langue, le doigt, tour à tour à l’honneur.
L’oreille des joueurs entre eux, l’œil des spectateurs qui voient
plusieurs jeux. Cocagne pour eux ! Le nez fait pour être gratté. La
langue après le café avec la blanche (l’eau-de-vie). Le doigt qui
hésite sur une carte, puis la main qui le saisit.



113

Caramentrant débute bien et finit mal. Toujours des contrastes
de la vie depuis la peur des enfants qui ne veulent pas avaler la
soupe et le cortège qui abandonne Carnaval dans son brasier.

Encore les cinq sens pour le sac de vin qui vient se refaire au
village. L’oreille fermée à ceux qui lui font la leçon. L’œil
presque fermé qui feint de ne rien voir. Le nez coloré. La langue
qui lèche l’emplacement du bouchon de la bouteille. Le doigt
dans le dos des villageois pour leur dire que ça ne va pas.

Jusqu’à la grande propreté du moustique de cuve, léché par les
flammes et qui deviendra un valet de ferme, appréciant l’eau qu’il
porte aux moissonneurs. Et plus de présence dans la foule du
Caramentrant. Plus même du vin baptisé à l’occasion.

Cacalouchou (le marionnettiste) finit l’hiver. Tous ses sens ont
du travail. L’oreille au public et à lui, le nez aux futures oreillettes
d’après le spectacle. La langue aux commissures des lèvres
devenues sèches à force de parler. Le doigt continuellement en
mouvement. Ce doigt qui, à l’occasion, dessine la campagne et le
village. Une fête presque tous les soirs et les spectateurs y vont de
leur café plus ou moins arrosé. Tout le monde est content. Le
passage marqué par des tableaux qui resteront sur les murs de
l’auberge et la langue se délie avec le printemps.

[Lou fourniéu.] « Le hors du nid » est à sa place avec « la
primevère » (le printemps). L’enfant au pic noir tend l’oreille aux
jacassements des agasses. L’œil circule. Le nez coule. La langue
ne sort pas. Le doigt s’agite. Et toujours le loup qui rôde…

[La meleto de Gaspard.] Parlant de Provence, on ne pouvait
oublier « Gaspard de Besse » que l’on voit gentilhomme et
brigand de court chemin. Là encore, les sens sont de la partie.
Imaginez quelle devait être l’oreille du natif des bords de



114

l’Issole ! Surveiller les gens de la taille, les gens d’armes, les
poulaillers, les jardins. L’œil et l’oreille en action pour le
ravitaillement de tous les jours en argent, volaille et légumes. Le
nez tout aux odeurs et la langue goûtant le vin chez des amis,
avant que la main dérobe des barillets dans des fermes ennemies.
Là, Gaspard est seul. Il prête l’oreille avant de s’arrêter dans un
« ménage » ami entouré de mûriers. L’œil cherche des hommes –
peut-être un cheval frais. Il demande aux femmes qui le
connaissent et l’adorent. Rapidement son nez sentira l’omelette et
il se pourlèchera. Puis, le doigt levé en merci et au revoir, il quitte
le lieu. Il retrouvera, sur le chemin des raisins, la ménagère des
Défens. Le souvenir de la brouillade !

« Le petit baril » (Lou Barralet] est emporté par l’eau. On est
en 1993 ; tiens, déjà dix ans de mieux et il y a encore de l’eau !
Autant de gagné.

« L’éternel gigot » [Lou gigot de l’an pebre] paye les herbes du
berger ; mais au four on se croise et l’on bavarde. La porte claque
sur le mur et le gigot ne sera pas dur.

« Les ombres et les couleurs » [Oumbro e coulour] sont les
ancêtres du cinéma et on aurait pu écrire des pages sur « le muet »
d’avant la guerre de quatorze. Les gens des fermes, en colonnes,
venaient au café de l’Univers, qui contentait sa clientèle. Pas de
femmes ; des files d’hommes, des plus vieux aux enfants. Et lors
du retour vers les bastides, on refaisait le film, dix fois, vingt fois,
et que dire du chanteur, du musicien qui faisait
l’accompagnement ! Une semaine de fréquentation qui faisait
oublier le marionnettiste. Pas tout à fait cependant.



115

« La fleur de Saint-Quinis » [La flour de Sant-Quenis], colline
du Cœur-Provençal, à 636 mètres de hauteur, entre autre choses,
marque le temps. Tous les gens qui travaillent dehors observent la
barrière rocheuse : « Quand Saint-Quinis a le chapeau, sors ta
cape et va-t-en aussitôt. »

On ne peut rencontrer à cet endroit que des loups au XIXe
siècle, et le bûcheron de retour à sa bastide s’en rend vite compte.
Heureusement la porte est ouverte et il a soin, lui, de la fermer.
Les loups frappent dans le bois de l’huis. Bien attrapés mes
cadets !

Le grand-père, de passage, conte, un doigt en l’air, une histoire
de loups du temps des anciens.

« Les Majorques » [Lei Maiorco] sont des oranges de Noël qui
s’imposaient, avec la fin du XIXe et le début du XXe siècle, sur
les treize desserts de Noël, où les dattes, seules, venaient d’outre-
mer. On disait alors : dattes ou oranges ? Le reste à la suite :
encore les cinq sens remués. L’œil ébloui par ce soleil hivernal, le
nez enchanté par l’odeur, la langue dans le jus, on se suçait le
doigt et l’oreille pensait à l’harmonica du berger dans la nuit de
Noël.

Les chroniques furent réparties de janvier à décembre, mais
deux mois manquent. « La fleur de Saint-Quinis » serait ma
préférée. Le 16 ou le 17 octobre 1979, j’ai essuyé un orage
terrible dans cette colline, pendant qu’un mini-raz-de-marée se
faisait sentir entre Nice et Antibes. Retour des moutons de
l’alpage avec mon père et mon frère. 



116

TROIS ÉCRITS DE MAX-PHILIPPE DELAVOUËT

sur les œuvres d’André Degioanni

Car Moussu,

Ai coume un remors de vous manda que vuei un mot que m’ère
di de vous faire teni despièi proun tèms. Vaqui : pèr grand asard
ai agu sus ma taulo voste Bouan Limerò. De saupre d’ounte venié
m’acourajavo pas trop de lou legi (èro à prepaus d’uno meno de
councours literàri que sabe pas trop coume voste libre a pouscu
veni se i’embaragna). Basto, « li draio dóu Segnour etc… »

Fugués rassegura : ai dubert lou libre, ço qu’es pas rèn. L’ai
legi, ço qu’es forço miés. De segur, l’avejaire d’un legèire autant
liuenchen qu’incouneigu de vous vous fara pas, me dirés, uno
bello cambo ; mai quau escriéu dèu s’espera que soun legèire ié
doune sa petado. Tant pis pèr vous, vous dounarai dounc la
miéuno : i’a de tèms qu’ai pas agu souto lis iue de proso
prouvençalo autant intrasènto. Siéu esta ravi dóu biais tout
nouvèu qu’avès d’escriéure aquesto proso, biais que saup mescla
uno rigour d’escrituro gaire coumuno à-n-uno meno de vèrbio
touto parlado. Me sèmblo qu’avès trouba, - après li primadié,
Mistral en tèsto, e d’Arbaud qu’escrivien uno proso qu’èro belèu
panca « de proso » - la poussibleta de faire avans tout soulet en
sachènt escouta (autour de vous, belèu, mai, subretout, en vous) la
richo lengo dóu « Couar prouvençau ». Vosto crounico nous adus
un bon eisèmple de ço que poudra èstre uno proso enfin
desmamado dóu conte e dóu pouèmo. Proun que fuguessias
ambicious…

Mai dève vous enfeta e clave aqui moun mot en vous
demandant de me perdouna uno indiscrecioun que lou plesi que
m’avès douna n’es la souleto encauso. A vous.

M.-F. Delavouët, Grans, lou 3. IX. 75.



117

Lou bouan limerò, d’Andriéu Degioanni

Vaqui, dintre touto nosto proso foro-roudanenco, ço que s’es fa
de miés. La bello lengo de la mar e di coustiero semblavo fin
qu’aro mai facho pèr l’ouratour que pèr l’escrivan. E n’es pas
l’obro de Gelu que prouvarié lou countràri, que soun  autour la fai
parla pèr de bouco particuliero. Degioanni, éu, a trouba lou biais,
sènso rèn perdre dóu brave alen de la lengo parlado, de n’en faire,
en meme tèms, uno lengo escricho. E soun mestrige es grand de
bandi sa dicho à bon galop pèr nous faire la crounico famihiero,
legendàri, poupulàri, pouëtico, dóu païs brignoulen, aquéu païs
que i’a mes dins un bèl atroubat patrioutique : “lou couar
prouvençau”. Aquéu biais de bon crounicaire, mounte la
secaresso dóu dire vèn toujour mestreja l’abounde de l’ispiracioun
lirico, es un di bons eisèmple d’uno proso prouvençalo encaro
poussiblo, après lou conte di primadié e lou recit darbauden. De
mai, Degioanni, liogo de tradurre quauque cap-d’obro fourestié, a
agu lou bon goust de pas tradurre mai que ço que i’alenavo soun
cor e i’ensignavo l’engèni de soun endré.

(Armana di Felibre 1976.)

 Bèn car Ami,

M’escusarés d’èstre tant tardié pèr vous gramacia de voste bèu
mandadis, mai moun retard es à rato-pourcioun dóu plesi que
m’avès fa.

Lou libre [Chroniques du pays provençal – L’an pebre] se
presènto bèn e tout lou travai de l’estampage es digne de l’autour
e de soun obro. Lou proumié regrèt qu’auriéu sarié que lou titre
fuguèsse francés et lou souto-titre prouvençau : lou countràri
m’aurié sembla mai juste, d’autant mai que L’an pebre est un bèu
titre. Mai acò ’s qu’uno menudaio coumparadis i richesso dóu
tèste d’un autour que me pretoco entre tóuti, lou sabès. (Acò



118

d’aqui, aguère lou tort de lou dire avans d’autre, ço que, fin-
finalo, vous a gaire ajuda ; d’ùni vous an fa paga ansin vosto part
dóu mau que despièi long-tèms me volon.) Mai, basto, pèr iéu,
sias lou mai chanut di prousatour prouvençau vivènt. Finira bèn
pèr se saupre.

Aquest an pebre, tau qu’es, se capito proun bèu dins sa
balançado bèn mesurado entre voste prepaus e la qualita de la
paraulo qu’avès troubado pèr lou dire. I’a ’qui uno marco de
mestrige et de forço dins la secaresso (secaresso dins lou biais
d’un cop de fouit, bèn se). Mai perqué vosto viraduro s’aliuencho
proun souvènt dóu tèste prouvençau ? Ié gagnas belèu un pessu de
liberta mai me sèmblo que l’ouriginau s’ameritavo d’èstre tradu
au mai just. Acò sarié moun autre regrèt – emai li regrèt
serviguèsson de rèn.

Voudriéu dire à dono Degioanni lou bon souveni qu’avèn garda
d’elo. Emé tóuti li gramaci que vous dise mai pèr fini, cresès-me,
moun car Ami, vostre, de tout cor.

M.-F. Delavouët,.12. VIII. 85.



119

VARIA



120



121

LES ARCANES DE LA GRAPHIE MOIRENCIENNE1

Apt, septembre 1862, Frédéric Mistral2 prononçant le discours
des premiers jeux floraux du Félibrige, proclame : « Pèr releva
lou païsan, valènt à dire, l’ome dóu païs, pèr que s’estaque à soun
terraire, pèr que s’enourguligue de soun obro, releven dounc la
lengo dóu païs. »

Camille Moirenc (CM) qui commençait son œuvre
lexicographique a-t-il emboîté le pas à cette exhortation, ou bien
l’a-t-il précédée ? Le dictionnaire a été rédigé dans l’esprit exact
de cette volonté de défense et de renouveau d’une langue
menacée

Le lexique de Camille Moirenc, ou dictionnaire des formes
propres de l’auteur, que nous allons défricher, est un instantané de
graphie provençale dans le Luberon au XIXe siècle.

ITINÉRAIRE LINGUISTIQUE DE L’AUTEUR

SITUATION GÉOGRAPHIQUE

L’auteur (1827-1892) est né à Apt dans le nord de la chaine du
Luberon et à son pied, dans la faille tracée par le Calavon, lieu de
passage de l’antique Via Domitia. Cette barrière montagneuse du
Luberon est encorbellée dans la berge nord de la Durance et elle
est séparée des Alpes Provençales et du Mont Ventoux par le
plateau de Vaucluse. Orientée est-ouest, elle sépare plusieurs
régions linguistiques : le pays gavot au nord et à l’est (Alpes de

                                      
1 Cet article prolonge celui du même auteur : « Un dictionnaire
provençal inédit du XIXe siècle » paru dans notre n° 145, 2007.

2 Armana Prouvençau, 1863.



122

Haute-Provence et dialecte alpin), le pays méditerranéen au sud
en contrebas de la vallée de la Durance (Provençal maritime) et la
région du Provençal rhodanien au niveau du Comtat-Venaissin.

 Les larges voies d’échange, commerciales et linguistiques, sont
la vallée de la Durance à l’est et le Comtat-Venaissin bordé par le
Rhône à l’ouest. La combe de Lourmarin abritant l’Aigue-brun
constitue une zone de passage favorisant les échanges
linguistiques entre le nord et le sud Luberon.

Le Luberon se trouve donc être à la fois une limite entre la
Provence du haut et celle du bas et aussi un confluent entre les
différents dialectes provençaux cheminant par les vallées du
Rhône, de la Durance et du Calavon-Coulon à l’occasion
d’échanges commerciaux et de transhumance. Marc Dumas1,
érudit aptésien, traduit cette situation linguistique particulière par
le dicton suivant : « En Ate sien asseta sus tres cadiero ! ». Cette
interpénétration dialectale ne peut pas avoir été sans influence sur
le lexique de CM. L’étude des atlas linguistiques phonétiques de
J.C.Bouvier et C.Martel2 montre qu’il existe une nappe dialectale
partant  de la bordure méditerranéenne et remontant vers le nord
en englobant la zone est du Var et l’ouest des Bouches-du-Rhône,
passant par la vallée de la Durance pour s’échouer sur le plateau
de Vaucluse et la région d’Apt.

UNE PÉRIODE HISTORIQUE RICHE EN MUTATION

CM né sous Louis-Philippe, avait vingt et un ans au moment de
la Révolution de 1848, il a accompli huit ans de service militaire
sous Napoléon III. Après la défaite de 1870 il a connu le

                                      
1 Entretien particulier, mai 2007.

2 J.-C. Bouvier et C. Martel, Atlas linguistique et ethnographique
de la Provence, éditions du CNRS, 1975.



123

gouvernement Thiers qui lui imposa une mutation pour raison
politique à Avignon de 1872 à 1878.

À cette période historique mouvante s’associe un intense
bouillonnement de la pensée et des écrits provençaux1 comme le
témoignent l’éclosion de nombreux périodiques en provençal des
bords de mer. En parallèle à ce mouvement un peu désordonné, la
Renaissance  Provençale est marquée par l’activité très
structurante de la réforme orthographique orchestrée par
Roumanille et Mistral entourés en 1854 par les premiers félibres2 .
La publication de Mirèio en 1859 marquait grâce à sa valeur
intrinsèque et à son grand succès national le véritable renouveau
de la langue devenant à partir de son statut vernaculaire un mode
d’expression littéraire propre à véhiculer les plus belles pièces de
poésie ou de prose. Les premiers félibres, puis leurs émules
s’étaient émus d’une altération de la langue ancestrale due en
grande partie à une pénétration grandissante, imposée et
incontournable du français

CM quoique n’ayant pas adhéré au mouvement félibréen, a
ressenti le besoin de sauver la langue de ses aïeux et a voulu
apporter sa contribution à la résurrection en écrivant son
dictionnaire d’expressions, dictons et proverbes en langue
provençale. On ressent très bien dans sa préface ce désir de faire
une œuvre durable, utile à la postérité : « Il existe plusieurs
recueils de proverbes… mais ces recueils sont complètement
ignorés… »

L’HOMME DANS SON MILIEU

                                      
1 Georges Bonifassi, La presse régionale de Provence en langue

d’oc, Presse de l’Université Paris Sorbonne, 2003.
2 René Jouveau, Histoire du Félibrige, 1854-1876, imprimerie

Bené, Nîmes, 1984, p. 40-76.



124

Apt, chef-lieu d’arrondissement, a plus de 5000 habitants au
moment de la naissance de CM. La langue provençale à cette
époque était en usage régulier dans la commune et sans doute
dans la famille de l’auteur. Le jeune Camille fait ses études au
collège d’Apt puis occupe rapidement un poste aux Ponts et
Chaussées avant son départ pour le service militaire (1848-1856).
La période militaire amène notre jeune provençal en Afrique du
Nord où il est affecté aux bureaux du génie. Durant cette longue
période hors du terroir Aptésien, il n’y a nul doute qu’il a
regroupé autour de lui les provençaux « en exil » pour retrouver le
parler du pays et songé à son entreprise de sauvegarde du
patrimoine linguistique de son Luberon natal. René Jouveau1

relate d’ailleurs dans son « Histoire du Félibrige » une lettre du
frère du felibre Jean Brunet2 brossant un tableau similaire des
soldats provençaux, lisant l’Armana sous les remparts de
Sébastopol et … sous les tirs de canon !

La période de 1858 à 1872 retrouve CM dans son
environnement d’origine. C’est à cette période qu’il va se
développer à la fois sur le plan professionnel, faisant carrière dans
les Ponts et Chaussées et l’architecture, sur le plan littéraire il
travaille à l’élaboration de son dictionnaire et à différents travaux
sur le diocèse d’Apt. Sur le plan passionnel il s’intéresse à
l’archéologie dans cette région riche en vestiges romains, ce qui le
fera accéder à l’Académie de Vaucluse. C’est aussi la période où
il va fonder avec son épouse une famille de quatre enfants.

LE DICTIONNAIRE ET LE FÉLIBRIGE UNE MÊME
ADOLESCENCE

                                      
1 Ibid., p. 86.

2 Cette lettre est publiée par F. Mistral à la page 66 de l’Armana
Prouvençau de 1856.



125

LE PROVENÇAL DU LUBERON

On trouve dans l’Annuaire du Vaucluse de 1804 cité par René
Merle1 :

Les mœurs, les usages et le dialecte ou patois des Vauclusiens, ne
sont point exactement semblables dans tout le département ; ils
empruntent plus ou moins à cet égard des Dauphinois, des
Provençaux et des Languedociens, selon qu’ils touchent à ces
anciennes provinces, ou qu’ils en étaient partie intégrante.

À la période de l’Assemblée Constituante, le département des
Bouches-du-Rhône briguait l’arrondissement d’Apt…, cela a-t-il
eu un rapport avec les formes dialectales ?

Dans l’Armana Prouvençau de 1857 F.Mistral dans un article
majeur « La lengo prouvençalo » distingue le parler marseillais,
le rhodanien, le languedocien et le gascon, il avait à cette époque
omis les dialectes du Massif Central et ceux des Alpes. À propos
du marseillais il nous dit : « Lou parla marsihés (…) regno entre-
mitan Marsiho, Ais, Seloun, Ate, Digno, Niço, e Touloun ».

Ph. Blanchet2 classe la variété dialectale du quart sud-est du
Vaucluse dans le provençal « maritime et intérieur ».

J.-P.Tennevin3 apporte une confirmation en disant : 

Le provençal maritime couvre la plus grande partie des Bouches-
du-Rhône, du Var, avec une pointe dans le sud-est du Vaucluse.

                                      
1 René Merle, L’écriture du Provençal de 1775 à 1840, Béziers,

CIDO, 1990, p. 420.
2 Philippe Blanchet, Langues, cultures et identités régionales en

Provence, L’Harmatan, 2002, annexe 1, p. 36.
3 J.-P. Tennevin, « De Victor Gélu à la seconde guerre

mondiale », in Me dison Prouvènço, n° 19, 2008, p. 17-19.



126

Nous avons perçu, à l’étude de l’Atlas linguistique de J.-C.
Bouvier et C. Martel1, la même constatation, bien que la ville
d’Apt n’aie pas été favorisée par l’enquête.

CAMILLE MOIRENC ET LE FÉLIBRIGE

La période de composition du dictionnaire est contemporaine
de l’effervescence des troubaires marseillais selon l’expression de
G.Bonifassi2 ( Lou bouquet prouvençau, Lou Bouil-abaîsso, Lou
Gay-Saber, Lou Descaladaire, Lou Rabaiaire, Lou Cassaire…),
et de l’éclosion du Félibrige. Parti du dialecte aptésien CM est
allé à la rencontre intellectuelle avec le provençal rénové des
félibres à travers les lectures de Roumanille, de Mirèio, de
l’Armana Prouvençau qui sont largement citées dans le
dictionnaire depuis son éclosion en 1855, jusqu’en 1875 dans les
additions de l’auteur. On remarque d’ailleurs dans la deuxième
moitié de l’ouvrage et surtoutdans ces additifs, une langue plus
« félibréenne » que dans les premières pages, comme nous le
verrons dans l’analyse linguistique. Si la date du début de la
rédaction du dictionnaire correspond aux années 1858-1860 du
retour au terroir, la fin de l’ouvrage est intervenue avant 1867
date de la publication de Calendau par F.Mistral, car cet ouvrage
n’est pas cité, alors que Mirèio est grandement présente dans le
dictionnaire.

Pourquoi CM n’a-t-il pas rejoint le félibrige ? Peut-être parce
que les premiers félibres cultivaient les Muses, notre auteur étant
d’un esprit plus pragmatique. Pourtant l’occasion aurait pu se

                                      
1 J.-C. Bouvier et C. Martel, op. cit.

2 G. Bonifassi, op. cit., p. 98-128.



127

rencontrer au cours des Jeux Floraux d’Apt le 14 septembre 1862
organisés par le docteur Camille Bernard, poète, félibre et ami de
CM. À l’occasion de cette première réunion de jeux floraux
présidée par F. Mistral fut inaugurée l’antique crypte de la
cathédrale Sainte-Anne, fraîchement restaurée, et à laquelle CM
avait sûrement participé en raison de ses fonctions, de son étroite
liaison avec le curé de la paroisse et de sa foi catholique. Autre
raison de plus pour attester sa présence à cette grande fête
félibréenne, Berluc-Pérussis1 avait organisé parallèlement une
réunion d’archéologie, et l’on connaît la passion de CM pour cette
science. Notre jeune lexicographe ne pouvait, d’autre part, se tenir
à l’écart d’une aussi grandiose et populaire fête du Provençal dans
son pays natal. Cela a été heureusement confirmé par la
publication d’un article du Mercure Aptésien du 20 septembre
1862.

De 1872 à 1878 CM est muté en Avignon, la capitale du
Vaucluse et du « provençal orthodoxe », il n’a pu à cette époque
méconnaître le Félibrige car l’importance de son activité littéraire
et historique régionale le destinait tout naturellement à cette
affiliation. A-t-il éprouvé pour ce rassemblement une méfiance,
ressenti une agression normalisatrice envers son beau parler
Aptésien ? Nous savons seulement que son fils émettait des
doutes sur les formes du langage mistralien, différent du parler de
la vallée du Calavon ! Pour Marc Dumas2 cette occultation du
Félibrige serait plutôt en rapport avec une réticence de l’auteur à
accompagner les idées séparatistes de certains des membres du
mouvement félibréen, d’autant qu’il connaissait les aléas des
prises de positions politiques tranchées.

LES SOURCES DE L’AUTEUR

                                      
1 René Jouveau, op. cit., p. 150-159.

2 Entretien particulier, mai 2008.



128

Si CM n’a pu écrire un ouvrage aussi important sans se référer
à ses prédécesseurs lexicographes et auteurs de recueils
proverbiaux, on ne retrouve pas dans ses écrits de retranscription
littérale de ces proverbes publiés. Il y a donc eu chez cet auteur
une longue et méticuleuse recherche orale, une retranscription des
proverbes en respectant leur originalité dialectale, sans désir de
normalisation graphique.

Contrairement à ce que l’on trouve dans le manuscrit de Jean
Brunet le félibre1, qui a la même importance et qui est rédigé en
graphie mistralienne, le mode de rédaction de CM est marqué par
le respect de la langue vernaculaire, des variantes dialectales, et
des écrits anciens. Ce caractère d’originale authenticité rendra en
contrepartie plus difficile l’analyse de la graphie et du lexique
propres à l’auteur.

LES LEXIQUES RÉGIONAUX

Les descendants de CM ont toujours en leur possession les
recueils de Barjavel2 et de Castor 3, auteurs vauclusiens du XIX e

siècle.

Le Docteur Barjavel de Carpentras a publié en 1849 un ouvrage
sur les proverbes régionaux et les sobriquets des villes et villages
vauclusiens ayant fourni une riche matière à CM. Alors que ce
dernier donne les surnoms de près de cent vingt villages, Barjavel
n’en cite que soixante-douze ! Avec toutefois une glose très dense
et intéressante. Hors le Vaucluse, le dictionnaire de CM est
enrichi des sobriquets de nombreuses cités de toute la Provence.

                                      
1 Jean Brunet, La sagesse provençale, recueil de proverbes

manuscrits, Bibliothèque Arbaud, Aix-en-Provence.
2 L.F.H. Barjavel, Dictons et sobriquets patois des villes, bourgs
et villages du département de Vaucluse, Carpentras, 1849-1853
3 J.J. Castor, L’interprète provençal, Louis Clauzel, Apt, 1843.



129

Sur le plan de la graphie,  le provençal de Barjavel est écrit selon
un système plus francisé (selon une habitude ancienne), que celui
de CM : « dous bèou jour pèr l’hômé su tèrre, quan pren fème et
quan l’éntarre », pour Barjavel, et « dous bèu jour per l’home sur
terro, quan prend fremo et quan l’entaro ? » pour CM.

L’Interprète Provençal de J.J. Castor né à Apt, maître d’école,
incontournable à cette époque se propose d’améliorer la
connaissance du français pour les jeunes vauclusiens immergés
dans le provençal. CM dont le français est excellent a peut-être
bénéficié de l’enseignement de ce maître.

Notre auteur a lu la Bugado Prouvençalo attribuée à Jean
Roize1 (1649) et éditée de façon conjointe avec le Jardin deis
musos Prouvençalos de Claude Brueys en 1666. Ce recueil de
2800 proverbes réédité chez Makaire à Aix en 1859 comporte
plusieurs proverbes ou expressions donnés par CM : « huos de
Six-fours » ; « patau s’a l’un, patau s’a l’autre ». Cependant la
graphie de CM est différente : « cadeous creisson et bouton dens,
et puy mouerdon quand an lou tens » ; « cadèu creissoun e
boutoun dens, e puis mordoun quand an lou tems », pour
l’Aptésien.

LES DICTIONNAIRES

Le dictionnaire d’Achard2, imprimé à Marseille chez J. Mossy
en 1785, comporte de nombreuses références étymologiques au
celtique, au latin, au grec. Au début de son ouvrage CM s’est
référé à ces étymologies puis les a ensuite négligées.

                                      
1 Jean Roize (attribué à), La bugado prouvençalo, réédité par

l’imprimerie Makaire, Aix-en-Provence, 1859.
2 C.F. Achard (attribué à), Dictionnaire de la Provence et du

Comtat-Venaissin, imprimerie Mossy, Marseille, 1775.



130

Le dictionnaire de J.T. Avril1, imprimé à Apt en 1840, est
quelquefois cité par CM. Certains mots non retrouvés, ou
orthographiés différemment dans le TDF sont répertoriés dans le
dictionnaire d’Avril : rigo-migo, escòufa…

Le dictionnaire d’Étienne Garcin2 (1823) n’est pas cité, mais il
comporte un recueil en annexe de 2500 proverbes (« La collection
la plus complète des proverbes provençaux ») et a pu être lu par
CM. On retrouve en effet des proverbes communs :

« home rous et fremo barbudo, prengue gard qu leis saludo »
pour Garcin, « home rous e fremo barbudo, prengue gardo que
jamai de pres l’on leis saludo », pour CM.

Dans le dictionnaire de S.J. Honnorat3 imprimé à Digne en
1848, le graphisme étymologique et le caractère alpin ont souvent
inspiré CM. Quelques exemples : rasats, rens, candou…. On sait
d’ailleurs que cet ouvrage rendit un important service à F. Mistral
au cours de l’élaboration du Trésor du Félibrige4.

                                      
1 J.T. Avril, Dictionnaire provençal-français, suivi d’un

vocabulaire français-provençal, Apt, 1840, réédition, Lacour,
Nîmes.

2 E. Garcin, Le nouveau dictionnaire Provençal-Français, suivi de
la collection la plus complète des proverbes provençaux,

imprimerie Vve. Roche, Marseille, 1823.
3 S.J. Honnorat, Dictionnaire provençal-français ou dictionnaire

de la langue d’Oc, imprimerie Repos Digne, 1847, réédition
Marcel Petit, Raphèle-les-Arles.

4 J.-C. Bouvier, Préface du Tresor dóu Felibrige, Edisud, Aix-en-
Provence, 1979 ; Charles Rostaing, « Le dictionnaire d’Honnorat,
source du Tresor dóu Felibrige », Revue de linguistique romane,

t.38, 1974, p. 459 à 466.



131

RÉFÉRENCES ET ATTESTATIONS LITTÉRAIRES

LES AUTEURS

Nous distinguerons trois périodes dans les sources littéraires de
l’auteur, la période des troubadours, celle qui précède la
renaissance de la langue, et la période contemporaine de CM avec
ses deux versants celui des troubaires marseillais et celui des
félibres. Ces illustrations littéraires très fournies (plus de cent
trente auteurs), sont utilisées par le lexicographe comme source
de proverbes ou de dictons, ou comme attestation des mots
d’entrée du dictionnaire étudiés ; leur nombre important témoigne
de sa solide connaissance littéraire en langue d’oc.

Parmi les troubadours CM cite : Hugues Brunet de Rodez,
Pierre Cardinal du Puy-en-Velay, Arnaud Daniel de Ribérac en
Dordogne, Bernard de Rascas… Ce dernier, présent à la cour
papale en Avignon, fut le fondateur de l’hôpital de la ville. Les
auteurs des XVIe et XVIIe siècles sont très bien représentés avec
de larges citations de Louis Belaud de la Belaudière et de ses
deux principales œuvres, Obros et rimos et Lou passatens, ainsi
que de Pierre Paul, son oncle et éditeur.

Mais c’est Claude Brueys qui a les faveurs de CM, son œuvre
majeure « Lou jardin deis musos prouvençalos » étant citée plus
de cinquante fois. Jean de Cabanes, lui aussi écuyer d’Aix, est
également cité.

De la période suivante de la production littéraire provençale au
XVIIIe siècle CM a cependant extrait de larges citations : Jean-
Baptiste Coye, Michel de Truchet, tous deux Arlésiens, Hyacinthe
Morel, Avignonnais. Les auteurs tels que Jean-Joseph Diouloufet
et Léon D’Astros, apparaissent déjà comme des précurseurs de la
renaissance linguistique.

Les années précédant la naissance du Félibrige (1854) ont vu un
important bouillonnement linguistique en région marseillaise.



132

C’est l’époque des « troubaires » marseillais - selon l’expression
de Georges Bonifassi1 - qui s’expriment dans les multiples
périodiques qui se sont succédés avec plus ou moins de valeur et
de bonheur.

C’est ainsi que Pierre Bellot est cité vingt fois et Joseph
Désanat quarante-quatre fois, cela peut être relié à la forte
imprégnation marseillaise de la graphie moirencienne. Victor
Gélu, qui fréquentait peu les journaux, n’est cité qu’une seule
fois.

L’absence d’ostracisme de CM est patente, car on compte aussi
un très grand nombre d’auteurs félibréens cités dans son
dictionnaire. Certains sont d’authentiques ribeiroun dóu Rose,
d’autres comme Marius Bourrelly des troubaires convertis à la
Lei dei felibre. Frédéric Mistral apparaît vingt-quatre fois,
uniquement à travers son poème Mirèio. Joseph Roumanille est
aussi nommé vingt-quatre fois pour ses différentes œuvres.
L’Avignonnais Auguste Boudin, auteur du Soupa de Saboly, est
aussi très représenté, ainsi que François Vidal d’Aix, futur
correcteur du TDF, qui publie dans l’Armana Prouvençau.

LES PUBLICATIONS

C’est Lou Bouil-abaïsso qui arrive largement en tête des
citations. Publication de J.  Désanat, ce journal va paraître de
1841 à 1846 et reste le chef de file du provençal maritime et
même du dialecte marseillais. Citons Georges Bonifassi2 :

                                      
1 G. Bonifassi, op. Cit. p. 128.

2 Ibid., p. 63.



133

L’ensemble de la critique reconnaît que Lou Bouil-abaïsso fut
une heureuse initiative […] l’on peut reprocher au principal artisan
de n’avoir pas tenté d’unifier la graphie ou d’expurger la langue...

Lou Tambourinaire et le Ménestrel de Pierre Bellot, qui ne
parut que pendant l’année 1841, fournit aussi quelques sources de
citations à CM. Du Descaladaire, l’auteur n’a connu que le
numéro spécimen paru en 1848 quelques mois seulement. Lou
Gay Saber de Jean-Baptiste Gaut (1853-1855) fournit quelques
apports au dictionnaire, émanant le plus souvent d’auteurs
félibréens

L’Armana Prouvençau est cité par CM depuis son origine en
1855 jusqu’à l’année 1875, notée à propos du mot bràu dans les
additions de l’auteur, que nous avons incorporées dans le
dictionnaire. Nous verrons que la lecture de l’Armana a
grandement influencé la graphie du lexicographe, ce qui était
d’ailleurs un des buts de ses fondateurs.

À côté des publications ci-dessus Camille Moirenc fait appel à
plusieurs ouvrages, en particulier des pièces de théâtre qui ne sont
pas répertoriées dans sa propre bibliographie du dictionnaire. Les
emprunts les plus importants ont été pris dans Les facéties
provençales1, recueil d’œuvres burlesques imprimé en 1815.

LA GRAPHIE MOIRENCIENNE

L’analyse orthographique, qui, pour être exhaustive, aurait dû
porter sur tout le texte provençal, a été volontairement limitée aux
2508 mots d’entrée du dictionnaire, qui sont proprement

                                      
1 Les facéties provençales, recueil d’œuvres burlesques, Chardin

libraire, éditeur, 1815.



134

moirenciens, alors que les locutions proverbiales ont pu être
influencées par la graphie de leurs auteurs.

Le provençal n’ayant pas d’orthographe fixée à cette époque,
comme en témoignent les hésitations de Mistral lui-même1, on
note bien souvent, à côté du premier mot d’entrée, un ou plusieurs
mots ajoutés secondairement et ayant le plus souvent une graphie
mistralienne. Par exemple le verbe mangea porte en seconde
écriture manja.

Camille Moirenc peut être considéré comme un sympathisant
des t roubaires  marseillais pour plusieurs raisons : son
indépendance, son absence d’adhésion au Félibrige, ses citations
massives de la presse marseillaise, sa graphie libre. Mais il fait
cependant partie de ces troubaires éclairés qui ont choisi
d’évoluer sur les plans linguistique et orthographique vers La lèi
di felibre.

L’ANALYSE DU LEXIQUE

Le lexique français-provençal que nous avons rédigé et qui sera
placé en fin du dictionnaire de Camille Moirenc lors de son
impression, comporte une équivalence entre le mot français
d’entrée, celui de CM et celui du TDF. Une étude statistique a été
conduite, qui a porté sur le nombre et le pourcentage
d’équivalence des mots de CM et du TDF, et aussi sur le nombre
et le pourcentage des mots identiques, en faisant abstraction des
variations d’accentuation et du doublement d’une consonne. Le
nombre et le taux des influences dialectales marseillaise, alpine,
languedocienne, rhodanienne, et d’autres plus rares, ont été notés.
Les gallicismes et les mots propres à l’auteur ont aussi été
dénombrés.

                                      
1 R. Jouveau, op. cit., p. 23.



135

D’emblée on remarque entre la première et la seconde moitié
du dictionnaire une nette progression de la graphie mistralienne.
En effet, si le taux de correspondance entre CM et le TDF est de
57% dans la première moitié (lettres A à L), il passe à plus de
70% pour les lettres de M à Z. Ces taux de concordance se
majorent de 10% environ lorsqu’on fait abstraction des variations
d’accentuation, et il faut ajouter 2 à 3% de concordance si l’on ne
tient pas compte des doubles consonnes. Si l’on prend l’exemple
de la lettre R : 138 mots dont 105, soit 76%, concordent avec le
TDF, le pourcentage monte à 87% si l’on élimine les problèmes
d’accentuation, et à 89% si l’on élimine les doubles lettres
erronées (rebattre, rebele) ; il existe un mot retrouvé chez
Honnorat (rasats) et un mot retrouvé chez Avril (rigo-migo), pas
de mot propre à CM dans la lettre R.

À nos yeux, ces constatations arithmétiques prouvent deux
choses. Premièrement, que la langue provençale était proche de
l’unité avant la réforme orthographique, et que bien des batailles
dialectales auraient pu être évitées1. Deuxièmement, cela
démontre que Camille Moirenc, grâce à ses lectures les plus
récentes issues de la mouvance félibréenne, a évolué vers une
graphie « orthodoxe ».

Les trois félibres inventeurs de L’Armana Prouvençau
(Aubanel, Mistral, Roumanille) recherchaient avant tout ce but,
pour permettre au provençal de devenir une langue véhiculaire ;
avec Camille Moirenc, ils ont atteint ce but !

INFLUENCES DIALECTALES

Il ressort de l’étude statistique que la langue utilisée par CM est
porteuse d’influences dialectales multiples, corroborées par les
variantes du TDF. Les influences les plus marquées sont celles du

                                      
1 Ibid., p. 159-162



136

dialecte marseillais ; cela n’est pas pour nous étonner, compte
tenu des preuves accumulées, tout au long de cette étude, de
l’infiltration maritime dans l’est vauclusien. Quelques mots pour
exemple : sarca pour cerca, souen pour som, nouèço  pour noço,
nouèro pour noro, cabrien pour cabrioun…On ne retrouve pas
par contre bouon, fouart, joueine.

L’influence alpine et dauphinoise arrive en deuxième position,
ce qui est explicable par la situation géographique de la ville
d’Apt. De plus CM cite à plusieurs reprises le dictionnaire
d’Honnorat, connu pour son écriture étymologique et ses
consonances alpines. On note par exemple : majoun pour
meisoun, manechau  pour manescau , juè pour jo ( c o m m e
également en maritime)…

Ce que Mistral appelle le rhodanien1, et qui est différent du mot
d’appel des entrées du TDF, est souvent utilisé par CM. On
trouve par exemple pour pèndo (TDF), pento pour CM et pènto en
rhodanien,  pour predica (TDF) precha pour CM et en rhodanien :
il s’agit d’emprunts au français, devenus très usuels dans le
provençal que Mistral parlait et entendait parler autour de lui en
pays d’Arles et d’Avignon.

Les fluctuations d’accentuation des é-è sont attestées dans de
nombreux parlers provençaux : mariniè chez CM, pour marinié
dans le TDF, de même pour matiniè et matinié.

Le -l- mouillé noté -lh- est la règle dans une bonne partie des
Alpes : paio (TDF), pailho (CM), palho (languedocien TDF).

Les autres influences dialectales peu fréquentes nous paraissent
anecdotiques.

LA GRAPHIE

                                      
1 J.-C. Bouvier, op. cit., préface



137

Le manuscrit de CM ne comporte pas de surcharges ni de
ratures, excepté pour quelques mots d’appel ; il n’a donc pas été
corrigé avant l’édition espérée par l’auteur : cela entraîne la
présence de quelques fautes auxquelles  nous n’avons pas accordé
d’importance pour une caractérisation de la graphie. Par ailleurs
les traductions françaises de l’auteur sont rédigées dans un
français très correct du XIXe siècle, en particulier l’accentuation
est irréprochable.

Les verbes

CM manie les verbes de façon tout à fait orthodoxe, il n’a pas
eu les hésitations orthographiques échangées entre les premiers
Félibres et Crousillat1, ou encore la graphie étymologique
d’Honnorat. Les infinitifs ne comportent pas de -r terminal, les
participes passés pas de -t. Dans la construction des proverbes, les
temps les plus utilisés sont le présent, l’impératif et le futur :
« vòu mies teni un passeroun, qu’espera uno auco » ; « en terro de
baroun noun plantes toun bourdoun » ; « fara coumo leis toupin,
perira que per la co ».

Le genre, le nombre, les articles

La marque du féminin pour le lexicographe Aptésien est le -o à
la façon des Félibres. F. Mistral citant dans le TDF César de
Nostredame (Histoire et chronique de Provence, 1614), rapporte :

Tous les mots provençaux qui se terminent en « a » se doivent
prononcer en « o », ainsi que le français prononce l’ « e », mais un
peu plus crûment et tout à plein.

Le pluriel des substantifs n’est pas marqué par un -s comme
chez les auteurs du XVIIe siècle ou les troubaires marseillais.
C’est l’article défini qui marque le pluriel comme en provençal

                                      
1 R. Jouveau, op. cit. p. 18-36.



138

parlé, et cet article au pluriel prend résolument la forme leis,
devenue lis dans la vallée du Rhône. Pour ce qui est de l’article
contracté « du », nous rencontrons : dou, d’ou, d’òu, de même que
pour « au » : au, àu, òu, ou. Les articles indéfinis n’offrent pas de
particularités.

Les diphtongues

CM n’écrit jamais oou, aou à la manière des auteurs du Bouil-
abaïsso ou de Castor1 ; pour lui la diphtongaison se marque par
un accent grave : mourràu, òumenta, gròulo, pour mourrau,
aumenta, groulo.)

Le L mouillé et le H

Pour F. Mistral dans le TDF, « l’H accompagnant l’L
représente en langue d’Oc, les deux LL mouillées du français ».

C.Moirenc écrit : granailho, pailho, vieilho, au lieu de granaio,
paio, vièio. Sauvages 2 rend cette forme par « âlio » : cambrâlio,
rafatâlio… Dans le TDF, les formes languedociennes sont
rendues par « lho » : palho, vielho, granalho.

F.Mistral ajoute ensuite :

Mais dans la Provence propre [...] cette double lettre (LL) est
remplacée aujourd’hui par un I, autant dans l’écriture que dans la
prononciation. On a conservé l’H que dans les mots en ilh pour
empêcher le i et l’o de former diphtongue : Marsiho, Fiho...

                                      
1 J.J. Castor, op. cit.

2 L’abbé de Sauvages, Dictionnaire languedocien-français,
français-languedocien, Nîmes 1756, réédition Lacour, Nîmes,

1993.



139

Ces mêmes remarques sont faites par Ronjat1 dans son
Ourtougràfi prouvençalo, et il y traite le problème du LL du
français dans le paragraphe du H.

Les gallicismes

Georges Bonifassi2, dans son analyse des fréquents gallicismes
rencontrés dans la presse marseillaise du XIXe siècle, évoque la
possibilité d’un usage délibéré des auteurs pour faciliter la lecture
des abonnés. Camille Moirenc a-t-il eu la même motivation en
laissant filtrer quelques gallicismes (environ 2% des mots
d’entrée) ? Ils se rencontrent surtout dans son ouvrage à propos de
la dénomination des mois de l’année et des noms de lieu. On
relève dans le dictionnaire : serment, mariage, patienço, Pierrot,
point, prière, orgueil, mèla ; pour : sarramen, maridage (mariage
en alpin), paciènci, Peirot, poun, preguiero, ourguei, mescla.

Certaines écritures peuvent s’apparenter à des gallicismes :

-manqua, risqua, pour : manca, risqua.

-serco, maçoun, mouçèu, pour : cerco, massoun, moussèu.

-mangea, negligea, changea, pour : manja, néglegi, changea.

On remarque aussi dans l’ouvrage : jibous, pour gibous, jibaciè,
pour gibassié.

-reputatioun, pour : reputacioun

-pecetto, souffranço  moutto, pour : peceto, soufranço : mouto.

-parpelo, rebele, pour : parpello, rebelle, pour Honnorat
parpela, rebele.

                                      
1 J. Ronjat, L’Ourtougrafi prouvençalo, Édition de la

Maintenance de Provence, 1937, p. 19.
2 G. Bonifassi, op. cit. p. 56.



140

Pour Philippe Blanchet1, le « H » initial est dû à une « habitude
ancienne, française d’abord, puis provençale par imitation », on
trouve par exemple : herbo, hiver, home…chez CM.

L’accentuation

Si en français l’accentuation tonique était bien possédée par
CM, son accentuation en provençal paraît discorder avec la
prononciation actuelle. L’accent grave est utilisé de façon quasi
exclusive, les accents aigus n’apparaissent à propos qu’à la fin de
l’ouvrage (influence de la littérature de l’Armana prouvençau ?).
Cet accent grave placé sur papiè, au lieu de papié nous semble
être une hésitation correspondant à la fluctuation des
prononciations provençales.   Les noms de métier sont quasiment
tous concernés : carbouniè, oubriè, pelissiè, pour : carbounié,
oubrié, pelissié… Lorsque l’accentuation devient plus complexe
on retrouve chez CM: paniè, panièro, parent, mòuniè, oulivo,
pendre, pinèdo, pour : panié, paniero, parènt, móunié, óulivo,
pèndre, pinedo.

Écritures fluctuantes

Il n’est pas rare, dans certains paragraphes ayant trait au même
mot d’entrée, de trouver différentes orthographes : s’agit-il de
variations dialectales ou d’hésitations ?

Pour Philippe Blanchet2, la première hypothèse est la bonne !
On trouve par exemple : miech, miècho, miejo, pour « demi »,
mairastro, meirastro, pour « marâtre ». Ces fluctuations sont
particulièrement sensibles au niveau de certains pronoms : cadun,
chasquun, chacun, chaquun ; cauqueis, quauqueis, cauqu’un,
quauquun….

                                      
1 Ph. Blanchet, Petit dictionnaire des lieux-dits en Provence,

Librairie contemporaine 2003, p. 91.
2 Entretien particulier, juillet 2008.



141

LE CONTENU DU DICTIONNAIRE MOIRENC

Le dictionnaire sérieux et comique, pittoresque et burlesque de
la langue provençale, recueil alphabétique de dictons et
proverbes provençaux selon la dénomination de l’auteur lui-
même, s’inspire de l’esprit du dictionnaire français de P.J. Le
Roux : Dictionnaire comique, satyrique, critique, burlesque, libre
et proverbial imprimé à Pampelune en 1786. Ce dictionnaire
renferme des expressions, des dictons et des proverbes, termes
que nous aimerions préciser selon les critères d’Alain Rey1.

Une expression définit de façon imagée un trait de caractère, un
aspect physique ou un mode d’action particulier : tendre coum’un
coule ; teni coum’uno langasto.

Un dicton est une phrase courte, d’usage pratique (souvent à
portée régionale) qui, à partir d’un état donné, prévoit les
conséquences. Le dicton est très courant dans la sphère agricole et
pour les prévisions du temps : terro, mouelo, marri camin.

 Un proverbe est une phrase à connotation morale,
généralement articulée en deux segments, le premier qui énonce
un état et le second les suites qu’il peut avoir et/ou la façon d’y
remédier : en terro pendent, noun boutes toun argent.

EXPRESSIONS, DICTONS ET PROVERBES

La richesse en expressions imagées est une des facettes les plus
brillantes de la langue provençale. P. Rollet2, dans Lou gàubi
prouvençau, en répertorie deux mille cinq cents et nous dit : 

                                      
1 Le Robert, Dictionnaire des proverbes et dictons, Le Robert,

Les Usuels, 2007, préface d’Alain Rey.
2 P. Rollet, Lou gaubi prouvençau, CPM éditeur, Raphèle les

Arles, 1990, préface.



142

Si le provençal semble être plus riche que bien d’autres langues
en locutions, c’est sans doute que l’esprit de la race se pliait mieux
que nul autre aux mécanismes subtils des comparaisons.

Ces expressions s’appliquent le plus souvent à des défauts
humains ; l’avarice, l’ivrognerie sont particulièrement visés :
large à la farino, estrech ou racet ; large deis espalo, pour
souligner le premier de ces défauts. L’abus de boisson, sans doute
très fréquent au XIXe siècle, est retrouvé sous plus de trente
formes dans l’ouvrage : estre dins leis vigno ; souflo-mous ; es pu
prochi de vin que de quarante ; carga uno lignoto… L’expression
est évidemment employée pour la description d’aspects extérieurs
inhabituels ou de disgrâces : a un agacin sus l’esquino ; grosso
testo pòu de sen ; pitoueto bello, testo taravello ; a teta de bon
lach… Nous n’insisterons pas sur les sobriquets des villes et
villages qui sont très à la mode aux XVIIIe et XIXe siècles, fruits
de rivalités locales. Soulignons au passage que Marsiho est la
ville le plus souvent citée.

Les dictons sont les béquilles des agriculteurs : « tempesto
d’eissado gasto jamai vigno » ; « se voules tua la vigno, fòu la
licheta » ; « d’òu bon tarradou bon vin, d’òu bon clapiè bon
lapin »… Les Saints du calendrier sont de très grands inspirateurs
de dictons : « à la devalado tous leis Sant adjudoun » ; « picho
Sant, picho miracle » ; « per Sant’Agueto, fa ta pourreto »…

Parmi les thèmes les plus en vue et les plus cités se trouvent la
gent féminine et le domaine des affaires, du commerce, des
échanges, sans omettre le champ du travail de la terre et celui de
la santé.

Pour A. Rey1 ,

Le proverbe est lié à la variété des usages régionaux […], les
proverbes du Moyen Age sont formellement différents, selon qu’ils

                                      
1 Le Robert, op. cit.



143

proviennent de Picardie, de l’Ile de France, de Normandie, de
Champagne, etc. Ils le sont plus encore quand ils sont élaborés dans
les parlers de langue d’oc ou du franco-provençal.

Ce même auteur insiste sur le caractère universellement
misogyne des proverbes : « (le proverbe)…est parole du mâle, de
l’homme mur, parole de mari et de chef de famille ». Camille
Moirenc n’échappe pas à cette conception puisqu’il relie cent
vingt expressions et proverbes au seul mot fremo. Tous n’ont pas
le même sel, citons deux exemples : « cent fremo, cent fusióu et
cent mostro, fan tres cent patraco » ; « qu’uno lebre prengue un
chin, es contro naturo, qu’uno fremo fasse ben, es d’avanturo » ;
mais on trouve aussi : « la fremo fa l’oustàu, la fremo aussi lou
foundo ».

La grande densité des proverbes ayant trait au commerce, aux
affaires, à l’argent montre la suspicion que nos aïeux avaient vis-
à-vis de leurs congénères, « la reinardiso dei païsan : qu fai faire
seis afaire per proucurour, vai à l’espitàu en propro » ; « qu
croumpo ce que noun pòu, vende souvent ce que noun vòu » ;
« faire credi despui la man jusqu’à la bourso ».

L’âme et la nature terrienne de ce pays provençal rejaillissent
dans bien des paragraphes du dictionnaire, nous le voyons à
travers les références paganisantes aux Saints protecteurs, mais
aussi dans certains proverbes : « vòu mies emplege seis terro que
seis amis »… ; « couro lou bouhiè canto, l’araire vai ben ».

Les préceptes de santé ne sont pas omis par le lexicographe
aptésien : « qu se coucho eme se, se levo eme santa » ; « vos ave
la santa e vieure longtemps, levo te de taulo eme la fam », quel
conseils diététiques sont-ils plus d’actualité !

On ne saurait terminer le survol de l’œuvre sans parler des
relations historiques et fantastiques, telles que les fêtes de la
Tarasco, des fêtes patronales telles que la Sant Aloï…



144

L’amateur de Belles Lettres qu’était Camille Moirenc n’omet
pas de nous offrir un chapitre sur la pouesio prouvençalo, d’avant
la renaissance felibréenne. Les auteurs énumérés dans ce chapitre
sont d’ailleurs cités largement au cours de l’ouvrage pour attester
les mots d’entrée.

LE DICTIONNAIRE DE C. MOIRENC EXEMPLE DE LA TRANSITION

DU DIALECTE À LA LANGUE PROVENÇALE

Pour nous, cet ouvrage est un précieux recueil sur la vie
quotidienne en Provence entre la Révolution française et le XIXe

siècle1. Mais surtout sur le plan de la graphie, il constitue un
document sur les graphies spontanées de la langue provençale
dans les campagnes dans la seconde moitié du XIXe siècle. Alors
que Barjavel de Carpentras en 1850 intitule son livre : Dictons et
Sobriquets patois de villes, bourgs et villages du département de
Vaucluse, CM dans son ouvrage s’approprie déjà la notion de
langue provençale et n’emploie jamais le mot « patois ». L’auteur
a écrit ce Trésor des Proverbes avec l’intention de laisser une
œuvre pour la postérité et un désir, perceptible au fil des pages, de
normaliser son mode d’écriture.

Nous voyons à travers cette œuvre que F. Mistral, avec
l’élaboration de la graphie à laquelle on relie son nom, a fédéré
les habitudes spontanées et sauvages d’écriture du provençal
selon l’oralité, pour en faire une langue véhiculaire de belle
poésie, et surtout, de belle prose. Claude Mauron2, faisant
l’apologie du TDF, cite une lettre de Mistral au Carcassonnais
Achille Mir, évoquant le rôle de cet ouvrage dans la fixation de
« l’orthographe nationale du Midi ». Camille Moirenc dont

                                      
1 J.-M. Jausseran, « Un dictionnaire provençal inédit du XIXe

siècle », La France latine, n° 145, 2007.
2 Claude Mauron, Frédéric Mistral, Fayard, Paris, 1993, chapitre

XIV, p. 254, note 11.



145

l’esprit humaniste et indépendant n’a pas souhaité s’embrigader
dans le Félibrige, a cependant compris la finalité de cette
« révolution linguistique », il en a adopté progressivement les
normes pour la pérennisation de son œuvre.

CONCLUSION

« Pourtant les hommes ont besoin de savoir d’où ils viennent, de
suivre le fil qui les conduit de leur passé à leur avenir, de prendre
soin des racines qui les aident à grandir » Ph. Blanchet1.

N’est-ce pas cet axiome qui a entraîné Camille Moirenc dans
l’aventure de la rédaction de ce dictionnaire, et nous vers son
édition ?

Le dictionnaire de Camille Moirenc nous paraît avoir plusieurs
facettes intéressantes : dans sa forme il représente une illustration
typique des ouvrages burlesques du XVIIIe siècle, dans son
contenu, il rassemble une quantité impressionnante et inégalée de
dictons et proverbes provençaux, sur le plan linguistique il est une
photographie instantanée de la graphie pré-félibréenne et enfin sur
le plan humain il rend hommage au travail d’un érudit provençal
conjuguant curiosité, minutie et souci de perpétuer la langue
ancestrale.

L’intérêt ethnographique de cette œuvre ne doit pas être
méconnu, car de nombreux mots d’appel sont un prétexte pour
l’auteur d’aller explorer des coutumes locales déjà désuètes ou
encore en usage à la fin du XIXe siècle.

Nous emprunterons à André Compan1, notre premier Maître en
langue provençale, ces remarques faites à propos du Fablié de J.-
R. Rancher (1785-1843) :

                                      
1 Ph. Blanchet, op. Cit. p. 11.



146

Ces proverbes sont les idiotismes de la langue, ils sont les décrets
de l’expérience quotidienne. Ces adages et ces grains de bon sens
sont utilisés dans les bourgs et villages du haut comté… En le
lisant, c’est donc à la source même de notre langage que nous nous
retrempons.

Quelle conclusion pourrait mieux convenir à l’œuvre de
Camille Moirenc ?

Jean-Michel Jausseran

Bibliographie

Achard, C.F. (attribué à), Dictionnaire de la Provence et du
Comtat-Venaissin, imprimerie Mossy, Marseille 1775.

Avril, J.T., Dictionnaire provençal-français, suivi d’un
vocabulaire français-provençal, Apt, 1840, réédition Lacour,
Nîmes.

Bayle, L., Histoire abrégée de la littérature provençale
moderne, L’Astrado, 1971.

Benoit, F., La Provence et le Comtat Venaissin, Aubanel,
1975.

Bérisé, Cl., Dictionnaire des expressions et proverbes
perdus, éditions C.P.E., Romorantin, 2007.

Blanchet, Ph., Langues, cultures et identités régionales en
Provence, La métaphore de l’aïoli, L’Harmatan, 2002 ; Id.,
Petit dictionnaire des lieux-dits en Provence, Librairie
contemporaine 2003.

                                                                                                               
1 André Compan, Histoire du Comté de Nice, Serre éditeur, 2002,

p. 268.



147

Bonifassi, G., La presse régionale de Provence en langue
d’Oc, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, coll. du CEROC
n° 12, 2003.

Boucoiran, C., Dictionnaire analogique et étymologique des
idiomes méridionaux, Roumieux, Nîmes 1875.

Bouvier, J.-C.et  Martel, C., Atlas linguistique et
ethnographique de la Provence, Editions du C.N.R.S. 1975 ;
Id., Anthologie des expressions de Provence, Rivages, Paris,
1987.

Bouvier, J.-C., Préface du Tresor dóu Felibrige, Edisud, Aix-
en-Provence, 1979

Brunet, Jean (félibre), La Sagesse Provençale, manuscrit
conservé à la Bibliothèque Arbaud, Aix-en-Provence.

Compan, A., Histoire de Nice et de son Comté, Serre éditeur,
2002.

Coupier, J., Petit dictionnaire français-provençal, Edisud,
2000.

Durand, B., Grammaire provençale, Fabre J. Aix-en
Provence 1941.

Fourié, Jean, Dictionnaire des auteurs de langue d’oc
(de1800 à nos jours), Paris, Collection des amis de la langue
d’oc, 1994.

Fourvières, Xavier (de), Lou pichot Tresor, dictionnaire
provençal-français et français-provençal, 1901, réédition
M.Petit, Raphèle-les-Arles.

Gabrielli, C. de, Manuel du provençal, ou les provençalismes
corrigés, chez Lubin, libraire éditeur, Aix-en Provence, 1836.

Galtier, Charles, Météorologie populaire, la Provence,
empire du soleil et royaume des vents, éditions Horvath, 1984.

Garcin, E., Le nouveau dictionnaire Provençal-Français,
suivi de la collection la plus complète des proverbes
provençaux, imprimerie Vve. Roche, Marseille, 1823

Gasquet-Cyrus, M., Dictionnaire du marseillais, Académie
de Marseille, Diffusion Edisud, 2006.



148

Herde-Heiliger, M. (d’), Frédéric Mistral et les écrivains
occitans dans le Trésor du Félibrige, imprimerie Paragraphic
l’Union, Toulouse, 1998.

Honnorat, S.J., Dictionnaire provençal_français ou
dictionnaire de la langue d’Oc, imprimerie Repos Digne 1847,
réédition M.Petit, Raphèle-les-Arles.

Jausseran, J.-M., « Un dictionnaire provençal inédit du XIXe

siècle », La France latine, n° 145, 2007.
Jouveau, R., Histoire du Félibrige (1854-1876), imprimerie

Bené, Nîmes 1984.
Le Larousse pour tous, 2 tomes, Editions Larousse, Paris,

1920
Le Roux, P.J., Dictionnaire comique et satyrique, critique,

burlesque, libre et proverbial, Pampelune 1786, réédité par
Champion, Paris 2003.

Makaire, A. (A.M. de la Tour Kérié), Recueil de proverbes,
maximes, sentences et dictons provençaux, 1882, Achille
Makaire, imprimeur, Aix-en-Provence.

Mauron, Claude, Frédéric Mistral, Fayard, 1993.
Mauron, Marie, Dictons d’oc et proverbes de Provence,

Robert Maurel éditeur, Forcalquier, 1965.
Merle, René, L’écriture du provençal de 1775 à 1840, CIDO

Béziers, 1990.
Mistral, Frédéric, Lou Tresor dóu Felibrige, 2 tomes,

Dictionnaire provençal-français, 1879-1886, réédition M.Petit,
Raphèle -les-Arles,1979, 2005.

Montreynaud, F. / Pierron, A. / Suzzoni F., Dictionnaire des
proverbes et dictons, collection « les usuels », Le Robert, Paris,
2007.

Morawski, J., Proverbes français antérieurs au XVe siècle,
Champion, Paris, 2007.

Pellas, S.A., Dictionnaire provençal et français, Avignon
1723, réédition Lacour, Nîmes.

Roize, Jean (attribué à), La bugado prouvençalo vonte cadun
l’y a panouchoun, 1649, réédité par l’imprimerie Makaire, Aix-
en-Provence, 1859.



149

Roche, J., La clé du Trésor, Lou prouvençau à l’escolo, 1981.
Rollet, P., Lou gaubi prouvençau, réedition Marcel Petit,

Raphèle-les-Arles 1990 ; Id., Le Trésor du Félibrige et sa
génèse, en fin du dictionnaire de F.Mistral, M. Petit, Raphèle-
les Arles, 2005.

Rounjat, J., L’ourtougràfi prouvençalo, Edicioun de la
mantenénço de Prouvenço, 1937.

Sauvages (abbé de), Dictionnaire languedocien-français,
français-languedocien, Nîmes 1756, réédition Lacour, Nîmes,
1993

Tennevin, J.-P., Essai sur le style de la langue provençale,
Lou prouvençau à l’escolo, Saint Lambert imprimeur,
Marseille, 1987.

Tievant, Cl., Almanach  de la mémoire et des coutumes de
Provence, Albin Michel éditeur, Paris, 1983.

Vovelle, M., Proverbes et dictons provençaux, Rivages,
Paris, 1990.



150



151

MAX-PHILIPPE DELAVOUËT

ET L’ART ROMAN EN PROVENCE

« Si je devais me situer dans une esthétique,
ce serait dans l’esthétique romane »1

Un premier abord de l’œuvre poétique de Delavouët2 peut
plonger son lecteur dans l’univers emblématique des tapisseries
médiévales ou restituer, à celui qui déjà l’a éprouvée, l’émotion
particulière, à la fois spirituelle et familière, que l’on ressent à la
contemplation des chapiteaux romans des cloîtres de Saint-
Trophime ou de Serrabone… Puis, au détour d’un article ou d’un
entretien, on découvre que Delavouët lui-même affirmait une
profonde affinité pour l’art roman.

Il ne s’agit pas, pour reprendre les termes de Claude Mauron
(dans un compte rendu de Cantico pèr nosto amo roumano3), de
« réduire la vaste esthétique de Delavouët (…) à son admiration
pour l’art roman », mais d’explorer cet intérêt, de revenir sur les
réflexions qu’il a pu livrer sur la matière au cours de son
existence, et d’essayer de montrer aussi - pourquoi pas ? - que,

                                      
1 Propos de Max-Philippe Delavouët dans une série d’entretiens
radiophoniques avec Robert Ytier, pour France Culture, diffusés

entre le 2 et le 9 août 1973 sous le titre : « À propos de Max-
Philippe Delavouët ».

2 Pour une bio-bibliographie de Max-Philippe Delavouët, se
reporter à la notice rédigée par Claude Mauron  pour la revue
Polyphonies, éditions de la Différence, Paris, n° 21-22, hiver

1996-1997, p. 49-52.
3 Provence Historique, tome XXXII, fascicule 127, 1er trimestre

1982.



152

dans les principes fondamentaux, sa création s’alimente à la
même source.

Notre réflexion a pour point de départ une lettre que Max-
Philippe Delavouët adressa à son ami le peintre Jean-Pierre
Guillermet, le 24 septembre 1953, dans laquelle il donne, à
propos du sculpteur Maillol, une très belle définition de l’art
auquel il aspire :

Dans mes petits moments d’orgueil je pense qu’il serait bon et
beau de laisser à quelques-uns cette belle image qu’il [Maillol] nous
a laissée d’être l’honneur de son temps, de laisser une œuvre, un
fruit de forte sève disciplinée qui dise l’honneur d’être homme et,
tout simplement, le bonheur d’être. Ne pas être un « inhumain », un
Dante, un Michel-Ange ou un Racine, ou un Hugo, mais un humain
comme l’ont été les tapissiers de Cluny, les imagiers des bas-reliefs
de Saint-Trophime et le cher Piero della Francesca, tous très savants
et très simples et pleins d’une amitié pour la création qui équilibre
toutes les révoltes, où se puisse même résoudre toute révolte,
puisque l’artiste doit transmuer en évidence paisible, en sérénité, sa
nécessaire révolte, sa légitime révolte, qu’elle soit flamme, désir,
appel ou insatisfaction, tous ces noms d’une même chose. L’art
n’est qu’un trop plein (comme l’amour), une surabondance que la
faible enveloppe, le petit récipient de l’homme ne peut contenir au
risque de se crever et d’exploser même.

Presque tout ce que nous pourrons dire est déjà exprimé dans
ces lignes : la « forte sève disciplinée » nous parle d’une
conception « classique » d’un art s’épanouissant dans une ascèse
et dans la soumission à des règles ; la « surabondance » nous
parle de transcendance. Le « bonheur d’être » et l’« amitié pour la
création » nous parlent de plénitude et d’harmonie, et le désir
d’être un « humain » s’exprime par un sentiment de fraternité
convenant tout particulièrement aux artistes du Moyen Âge.



153

Comme autres points de départ, nous disposons d’un certain
nombre de réflexions importantes de Delavouët sur l’art roman –
ou plus exactement sur l’esprit de l’art roman (« l’âme romane »),
qui se présentent sous forme de textes poétiques et d’articles.

Il s’agit en premier lieu du Cantico pèr nosto amo roumano, le
quatrième des Quatre Cantico pèr l’Age d’Or, ouvrage qui, publié
en 1950 avec des  lithographies d’Auguste Chabaud, inaugure la
collection des livres du Bayle-Vert1.  Le Cantico pèr nosto amo
roumano  doit être lu comme un art poétique, lequel, il est
intéressant de le noter, intervient au tout début de la « carrière »
poétique de Delavouët, qui n’a pas encore publié Pouèmo pèr
Èvo2. Il est également intéressant de remarquer que l’art roman lui
inspire d’abord un poème, et que les réflexions théoriques ne
viendront qu’ensuite.

Sa deuxième œuvre inspirée par l’art roman, restée inédite, a
pour titre Images romanes de Provence. Elle contient des textes
courts commentant, en français, des photographies de chapiteaux
romans réalisées par Jean-Claude Eberhard. Elle se compose de
deux parties : « Prière de celui qui sculptait les bêtes » et « Prière
de celui qui sculptait les hommes ». Les textes et les images sont
ordonnés dans la progression d’un véritable catéchisme, pour se
                                      
1 Le Cantico pèr nosto amo roumano a fait l’objet d’une réédition
séparée par le Centre Régional de Documentation Pédagogique de

Marseille en 1979, avec des photographies en noir et blanc de
Claude Mourre et de Richard Spinosa. Nous le désignerons dans

la suite de ce texte par Cantico…
2Pouèmo pèr Èvo ouvre le premier des cinq recueils de Pouèmo,

paru chez José Corti, à Paris, en 1971 ; il a été publié pour la
première fois, avec des bois gravés de Jean-Pierre Guillermet,

dans la collection du Bayle-Vert, à Grans, en 1952.



154

conformer à la vocation des frontons et des chapiteaux : ils
commencent avec la Création, Adam et Ève, les prophètes, puis
viennent l’Annonciation, la Nativité, etc., jusqu’à la Résurrection
et l’image du Christ en gloire dans la mandorle… ainsi lit-on dans
le Cantico pèr nosto amo roumano :

Pèr d’image vivènt, à vòstis iue vesènt,
avèn ’mé lou cisèu escri voste grand Libre ;
avèn di l’Enfant-Diéu i bras de la Jacènt ;
la vido vostro e la di sant, vòsti felibre…

(Par de vivantes images, sous votre regard, nous avons au ciseau
écrit votre grand Livre ; nous avons dit l’Enfant-Dieu aux bras de la
nouvelle Mère ; votre vie et celle des saints portant auréole comme
d’autres grand chapeau…)1

Dans ces deux œuvres, le poète prolonge de sa voix la parole de
pierre, et s’identifie à l’« imagier », c’est pourquoi l’une et l’autre
se présentent comme la prière du sculpteur roman2.

Parallèlement à ces textes littéraires,  nous pouvons nous référer
à trois articles de Delavouët sur le sujet :

                                      
1 Sauf mention explicite, les traductions françaises sont celles de

Max-Philippe Delavouët.
2 Il semblerait d’ailleurs que Delavouët en ait reçu le reproche,

comme il le suggère avec humour en s’adressant à René Jouveau,
presque deux ans après la parution du Cantico, dans « Noto à

touto zurto sus « nosto amo roumano »  : Queto idèio dóu Diable
m’es vengudo lou jour mounte ai coumença un pouèmo en
disènt : « Moun Diéu… » pèr ié parla, de long en large, de

« nosto amo roumano ! »  « Quelle idée diabolique j’ai eue le jour
où j’ai commencé un poème en disant : « Mon Dieu… » pour y

parler, de long en large, de « notre âme romane ! »



155

* « Noto à touto zurto sus « nosto amo roumano », (« Notes
improvisées sur « notre âme romane »), FE, n° 144-145, mars-avril
1952.

* « La Provence romane », Reflets de Provence et de la
Méditerranée,  septembre-octobre 1954 ; article repris dans
Marsyas, n° 320, mai 1955, p. 2069.

*« L’esprit roman en Provence », Lou Prouvençau à l’escolo, n°
65, 1973-1974/2, p. 6-7.

Ces textes ne consistent pas- ou relativement peu- en
descriptions techniques. Ils sont surtout l’occasion pour
Delavouët de définir ce que représente pour lui l’art roman, et par
contrecoup de définir son propre art poétique.

La première idée, fondamentale, qui se dégage de ces articles
(mais on la trouve également dans le Cantico…), est que
« provençal » et « roman » sont synonymes, que définir l’art
roman et l’art provençal de tous les âges revient au même. Dans
l’article intitulé « L’esprit roman en Provence », Delavouët
remarque :

Dans Calendau, Mistral écrit : « nosto muso roumano » et
traduit naturellement : « notre muse provençale ». Le génie dit
en un seul mot une de ces évidences difficiles à expliquer.

Dans le même article, il est question de la permanence dans le
temps de l’esprit roman dans l’art provençal :

Les rares églises « gothiques », même, que la Provence a
bâties, si elles acceptent certaines techniques nouvelles, ce qui
est naturel, s’en tiennent pourtant à un esprit roman permanent.
Cet esprit-là, nous le retrouverons tout le long d’un temps dont
on ne veut pas tenir trop compte, aussi bien en plein siècle
versaillais dans les sculptures de nos bergers que, de nos jours,
presque, dans les peintures de notre Cézanne. C’est avec le
même esprit que nous bâtissons des mas ou pétrissons des
santons.



156

À propos de la Provence, Delavouët parle d’un art « non
importé », ce qui implique une idée de continuité, mais surtout
l’importance de l’enracinement. Il écrit par exemple dans « La
Provence Romane » :

L’école provençale est peut-être la seule où l’art roman ne fut
pratiquement pas importé, où, se développant lentement depuis le
mariage heureux de l’art primitif autochtone avec l’art des voisins
de Rome, il se soit normalement épanoui à travers le temps, sans
rupture, sans cesse enrichi d’éléments étrangers, certes, mais
combien merveilleusement assimilés, jusqu’au point de réussir ce
miracle de vivifier le paganisme gréco-latin par toute la lumière du
christianisme. On pourrait presque dire que l’art roman de
Provence, c’est l’art antique + le Christ.

Et il ajoute, dans « L’esprit roman en Provence » :

Bien sûr, des « spécialistes » nous apprennent que, en Provence,
l’art roman se manifeste assez tardivement après avoir reçu des
influences bourguignonnes, languedociennes, voire lombardes.
Mais on est chagrin de penser que des tours de main techniques, et
même des apports esthétiques, puissent à eux seuls faire passer au
second plan l’esprit profond d’un art. Ils ne sont qu’une nourriture
supplémentaire – et nécessaire. L’art roman provençal remonte à de
plus hautes origines ; si l’on veut bien considérer que, depuis au
moins la conquête romaine, il n’y a eu que continuité dans l’art de
ce pays, on peut dire que, non seulement il n’est pas cet art tardif
qu’on nous présente, mais tout au contraire le plus ancien qui soit.

Bien évidemment, le Cantico rend hommage à l’héritage
romain, visible dans l’arc roman :

Deja sabian que Roumo, estènt que sian si fiéu,
avié fa sout l’arcèu passa si legiounàri
e que, dóu meme tèms, la proumiero, moun Diéu,



157

elo bastiguè Sant-Laurèns-foro-di-Bàrri
emé tambèn d’arcèu sagelant soun proufiéu.
   Ansin crèis e s’adoubo
la primo baselico au païs de la Loubo.

(Déjà, étant aussi fils de Rome, nous savions qu’elle avait fait
passer sous l’arceau ses légionnaires et que, en même temps, la
première, mon Dieu, c’est elle qui bâtit Saint Laurent hors les Murs,
l’arceau sur son profil s’imprimant comme un sceau. Ainsi croît et
s’harmonise la basilique première au pays de la Louve).

Ainsi naturellement qu’à l’héritage grec, visible (par exemple)
dans le chapiteau corinthien :

…L’armounìo tambèn pèr lou sang nous arribo
dins la nau que res pòu n’en roumpre l’unita,
elo, fiho d’Ateno,
e nautre carrejant un sang grè dins li veno.

(… Cette harmonie encore par le sang nous arrive dans la nef dont
nul ne peut rompre l’unité, elle, fille d’Athènes, et nous transportant
un sang grec dans les veines).

Carrejan un sang grè dins noste sang ligour,
vièi sang terradounen autant vièi que li sabo
que, pèr que porte frucho, aduson sa vigour
à l’aubre de la raço : ansin noun se derrabo
i cop li mai destrùssi, i bacèu, i rigour
   qu’ivèr-estiéu acampo
lou barbarun que boufo contro éu sa cisampo.

(Le sang grec se mêle à notre sang ligure, vieux sang terrien aussi
vieux que les sèves, qui, pour qu’il porte fruit, apportent leur vigueur à
l’arbre de la race : il résiste ainsi aux coups les plus dévastateurs, aux
chocs, aux rigueurs que, bon an mal an, réunit la barbarie dont le vent
aigre souffle contre lui (…). )

Dins l’obro rèn de trop, nimai rèn de cantèu ;
moun Diéu, coume li Grè clinerian li téulisso,
e de si tèmple pur vaqui li capitèu,



158

lou frountoun sus la porto e l’estrecho cournisso,
tout acò travaia, dirias, pèr Prassitèu
   ’m’un pau de gentilesso
pèr faire miés passa, moun Diéu, tant de noublesso.

(Dans l’œuvre rien de trop et rien de travers ; mon Dieu, comme les
Grecs nous inclinâmes la toiture, et de leurs temples purs voici les
chapiteaux, le fronton sur la porte et l’étroite corniche, tout cela
ouvragé, vous le jureriez, par Praxitèle, avec un peu de gentillesse
pour rendre plus accessible, mon Dieu, tant de noblesse).

Les titres des textes que nous avons cités l’indiquent bien : ils
nous parlent d’une « âme », davantage que d’une technique.
« L’art roman est une des plus heureuses rencontres que fit l’âme
provençale à travers les siècles… », écrit Delavouët dans « La
Provence Romane ».

Si l’âme provençale et l’âme romane pour Delavouët ne font
qu’une, cela signifie qu’avant même de parler d’art et
d’architecture, il est question de l’âme d’un peuple. Le Cantico
pèr nosto amo roumano s’ouvre sur ce vers : Moun Diéu, gramaci
à vous, sian pople de resoun. « Grâce à vous, mon Dieu, nous
sommes peuple de raison. » Notons que l’âme romane selon
Delavouët s’incarne dans un peuple, et même une patrie1, mais
que celle-ci s’étend non pas seulement à l’intérieur de frontières,
mais verticalement entre un sol et un ciel. Quand Delavouët parle
de peuple, ou même de race, c’est dans une idée de communion et
de continuité2, ainsi qu’il s’en explique lui-même :

                                      
1 Cf. le dernier vers de la 1ère strophe, citée infra.

2 Il est important de noter, à propos des « particularismes », que
Delavouët prend la peine de préciser que la fidélité à un héritage

ne signifie pas « méconnaissance de l’autre », mais avant tout
« goût pour soi-même ». Il faut, dit-il, « renoncer à cette croyance

que le particularisme n’était [au Moyen Âge] que la
méconnaissance du voisin. Non ! Il était plutôt l’expression d’un
certain goût pour soi-même, dérivant d’un choix très libre auquel



159

Dise « nautre », qu’alor, dóu baile i mesadié,
li pacan, à la morto embandant si galato
baièron soun ajudo i mounge d’abadié
pèr gacha lou mourtié, pèr mounta la gamato
e faire tóuti ensèn obro de primadié.
Dise « nautre » tout d’uno,

qu’à la fe d’autre tèms la jouino fe s’aduno.
(Je dis « nous » parce que, du patron aux domestiques, les paysans,

à la morte saison rejetant leurs fourches, vinrent aider les gens des
abbayes pour pétrir le mortier, pour monter l’auge, et faire tous
ensemble œuvre de précurseurs. Je dis « nous » simplement car la foi
de jadis à notre jeune foi s’unit).

Ainsi, à travers l’affirmation de cette identité et de cette
permanence, il apparaît que la notion d’« art roman », dépasse une
période et un mode d’architecture,  pour désigner une culture, une
civilisation ; « et si, écrit Delavouët (dans « L’esprit roman en
Provence »), par une commodité de langage, nous l’appelons
roman, il est de tous les temps. Même à l’époque gothique. » Et
nous lisons, dans « Noto à touto zurto sus nosto amo roumano » :

Se regarde lis obro d’art en Prouvènço, se regarde aquelo traço de
nòsti culturo, de nosto civilisacioun, me fau bèn recounèisse que,
escapant au tèms, aquéli d’aqui poussedien quàuqui qualita
counstanto e particuliero que se retrovon à tóuti lis epoco. M’avise
meme qu’aquésti qualita soun à soun plus aut à l’epoco roumano.
Crese pas que siegue un crime contro lou lengage que de dire

                                                                                                               
l’idée de tradition, qui fut particulièrement forte en Provence,

donnait un axe très naturel. De là ce qu’on a appelé « archaïsme »
provençal, archaïsme qui ne fut pas une impuissance, mais une
règle et une discipline, mais une inclination pour ses propres

racines romaines et hellénistiques. » (« La Provence Romane »).



160

« roumano » à-n-aquéli qualita, meme se se fan jour dins l’art
teinicamen gouti… 1

En plusieurs occasions, Delavouët annonce que, pour bien
comprendre l’art roman, il faut le comparer à l’art gothique. Dans
un de ses entretiens avec Robert Ytier, il rapporte sa première
expérience à ce sujet. Il avait vingt ans, et la guerre l’envoyait
pour la première fois plus haut que Lyon. Il décrit son
étonnement, d’abord devant la cathédrale de Chartres (ce qui ne
l’empêcha pas, plus tard, d’admirer celle-ci), son étonnement
devant la « démesure verticale », une démesure qui a
« l’inconvénient de la retombée ». Ensuite, il éprouve un
étonnement comparable devant l’art classique français, comme
celui de Versailles, qui présente « une architecture s’étendant sur
la terre comme des dominos ». Ce contraste témoigne de deux
démesures : la première dans le désir de possession du ciel, la
seconde dans le besoin de posséder la terre.

La quête de l’absolu, se traduisant par la construction de tours
vertigineuses et vaines comme celle de Babel, est un thème
central du Cant de la tèsto pleno d’abiho2 - en voici un exemple,
dans lequel la parole est aux maçons :

                                      
1 L’article ayant paru en provençal seul, nous traduisons : « Si je
regarde les œuvres d’art en Provence, si je regarde cette trace de

nos cultures, de notre civilisation, je dois bien reconnaître que ces
œuvres d’art, échappant au temps, possédaient quelques qualités
constantes et particulières que l’on retrouve à toutes les époques.
Je m’aperçois même que ces qualités sont à leur plus haut degré à

l’époque romane. Je ne crois pas que ce soit un crime contre le
langage que d’appeler « romanes » ces qualités, même si elles se

font jour dans l’art techniquement gothique. »
2 Pouèmo 5, Centre de Recherches et d’Études Méridionales,

Saint-Remy-de-Provence, 1991, p. 26-27.



161

Poudrian nous amusa dins lis oundo dóu cèu
mai beluguet que li dóufin dins la mar d’òli.
Trevant li nivo blanc coume éli li veissèu,
farian tripet, autour, coume de bèu fadòli
d’aqui que, countènt d’èstre las,
se pausèsse pèr sòu noste vòu d’angelas.

O Diéu, lou fau bèn dire en quistant toun perdoun:
pèr aro, empegouli sus nosto pauro auturo,
sian pas mai vouladis qu’un troupèu de dindoun.
Soufrènt d’uno autro set que la que nous aturo,
vendren-ti de lóugiés aucèu
pèr béure l’auro fresco i font de l’autre cèu ?

(Nous pourrions nous amuser dans les ondes du ciel, plus vif-argent
que les dauphins dans la mer d’huile. Hantant les blancs nuages
comme eux les vaisseaux, nous ferions le diable à quatre, tout autour,
comme de beaux nigauds jusqu’à ce que, contents d’être las, se posât
sur le sol notre vol de grands anges. Ô Dieu, il faut bien le dire en
quêtant ton pardon : pour l’heure, comme collés sur notre pauvre
hauteur, nous ne sommes pas plus capables de voler qu’un troupeau de
dindons. Souffrant d’une autre soif que celle qui nous contraint,
deviendrons-nous de légers oiseaux pour boire le vent frais aux
fontaines de l’autre ciel ?)

Voici une autre évocation de la nef gothique dans le même
poème1, donnant une illustration de cette « démesure verticale » :

Nau de nivo, pourtau, flècho emé soun cimet
que mostro is iue dis amo uno invesiblo ciblo,
l’ome, en dessus de tout, fai sa glèiso e ié met :
Nosto-Damo-di-foui-e-di-routo-impoussiblo.
Obro finido, sout l’arc-vòut,

d’un fretadis d’estello un cant pur pren soun vòu.

Dóu mai mounto lou cant, dóu mai l’ome es inquiet

                                      
1 Pouèmo 5, p. 128-129.



162

de saupre se sa glèiso es bastido proun ferme
pèr supourta, d’aploumb en-dessus di clouquié,
aquelo elevacioun que se vòu ges de terme.
Pòu-ti lou cant tabla lou cèu

sèns que retoumbe au sòu soun cristau en moussèu ?
 (Nef de nuages, portail, flèche avec sa cime aiguë qui montre aux

yeux des âmes une invisible cible, l’homme, au-dessus de tout, fait
son église et l’appelle : Notre-Dame-des-Fous-et-des-chemins-
impossibles. Le travail achevé, sous la voûte, d’un frottement d’étoiles
un chant pur prend son vol. Plus monte le chant, plus l’homme est
inquiet de savoir si son église est bâtie assez fermement pour
supporter, bien d’aplomb au-dessus des clochers, cette élévation qui se
veut sans limite. Le chant peut-il mesurer le ciel sans que ne retombe
au sol son cristal en morceaux ?)

Dans la strophe suivante, l’image fait appel à la légende des
Géants de la Crau que Zeus engloutit sous un déluge de pierres1,
en punition de leur démesure :

L’ome pènso i caiau que vèn tuerta soun pèd ;
d’éli, un jour d’auragan que li sounge escoubiho,
la terro, a passa tèms, tout de long s’atapè.
En degrunant ti pèiro ansin que de goubiho,
   Jerusalèn celèsto, es tu
qu’as belèu tra pèr sòu ti grand tèmple abatu.

(L’homme pense aux cailloux qu’il vient heurter du pied ; d’eux, un
jour d’ouragan qui balaie les songes, la terre, il y a longtemps,
entièrement se couvrit. En égrenant tes pierres ainsi que des billes, ô
Jérusalem céleste, c’est toi qui as peut-être jeté au sol tes grands
temples abattus).

C’est ce qu’il nomme, dans un commentaire1 du Cantico pèr
nosto amo roumano, « l’explication géométrique » :

                                      
1 Cf. notamment Mirèio, chant III, strophes 25-28.



163

Le gothique se situe sur une seule droite, ce qui implique une
infinité de solutions faciles, faciles esthétiquement s’entend, et non
pas techniquement, bien sûr ! 

 Le roman se construit suivant deux lignes : donc, à leur rencontre
un seul point, une seule solution… Ce compromis entre deux choses
définira sur plus d’un plan l’art roman.

Voilà idée récurrente : la verticale et l’horizontale doivent
s’équilibrer, comme l’âme et le corps, comme le désir du ciel et
l’amour de la terre…

Il y a donc une âme romane, comme il y a un esprit gothique -
sans d’ailleurs qu’ils soient toujours totalement exclusifs l’un de
l’autre. Alors qu’est-ce que l’âme romane, et comment passer de
la géométrie à l’âme ? Delavouët résume son idée dans une
étrange formule : « Lou Gouti es un misti, lou Rouman es un
pagan ». Et, laissant le Gothique se désespérer d’atteindre jamais
le ciel, voici comme il définit le Roman :

Lou Rouman, éu, se sènt bèn urous d’èstre sus aquelo terro, n’en
rènd gràci gravamen à Diéu, amistadousamen à Diéu. Crido pas :
Diéu es pas liuen, Diéu es pas terrible. Lou pecat ? Aquéu cancèr
que rousigo l’amo de soun coumpan gouti ? Ié crèi pas trop dins lou
founs de soun amo ; pèr lou mens se n’en sèns pas trop coupable. Es
un ome dóu soulèu.

Coume aquéstis àutri « soulàri » en quau sèmblo tant, coume lis
Egician, se ié pren envejo de mounta dins lou cèu, ié mountara
d’aise, pèr degrat, sus uno bono baso bèn soulido, pèr tout dire en
piramido. « Aquéu biais de mounta dins lou cèu sara tambèn lou

                                                                                                               
1 Nous avons eu la chance de pouvoir consulter un cahier adressé

à son ami Jean-Marie Lombard vers 1950, au moment où il
rédigeait le Cantico…, cahier dans lequel, ayant recopié les

strophes, il les lui commente par des annotations superposées au
texte.



164

que prendra quouro voudra s’auboura dins l’idèio, o s’ourganisa
dins la vido. 

On trouve la traduction de ces lignes dans « L’esprit roman en
Provence » :

Le Roman, lui, se sent bienheureux d’être sur cette terre, il en
rend grâce gravement à Dieu, amicalement à Dieu. Il ne crie pas ;
Dieu n’est pas loin, Dieu n’est pas terrible. Le péché, ce cancer qui
ronge l’âme de son copain gothique ?  Il n’y croit pas dans le fond
de son âme ; pour le moins, il ne s’en sent pas trop coupable. C’est
un homme du soleil. Comme ces autres « solaires », comme les
Egyptiens, s’il lui prend envie de monter dans le ciel, il y montera
tranquillement, par degrés, sur une bonne base bien solide, pour tout
dire en pyramide. Cette façon de monter dans le ciel sera aussi celle
qu’il emploiera lorsqu’il voudra s’élever dans les idées ou
s’organiser dans la vie.

On peut noter que pour illustrer cette opposition (ou plutôt « ce
long duo, qui n’est pas un duel ») entre l’esprit « gothique » et
l’esprit « roman », Delavouët compare dans la suite de cet article
les sculpteurs Rodin et Maillol… (et dans ses annotations pour le
Cantico…, il cite Baudelaire et Bernanos comme représentants
d’une esthétique gothique fascinée par le péché)1 .

                                      
1 Le goût de Delavouët pour la formule concise et imagée ne doit
pas induire une interprétation trop simpliste de sa pensée, qui la

réduirait à une vision manichéenne de l’art. Il y aurait les romans
d’un côté et les diables de gothiques de l’autre, comme il y a les

civilisés qui cuisinent à l’huile d’olive et les barbares qui ne
connaissent que le beurre… (Cf. sa préface au livre de recettes de
René Jouveau, La Cuisine Provençale de tradition populaire, éd.
du Message, Berne, 1967). Ce que le poète cherche à nous faire

saisir, c’est une permanence, un « dénominateur commun ». Dans
ses poèmes, il s’identifie parfois à l’architecte de la haute tour,

même si celui-ci s’apparente à un bâtisseur gothique.



165

Revenons à la première définition : l’art roman, serait, par
opposition à une esthétique de la démesure, l’expression d’un
équilibre. Dans le commentaire que Delavouët fait pour son ami
Lombard de la première strophe du Cantico¸ il apporte cette
définition :

Cet absolu qu’est Dieu s’atteindra physiquement non par la
démesure [comme la cathédrale gothique - « perdue dans les nuages
tant réels que figurés »] mais par l’harmonie qui n’est au fond que
la vérité par l’intermédiaire de la justesse des proportions.

Voilà donc le maître mot : « harmonie » - dont nous allons
chercher la définition, et nous verrons que l’idée de l’« amitié de
Dieu » en est indissociable. Relisons le début du Cantico pèr
nosto amo roumano :

Moun Diéu, gramaci à vous, sian pople de resoun.
E, ’m’ aquelo resoun, nosto fe s’alumino
ue poudèn mesura ’mé li causo que soun,
’mé la flour o lou fru, vosto amista divino ;
e mesura tambèn, au fiéu de l’ourizount,
   Coume s’envan coutrìo
voste cèu e lou sòu pèr cencha la patrìo.

(Grâce à vous, mon Dieu, nous sommes peuple de raison. Et de
cette raison notre foi s’illumine puisque nous pouvons mesurer avec
les choses qui sont, avec la fleur ou le fruit, votre amitié divine ; et
mesurer aussi au fil de l’horizon combien s’harmonise la rencontre de
votre ciel et du sol pour ceindre la patrie).

Le fil conducteur de notre réflexion est contenu dans cette
première strophe. Nous retiendrons le terme de raison dans le sens
où il est relié au terme mesurer, lien qui amène la notion
d’harmonie, laquelle réside dans la rencontre entre « les choses
qui sont » et l’« amitié divine », entre le « ciel » et le « sol », idée



166

que nous allons retrouver sans cesse dans les poèmes et les
articles de Delavouët.

Les deux strophes suivantes développent l’idée de prendre et de
trouver « la mesure », laquelle est source de vérité.

Pas pulèu sian nascu que lou rode, moun Diéu,
nous ensigno à cha pau la justo balançado
entre la terro maire e l’ome que ié viéu.
D’eici, nautre poudèn mesura vosto aussado
e vous miés nous gueira que lou cèu es sèns niéu
   e que, pèr éu , la gèsto
vai fin qu’ount lou verai davans lou faus s’arrèsto.

L’armounìo, la justo e l’unico bèuta,
se, dóu rescontre urous dóu cèu e d’uno gibo,
de la mar e di lono, à tout cop pòu canta,
l’armounìo tambèn pèr lou sang nous arribo
dins la nau que res pòu n’en roumpre l’unita,
   elo, fiho d’Ateno,
e nautre carrejant un sang grè dins li veno.

 (Dès que nous sommes nés, notre pays, mon Dieu, nous montre peu
à peu l’équilibre équitable entre la terre mère et l’homme qui y vit.
D’ici nous pouvons mesurer votre altitude, et vous mieux nous
surveiller, car le ciel est sans brume et qu’en lui notre geste se hausse
jusqu’où le vrai devant le faux s’arrête. Si l’harmonie, la juste et
l’unique beauté, peut naître comme un chant de l’heureuse rencontre
d’un mont avec le ciel, des lagunes avec la mer, cette harmonie encore
par le sang nous arrive dans la nef dont nul ne peut rompre l’unité,
elle, fille d’Athènes, et nous transportant un sang grec dans les
veines).

C’est une harmonie difficile parce que se situant dans le « juste
milieu » vénéré par les Grecs anciens, pour qui la démesure est le
plus grand péché puni par les dieux ; le juste milieu entre le ciel et
la terre, exprimé par la voûte romane. L’harmonie romane passe
par la notion de justesse, et par la fidélité à l’essentiel - dins
l’obro rèn de trop, nimai rèn de cantèu… « dans l’œuvre, rien de
trop et rien de travers… » (Cantico..., strophe 23) : c’est,



167

commente Delavouët, le « principe de tout classicisme : ce qui est
en trop est en plus. » Par conséquent, l’art roman exclut le
« bizarre », à l’opposé de l’esthétique romantique et
contemporaine, et même à l’opposé de certaines constructions
médiévales, comme Bayeux et Compostelle, dont l’ornementation
complexe, luxuriante et alambiquée, frôle la « diablerie »…

D’autre, segound soun gàubi e lou biais de l’endré,
foro noste païs avien si bastissèire
que,  ’m’uno man barbaro  ’m’un cervèu estré,
à Baièu coume à Coumpoustello, fasien sèire
coutrìo, en embouiant li dessin di paret,
   - à la sousto roumano ! -
tóuti lis art qu’un diable adus entre si bano.

(D’autres, selon le génie de leur pays, hors du nôtre avaient leurs
bâtisseurs qui, d’une main barbare et d’un étroit cerveau, à Bayeux
comme à Compostelle, faisaient seoir ensemble, en embrouillant les
dessins des parois - sous la protection romane ! - tous les arts qu’un
diable apporte entre ses cornes).

L’idée revient plus loin en des termes toujours aussi forts :

Lou bijarre toujour rebusa coume un flèu
e sèns sacrifica l’ensèmble à l’acessòri,
belèu miés que li Grè, dins nòsti bas-relèu,
nautre avèn dóu gres dur fa sourti li belòri
en despartènt sus éu lis oumbro e lou soulèu ;
   e l’escrinceladuro
la faguerian parla miés que la parladuro.

(La bizarrerie sans cesse rejetée comme un fléau et sans sacrifier
l’ensemble à l’accessoire, peut-être mieux que les Grecs, dans nos
bas-reliefs, nous avons fait jaillir les beautés de la pierre dure en
équilibrant sur elle les ombres et le soleil ; et la sculpture nous la
fîmes parler mieux que la parole).

Delavouët a une façon de parler de « juste milieu », de raison,
de mesure, qui ne parvient pas à faire de lui un moraliste - le cœur



168

tient trop de place dans sa philosophie. À une certaine profondeur,
l’idée d’harmonie ne peut plus faire autrement que s’exprimer en
termes d’amitié. À propos de la flèche gothique, Delavouët parlait
d’un « élan démesuré vers un Dieu qu’on ne peut atteindre. Un
Dieu inamical »1. L’harmonie procède donc aussi de la présence
d’un Dieu amical, jusque dans les choses les plus humbles ; elle
se résume dans cette expression de la première strophe du
Cantico, qui revient de temps en temps : l’amista divino… Nous
ne nous étendrons pas sur tout ce que ces mots contiennent, dans
leur douceur, comme notions de transcendance, de présence,
d’espérance… Mais nous allons essayer d’explorer les effets de
cette amitié divine dans l’« esprit roman » et - plus loin - dans
l’écriture de Delavouët. Ce que la voûte romane signifie, c’est que
l’homme n’a pas besoin de s’étriller dans l’effort vain de s’élever
jusqu’aux nuages, puisque Dieu se promène à ses côtés. Elle
enseigne à ne pas séparer le terrestre et le sacré.

En effet, on ne peut parler d’amitié divine sans parler aussi
d’amitié avec la création. L’architecture la signifie dans son
accord avec le sol, avec le pays - un accord et une dépendance.
Delavouët donne l’exemple des vitraux :

Li veiriau  pèr acò soun pulèu un pau just,
pèr fin que sus l’autar, sus lou prèire e lou mounde,
lou brasas dóu soulèu se change en douço lus
que nautre, de soulèu, moun Diéu, n’avèn d’abounde
e que sufis d’un trau pèr que giscle à noun plus ;
   pièi, ’mé l’auro en desbrando,
coume voulé, moun Diéu, faire lis èstro grando !

 (Pour cela, les vitraux sont plutôt étroits, afin que sur l’autel, sur le
prêtre et la foule, le brasier du soleil se change en douce lumière
puisque, mon Dieu, nous avons du soleil en abondance et qu’il suffit
d’un trou pour qu’il jaillisse avec force ; puis, avec le vent déchaîné,
comment vouloir, mon Dieu, faire de grandes ouvertures ?)
                                      
1 Dans le commentaire du Cantico adressé à Jean-Marie Lombard.



169

Et, dans le cahier de commentaires, il précise : « Heureuse
rencontre encore : voir les conditions naturelles se rencontrer avec
celles des exigences de l’éthique ». En d’autres termes, pour
appliquer cette idée à un art poétique, l’esprit ne cherche jamais à
s’affranchir de l’exigence de la forme. L’ouvrage sera d’autant
plus solide qu’il respecte les lois de la nature : c’est la condition
même de l’harmonie telle que Delavouët la définit.

Vesès coume tout se capito ! E coume pièi
la pèiro pren un èr de santa bèn roubusto…
Segur, noste travai poudra deveni vièi
que lou cors de la pèiro, éu, es de bono fusto
estènt qu’avèn fa plan de tabla sus li lèi
   disènt, eterno e vivo,
qu’avèn pér viéure un rode e noun pas quauque nivo…

(Voyez comme tout s’harmonise ! Et comme la pierre prend une
robuste apparence de santé… Pour sûr, notre travail pourra se faire
vieux puisque l’ossature en est bien charpentée et que nous avons
suivi les lois disant, éternellement vivantes que nous avons un pays
pour y vivre et non pas quelque nuage).

Delavouët insiste sur l’impression de solidité que dégage cette
architecture, excluant les formes éthérées et la prouesse des
dentelles de pierre... Et dans le Cantico, il explique que c’est là le
« caractère de l’art roman provençal : on construit une maison.
Non pas quelque tour extraordinaire. »

Mai sèns tant espera, nautre, sus noste bèn,
pèr vous, moun Diéu, e pèr Madamo vosto Maire
e pèr tóuti li sant e pèr nautre tambèn
avèn basti d’outau en pèiro dóu terraire
en vouguènt que lou bèu recatèsse lou bèn ;
   nautre, pichot manobro,
dis oustau qu’avèn fa n’i’a meme de recobro.

(Mais sans attendre autant, nous, sur notre terre, pour vous, mon
Dieu, et pour Madame votre Mère, et pour tous les saints, et pour nous



170

autres aussi, nous bâtîmes des maisons en pierres du terroir en voulant
que le beau pût abriter le bien ; nous, les petits manœuvres, nous fîmes
des maisons avec surabondance).

C’est que l’art roman est un art de paysan, dit Delavouët (dans
« L’esprit roman en Provence ») : « Il procède du pays et, par là,
il est naturellement un art de paysans qui sait marier le
raffinement à la rusticité. » Dans le Cantico, et dans ses
commentaires, Delavouët souligne toujours l’enracinement rural
de l’inspiration romane, qui domine aussi le style des textes
d’Images romanes de Provence, comme dans celui qui
accompagne le chapiteau représentant l’agneau pascal :

Mon Dieu,
Il n’est pas vrai que le mouton soit frisé. L’agneau ondule comme

la mer et c’est si vrai qu’on dit, inversement, que la mer moutonne.
Mon Dieu, cet agneau, doux comme vous, il est simple bête de nos
pâturages. Ne vous abusez pas : ce n’est point un mouton à cinq
pattes ; cette cinquième patte, cette patte de secours, est la tige de
cette croix où s’épanouit la résurrection pascale, à la lisière de nos
prairies, en la plus royale et plus pure de nos fleurs.

Il est vrai que les chapiteaux romans sont toujours largement
inspirés par la vie agricole. À la fin de « La Provence Romane »,
il écrit :

 Et comment ne pas penser (…) avec émotion au tympan naïf de
Saint-Gabriel, où Adam et Ève se figent autour du Serpent, enroulé
autour d’un pommier qui ressemble très curieusement à un
figuier…

… en écho à cette strophe  du Cantico pèr nosto amo roumano :

E coume lou divin demoro famihié !
Vòsti sant an memo caro que nòsti pastre,



171

e coume Èvo, moun Diéu, sèmblo nòsti mouié !
E coume Adam nous sèmblo à travès si malastre !
Es, moun Diéu, qu’en plen vènt avèn mes l’ataié

e que la glòri nostro
nautre l’avèn retracho en racountant la vostro.

(Et combien le divin demeure familier ! Vos saints ont même visage
que nos bergers, et combien Ève, mon Dieu, ressemble à nos femmes !
Et combien Adam nous ressemble à travers ses malheurs ! C’est, mon
Dieu, qu’en plein air était notre atelier et que notre gloire, nous, nous
l’avons retracée en racontant la vôtre).

Dans le commentaire dont il accompagne cette strophe,
Delavouët souligne le « caractère à la fois noble et naïf du
roman », qui, comme il le disait dans une strophe citée plus haut,
humanise de « gentillesse » la perfection de Praxitèle.

’M’acò, moun Diéu, prenènt tout e l’unificant,
sus Prouvènço avèn fa nosto glèiso roumano,
au cop palais de rèi em’oustau de pacan, 1

                                      
1 L’association des paysans et des rois, occultant tous les

intermédiaires, dénote la volonté de ne mettre en scène que des
personnages universels. Charles-Ferdinand Ramuz disait que rois

et paysans échappent aux contingences et à la psychologie
bourgeoise de la comédie humaine, et que dans leur histoire,

naturellement épopée ou tragédie, tout homme peut se
reconnaître. Si Ramuz avait choisi de ne représenter que des

paysans (il y a peu de rois en Suisse), rois et paysans se retrouvent
réunis sur les chapiteaux romans comme dans les poèmes de

Delavouët. On retrouve cette association dans Fablo de l’ome e de
si soulèu (1968) : Lou bèn, - travai de rèi e travai de masié / « Le

domaine, - travail de roi et travail de paysan » On peut penser
aussi à ce passage de l’impromptu Lis escalié de Buous, où

Cerbère, gardant la porte d’une Belle au bois dormant, interroge
Toto-la-Bécane, égaré du Tour de France : de queto raço, o

reialo, o pacano, / poudès vous restaca ?



172

en mesclant vosto voues emé la voues umano
pèr fin que s’entendèsse eici qu’un soulet cant,

lou cant d’aquelo raço
cridant sa verita mau-despié dis aurasso.

(Donc, mon Dieu, prenant tout et l’unifiant, sur la Provence nous
avons fait notre église romane, à la fois palais de roi et maison de
paysans, en mêlant votre voix et la voix humaine pour qu’on
n’entendît ici qu’un seul chant, le chant de cette race, criant sa vérité
en dépit des bourrasques).

 « Prenant tout et l’unifiant »… c’est ce que signifie la voûte
romane, avec sa forme de pont, figurant l’arche d’alliance.
L’amitié divine, c’est-à-dire ce chant unique et têtu, la voûte
romane l’enseigne. Notre réflexion y est sans cesse ramenée,
parce qu’elle n’est pas seulement le principal élément
d’architecture, mais parce qu’elle est aussi un signe – elle est la
« solution géométrique »…

E nautre, en retrasènt l’arredouni dóu cèu,
à Cavaioun, i Santo, en Aurenjo em’à Digno,
nautre avèn soustengu la glèiso emé d’arcèu ;
e lis èstro tambèn pourtavon aquéu signe,
e tambèn la crousado, e tambèn lou veissèu,

e tambèn la lanterno,
coume pertout se vèi, à Dìo coume à Perno.

(Et nous, en retraçant la courbure du ciel, à Cavaillon, aux Saintes, à
Orange et à Digne, nous avons soutenu l’église avec des arceaux ; et
l’on voyait aussi aux fenêtres ce signe et de même au transept, et de
même au vaisseau, et de même à la lanterne, comme on le voit en tout
lieu, à Die comme à Pernes).

La voûte romane est donc un signe ; on pourrait dire qu’elle est
la première image, précédant les récits sculptés aux chapiteaux et
aux frontons. Elle est même l’image de l’image, dans le sens où
elle signifie le rôle même de toute image, qui est de relier, de faire
des ponts…



173

En effet, de même que l’arc roman enseigne l’alliance du
terrestre et du sacré, l’art de l’image rassemble ce qui a l’air
séparé. Nous trouvons une belle illustration de cette idée dans le
Cant de la tèsto pleno d’abiho1 :

E venien d’un meme pincèu
la flècho de la glèiso e lou bè de l’aucèu.

(Et venaient d’un même pinceau la flèche de l’église et le bec de
l’oiseau).

Le livre des Images romanes de Provence en donne une autre
illustration, dans le quatrième texte, qui accompagne la
reproduction d’un chapiteau représentant deux oiseaux dos à dos,
aux ailes en forme d’amande2 :

Mon Dieu,
Deux oiseaux semblables qui se tournent la queue ignoreront-ils

toujours le plus important ? L’important c’est de leur avoir fait des
ailes comme des flammes de bougie ou comme des amandes, ce qui
est, comme chacun sait, strictement pareil, la flamme de la bougie
étant amande de lumière. Vous nous avez enseigné ainsi, mon Dieu,
l’amitié fraternelle qui unit toutes les choses de votre création.

C’est donc l’amista divino qui enseigne à l’homme l’art de
l’image ! Parce que toutes choses sont mystérieusement reliées, et
que le « travail » de l’artiste est de retrouver et de dire ces liens.
Voilà  pourquoi Delavouët se plaît à rejeter le terme de création :

                                      
1 Pouèmo 5, p. 52-53.

2 On pourrait citer aussi le texte suivant, se rapportant toujours à
des oiseaux : « Toutes choses se ressemblent, et cotte de maille,

tuiles de toit ou, mieux encore, pomme de pin, c’est toujours
plumage d’oiseau ».



174

en effet, dans la revue Fountains1, en 1978, il dit : « En réalité, on
ne crée rien. On découvre. Et si l’on découvre quelque chose, ça
veut dire que c’était là avant. » Et plus tard dans le film que Jean-
Daniel Pollet réalisa sur lui fin 1989-début 1990, pour un
programme de la Sept2 : « Je ne crois pas à la création. Tout le
monde est créateur… ». Il concède le terme aux artisans, aux
fabricants de chapeaux et aux créateurs de mode… Mais l’artiste
ne crée pas, dit-il, parce que « la création existe avant lui ». « Son
boulot est de savoir lire dans la création, pas de la fabriquer. C’est
un trouveur, un troubadour. » Cela implique dans l’art sacré la
primauté du signe sur toute considération esthétique. Delavouët
énonce cette idée dans l’article sur « La Provence Romane » :

L’art des imagiers romans se figure à la fois par renoncement et
par création : il abandonne toute imitation des apparences au profit
de la réalité qu’elles recèlent, il sacrifie le naturalisme au profit du
sacré et de l’efficacité de son enseignement. Il cherche plus à
signifier qu’à dépeindre.

« Il cherche plus à signifier qu’à dépeindre ». Cette phrase pose
pour nous la question de la prégnance de l’art roman dans la
poésie de Delavouët. À la lecture des Pouèmo, avant même de
penser à l’art roman, on a le sentiment que, parmi le foisonnement
d’images, de symboles et de références, prédominent les motifs
médiévaux. Les poèmes ressemblent parfois, par leurs couleurs,
leur composition et leur thématique, à des tapisseries médiévales

                                      
1 « Mas-Felipe Delavouët, an interview », par B. Perera, R. Helmi

et P. Beatson, Fountains, n° 1, printemps 1978, p. 7-15.
L’entretien a été traduit en français par Jean-Yves Masson dans la

revue Polyphonies, en 1996-1997, p. 20-33.
2 Le film de Jean-Daniel Pollet, L’arbre et le soleil : Mas-Felipe
Delavouët et son pays, a été tourné à Grans en 1989-1990 (co-

production de La sept/FR 3 / ILIOS films), diffusé sur la Sept, le
7 octobre 1991, puis le 14 septembre 1992 sur FR 3.



175

(nous pensons en particulier au Blasoun de la Dono d’Estiéu1) ;
ou à des chansons de geste (notamment dans Balado d’aquéu que
fasié Rouland2, en raison de la source même du poème,  une
chanson de geste provençale). S’y rencontrent pages, chevaliers,
paladins et sentinelles en armure, reine mystérieuse guettant le
guerrier du haut de sa tour ; et ne manquent ni les fées Morgane et
Mélusine, ni les saints, ni les sarrasins, ni le jongleur et son
cromorne. Ce sont bien des motifs, comme des motifs musicaux
ou des motifs de tapisserie… Il ne s’agit pas d’un vrai Moyen
Âge d’historien, mais de celui, emblématique et intemporel, des
contes où les princes terrassent des dragons et délivrent les
princesses endormies dans leurs palais.

Parallèlement, nombreuses sont les allusions au travail de la
pierre, au sculpteur, au tailleur de pierres, au maçon et à
l’architecte dans les cinq volumes des Pouèmo. Les références
explicites à la sculpture romane y sont également assez
importantes, et il faut rappeler qu’elles ont fait l’objet d’une étude
de Claude Mauron3, dans laquelle il examine les allusions au
portail de Saint-Trophime d’Arles d’une part dans les strophes du
Pichot Zoudiaque ilustra4, où il analyse la portée symbolique des
motifs du soleil, du lion et de la moisson, et d’autre part le motif
d’Adam et Ève dans Pouèmo pèr Èvo (le poème d’ouverture du

                                      
1 Pouèmo 1, librairie Corti, Paris, 1971, p. 95-129.

2 Pouèmo 3, librairie Corti, Paris, 1977.
3 « Art roman et poésie provençale : de la référence à l’affinité
esthétique : la chapelle de Saint-Gabriel et le portail de Saint-

Trophime d’Arles dans les poèmes de Frédéric Mistral et de Max-
Philippe Delavouët », publié dans le Bulletin des amis du vieil

Arles, décembre 1986, p. 9-19.
4 Pouèmo 2, p. 137-185.



176

premier recueil des Pouèmo1), et dans quelques strophes d’ Inferto
à la Rèino di mar2. Il s’agit notamment d’une strophe de Pouèmo
pèr Evo3, où Adam s’adresse à Ève qui vient de lui apparaître « à
travers les moissons » :

E, aro, lou meme soulèu amistadous
sus nautre  partejant memo oumbro e meme lume,
qu’uno souleto car nous tèngue tóuti dous
coume dins uno memo pèiro à Sant-Trefume
   Adam em’ Èvo soun resta,
ansin que restaren fin qu’à l’eternita.

(Et maintenant, le même soleil amical partageant sur nous même
ombre et même lumière, qu’une seule chair nous unisse tous deux
comme dans une même pierre à Saint-Trophime d’Arles Adam et Ève
sont restés, comme nous resterons jusqu’à l’éternité).

Et il s’agit ensuite d’une strophe consacrée au lion du Pichot
Zoudiaque ilustra4 :

Dins l’Arle de mi sounge, ah pousquèsse, soulèu,
 aganta dins mi bras toun ufanouso garbo :
iéu, coume l’imagié lou dis dins lou fablèu
de Samson que péutiro un lioun pèr la barbo,
   poudriéu èstre à moun tour belèu,
touto meissoun coumplido, e Lioun e soulèu…

(Dans l’Arles de mes songes, ah, puissé-je, soleil, saisir dans mes
bras ta gerbe triomphante : moi, comme l’imagier le dit dans la fable

                                      
1 Paru pour la première fois dans la collection du Bayle Vert en
1952, ce texte est presque contemporain du Cantico pèr nosto

amo roumano.
2 Pouèmo 4, Centre de recherches et d’Études Méridionales,

Saint-Rémy-de-Provence, 1983, p. 7-65.
3 Pouèmo 1, p. 52-53.

4 Pouèmo 2, p. 156-157.



177

de Samson qui tire un lion par les poils de la barbe, je pourrais devenir
à mon tour peut-être, toutes moissons accomplies, et lion et soleil…)

Claude Mauron souligne à propos de cette strophe une idée sur
laquelle nous devons nous arrêter :

Delavouët opère un rapprochement entre les diverses formes de la
création artistique, plastique et littéraire. Car ce motif de Samson
saisissant le lion, provenant sans conteste de l’ornementation
sculptée du portail arlésien, le poète y recourt ici comme à quelque
chose qui est « dit » et qui provient d’une « fable ». Nous
rejoignons ici la conception affirmée par le Cantico pèr nosto amo
roumano, où la sculpture […] est assimilée à une parole, et à une
parole supérieure…

Par-delà les allusions précises à la sculpture romane, qui
demeurent malgré tout aussi ponctuelles que n’importe quelle
autre référence artistique, il y a dans l’œuvre de Delavouët des
correspondances thématiques profondes avec l’art roman, dans la
façon de traiter certains symboles fondamentaux. En effet, les
thèmes que nous voulons évoquer à présent se rapportent à ces
« images » primaires » dont parlait Delavouët dans son entretien
pour la revue Fountains1, en 1978 :

Dans ce cycle poétique je privilégie ce que l’on appelle des
« images primaires ». J’entends par là des images très banales que
l’on trouve dans l’héraldique et dans l’iconographie, comme la rose,
le cœur, l’oiseau, le soleil. […] Ces images universelles sont
extrêmement importantes pour quiconque veut s’exprimer. […] Je
crois beaucoup aux lieux communs. Nul besoin d’aller les dénicher
en remontant au quatorzième siècle : depuis le commencement du
monde, l’âme n’a jamais réagi qu’à une ou deux grandes familles
d’images élémentaires.

                                      
1 Polyphonies, p. 30.



178

Il est aisé de s’aviser que la symbolique des Pouèmo recoupe
souvent la symbolique médiévale, comme par exemple les signes
du Zodiaque, dont le thème, comme le rappelle Claude Mauron en
référence au Pichot Zoudiaque ilustra, « est, comme chacun sait,
particulièrement affectionné par l’art roman »1. On peut penser
également au thème du cœur fléché, récurrent dans les poèmes2

(notamment avec le Lucernàri dóu cor flecha3), ou du chevalier
errant, de la princesse lointaine…

De tous ces thèmes le plus évident au premier abord est celui du
prince, « héros » central de l’ensemble des cinq recueils, dont il
est surtout la principale voix. Arborant l’épée solaire et la rose, un
cœur rouge sang comme blason4, il représente le poète, tantôt
chevalier errant, tantôt roi solitaire, mais tout d’abord sous la
figure d’Adam, l’Adam du Pouèmo pèr Èvo : « tour à tour,
l’architecte et le roi, / tour à tour le chanteur et l’homme de la
guerre, / tour à tour le saint et l’esclave / qui recherche du ciel le
secret et la clé. »5 C’est aussi l’homme nu ou à nu devant Dieu,
cet homme « sans moustache et sans chapeau » d’un chapiteau de
l’église de Cruas que commente ce texte d’Images romanes de
Provence :

Mon Dieu,
Je me présente à vous très humblement. Ça, c’est moi, sans

moustaches et sans chapeau, c’est mon portrait le plus nu. C’est le

                                      
1 « Art roman et poésie provençale… », art. cit., p. 10.

2 Ainsi que dans les œuvres graphiques de Max-Philippe
Delavouët.

3 Pouèmo 2, p. 139-187.
4 [Moun sang] emplis lou cor qu’ai mes sus ma bandiero. « [Mon

sang] emplit le cœur que j’ai mis sur ma bannière. » Balado
d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, op. cit., p. 40-41.

5 Pouèmo 1, p. 27.



179

portrait d’un homme, puisqu’il suffit que vous et moi y
reconnaissions un homme. C’est donc le portrait de l’homme devant
Dieu. Il pourrait s’appeler Jean, Pierre ou Paul, Brunus ou
Gislebert ; à quoi bon le faire ressembler égoïstement à l’un d’eux ?
Que vous importe ! C’est le portrait d’un homme qui ouvre ses bras,
non pas comme un général dans le vent frivolant, mais comme un
oiseau ses ailes. C’est moi, mon Dieu… 

En ce qui concerne le prince, Delavouët fournit une clef dans la
Balado d’aquéu que fasié Rouland1 : Lou coumprendrié lou mai
moutu : / se prince siéu, lou siéu que de ma jouventu. (« Le plus
épais le comprendrait : / si prince je suis, je ne le suis que de ma
jeunesse. »). Le prince des Pouèmo est en tout cas toujours ce
premier homme à la conquête d’Ève, ainsi que le dit dans un
sourire « celui qui faisait Roland »2 : Dis : « Siéu lou proumier
ome e vau / vers moun proumier amour sus lou proumié chivau.
(« Il dit : « Je suis le premier homme et je vais / vers mon premier
amour sur le premier cheval. »).

Mais deux images surtout dominent les cinq recueils3 des
Pouèmo : l’arbre et le soleil. Elles s’imposent dès les premières
strophes de Pouèmo pèr Èvo4, c’est-à-dire dès le début de la
création poétique de Delavouët :

Coume la caro memo de moun paire, ansin
veguère lou soulèu de moun aubo proumiero ;

                                      
1 Pouèmo 3, p. 40-41.

2 Ibidem, p. 38-39.
3 On notera que dans la symbolique romane des nombres, cinq est

le chiffre de l’homme, le pentagramme est le symbole du
microcosme.

4 Pouèmo 1, p. 8-9.



180

e moun cor se nourrissènt d’éu, coume un rasin
retèn lou nourrimen melicous di lumiero
   pèr que gounfloun si degout d’or,

moun sang d’aquéu soulèu se gounflè dins moun cor.
Mai Èvo, ma bello Èvo, au calabrun proumié,
la caro, d’à cha pau, calè vers l’avalido
e, dins l’aubre que iéu i’aviéu mes « lou poumié »,
l’astrado, elo vouguè, maduresoun coumplido,
que, dins li branco e dins li nous,
restèsse à pendoula lou grand soulèu saunous.

(Comme la face même de mon père, ainsi je vis le soleil de mon
aube première ; et mon cœur se nourrissant de lui, comme un raisin
retient la nourriture de miel des lumières pour que se gonflent ses
gouttes d’or, mon sang de ce soleil se gonfla dans mon cœur. Mais
Ève, ma belle Ève, au crépuscule premier, la face peu à peu tomba
vers l’horizon et dans l’arbre que j’avais appelé « pommier » la
destinée voulut, la maturité accomplie, que, dans les branches et dans
leurs nœuds, restât suspendu le grand soleil saignant).

Si permanentes sont ces deux images, que Delavouët se désigne
lui-même avec humour, dans son dernier recueil, comme un
repepiaire…

Aubre mountant di milenàri, o moun bessoun,
perqué toujour de tu prene toujour l’image
meme s’es pèr pourta lou pes d’uno cansoun ?
Aubre, perqué la niue nous douno lou meme age
    que se comto en soulèu perdu ?

en genestiero d’or nous saran-ti rendu ?

Ansin chifravo un repepiaire… 1

(Arbre montant des millénaires, ô mon jumeau, pourquoi faut-il que
toujours j’emprunte ton image même si c’est pour porter le poids
d’une chanson ? Arbre, pourquoi la nuit nous donne-t-elle le même

                                      
1 Cant de la tèsto pleno d’abiho, Pouèmo 5, p. 62-63.



181

âge qui se compte en soleils perdus ? En champs de genêts d’or nous
seront-ils rendus ? Ainsi pensait un rabâcheur …).

Dans l’entretien pour la revue Fountains, après avoir évoqué la
permanence des « images primaires » dans son œuvre, Delavouët
ajoutait :

Si quelqu’un me disait : « tu peux continuer d’écrire, mais tu ne
peux te servir que de deux ou trois images - débrouille-toi ! », je
crois que j’aurais besoin de deux images fondamentales pour
m’exprimer : un arbre et un soleil. Si tout le reste m’était enlevé, je
m’en sortirais toujours avec un arbre et un soleil. J’ai remarqué
qu’on les retrouve aussi dans le symbolisme roman. Si vous
éliminez les images secondaires, vous tomberez toujours pour finir
sur un arbre et un soleil, ou sur leurs équivalents, comme la croix et
la couronne. Ce sont là certainement pour moi les deux images
originelles1.

 « L’arbre et le soleil », c’est le titre que Delavouët voulut pour
le film de Jean-Daniel Pollet, dans lequel, plus de dix ans après
l’entretien pour Fountains, il revient sur cette coïncidence,
quasiment dans les mêmes termes. Il déclare effet avoir été frappé
par la lecture d’un ouvrage sur la symbolique romane, dont
l’auteur désignait, en conclusion, l’arbre et le soleil comme les
« deux symboles essentiels de l’art roman ». Or, ajoute-t-il,
depuis longtemps il se disait que pour ne « garder que
l’essentiel », il aurait toujours « besoin d’un arbre et d’un soleil,
au moins ça », pour s’expliquer…

L’arbre et le soleil sont effectivement au coeur de la
symbolique romane, elle-même reliée à la symbolique cosmique
universelle. L’historienne Marie-Madeleine Davy2 écrit :

                                      
1 Polyphonies, p. 30.

2 Marie-Madeleine Davy, Essai sur la symbolique romane, Paris,
Flammarion, 1955, réédité en 1964 et 1977 sous le titre Initiation



182

Les motifs cosmiques les plus importants, dont l’explication
suffirait pour déterminer le sens de tous les symboles, se réduisent à
deux, le soleil et l’arbre cosmique qui s’identifie avec l’arbre de vie
et la croix ; les autres s’y réfèrent. […] Autour de ces deux
symboles fondamentaux, le soleil et l’arbre, se groupent les
symboles qui en dépendent : le Zodiaque, l’or, la rosace, la roue1,
les flèches, le glaive2 pour le soleil ; la croix, la colonne 3 pour
l’arbre, etc.

On retrouve là l’essentiel des symboles utilisés par les Pouèmo.
L’arbre désigne le centre du monde « entre quatre horizons » :
« Arbre et croix se dressent au centre de la terre, soutenant
l’univers », écrit M.-M. Davy, « l’un et l’autre désignent le centre
du monde »4. C’est ce qu’affirme un texte du livre des Images
romanes de Provence5 :

Mon Dieu,
Entre le premier pommier tout feuillu et votre croix toute nette,

notre histoire entière tourne autour d’un arbre qui porte, tour à tour,
le serpent ou mon Dieu.

Marie-Madeleine Davy ajoute plus loin que dans la symbolique
médiévale « le Christ est à la fois soleil et arbre », image qui

                                                                                                               
à la symbolique romane (nous utilisons la réédition de 1997, coll.

Champs, Flammarion, p. 213).
1 Motif que l’on rencontre notamment dans la Dicho de l’aubre

entre fueio e racino, Pouèmo 4, Centre de Recherches et d’Études
Méridionales, Saint-Remy-de-Provence, 1983, p. 159-195.

2 Ce qui rappelle l’épée flamboyante du prince des Pouèmo.
3 Et en ce qui concerne Delavouët on pourrait ajouter la tour.

4 Op. cit., p. 213.
5 Deuxième partie, texte 5.



183

éclate particulièrement dans la Dicho de l’Aubre entre fueio e
racino. Dans ce poème paru près de trente ans après le Pouèmo
pèr Èvo, dans le quatrième volume, on comprend que le poète, qui
montait sur « la plus haute tour » pour s’élever vers le ciel
lorsqu’il était prince, redevient, « le soir venu », l’homme nu du
chapiteau, n’ayant plus d’autre choix que d’intérioriser le désir et
l’ascension. Et si ce désir de s’élever persiste et croît en lui
comme une sève, il se change en arbre, au risque de trop
approcher de la roue solaire, et, en en devenant le moyeu,
émondé, de s’y brûler.

Les poèmes de Delavouët représentent souvent l’homme-arbre,
dans la position de l’orant des chapiteaux représentés dans Images
romanes de Provence, mains ouvertes vers le ciel. Citons parmi
d’autres cette strophe du Cantico de la tèsto pleno d’abiho1 :

Dis, un ome de car retroubant soun parla :
« Mi man duberto au cèu èron pleno de nivo
e mi pèd dins la fango èron sout iéu jala.
Mai vuei, meme dins iéu, la sabo renadivo
   es un tremoulun que se sènt
enjusqu’à ras dis os que mounto e que descènd. »

(Dit un homme de chair retrouvant son langage : « Mes mains
ouvertes au ciel étaient pleines de nuages et mes pieds dans la boue
étaient sous moi gelés. Mais aujourd’hui, même en moi, la sève
renaissante est un tressaillement que l’on sent monter et descendre
jusques au ras des os »).

Dans la riche déclinaison de ces images fondamentales que sont
l’arbre et le soleil, tandis que l’arbre peut se faire haute tour,
croix, épée, homme aux bras levés vers le ciel, le soleil peut
devenir une roue, ou, le plus souvent, une rose. Car la rose fournit
la variante féminine du soleil, symbole évidemment paternel.

…O roso que toun noum pren ma vido e l’enmasco,

                                      
1 Pouèmo 5, p. 34-35.



184

pèr dire de quau siéu, dins moun cor ai degu,
autant rouge, autant viéu que sang d’agnèu à Pasco,
   me marca toun image, tau
que l’ai marca pèr sounge i pèiro d’un oustau1.

(…Ô rose dont le nom s’empare de ma vie et l’ensorcelle, pour dire
à qui j’appartiens, dans mon cœur j’ai dû, aussi rouge, aussi vive que
sang d’agneau à Pâques, inscrire ton image, telle que je l’ai inscrite en
rêve aux pierres d’une maison).

Nous ne nous étendrons pas sur le riche faisceau de symboles
des valeurs symboliques de la rose dans l’œuvre poétique - et
graphique - de Delavouët. Notons seulement que dans la
philosophie médiévale, la rose fournit un exemple de
représentation du microcosme portant en soi l’image du
macrocosme, thème fondamental dans l’art roman2 et notion
également très présente dans les Pouèmo - dont voici un écho :

L’univers tout entié pèr iéu es pas mai lourd
que lou fais delicat pourta pèr la jitello
balançant à soun bout lou mounde d’uno flour.
Entre quatre fuioun tout un cèu s’encastello
   e belèu es pas mai estré
qu’aquéu que dins ma closco a trouba si paret3.

(L’univers tout entier pour moi n’est pas plus lourd que le fardeau
délicat supporté par la tige balançant à son bout le monde d’une fleur.
Entre quatre pétales tout un ciel s’enferme comme en un château et il

                                      
1 Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, p. 22-23.

2 Cf. Marie-Madeleine Davy, op. cit., p. 39-41 : « Le monde est le
grand univers et l’homme set une réplique en petit de cet

univers… Chaque partie du corps correspond à une partie de
l’univers… De même, les sens ont des analogies avec les divers
éléments… C’est pourquoi Hildegarde de Bingen pourra dire :

« O homme, regarde-toi, tu as en toi le ciel et terre ».
3 Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, p. 22-23.



185

n’est pas plus étroit peut-être que celui qui dans ma tête a trouvé ses
parois).

Au-delà de ces rencontres thématiques, il reste que lorsque
Delavouët parle de l’art roman, il ne s’arrête pas aux motifs et aux
images, il parle d’un mode de pensée, d’une vision du monde, et
d’une vision à laquelle il adhère : il nous parle de sa propre
poésie. Si l’âme romane et l’âme provençale ne font qu’un, alors,
bien, sûr, Delavouët a une âme romane… Cela signifie que nous
devrions pouvoir trouver des correspondances dans sa façon
même d’écrire un poème, nous devrions pouvoir percevoir
l’« esprit roman » de ses poèmes. C’est ce que nous avons
modestement essayé de faire, ouvrant peut-être la voie à d’autres
études plus approfondies.

De l’âme romane, la poésie de Delavouët possède la luminosité.
Lorsqu’il définit l’homme roman comme un homme « solaire »,
ceux qui connaissent sa poésie se disent naturellement qu’elle est
une poésie solaire - et quoi de plus évident, si le soleil en est une
image maîtresse ? Il suffit pour s’en convaincre de parcourir
quelques strophes. Cela confirme d’ailleurs l’identité qu’établit
Delavouët entre l’âme romane et l’âme provençale, car la
littérature provençale par tradition n’est pas ce que l’on pourrait
appeler une « littérature sombre », même lorsqu’elle est
mélancolique.

De l’artiste roman, Delavouët tient également un goût du
dépouillement de l’inspiration, dans le sens où il ne sacrifie
jamais « l’ensemble à l’accessoire », dédaignant l’accidentel et la
psychologie ; le moi s’efface derrière l’œuvre, se fond dans
l’universalité de la représentation (« C’est le portrait d’un homme,
puisqu’il suffit que vous et moi y reconnaissions un homme »,
lisait-on dans Images romanes de Provence) – et là encore, on
peut dire, de façon générale, que le romantisme n’est pas une
caractéristique de l’âme provençale.



186

De l’esprit roman, Delavouët tient ce qu’il a appelé la
familiarité avec Dieu, qui est une façon de faire du sacré son pain
quotidien - et vice versa : elle s’illustre merveilleusement dans les
commentaires en prose d’Images romanes de Provence, pétris de
cette gaieté simple, qui caractérise aussi le dessin naïf des
chapiteaux romans. Les images, prises au quotidien, parlent droit
au cœur. L’amista divino, dans l’écriture de Delavouët, peut se
traduire simplement par une bonhomie qui, loin d’exclure la
spiritualité, la renforce d’humanisme et de pudeur. Cela permet au
poète-imagier de s’adresser à Dieu sans tremblements et sans
ambages… Cet aspect de l’âme romane paraît peut-être moins
évident dans l’art que dans l’esprit provençal, mais il est en tout
cas essentiel dans toute l’écriture de Delavouët. Nous voulons
parler de l’humour qui imprègne ses textes, même les plus graves,
et exprime à la fois cette familiarité avec le divin dont nous
parlons. C’est le cas justement dans Images romanes de
Provence, où l’humour se mêle sans impiété au sujet religieux. Il
est vrai que l’ornementation des chapiteaux romans se prête
particulièrement à cette naïveté cultivée, que Delavouët excelle à
transposer : c’est le coq humilié qui, « à force de chanter la
résurrection, est devenu fier comme un coq » ; l’orant qui lève les
bras « comme un qui fait sa gymnastique pour rester en bonne
forme. Car la prière est la meilleure gymnastique de l’âme » et
l’ange soigneur en « maillot d’athlète »… C’est le « grand
emplumé qui annonce une naissance aux bergers », et le plus
rêveur d’entre eux se dit : « Ce sera peut-être une fille… » ; C’est
le « brelan de rois » qui, pour avoir longtemps erré parmi la Bible,
(…) est sage comme une image »... On reconnaît l’humour des
contes traditionnels provençaux, quand l’écrivain se fait l’avocat
d’une sorte de sagesse populaire, qui excelle dans l’art de
relativiser…



187

Qu’en est-il de l’architecture romane ? Ainsi que nous l’avons
mentionné, dans les Pouèmo, Delavouët associe régulièrement le
travail du poète à celui du sculpteur ou de l’architecte :

Vèngue mai dur l’istant canta
que la pèiro de grano ounte sias asseta !1

(Que l’instant chanté devienne plus dur que la pierre de granit où
vous êtes assis).

C’est dans Cant de la tèsto pleno d’abiho, que revient le plus
fréquemment cette comparaison : elle est le fil conducteur de ce
livre consacré à une réflexion souvent douloureuse sur le travail
de l’artiste, à travers le récit de la construction d’une tour de
Babel qui représente de désir fou de l’œuvre absolue et parfaite :

Dóu gres lou mai sarra circulant pèr travers,
l’óutis plus regulié qu’un testard metrounome
lis óublijo à trouba lou vai-e-vèn di vers
quand fau dire lou mau que s’emparo d’un ome.
   Basto que meton, en parlant,
sa loubo emai si mot sus un meme balans2.

(Circulant à travers la pierre la plus serrée, l’outil plus régulier
qu’un têtu métronome les oblige à trouver le va-et-vient des vers
quand il faut dire le mal qui s’empare d’un homme. Il suffit qu’ils
mettent, en parlant leur scie et les mots sur le même balancement).

Ou encore :

’M’acò, se dins li mot s’envolon li queiroun
dóu vanc que dins la tèsto, entre nivo, li bouto,
plus aut que ges de tourre aubourè soun auroun
se bastis l’escalié se vissant dins la vouto
   pèr ié fini contro l’arcèu

                                      
1 Balado d’aquéu que fasié Rouland, Pouèmo 3, p. 160-161.

2 Pouèmo 5, p. 18-19.



188

mounte belèu se duerb la grand porto dóu cèu1.
(Ainsi, si dans les mots s’envolent les blocs de pierre de l’élan qui

dans la tête, entre les nuages, les pousse, plus haut que nulle tour
n’arbora son essor se bâtit l’escalier se vissant dans la voûte pour y
finir contre l’arceau où s’ouvre peut-être la grande porte du ciel).

Il serait artificiel de vouloir appliquer les caractéristiques d’une
architecture à l’œuvre d’un poète, mais en tout cas si une œuvre a
bien été conçue dans le souci d’une architecture, c’est bien celle
de Delavouët. Dans « L’esprit roman en Provence », il écrit :
« Dans l’absolu, le sculpteur, le peintre, le musicien même,
devraient œuvrer en fonction d’une architecture donnée. Le poète
aussi. » De même qu’il pense son écriture comme un travail de
sculpture, Delavouët envisage sa poésie comme un édifice. Les
Pouèmo sont soumis à une architecture qui tient du classicisme
roman par sa rigueur et sa régularité - nous pensons à la strophe
unique à laquelle il a soumis sa poésie durant près de quarante
ans. D’autre part, si les cinq volumes des Pouèmo contiennent des
œuvres qui pour la plupart ont fait d’abord l’objet d’éditions
séparées, ceux-ci constituent véritablement un ensemble,
répondant à un projet d’écriture s’étendant sur toute une vie. Ce
projet, Delavouët l’exposait à la revue Fountains en 1978, qui lui
demandait si les trois premiers volumes des Pouèmo alors parus
faisaient partie d’une série :

Oui, il y aura cinq volumes, je le sais depuis longtemps, mais ils
doivent tous être considérés comme un seul poème en plusieurs
parties, comme les mouvements d’une symphonie. Je sais que c’est
un grand mot, mais pourtant… Je n’ai fait que donner des numéros
aux livres parce que, pour l’instant, je ne connais pas le titre de
l’œuvre achevée2.

                                      
1 Ibidem, p. 36-37.

2 Polyphonies, op. cit., p. 25.



189

Également très inspiré par la musique, Delavouët compose en
effet ses poèmes comme une symphonie, avec des
développements et des motifs qui reviennent en se complétant,
s’amplifiant et se croisant. On peut ainsi avoir une lecture
verticale de l’œuvre, en recherchant d’un poème à un autre les
retours et les développements d’un thème. On peut lire dans
chaque motif la signification que lui confère le contexte immédiat
du poème, mais aussi la résonance qu’il prend au regard des
occurrences extérieures. Ainsi Delavouët compose en cherchant à
harmoniser la verticale et l’horizontale : la construction linéaire à
laquelle le support matériel de l’écriture soumet le poème
s’enrichit d’une phrase « verticale », que constitue le tissus de
motifs et leitmotiv reliant les poèmes ensemble pour n’en faire
qu’un seul.

De même qu’il a été question d’équilibre entre l’élan vertical et
l’abandon horizontal, il sera question de juste milieu entre deux
abîmes esthétiques. L’art roman est un art classique, nous dit
Delavouët (dans « L’esprit roman en Provence »), notamment
parce qu’il « sait se garder comme la peste des deux aberrations
que sont l’abstraction ou le réalisme ». La voûte romane de
Delavouët, c’est la façon dont il maintient, sans cesse, l’aller et
retour, le pont entre lou rode et lou cèu, comme entre « le prince à
sa tour accoudé » et le paysan qui aiguise sa faux, mais pas
seulement dans les images et dans les références : dans la parole
elle-même, dans le dire et dans la façon de dire.

À chaque fin de poème, le rêveur se recentre, le prince-poète
redevient le paysan qui fume sa pipe en cheminant vers son mas,
vers l’arbre qui indique le centre crucial de la roue universelle. A
cet égard la Balado d’aquéu que fasié Rouland e s t
particulièrement significative, qui s’achève en retrouvant cet
homme « qui faisait Roland », le parlo-soulet, le « parle-tout-
seul , / qui toujours rêvasse et qui sans cesse bavarde », qui
monologue en fumant sa pipe et « se fait des romans », parlant à
haute voix pèr óublida lou trin de la vido pacano (« pour oublier
le train de la vie paysanne »). Le poète est un paysan dont le chant



190

se confond avec le travail de ses mains, ou un enfant, un simple
sculpteur d’écorce, dans une église dont les piliers sont des troncs
d’arbres et les arches sont faites de ramures. Comme l’ouvrier
roman tirait son édifice de la nature qui l’entourait, l’édifice
réintègre la nature, mais l’imagier, l’« homme éternel et
passager », garde sur son blason les mêmes symboles : l’arbre, le
soleil, le cœur et la rose…

Pèr se chanja d’imour ié vèn d’escrincela
d’aucèu sus li frejau dóu pounchu d’uno lamo.
N’en fai de reboumbeto au-dessus dóu valat
pièi, vers touto autro mueio avastado sus l’amo,
   mando en un gèste verticau
si frejau vers lou cèu mai noun saup contro quau.

M’acò, de l’aubre proche, un ome coulerous,
revestissènt lou bos en sounge, s’apasimo
quand vèi que l’avalido e l’aubre fan la crous.
E, cantant un cantico au trelus de la cimo,
   éu, ome eterne e passagié,
de sa glèiso de fueio es tambèn l’imagié.

Canto lou soulitàri e lou vièi, lou drouloun,
que gravo em’un coutèu de soun aubre la rusco
e fai, pèr de sa glèiso ilustra lou pieloun,
sout la vouto di ramo e l’arcado di busco,
   dóu pège viéu un bas-relèu
de roso dins de cor, de cor dins de soulèu1.

(Pour changer d’humeur, il imagine de graver des oiseaux sur les
cailloux avec la pointe d’une lame. il en fait des ricochets au-dessus
du ruissea puis, vers toute autre mare s’élargissant l’âme, il envoie en
un geste vertical ses cailloux vers le ciel mais il ne sait pas contre qui.
Ainsi, de l’arbre proche, un homme coléreux, revêtant le bois en
songe, s’apaise quand il voit que l’horizon et l’arbre font la croix.
Lors, chantant un cantique vers la gloire de la cime, lui, homme
éternel et passager, de son église de feuilles est aussi l’imagier. Chante
                                      

1 Pouèmo 3, p. 188-189.



191

le solitaire et l’enfant le voit qui grave avec son couteau l’écorce de
son arbre et fait, pour illustrer le pilier de son église, sous la voûte des
ramures et les arches des branches, du tronc vivant un bas-relief de
roses dans des cœurs, de cœurs dans des soleils).

Le poète Delavouët possède également une qualité commune
avec cet « imagier » médiéval qu’il appelle son frère ou son ami,
et celle-ci pourrait se résumer par le mot un peu irrévérencieux
d’« entêtement ». C’est pourtant Delavouët lui-même qui fournit
ce terme, à plusieurs reprises dans son œuvre, mais
particulièrement à la fin de son dernier recueil, en parlant du
poète, de l’éternel chercheur - avant d’être trouveur - qui chemine
en tout homme, comme l’« Adam toujours têtu » de l’ultime vers
du dernier recueil1... C’est l’entêtement des bâtisseurs de plusieurs
générations qui se sont succédé sur les chantiers des églises et des
monastères, qu’il a mis à poursuivre son œuvre malgré le mépris
et l’indifférence du « monde », bâtissant, fidèle à la règle qu’il
s’était choisie, durant près de quarante ans. L’entêtement d’Adam
creusant dans son jardin pour savoir quel soleil est suspendu aux
racines les plus profondes.

Céline Magrini-Romagnoli
Docteur ès-Lettres de l’Université de Provence (Aix-Marseille I)

                                      
1 Pouèmo 5, Uno paraulo encaro i coumpagnoun dóu vèspre

(« Une parole encore aux compagnons du soir »), derniers vers : [
Chascun] entendra marcha, dins lou tard, / toujours vers sa vièio
orto Adam toujour testard. (« [Chacun] entendra marcher, dans le

soir, / toujours vers son vieux jardin Adam toujours têtu »).



192



193

INFORMATIONS  et COMPTES-RENDUS



194



195

INFORMATIONS

Grand Prix Littéraire de Provence 2008 : A. Compan

Le Grand Prix Littéraire de Provence 2008 a été décerné à
André Compan, pour son œuvre littéraire mais aussi linguistique
et historique en niçois et sur le Comté de Nice. Nous reproduisons
ci-dessous le discours en provençal tenu par Michel Courty au
nom du jury lors de la remise du prix à Ventabren en septembre
2008.

« Moussu lou Presidènt de l’Assouciacioun culturalo de
Ventabren,

Moussu lou Presidènt de la Jurado,

Midamo, Messiés,

Li Prouvençau, se saup, amon lis istòri, belèu mai que
l’Istòri em’ uno majusculo, o encaro lis istòri à l’entour de
l’Istòri, valènt-à-dire li legèndo. Or, se i’a en Prouvènço un
persounage que bagno dins la lus daurado de la legèndo quand
l’Istòri douno d’éu un retra forço mens lumenous, es bèn la Rèino
Jano !

Aquelo rèino dóu siècle quatorgen ispirè à Frederi Mistral
un dramo en cinq ate e en vers. Dins soun entrouducioun, Mistral
escriéu : « Jeanne de Naples régna près de quarante ans sur le
comté de Provence. Mais comme elle n’y vint qu’une fois ou
deux, et qu’elle y apparut dans tout l’éclat de sa beauté, les
Provençaux gardèrent d’elle un souvenir ineffaçable. Tel
l’éblouissement que laisse un météore. Cette illustre princesse
(…) fut pour les Provençaux l’incarnation d’un rêve. » Dins l’ate
quatren, lou legèire seguis lou viage de Jano dempièi Naple



196

enjusco Marsiho. La galèro reialo fai avans quand, tout-d’un-
tèms, lou come crido :

Anen !

Oh ! saio ! oh ! isso !

Sian à Niço.

E l’amirau que coumando lou batèu apound :

« Niço, cap de Prouvènço ! »

Un cop à Marsiho, la Rèino remounto vers Avignoun ounte dèu
rescountra lou papo Clemènt VI. M’es agradiéu de sounja que, ço
fasènt, a degu frusta lou païs tant gènt qu’alentour de Ventabren
s’espandis.

Or, vuei, Midamo e Messiés, noun pas dins la lus daurado
de la legèndo mai dins lou soulèu d’uno bello vesprado
d’autouno, nous arribo de Niço un ome que saup tout d’aquéu
« cap de Prouvènço » d’abord que i’a vouda touto sa vido
d’istourian, de lenguiste, de proufessour, de journalisto, de
pouèto… De Niço nous arribo Andriéu Compan que la Jurado i’a
decerni à l’unanimeta lou 48en Grand Pres literàri de Prouvènço
pèr la seicioun prouvençalo, apoundènt soun noum à-n-uno tiero
bèn drudo d’escrivan de grand renoum.

Au noum d’aquelo Jurado, me revèn l’ounour de presenta
noste laureat.

La proumiero di causo qu’Andriéu Compan n’en sachè
d’aquéu « cap de Prouvènço » n’es la lengo, la lengo que porto la
marco dóu liò, lou nissart. Souligne eici qu’es lou proumié cop
que se guierdouno un escrivan de lengo nissardo, lengo óuriginalo
emé si realita istourico e lenguistico qu’a sachu escapa à
l’italianisacioun em’ à l’envasioun di galicisme. Es verai, Mèstre
Compan, que vous sias abéura i meiour sourgènt, au toco-toco
emé li vostre, en particulié « lou bon vièi », lou « Baile dóu miéu



197

pensié »,  voste segne grand en quau rendès óumage dins voste
sounet « L’encaladat » :

M’emparava, gaiart la nouòstra lènga maire,

E toui lu mot bruissant, rufous, esguignarat,

L’outis, lou calabrun, lou soulèu, l’avarat  (Lu Dich dóu
Cambarousset, p.5)

Quicharai un pau sus aquéu sounet, escri lou 15 d’abriéu de 1944.
Avias vint-e-dous an, vosto vido de jouvènt èro deja estado
marcado pèr la terriblo esprovo de la depourtacioun. Au lindau
dounc de ço que ié pode dire un tèms nouvèu, ié prenès
l’engajamen de manteni « Lou bèu parlà sacrat, vivènt e
cremesin » quand tant d’autre l’óublidon, mespresous. Engajamen
de jouvènt noun pas pres à la lèsto, sus un cop de tèsto, que nàni !,
mai mesura, pensa, amadura, que l’avès respeta sènso jamai fali
em’ un courage testard que vous fai ounour.

Ensigna, ilustra la lengo nissardo, retrouba li tèste ancian,
l’óurigino di mot, di noum d’endré e di noum d’oustau : lou pres-
fa èro di counsequènt. Or, mai de sieissanto an plus tard, la tiero
de vòstis escri es longo. De la legi mostro que rèn, se pòu dire, de
tout ço que regardo lou païs nissart vous es estrangié ; vous n’en
sias fa, en quauco sorto, lou counservadou, soucitous qu’aquel
eiretage siegue trasmés à-n-aquéli que vendran pièi.

Proufessour, n’avès fourma d’estudiant e d’estudiant ; d’ùni
que i’a an représ lou flambèu. Dirai eici, en durbènt uno parentèsi,
qu’avès agu, vous, vòsti mèstre ; e saludarai en particulié la
memòri dóu proufessour Charles Rostaing, que beilejè vòsti
dóutourat e que fuguè lou presidènt de la Jurado de noste Grand
Pres, e aquelo de l’escrivan Enri Bosco qu’avès agu l’ounour e
lou bonur de rescountra.

Journalisto, avès respoundu, dins un grand journau nissart, i
questioun  noumbrouso que tafuravon li legèire, bello provo que
l’estacamen au terraire es encaro de modo.



198

Istourian, avès furna dins lis archiéu pèr tourna douna vido i
tèste ancian, pèr revela — dise bèn revela —  l’Istòri nostro trop
souvènt óublidado. Fau legi li libre vostre mant-un cop reedita,
vertadié mounumen, coume vosto Histoire de Nice et de son
comté.

Lenguiste, avès douna à la lengo nissardo lis óutis necite à
soun estùdi ; sounge en particulié à vosto Gramàtica nissarda em’
à voste Gloussàri nissart. E coume uno lengo vivo s’espremis
dins uno literaturo, avès tout fa pèr l’enaussa en glòri la literaturo
en lengo nissardo. Vous sian devènt d’uno mounumentalo
edicioun critico de La Crounica nissarda de Joùan Badat, autour
dóu siècle segen ; vous sian devènt d’uno edicioun dis obro
coumpleto de Joseph-Rosalinde Rancher, lou grand escrivan
nissart dóu siècle dès-e-nouven, d’uno Anthologie de la littérature
niçoise, e d’un mouloun d’estùdi, en particulié sus voste bèu
mèstre Francés Gag, que faguè obro tant bello e tant drudo pèr lou
teatre nissart. Avès pièi douna l’eisèmple en publicant tres recuei
de pouèmo e sabe pas quant de tèste esparpaia d’eici e d’eila. Pèr
vous, Andriéu Compan, la pouësìo es un biais de lucha, un
engajamen au service de la terro nostro gramaci la lengo, « la
miéu lènga rebelo », coume lou disès, la lengo que tànti fes vous
ispiro de vers bèu pèr sa simplesso, sènso enfàsi :

La tèni pèr brassado

La lènga dei miéu vièi !

Coume nous agrado quand cridas bèn aut : « Viéure, es enaussà la
lènga d’Oc de Nissa ! » E coume vous agradarié de vèire parteja
aquéu bèn d’oustau, agantas la ferulo dóu mèstre pèr i’espóussa
lis arno i « marrit que renègon lou verbe » :

Qu desprèa d’en aut lou parlà dóu siéu paire,

Qu si cres d’èstre bèu, qu’esgarra lou labrut,

E si garça, laugié, dau paisan nerbourut ;



199

Que la terra si duèrbe e li fague l’afaire ! (Escarchadura,
p.35)

Sias, emé d’autre, lou pouèto que viho e que reviho ; e, en
denounciant tout ço que descarro lou païs nissart, es, mai
larjamen, tout ço qu’amenaço l’ome de vuei : « La vida de cadun
cala dau balandran. » (Escarchadura, p.19)

Pousquessian ausi vosto voues, Mèstre Compan,
pousquessian ausi la voues di pouèto que soun pas de pantaiaire
de-longo dins la luno, mai que vèson clar pèr lou bèn de tóuti.

Midamo, Messiés, en guierdounant Andriéu Compan, la
Jurado dóu Grand Pres literàri de Prouvènço recounèis l’auto
valour de touto soun obro e tambèn rènd óumage à la bello lengo
nissardo. »    

Les nouveaux programmes de langues régionales
à l’école primaire

Les programmes pour l’enseignement des langues régionales à
l’école primaire en France sont parus au Bulletin Officiel de
l’Éducation Nationale, hors-série n° 9, du 27 septembre 2007. Ils
sont appliqués depuis la rentrée 2008. Ils comportent une
introduction commune présentant p. 4-7 les grandes orientations
inscrites dans le Cadre Européen Commun de Référence pour
l’Enseignement des Langues (CECR) ainsi qu’un descriptif des
« capacités »  (compétences et connaissances linguistiques et
culturelles) par langue concernée. Celles portant sur « l’occitan –
langue d’oc » figurent aux pages 84-107.  On y trouve le détail
des contenus et compétences de niveaux A1 et A2 du CECR avec
des exemples données dans diverses variétés d’oc (provençal,
languedocien, gascon, limousin) et deux graphies (tout en graphie
occitane, sauf pour le provençal utilisé deux fois, l’une en graphie



200

« mistralienne », l’autre en graphie « normalisée »). Suivent un
tableau de vocabulaire thématisé en deux colonnes, languedocien
en graphie « classique » et provençal en graphie « mistralienne »,
ainsi qu’une liste de contenus culturels. Si l’on peut se réjouir de
l’intérêt ainsi apporté à l’enseignement des langues régionales en
France et notamment aux langues d’oc, on s’étonnera au moins de
deux choses :

-d’une part les choix opérés, où certaines variétés ont disparu
(par exemple l’auvergnat, le béarnais, le niçois) et où seules deux
graphies sont recensées dont une présentée sous deux noms
différents (« classique », et « normalisée » quand il s’agit du
provençal — ainsi rendu « normal » ?) ;

-d’autre part les trop nombreuses fautes en graphie
« mistralienne » qui proviennent de calques de la graphie occitane
ou de la graphie française (ò, sòrre, i a, esquirol, aucèus, et,
rebronda, tem, se soveni, equilibri alimentari, obesitat… etc.,
respectivement pour o, sorre, i’a, esquiròu, aucèu, e, rebrounda,
se souveni, equilibre alimentàri, oubesita etc., si tant est que ces
mots soient tous usités en provençal), voire des mots
languedociens présentés comme provençaux (punt, titoul,
couberto, sòmi etc. respectivement pour poun, titre, cuberto,
pantai ,  etc.), sans parler des calques du français qui ne
correspondent ni à des catégorisations ethnolinguistiques ni à des
usages en provençal et probablement dans d’autres parlers d’oc
(reptiles, amfibians, animal ouvipare qui se passent évidemment
de traductions et où l’on note à nouveau des formes phonétiques
et grammaticales languedociennes présentées comme
provençales).

On y trouve également des explications carrément absurdes
comme « bien prononcer la syllabe finale dans bon, noun » (qui
n’ont qu’une seule syllabe !) ou « bien prononcer la consonne
finale de fre » (qui n’en a pas !).

Pour des programmes scolaires, il y a là deux problèmes
relativement graves : un manque d’équilibre, sinon de neutralité,



201

entre différentes approches théoriques et pratiques de la langue
enseignée au profit d’une vision occitaniste dominante (graphie,
terminologie, formes linguistiques) et un manque de sérieux
qu’on admettrait probablement dans nul autre programme de
langue, ceci rejoignant cela puisque ce sont les exemples en
provençal et en graphie mistralienne qui sont les plus mal traités.

Élaborer des programmes, cela peut être une bonne chose. Les
élaborer bien, ce serait mieux.

Ph. Blanchet

*

COMPTES-RENDUS DE LECTURE

• Frédéric MISTRAL, Mirèio, texte provençal et traduction
française, avec présentation et dossier documentaire par Claude
Mauron (Librairie contemporaine, 30150 Montfaucon, 2008, 464
p.).

A chaque célébration mistralienne correspond, en général, une
nouvelle édition des œuvres et, au premier chef, de Mirèio. Après
avoir, en 1980 (150e anniversaire de la naissance), préfacé la
réédition du poème pour la librairie Jeanne Laffitte, Claude
Mauron nous donne ici, avec un brin d’avance sur 1909 (150e
anniversaire de l’œuvre), une édition qui sera fort utile à
beaucoup et à bien des égards.

D’abord en ce qui concerne le texte provençal. Le parti retenu a
été de reproduire, avec la plus stricte exactitude, celui de l’édition
procurée par Eduard Koschwitz à Marburg, en 1900, dont on
connaît l’intérêt historique (il s’agit en effet de la dernière édition
qui ait pu se prévaloir du concours de Mistral de son vivant), mais



202

aussi la difficulté d’accès à l’heure actuelle. A l’édition originale
(chez Roumanille, en 1859), qui a donné lieu à divers reprints
(Rollet, Jeanne Laffitte), on peut désormais aisément confronter le
texte de l’édition Koschwitz, qui a le mérite d’être débarrassé des
multiples scories présentes dans les éditions « intermédiaires »
(Charpentier, Lemerre) et qui, la correspondance le prouve,
affligeaient Mistral.

A cela s’ajoute la qualité de la présentation et du dossier
documentaire. La première traite de « Mireille et son mas », celui-
ci représentant le lieu majeur de l’œuvre, chargé de symbolique
pesante (la richesse, l’autorité paternelle) mais aussi heureuse (la
communion heureuse avec les gènt di mas). Envisageant
successivement la description du mas (à la fois stylisée et d’une
extrême justesse de traits), son rôle axial dans le déroulement du
scénario et son effacement tragique à la fin de l’œuvre, Claude
Mauron développe des analyses fondées sur un examen très
pointu du texte, de ses notations éparses, en intégrant même les
renseignements que peut fournir telle illustration par Eugène
Burnand, en 1884. Le dossier documentaire, après la classique
« Chronologie mistralienne », propose, sous le titre « Aux sources
vives du poème », les éclairages principaux que le poète a pu
fournir lui-même sur son œuvre, dans les Memòri e raconte ou
telle lettre à Adolphe Dumas. Suit un chapitre sur « Le temps et
l’espace » qui établit d’une part la chronologie interne du poème,
d’autre part sa géographie (carte à l’appui) – précisions d’autant
plus utiles (notamment pour les enseignants) qu’une fois les
tracés établis, s’ensuivent des conclusions synthétiques
éclairantes, sur la dramaturgie de plus en plus serrée de l’œuvre,
sur la répartition, bénéfique ou maléfique, des espaces évoqués.
Enfin les « Orientations bibliographiques » reflètent un parti pris
tranchant avec les sempiternelles listes d’ouvrages généraux,
puisque l’accent a été mis sur les études (articles ou chapitres
d’ouvrages) concernant, chant après chant, des épisodes
particuliers.



203

Le volume s’achève sur un cahier qui, en une vingtaine de
pages et une quarantaine d’illustrations, permet de suivre, par des
images choisies (et souvent ignorées), la destinée du premier
chef-d’œuvre mistralien : le manuscrit, l’édition originale, les
gravures de Burnand pour la « grande »édition Hachette, l’opéra
de Gounod, les transpositions cinématographiques, les sculptures
représentant l’héroïne, les adaptations à la scène lors du dernier
demi-siècle, jusqu’au ballet du Catalan Jean-Charles Gil, créé
avec le succès que l’on sait à Arles en 1904 et qui, depuis cette
date, connaît une brillante carrière internationale.

Ajoutons que l’ensemble bénéficie de la connaissance
approfondie, rare à ce degré, de la littérature provençale, de
l’œuvre de F. Mistral, et de la langue provençale dont C. Mauron
fait bénéficier les lecteurs.

Au bout du compte, une édition qui permet de lire Mirèio dans
un texte assuré, et, grâce à l’ensemble des éclairages proposés,
d’en saisir aisément les grandes lignes de force dramatiques, les
subtilités « de civilisation » ou encore la riche destinée dans des
domaines artistiques variés : une belle entrée en matières, à
l’évidence, pour les célébrations de 2009.

Ph. Blanchet

• Frédéric MISTRAL, La taulo e l’oustau – Contes gourmands,
textes réunis et présentés par Henri Moucadel (Librairie
contemporaine, 30150 Montfaucon, 2007, 288 p.).

Dans ce volume d’une élégante réalisation, Henri Moucadel
nous propose un remarquable recensement des textes de Frédéric
Mistral relatifs à la table et, de façon très large, à la cuisine
provençale. Résultat d’une exploration minutieuse, tous les genres
littéraires utilisés par le Maillanais sont présents ici, de la



204

cascareleto aux œuvres poétiques majeures, en passant par divers
articles extraits de l'Armana prouvençau et de L'Aiòli, mais aussi
par la correspondance, les publicités et également le Tresor dóu
Felibrige qui est amplement exploité en fin d'ouvrage, dans un
substantiel Lipo-det (« Index de gastronomie provençale ». Tout
au long de sa vie, en effet, Mistral sut jouer sur ce registre, depuis
les recettes de cuisine (aiòli, brandade, tian , fromage au
vinaigre…) jusqu'aux repas des moissonneurs et des journaliers
des mas de Camargue. Des textes savoureux, significatifs,
révélant un aspect souvent méconnu de son talent de chroniqueur,
son attachement – en ce domaine comme en d’autres – à la culture
authentiquement populaire, et enfin la dimension patriotique qu'il
voulut donner à cette composante, essentielle, de la vido vidanto.

L'introduction propose une réflexion sur la place du boire et du
manger dans ses écrits, le choix d'un pseudonyme spécifique (lou
cousinié Macàri) pour signer les recettes de cuisine, ou encore la
place de la cuisine dans la revendication provençale, une place qui
s’affirme particulièrement dans le contexte de la « grande
effervescence culinaire », en France et à Paris, de1880 à 1900, et
pour résister, sur ce point également, aux menaces de
centralisation alimentaire et gastronomique.

Les textes – la plupart d’accès difficile pour qui ne possède pas
les collections des périodiques provençaux du XIX° siècle – sont
reproduits ici, avec une précision impeccable et toujours
accompagnés d’une  traduction : celle de Mistral, naturellement,
lorsqu’elle existe, et sinon, pour tous les passages provenant de
l'Armana prouvençau ou de L'Aiòli, de la correspondance et des
publicités, celle établie par Henri Moucadel, précise et sobre,
témoignant d’un sens très sûr de l’écriture mistralienne. Enfin
diverses notes viennent judicieusement fournir des précisions sur
les personnages contemporains mentionnés.

Après un siècle et demi de banquets « mistraliens », puis post-
mistraliens, de citations approximatives et d’emprunts déguisés, il était
grand temps que l’on s’intéressât enfin, de façon systématique et
cohérente, à ce que Mistral a écrit sur l’alimentation et la cuisine en



205

Provence. Autant dire que cet ouvrage répond aux exigences des
provençalisants comme des gastronomes, étant entendu que l’on peut
fort bien être l’un et l’autre…

Claude Mauron

• Carmen ALEN GARABATO, Actes de résistance
sociolinguistique. Les défis d’une production périodique militante
en langue d’oc, Paris, L’Harmattan, 2008, 208 p.

Voici une étude fort utile et attendue depuis longtemps car elle
porte sur l’une des activités les plus importantes, en qualité sinon
en quantité, de production linguistique et culturelle en langue
régionale ces vingt dernières années : celle des périodiques, en
l’occurrence ceux du domaine d’oc de France (Espagne et Italie
exceptés).

Ce travail s’appuie sur un corpus significatif et presque
exhaustif, quoi qu’en dise trop modestement son auteur (C.A.G.),
construit avec des critères clairs (présence proportionnelle notable
de la langue régionale, investissement à dominante militante). Ses
résultats sont riches d’enseignement pour un lectorat varié, non
seulement parmi les spécialistes et passionnés des langues d’oc,
mais aussi pour tous ceux que les dynamiques sociolinguistiques
notamment celles en langues régionales / minoritaires intéressent.

Dans un premier temps, l’auteur établit la dynamique
chronologique des revues, principalement annuelles, trimestrielles
et mensuelles où l’on voit une forte créativité maintenue depuis
les années 1970, des revues anciennes (centenaires), et des revues
instables à la vie courte ou chaotique (interruptions de parution).
Cette partie appelle quelques informations manquantes. Ainsi
l’Armana prouvençau n’a pas une histoire aussi simple que celle
d’être « publié par la Mantenenço de Prouvenço1 sans interruption
jusqu’à aujourd’hui » (p. 25). Transformé en Armana di Felibre

                                      
1 L’absence d’accents est le fait de CAG.



206

dans les années 1970-80, il a été concurrencé pendant quelques
années par un Armana prouvençau dissident publié hors Félibrige
pour rompre avec un conformisme ressenti. La longue liste des
périodiques retenus, p. 29-70, comporte des informations
manquantes (nombreux ISSN-ISBN ou pas de dépôt légal déclaré
par exemple) dont on ne sait si l’absence est réelle et significative
ou non. Et l’on peut regretter, alors que l’auteur signale fort
justement qu’il n’y accord général ni sur la graphie sur le nom de
« la » langue, que leur soit imposé l’étiquette tant décriée occitan
alors que le terme langue d’oc, plus neutre, est disponible.

L’analyse des lieux et organismes de publication confirme une
dynamique déjà bien observée pour la production littéraire et la
promotion linguistique : la région provençale et niçoise est de loin
la plus active avec 55 titres sur 134, avant le grand Languedoc
(région administrative Midi-Pyrénées incluse) où sont publiés 44
périodiques, le reste étant disséminés à travers les autres régions
dites d’oc et la région parisienne (5 titres). Les revues sont
produites à 93% par des associations, et seulement 20% ont une
visée « pan-occitane » (les échelons locaux, départementaux et
régionaux l’emportant largement). Une analyse départementale
plus fine met en relief des pôles plus actifs : la Provence
rhodanienne et marseillaise (Bouches-du-Rhône et Vaucluse), le
Languedoc méditerranéen (Hérault), le Béarn (Pyrénées-
Atlantiques).

Cela nous ramène à l’analyse sociolinguistique. C.A.G. croise
les dynamiques de publications périodiques et les consciences
linguistiques (dénominations de la langue) repérées grâce à
l’enquête INED de 1999. En ressort que c’est dans les régions à
dénominations spécifiques dominantes (et non « patois »), le
grand Languedoc (où occitan tourne autour des 30%) et la



207

Provence (où provençal dépasse les 50%1) que l’activisme est le
plus marqué.

Les tirages, qui vont de 20 à 3500 exemplaires, révèlent
l’extrême diversité de la socialisation de cette production. La
place qu’occupe, rarement exclusivement, souvent en partenariat
avec le français, est elle aussi très variée.

L’analyse des rapports aux normes est instructive, même si elle
est réalisée d’un point de vue non explicite de type occitaniste
(perceptible par exemple dans le fait de présenter de façon
implicitement dévalorisante la norme graphique mistralienne
comme « suivant les principes de l’orthographe française » (p.
104) alors qu’elle ne fait que lui emprunter quelques graphèmes
employés selon des principes différents (à l’inverse, c’est la
graphie occitane dite « classique » qui suit des principes
similaires à l’orthographe française). L’auteur montre que les
choix graphiques, loin de n’être que des outils, correspondent à
des projets sociolinguistiques différents : la graphie occitane pour
les projets à tendance « pan-occitane », la graphie mistralienne
pour les projets à tendance locale ou régionale. C’est notamment
en Provence, la région d’oc à la personnalité sociolinguistique la
plus marquée (cf. la conscience sociolinguistique signalée ci-
dessus), que la graphie mistralienne est la plus employée et
massivement (seulement 9 périodiques sur 55 emploient
uniquement la graphie occitane et 5 autres l’emploient

                                      
1 L’auteur s’appuie sur les analyses réalisées par l’équipe de

Montpellier, qui prend en compte sans les distinguer toutes les
déclarations d’une langue recodée comme « d’oc » par l’INED,
mais l’analyse réalisée par les équipes de Rennes et d’Aix, qui

distingue les déclarants pour eux mêmes des déclarants pour leurs
parents et qui vérifie les recodages parfois erronés de l’INED,

donne 85 % de dénomination provençal en Provence (Blanchet et
coll., 2005), ce que Boyer et Alen Garabato (2008) semblent ne

pas avoir su lire dans le détail.



208

parallèlement à la graphie mistralienne) : cela fait 83,6 % de
périodiques en graphie mistralienne (et 74,5 % uniquement en
graphie mistralienne), proportion un peu moins écrasante mais
comparable à celle de 96% que j’avais relevé moi-même en 2002
à partir d’un corpus de 1996 incluant le Gard et les vallées
provençales d’Italie où la graphie mistralienne occupe une place
dominante (comme le signale fort justement C.A.G.).

S’ensuit une étude très instructive sur les conflits de normes
graphiques et linguistiques, qui confirme avec honnêteté ce que
d’autres partisans des choix occitanistes tentent de nier : ces choix
sont loin de faire consensus, ils suscitent notamment des
oppositions actives et des tentatives de complémentarité
conciliante.

L’analyse de territoires et des toponymes dans lesquels sont
ancrées les revues confirme cette analyse : les périodiques en
graphie occitane sont presque les seuls à s’inscrire dans un espace
« occitan » voir « d’oc », alors que ceux en graphie mistralienne
s’inscrivent massivement dans l’espace « provençal » (d’autres
optant pour d’autres espaces régionaux : Auvergne, Limousin,
Gascogne…).

Le livre contient également une étude des types de contenus,
des fonctions revendiquées de cette presse par ses responsables, et
met l’accent sur les difficultés qu’elle rencontre (ce qui, en miroir,
met en relief les talents et la générosité de ceux qui la font vivre).

La conclusion met l’accent, avec raison, sur l’importance
inattendue de cette production périodique qui révèle des
dynamiques sociolinguistiques évidemment diglossiques mais
beaucoup plus positives qu’on pourrait le penser, y compris en
termes régionaux (où l’on voit par exemple que l’espace
provençal est le plus dynamique). Elle identifie clairement les
problèmes de normes et les problèmes que posent les normes : le
vivier des contributeurs aux périodiques étant notamment réduit
par des exigences normatives inaccessibles à de nombreux



209

scripteurs potentiels (les interviewés signalent notamment la
difficulté de la graphie occitane dite « classique »).

Une bibliographie solide achève de faire de cet ouvrage un
apport précieux.

Ph. Blanchet

Références bibliographiques :
-Blanchet, Ph., Calvet, L.-J., Hilléreau, D. et Wilczyk, E., 2008 « Le volet
linguistique du recensement français de 1999 résultats et analyse appliqués
à la Provence plurilingue et au provençal » dans Marges Linguistiques n°
10 (revue en ligne), 2005, 23 p.

-Alen Garabato, C. et Boyer, H. « Usages, représentations et pratiques : les
données macro-sociolinguistiques face au terrain » dans L’occitan. Langues
et cité n°10, Paris, DGLFLF/Ministère de la Culture, p. 4

• Chrystelle BURBAN et Christian LAGARDE (éds), 2007,
L’école, instrument de sauvegarde des langues menacées ?,
Presses Universitaires de Perpignan, 407 p.

Issu d’un colloque organisé à Perpignan en 2005, ce volume
très riche mérite une lecture complète et approfondie, bien
davantage qu’un simple compte-rendu. Regroupant des études
très détaillées sur diverses situations sociolinguistiques et diverses
politiques linguistiques éducatives dans plusieurs pays, il a
l’avantage de problématiser fondamentalement la question qu’il
pose, ce qui n’est pas si fréquent. Les stratégies de promotion des
langues régionales et/ou minoritaires en Europe, en France
notamment, partent en effet la plupart du temps du postulat
implicite que leur enseignement à et par l’école est
nécessairement une action efficace, remplaçant ainsi notamment
la transmission familiale vacillante ou interrompue, et améliorant
le statut social de ces langues. Dès lors, l’augmentation des
pratiques et la revalorisation dans les représentations



210

découleraient presque automatiquement de cette
institutionnalisation. Or, ce n’est pas si sûr. Plusieurs études
importantes montrent ici (comme d’autres auparavant) que l’école
sans l’ensemble de la société ne peut pas grand chose.

Les éditeurs de ces textes les font précéder de deux belles
synthèses à cet égard, qui font le point sur l’essentiel des travaux
consacrés à cette question.

Pas moins de trente contributions examinent ensuite divers cas,
sans négliger les langues dites « d’origine », celles apportées par
les migrations. Un volume essentiel.

Ph. Blanchet

• Fiorenzo TOSO, Le minoranze linguistiche in Italia,
Bologna, Il Mulino, 2008, 283 p.

F. Toso est connu de nos lecteurs pour ses contributions à notre
revue et pour l’importance de son activité scientifique, en quantité
comme en qualité. Spécialiste des langues « régionales » ou
« minoritaires » d’Italie — dont les variétés d’oc du Piémont et
les variétés liguriennes proches des parlers de l’extrême sud-est
de la France — il a toujours su élargir ses analyses par un double
mouvement : d’une part en intégrant à son information d’autres
situations européennes comparables (d’om un ouvrage de
référence paru en 2006 chez Baldini Castoldi, Lingue d’Europa),
d’autre part en intégrant à son questionnement sur l’Italie des
pratiques linguistiques peu prises en compte par la tradition
sociolinguistique italienne, les langues « non territorialisées »
comme le rom, l’hébreu et l’arménien et les « dialectes » italiens
qui peuvent tout autant être considérés comme des langues à part
entière (piémontais, ligure, napolitain, sicilien, etc.). Le fait que
nombre de langues « minoritaires » d’Italie soit des langues
transfrontalières (provençal, français, variétés germaniques,
slovène, grec…) stimule cette ouverture.

L’ouvrage qu’il nous propose ici est à coup sûr une référence,
ce que l’éditeur a su pressentir en l’insérant dans sa collection
« Universal Paperbacks ». Il est certes rédigé en italien, mais la



211

lecture en est facile pour tout lecteur « romanophone »
notamment s’il maitrise déjà une variété d’oc ou de catalan et
d’espagnol ou de français… en attendant la publication précieuse
que constituerait une traduction française et anglaise.

Après une problématisation approfondie de la notion même de
« minorité linguistique », l’auteur explique sa focalisation sur les
minorités italiennes « historiques » (concernées par la loi
spécifique n° 482 en Italie) parmi lesquelles sont distinguées des
« langues régionales » et des « minorités nationales » aussi
appelées « colonies linguistiques ». Cela soulève, du reste, la
réserve que l’on pourrait objecter à sa démarche, car les langues
issues des migrations plus récentes (toutes les langues ont suivi
des migrations de populations partout sur Terre) ne sont
habituellement distinctes dans la situation sociolinguistique que
pour des motifs politiques implicites que F. Toso prend le soin
d’expliciter ; il en va de même pour les distinctions « minorités /
langues régionales / dialectes ». Le fait de consacrer une partie de
l’ouvrage aux minorités italophones à l’étranger confirme cette
nécessité d’intégrer plus avant les langues d’immigrations plus
récentes (encore perçues comme telles) en Italie.

Pour nos lecteurs plus directement intéressés par le domaine
d’oc, les réflexions et analyses transversales sur le statut, les
pratiques, l’émergence comme « langues » etc. de toute variété
linguistique sont précieuses. L’auteur consacre d’ailleurs des
pages aux cas particuliers du monégasque et du corse (p. 218-
223), dont les liens avec la situation française et méridionale sont
étroits. Il consacre en outre une courte synthèse à l’impact des
migrations italiennes en Provence (p. 239-240) et de très bonnes
pages (122-128) aux « dialectes provençaux alpins » dont on sait
à quel point ils méritent une étude quelque peu distanciée dans les
tourmentes idéologiques et les instrumentalisations politiques que
la protection officielle de la « langue occitane » a provoqué au
Piémont et en Ligurie (cf. notre recension de l’ouvrage de L. Pla-
Lang ci-dessous).

Cet ouvrage de F. Toso est donc hautement recommandable et
fera date.



212

Ph. Blanchet

• Luisa PLA-LANG, Occitano in Piemonte : riscoperta di
un’identità culturale e linguistica ?, Frankfurt, Peter Lang, 2006,
281 p.

Cet ouvrage concernant directement les études d’oc a été publié
en Allemagne et rédigé en italien (la recherche en Italie est
décidément bien dynamique). Il est constitué dans une première
moitié seule rédigée (p. 11-127) par une contextualisation
européenne et italienne (toujours la fameuse Loi 482) de la
problématique « occitane » au Piémont, une synthèse
d’informations somme toute relativement banales sur « l’occitan »
et sur sa place au Piémont italien, ainsi que par ce qui en constitue
l’intérêt majeur, une enquête qualitative par entretien auprès de
principaux acteurs de la promotion des parlers d’oc piémontais,
complétée par une enquête de moindre intérêt selon un
questionnaire quantitatif sur les usages de ces parlers auprès des
apprenants inscrits dans un centre associatif particulier
(échantillon contradictoire avec le thème de l’enquête).

Ces enquêtes, notamment celle par entretien, mettent
efficacement en lumière les tensions vives qui parcourent les
situations sociolinguistiques concernées depuis la mise en place
de la loi 482 de 1999 et son amplification par des dispositions du
conseil régional du Piémont, puisque de nombreux avantages (y
compris financiers) sont octroyés aux communes qui se déclarent
« occitanes » (le terme ayant été officialisé par la loi 482 après
avoir été fermement combattu par divers élus piémontais).
Désaccords voire conflits violents sur le nom de la langue, sur sa
définition, sur une politique de promotion, sur les normes
graphiques et linguistiques à adopter, sur les compétences
revendiquées par tel ou tel mouvement, sur la philosophie



213

politique et les finalités diverses de cette promotion. Même
l’enquête quantitative, réalisée auprès de personnes fréquentant
un centre occitaniste, donne 60% de personnes qui considèrent
que le provençal et l’occitan sont des langues différentes, dont
40% à statut égal. Et pourtant ils sont à bonne école pour être
convaincus du contraire…

Pour le reste, l’étude n’est ni originale, ni très solide. On y
trouve ressassée une vulgate romanistique sur les caractéristiques
typologiques et une vulgate occitaniste sur la situation
sociolinguistique supposées de l’occitan en général et des parlers
du Piémont en particulier, sans aucune remise en question,
laquelle établirait la scientificité du propos. Non seulement y sont
repris les sempiternels discours d’auto-légitimation occitaniste et
de dénigrement des autres approches (quitte à reproduire les
mêmes désinformations historiques ou linguistiques), mais même
les graves dérives idéologiques du mouvement fondé par F.
Fontan, qui sont pointées du doigt dans les entretiens, sont ici
totalement ignorées — ou passées sous silence.

Sur la question de la « redécouverte d’une identité occitane »
(titre de l’ouvrage) et de la « réalité occitane piémontaise » (titre
de la 3e partie), plusieurs interviewés dont un bon spécialiste
comme Fiorenzo Toso (cf. notre recension ci-dessus), ont attiré
l’attention de l’auteure sur ses présupposés partisans, en vain. Il
est regrettable, entre autres, qu’elle n’ait pas tenu compte des
analyses de l’idéologie implicite voire des supercheries dans
certaines des publications militantes qu’elle cite sans les
commenter1.

                                      
1 Par exemple dans notre revue mon compte-rendu de Anghilante,
Dario, Bianco, Gianna et Pellerino, Rosella, Valadas Occitanas e
Occitània Granda (“ Vallées Occitanes et Grande Occitanie ”),
Chambra d’òc / Regione Piemonte, Torino (Turin), Italie, 2000,

143 p. dans La France latine, Revue d’Etudes d’Oc, n° 135, 2002,
p. 103-114.



214

L’ouvrage se clôt par une brève conclusion qui ne tire pas
grand chose des résultats des enquêtes et qui assène
imperturbablement les mêmes convictions : il existe non
seulement une langue occitane (ici alpine) mais aussi des
« Occitans » de France et d’Italie dont elle déplore le manque
d’unité transfrontalière et surtout le manque d’unité et de
conscience en Italie (affirmant comme modèle l’existence d’un
sentiment d’unité occitane côté français « malgré la fracture
interne1 entre courant occitan et courant provençal »)… la seule
issue étant l’union pour défendre et promouvoir l’occitan, quoi
qu’aient pu en dire les informateurs.

L’autre moitié de l’ouvrage (p. 129-269) contient les textes
intégraux des entretiens (fort utiles, p. 131-177) et les textes
juridiques ayant abouti, depuis la résolution Arfé de 1981 à la
Charte européenne de 1992, à la Loi 482 italienne de 1999 en
passant par loi régionale de 1990 sur le piémontais.

Bref, cent pages d’un texte sans apport notable (sauf au second
degré), 50 pages d’entretiens très instructifs, et 100 pages de
textes juridiques tous disponibles gratuitement sur internet, plus
une bibliographie d’ailleurs plutôt complète.

Pas de quoi justifier les cinquante euros, prix de vente moyen
en Europe.

Ph. Blanchet

• Bernard CERQUIGLINI, La langue orpheline, Paris,
Minuit, 2007, 229 p.

Dans un essai dense, efficace et néanmoins d’une lecture plus
qu’agréable, B. Cerquiglini revient sur les mythes et les
circonstances socio-historiques de l’émergence du français,
structurante pour l’ensemble de la dynamique sociolinguistique

                                      
1  Soulignement de Ph. Blanchet



215

de la France et de l’espace francophone. Très documentée, cette
étude défend une thèse convaincante et pourtant peu orthodoxe :
le français est une langue semi-artificielle inventée à l’écrit en
mêlant diverses origines linguistiques et sans véritable filiation
directe avec aucun parler issu du latin. Son émergence
progressive est relativement récente et d’ordre fondamentalement
sociopolitique…

On notera dans cet ensemble quelques passages instructifs sur
le domaine d’oc. Ainsi en 1529, Geoffroy Tory distinguait 5
langues à « intégrer » dans une sorte de « koinè » à la grecque :
« la langue de Court & Parrhisienne, la langue Picarde, la
Lionnoise, la Lymosine & la Prouvensalle » (p. 39). Vers 1560,
Pasquier distinguait des « vulgaires » utilisés dans diverses cours
liées à la cour de France : «  Picard, Champenois, Provençal,
Tholosan » (p. 10). Il semble bien que dans le domaine d’oc aussi,
la diversité ait régné très tôt et pour longtemps (cf. la distinction
provençal / toulousain ou limousin), d’autant qu’aucune « koinè »
comparable au français n’y a jamais émergé, car aucun contexte
politique comparable ne s’y prêtait.

L’ouvrage revient aussi amplement sur la façon dont la
dialectologie et la philologie (au XIXe siècle) puis la linguistique
structurale (au XXe) ont poursuivi en la reformulant  la tradition
grammaticale sans la contester au fond. Il montre que ces
discours, même scientifiques, sont inscrits dans le contexte
historique et politique de la construction de l’État-nation.

Un ouvrage très éclairant.
Ph. Blanchet

• Danièle Moore, Plurilinguismes et école, Paris, Didier, 2006,
320 p., avec postface de Daniel Coste.

Disons-le d’emblée : ce travail est une somme. Il constitue
aujourd’hui l’ouvrage de référence sur la question de la
didactisation du plurilinguisme, y compris dans celui qui fait



216

intervenir des langues régionales ou mionritaires. Il fait en effet le
point, en huit chapitres clairs, solides et bien exemplifiés, sur la
question des processus de développement et de mise en œuvre de
différentes formes de plurilinguisme collectif et surtout
individuel, en articulant sociolinguistique, acquisition et
didactique des langues. Les plurilingues en question sont, au
premier chef, les enfants, à la fois parce qu’ils présentent des
dynamiques fortes d’appropriation « initiales » (ou presque) de
compétences plurilingues et pluriculturelles, et parce que l’un des
enjeux clés d’une meilleure compréhension des pratiques
plurilingues (pré-acquises en contexte social ou enseignées-
apprises de façon didactisée) est justement la scolarisation des
enfants plurilingues et la mission d’enseignement de compétences
plurilingues et plurilittéraciées de l’école.

Dans la première partie composée de trois chapitres, l’auteure
présente les contextes de développement des plurilinguismes,
active pour cela un appareil conceptuel particulièrement riche qui
interroge, précise et met en relation les notions de contexte, de
statut, de communauté, de frontière, de réseau, d’itinéraire, de
profil et de territoire. Partant des contextes collectifs des contacts
de langues, elle explicite l’état des connaissances actuelles sur le
« passage » entre les langues et notamment sur la façon dont, dans
un répertoire verbal (individuel ou collectif), on identifie plus ou
moins ou pas du tout, selon les cas, des « langues » distinctes
dans l’ensemble de son potentiel. Elle insiste sur l’importance des
réseaux sociaux et des biographies langagières complexes pour
comprendre le développement et les fonctions des compétences
plurilingues individuelles.

La seconde partie décrit ensuite, dans ses deux chapitres, des
pratiques plurilingues et « plurilittéraciées » en prenant appui sur
des biographies langagières et de nombreuses recherches
analysant les langues et les discours en situation de contact, en
famille et à l’école. Elle propose une vision complexe et nuancée
des multiples dynamiques de construction et d’usages de
répertoires plurilingues. Le chapitre 5 met l’accent, de façon



217

originale puisque cet aspect est d’ordinaire peu abordé, sur les
phénomènes de lecture / écriture en plusieurs langues, soulignant
l’importance de ces phénomènes méconnus pour la scolarisation
des enfants et pour comprendre les fonctions symboliques liées au
recours à tel ou tel alphabet / système d’écriture.

La mise en action des répertoires plurilingues en milieu
scolaire trouve un écho dans les trois chapitres de la troisième
partie, qui se concentrent sur les relations bidirectionnelles entre
compétences plurilingues et dynamiques d’apprentissage :
bidirectionnelles, c’est-à-dire à la fois en posant les pratiques
plurilingues spontanées comme modèle / objectif de
l’enseignement-apprentissage des langues (contrairement au
modèle traditionnel du « monolingue natif normatif idéal ») et
posant l’enseignement-apprentissage des langues en milieu
scolaire comme devant développer ce type de compétence
plurielle (souvent déjà présente chez de nombreux apprenants
mais ignorée ou négligée par les dispositifs éducatifs). L’accent
est notamment mis sur la place centrale des alternances de
langues à la fois comme moyen et comme objet d’enseignement /
apprentissage, dans le cadre de la définition de la compétence
plurilingue et pluriculturelle posée par Coste, Moore et Zarate
depuis 1997 et largement adoptée depuis (notamment par le
Cadre européen commun de référence). Étayée par de nombreux
exemples et études préalables, l’argumentation montre comment
une dynamique plurilingue peut être efficace en classes de langue,
bien davantage qu’une approche monolingue. Deux autres points
occupent les chapitre 7 et 8, d’une part la place essentielles des
représentations des langues dans les stratégies d’apprentissage et,
d’autre part, la nécessité d’une didactique intégrant réellement les
compétences pluriculturelles / interculturelles dans
l’enseignement-apprentissage des langues.

La conclusion, intitulée « Construire la didactique du
plurilinguisme » (une didactique aurait peut-être été une meilleure
formulation, plus adaptée à l’objet et, par ailleurs, à la prudence et
à la modestie de l’auteure) fait une heureuse synthèse des



218

propositions contenues dans l’ouvrage. Elle souligne avec
honnêteté ce qu’elles ont de critique et d’innovant par rapport à
une vision classique du plurilinguisme et donc de l’enseignement
des langues, hélas encore dominante.

Chaque question est traitée, tout au long de l’ouvrage, en
s’appuyant sur des études de cas divers et sur une synthèse
efficace des travaux existants, tant anglophones que
francophones.

Dans sa postface, Daniel Coste insiste sur la qualité des
analyses de D. Moore (et notamment de ses analyses de corpus),
met en perspective historique l’évolution forte des connaissances
et des convictions en didactique des langues et se félicite
globalement de la mise en synergie des acquis de la recherche en
matière d’éducation au plurilinguisme, synergie à laquelle D.
Moore apporte ici une contribution de tout premier plan.

L’ouvrage comporte également une bibliographie abondante
(33 pages, classée d’une façon commode), bibliographie sinon
exhaustive en tout cas très complète et représentative. Il comporte
aussi un précieux index reprenant sur 11 pages l’ensemble des
concepts, notions, questions, thèmes, références théoriques et
outils de référence étudiés dans le texte.

Á l’issue de la lecture de l’ouvrage, on  ne peut que souhaiter
qu’il soit massivement diffusé et utilisé et que la formation des
enseignants s’inspire largement de ces apports. Enseignants,
formateurs, chercheurs, décideurs, tous acteurs des systèmes
éducatifs et de la gestion des plurilinguismes, y trouveront en
effet matière à renouveler en profondeur leur réflexion didactique
sur la notion centrale de compétence plurilingue.

Marie-Pascale Hamez et Philippe Blanchet



219

Vient de paraitre, à noter…

  [Collectif], 2008, Li Discours de Mistral, revue
L’Astrado n° 43, 200 p. Le numéro 2008 de cette excellente
revue d’études provençales réédite l’ensemble des discours
mistraliens réunis en 1905 et en 1941, aujourd’hui
introuvables, et y ajoute quatorze autres discours importants,
tous en langue provençale. Quatre études complètes le volume,
mettant en perspective les réceptions possibles de ces discours,
sous la plume d’E. Desiles, R. Moucadel, L. Scotto et R.
Venture, tous enseignants de provençal et fins connaisseurs de
la culture provençale et félibréenne. L’ensemble est coordonné
par M. Courty, inlassable acteur des études et de la création
littéraire en provençal dont il faut ici souligner le travail
(L’Astrado Prouvençalo, Les Fauvettes, 13130 Berre l’Etang).

  [Collectif], 2007, Memòri e raconte. Ate dóu coulòqui
(23 septembre 2006), Graveson, CREDDO, 106 p.
(www.creddo.info / ass.credo@wanadoo.fr).

  [Collectif], 2007, Vocabulaires de la mine (provençal-
français), Gréasque, Pôle Historique Minier (Puits Hély
d’Oissel, 13580 Gréasque), 83 p. (vocabulaire thématique
illustré de l’ensemble du lexique technique provençal des
mineurs, recueilli auprès d’anciens mineurs, avec
correspondances éventuelles dans les dictionnaires
provençaux, textes historiques et entretiens en provençal en
annnexes).

 [Collectif], Coumboscuro, revue mensuelle de la minorité
provençale en Italie (abonnements : www.coumboscuro.org /
info@coumboscuro.org).



220

  [Collectif], revue Me Dison Prouvènço / Mi Dien
Prouvènço / Mon nom est Provence, magazine bilingue
provençal-français (abonnements : www.collectifprovence.com
/ monnomestprovence@hotmail.com).

  [Collectif], Victor Gelu et le Marseille de son temps,
Actes du colloque du 24 février 2007, Avignon, Li Nouvello
de Prouvènço (cahier n°14), 167 p. (www.nouvello.com).
Contient cinq chansons de Gelu directement transcrites d’après
le manuscrit original.

 [Collectif], La Prouvènço di pintre, n° 25 de la revue Lou
Prouvençau à l’Escolo, 2008, 135 p., toujours aussi riche de
propositions pédagogiques pour l’enseignement du provençal.
On y trouve aussi un dossier sur les programmes de langue
d’oc pour le primaire et un dossier pédagogique sur les
relations Provence / Catalogne (pour un voyage d’études).
(Lou Prouvençau à l’Escolo, 54 rue Notre Dame, 13190
Maillane).

 Dumas, Marc, Leis oundo e lei prismo, Berro, L’Astrado,
2007. Une autre pierre précieuse ajoutée à l’œuvre poétique
provençale de M. Dumas, dans sa belle langue du pays d’Apt.
(L’Astrado Prouvençalo, Les Fauvettes, 13130 Berre l’Etang).

  Giély, Bernat, L’incouneigu de Maraisso, Marseille,
Prouvènço d’Aro, 2008, 198 p. Romancier apprécié en
provençal, B. Giély donne ici à lire un texte agréable, doté
d’un certain suspens, et comme toujours ancré dans les réalités



221

sociales et historiques. (Edicioun Prouvènço d’Aro, T. Dupuy,
18 rue de Beyrouth, 13009 Marseille).

  Gouvard, N., Lambert, A. et Simian-Seisson N., 2007,
Camin de lengo nistounet, livret d’initiation à la langue
provençale moderne niveau A1 du CECR, Maillane, Lou
Prouvençau à l’Escolo, 80 p. (pour jeunes enfants grands
débutants, www.prouvencau.fr.st).

  Imbert, Pierre, 2008, Leis Aventuro de Pinòquio, istòri
d’uno marioto (traduction en provençal varois de Collodi Le
Avventure de Pinocchio), Villeneuve, Maintenance de
Provence du Félibrige (250 chemin du Devens, 04180
Villeneuve), 303 p. avec lexique.

 Lafon, Noël, 2008, Écrits occitans cantaliens. Dix siècles
d’écrits occitans, guide, anthologie, répertoire des auteurs et
traduction française, Aurillac, Lo Convise, 832 p. (www.lo-
convise.com).

  Moutier, Louis, 2007, Dictionnaire des dialectes
dauphinois, Montélimar / Grenoble, Daufinat-Provença Terra
d’Òc, ELLUG, 899 p. (www.ieo.droma.org / www.u-
grenoble3.fr/ellug). Edition rigoureuse assurée par J.-C. Rixte
du manuscrit élaboré par L. Moutier fin XIXe siècle couvrant
l’ensemble des parlers du Dauphiné historique, notamment le
domaine d’oc de la Drôme et des Hautes-Alpes).

  Puyau, Jean-Marie, Comprendre, parler, lire, écrire le
béarnais, Institut Béarnais et Gascon / éditions Princi Negue,
2007, 238 p. Un guide indispensable pour tous les curieux et



222

apprenants de la langue béarnaise, dans la graphie moderne
béarnaise facilement accessible à tous. Un travail sérieux,
pédagogique, attractif. (Princi Negue, Quartier Loupien, 64360
Monein).

•  Thiolier-Méjean, Suzanne, L’Archet et le lutrin.
Enseignement et foi dans la poésie médiévale d’oc, Paris,
L’Harmattan, 2008, 446 p., 38 €. « Amour est la douceur
même : quel amour ? Celui qui saisit tout, sans fin ni
commencement » : cet amour total chanté par Daude de Pradas
conviendrait fort bien à une définition de la fin’amor des
cansos. Et pourtant Daude désignait par ces vers l’amour divin.
La séparation que certains critiques ont établie, non sans
quelque raison apparente, entre amour profane et sentiment
religieux, est-elle aussi profonde qu’on a parfois voulu le
croire ? S’il y a eu, en poésie, cette séparation n’est-ce pas
plutôt parce qu’il y avait eu auparavant un cheminement
commun ? Quelques poètes, allant jusqu’au bout de l’idée
d’amour pur (c’est le sens exact de fin’amor), refusent sa
forme terrestre et choisissent de chanter le renoncement à la
folie du monde pour le seul amour de Dieu. Pour tous, c’est
l’amour, principe même de la Création, qui unifie et explique
l’œuvre de chacun. Or on ne peut s’interroger sur la nature de
« l’amour pur » en ignorant la formation intellectuelle des
poètes et la conception de l’amour selon les théologiens du XIe

siècle a pu contribuer en partie à l’élaboration de la fin’amor
des troubadours. Et comment retrouver cet enseignement dans
les poésies des troubadours ? Ce qu’on sait de leur carrière a
fourni à l’auteur quelques pistes, ainsi que l’étude de leur
vision du monde dans les cansos.



223



224



225

TABLE

Philippe BLANCHET

Avant-propos 5

DOSSIER André DEGIOANNI

Philippe BLANCHET

Andriéu Degioanni, Prix Mistral 2007 9

Claude MAURON

Bio-bibliographie d’André Degionanni 11

Jean-Luc DOMENGE

Les pèlerins du Couar Prouvençau 17

Document : extrait de Lou Bouan Limerò 47

René MOUCADEL

Les boules dans la littérature provençale 51

Documents : Nue de Nouvè et Lou Prat à l’arrousant 69

Henri MOUCADEL



226

Les couleurs dans trois œuvres d’André Degioanni 77

Claude MAURON

André Degioanni au Thoronet,

sur les traces de Folquet de Marseille 95

Documents sur l’an pebre 111

Trois écrits De Max-Philippe Delavouët

sur les œuvres d’André Degioanni 115

Varia

Jean-Michel JAUSSERAN

Les arcanes de la graphie Moirencienne 121

Céline MAGRINI-ROMAGNOLI

Max-Philippe Delavouët

et l’art roman en Provence 151

Informations et Comptes-Rendus



227

Grand Prix Littéraire de Provence 2008 : A. Compan

(M. Courty) 195

Les nouveaux programmes de langues régionales

à l’école primaire (Ph. Blanchet) 199

Comptes-rendus de lecture

Frédéric MISTRAL, Mirèio,

édition critique par Claude Mauron 201

(Ph. Blanchet)

Frédéric MISTRAL, La taulo e l’oustau

 Contes gourmands, textes réunis et présentés

par Henri Moucadel (C. Mauron) 203

Carmen ALEN GARABATO,

Actes de résistance sociolinguistique.

Les défis d’une production périodique militante

en langue d’oc (Ph. Blanchet) 203



228

Chrystelle BURBAN et Christian LAGARDE (éds),

L’école, instrument de sauvegarde des langues menacées ?

(Ph. Blanchet) 209

Fiorenzo TOSO, Le minoranze linguistiche in Italia

(Ph. Blanchet) 210

Luisa PLA-LANG, Occitano in Piemonte :

riscoperta di un’identità culturale e linguistica ?

 (Ph. Blanchet) 212

Bernard CERQUIGLINI, La langue orpheline

(Ph. Blanchet) 214

Danièle Moore, Plurilinguismes et école

(M.-P. Hamez et Philippe Blanchet) 215

Vient de paraître 219

Table 225


