
Nouvelle série N° 178 — 2024 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

Femmes et troubadour : 
une histoire culturelle 

 
  

Coordonné par Brigitte Saouma 
 
 
 
 
 

CENTRE D’ÉTUDES DES LANGUES, 
TERRITOIRES ET IDENTITÉS CULTURELLES 

BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES 
 

Université Rennes 2 



REVUE D’ÉTUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche CELTIC-BLM 
gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIÈGE SOCIAL 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
à l’attention de Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 – UFR ALC 

C.S. 24307 
35043 RENNES CEDEX 

(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 
 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance concernant 
les adhésions à l’association, la rédaction, les manuscrits et 
services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
Abonnement 2024 : 30 € par an 
Abonnement de soutien 2024 : à partir de 35 € par an 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de : Union des Amis de la France Latine 
CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© Revue d’études d’oc - France Latine 2024. Tous droits de 
reproduction, même partielle, réservés pour tous pays. 
 



 
 

5 

Avant-propos 
 
Les articles présentés dans ce numéro s’inscrivent dans un 

mouvement de recherches interdisciplinaires portant sur des sources 
longtemps ignorées ou délaissées. Elles font peu à peu l’objet d’études 
suscitant de nouvelles interrogations et bousculant des préjugés 
solidement établis.  

Bertran de Born, chef de guerre retiré à l’abbaye de Dalon à la fin 
de sa vie, est l’un des troubadours qui a clairement exprimé dans son 
œuvre « la connessione fra dato storico-ambientale ed ispirazione 
lirica ». Saverio Guida a recherché dans des cartulaires plus ou moins 
délaissés, les éléments concrets, historiques, permettant d’identifier des 
personnages rendus célèbres par le seigneur de Hautefort. L’entourage 
masculin du troubadour formé de compagnons, d’amis, de conseillers 
apparaît donc comme une source d’inspiration bien plus importante que 
la critique traditionnelle ne le laissait entendre.  

L’article de Marie Rose Bonnet fondé, entre autres, sur les 
délibérations communales, les comptes trésoraires ou les cadastres, 
donne un tableau quasi exhaustif du travail des femmes méridionales, 
non nobles. Leur importance sociale a souvent échappé aux historiens, 
alors que « la lecture des documents témoigne, même 
parcimonieusement, d’une intense activité professionnelle, aussi bien à 
la ville qu’à la campagne ». En révélant tout un pan généralement 
ignoré de la vie des femmes, Marie Rose Bonnet ouvre de nouvelles 
perspectives à l’étude du développement économique des sociétés 
médiévales.  

Les musiciennes compositrices ou interprètes, sont souvent restées 
dans l’ombre, sinon anonymes. Après le rappel des différentes thèses 
portant sur l’origine et le genre des chansons en langue vernaculaire 
ainsi que l’universalité de certains topoï, Viviane Cunha, a exposé la 
taxonomie des chansons profanes puis a montré l’importance de 
Hildegarde de Bingen, Herrade de Landsberg, Maria Gonzalez Aguero 
et des moniales italiennes de l’époque baroque dans l’évolution de la 
musique sacrée. Ces religieuses pour lesquelles « la musique 
représentait leur unique voix dans le monde » ont largement œuvré à la 
création et l’enrichissement de thèmes musicaux.  



 
 

6 

Les poètes ne furent pas les seuls à célébrer les femmes, Grégoire 
de Nysse a rendu hommage à l’impératrice Flacilla pour son 
engagement politique et religieux, Jérôme de Stridon a loué la très 
érudite Blesilla, et Sidoine Apollinaire a fait l’éloge de Philomathia, 
pivot de sa famille. Souveraine, savante ou domina, elles apparaissent 
exceptionnelles par leur courage et leur savoir dans une société dont la 
profonde mutation religieuse est aussi due aux femmes.  

Philippe Blanchet Lunati dans sa note sur Tenso rappelle 
l’importance de cette revue consacrée aux études d’occitan, de 
provençal, de langue d’oc et de littérature troubadouresque. En plus des 
articles et des comptes-rendus, des bibliographies régulières, très 
détaillées et précieuses y sont publiés.  

La présentation de mon livre Autour de Las novas del heretje Les 
sources antiques des controverses entre catholiques et cathares, outre 
le résumé du poème, donne un aperçu des différences fondamentales 
entre les doctrines.  

 
Brigitte SAOUMA 

 
  



 
 

7 

Tracce documentarie di piccoli signori 
celebrati da Bertran de Born 

 
Résumé  

Afin de contribuer à une mise en « situation » appropriée aux compositions 
qui nous restent de Bertran de Born, par le dévoilement des réseaux d’intérêts, de 
relations et d’interférences qui les sous-tendent, j’ai cru opportun de restituer le 
profil d’un certain nombre de personnages cités par le troubadour limousin, profil 
moins évanescent et vague que celui dont nous disposons aujourd’hui. Ces 
personnages aux titres divers sont plus ou moins rattachés à la théâtralité et à 
l’occasionnalité de micro représentations proposées. Ainsi, avec la récupération 
de vestiges documentaires négligés et oubliés, j’ai cherché à reconstruire les 
rapports intersubjectifs naissant à l’intérieur d’un groupe de « compagnons », de 
conseillers, d’amis qui « ornaient » la cour du seigneur troubadour de Hautefort. 
De toute évidence, ils tenaient en grande considération les témoignages actifs de 
culture, d’intelligence, d’habileté de versificateur du châtelain. Il les a conçus, les 
a organisés, en a encouragé la mise en scène avec la collaboration et la complicité 
d’autres amateurs de la lyrique et de divertissements littéraires   

 
 
Fra i trovatori occitani noti, Bertran de Born è uno di quelli che ha 

maggiormente richiamato l’attenzione della critica, attratta e più o 
meno fortemente affascinata, fin dagli albori dell’età moderna, dalla sua 
atipica opera e dalla sua originalissima personalità, quantunque si sia 
frequentemente applicata su entrambe soprattutto con un’approche 
intuitive, incorrendo non di rado nell’abuso della sovrainterpretazione. 
Se c’è infatti un poeta medievale la cui produzione risulta, 
obiettivamente, improntata in maniera consistente dall’esperienza 
esistenziale e su cui torna utile l’applicazione dell’«identity theory» 
sviluppatasi negli ultimi cinquant’anni soprattutto nei paesi anglofoni, 
questi è il signore-rimatore d’Altaforte, che ha lasciato nei suoi 
componimenti, pur solidamente formalizzati, ben impressa l’immagine 
della realtà evenemenziale  da cui sono scaturiti e chiaramen te 
percepibile la connessione fra dato storico-ambientale ed ispirazione 
lirica. In tale quadro prospettico si rivela senza dubbio importante 
indagare e svelare la natura e la finalità degli artifizi pervenuti, le 
categorie etiche, i motivi ideali che hanno determinato e condizionato 



 
 

8 

l’organizzazione e la sostanza dei congegni in versi e musica rimasti, 
ma altrettanto fondamentali devono tornare l’appropriata ‘situazione’ 
sul piano cronotopico delle intramature realizzate, l’accertamento della 
rete di interessi, relazioni, solidarietà, interferenze sottesa ai testi, il 
ravvisamento degli orizzonti d’attesa dei fruitori dei recitativi e del 
grado di simpateticità relante i messaggi emessi ai loro destinatari 
immediati, la penetrazione del sistema di concezioni, norme, ruoli, 
convenienze, scambi di valori, conoscenze e ‘rappresentazioni’, che ha 
presieduto alla confezione delle orditure superstiti. 

Tutta la poesia trobadorica, ed in particolare quella di Bertran de 
Born, aveva un eminente e flagrante taglio ‘sociale’, si basava su 
condizioni di produzione e ricezione ben diverse da quelle vigenti ai 
giorni nostri, non soleva prescindere dalle competenze, dalle 
disposizioni, dalle aspettative, dalle sovrastrutture informazionali 
possedute dai consorzi umani cui in prima istanza era indirizzata, 
comportava il coinvolgimento nell’atto performativo delle compagini 
di contorno, provocava un processo dinamico di interazione fra i 
paradigmi e i Grundbegriffe dell’autore e quelli del suo pubblico, era 
diretta verso l’interno di un gruppo ben definito, preciso e reale, in 
genere formato da ‘vicini’ spazialmente, culturalmente e 
ideologicamente non refrattari a pensare, immaginare, esprimersi 
secondo le linee e i modi suggeriti dall’elaboratore dell’invenzione 
melica. 

Da qui l’ineludibile necessità di collocare i dilettevoli esercizi 
versificatori del signore-trovatore limosino, per lo più concepiti e 
germinati al di fuori della letteratura, in un corretto sfondo compositivo 
e comunicativo, di tratteggiare l’individualità poetica non nella sua 
aseità, bensì nel contesto storico-geografico originario, di scoprire non 
soltanto il primum agens, ma pure la scena (e il retroscena) in cui si 
mosse, di afferrare acconciamente l’ampio tessuto che sostiene e 
circonda le intramature sopravanzate, tenendo conto dell’itinerario 
creativo, dei codici mentali, delle spinte, dei gusti, del ‘peso’ della 
committenza, dei sodali apertamente chiamati in causa, dell’audience, 
selezionata e ristretta, che godeva  della prerogativa di agguantare  ed 
apprezzare appieno, in quanto spettatrice diretta o particeps degli 
intrighi e degli avvenimenti accennati, la chiave criptico-semiotica 
adoperata dal talentoso realizzatore di incantatori trattenimenti ludico-



 
 

9 

culturali. 
Bertran de Born si rivolgeva, come si sa, in via primaria agli 

esponenti dell’ordo militum, che non era però – è bene rammentarlo – 
una classe sociale compatta e coesa, ma comprendeva persone 
privilegiate rispetto alla massa degli ignobiles, ancorché 
intrinsecamente diverse e distinte fra loro per estrazione, censo, 
educazione, attitudini, nel complesso segnate da una quasi patologica 
instabilità esistenziale, da un modo di vivere e di agire fortemente 
gerarchizzato, comportante la dipendenza delle più deboli da quelle più 
potenti, cui rispondevano costanti minacce di destabilizzazione, una 
permanente crisi strutturale e un generalizzato ed endemico «besoin de 
mouvement que provoquait l’inconfort, moral ou matériel»1, donde 
inimicizie, violenze, rapine, scontri armati, richiedenti per un adeguato 
riparo e contrasto obbligazioni «d’homme à homme» che implicavano 
alleanze, tentativi di integrazione, prestazioni d’omaggio e non di rado 
addirittura l’accasamento dei minores presso i maiores. 

Di tale eteroclita compagine, cui si deve la responsabilità di quel 
processo di civilizzazione – cominciato in Francia e poi estesosi alle 
altre regioni europee – richiamante all’istante l’idea della corte 
signorile, dei milieux aristocratici, «conosciamo assai poco»2 e 
conviene tracciare contorni e profili meno sfumati, vaghi ed evanescenti 
di quelli oggigiorno a disposizione, discernendo per quanto possibile il 
posto occupato e la funzione esercitata da ciascun soggetto all’interno 
della comunità curtense. E senz’altro confacevole allo scopo riesce 
l’avvalersi di un legato letterario, quello trobadorico, notoriamente 
includente il mondo reale nella fictio poetica e rivelatore d’un sistema 
comportamentale, emozionale, affettivo profondamente influenzato 
dalle esperienze antropiche, politiche, relazionali, mitomimetiche di chi 
cercava il consenso e la complicità del pubblico elitario che 
l’attorniava. Ecco perché si è ritenuto opportuno effettuare, sebbene la 
documentazione superstite risulti per più versi depauperata e mutila, 
nuove ricognizioni prosopografiche, servirsi dei testi di Bertran de Born 

 
1 R. FOSSIER, Histoire sociale de l’Occident médiéval, Paris, A. Colin, 1970, p. 
135. 
2 W. MELIGA, Il pubblico dei testi cortesi, in Lo spazio letterario del medioevo. 2. 
Il medioevo volgare, dir. P. Boitani-M. Mancini-A. Varvaro, III: La ricezione del 
testo, Roma, Salerno Editrice, 2003, p. 79. 



 
 

10 

come di un periscopio cinestetico e concentrare fasci di radiazioni 
pluricromatiche e rinfrangenti su un gruppo di personaggi, di 
‘compagnoni’, citati dal trovatore limosino ma persistentemente 
confinati nell’ombra, col fine precipuo di accertarne l’identità, di 
ricostruire i legami di amicizia, di parentela, di interesse intercorrenti 
dentro un consorzio gentilizio per troppo tempo lasciato nell’oblio, di 
scandagliare il fondo ambientale e fa emergere gli organismi 
primordiali, nascosti o camuffati, depositari delle ragioni di certe 
celebrazioni e/o allusioni a luoghi, figure, eventi più o meno relati alla 
‘teatralità’ e all’occasionalità delle microrecite proposte e nell’insieme 
marcanti la volontà di stringersi in un’affratellante rete di appoggi e 
progetti. Per opporsi alla sommarietà e all’incompiutezza delle 
indicazioni ‘poetiche’ fornite, normalmente carenti di dettagli e di 
minute specificazioni/spiegazioni, per recuperare le tessere personali 
dei componenti delle brigate cortesi evocate da Bertran e ricostruire i 
rapporti intersoggettivi sbocciati, per seguire i passi di un’umanità 
desiderosa di dispensarci importanti e decisivi memorabilia e quasi 
ansiosa di parlarci e farci conoscere i lati oscuri della sua complessa 
esistenza, è incontestabile che intraprese fondamentali siano l’indagine 
accurata del contesto in cui i componimenti vennero ideati e giunsero a 
maturazione, la verifica/valutazione dei dati liricamente trasmessi alla 
luce delle notizie estraibili dalla massa di sapere ‘ibernato’, dormiente 
in fondi d’archivio o di biblioteca poco o punto esplorati e che 
attendono ancora d’entrare in un vitale circuito 
comunicativo/informativo. Nel caso del trovatore limosino a 
consigliare e sollecitare un viaggio tra le carte dei secoli XII-XIII per 
scoprire vestigia utili a cogliere ciò che sta dietro determinati accenti o 
comportamenti e a propiziare una giusta mise en situation delle sortite 
rimiche rimaste si aggiunge un’ulteriore motivazione: numerosi indizi 
depongono a favore dell’ipotesi che Bertran si dilettasse ad intrecciare 
versi e musica in primo luogo per una comunità di individui 
socialmente modesti (abituati a ritrovarsi «au même pot et au même 
feu» e a costituire un blocco solidale sul piano politico, ideologico, 
culturale), di collaboratori con vari livelli di dignità, di ‘protetti’, di 
dipendenti, di milites gregarii, forse anche di parenti e ‘familiari’ in 
senso lato, soliti entourer il signore e frequentare l’aula del capo, tutti 
amanti della lirica e dei passatempi che vi si inscenavano ed 
accostumati ad apprezzare e plaudire le virtù artistiche e l’esprit del 



 
 

11 

castellano ospitante. Se fosse valida la supposizione ora affacciata, ne 
discenderebbe quale corollario immediato che nell’ultimo quarto del 
Cento Altaforte si stagliava nel panorama dell’Occitania 
nordoccidentale non soltanto come roccaforte «valde inexpugnabile» 
(secondo l’indicazione di Goffredo di Vigeois), ma anche come 
importante ed influente centro di produzione e diffusione di 
sperimentazioni melismatiche, fervida fucina di poesia e foyer di 
circolazione culturale, obrador amatoriale di confronto fra attori e 
comparse di manifestazioni intellettuali, ricreative, ludiche, 
galvanizzanti. 

La ricerca compiuta fra i materiali extra commercium sopravanzati 
e a noi pervenuti per il dur désir de durer ha consentito in effetti di 
convertire l’ipotetico e il possibile in documentato e fededegno, di 
afferrare meglio il senso di molti componimenti bertrandiani, 
d’attribuire concreti e storici lineamenti ad un cospicuo numero di 
personaggi resi celebri dal signore-trovatore e sfuggiti a pregresse, 
epidermiche, indagini identificative, di reperire tracce importanti del 
piccolo mondo quotidiano rotante entro il perimetro del castrum di 
contrastata proprietà del «cantore delle armi» con vocazione per i 
contatti umani, di accertare che i festini, gli svaghi, i recitativi 
ammanniti ad laetitiam adstantium attiravano un pubblico multiforme, 
proveniente da regioni tanto vicine quanto lontane dagli attuali 
dipartimenti della Dordogne e della Corréze3, ma soprattutto composto 
di commilitoni, consiglieri, amici, sodali locali che “ornavano” la corte 
e tenevano in alta considerazione le prove attive di cultura, di 
intelligenza e di abilità nell’ars versificatoria, di percepire che i muri 
del castello d’Altaforte risuonavano non solamente delle melodie e 
delle invenzioni rimiche di Bertran, ma pure delle trobadas escogitate 
da poetanti autoctoni che rispondevano ai nomi di Bernart de la Fon, di 

 
3 Altaforte sorgeva in pago lemovicino, al limite orientale di quel dipartimento che 
dalla fine del XVIII secolo ha preso il nome di Dordogne, ma a pochi chilometri 
di distanza, nel territorio dell’odierna Corrèze, si trovavano la maggior parte delle 
proprietà fondiarie del Nostro, la foresta di Born da cui i suoi avi trassero la 
denominazione cognominale, l’abbazia di Dalon presso la quale chiuse i suoi 
giorni. 



 
 

12 

Giraut del Luc, di Peire de Boussignac4, nonché delle esibizioni 
spettacolari di artisti di prima grandezza, quali Guillem de Berguedà, 
Arnaut Daniel, Giraut de Bornelh, probabilmente richiamati dalla 
tempra, dall’estro, dalle capacità musaiche della tête d’acteur che 
comandava nella piazzaforte e suggeriva modelli mentali e 
comportamentali «that exercised a disproportionate influence – if the 
relative number of the elite group is considered – on society»5. 

Dell’ampio campionario umano adunato si segnalano appresso 
alcuni significativi esempi, rimandando per un più compiuto schedario 
all’opus magnum «Letteratura e società nell’Occitania dei secoli XII e 
XIII» in allestimento da decenni e che sta per giungere al traguardo 
della stampa. 

 
Araimon Luc d’Esparo 
 
Il più antico dei componimenti databili di Bertran de Born, non a 

caso posto ad apertura della serie di testi del Nostro nell’edizione 
Paden-Sankovitch-Stäblein6, è il sirventese Lo coms m’a mandat e 
mogut. Si tratta di un «optimista canto guerrero»7 che l’autore, per sua 
esplicita declaratoria esordiale, imbastì su sollecitazione del conte 
Raimondo V di Tolosa e congegnò «pour entraîner les hommes au 

 
4 Per i quali sia consentito il rimando rispettivamente a S. GUIDA, All’escola di 
Giraut de Bornelh: Bernart de la Fon, in «Cultura Neolatina», LXXX (2020), p. 
35-74, ID., Per l’agnizione di Giraut del Luc, in Tenso, 36 (2021), p. 1-33, ID., Il 
legato lirico di Peire de Boussignac, in Studi Mediolatini e Volgari, LXVII 
(2021), p. 77-132. 
5 J. AURELL, Identity as a Historiographical Concept, in Identity in the Middle 
Ages. Approaches from Southwestern Europe (ed. by F. Sabaté), Amsterdam 2021, 
p. 55-64 : 61 (consultabile on line all’indirizzo 
https://doi.org/10.1515/9781641892599) che si raccomanda pure per 
l’abbondanza dei rimandi bibliografici.  
6 W.D. PADEN-T. SANKOVITCH-P.H. STÄBLEIN, The Poems of the Troubadour 
Bertran de Born, Berkeley-Los Angeles-London, University of California Press, 
1986.  
7 M. DE RIQUER, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, Planeta, 
1975, p. 690. 



 
 

13 

combat à venir»8 contro il re d’Aragona Alfonso II. In realtà, per quasi 
tutto il XII secolo i lignaggi di Tolosa e di Barcellona furono opposti da 
insanabili rivalità e cruente guerre per «la prépondérance méridionale», 
giusta l’efficace definizione di Ch. Higounet9: dal 1158, grazie ad una 
specifica e granitica alleanza stretta a Blaia nel mese di dicembre, 
Alfonso II poteva contare sull’appoggio di Enrico II Plantageneto, 
mentre Raimondo V, diventato nel 1154 cognato di Luigi VII di Francia 
avendone sposato la sorella Costanza, godeva del determinante 
sostegno del sovrano capetingio. Nel gennaio 1173 il monarca 
Plantageneto si era recato con largo seguito (tra cui il suo erede 
designato, Enrico il Giovane) in Alvernia «to settle important dynastic 
business» e per presiedere «a great regional summit»10, al quale erano 
intervenuti il conte di Vienne, Giraldo di Maçon, il responsabile della 
casa signorile di Maurienne, Umberto, il titolare della corona 
d’Aragona, Alfonso II, il dominus in carica della dinastia di Saint-
Gilles, Raimondo V, nonché numerosi feudatari di minor rango, ma pur 
sempre blasonati ispiratori e/o protagonisti delle vicende politiche, 
diplomatiche, successorie, militari, amministrative, prodottesi nelle 
ultime stagioni in area occitana. Le discussioni intavolate dai meliores 
terrae convenuti a Montferrand furono spostate – per dare la possibilità 
ad Eleonora d’Aquitania e a Riccardo Cuor di Leone, assenti, di 
parteciparvi attivamente – e continuate, alla fine di febbraio, a Limoges, 
ove si svolse una nutritissima per massa di partecipanti e grandiosa 
adunanza di baroni (di varia statura e provenienza) che ebbe, tra l’altro, 
come effetto il raggiungimento, dopo decenni di attriti e lotte, di una 
provvisoria pace fra la progenie santegidense-tolosana e quella 
catalano-aragonese. Con tutta probabilità nell’occasione furono stabiliti 
i primi contatti e rapporti personali, destinati a rafforzarsi e svilupparsi 
negli anni successivi, tra Bertran de Born e l’illustre patrizio 
linguadociano impegnato ad estendere i suoi diritti potestativi nel Midi, 

 
8 G. GOUIRAN, L’amour et la guerre. L’oeuvre de Bertran de Born, Aix-en-
Provence-Marseille 1985, p. 155. 
9 CH. HIGOUNET, Un grand chapitre de l’histoire du XIIe siècle : la rivalité des 
maisons de Toulouse et de Barcelone pour la prépondérance méridionale, in 
Mélanges d’histoire de Moyen Age dédiés à Louis Halphen, Paris, Presses 
universitaires de France, 1951, p. 313-322. 
10 M. STRICKLAND, Henry the Young King (1155-1183), New Haven-London, Yale 
University Press, 2016, p. 120. 



 
 

14 

che verosimilmente ebbe modo di conoscere e apprezzare pure il già 
manifestatosi talento poetico del giovane e promettente signorotto 
perigordino. Poco tempo dopo il convegno di Limoges e il rinnovato 
protocollo d’intesa e di deposizione delle armi sottoscritto nell’aprile 
1176 a Gernica da Alfonso II e Raimondo V, questi, che non sognava 
altro «que de mettre la main sur Narbonne»11 e di impadronirsi del 
comprensorio cuscinetto fra i suoi possedimenti diretti provenzali e 
linguadociani allora governato dalla viscontessa Ermengarda e dal di 
lei nipote Aimerico di Lara, profittando dell’improvvisa morte dello 
spalleggiatore familiare della nobildonna rimasta sola al potere e senza 
competenze militari, penetrò con la forza nella città posta sulle sponde 
dell’Aude, ne assunse di fatto il controllo e cercò di annettere ai beni 
della sua dinastia l’antica capitale della Settimania. I disegni 
espansionisti ed incorporativi del toparca tolosano suscitarono, tuttavia, 
la preoccupazione e l’opposizione armata dei baroni avversi alla 
schiatta di Saint-Gilles, capeggiati da Ruggero II Trencavel, cui presto 
si unì il re d’Aragona che divenne l’anima della lega antiraimondina. 
Lo stato di mobilitazione generale e le operazioni belliche in tutta la 
regione narbonese durarono per anni con l’alternarsi della fortuna nei 
campi avversi, finché nell’aprile 1181 fu raggiunto il culmine del 
conflitto: il giorno di Pasqua venne ucciso da Ademaro di Murviel, 
partigiano di Raimondo V, il fratello e luogotenente in Provenza di 
Alfonso II, Raimondo Berengario. La reazione del sovrano iberico fu 
rabbiosa: il castello di Murviel venne assediato e distrutto, mentre i 
fortilizi e le campagne attorno a Tolosa subirono razzie, divampamenti, 
sconquassi. Sembrava veramente che da un momento all’altro anche la 
città attraversata dalla Garonna dovesse essere investita dalle incursioni 
delle truppe della coalizione antiraimondina. E in vista del paventato 
attacco, il conte di Tolosa chiese a Bertran de Born, che evidentemente 
s’era conquistato reputazione di ferrato Tirteo e infesto nemico 
dell’asse anglo-angioino-aragonese, di comporre un canto in versi e 
musica galvanizzante, rincuorante i suoi fideles e insufflante fede e 
incoraggiamento ai minacciati de pres da Alfonso II. 

A giudizio quasi unanime degli studiosi che se ne sono occupati, il 
 

11 H. DÉBAX, La féodalité languedocienne. XIe-XIIe siècles. Serments, hommages 
et fiefs dans le Languedoc des Trencavel, Toulouse, Presses universitaires du 
Mirail, 2003, p. 92. 



 
 

15 

sirventese (sette cobbole unissonans di sei ottonari ciascuna, più due 
tornate di due versi) venne realizzato nella primavera/estate del 1181 e 
nulla, in effetti, osta la diffusa opinione che ci troviamo dinanzi ad un 
recitativo di circostanza, di natura essenzialmente politico-parenetico-
suasiva, sbozzato nell’imminenza della temuta aggressione, quando 
occorreva sfruttare ogni strumento di propaganda per tenere alto il 
morale assieme a ben affilate le armi12. Latore della richiesta a Bertran 
di stendere un tonante peana teso a rinsaldare gli animi dei combattenti 
contro le ingerenze nel Mezzogiorno della Francia del dinasta iberico e 
di quello anglo-angioino e a magnificare ed estollere il valore e il vigore 
bellico degli oppositori occitanici fu, secondo quanto si apprende dal 
secondo verso del componimento, n’Aramon Luc d’Esparo. L’identità 
dell’emissario di Raimondo V è rimasta fino ad oggi «unknown»13 agli 
editori e ai commentatori dei pezzi rimicomelodici del Nostro e lasciata 
nel buio più profondo; ma noi dediti alla filologia e alla critica letteraria 
«partageons avec l’historien le secret espoir de voir revivre ceux que 
les textes nous donnent à deviner»14 e perciò non possiamo rassegnarci 
agli offuscamenti e alla nescienza e ci sforziamo d’affinare, per quanto 
possibile, i procedimenti ispettivi, per  restituire ai ‘fantasmi’ corpo e 
voce e così ricomporre liaisons sinora sfuggite all’attenzione e far 
emergere non solo e non tanto la singola persona, ma il mondo reale in 
cui era inserita, la categoria sociale e culturale cui apparteneva15. 

Molte erano nel XII secolo – e sono – nella parte meridionale 
dell’esagono francese le località denominate Espar(r)on (dal latino 

 
12 È il caso di richiamare alla mente quanto scritto un secolo fa da L. CLÉDAT, Du 
rôle historique de Bertrand de Born, Paris, E. Thorin, 1879, p. 39 : « L’intérêt 
principal de ce sirventès est de nous montrer quelle était l’autorité des troubadours 
au douzième siècle, et l’influence de leurs chants ». 
13 F. M. CHAMBERS, Proper Names in the Lyrics of the Troubadours, Chapel Hill, 
The University of North Carolina Press, 1971, p. 52. 
14 M. G. GROSSEL, Cours seigneuriales et mécénat de trouvères, images et réalité, 
in Château et société castrale au moyen âge. Actes du Colloque des 7-8-9 mars 
1997 (dir. J.-M- Pastré), Publications de l’université de Rouen, 1998, p. 161-178 
: 161. 
15 Nel saggio citato nella nota 5 AURELL non ha mancato di rimarcare l’importanza 
del processo di «categorization, which emphasizes the activity of the subject in its 
belonging to the group or “identification”, which enhances the perception of the 
ad extra identity, from outside the subject» (p. 58). 



 
 

16 

medievale sporōnum, con confluenza del francone sporō, avente nella 
lingua d’oc il significato di «sperone, sporgenza montagnosa, 
promontorio»): negli attuali dipartimenti delle Alte Alpi, dell’Ardèche, 
delle Alpi dell’Alta Provenza, del Gard, delle Lande, del Lot, dell’Alta 
Garonna, degli Alti Pirenei16. In ragione del fatto che il messaggero 
presso Bertran de Born prestava servizio su istruzione del conte di 
Tolosa, parecchi studiosi (tra cui Riquer e Paden-Sankovitch-
Stäblein17) hanno supposto che Araimon Luc d’Esparo fosse originario 
dell’omonimo sito dell’odierno dipartimento dell’Alta Garonna, 
cantone di Aurignac, alle dirette dipendenze di Raimondo V. Non si è 
tenuto in conto che nella seconda strofe del sirventese il trovatore 
mostra inequivocamente di considerare il nunzio a lui inviato di etnia 
guascone e, soprattutto, che la forma denominativa adottata per 
designare l’araldo, Araimon, ne tradisce irrefragabilmente la 
provenienza, essendo caratteristica propria del guascone premettere ai 
nomi comincianti con r, per motivi eufonici, una voce prostetica18. 
Appare di conseguenza più acconcio assumere che l’ambasciatore del 
conte di Tolosa fosse nativo della regione altopirenaica, ove 
effettivamente esisteva in epoca medievale ed era ben nota una località 
nei pressi di Labarthe chiamata Espar(r)os, posta ad un’altitudine di 
713 metri19. 

Agli inizi del Cento, visconte di Labarthe era Augerio, due volte 
convolato a nozze e deceduto nel 1130. Dal primo matrimonio egli ebbe 
tre figli maschi (Espanio, Arnaldo e Pietro) e una femmina 
(Biancofiore). Il primogenito conseguì a titolo di successione il 
viscontato, mentre Arnaldo sposò intorno al 1115 Condorina, figlie ed 
erede di Raimondo signore di Esparros, la quale lo rese padre di 
Raimondo, Gerardo (che divenne arcivescovo di Auch) e Guglielmo, 

 
16 Una lista (non completa) dei toponimi che interessano in E. NÈGRE, Toponymie 
générale de la France II, Genève, Droz, 1991, p. 1189.  
17 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 690 e PADEN-SANKOVITCH-STÄBLEIN, The 
Poems cit. n. 6, p. 107. 
18 Rilevò per primo il fenomeno, con riferimento proprio all’occorrenza 
bertrandiana, A. THOMAS nella recensione del volume di A. STIMMING, Bertran 
von Born, Halle 1892, pubblicata in Romania, XXII (1893), p. 590-594: 591. 
19 Cfr. A. JOANNE, Géographie du département des Hautes-Pyrénées, Paris, 
Hachette, 18904, p. 64. 



 
 

17 

nonché di una creatura femminile di cui si ignora il nome, ma che si sa 
onorevolmente maritata a Bertrando, sire di Montesquiou. Il maggiore 
d’età ed erede designato, Raimondo, contrasse connubio verso il 1140 
e fece venire al mondo Bernardo, Bonuomo, Raimondo-Lupo e 
Gerardo. I membri della famiglia furono assai legati fra loro e 
compaiono assieme in molti documenti a noi pervenuti; in questa sede 
a rivestire interesse sono due scritture risalenti al 1175 circa, 
dimostrative dell’esercizio di governo feudale da parte del conte di 
Bigorra Centullo III (1163-1185) e riguardanti l’una la costruzione (o, 
meglio, la ricostruzione) del castello di Vidalos che, ultimato, venne 
affidato dal nobiluomo a Pietro d’Astugue, con l’obbligo, però, di 
addurre come garanti della sua fedeltà Oddone degli Angeli, Dodo di 
Bénac e Raimon d’Esparros (il più anziano del casato) e di dare come 
ostaggi per l’osservanza dei suoi impegni20 un certo numero di signori 
della zona, tra i quali si scoprono Ramon Lub d’Esparos e Wilhem 
Arnaut d’Esparos21, l’altra una promessa di fedeltà, resa pressappoco 
nello stesso torno di tempo, di Arnaldo Raimondo di Castelbajac, 
accompagnata dalla fideiussione dei sopra incontrati Ramon d’Esparos 
e Dodo di Bénac, unitamente a quella di altri baroni locali citati nel 
documento precedente22. 

 
20 Che, evidentemente, non vennero rispettati, dato che nel 1180 circa la guardia 
del castello venne conferita a Bernardo di Lavedan, creditore nei confronti del 
conte di una cospicua somma di denaro (in proposito: J. de JAURGAIN, La 
Vasconie. Étude historique et critique, Pau, imp. Garet, 1902, II, p. 435-436. 
21 Merita d’essere notato che nell’atto rimasto essi sono indicati come presenters, 
la qual cosa vuol dire che erano tenuti a non trasgredire l’obbligo di una stabile 
presenza nel castello prossimo a Lourdes. Il documento, trascritto nel dugentesco 
cartulario di Bigorra (trasmesso all’interno d’un libro di censi), raccolta 
composita segnata da mutilazioni, deformazioni e contrazioni più o meno 
drastiche degli originali, è criticamente – e validamente – edito da X. RAVIER, Le 
cartulaire de Bigorre (XIe-XIIIe siècle), Paris, CTHS, 2005, p. 71.  
22 Il testo si legge in RAVIER, Le cartulaire cit. nella nota che precede, p. 71. Il 
nome di Ramon d’Esparos, che si incontra fra gli hostadges portati a garanzia, 
può essere rapportato tanto al gentiluomo che nel documento sopra ricordato 
compare per primo, quanto all’indubbiamente più giovane patrizio (suo nipote) 
generalmente indicato col suo doppio contrassegno onomastico, Raimondo Lupo, 
appellativo che è però consentito ritenere contratto e nella sua seconda parte 
soppresso per ragioni di economia da parte di un redattore incline e abituato a 



 
 

18 

È vero che Bertran de Born accenna nel suo sirventese a Raimon 
Luc (d’Esparo), mentre il signorotto guascone coinvolto intorno al 1175 
in affari vassallatici riguardanti Centullo II di Bigorra portava il 
contrassegno onomastico di Raimondo Lupo, ma ricordando 
l’insegnamento di uno dei padri della moderna filologia, A. Boeckh, 
secondo il quale «i nomi propri e i numeri sono particolarmente soggetti 
a deformazione» e nella tradizione manoscritta dei testi spesso «i nomi 
vengono scambiati con altri nomi simili»23, non si rivela forse troppo 
azzardato immaginare un malinteso archetipale nel processo tralaticio 
del componimento bertrandiano e sospettare che il reperto Luc sia 
lectio, indubbiamente, facilior rispetto alla forma Lup, antroponimo 
diffusissimo nel medioevo proprio in area altopirenaica, ma rarissimo e 
pressoché sconosciuto nella parte settentrionale dell’Aquitania, ove si 
configura normale ed istintivo un suo accepimento da parte di un 
copista non molto esperto come il più consueto e familiare 
denominativo Luc, con conseguente adeguamento mentale e grafico al 
distintivo battesimale echeggiante quello del celeberrimo evangelista. 
Lecita quindi in hipothesi l’equiparazione dei due personaggi, tanto più 
che è di un Raimondo d’Esparron che invece dal testo si evince 
chiaramente essere il figlio di suo fratello Bernardo. Risaputo che nel 
lungo e cruento contrasto tra la dinastia catalano-aragonese e quella 
santegidense-tolosana per il dominio politico e territoriale nel Sud della 
Francia la classe cavalleresca del tratto gallico dei Pirenei si schierò in 
maniera quasi compatta con la stirpe raimondina, che la porzione più 
intraprendente di essa fu costantemente portata ad uscire degli ‘angoli 
morti’ della regione montagnosa solcata dagli affluenti della Garonna, 
fortemente attratta dalla bona vila di Tolosa «de totas ciutatz flos e 

 
comprimere, restringere, ridurre e sintetizzare il testo cui attingeva. JAURGAIN (La 
Vascoine cit. n. 18, p. 405) scriveva che « Raymond-Loup d’Esparros vivait 
encore en 1194 », ma lo studioso probabilmente incorreva in errore, stante la 
coincidenza dei nomi personali, riferendo a quest’ultimo la menzione, che si trova 
in un documento del 21 ottobre 1194, di un Raimondo d’Esparron che invece dal 
testo si evince chiaramente essere il figlio di suo fratello Bernardo. 
23 A. BOECKH, La filologia come scienza storica. Enciclopedia e metodologia 
delle scienze filologiche (trad. it. di R. Masullo della prima parte – d’impianto 
teorico – del volume tedesco apparso in seconda edizione a Lipsia nel 1886), 
Napoli, Guida, 1987, p. 252.  



 
 

19 

roza» (che costituiva, tra l’altro, «un véritable centre culturel»24), 
sempre pronta a stringersi attorno a valori, patterns, maggiorenti 
giudicati validi interpreti del sistema politico, moretico, ideale e 
sentimentale in cui si riconosceva e che teneva a rendere condiviso e 
condivisibile. Avendo altresì in mente che i membri del notabilitato 
guascone del XII secolo non erano per la maggior parte indifferenti o 
estranei alla formazione culturale, alle pratiche di alfabetizzazione e di 
letterarietà, alla gaya sciensa, che, anzi, risultano dai residuati 
documentari pervenuti intensamente protesi ad allacciare e/o rafforzare 
rapporti d’alleanza e d’amicizia con i primates dell’eminente e 
prestigioso casato tolosano, stabilmente disposti ad assumere 
importanti (ma anche gravosi) incarichi nella gestione amministrativa 
dei beni dell’altolocata domus attorno a cui orbitavano, frequentemente 
impegnati sul terreno diplomatico e propagandistico a favore della 
progenie raimondina, e non sottovalutando il fatto che nell’epoca che a 
noi interessa i legati dei magni secundum saeculum viri erano non 
semplici trasmettitori dei messaggi, bensì degli avveduti comunicatori, 
provvisti di idoneo equipaggiamento retorico, dialettico, psicologico, 
dei ‘confidenti’, dei collaboratori devoti e leali, degli agenti di fiducia 
capaci di suscitare con voce articulata litterata moti dell’animo, 
opinioni, orientamenti favorevoli alla causa perorata, non riesce 
inverosimile o poco attendibile la supposizione che il conte Raimondo 
V abbia inviato come proprio emissario ad Altaforte, per conferire con 
Bertran de Born e indurlo a trasfondere con apposito canto baldanza e 
aspettative di vittoria, un suo stimato fiancheggiatore guascone, un 
esponente della sua clientela, un dinamico e preparato domi(ni)cellus 
giunto da lontano alla sua corte per prestare omaggio e ‘servizio’, 
probabilmente per compiere il proprio tirocinio equestre, Raimondo 
Lupo d’Esparon, cadetto d’una famiglia signorile di medie risorse 
economiche e fondiarie, bramoso di partecipare ai rituali mondani, alle 
pratiche di divertimento e di intrattenimento dell’aristocrazia di rango 
elevato, il quale presumibilmente mostrava inclinazioni non tanto 
marziali e battagliere, quanto curiali, conviviali, relazionali, culturali e 
sentiva il fascino della poesia e della musica. 

 
24 L. MACÉ, Les comtes de Toulouse et leur entourage. XIIe-XIIIe siècles, Toulouse, 
Privat, 2000, p. 144. 



 
 

20 

 
Guillelme Bertran 
 
Di certo più plausibile e convincente di quella sopra prospettata 

riesce l’agnizione del personaggio per due volte chiamato in causa da 
Bertran de Born nella canzone Sel qui camja bon per meillor (composta 
solo qualche anno più tardi del sirventese Lo coms m’a mandat, secondo 
Kastner «before the autumn or early winter of 1182»25, a giudizio di 
Gouiran26 dopo il 1184) e denominato «Guillelme Bertran» al v. 41, 
semplicemente Guillelme nell’ottonario 51. 

È da considerare, anzi tutto, che nell’onomastica medievale 
(compresa quella trobadorica, e basti pensare a Bertran Folc, Guilhem 
Peire, Peire Rogier, Raimon Berenger, Raimon Izarn) era normale, non 
diversamente da quanto avviene oggigiorno, avere – in tutti i ceti – due 
nomi propri e capitava sovente che il portatore o chi a lui si rivolgeva 
ne usasse, a seconda delle circostanze, compendiosamente e per 
sveltezza, uno solo. Specialmente nei testi dialogici e nelle invocazioni 
di dedica e/o conclusive del loro dire in versi i poeti in lingua d’oc non 
si facevano scrupolo di scorciare, il più delle volte per esigenze formali 
e rimico-prosodiche, gli allocutivi dei destinatari dei loro 
componimenti o, addirittura, nel caso di duplici antroponimi, di 
invertire l’ordine consueto di successione degli elementi identificativi. 
Si è autorizzati, quindi, preliminarmente, a ritenere paritetiche le due 
forme designative, Guillelme Bertran e Guillelme adoperate 
dall’intramatore lirico d’Altaforte e a conglutinare e riferire, sulla base 
in primis dello svolgimento logico-discorsivo e poi dell’esperienza, ad 
un identico e unico individuo i due non perfettamente collimanti 
appellativi. 

Nell’Occitania del XII secolo si era fatta sempre più consapevole e 
diffusa la necessità di distinguere, qualificare, caratterizzare, evocare le 
persone, indicandone sin dal denominativo l’identità, la collocazione in 
seno alla famiglia e alla comunità d’origine, la grammatica delle 

 
25 L.E. KASTNER, Notes on the Poems of Bertran de Born, in Modern Language 
Review, 27 (1932), p. 398-419 : 403. 
26 GOUIRAN, L’amour… cit. n. 8, p. 71. 



 
 

21 

relazioni parentali, dinastiche e successorie, e tra «los macanismos 
creados por un individuo o grupo social para poder llegar a reconocerse 
y ser reconocido con respecto al resto del conglomerado social»27, era 
divenuta prassi quasi generale l’aggiunta (soprattutto con riguardo agli 
esponenti maschili) al nome di battesimo di un ulteriore segno di 
riconoscimento, consistente solitamente nel patronimico, segnalante 
l’appartenenza ad un ben determinato ramo domestico, rimarcante il 
valore dell’ascendenza, ribadente anche all’esterno, nei rapporti sociali, 
la centralità dei nessi patrilineari. Così, quando nelle carte 
documentarie o nelle scritture letterarie del tempo si trova un 
appellativo di battesimo seguito da altro designativo onomastico, senza 
«la médiation d’un glosse (qui dicitur) ni l’aveu d’une filiation (X … 
filius, proles Y)»28, è fondato e s’impone accepire ed intendere la 
deposizione nominale come una contrazione, una forma brachilogica 
significante che X era figlio, discendente di …, del quale era stata 
ripresa e incorporata la denominazione primaria con compito 
‘disambiguante’ e per far conoscere immediatamente la linea di 
filiazione, l’appartenenza ad un preciso gruppo familiare, il nomen 
gentile (della gens) da cui il soggetto interessato derivava. 

Il cognome ereditario, riproposto spesso con valore quasi totemico, 
ovvero il «nom de famille» Bertran s’incontra nel Cento e nel Duecento 
con grande frequenza e in maniera che non è esagerato definire 
endemica in tutte le regioni della Francia meridionale con funzione 
performativa e per dimostrare all’istante un legame che si voleva 
esibire; arduo si rivela perciò, obiettivamente, l’avvistamento (con 
conseguente riconoscimento) del personaggio menzionato da Bertran 
de Born. Dal momento, tuttavia, che il signore-trovatore sfodera nei 
suoi confronti atteggiamenti ed accenti che appalesano un’indubbia 
confidenza e dimestichezza, è sembrato conveniente restringere le 
ricerche storiche dell’individuo (finalizzate a scoprire, al di là della 

 
27 P. VÁZQUEZ GESTAL, ¿Qué le pasó al giro lingüistico? De la narratividad a la 
interpretación en historiographía, in Rilce, 22 (2006), p. 237-257 : 247. 
28 C. DUHAMEL-AMADO, Genèse des lignages méridionaux. I. L’aristocratie 
languedocienne du Xe au XIIIe siècle, CNRS Université de Toulouse Le Mirail, 
2001, p. 281. Nel mondo anglonormanno la relazione risulta esplicitata in lingua 
volgare da trasparenti specificazioni: Richard fitz Gerald, William fitz Paul, etc. .  
 



 
 

22 

‘rappresentazione’ fornita dal poeta, il suo posto e il suo ruolo 
all’interno delle strutture sociali) ad ambiti geografici prossimi al 
conosciuto teatro d’attività del Nostro. 

Al confine tra il Périgord ed il Limosino, a pochi chilometri di 
distanza da Altaforte, oggi nel cantone di Excideuil, a Dalon, sorgeva 
dagli inizi del XII secolo un eremitaggio fondato dal beato Gerardo di 
Sales, che da congrega indipendente (provvista però di notevoli 
proprietà boschive ed agrarie concesse «in perpetua elemosina» dai 
signori del circondario) si trasformò nel 1162 in abbazia cistercense 
espandendo ulteriormente – e in tutte le direzioni – il raggio dei beni 
temporali ricadenti sotto il suo controllo. In ragione dell’abbondanza e 
della frequenza delle donazioni ricevute fu ritenuto opportuno dai 
responsabili dello stabilimento cenobitico allestire una raccolta di 
documenti, per lo più giustificativi dei diritti e dei possedimenti della 
confraternita, con poche mutilazioni tràditi fino ai giorni della 
rivoluzione francese, quando vennero sottratti ai legittimi custodi e 
probabilmente distrutti. Per fortuna, dell’antico registro pergamenaceo, 
che conteneva oltre milletrecento scritture correnti dal 1114 al 1250 
circa, aveva tratto copia, compendiosa e in molti casi semplicemente 
riassuntiva, intorno agli ultimi anni del Seicento l’erudito e genealogista 
François Roger de Gaignières, le cui carte, portanti nell’insieme il titolo 
di Extrait du cartulaire de l’abbaye de Dalon, si sono preservate e 
riposano inventariate fra i manoscritti latini della Biblioteca nazionale 
di Francia sotto il numero 17120. L’esemplare seicentesco è stato fatto 
oggetto di studio e di edizione da parte di L. Grillon, che nel 1964 ha 
discusso presso l’Università di Bordeaux la tesi Le Domaine et la vie 
économique de l’abbaye cistercienne de Nôtre-Dame de Dalon e nel 
2004 ha finalmente dato alle stampe il prezioso cartulario superstite, 
corredandolo di un «index rerum» e di un «index nominum», per «la 
grosse majorité» comprendente nomi di personaggi «limousins ou 
corréziens»29. Grazie al paziente lavoro di Gaignières e di Grillon : 

 
« Nous pouvons étudier le classement géographique des actes, relever le nom 

des granges et de leurs terroirs, préciser leur importance et leurs cultures […]  

 
29 L. GRILLON, Le cartulaire de l’abbaye Notre-Dame de Dalon, Périgueux, 
Archives départementales de la Dordogne, 2004, p. 18. 



 
 

23 

[…] Nous retrouvons les grandes familles limousines et leurs alliances et 
nous prenons contact avec les familles moindres, si mal connues, attachées à la 
même glèbe sur plusieurs générations […] 

[…] Nous pouvons éclairer la vie matérielle, et, en partie, la vie spirituelle 
du monastère »30.  

 
E non solo: siamo posti in grado di scoprire, occasione 

estremamente rilevante per quanto attiene all’oggetto della nostra 
indagine, che «de nombreux actes concernent Bertran de Born et 
permettent d’apporter des précisions sur l’origine de son nom, ses 
ancêtres, sa descendance, ses alliances, les personnages chantés dans 
ses poèmes »31. Accade, tra l’altro, d’imbattersi in una serie di strumenti 
rilasciati a futura memoria nei quali fa più volte capolino un individuo 
chiamato Guglielmo Bertrando che presenta a tutta prima validi 
requisiti per essere omologato al personaggio provvisto di identici 
contrassegni onomastici menzionato dal signore-trovatore d’Altaforte 
in Sel qui camja bon per meillor. 

Il primo dei documenti in cui compare Guglielmo Bertrando è un 
atto di donazione – da lui stesso deciso e messo in pratica – delle decime 
ricavate dalla foresta di Badefol d’Ans (odierno cantone d’Altaforte) a 
favore dell’abbazia di Dalon, rappresentata dal superiore pro tempore 
Ruggero32, al quale intervenne come testimone Raimondo di 
Boussignac, congiunto dell’a noi noto versificatore in volgare Peire de 
Boussignac. La scrittura imbreviata pervenuta tramite la sintesi 
procurata da Gaignières risulta priva di data, ma la citazione come abate 
in carica di Ruggero, che da altra fonte sappiamo aver assolto la 
funzione tra il 1120 e il 1159, ci consente di assegnare l’opera di 
beneficenza al periodo ora indicato (con maggiori probabilità di 
effettuazione negli ultimi anni del lasso temporale prospettato). 

Alla compendiosa pezza documentaria appena segnalata 
s’accompagna nell’Estratto del collezionista seicentesco la 
registrazione di altra caritatevole concessione a vantaggio del 

 
30 Ibidem, p. 14. 
31 Ibidem, p. 22. 
32 Vd. la sintetica informazione reperibile in GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p. 
117. 



 
 

24 

medesimo stabilimento monastico di decime derivanti dalla stessa 
località boschiva sopra ricordata, disposta da Ugo di San Marziale con 
l’avallo testimoniale e certificatorio di Guglielmo Bertrando33, con 
tutt’evidenza condomino della terra da cui venivano ritratti gli utili 
alienati. Anche per quest’ultima elargizione non è riportata la data in 
cui avvenne, ma in considerazione del fatto che le due condensate 
scritture si trovano vergate in ravvicinata successione, evocano 
l’identico responsabile abbaziale, hanno ad oggetto paralleli e similari 
donativi, mostrano i citati gratificatori in totale e perfetta sintonia tra 
loro, non è azzardato inferire che esse siano più o meno coeve. 

Più precise, dettagliate e interessanti si rivelano le notizie 
concernenti il personaggio di cui ci stiamo occupando estraibili da una 
cedola documentaria, questa volta datata: 1184, trascritta, sia pure 
riduttivamente, dal Gaignières nel foglio 38 della sua raccolta e 
pubblicata dal Thomas34. Si tratta di un atto di donazione all’abbazia 
cistercense da parte di Gerardo de Born e di suo figlio Guglielmo 
Bertrando dei beni di loro spettanza «in terris et possessionibus quas 
fratres Dalonis acquisierant de Guidone del Lug et a fratribus ejus», 
steso ad Altaforte alla presenza e con la garanzia fideiussoria di 
«Bertrandus de Born». Il ritrovatore assieme, con ruolo di supporto e 
corroborazione in un negozio giuridico, Bertran de Born e Guglielmo 
Bertrando soffoca qualsiasi dubbio circa la natura del loro rapporto, di 
dimestichezza, intesa e collaborazione a tutto campo, illumina, al di là 
d’ogni possibilità di equivoco, sullo sfondo – quello di Altaforte – in 
cui si concretizzarono i loro contatti e legami, lascia intravedere tutto 
un ambiente, parentale35, amicale36 e culturale, che si poteva in assenza 

 
33 Ibidem, p. 117. 
34 A. THOMAS, Poésies complètes de Bertran de Born, Toulouse, Privat, 1888, p. 
157. 
35 La dichiarata relazione di figliolanza tra Guglielmo Bertrando e Geraldo de 
Born autorizza, per via della coincidenza nella denominazione d’origine, la 
congettura di un legame, quanto meno nei rami più alti (una conferma in tal senso 
può trovarsi negli estratti documentali riportati dal Thomas alle pagine 152 e 154 
dell’opera citata nella nota precedente), di consanguineità tra la famiglia limosina 
adesso rievocata e quella cui apparteneva il famoso signore-trovatore. 
36 Il Guido del Luc evocato nella devoluzione di beni a favore dell’abbazia di 
Dalon era, nell’ultimo quarto del XII secolo, a capo dell’omonimo casato che 
traeva il proprio cognomen d’origine dalla distesa boschiva (che si estendeva per 



 
 

25 

dell’appoggio documentale solo sospettare e immaginare, spinge verso 
la parificazione dell’individuo citato in Sel qui camja bon per meillor 
con il detentore di piccole e sparse proprietà allodiali nei dintorni del 
castello di cui era signore il sanguigno poeta che aveva fatto «il padre 
e  ’l figlio in sé ribelli», pronto a intervenire come fideiussore in un 
trasferimento di beni e di diritti a beneficio del medesimo istituto 
religioso cui egli stesso aveva riservato parecchi privilegi e donativi e 
continuava a manifestare fattivamente il proprio attaccamento. 

In data molto vicina a quella in cui, in compagnia del padre, stabilì 
delle elargizioni a favore dell’abbazia di Dalon, nello stesso anno 1184, 
Guglielmo Bertrando intervenne come teste all’assegnazione gratuita 
della “bordaria”37 Rozencha, «sise en face du château de Hautefort»38, 
da parte di Stefano Bellense e suo figlio Ugo, ai fratres Dalonenses. 

A non grande distanza di tempo, nel 1185, secondo quanto ci 
consente d’apprendere il ricostruito cartulario di Dalon, Guglielmo 
Bertrando si rese protagonista di un nuovo atto di pia liberalità nei 

 
decine di ettari) appellata Lucus, non lontano dal castello di Altaforte, aveva 
almeno tre fratelli, di cui uno, Giraldo, è stato di recente identificato col trovatore 
seguace di Bertran de Born nelle idee, nelle simpatie umane, nei temi e nei modi 
espressivi, disponeva di un’apprezzabile ricchezza fondiaria costituita di sparsi 
allodi liberi e franchi da vincoli di natura feudale, condivideva il regime di 
diritti/doveri, le prerogative e le esperienze della piccola aristocrazia rurale, 
ricercava, come questa, gli appoggi e i favori dei «maîtres des châteaux» e dei 
responsabili dei luoghi di culto per superare il senso di insicurezza nei confronti 
dell’avvenire e dei milites predoni, esterni e interni, che con violenze, saccheggi 
e rapine infestavano il circondario, documentatamente tendeva, in un’età di 
associazionismo diffuso e crescente, a diventare “cliente”, “compagno” del maior 
dominus della zona, per l’appunto Bertran de Born, a sua volta propenso ad 
accogliere nella propria masnada chi manifestava non solo attitudini all’impiego 
delle armi, ma pure capacità intellettive e culturali e sposava le sue scelte politiche 
e i suoi interessi padronali.  
37 Per l’evoluzione semantica del vocabolo bordaria, che indicava un 
appezzamento corrispondente alla metà di un manso e costituente «la principale 
tenure recontrée dans l’ouest charentais en dehors du manse à partir du milieu du 
Xe siècle », cfr. A. DEBORD, La société laïque dans les pays de la Charente. Xe-
XIIe siècles, Paris, Picard, 1984, p. 302. 
38 GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p. 119, che ne ha prodotto un estratto in lingua 
francese. 



 
 

26 

confronti dei monaci cistercensi, cedendo loro, con l’approvazione 
della moglie Maria e del suocero Gerardo di Vennac (che ne era stato il 
primitivo proprietario), il godimento perpetuo dei frutti scaturenti dalla 
“bordaria” di Frigida Fons39. 

Già dalla documentazione fin qui raccolta emerge chiaro ed 
incontrovertibile che Guglielmo Bertrando era non un giullare al 
servizio di Bertran de Born, come hanno creduto Gouiran40 e Paden-
Sankovitch-Stäblein41, bensì un libero ‘comunitario’, un rispettabile e 
rispettato gentiluomo locale (con certezza non un castellano, né un 
detentore di diritti di banno), un agiato proprietario allodiale radicato 
nei pressi del “distretto” attorniante la fortezza collettiva (rifugio e 
protezione nei momenti difficili), un tenutario di appezzamenti e 
casamenti rurali, personalmente proteso verso l’integrazione nelle fasce 
sociali più elevate, con molta probabilità residente ora all’interno del 
castrum di Altaforte (che nel suo perimetro ‘attrezzato’ disponeva di 
nuclei abitativi idonei ad accogliere una moltitudine varia e socialmente 
diversificata), ora nel plat-pays circostante, un oppidanus posto «à la 

 
39 Il rimando d’obbligo è, ancora una volta, a GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, 
p. 221. Nello stesso cartulario è dato rinvenire (vd. le pagine 161, 164, 270 del 
pluricitato libro del Grillon), in anni di poco successivi a quelli di presumibile 
attività dell’individuo ora conosciuto, un Guglielmo Bertrando, figlio di Bonafos 
de Chamblazac, fratello cadetto di Elia e di Bonafos de Chamblazac, marito di 
Flos, che compare – muovendosi in prevalenza attorno alla castellania di Ans – in 
atti che vanno dal 1190 al 1203, anno in cui, presso la grangia di Puyboucher, si 
offre come “donato” all’istituto religioso e dichiara di voler essere sepolto nel 
cimitero dell’abbazia di Dalon (ma che arrivano forse al 1213, quando il suo nome 
si incontra, assieme a quello dei figli Goffredo e Ademaro, in un atto di donazione 
ai monaci del prato di Brochal – odierno cantone di Thenon, non lontano da Ans 
– e della terra di Rossac). Con altre persone fornite dello stesso designativo 
onomastico sono da identificare il sacrestano e il frate conventuale che si 
affacciano in documenti degli inizi del ’200 (GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p. 
103-104, 224, 292, 389, 390). 
40 GOUIRAN, L’amour… cit. n. 8, p. LXXXII. 
41 PADEN-SANKOVITCH-STÄBLEIN, The Poems cit. n. 6, p. 141. La convinzione 
risulta ribadita da W. PADEN, Pour un modèle de la communication chez Bertran 
de Born, in “Ensi firent li ancessor”. Mélanges de philologie médiévale offerts à 
Marc-René Jung (publ. L. Rossi), Alessandria, Ed. dell’Orso, 1996, p. 119-129 : 
121.  



 
 

27 

charnière de deux mondes: celui des seigneurs et celui des paysans»42, 
un miles, nel senso, in cui intendeva il sostantivo Van Luyn, di 
appartenente «à la catégorie des riches, des gens aisés, de ceux qui 
possèdent la terre»43, un gregario, un ausiliario, un membro della 
clientela, dell’entourage, della famiglia larga del signore e in intimità 
con questi, non sottoposto però a vincoli di dipendenza vassallatica, 
benché lo legassero a lui sentimenti e rapporti di solidarietà, di 
omaggio, di dedizione, un ‘curiale’ proveniente da cognationes 
eterogenee e plurinucleari ammesso ad assistere e partecipare, con una 
prossimità che non poteva non riflettersi sul suo status, agli eventi, alle 
feste, ai riti, ai ‘piaceri’, agli intrattenimenti che si realizzavano 
nell’aula e che erano riservati ai “ben nati”, un piccolo cavaliere attratto 
dalle abitudini e dagli stili di vita, dai costumi, dai gusti, dai tratti 
mentali, dai modi di relazionarsi col prossimo sfoggiati dal «meneur du 
jeu» nel castello d’Altaforte. 

Con il profilo umano e sociale finora in gran parte induttivamente 
delineato di Guglielmo Bertrando s’accorda un documento reperibile 
nel cartulario dell’abbazia di Obazine, nel basso Limosino, non lontano 
da Altaforte, fondata intorno al 1135-1140 da un eremita chiamato 
Stefano che domandò aiuto ai monaci di Dalon per avviare la comunità 
da lui voluta, la quale, fatto eccezionale, accettava accoliti di genere sia 
maschile che femminile dimoranti in edifici vicini, con direzione, però, 
materiale e spirituale lasciata all’esclusivo governo degli adepti uomini. 
In poco tempo il doppio convento vide crescere, grazie a generose 
donazioni, il limitato patrimonio fondiario originario e riuscì a 
costituire una serie di grange succursali sparse su un vasto territorio 
stendentesi in prevalenza nel basso Limosino e nell’alto Quercy: le 
dipendenze limosine ricadevano soprattutto sotto la mouvance dei 
visconti di Comborn, quelle caorsine mantenevano legami stretti 

 
42 F. MAZEL, 888-1180. Féodalités, Paris, Gallimard, 2019, p. 531. 
43 P. VAN LUYN, Les milites dans la France du XIe siècle, in Le Moyen Âge, 
LXXVII (1971), p. 5-51 : 42, il quale opportunamente aggiunge che « la tâche de 
‘faire suite’, d’‘entourer’, semble très caractéristique pour les milites de toute 
condition sociale. On peut parler d’un « service », mais sans prendre ce mot au 
sens péjoratif : il ne s’agit pas du service d’un valet, au contraire on a l’impression 
qu’il est honorable, non seulement pour celui qui le reçoit, mais aussi pour celui 
qui le rend. » (ibidem, p. 193-238 : 205). 



 
 

28 

specialmente coi visconti di Turenna ed entrambi i casati si mostrarono 
molto sensibili alla formazione della ‘dote secolare’ cenobitica. La 
raccolta di carte giuridiche presto organizzata dai monaci affiliatisi a 
Cîteaux nel 1147 si presenta « assez floue sur la datation »44, anche 
perché i criteri applicati per far cominciare l’anno non risultano seguiti 
con coerenza ed uniformità (sebbene sembri dominare lo stile pasquale) 
e spesso si registrano notevoli scarti cronologici dovuti all’assenza nei 
documenti di indicazioni temporali precise. 

Fra gli atti pervenuti e conservati in unico manoscritto 
pergamenaceo di buona qualità depositato presso la Biblioteca 
nazionale di Francia, probatori delle acquisizioni vantate dall’abbazia e 
divise per località interessata, si trova nel foglio 199 r e v una «notizia» 
che informa dell’assegnazione in dono da parte di Guglielmo di Cornill 
di ogni suo diritto reale ed eventuale sul manso di San Martino de 
Veleiras (situato nell’odierna Corrèze, cantone di Beynat, circondario 
di Briva) e della rinunzia dello stesso ad ogni pretesa sul finitimo manso 
di Faural, attribuito come doario a sua sorella « quando tradidit eam 
religioni in eodem monasterio ». Alla stesura e alla successiva lettura 
del memorandum, in data specificata come «anno ab Incarnatione 
Domini MCLXXXV » e quindi da intendere quale 1186, intervennero 
alcuni signori della zona, degli esponenti del locale clero regolare e 
secolare, e due conversi, uno dei quali designato col duplice appellativo 
W. Bertran45. 

 
Conversi o frati laici erano detti nel medioevo coloro che erano 

entrati in un ordine regolare in età avanzata per cambiare vita e « 
convertirsi» alle abitudini e agli obblighi di un’esistenza votata a Dio. 
In genere essi erano esclusi dalle mansioni liturgiche, tenuti distinti – 
anche nell’abito e nell’alloggio – dai religiosi del coro e destinati al 
lavoro manuale, a servizi profani esterni e, se erano istruiti o di 
estrazione signorile, alla messa a punto dei negozi giuridici, alla 
redazione dei contratti, alla cura degli affari temporali e alla gestione 

 
44 B. BARRIÈRE, Le cartulaire de l’abbaye cistercienne d’Obazine (XIIe-XIIIe 
siècle), Université de Clermont-Ferrand, 1989, p. 22. 
45 Impeccabile edizione del documento nella pagina 412 del volume di BARRIÈRE 
citato nella nota che precede. 



 
 

29 

delle proprietà terriere del monastero. Il loro reclutamento fu 
consistente e toccò tutte le categorie sociali fino al XIII secolo, tanto 
che i richiamati dal modello apostolico, non consacrati ma che volevano 
‘uscire da se stessi’, formavano spesso negli insediamenti cluniacensi o 
cistercensi la parte più numerosa della comunità. I fratres ad 
conversionem venientes avevano, in effetti, la possibilità d’accedere 
alla vita monastica senza essere sottoposti agli obblighi clericali, 
affrontavano un’equilibrata condotta quotidiana di preghiera e di 
lavoro, si impegnavano a rinunziare al mondo e ad estirpare i vizi, a 
tendere verso la perfezione e ad acquistare le virtù (tra le quali in primis 
venivano poste l’umiltà, la pazienza e l’obbedienza), accettavano e 
facevano propri gli ideali della Chiesa primitiva, prendendo ad esempio 
e imitando l’esperienza della comunità primordiale di Gerusalemme, 
dove insieme agli apostoli vi erano a menar la stessa vita, i discepoli 
(conversi). Come ha scritto D. Fonseca, «il fenomeno dei conversi si 
iscrive in un momento cruciale dell’esperienza religiosa del XII secolo, 
quando, sotto la spinta e gli impulsi di vivaci correnti di riforma e di 
acute esigenze di vita spirituale, maturano e si diffondono una mentalità 
e una spiritualità nuove, dove prevalente non è più l’officium del 
chierico, lo status del monaco, ma l’impegno personale di colui che 
accetta il giogo di Cristo e la sua milizia »46. Gli ammessi alla familia 
monastica che erano già uxorati offrivano se stessi e i loro beni ai 
capitoli e ai conventi che ne assumevano la protezione e li sostenevano 
(in tutti i modi) durante la loro esistenza terrena, ma esercitavano molto 
spesso le loro pratiche di pentimento e di penitenza rimanendo nelle 
proprie dimore e tirando a campare isolatamente e autarchicamente con 
i loro congiunti nelle terre che essi stessi avevano donato, tanto più che 
ordinariamente abbracciavano la nuova condizione provenendo «from 
areas near the religious institution they were joining»47. È noto altresì 
che l’esigenza di palingenesi, di ‘purificazione’, il bisogno di 
convertirsi nel duplice senso insito nel verbo, cioè di “trasformarsi” e 

 
46 D. FONSECA, I conversi nelle comunità canonicali, in I laici nella «Societas 
Christiana» dei secoli XI e XII. Atti della terza Settimana internazionale di studio 
(Mendola, 21-27 agosto 1965), Milano, Ed. Vita e Pensiero, 1968, p. 262-305 : 
303. 
47 D.J. OSHEIM, Conversion, Conversi, and the Christian Life in Late Medieval 
Tuscany, in Speculum, LVIII (1983), p. 368-390 : 379. 



 
 

30 

di “volgersi verso”, il programma di autodisciplina e di 
autoperfezionamento che, in un’epoca caratterizzata dal «retour des 
laïcs sur le devant de la scène religieuse»48, toccava tanta parte 
dell’ordo fidelium, erano avvertibili e condivisi, più che dai simplices, 
dai membri delle sfere più elevate ed evolute della società, dagli 
intellettuali adusi a scrutarsi dentro e a scovare nel ripiegamento 
interiore un accordo tra cultura e virtù, dalle personalità avvezze a 
muoversi ed operare in mezzo alle vanità e alle lusinghe del mondo 
eppure pervase da senso di incertezza, di disagio, di ansia escatologica 
e alla ricerca di un compromesso tra pietà attiva e valori mondani, tra 
aspirazioni soteriche e logiche secolari, tra etica cristiana e spirito 
cavalleresco, sensibili al problema della collocazione dell’uomo in hac 
lacrimarum valle. Nulla di strano e stravagante nel congetturare, perciò, 
che un individuo da sempre, concretamente e documentatamente vicino 
all’ordine cistercense, ma di fatto in prevalenza assorbito dai saecularia 
negotia e in stretto collegamento con baroni dediti alla guerra, alle 
rapine, alle prepotenze (e/o ai divertimenti), in età adulta, roso dal 
cruccio e dal rimorso di una vita spesa male, abbia potuto sentire forte 
e irresistibile il richiamo degli ideali monastici e di un modus vivendi 
altro rispetto a quello, fondato sul profitto, sul transitorio, sul banale cui 
era solito partecipare e abbia quindi deciso di dedicarsi all’assistenza 
dei «morts au monde» e di affratellarsi a quanti avevano avuto prima di 
lui l’intuito e il coraggio di fuoriuscire dalla civitas terrena, di riservare 
le proprie energie a finalità alte, di scegliere la morgia, votandosi alla 
contemplazione e alla preghiera e mettendo in pratica 
l’ammaestramento di san Pier Damiani: «melius certe est spirituali 
ordine vel signiter vivere, quam funditus in mundana conversatione 
perire»49.  

 
Che Guglielmo Bertrando abbia potuto sentire la chiamata e 

stabilire relazioni speciali proprio coi cistercensi dell’abbazia di 
Obazine, a sud-est d’Altaforte, non si rivela inverosimile se si pone 
mente al fatto che le due località distavano l’una dall’altra poche decine 

 
48 Ch. de MIRAMON, Les « donnés » au moyen âge. Une forme de vie religieuse 
laïque, Paris, Cerf, 1999, p. 43. 
49 De perfectione monachorum, testo critico con introd. e note a c. di P. Brezzi, 
Firenze, Vallecchi, 1943, p. 240.  



 
 

31 

di chilometri e, precipuamente, che l’individuo in questione risulta nel 
testo bertrandiano (inusitatamente incentrato sull’amore e sul ruolo che 
questo avrebbe dovuto giocare nel consorzio equestre) che ce lo ha 
proposto all’attenzione incaricato dall’autore di portare e far conoscere 
la canzone a «Torena», cioè a due passi da Obazine, evenienza forse 
non casuale e quanto mai significativa e per noi conferente. Non è da 
escludere infatti che il signore-trovatore limosino fosse già negli anni 
1182-1184, dalla critica ventilati per l’orditura, informato delle 
propensioni (o delle particolari cointeressenze prediali) caorsine del suo 
compagnone e che proprio per questo gli abbia conferito il compito di 
presentare a Bosone III, giovane figlio di Raimondo II di Torenna, la 
lezione di morale (sotto forma di castiamen) realizzata per far 
comprendere che l’amore «est un ressort fondamental de la vie 
aristocratique» e che in esso ognuno trova «l’opportunité de se 
sublimer»50.    

A corroborare comunque l’ipotesi che in anni non più verdi 
Guglielmo Bertrando abbia provato una speciale attrazione verso coloro 
che monastico more vivebant e si erano impiantati nelle vicinanze delle 
sue proprietà, indicando un itinerario concreto e praticabile di procedere 
bene e produttivamente su questa terra ed una rotta efficace a 
conseguire un porto sicuro nell’Aldilà, ed abbia quindi preso la drastica 
decisione, in una stagione, particolarmente travagliata per gli abitanti 
del Limosino e della Francia centro-meridionale, di diventare un laicus 
religiosus, si aggiunge il rinvenimento, nello stesso cartulario di Dalon 
che lo ha fatto conoscere generoso devolutore di beni e collaboratore a 
vario titolo dei frati cistercensi, di ben due atti di donazioni poderili, 
entrambi riportabili al 1194 e relativi alla medesima tenuta di Ecoussac, 
che registrano la presenza fra i testi, nella qualità di «converso», proprio 
di Guglielmo Bertrando51. Particolarmente interessante per noi e 
tranchant ogni dubbio raffigurativo riesce quello che pone innanzi, 
come protagonisti della pia largizione, assieme e nell’ordine, sebbene 
ciascuno per la propria parte, Bernardo del Luc, suo nipote Guido del 

 
50 G. GOUIRAN, Bertran de Born, poète de l’amour, in Chrétien de Troyes and the 
Troubadours. Essays in Memory of the Late Leslie Topsfield, Cambridge, St. 
Catherine’s College, 1984, pp. 52-61 : 59. 
51 Sommario, come sempre stringato, dei due documenti in GRILLON, Le 
Cartulaire cit. n. 29, p. 144-145. 



 
 

32 

Luc con la madre Casta, e Gerardo de Born52. Se si tiene conto che nella 
scrittura giustificativa della condonazione ai monaci di Dalon effettuata 
ad Altaforte nel 1184 ed avente come fideiussore Bertran de Born, 
indietro segnalata, si trova menzione degli stessi maggiorenti53 ricordati 
nella carta posteriore di dieci anni, appare naturale e ineludibile 
dichiarare corrispondente l’identità di una grossa percentuale dei 
personaggi nominati nei documenti del 1184 e del 1194 e quindi 
concludere che Guglielmo Bertrando dovette affrontare, poco tempo 
prima dell’amico poeta, una seria crisi esistenziale ed ascetica che lo 
portò, seppure assumendo veste differente, a finire i suoi giorni nello 
stesso ritiro monastico-penitenziale cistercense. 

È ammissibile che l’individuo registrato nel cartulario di Obazine 
come «converso» nel 1186 e l’allodiero annoverato con la stessa 
qualifica otto anni più tardi nell’epitome dalonense siano da parificare 
e agguagliare in ragione del loro identico distintivo onomastico, del 
comune teatro operativo, dell’adesione allo stesso ordine cenobitico, 
delle molteplici connessioni e imbricazioni esistenti fra i due vicini e 
congeneri istituti religiosi sostenuti e protetti da omologhi e tra loro 
relati benefattori, e sulla base del fatto che nulla vieta di supporre che 
intorno alla metà degli anni Ottanta del Cento, dopo una lunga serie di 
atti di munificienza a beneficio dei monaci cistercensi e dopo aver 
svolto nel 1182/1184 la missione diplomatica, rallegrativa, letteraria 
affidatagli da Bertran de Born, Guglielmo Bertrando, profondamente 
toccato e abbattuto dal timore/orrore delle contentiones, dei conflitti, 

 
52 L’atto è quello segnato col numero 571 nel regesto del benemerito Grillon. Vale 
la pena ricordare che « le Limousin se signale à l’intérieur du duché d’Aquitaine 
par une nette préference pour les dons effectués en commun par les membres 
d’une même famille » (S.A. LAURENT, Troubadours et société en Aquitaine au 
XIIe siècle, thèse de doctorat, Université de Poitiers 2016, p. 437). 
53 Guido del Luc era negli ultimi decenni del XII secolo la tête d’acteur della 
famiglia signorile traente il proprio appellativo cognominale dalla vasta distesa 
boschiva (in latino denominata Lucus), che annoverava tra i propri componenti il 
trovatore Giraldo compagno d’arte e di vita del famoso Tirteo limosino; Bernardo 
del Luc era suo cugino germano; Gerardo di Born era il fratello di Guglielmo 
Bertrando ed erede nel distintivo onomastico e nell’asse patrimoniale primario 
dell’omonimo genitore che supra (e specialmente nella nota 35) si è additato come 
possibile congiunto e consanguineo del dominus altafortiano con la vocazione e 
la passione per gli intrecci rimicomusicali.  



 
 

33 

delle prevaricazioni del ‘secolo’ (e di cui erano responsabili primi 
proprio quei membri della casta cavalleresca che teoricamente 
avrebbero dovuto impedire le violenze e gli arbitrî), intimamente 
preoccupato dei pericoli e affranto dall’idea delle pene dell’anima 
nell’oltretomba, abbia deciso di liberarsi della camicia di forza imposta 
da un establishment giudicato poco soddisfacente, di riscattarsi dalle 
vanità e dalle tentazioni in cui era caduto, di unirsi al generalizzato rush 
verso comunità ritenute virtuose e sanamente preparatorie all’incontro 
con l’Eterno, di abbandonare un mondo corrotto e insicuro e ritirarsi in 
luoghi di raccoglimento, tra homines pacis e servi crucis. Bisogna 
tuttavia riconoscere, per onestà e scrupolo storico, che i documenti 
consentono solo per il converso presente a Dalon nel 1194 di adombrare 
un rapporto d’amicizia e collaborazione con il signore-trovatore di 
Altaforte e di intravedere una successiva “situazione di rottura”, una 
radicale svolta esistenziale, una tensione a trascendere l’esperienza 
frustrante dell’hic et nunc con rinunzia ai piaceri terreni, fuga dal 
consorzio gentilizio e commendatio nell’ordine monastico cistercense. 

Quel che, in ogni caso, importa è non far calare il sipario su 
Guglielmo Bertrando (e sugli altri ‘familiari’, milites gregarii e sodali 
a vario titolo di Bertran de Born), rimettere in moto la macchina 
investigativa, ripristinare i circuiti comunicativi riattivando i messaggi 
sbiaditi e impenetrati, impegnarsi, magari con un cooperative labour, 
in accurati e produttivi insights, rendere per quanto possibile giustizia a 
tanti “militi ignoti” che da troppo tempo attendono di uscire dallo stato 
puramente nominale e di vedersi restituiti legittimi e credibili connotati 
umani e culturali. 

 
Peire Joglar 
 
È risaputo che Bertran de Born utilizzò i versi da lui composti come 

arma politica, come mezzo di offesa, di discredito, di vilipendio e che 
tra la sua produzione poetica un posto speciale è da riservare ai canti 
volti ad aggredire e demolire la bona fama che il sovrano aragonese 
Alfonso II era riuscito a conquistarsi da una parte e dall’altra dei Pirenei 
e soprattutto negli ambienti dominati dai regnanti Plantageneti. Gli 
attacchi ad hominem del signore-trovatore di Altaforte muovono 



 
 

34 

palesemente da una realtà storico-geografica concreta e ben nota al 
pubblico cortigiano destinatario privilegiato dei suoi sirventesi, i quali 
mantengono, con tutt’evidenza, la primordiale – e connaturata alla 
species letteraria in cui si iscrivevano – funzione di ‘servizio’, e si 
manifestano ‘impegnati’ e impregnati di finalità extraestetiche, 
consociatrici e coesive, strumenti per agire a danno del nemico con 
notizie, insinuazioni e rappresentazioni deformate e denigratorie, giusta 
l’abitudine dell’autore di capovolgere il bene in male, l’onore in 
disonore, il diritto in violenza e sopraffazione per desiderio di rivalsa e 
di vendetta o per puro dislike personale. Due testi, in particolare, BdT 
80.32 e BdT 80.35, si distinguono per le mistificazioni operate e le 
critiche, le calunnie, gli accenni negativi messi in circolazione a 
discapito di uno dei maiores terrae, dell’icona politico-militare-
culturale del momento, dell’autorità eminente schierata in campo 
avverso, ad arte confondendo e mescolando vero e racconto, autentico 
e pettegolezzo, dato genuino e menzogna, documento ed esposizione 
travisata e falsificata, secondo gli schemi e i procedimenti di una lirica 
settaria e faziosa, ancorata ad un’attualità intorbidata e capziosamente 
piegata a convenienze ed interessi di gruppo, di ‘sistema’, di 
collocazione feudale e consortile, di alleanza e patronato. 

A giudizio di L.E. Kastner, accettato e confermato da tutti gli 
studiosi venuti dopo, «Bertran’s two sirventes must have written soon 
after the capture of Autafort in July 1183; and as they both begin with a 
spring-opening, the early part of the year 1184 is almost certainly the 
date of their composition»54. 

Consapevole delle potenzialità incisive della parola presso una 
società essenzialmente fondata sulla comunicazione orale e nei 
confronti di un uditorio sensibile al tasto emotivo e passionale più che 
a quello logico-razionale e ben disposto ad accordare accoglienza e 
favore, jogan rizen, a mormorii, oblocuzioni, rampogne, censure, 
frecciate ora dirette ora indirette e più o meno ambiguamente lanciate 
contro i rappresentanti del potere costituito (per tradizione bersagli 
preferiti della satira, solita ridurre le asimmetrie sociali e il divario tra 
‘alto’ e ‘basso’), sfoggiando una grande arditezza nel porgere e 

 
54 L.E. KASTNER, Bertran de Born’s Sirventes against King Alphonso of Aragon, 
in Modern Philology, XXXIV (1937), p. 225-248 : 228-229.   



 
 

35 

nell’argomentare, il maledicus castellano-trovatore d’Altaforte mise in 
atto nei due menzionati recitativi un concatenato e coerente disegno 
devastatorio, mirante a denunziare e porre alla berlina, in maniera 
distinta ma complementare, rispettivamente la vita pubblica e quella 
privata del monarca catalano-aragonese che godeva fama d’assoluta 
probità ed era comunemente definito «il Casto». Così, mentre in Pois 
lo gens terminis floritz non si fece scrupolo d’accusare Alfonso II 
d’essere reis apostitz e d’aver commesso una laida fellonia quando 
(nell’estate 1183) era intervenuto  contro di lui al fianco di Riccardo 
Cuor di Leone ed aveva contribuito alla resa della piazzaforte, in Qan 
vei pels vergiers despleiar evocò, con la precisa e trasparente volontà 
di pungere e di mordere, questioni minime e locali, storielle e aneddoti 
piccanti e denigratori di natura riservata, rendendo di pubblico dominio 
«certain alleged disgraceful incidents in Alphonso’s private life» con 
«charges that cannot be checked, because, even in the case of those 
which might contain an element of truth, they would have no historical 
interest and would remain unrecorded by contemporary chroniclers»55. 
Gli unici strumenti quasi coevi utilizzabili per accertare il grado di 
rispondenza al vero delle infamanti notizie fornite da Bertran sarebbero 
le prose duecentesche di commento ai testi del trovatore, concepite 
come introduzione, complemento e glossa eziologica delle sequenze 
rimiche rimaste, i complessi e vari conglomerati di fili narrativi e di 
controversi segnali ideologici e telici – tenuti assieme da una serie di 
rimandi e richiami che ne garantiscono, almeno per una consistente 
quota, la paternità – lasciati dal poeta-didatta caorsino Uc de Saint Circ, 
più che probabile autore delle razos riguardanti Bertran de Born a noi 
pervenute e redatte «relatively early in his career, possibly while he was 
still in Southern France or shortly after arriving in Nothern Italy»56. Ma, 
come si sa, sull’attendibilità e sul valore documentario delle dietrologie 
trobadoresche e dei reticoli informativi congegnati dal compilatore 
originario di Tegra le perplessità e i dubbi sono stati – e giustamente 
sono – molti e forti perché, lo ha tra gli altri notato Kastner, «from what 
we know of his untrustworthiness as regards historical events which 
took place less than fifty years before he wrote, we may conclude that 

 
55 Ibidem, p. 239. 
56 E.W. POE, L’autr’escrit of Uc de Saint Circ: the Razos for Bertran de Born, in 
Romance Philology, XLIV (1990), p. 123-136 : 135. 



 
 

36 

he is equally heedless of the truth in expanding – for that is all he does 
– Bertran de Born’s aspersions on the life of the king of Aragon»57. 
Nella fattispecie che qui interessa da vicino, le due abbastanza estese 
razos che accompagnano BdT 80.32 e 35, pur costituendo «una guía en 
la comprensíon de estas poesías»58, si rivelano all’istante realizzate con 
ricami autoschediastici e farcite di inesattezze storiche e di 
interpretazioni fantasiose scaturite da istanze esegetico-divulgative di 
un animatore culturale interessato più al contar che alla puntuale 
motivazione e chiarificazione del chantar. 

Dinanzi ad una tale situazione e ricordando da un lato 
l’insegnamento di S. Stroński, secondo cui vidas e razos contengono 
«des renseignements d’une exactitude irréprochable à coté d’inventions 
les plus naïves»59, mettono generalmente in campo persone realmente 
esistite, accennano a fatti veramente accaduti, inscenano le vicende 
narrate in ambienti concreti ed appropriati, pur non esitando i loro autori 
alla bisogna di inventare per spiegare, dall’altro le equilibrate 
conclusioni di M. de Riquer, per il quale «es inadmisible una actitud 
cándida que acepte todo lo que dice el biógrafo… y también es 
inadmisible una actitud hipercrítica que niegue la veracidad de todo lo 
que»60 è riferito, non resta che porsi alla ricerca, come raccomandato 
dai citati Maestri, di possibili riscontri storici e d’archivio a quanto si 
trova nei versi del trovatore limosino e nelle prose che li corredano e 
lumeggiano, di elementi/indizi validi a far scoprire la progettualità 
complessiva delle costruzioni antialfonsine realizzate, a decifrare le 
allusioni a individui, luoghi e avvenimenti adombrati, a trasformare 
esseri nominali in corpi muniti di autentica e reale consistenza, 
restituendo significato, risonanza e virtualità comunicativa ad 
intramature lasciate ad avvizzire nella penombra dei secoli con grave 
pregiudizio della loro intrinseca vocazione mediatica, dialogica, 
relazionale. E siccome «the core of the medieval human being was 
identity» e, ancor più di quel che capita ai nostri giorni, nel XII secolo 

 
57 KASTNER, Bertran de Born’s cit. n. 54, p. 239. 
58 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 709. 
59 S. STROŃSKI, La poésie et la réalité aux temps des troubadours, Oxford, The 
Clarendon Press, 1943, p. 23. 
60 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 29. 



 
 

37 

«the identity of the individual only made sense within the group»61, si 
rivelano indilazionabili il bisogno di una mutata rispetto al passato 
filologia interpretativa, lo scandaglio e la perscrutazione dei dati 
esistenti valevoli a ricostruire l’identità delle figure portate dagli autori 
antichi o medievali alla ribalta ma rimaste fuori dalla storia, combinati 
e confluenti sforzi per abbattere la barriera di 
indifferenza/svogliatezza/noncuranza che ha precluso e preclude la 
percezione del mondo reale celato dietro quello fittizio, del rapporto di 
interconnessione tra vita e poesia, la valutazione del peso sociale e 
culturale, dell’ethos e delle attitudini, delle simpatie e dei sentimenti, 
delle opinioni e dei gusti rappresentativi ed estetici, tanto degli ideatori 
e realizzatori formali degli elaborati in rima o in prosa rimasti, quanto 
dei personaggi e dei consorzi che facevano da cornice alle recite. 

Mettendo da parte i tuziorismi rinunciatari, ho in questa sede 
limitato per motivi di spazio la mia applicazione alla strofe 6 del 
sirventese Qan vei pels vergiers despleiar (che conviene riportare 
integralmente in nota62), nella quale è evocato come vittima 
dell’inganno e della prepotenza del sovrano aragonese un individuo, 
Peire Joglar, di problematica e irrisolta identificazione da parte di chi si 
è occupato del componimento.  

Il campo della critica bertrandiana si è in effetti diviso a proposito 
 

61 Estrapolazioni dalle pagine 1 e 18 dell’Introduzione di F. SABATÉ al volume 
Identity in the Middle Ages citato nella nota 5. 
62 Peire Joglar saup mal pagar 
qe.il prestet deniers e cavaus, 
que la vella, que Fons Ebraus 
aten lo fes tot pesseiar; 
c’anc l’entresseins faitz ab benda 
de la jupa del rei d’armar 
qe.ill baillet non lo poc guizar 
c’om ab cotels tot no.l fenda 
(ed. PADEN-SANKOVITCH-STÄBLEIN, The Poems cit. n. 6, p. 279). Ai versi di 
Bertran si accompagna la chiosa del ‘biografo’: «… us autre, que avia nom Peire 
Joglars, li prestet deniers e cavaus; et aquel Peire Joglars si avia grans mals ditz 
de la veilla reïna d’Englaterra, la quals tenia Font-Ebrau, que es una abadia on 
se rendon totas las veillas ricas. Et ella lo fetz ausire per paraula del rei 
d’Aragon» (J. BOUTIÈRE-A.H. SCHUTZ, Biographies des troubadours. Textes 
provençaux des XIIIe et XIVe siècles, Paris, Nizet, 19642, p. 118). 



 
 

38 

dell’agnizione del menzionato supposto creditore, mal ripagato, di 
Alfonso II in due blocchi contrapposti: per alcuni studiosi il vocabolo 
Joglar che segue l’andronimo Peire denoterebbe il mestiere usuale, la 
professione, il titolo distintivo della persona cui risulta appioppato, per 
altri esso sarebbe un contrassegno onomastico, un cognome, un «nom 
de famille» assegnato in principio ad un individuo che svolgeva la 
funzione di giullare, poi trasmesso ai suoi discendenti, oppure, nel 
medioevo come oggi, sarebbe stato impiegato come «un sobriquet de 
tempérament » per designare «un individu boute-en-train aux talents 
multiples, susceptible d’attirer aussi bien l’intérêt du public que ses 
rires»63. Nessuno ha effettuato specifiche indagini di natura storico-
archivistica per sciogliere la questione con pezze d’appoggio esterne o 
si è recato nei ‘santuari’ della memoria-documentazione per cercare 
d’accordare i due sistemi produttivi di senso che sono letteratura e storia 
e cogliere «l’homme dans son milieu»; perfino la (corsiva) 
segnalazione da parte di H. Andresen64 della presenza nel Cartulario 
della precettoria di Puy-en-Velay dell’Ordine di San Giovanni di 
Gerusalemme d’una scrittura privata risalente al 1186, con la quale 
Pietro e Ponzio Laurens alienarono un loro campo a favore dei frati 
ospitalieri, chiamando a garante e fideiussore della vendita Peire 
Joglars65, è stata fatta cadere nel vuoto e non ha dato adito negli ultimi 
cento anni a vagli e/o approfondimenti d’alcun genere. Eppure, la quasi 
perfetta corrispondenza temporale dell’atto casualmente reperito 
all’orditura del sirventese di Bertran de Born in cui s’incontra menzione 
di Peire Joglar avrebbe dovuto far riflettere e spingere ad ulteriori scavi 
e ricerche, non comportando difficoltà od ostacolo all’istituzione di un 
eventuale collegamento tra i due omonimi personaggi la costatazione 
che l’atto di vendita di un terreno a beneficio dell’Ordine di San 
Giovanni di Gerusalemme cui intervenne come fideiussore Peire Joglar 
fu stipulato a Puy-en-Velay, mentre tutto porta a credere che il 

 
63 J. ASTOR, Dictionnaire des noms de famille et noms de lieux du Midi de la 
France, Millau, Éd du Beffroi, 2002, p. 411. 
64 Nella recensione delle poesie di Bertran de Born edite da A. Stimming, Halle 
1914, apparsa in Zeitschrift für fränzosische Sprache und Literatur, XVII (1914), 
p. 36-42 : 36. 
65 Edizione integrale del documento in A. CHASSAING, Cartulaire des Hospitaliers 
(Ordre de Saint-Jean de Jérusalem) du Velay, Paris, Picard, 1888, p. 36-37. 



 
 

39 

presumibile teatro d’azione del ricco gentiluomo finanziatore di 
Alfonso II d’Aragona si trovasse nel Limosino, distante più di duecento 
chilometri. È noto che per tutto il medioevo il santuario di Nôtre-Dame 
du Puy nell’Alta Loira fu oggetto di particolare venerazione e meta di 
pellegrinaggio di cristiani in abito secolare o talare devoti alla Vergine 
(basti ricordare Carlo Magno, Urbano II e la maggior parte dei re di 
Francia) e che dagli appartenenti ai ranghi più elevati della classe 
equestre era considerato motivo di speciale onore e vanto l’ottenimento 
dell’investitura cavalleresca nella località consacrata a Maria 
Santissima e dove intorno alla metà del XII secolo era stata fondata una 
caritatevole casa ospitaliera che assurse ben presto a grande nomea e 
prosperità. Sappiamo per certo – ed è per più rispetti significativo – che 
Bertrando e Itiero, figli di primo letto del signore-trovatore d’Altaforte, 
ricevettero l’addobbamento, la vestizione cavalleresca con solenne 
cerimonia, proprio a Puy nel 1192 e prima di far ritorno nel castello 
paterno sostarono nell’abbazia di Dalon per prestare nella nuova qualità 
giuramento di rispetto delle largizioni e dei conferimenti concessi dagli 
avi ai monaci cistercensi. 

 
 La circostanza, poi, che nel ricordato documento del 1186 Peire 

Joglar sia fatto conoscere come fideiussore della transazione compiuta 
non contrasta affatto con il poco che è dato dedurre sulla sua condizione 
socioeconomica dai versi di Bertran. Questi aveva facetamente 
dichiarato che il personaggio circuito e frodato dal re d’Aragona aveva 
dato a prestito «deniers e cavaus», informazione e testimonianza 
indiretta che il malcapitato dovesse godere di risorse e mezzi così 
abbondanti da consentirgli di rispondere prontamente alle truffaldine 
domande dell’altolocato patrizio; nulla di strano e sorprendente nello 
scoprire per tabulas che appena due anni più tardi Peire Joglar fosse 
considerato un plutocrate provvisto di sostanze tali da poter porgere 
senza problemi garanzia di rispetto e di attuazione degli obblighi 
derivanti dal contratto intervenuto. Ancor più interessante dal nostro 
punto di vista riesce il verificare attraverso il documento utilitario del 
1186 non solo che Peire Joglar si muoveva entro una cornice signorile 
composta di «ben nati», di devolutori di assistenza e solidarietà, di 
«demandeurs de textes», ma possedeva, in un mondo in gran parte 
analfabeta e agrafico, una literacy che lo poneva nella condizione di 



 
 

40 

leggere, interpretare, ragionare, dissertare in maniera avveduta, avallare 
e validare l’atto giuridico alla cui stesura era stato chiamato a prestare 
la sua competenza, la sua approvazione, il suo sostegno, la sua 
collaborazione. Il coinvolgimento attivo in una scrittura concepita, 
compilata e rilasciata per fungere da prova autorevole e ufficiale di 
proponimenti messi sulla pergamena comportava nel XII secolo – è 
bene ricordarlo – un’adeguata capacità intellettuale e culturale, 
un’idoneità ad entrare nel mondo dei curiales, un’esperienza in 
operazioni mediatiche di coloro che accettavano il ruolo di testi e, 
soprattutto, di quanti si assumevano responsabilità personali ed erano 
coscienti di poter essere convocati dinanzi ad eventuali giudici in caso 
di contestazioni. Era prassi diffusa rivolgersi per l’ottenimento di 
un’adesione concreta alla sostanza degli instrumenta honeste facta a 
persone risaputamente  rispettabili, serie, onorate e onorabili, a membri 
di compagini castellane, a nutriti di istruzione e d’addestramento nelle 
nozioni delle arti liberali, in genere collegati in maniera più o meno 
stretta alle istituzioni cenobitiche, ai capitoli cattedrali, alle congreghe 
religiosomilitari, che costituivano allora le cellule basilari delle 
relazioni intersoggettive e interclassiste e che assieme alle corti 
aristocratiche si ergevano a «lieux de savoir, où les connaissances 
traditionnelles se mélaient inextricablement à une culture profane en 
pleine régénération»66. 

Con il profilo sociale, economico, caratteriale, comportamentale 
fin qui arguito del ric om turlupinato da Alfonso II d’Aragona e con 
compassione mista a indignazione rappresentato dal signore-trovatore 
d’Altaforte (e non smentito né rettificato dagli scarni dati estraibili dal 
documento conservato tra le pezze giustificative delle proprietà della 
commenda ospitaliera di Puy-en-Velay) s’accorda, d’altronde, e collima 
perfettamente la sagoma di altro generoso e pio gentiluomo investito 
degli stessi contrassegni onomastici, che emerge da una fonte 
archivistica inspiegabilmente finora sfuggita all’attenzione (pur 
trovandosene notizia già nel secondo volume – col. 1540 – di Gallia 
Christiana, pubblicato a Parigi nel 1770, ed integralmente edita da 
quasi cent’anni), che immantinente sembra meritare considerazione per 
vistose, forti e inquietanti equivalenze e similarità con l’individuo 
portato alla ribalta della cronaca antialfonsina da Bertran de Born e dal 

 
66 M. AURELL, L’Empire des Plantagenêt (1154-1224), Paris, Perrin, 2003, p. 93. 



 
 

41 

commentatore del suo sirventese. Mi riferisco ad un atto trascritto  
verso la metà del ’200 nel cartulario dell’abbazia di Cadouin, 

fondata nei primi decenni del XII secolo ai bordi dell’omonima foresta 
perigordina, che ben presto estese i suoi possedimenti e i suoi diritti 
dominicali in tutto il Sarladais, nella regione di Beaumont e nella zona 
di Bergerac, cittadina ove fu creata a partire dal 1209 una casa 
monastica succursale di Cadouin. Proprio in tale stabilimento 
cenobitico venne compilato e rilasciato, nell’anno di grazia 1215, a 
favore dei frati cistercensi un attestato di assentimento e conferma da 
parte di Elia Rudel, signore di Bergerac, della donazione «quam Petrus 
Joglars fecit de se ipso et de domo sua et de omnibus rebus suis abbati 
et fratribus Caduini»67. La ratifica era, con tutt’evidenza, ritenuta di 
grande valore e importanza, dal momento che venne messa per iscritto 
«presente omni conventu» e che il feudatario accordante il suo 
beneplacito volle «ad majoris roboris firmitatem» che la cedola 
pergamenacea fosse munita del suo sigillo personale. Ma non meno 
rilevante il chirografo torna per noi, giacché dimostra che agli inizi del 
’200, in territorio perigordino, a distanza di poche decine di chilometri 
da Altaforte, era vivo ed operava il possessore di un consistente 
patrimonio immobiliare, dotato di appellativi onomastici del tutto 
identici a quelli adoperati da Bertran de Born in Qan vei pels vergiers 
despleiar, molto probabilmente noto alla gran parte del pubblico 
cortigiano cui era in prima istanza diretta la canzone e che è verosimile 
abbia provato gusto e diletto a sentire evocare il tiro mancino giocato 
da Alfonso II e le peripezie capitate al ricco, ma sprovveduto, 
gentiluomo. 

Non costituisce impedimento all’omologazione dei due magnanimi 
rics oms (quasi contemporanei e provvisti di corrispondenti nome e 
cognome), quello menzionato dal mordace verseggiatore limosino e 
quello di cui è serbato ricordo nel documento proveniente dall’abbazia 
di Cadouin, il fatto che il sottoposto nella scala gerarchica feudale al 
signore di Bergerac abbia, in una fase delicata (presumibilmente quella 
terminale) della sua parabola esistenziale, deciso di abbandonare i 
civilia negotia, di cambiare il modo di vita in precedenza praticato, di 

 
67 Il testo è per intero leggibile in J.-M. MAUBOURGUET, Le Cartulaire de l’abbaye 
de Cadouin, Cahors, A. Coueslant, 1926, p. 68. 



 
 

42 

superare l’esperienza frustrante dell’hic et nunc, di cercare, dinanzi alla 
crisi dei ‘miti’ feudali e al dilagare della malizia e dell’anarchia, un 
estremo rifugio in un consorzio ritenuto positivamente diverso da 
quello in cui aveva agito e prosperato, di porsi al servizio esclusivo di 
Dio, di donarsi con l’anima, il corpo e tutti i suoi beni ad un ordine 
religioso carismatico, ideato da Bernardo di Clairvaux, che offriva, 
assieme alla promessa della redenzione, immediata protezione dai 
disordini, dalle agitazioni, dai conflitti, dalle usurpazioni, dalle brutalità 
che affliggevano il “secolo”, di terminare i suoi giorni tra le rassicuranti 
fila dei monaci cistercensi che nutrivano il bisogno-anelito di pace e 
credevano nella fratellanza, nell’honestas, nel rispetto per gli altri, nella 
sublimazione dell’amicizia. Occorre tenere impresso nella memoria che 
a tutti i livelli della società occitana del Cento e del Duecento era diffuso 
e costante il panico della morte, si registravano una generalizzata 
preoccupazione della salvezza e un’inesausta ricerca di assistenza per 
il momento del trapasso supremo, trovavano facile attecchimento 
richiami, moniti, aspirazioni al ripristino degli ideali della Chiesa 
primitiva, e, specialmente, che ad avvertire per primi l’esigenza di una 
palingenesi, ad intraprendere la strada della conversio, erano coloro che 
potevano disporre di autonome e sufficienti risorse economiche, che 
vantavano il privilegio dell’alfabetizzazione e dell’ammissione negli 
spazi ludico-conviviali, della partecipazione al sistema di vita curtense, 
gli intendans des plaisirs terreni e mondani, gli esponenti più in vista 
ed accreditati (Bertran de Born ne rappresenta un esempio concreto e 
significativo) della classe cavalleresca e intellettuale dell’epoca, 
consapevoli prima e più degli altri delle manchevolezze della realtà 
quotidiana, attratti, pur nella libertà del loro status, da forma associative 
religiose, semireligiose o parareligiose che garantivano la tutela dalla 
mala gent, la trasformazione in positivo dei costumi e delle relazioni 
esistenti tra i componenti di una collettività confusa, sgomenta, 
instabile, dilacerata, incapace di far propri e mettere in pratica i precetti 
etici, le virtù cortesi, i modelli teorici, mentali e culturali, propinati da 
organismi antropici, istituzionali e consortili rivelatisi (nell’Aquitania 
al passaggio da XII al XIII secolo in misura maggiore che altrove) 
impotenti, inadeguati, impreparati ad andar oltre la ‘finzione’. 

Naturalmente, la parificazione proposta tra il Peire Joglar citato da 
Bertran de Born e l’omonimo facoltoso signore perigordino (suppergiù 



 
 

43 

suo coetaneo) verosimilmente impegnato in un processo di 
ridefinizione e di riposizionamento sociale che l’aveva spinto a sfruttare 
la disponibilità di numerario in un’operazione di credito che avrebbe 
dovuto procurargli lustro e facilitare l’integrazione nelle sfere più alte 
della classe signorile e che una crisi religiosa e ascetica spinse 
nell’ultimo stadio della sua esistenza a trovare riparo tra le mura del 
convento cistercense di Cadouin, implica che una larga porzione del 
notiziario riferito sulla presunta vittima di Alfonso II vada considerata 
senza fondamento, frutto di fantasia e di attività creativa, inattendibile, 
alterata e falsata a fini calunniatori e diffamatori. La cosa non stupisce, 
essendo risaputo che a tutte le latitudini e in tutti i tempi la maldicenza 
si è avvalsa della menzogna, dell’invenzione, del travisato, 
dell’insussistente pur di mettere alla gogna e di far cadere 
nell’indecoroso, nell’aberrante, nel derisorio un oppositore o una 
persona semplicemente antipatica, che, specie in un mondo quale quello 
del XII secolo in cui ognuno vedeva la propria immagine e la propria 
reputazione dipendere dalle parole e dai giudizi da altri pronunziati, si 
aprivano spazi immensi a chi era fornito di malanimo, intendeva 
demolire con contumelie e fraudolente insinuazioni la nomea e 
l’estimazione pubblica di un avversario, che soprattutto l’oblocutio 
minoris contra maiorem, la contestazione mediante accuse screditanti 
da parte di un inferiore nei confronti di un superiore dotato di potere e 
prestigio ha fatto sempre ricorso al murmur, all’exprobatio, alla 
denigratio, alla detractio. Nella sesta strofe di Qan vei pels vergiers 
despleiar Bertran de Born, dopo aver accennato alla scorrettezza subita 
da Peire Joglar per opera dell’inaffidabile re d’Aragona, volle, con 
calcolato viraggio e verbis non apertis sed obscuris aggravare le 
responsabilità e il quadro dei crimini attribuiti al suo nemico, 
moltiplicandone gli adombrati peccati e non facendosi scrupolo di 
prospettarlo addirittura capace di commissionare un ignominioso 
delitto (in realtà non perpetrato). Ciò che al trovatore interessava  era 
non la rispondenza al vero delle tacce attribuite, bensì macchiare in 
modo permanente e indelebile, con una sequenza di segnali 
decodificabili unicamente in senso negativo, la figura del monarca, 
provocando (o accentuando) il disprezzo di chi assisteva alla 
performance inscenata, all’attacco frontale, con lo scopo di accrescere 
l’indignazione e di incentivare/rafforzare i legami di solidarietà e di 
coesione fra i membri del gruppo che gli stava attorno e si compiaceva 



 
 

44 

di prestare ascolto a gossips degradanti, svalutatori, aggressivi, 
distruttori della dignità di un ottimate che godeva invece di rispetto, 
apprezzamento, ammirazione. 

Nella valutazione del testo bertrandiano non è da sottovalutare la 
tipologia propagandistica entro cui esso si inscrive, né la dimensione 
ludica, di trastullo di corte che autorizza e stimola la commistione di 
verità e invenzione, di certo e possibile, di realtà storica e mistificazione 
e che «fa della poesia di Bertran de Born tutt’altra cosa da tanta altra 
poesia trobadorica politica o d’occasione»68. 

Proprio avendo di mira la figura e l’opera del signore d’Altaforte e 
gli eventi prodottisi nell’Aquitania degli ultimi decenni del Cento, R. 
Harvey ha di recente giustamente osservato che senza i pamphlets in 
versi del prolifico e fegatoso estensore di intramature certamente poco 
ortodosse sotto l’aspetto dell’aderenza ai fatti e al vero, impregnate di 
sottile e particolarissimo humour polemico, noi ci troveremmo 
completamente ignari a proposito di tanti «episodes or details which do 
not feature in the works of French chroniclers or contemporary Anglo-
Norman historians, many of whom were distinctly hazy over anything 
taking place south of the Loire»69. È nostro dovere e compito 
addentrarci, malgrado i plurimi meccanismi inibitori, negli infidi 
reticolati depositari di informazioni poco o male sfruttate ancora 
esistenti, avvalerci dei frammenti e dei cascami, anche di natura 
letteraria, rimasti, cercare di superare i silenzi, le resistenze, le ingenite 
chiusure che oppongono tante zone, epoche e forzieri-reclusori del 
passato, scandagliare le testimonianze scritte (a mano e a stampa) e le 
pagine obsolete ed oscure sopravanzate per recuperare brandelli di 
umanità perduta, prestare ascolto alle fonti di ogni tipo (pur se 
apparentemente inquinate) superstiti e conferire loro il valore spettante, 
produrre ogni sforzo possibile per «pénétrer dans la réalité complexe et 

 
68 P.G. BELTRAMI, Bertran de Born fuori da Altaforte. Qualche nota su Ges no mi 
desconort, in Comunicazione e propaganda nei secoli XII e XIII. Atti del convegno 
internazionale (Messina, 24-26 maggio 2007), a c. di R. Castano/F. Latella/T. 
Sorrenti, Roma, Viella, 2007, p. 133-150 : 150. 
69 R. HARVEY, Bertran de Born and Raimon de Planell, in Cultura Neolatina, 
LXXXIII (2023), p. 215-233 : 230. 



 
 

45 

profonde de l’histoire»70, rivitalizzare secondo criteri epistemologici e 
metodi moderni e sofisticati (tra cui in prima linea gli ordinatori 
elettronici e i più progrediti sistemi dell’intelligenza artificiale) la 
massa di sapere lasciata su binari morti, riservata alla sporadica 
delibazione di pochi e rari appassionati studiosi, esposta ai rischi della 
scomparsa sebbene contenga dati di notevolissimo interesse per 
scrutare e ricostruire personalità e microsocietà su cui spesso difettano 
altre tracce. Soprattutto per una letteratura, quale quella trobadorica, 
altamente ‘comunitaria’ non si può prescindere dall’analisi minuta del 
contesto, dallo studio dei focolai di creatività artistica, dei luoghi, degli 
stimoli e delle occasioni di ‘invenzione’, delle logiche di gradimento e 
successo delle recite poetico-musicali. Ora che sono stati schizzati 
accettabili identikit per la maggior parte delle orditure liriche in lingua 
d’oc rimaste è giunto il momento, per arrivare ad una migliore 
definizione della scena in cui maturarono tante concrezioni versali, di 
prendere in considerazione e sottoporre a più serrate indagini i nuclei 
propulsori attorno ai quali si sviluppò e si affinò l’arte della parola e 
della composizione poetica, le cellule di una socialità esercitata a dare 
senso ad organismi scritturali da essa inseparabili e altrimenti 
incomprensibili. Avvalendosi di bagliori oggi lontani e confusi ma che 
è auspicabile diventino più chiari e vicini, si riuscirà probabilmente a 
rendere più intelligibili e trasparenti fenomeni, mentalità, aspettative, 
utopie, alienazioni, insomma quegli elementi che servono a capire il 
‘quadro del mondo’ e lo spirito del tempo e a stendere più affidabili 
mape esplicative della civiltà medievale d’espressione occitana. 

 
Saverio GUIDA 

 
 
 
 
 
 
 

 
70 R. H. BAUTIER, Les sources de l’histoire économique et sociale du moyen âge, 
I, Paris, CNRS, 1968-1984, p. VIII. 



 
 

46 

  



 
 

47 

Arlésiennes et Provençales au travail 
pendant la période médiévale 

 
Nombreuses sont les Arlésiennes et/ou les Provençales qui ont 

travaillé pendant la période médiévale, comme dans toutes les contrées 
d’ailleurs. Or malgré leur relative rareté, les renseignements conservés 
dans les documents médiévaux relevant de l’administration conservés 
dans les Archives Communales d’Arles, les Fonds Patrimoniaux de la 
Médiathèque d’Arles, les Archives Départementales des Bouches-du-
Rhône, les Archives Communales d’Aix, de Boulbon, de Beaucaire, de 
Tarascon, de Châteaurenard, de Marseille71, etc., peuvent offrir une 
approche particulière en ce qui concerne leur statut. Quelques mentions, 
éparses, éclairent en effet d’un jour particulier le sujet du labeur 
féminin. L’impression dominante est que les femmes, actuellement, ont 
plus accès au monde du travail, nos ancêtres étant apparemment 
cantonnées aux travaux ménagers et à la garde des enfants. Cela pose 
aussi un autre problème qui sera juste abordé dans cet article, celui de 
l’esclavage ; même si ce dernier apparaît peu dans les documents 
administratifs, il n’en existait pas moins, l’esclave féminine étant 
désignée bien souvent de manière particulière et quelquefois libérée par 
ses maîtres soit de leur vivant, soit dans leur testament. En outre, s’il 
est vrai que ni les nobles, comme leur époux d’ailleurs, ni les (grandes) 
bourgeoises, ne travaillaient pas, il n’en était pas de même pour celles 
du Tiers État. Nombreuses sont en fait celles qui le font, notamment soit 
pour se constituer une dot lorsqu’elles sont encore très jeunes et 
célibataires, soit pour apporter un complément de salaire dans le foyer 
lorsqu’elles sont mariées, soit pour nourrir leurs enfants si elles sont 
veuves. À cela s’ajoutent les religieuses (infirmières, enseignantes entre 
autres, invisibles dans les documents administratifs) ainsi que les 
esclaves, même si ces dernières sont très difficiles à comptabiliser, voire 
à percevoir. Cela dit, les documents d’archives, malgré leur sècheresse, 
témoignent malgré tout de la réalité du travail féminin qui s’étend à 

 
71 Dans les exemples qui suivent, certains, inédits, sont issus des Archives 
Communales d’Aix (A. C. A.) et ont été transcrits par Maud Payan, d’autres sont 
conservés aux Archives Communales de Marseille (A. C. M.) et ont été transcrits 
par Pierre Paul. 



 
 

48 

partir du moment où l’évolution économique fluctue selon les périodes 
et les crises politiques, climatiques, médicales, qui traversent cette 
époque pendant laquelle se déploie en outre une volonté de développer 
les constructions urbaines sous l’influence d’une bourgeoisie en plein 
essor. Le XVe siècle connaît une reprise économique qui permet au 
travail féminin de se diversifier, les femmes jouant alors un rôle dans 
l’économie familiale aussi bien que communale. En outre, même si les 
documents traitent plutôt du monde urbain que du monde rural, les 
travaux agricoles mentionnés proposent de nombreux exemples. 

Le Sud est régi par le code justinien et le code théodosien qui 
confèrent aux femmes certains droits : un homme n’a que l’usufruit de 
la dot de son épouse, les fils et filles célibataires ont des droits égaux en 
ce qui concerne les biens paternels dans le second, élément 
probablement importé par les Wisigoths. Mais les XIIe et XIIIe siècles 
connaissent un infléchissement de ces acquis à leur détriment ; en effet, 
le droit romain va être de plus en plus appliqué dans le Midi – sa 
renaissance a lieu notamment à la faculté de Montpellier. Ce 
nonobstant, cette relative autonomie, malgré des lois restrictives, laisse 
des traces et leur permet peut-être d’accéder plus facilement au marché 
du travail, le salaire, maigre ou non, que les femmes rapportent 
permettant aussi aux familles de mieux vivre. Peu ont la possibilité de 
s’en dispenser. 

Plusieurs ordonnances, en France comme en d’autres régions, sont 
promulguées par les différentes entités politiques afin de légiférer sur 
le marché du travail. Selon R. Braid (Braid 2003, p. 453),  

 
« […] Pratiquement toutes les ordonnances contrôlent les salaires des 

bergers, bouviers, faucheurs, moissonneurs, vendangeuses, nourrices, maçons, 
charpentiers, tondeurs … Les chandeliers et les lessiveuses apparaissent 
seulement dans les ordonnances françaises et provençales. »  

 

En septembre 1348, l’ordonnance provençale de Raymond 
d’Agoult, sénéchal de Provence et de Forcalquier, s’occupe des prix et 
des salaires et évoque alors le travail des femmes. Mais ces métiers, 
saisonniers ou non, ne sont pas propres à ces deux régions, et d’autres 
en offrent des exemples. Les documents administratifs ne proposent 



 
 

49 

pas, néanmoins, beaucoup de précisions, notamment en ce qui concerne 
les contrats de travail par exemple. Par contre, ils peuvent 
éventuellement indiquer le salaire officiel en cours à une époque 
donnée. 

L’Arlésienne en particulier, la Provençale en général, s’inscrivent 
ainsi dans une histoire beaucoup plus globale et ne diffèrent en rien des 
autres femmes d’autres contrées au travail. La plupart d’entre elles, 
notamment les marchandes, les commerçantes, les artisanes, ont appris 
à lire, à écrire et à compter car elles ont besoin de ces savoirs dans leur 
métier.  

J.-L. Roch (Roch 2013, p. 21), étudiant le cas de la Normandie, se 
demande si : 

 
« On ne peut penser le travail féminin en dehors de l’économie familiale. 

Qui tient les cordons de la bourse ? Dans la petite entreprise, la femme a-t-elle 
voix au chapitre ? Peut-elle exercer un autre métier et acquérir une certaine 
autonomie financière ? Dans ces autres métiers, peut-elle accéder à la tête du 
métier ? Peut-elle accéder à tous les métiers, ou y-a-t-il des métiers plus 
spécifiquement féminins, une division sexuelle du travail très marquée ? Ces 
professions sont-elles cantonnées dans la sous-traitance et les bas salaires, ou 
accèdent-elles au marché et parviennent-elles jusqu’à l’artisanat de luxe ? » 

 

Ces questions peuvent être posées pour toutes les régions. C. Batlle 
et T. Vinyoles (Batlle 1995, p. 149) ont évoqué, dans une étude sur la 
culture féminine en Catalogne, l’apprentissage des fillettes placées dans 
des familles qui leur offrait essentiellement la possibilité de devenir 
ensuite domestiques. Parfois, bien que rarement, elles apprenaient à lire 
et à écrire. Outre ce métier de servante, elles pouvaient aussi être 
formées à ceux du vêtement : « préparation du lin, de la laine, du 
chanvre et de la soie ; mais surtout elles devenaient fileuses ou 
couturières … tisseuses de voiles, chapelières, couturières de vêtements 
d’église, cordonnières, boursières, mercières, tisseuses, soidères, 
boulangères, chandelières et coraillières ».  

Là aussi, le constat proposé est valable pour Arles et la Provence, 
où certaines professions se retrouvent, et Arles peut très bien être 
intégrée dans cette description, il suffit de supprimer les métiers 
spécifiques à une région particulière, côtière, montagnarde, rurale, 



 
 

50 

urbaine. 
 
La richesse des fonds d’archives apporte quelques réponses, 

parcellaires certes car issues pour la plupart des délibérations 
communales et des comptes trésoraires, reflétant ainsi l’emploi procuré 
par les consuls. Or un premier constat s’impose : lorsqu’ils embauchent 
un salarié (médecin, enseignant, etc.), ils préfèrent rémunérer 
apparemment un homme plutôt qu’une femme, puisque ces dernières, 
hormis les sages-femmes, les nourrices ou les servantes, ne sont pas 
citées dans les délibérations. Cependant, d’autres textes comme les 
comptes trésoraires ou les cadastres attestent du travail féminin, celui 
du moins qui n’est pas rémunéré par la Communauté mais participe à 
l’économie de la cité. Il y a bien sûr celui de la campagne. En outre, 
nombreuses sont les domestiques, les marchandes, qui travaillent seules 
ou secondent leur mari, dont elles prennent la place en cas de décès. 
Elles occupent aussi d’autres emplois. Elles peuvent être maîtresses 
d’école – avant, elles ont été élèves. Les documents, et cela est encore 
évident aux XVIe et XVIIe siècles, n’évoquant alors que les religieuses 
qui, lorsqu’elles désirent implanter leur couvent dans la cité 
rhodanienne, sont obligées par les consuls de participer à l’éducation 
des jeunes élèves qu’elles vont accueillir. N’oublions pas que l’habitude 
de l’écrit, héritée des Latins, a perduré dans le Midi. Césarie, sœur de 
saint Césaire, fonde à Arles un couvent de moniales, pour lequel sera 
rédigée la première règle féminine ; mais elle crée aussi une école dont 
sainte Rusticule perpétuera le fonctionnement. Elles sont infirmières – 
particulièrement les religieuses, parfois médecins, spécialisées surtout 
dans l’ophtalmologie (il existe à Salerne une école de médecine qui 
admet les femmes), sculptrices, peintres, commerçantes, etc. La lecture 
des documents témoigne, même parcimonieusement, d’une intense 
activité professionnelle, aussi bien à la ville qu’à la campagne. Parfois, 
la femme apparaît seule à la tête d’une hôtellerie, d’un étal. Parfois, elle 
est mentionnée aux côtés de son mari, participant avec lui à la gestion 
du commerce. Ainsi que le constate L. Molinier (Molinier 2017, p.141)  

 
« Souvent, dans les recueils de statuts de métiers, on trouve le cas de femmes 

qui exercent le même métier que leur mari et peuvent reprendre l’échoppe à la 
mort de ce dernier. Les archives nous ont aussi conservé le souvenir d’une femme 



 
 

51 

juive de Marseille qui prend en apprentissage un jeune homme pour lui enseigner 
la médecine … Il y a aussi des métiers où le féminin est prévu, dans les statuts : 
la barbière, par exemple, au XIIIe siècle. Et d’autres qui sont exclusivement 
féminins : tout ce qui appartient au secteur du tissage, ou bien le métier de sage-
femme. » 

 

Lorsque le mari appartenait à une corporation, l’épouse pouvait, en 
cas de veuvage par exemple, continuer son travail à condition d’avoir 
suivi un apprentissage, mais, fille ou épouse, elle connaissait bien 
souvent le métier pour l’avoir appris auprès de son père ou de son mari. 
C. Béghin (Béghin 1996, p. 49) a montré qu’à Montpellier,  

 
« Du fait des efforts de réglementation de l’apprentissage par les métiers et 

de sa surveillance par les probi homines, le statut des apprenties semble mieux 
défini et leur situation moins précaire que celle des ouvrières. Leurs conditions de 
travail et de vie sont précisément décrites dans le contrat, obligeant le maître à 
prendre soin de son élève et l’apprentie à être sérieuse et utile au sein de ce 
nouveau foyer. La famille du maître devient pour elle une famille de substitution, 
qu’elle dédommage des frais de son éducation par son travail… La durée de 
l’apprentissage est longue, se situant entre quatre et cinq ans, et il commence 
autour de douze ans dans le meilleur des cas, mais parfois bien avant. » 

 

L’esclave quant à elle est la plupart du temps domestique, mais elle 
peut aussi exercer d’autres métiers. Ainsi que le suggère Ph. Bernardi 
(Bernardi 1999, p.87),  

 
« Le fait qu’en 1318 un habitant de Marseille place son esclave, Anne, en 

apprentissage chez deux tailleurs de la ville afin qu’ils lui enseignent leur art (ad 
dicendum misterium sartoris), montre bien que cette main-d’œuvre servile put, 
comme la libre, avoir une activité autre que domestique. » 

 

Cela dit, l’embauche des femmes à Marseille, par exemple, ne 
donne lieu qu’à 5,5 % des contrats passés entre le patron et ses 
employés. Les commerces de bouche sont concernés, ainsi que 
l’hôtellerie, les tavernes et les cabarets. Le Moyen Âge n’est d’ailleurs 
pas le seul concerné. 

 



 
 

52 

Archives Communales de Marseille, BB 12, f°154, 2.01. 1319 (P. 
Paul) : 

« Item que degun estrangier non porti armas en la ciutat de Massella ni en 
las borcs en pena de X lb. e de perdre las armas e que tot hostalier e hostalieri 
sia tengut de dire a son hoste cant verra en son alberc que laysi las armas en pena 
de X lb. » 

Pansier, II, p. 141, 25 mars 1432, Vente de la gabelle de la ville 
d’Orange à Raymond Pascal, marchand d’Avignon, au prix de 850 
florins. 

« E premieramens los sobredich depputatz ordenan que lo soquet que pagan 
los hostaliers et hostalieras tant de cella quant de mulatiers, per las causas 
subscrichas, sie cas e nul per lo temps d’aquel an e que aura imposicion sobre 
los hostes sobredichs. 

Item mays ordenan los sobredichs depputatz que los dessusdichz hostaliers 
et hostalieras de cavalcados et de cella sie tengut et deia pagar per cascun que 
albergara et per cascuna jaguda, III denies ; et per cascuna dinada de cascun 
d’els, un denier. 

Item semblablemens ordenan que los alberguies ho alberguieras de 
mulatiers ho azinies …  

Item mays ordenan los sobredichz depputatz que cascun albergier ho 
alberguiera que albergara gens a pe, sie tengut et deia pagar per cascun hoste et 
cascuna dinada et cascuna sopada, un denier. » 

 

Dans ces quatre mentions sont bien distinguées les différentes 
catégories d’hôtes et hôtesses, de clients et des animaux qui les 
accompagnent.  

 
Archives Communales de Marseille (A.C.M.), BB17, feuillet 

inséré entre les f°95 et 96, 28.04. 1330 (P. Paul) : 

« e que totz homs ho tota femena que talhara ho fara talhar tontz [= thon] 
ho autre peis per nessecitat de la ciutat de Masselha tengua ho fassa tenir tina ho 
alcun autre vaissell en que ressipia ho fassa ressebre lo sanc e las burbis e las 
guaunhas [ouïes] dels ditz tontz ho autre peis en tal maniera que non sia mes ho 
gitat en la carriera ho en las taulas ho desotz las taulas de la dicha pescaria ho 
carriera ho traversas d’entorn ho en alcun lueg hon pogues donar pudor ho 
enfermetat en la dicha ciutat sotz aquella mezesma pena. [E qui acuzara la mitat 



 
 

53 

n’aura72 ]. 

A.C.M., BB17, f°115, 14.12. 1332 (P. Paul) : 
« Que negun fornier ni forniera ni autra persona per els non prenan ni 

fassan penrre per festas de neguna cuecha de pan d’aqui a Calennas si non per 
una semana tant solaments so es assaber lo doble per aquella semana sotz pena 
de V s. per cascuna vegada que contra farian per un aves de cascun cant 
soletamentz ». 

A. C. M., FF 16818.07. 1364, f°28bisv°, (P. Paul) : 
« Item que tot preste o pestoressa que aia acostumat de far pan lo fassa 

delqual los estranis aian provision sufficientmens sos pena de X libres reg. » 

A.C.M. f°30, 19.10. 1364 : 
 « Item que negun mounier vo mouniera vo mulatier non aussi agulhir negun 

blat en lur molin ni molre si non yera la bolla acostumada sos pena de XXV libras 
e de perdre lo blat e la bestia. 

Item que negun mounier vo mulatier vo mouniera vo autra persona de calque 
condicion que sya non ausy ni presumisca de descargar negunas farinas lur per 
mar ni per terra si premieramens non era vengut als revies pagar la reva 
acostumada sos pena de X libras e de perdre las farinas e qui o acusara n’aura 
lo ters e sera en selat. » 

f°38v°, 16.10. 1364 : « que neguna persona de calque condicion 
que sia que vendan o ayan acostumat de vendre farina non aussi ny 
presumisca vendre farina si non en la rayba e que negun farinier o fariniera non 
auson ny presumiscan comprar farinas de homes estranis sos pena per cascun e 
per cascuna vegadas de X libras e qui o acusaran n’aura lo ters e sera en selat. » 

A.C.M., FF 170, f°3r°, 22.12. 1367, (P. Paul) :  
« Item que neguna persona tripiara vo tripiar ni autra persona de qualque 

condecion que sia avia ni presumisca gitar ni far gitar feutas ni laydas aygas de 
buou ni mouton ni de poar ni d’autras bestias per cals luacs que puescan venir 
davant la cariara de palaych si non per los ad ayguias acostumas e atot en pena 
de C libras per cascun e per cascuna vegada que evnran en contra.  

f°28v°, 8.09. 1368 : E que tot corratier e coratiera, crestian ho jusieu, sia 
tengut encontenent que aura fach mercat de tot lo vin que si comprara o si vendra 
en Masselha, notifficar al dit thesaurier sotz la pena de C libras per cascun e per 
cascuna vegada e aissi si entenda de totz los mercans que serian estatz fagz de 
vin novel avant aquesta crida sotz la pena dicha. » 

 
72 « e qui o accusara » barré. 



 
 

54 

Archives Communales d’Aix, BB34, f°18r°, 2.01. 1523, (M. 
Payan) : 

« Item pause aver pagat lo dit jorn a dono Jaumeto Cotelo hosteso de Sant 
Anthony per las despensos que li am fac las gens d’armo de la compagnie de 
mosur le Grant Mestre ; costo per tilet de mesurs los consos ff. XXII g° VIII. »  

 

Il peut être parfois difficile de différencier un métier d’une activité 
quotidienne, ainsi qu’en témoigne l’exemple suivant, extrait des 
Archives Communales d’Arles,  

 
GG L 77, f°12, 1522, (P. Paul) :  
« Item avem paguat a dono Jehano molher laysado de me Vidau Peyronel 

que Dius perdom per lo pam que nos a cuech per la Confrayrio per noranto et 
catre hemino de farino a razom de ung gros et miehc per hemino que avem paguat 
per 94 heminos f.XI. » 

 
Ces métiers féminins sont aussi attestés à Arles. Les parents placent 

en général leurs filles encore jeunes, sans rémunération parfois, chez 
des familles plus aisées qui les logent, les nourrissent, parfois leur 
payent un maigre salaire qui leur servira de dot lorsque leur contrat, 
qu’elles ne peuvent rompre, arrivera à expiration. Les maîtres 
s’engagent dans la plupart des cas à leur constituer une dot contre le 
travail fourni. C’est d’ailleurs bien souvent la raison pour laquelle ces 
domestiques se marient plus tard que les nobles ou les bourgeoises, car 
elles ont besoin de cet apport financier. Même si elles contractent un 
mariage « clandestin » (les obligations cléricales ne sont pas toujours 
respectées), elles sont trop pauvres pour se marier très jeunes, et le font 
autour de 15 ou 16 ans, voire plus (l’âge légal pendant longtemps étant 
de 12 ans). Certaines demeurent cependant célibataires et restent au 
service de leurs maîtres pendant de nombreuses années. Les nourrices 
louent leur lait pendant tout le temps de l’allaitement, quelquefois 
éloignées alors de leur famille et de leur propre enfant en bas âge, 
qu’elles peuvent éventuellement mettre aussi en nourrice, leurs patrons 
prenant alors en charge les frais de cette sous-traitance. Le mari peut en 
effet travailler, et habiter, dans un autre lieu. Les familles se retrouvent 
ainsi momentanément éclatées. Nombreuses sont celles qui travaillent 



 
 

55 

au service des nobles, des bourgeois aisés ; on les retrouve aussi, bien 
sûr, à la cour. 

Plusieurs occurrences de domestiques ou de nourrices apparaissent 
dans les documents d’archives, y compris administratifs, car la 
Communauté peut demander à certaines d’entre elles d’allaiter et de 
s’occuper d’orphelins abandonnés pris en charge par les consuls et non 
par les institutions religieuses, comme c’est le cas le plus courant.  

Archives Départementales des Bouches-du-Rhône (A.D.M.), 
Ms.60H115, 1411, f°7r. « Ite. paguet a Katarina Raynauda sirventa del hostal 
a IIII de octobre per son salari IIII flor. e VI gros. » 

Pansier, p. 33 : 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de 
Saze, Arch. Du Vaucluse E 156, f°7 : « sa sirventa Guilhauma … »  

Archives Communales d’Arles, IIE37 f°66r° :  
« Item, ay pagat a Hugona, molher de Johannon Alaman sosprioressa per la 

buguada de las toalhas de la almorna per sendres, per la bugadiera e per lenha 
V s.  d. VI ». (bugadiera =  blanchisseuse, bugada = lessive.) 

A.D.M., 1 HD E 12, f°38, 1357-1358, (P. Paul) :  
« Aissi escrivem despensas de bailas que noiron los enfantz que son gitatz 

en l’espitall con par aissi las partidas. Per I baila que a nom Alazeta Salvestra 
molher d’Andrieu Salvestre que fon de Poreiras. Noire I filha. Pres la a Qalenas. 
Deu l’aver l’an l. XVI. Item ac per le premier tes l. V s. VI d. VIII. Item ac a XVIIII 
abrill que li portet fraire Johan II flor. valon s. VI d. VIII. Item ac a XIII de mai 
que dem a son marit Andrieu I flor. s. IIII l. I s. XVI. Item mais ac que li bailem a 
XXIIII aost a maizon I flor. l.I s. XII. Item ac que li bailem a XXX d’aost a maizon 
l. III s. XII. Item bailem a la dicha baila a II setenbre l. I s. XII. Soma aut per I an 
l. XVI. 

Per I baila que a nom Guillelma Mouniera, molhier de P. Mounier. Sta 
davant Audoart Allaman. Noire I filha que a nom Guilhelma. Dam li l’an l. XIIII. 
Item ac a XII abrill I flor. l. I s. XII. Item ac a XIIII abrill I flor. l. I s. XII. » 

 

Le dernier paragraphe est cancellé. Une note en bas de page 
explique :  

 
« Laquella moneda paguet Pasqalon qar l’enfant era sieu. Rendet nos la 

moneda tota qar proem que l’enfant era sieu. » 
 



 
 

56 

Les comptes trésoraires d’Aix font aussi mention de nourrices 
payées par la communauté afin d’allaiter les enfants orphelins pris en 
charge par cette dernière, A.C. Aix, BB34, f°14r°, 4.11. 1522 (P. 
Payan) :  

« Item pause aver pagat lo dit jort a dono Sielo Cergueso que noris uno 
pauro fillo per lo mes de setenbre et d’othobre pasas ; costo per tilet de mesurs 
los consos ff. II. […] f°14v° : Item pause aver pagat lo dit jort (25.11) a uno baila 
lacallo a norit uno pauro fillo que es morto, per lo complimen de so que li ero 
estat promes et per faire enterar ladicho fillo ; costo per tilet de mesurs los consos 
ff. g° VIIII […] f°17r° : Item pause aver pagat lo 29 de desenbre a Sielo uno bailo 
que noris uno fillo que fai norir la villo per ung mes ff. I. »  

 
D’autres métiers sont signalés. Ph. Bernardi (Bernardi 1993, p. 

275) a rencontré dans quelques documents des femmes qui  
 
« apparaissent au détour de rares textes règlementaires ainsi que dans une 

petite partie des comptes de constructions. Les documents rassemblés permettent 
d'envisager l'intervention des femmes sous plusieurs angles, parfois 
complémentaires :  

- la participation à la confrérie professionnelle ; 
-le commerce et la production des matériaux ;  
-l'activité sur le chantier. » 

 
Il ajoute :  
 
« Les statuts de la confrérie des charpentiers, maçons et plâtriers d'Aix-en- 

Provence, confirmés le 14 juin 1475 par le roi René, font, à plusieurs reprises, 
allusion à la présence de femmes dans les rangs de cette association. »  

 

Plus loin, il détaille :  
 
« […] Les femmes furent employées à des travaux de démolition, au 

transport des pierres, de la terre, du mortier, et, surtout, de l'eau. Contrairement à 
ce que l'on pourrait penser, cette fonction de porteuse d'eau n'était pas liée à 
l'abreuvement des ouvriers mais à la préparation du mortier. Il s'agissait, en effet, 



 
 

57 

de porter « (l') aigua sus la mescla per afinar la caus », de « achaupar aygo per 
far 10 mortier », ou de porter l'eau nécessaire « ad extinguendum calxem ». Les 
femmes devaient donc éteindre la chaux vive pour la transformer, par hydratation, 
en chaux grasse prête à être mêlée au sable puis gâchée avec de l'eau pour 
confectionner le mortier … De manière générale, les femmes touchaient un 
revenu quotidien inférieur ou égal à celui des hommes. Les écarts observés 
peuvent s'expliquer par des différences de rendement ou d'affectation sur le 
chantier. » (p. 276) 

 

D’après Fr. Michaud (Michaud 2010, p. 246),  
 
« Les grands chantiers de construction emploient de la main-d’œuvre 

féminine, notamment pour l’approvisionnement en eau, la fabrication du mortier 
ou de la chaux. À Avignon en 1318, les fabricantes de chaux obtiennent un salaire 
égal à celui des hommes. »  

 

Enfin, Ph. Bernardi (Bernardi 1999, p. 90) signale quant à lui que : 
 
« La Chambre apostolique, pressée de nettoyer et préparer le palais 

d’Avignon pour le sermon et la bénédiction pontificale, battit, en avril 1349, le 
rappel de toutes ses troupes. Parmi les 196 personnes employées à ces tâches nous 
trouvons les maçons et tailleurs de pierre du Palais Neuf mais aussi – fait rare sur 
le chantier d’Avignon – trois femmes et quatre « Turcs » sortis d’on ne sait où, 
peut-être loués pour l’occasion par leur maître. » 

 

Cette contribution féminine aux travaux du bâtiment est encore 
attestée à Arles à la fin du XVIIe siècle, notamment dans le document 
suivant : A.C. Arles, CC 706 f°149, 1686 : Transport de pierres de 
Fontvieille pour la construction de l'arsenal de Toulon. 

 
« Payé à Pascal Ponet terraillon 59 £ 19 s. pour 72 journées de femmes a 

raison de 7 s. [par luy employées dans la semaine derniere pour porter de terre 
...pour réparer le lieu ou les batteaux dechargent la pierre de Fontvieille venant en 
cette ville sur les canaux de dessechement proche en joignant le pont dit de 
l'Observance pour la commodite publique des habitants de cette ville et encore 
pour ceux qui prennent de cette pierre pour la transporter a Toulon pour le service 
de sa majesté ...] » 



 
 

58 

 

 Le grand demandeur de main-d’œuvre, outre le monde des 
domestiques, est celui du commerce.  

 
A.C. Arles, BB6, f°491v° :  
« Item plus lo present conselh a ordenat que la potiera tenga botiqua uberta 

et companhons obrant del mestier de potier que la present cieutat ly pague lo 
loguier de la mayson ensins coma es estat ordenat ». 

A.C. Arles, BB6, f°33r° :  
« Es estat comes alsdichs comesses de visitar et appointar lo debat que es 

en la peyssonarie entre las revendeyris tenens gresal et bassinas en la carriera 
per vendre leurs peyssons ». 

Archives Départementales des Bouches du Rhône [1405-1406], 
Ms.60 115, 1411, f°14r.   

« Ite. lo permier dymars d’Avens comensen a penre lo legumes a 
l’ostal d’Ayglyna per lo covent tot legumes a rason d’un patach. It. 
gytat lo seses que costa III d. ll. e las lentylhas los dos ll. V d. »  

 

Selon Danièle Iancu (Iancu 1992, p. 69),  
 
« Dans la masse documentaire des actes relatifs aux dettes et créances, 

quittances, achats et ventes de denrées alimentaires et autres, de biens fonciers, 
etc.], d’où émerge cette « archéologie du quotidien » définie par Georges Duby73, 
on voit çà et là les femmes agir, le plus souvent en tant que veuves, poursuivant 
les menées commerciales et monétaires des maris défunts. »  

 

Mariée, elle peut aider son époux dans la boutique. Veuve, elle 
continue bien souvent à la gérer. 

Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze, 
Arch. Du Vaucluse E 156 : II, p. 59, (Mil CCCLI), f° 321 :  

« Paguet nos mais de la moneda que ela recobret de Nabauda, la veiriera (= 

 
73 Dans sa préface à l’Apologie pour l’Histoire ou métier d’historien de M. 
BLOCH, Paris, Armand Colin, 1974, p. 8. 



 
 

59 

marchande de verrerie), que logava la petita botigua de l’ostal dals tres pilars, 
lacal li paguet per lo loguier de la dicha botigua, a VII jors de ginoier VI fl. » 

 

Pansier, II, p. 79, 1370-1376 : Extraits du livre de raison de Jean 
Teisseire, marchand de cordes, chanvres et sparterie : 

II, p. 80 : « Aquesta loguasion fon contremandada e non venc a compliment 
car la panatiera (= boulangère) es venguda que la tenie davant, l’a retenguda a 
soz ops, e s’es acordada ambe nos ; aisi con esta per rescrig en l’autra carta 
aprop aquest fuelh.  

Esmengarda la panatiera a loguat de nos la taula que-z-es davant la porta 
del petit hobrador, lacal taula si toca aran de l’aiguier del mieu mangador e-z-
aranda lo pilar del roure en que son las verguas del ferre ; la cal taula ela deu 
tenir hun an complit. » 

 

A.C. Arles, BB6, 1487-1513, F°439v° :  
« ff° XL pagadors a la filhe de la porquiera. Item le present conseilh ha 

ordenat que pour charite e ausmône soit donne a la filhe de la porquiere pupille 
quarante florins desquaulx soit achapter qualque ( ?) possession pour le vivre de 
lad. filhe en la meilheur sorte e fasson que fere ce pourra, donnant commission a 
messenhors lez consulz ville ( ?) ferre a neanmoins de colleguer lad. filhe 
avecques quelque home de bien affin que ne ailhe a perdicion. » 

A.C. Arles, AA 16, 1251-1385, f°186v° :  
« Item tot revendedor et revendeyris de peysson, de aranges, limons, ho 

d’autras causas et mercanlies quayntas que sien que las compra davant la hora de 
tercia per revendre sie condempnat per cascuna vegada en s. V. Et qui aurie 
comprat davant la hora de tercia sie tengut de fayre part a chascun que 
demandara aver part que serie present en lo mercat fazedor de las mercancias et 
qui aura comprat en gros per revendre sie vengut d’estat emport ho en la villa 
per tres jours et en despartir a cascun que en demandera ... per lo pres que aurie 
comprat ou en laysar per la provision de la villa a la discretion de messenhor lo 
consols. »  

A.C. Arles, AA 14, 1251-1395, f°2r° : « Item cascuna fruchiera de 
frucha fresca 1 d. » 

3v° : « Item la molher de Bernat de Cogada per una taula en la plassa de 
Santa Cros II tornes. Moneya peyssoniera per una taula aqui meteys dos tornes. »
  

A.C.M., FF167, 26.10. 1355, f°14, (P. Paul) : 



 
 

60 

« E que negu revendedors ni revenderis de Masselha non aussi comprar lo 
luns matim negu « na » polhalha ni volatalha entro que sia passada l’ora de 
tercia, sub pena s. C per quolibet e per qualibet e qui n’o acusara n’aura la mitat 
e seran celat. » 

A.C.M., FF168, f°9v°, 1363 (P. Paul) : 
« Item que negun pesters ho pestoressas, fornies ho fornieras non ausi 

aculhir farina en son hostal si s’aquelas farinas non avian pagat la reva en pena 
de XXV libras et de perdre la farina e qui o acusara eneyssins come de sobre. » 

 

Plusieurs spécificités apparaissent dans ces exemples, renvoyant 
par ailleurs aux commerces locaux qui admettent les femmes. L. Stouff 
(Stouff 1987 p. 506) évoque le cas de Venguessona qui  

 
« lègue à deux de ses petits-fils, Astruc et Salomon, sa boutique « botigia 

mercantiarum » ; elle est rangée sous la rubrique des « draperiorum et 
telerorium ». Bien que dans son testament, elle ait relevé son fils de l’obligation 
d’inventaire, un inventaire de ses marchandises est dressé : apparemment elle 
vend des pièces de vaisselle en bois, en terre ou en verre. Venguessona et Isaac ne 
sont pas seulement des prêteurs, ils sont aussi des marchands, tout au moins des 
revendeurs. » 

 

Le travail des Juifs et des Juives est parfois évoqué au détour d’un 
paragraphe des Statuts, cf. A.C. Arles, AA16, 1251-1385, f°187v° : 

« Item que tot jusieu e jusieva hobrant ho obras fasent portas hubertas a jorn 
de dimenges et festas colans ayuns que se puescan veser obrant de la carriera sie 
condempnat per cascuna vegada en s. X. » 

 

D’autres sont « revendeuses » de fruits, de légumes, de gibier, 
« plumenayre ». Leurs voix résonnent dans les rues d’Arles, vantant 
leurs produits, attirant le chaland, se disputant aussi, parfois, avec 
d’autres revendeurs ou revendeuses, souvent des commerçants 
ambulants, ou posant leurs marchandises sur de petites tables ou de 
petits étals, souvent propriétés d’autres femmes plus riches – ce dont 
témoignent les compois – qui en retirent des bénéfices. Elles proposent 
entre autres des boissons, des herbes, des œufs, des légumes, de la 
volaille, du poisson, de la viande. Les métiers alimentaires semblent 
privilégiés ; elles sont alors boulangères, pâtissières, jardinières, 



 
 

61 

marchandes de volailles, de fruits et de légumes. Elles pratiquent aussi 
la vente ambulante dans les rues (aucun témoignage, par contre, de 
colporteuses parcourant la campagne, le métier étant probablement trop 
dangereux). On les retrouve en outre au marché qui se tient 
régulièrement, d’abord le samedi devant l’église de la Trinité, puis sur 
la place située devant l’archevêché, récemment construite en 1499. 

Elles ont quelquefois des revendications qu’elles transmettent aux 
consuls, ainsi qu’en témoigne cette supplique de marchandes de fruits, 
ms. 223, des Fonds Patrimoniaux de la Médiathèque d’Arles.  

 
« A l’honorable conselh de la cieutat d’Arle humilment supplican e requeron 

las fruchieras e revendeyris de fruchas de la dicha cieutat que quant sia a present 
la sason de vendre lurs fruchas, griotas, seresas e las autras que an a venir en 
aquesta sason lasquals non se podon longament conservar que lur plassa de far 
donar e consentiment que d’ayssi en avant ellas puescan vendre lurs fruchas de 
matin e de vespre patentment o autrament davant lur portas eneyssin com plus 
covenhablament los semblara de far. » 

 

Les actes notariés signalent de même des cas de veuves ayant hérité 
de leur mari d’un atelier ou d’une échoppe. Elles apparaissent dans les 
contrats d’apprentissage, même si elles n’ont pas le titre de 
« maîtresse ». Cela étant, elles ont la responsabilité de l’apprentissage, 
la plupart du temps des filles, quelquefois, mais plus rarement, des 
garçons. L’industrie textile les emploie facilement, pour la couture, la 
broderie, le travail de la soie, des peaux ; elles sont mercières, se 
retrouvent dans la friperie. Elles peuvent aussi être chandelières, 
brocanteuses, lavandières. Ainsi que le signale C. Béghin (Beghin 1996, 
p. 49) « Le travail effectué ne semble pas nécessiter de qualification et 
il est toujours moins bien rétribué, à travail égal, que celui d’un 
homme. » 

Elles participent au fonctionnement économique du ménage, leur 
salaire, aussi maigre soit-il, étant un complément par rapport à celui du 
mari. Lorsque ce dernier est décédé, elles ont besoin de faire vivre les 
enfants jeunes, qui seront néanmoins placés à leur tour, soulageant ainsi 
le reste de la famille. Si l’âge d’entrée dans l’apprentissage, ou comme 
servante, est parfois connu, nous ne savons pas toujours jusqu’à quel 
âge elles continuaient à travailler, les documents arlésiens ne donnant 



 
 

62 

aucun renseignement là-dessus.  
Dans sa Chronique (ms. de Gênes), f° 64, B. Boysset signale : 
 
« L’an IIII 1 a X de setembre nos aiudet a vendemiar IIII jorns que 

gasanhavan lo jorn dos g. Item, deve a sa molher II s. III d. ay pagat per ela a 
una femena que li acanpet sa trempa. Fag conte an sen Guilhem de Vielha. » 

 

Certaines entrent en apprentissage entre dix et quatorze ans, ce 
dernier durant jusqu’à seize-vingt ans. Le revendeur est un marchand 
qui vend de tout ; le terme est peut-être plus arlésien, marchand plus 
français. Les revendeurs appartiennent en effet, apparemment, à la 
communauté arlésienne, et proposent des produits plus usuels. Il en est 
de même pour les revendeuses. 

 
A.C. Arles, II E 37, 1440-1475, f°46r° :  
« La bayla que nutris l’enfant portat a l’hospital. […] f°46v° : La fenna que 

a servit a la festa. La servanta de monsen Bellugan. Las fruchieras et revendeyris 
de fruchas. »  

 
A.C. Arles, AA16 :  
« Et que las pesayres aian la tersa part del pan non lial per lur pena et 

trabalh non obstant que l’estatut ho prohibisca » 

A.C. Arles, CC37, Gabelles de la ville d’Arles, 1426 :  
« que totz pestres o manganiers o manganieras que mandon blatz per molre 

als molins sien tengutz e deian mandar lur blatz al pes e d’aquel pagar 1 g. per 
quintal rebatut la tara coma dessus e tot blat que mande per sa provesion ho per 
la despensa de son hostal pague VI d. per quintal, et que per cascuna persona 
que demore ho fassa constuma demora en son hostal que sia d’age de VI ans 
aensus que si conte ho sie tacssat son manjar VIII quintals per 1 an placet. » 
(Manganier : boulanger ; revendeur de pain au détail.) 

 

De même, le CC 39, Gabelles de la ville d'Arles, 1521, reprend un 
siècle plus tard les mêmes règlements :  

 

« Capitol de las farinas.f° 1 r° : Tous pestres et manganiers ou manganieras 



 
 

63 

que mandon blat au molin per molre als molins sian tengus et dejan mandar leurs 
blas al pes et d’aquel prendre boleta et paguar ung gros per quintal rebatut cinq 
lieuras per quintal que lo monnier pren per sa moltura. Et auxi si losd. pestres 
manganiers ou manganieras compron farina ou la fan venir de foras per faire pan 
a vendre aya (?) dont que ajon la dicta farina pagaram tous jours ung gros per 
quintal a lad. gabella exceptat so que ellos manjaran per leur provision ou 
despence de leur maynage e a-r-aquo sera de gabella franc. »  

 

Remarquons que, dans ce paragraphe du moins, le scribe ne fait 
aucune différence entre les deux sexes, homme et femme étant 
considérés de la même manière. 

A.C. Marseille, BB25, f°54r°, 14.12. 1365 (P. Paul) : 
« A podar a cascun II blans a foyre a cascun IIII sols a femenas a liar vits e 

a vindimiar cascuna I blanc a culhir avellanas e amendas e a celclar a cascuna I 
sezen a gros arayre de grosses muls o de grosses bueus non passon de tot l’an 
XVI s. » 

f°54 v° : « A meyre a cascun mededor VI s. a cascuna femena per liar a 
mededo II blancs […] A fusties, a peyries e dones per jornada VI s. e pan e 
beure. » 

 

Dans A.C. Arles, DD32 : est mentionné le salaire des femmes qui 
repèsent la viande à la grande boucherie ainsi que celles qui remplissent 
le même office aux boucheries du Bourg et du quartier Saint Esprit et 
celles qui repèsent le poisson à la Grande poissonnerie. Les archives 
d’Avignon évoquent aussi ces femmes au travail, et nous pouvons 
supposer que cela correspond à la cité rhodanienne : 

 
Pansier, Vente à l’encan par l’Aumône de la Fusterie des biens 

provenant de l’héritage de Bernart Jornet, Arch. D’Avignon, fonds de 
l’hôpital E 9, II, p.70, 1363 : « Robina sabatiera per II banc e II post 
de fusta II s. IIII d. » 

Pansier, II, p. 96, 1386, Extraits des comptes d’Astorge 
Barthomieu, serviteur de Guilhem Vial, marchand de bois et de blé : 

« Item per Ia pescaresa (= pécheuse, ou pêcheresse) que esta costa la fon del 
prezicadors Ia saumada lo XI gord el mes de mart. » 

Pansier, II, p. 169, 2 janvier 1439, délivrances des gabelles de la 



 
 

64 

ville d’Arles à trois citoyens d’Avignon : 
« Item que totz pestres ho manganiers ho manganieras (boulangères) que 

mandon blatz per molre als molins. » 

 

De même, une autre profession peut être exercée par une femme, 
maîtresse d’école. L. Stouff (Stouff 1987, p. 508) rappelle, à propos de 
la famille juive des Nathan : 

 
« Leur place est si considérable qu'Esther de Caylar, petite-fille de Bonjues 

Nathan, est autorisée à siéger dans l’assemblée générale des chefs de famille qui, 
en 1407, se préoccupe de la désignation d'un maître d'école, aux côtés d'une autre 
femme, Regina, veuve du médecin Abraham Avicdor74. Elle est 
vraisemblablement la seule à pouvoir représenter le lignage Nathan (Isaac est 
encore enfant) et les Nathan ne peuvent être absents d'une réunion importante des 
membres de la juiverie. » 

 

Autre domaine où le labeur féminin peut être attesté, la médecine 
n’en donne cependant pas d’exemples dans les délibérations, comptes 
trésoraires ou cadastres de la cité rhodanienne. Or, si les médecins 
rémunérés par les consuls arlésiens sont tous des hommes, les femmes 
peuvent cependant exercer ce métier. D’après J. Shatzmiller 
(Shatzmiller, 1992, p. 167) :  

 
« L’une des manifestations les plus remarquables du processus de 

« médicalisation » qu’a traversé la société de l’Occident médiéval à partir de 1250 
environ est la présence d’un nombre croissant de femmes exerçant une profession 
médicale : il ne s’agit pas ici de sages-femmes ou de charlatanes, mais de femmes 
détenant des titres professionnels (magistra, medica fisica ou chirurgica), titres 
qu’elles ont obtenus après avoir passé des examens officiels. » 

 

Possédant un diplôme spécifique, elles soignent aussi bien des 
hommes que des femmes. Les archives arlésiennes ne présentent 
cependant pas de témoignages de ces femmes médecins, seules les 
matronas, les sages-femmes apparaissant, mais nous pouvons supposer 

 
74 cf. FPMA, ms. 225, p. 338-341. 



 
 

65 

que la cité rhodanienne se conformait aux pratiques de ses voisines 
provençales. Simplement exerçaient-elles probablement en « libéral » 
pour utiliser un terme contemporain et anachronique pour l’époque. Les 
praticiennes sont en général issues de familles de médecins, ou épouses 
de médecin, et ont appris au contact de ces derniers. Après des études 
qui leur permettaient d’acquérir une expérience pratique, elles se 
présentaient à un examen afin d’avoir leur diplôme leur permettant 
d’exercer ce métier. Toujours selon J. Shatzmiller (Shatzmiller 1992, p. 
170) :  

 

« Leur compétence est parfois définie en termes assez généraux, comme, par 
exemple, ‘soigner du cancer ainsi que des blessures simples et moyennes’ ou 
‘soigner des blessures et des tumeurs’ qui ne précisent pas si les patients de l’autre 
sexe seront exclus de ces soins. Mais on sait par ailleurs que l’on attendait des 
femmes médecins qu’elles réservent leurs soins aux patientes. »  

 

Quelques exemples napolitains montrent ainsi Margarita Di Napoli 
pratiquant la gynécologie, Maria Gallica étant chirurgienne, Clarissa Di 
Durissio étant elle ophtalmologiste, ce qui paraît être une spécialité 
féminine. De même, des femmes exercèrent parfois la médecine dans 
la ville de Manosque. D’après L. Molinier 2017, p. 141) : 

  
« De fait, c’est en principe un monde difficile d’accès pour une femme. Dans 

les régions méridionales, il existe des attestations de licence partielle : on leur 
donne l’autorisation d’exercer une spécialité – médecine des yeux, médecine de 
la hernie … Mais il y a aussi celles qui exercent plus généralement, reconnues par 
la faculté de médecine : »  

 

Ce métier, pratiqué par exemple à Manosque (Shatzmiller 1992, p. 
167) et se rapportant à la médecine, était bien présent dans la cité 
rhodanienne. Des sages-femmes sont attestées, aussi bien pour le Haut 
Moyen Âge que pour les époques suivantes.  

 
A.C. Arles, CC313 f°76v°, 22.09.1552. Gaiges de saige femme. 
Quictence faicte par dona Peronna Raynaude saige femme audit tresorier de 

vingt florins. 



 
 

66 

L’an a l’incarnation Nostre Seigneur mil cinq cens cinquante deux et le vingt 
deuxiesme jour du mois de septembre par devant moy notaire et tesmoingtz soubz 
nommez feust presente stablyee en sa personne Peronna Raynaude saige femme 
de la present ville d’Arles laquelle de son bon gré a confesse avoir eu et receu de 
sire Anthoine Giraud tresorier de la maison comune de la present cyte d’Arles 
absent moy notaire present la somme de vingt florins deubtz pour ses gaiges 
ordinaires audit estat de saige femme de l’annee presente et terme escheu au moys 
d’aoust dernier passe, desquelz vingt florins ladite Raynaude en a quicte et quicte 
ledit Giraud tresorier et tous aultres qu’il appertient. Et ainsi l’a jure. Faict en 
Arles en presence de Jehan de Gaulx et Gaspard Bendrin tesmoingtz ad ce 
appellez. Alberts. » 

 

Mais l’on sait qu’à partir de 1250 environ, la société occidentale a 
vu apparaître des femmes dans les métiers médicaux.  

 
« Il ne s’agit pas ici de sages-femmes ou de charlatanes, mais de femmes 

détenant des titres professionnels (magistra, medica fisica ou chirurgica), titres 
qu’elles ont obtenus après avoir passé des examens officiels »,  

 

explique J. Shatzmiller (Shatzmiller1992, p. 167). Il signale 
qu’elles ont des titres professionnels et qu’elles pouvaient soigner des 
patients des deux sexes, comme les médecins masculins d’ailleurs. Pour 
lui, la relative « médicalisation » de la société s’accompagne d’une 
« démocratisation », tout le monde ayant alors accès, plus ou moins, 
aux soins médicaux, ce qui apparaît dans la construction des hôpitaux, 
ces hôtels-Dieu ou autres, relativement nombreux à Arles au Moyen 
Âge, même si dans les documents arlésiens, des médecins femmes ne 
sont pas cités.  

 
« Mais les universités, trop peu nombreuses, n’admettaient pas d’étudiantes, 

poursuit J. Shatzmiller (Shatzmiller 1992, p. 169). Il fallait donc des modalités 
spécifiques pour que des femmes puissent recevoir une formation leur permettant 
d’exercer officiellement la médecine en tant que magistra, medica, etc. Cette 
formation devait avoir un caractère familial ou, en tout cas, privé, comme c’était 
d’ailleurs le cas de celle des médecins juifs. ] Le fait que ces praticiennes étaient 
souvent femme, fille ou bru de médecins a été souligné … Il n’est pas à exclure 
non plus que, dans certains cas, elles aient suivi un apprentissage auprès d’un 
médecin, homme ou femme, sans lien de parenté avec elles. » 



 
 

67 

 

Une fois formée, la postulante devait, comme ses homologues 
masculins, se présenter devant un jury de spécialistes ou un 
protomedicus pour subir un examen et obtenir un diplôme. 

 
« […] Les jurys accordaient parfois plus de prix à l’expérience pratique 

qu’aux connaissances formelles ; l’autorisation accordée était souvent partielle et 
conditionnée. » (Shatzmiller 1992 p. 169) 

 

Elles peuvent soigner toutes sortes de maladies comme le cancer, 
des blessures, mais elles s’occupent plutôt des patientes. De même, 
l’ophtalmologie leur était bien souvent réservée. Les métiers médicaux 
ne leur étaient pas interdits à partir du moment où, filles ou épouses de 
médecin, elles avaient reçu une formation particulière, leur permettant 
ainsi d’échapper à la condamnation pour sorcellerie qui a pu les 
sanctionner parfois. Ces capacités soignantes se transmettent aussi, 
probablement, dans les maisons, parfois de mère en fille, mais cette 
formation est la plus difficile à documenter, sauf quand des procès en 
sorcellerie étaient intentés à ces guérisseuses  

Une autre profession, dans un domaine totalement différent, a été 
pendant longtemps, dans l’imaginaire du moins, réservée aux femmes, 
celle relevant de la confection des vêtements. Quenouille et rouet sont 
des attributs féminins, l’expression « tomber en quenouille » renvoyant 
même à un royaume dont le roi n’a qu’une (ou des) fille(s). Or la réalité 
peut être tout autre. Pour D. Iancu-Agou (Iancu, 2017, p. 22)  

 
« La gent féminine n’est pas absente de ces Comptes qui parlent de 

« juifves » dans l’entourage de la Cour, et plus particulièrement de la reine après 
1470 : elles « ont fait les rideaux » au palais d’été en 1476, élaborent des 
ornements d’église, cousent la lingerie de la reine et des filles de son entourage, 
telle Doulce qui s’est occupée de la « faczon de chemise, couvre chiefz » au 
printemps 1479 ; ou Astruge, à l’automne de la même année qui a confectionné 
aussi une douzaine de chemises ; Mantonecte qui a réalisé en septembre 1479 le 
collet d’une aube destinée à l’église de Peyrolles, et Jacomecte qui a cousu les 
draps. »  

 



 
 

68 

Les femmes peignent, cardent, filent plus facilement que les 
hommes. C. Batlle et T. Vinyoles (Batlle 1995, p.136) ont rencontré en 
Catalogne ces artisanes qui fournissaient les matières premières à 
d’autres femmes puis revendaient cette production à des marchands 
citadins. Ces « cheffes d’entreprise », probablement peu nombreuses, 
pouvaient être des veuves qui avaient pris la succession de leur mari 
décédé, mais certains documents sont imprécis sur cet élément. 

 
Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze, 

Arch. Du Vaucluse E 156, II, p. 39, (M CCCLII) :  
« Item per lo plag que nos aguem am Guilhaumeta, la gantiera, lacal tenia 

la taula detras la taula del cambi ; local plag era davant lo juge de la cort del 
manescal e davant lo manescal meteis, e ladicha Guilhaumeta nos non podian 
gitar foras de la taula, car ela avie paguat en la vida de Peladon, cant son paire 
de la dicta Guilhaumeta vivie, e mais dis que-z-ela li avie fag bastir e fag canilhies 
e non cazinas cauzas […] » 

 

Pansier, II, p. 70, 1363, Vente à l’encan par l’Aumône de la Fusterie 
des biens provenant de l’héritage de Bernart Jornet, Arch. D’Avignon, 
fonds de l’hôpital E 9 : « Robina sabatiera per II banc e II post de fusta 
II s. IIII d. » 

II, p. 219, 3 avril 1472, Impôt de trentain de la ville d’Orange vendu 
à Antoine de Bardis marchand d’Avignon : « obries crestians ou jusious 
mascle ou femel fasent camises, brayes, calotes, faysses ; rechulhant fedas, 
cabras, vacas, buous et tenent degun d’aquels a gardia […] » 

 

V. Cunha (Cunha 2023, p. 59) rappelle qu’en littérature s’est 
développée depuis fort longtemps l’image de la fileuse et de la tisseuse, 
faisant de ces deux métiers l’apanage quasi exclusif des femmes, 
donnant ainsi l’illusion que ces dernières n’ont quasiment pratiqué que 
ces deux métiers pendant des siècles. Or la réalité documentaire est 
autre. Au Moyen Âge, les hommes sont autant sollicités dans les métiers 
de la couture. Cela ne peut concerner que les deux premières étapes, 
filer et tisser, lorsqu’elles s’exercent à la maison. 

 
A.C. Arles, GG70 : « Es intrat lo bordor per adobar las capas … ; l’an 



 
 

69 

susdit et lo XI d’avost es vengudo sa molher per adobar los vestisses. » 
 

A.C. Arles, CC12 : « Catherina Raynauda teysseyris ». 
 

A.D.M., 1HDE12, Comptes de l’hôpital de saint Esprit, 1357-
1358, f°15r°, (P. Paul) :  

« dimecres a IIII de iulhet aguem de n’Alegreta la cordeliera I gardaqos vert 
proensal am pena de qabritz e mandell ses pena e gardaqos an pena de cabritz 
vermell laqall rauba fon de Mabilia laqall fon portada morta a Sant Esperit e 
vendem la dicha rauba a z’Abram de Lunell e z’a Mira Blanqua. N’aguem l. VIIII 
s. X de que paguem a la dicha n’Alegreta que avie prestat a la dicha morta l. II 
s. X de que paguem a la dicha n’Alegreta que avia prestat a la dicha morta l. II s. 
XIII. Resta nos a l’espitall l. VI s. XVII. […] f°36r° : Item bailem a sore Guilhelma 
per far I rauba vialha l. s. V. » 

 

Le dernier exemple montre une religieuse au travail, thème absent 
du corpus administratif en général. 

Or les métiers de la « quenouille » sont aussi enseignés, en même 
temps que la lecture et, quelquefois, l’écriture, aux filles pauvres par les 
religieuses dans les couvents. Tisser, confectionner des vêtements, 
broder, lire et écrire constituent un enseignement quasi obligatoire, à la 
maison comme dans une structure extérieure ainsi que cela apparaît 
dans les contrats signés entre les consuls arlésiens et les communautés 
religieuses féminines venues s’installer dans la cité. 

 Enfin, les femmes apparaissent nombreuses dans le monde 
agricole, soit parce qu’elles sont épouses d’agriculteurs, d’éleveurs, soit 
parce qu’elles sont ouvrières agricoles, souvent saisonnières. 

 
Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze, 

Arch. Du Vaucluse E 156, II, p. 34, f° 15 :  
« Item a V jorns del mes d’aost, per far arabar totas las erbas de las sieuas 

vinhas, per lo jornal de XXXIII femnas que li ponheron a selclar totas las vinhas, 
a for de VI d. per cascuna femna, monton IV lb., II s., VI d. » 

II, p. 42, (M CCCLIII), f° 106 : « Item a XXVI de mars per paguar VI 
femnas que torneron a las vinhas de Camprobaut … lascals VI femnas l’an estat 
per VI jorns contuniant, IV lb., I s. »  



 
 

70 

II, p. 43, f° 113 : « Item a IX d’aost, per far arabar totas las fauternas de 
totas las vinhas de Camprobaut, a V femenas que la esteron IV jorns am Catarina 
sa sirventa, a II s. per cascuna lo jor, XL s. » 

II, p. 49, (Mil CCCLVI), f° 201 : « Item per VI femenas que selcleron 
totas las erbas de la vinha de la tralha, a XXI d. cascun, X s., VI d. » 

 

A.C.M., GG L 77, f°56, 1522, (P. Paul) :  
« Ite, doas fremas a culhir lous gaveaulx a Terras Blanquos g. IIII. […] Item 

lou culhir das gaveulx de Queyran doas fremas g. III. » 
 

Les travaux des champs nécessitent la présence de saisonniers, qui 
se louent pour un temps compté, ainsi qu’en témoigne le FF167, 
A.C.M., 16.09. 1355 (P. Paul) : 

 
« Item que negun logatier ni logatiera que si logui per vendumiar o 

d’autramens non enporti fruchas ni lenha ni buscalha quant tornara a son hostal 
ni alons, sos pena del banh ordenat. E que negun non lur en doni abandon sos 
aquella mezesma pena del banh. » 

 

A.D.M., 1 HD E 12, f°46r°, 1357-1358, (P. Paul) : 
 « Item per I femena VI jorns a serclar. Ac e la vianda l. s. IIII d. Item nos 

rendet fraire Johan que avia despendut en las vindimias pasadas qalqados, 
femenas, bestias con avem vist en I fuell monta l. VII s. XIIII d. IIII. […] Item a 
XXI abrill nos rent per femenas a selclar blatz e lentilhas l. II s. XII d. VIII. Item 
a II jun nos a rendut fraire Johan per XXXXIIII femenas per selclar la sivada e 
l’anona e qulhir fen ho lintilhas nebladas. Costeron l. IIII s. VIII. […] f°46v° : 
Item per homes, femenas per ajudar a ventar l’anona e la sivada e portar las 
palhas a l’ostall l. I s. XII d. VIII. Item II femenas a qulhir amenlas l. s II. » 

 

Le travail féminin est très important à la campagne. Les femmes 
participent pleinement aux travaux des champs, aident leur mari dans 
l’exploitation agricole, modeste ou plus importante. Si les travaux des 
champs ne leur font pas peur, elles s’occupent aussi des animaux, 
vendent les œufs, les fromages produits dans la ferme. Parfois, leur 
salaire est égal à celui des hommes, même si ce n’est pas toujours le 
cas. Les interdictions, et les peines encourues lorsque ces dernières sont 



 
 

71 

enfreintes, sont valables pour les deux sexes. En Camargue, la vie dans 
les mas est tout aussi pénible pour elles que pour les hommes, même si, 
parfois, elles ne sont pas rémunérées. Elles sont en outre embauchées 
en tant que saisonnières lors des moissons ou des vendanges, et leur 
nom apparaît dans les comptes à côté de leurs homologues masculins. 
Les esclaves pouvaient aussi participer aux travaux saisonniers. 

 Plusieurs dénominations apparaissent dans les exemples cités : 
soit le terme désignant le métier est féminisé, soit, et c’est le cas 
notamment pour les métiers agricoles, ceux du bâtiment parfois mais 
plus rarement, ceux du commerce ou de la confection, l’expression est 
« une femme qui vendange, qui lie, cueille, porte des pierres, repèse, 
arrange, etc. ». Ce sont probablement ces dernières qui vont être plus 
tard exclues des mentions de métiers, et dont on dira ensuite que ceux 
qu’elles exerçaient alors étaient uniquement masculins. 

 
Mais certains des métiers sont cités, féminisés : 
 
Médecine Matrona Matrone, 

femme 
 Saige-femme sage-femme 
Artisanat, 

commerce 
Alberguiera aubergiste 

 Bayla nourrice 
 Bugadiera buandière 
 Coratiera courtière 
 Cordeliera cordelière 
 Fariniera farinière 
 Forniera fournière, 

boulangère 
 Fruchiera marchande de 

fruits 
 Gantiera gantière 



 
 

72 

 Hostaliera hôtellière 
 Hostesa hôtesse 
 Logatiera saisonnière 

louant un logis pour 
son travail 

 Manganiera boulangère 
 Moniera,  

mouniera   
meunière 

 Pesayra peseuse 
 Pescara pécheuse 
 Pestoressa boulangère 
 Peyssoniera poissonnière 
 Porquiera porchère 
 Potiera potière (tient 

une boutique) 
 Revendeyris revendeuse 
 Sabatiera cordonnière 
 Sirventa servante 
 Triparia tripière 

 
Cette liste n’est bien évidemment pas exhaustive mais renvoie 

malgré tout une image du labeur féminin cité dans les documents 
administratifs d’archives, surtout si l’on ajoute la formule « femme qui 
… » reflétant probablement un travail pénible, mal rémunéré et 
saisonnier. 

 
Conclusion 
 
La littérature ignore en général ces couches laborieuses, sauf 

lorsqu’il s’agit de servantes dévouées à leur maîtresse ou constituant un 



 
 

73 

danger, ou encore de bergères, proies faciles pour les chevaliers. 
Personnages secondaires, leur travail à proprement parler n’intéresse 
pas en tant que tel. Seule, la désignation de leur métier atteste de la 
réalité de ce dernier. Dans la vie réelle, aucune femme n’est élue 
représentante d’une corporation comme peuvent l’être les hommes par 
exemple. De même, la Communauté arlésienne, tout au long du XVe 
siècle voire du XVIe, choisit toujours des enseignants, des médecins ou 
des apothicaires masculins. Aucun élément féminin non plus dans la 
sphère politique. Ce nonobstant, J.-L. Roch (Roch 2015) estime que les 
femmes ont réglé les hanses à Rouen à partir de 1400, signe que 
certaines d’entre elles étaient déjà organisées, comme les lingères, les 
filassières, les rubanières. Même si cela n’est pas perceptible à Arles, 
les documents administratifs ou autres conservés dans les Archives 
offrent cependant un aperçu, certes assez fragmentaire, de leur place 
dans le domaine du travail, leur métier étant alors reconnu légalement. 
Preuve en est leur présence dans les statuts et les règlements concernant 
plusieurs catégories de métiers. Les femmes salariées sont rémunérées, 
en général moins bien que leurs homologues masculins. Ce sont elles 
qui apparaissent dans les documents d’archives. Leur contribution à 
l’économie familiale, mais aussi à l’économie urbaine, est relativement 
importante. Entre main-d’œuvre et revenu, leur rôle est nécessaire dans 
une société laborieuse dont elles ne sont pas exclues. La notion 
d’« occupation professionnelle » féminine est difficile à appliquer à 
l’époque médiévale. Cela étant, dans un Midi soumis au droit occitan, 
leur statut leur permet de travailler, même si leur salaire est inférieur à 
un salaire masculin. Ce nonobstant, Fr. Michaud (Michaud 2010, p. 
253) cite des exemples où le salaire féminin est égal au salaire 
masculin ; il s’agit notamment des Hospitaliers de Saint-Jean-de-
Jérusalem qui  

 
« ont, en 1338, embauché 50 paysannes pour le liage du blé au taux offert 

aux hommes chargés du resserrage et de l’entreposage des ballots, soit de douze 
deniers par jour. L’équité salariale entre hommes et femmes est d’ailleurs 
pratiquée sur certains chantiers de construction à la même époque. »  

 

Mais leur travail ne leur donne aucun droit dans le cadre d’une 
représentation au sein de la Communauté. Qu’il s’agisse des consuls, 



 
 

74 

des conseillers nobles ou bourgeois, des corporations ou des corps de 
métier, aucun patronyme féminin n’est cité dans les délibérations 
communales ou les comptes trésoraires. Bien souvent, seule une simple 
mention indique que le métier existe, aussi bien dans les documents 
administratifs que dans les actes des notaires ou les testaments. Or, aux 
XIVe et XVe siècles, des épidémies, des guerres, ont ravagé les villes. 
À partir du XVe siècle, une reprise de l’activité économique implique 
l’emploi des femmes, nécessaire lorsque les hommes ne sont pas assez 
nombreux. 

Mais ce sont surtout les femmes plus pauvres qui vont exercer 
différents métiers. Nous l’avons vu, leur participation est importante 
lors des travaux agricoles bien souvent au même titre que les hommes, 
et les enluminures, nombreuses alors, en portent témoignage. Mais cela 
est valable de partout, et pas seulement à Arles ou dans son terroir. Elles 
sont employées aussi bien par des particuliers que par les Ordres 
religieux, comme l’Ordre de Saint-Jean-de-Jérusalem par exemple, qui 
rétribue régulièrement des femmes pour diverses tâches saisonnières 
dans leurs domaines camarguais. Citadines ou campagnardes, elles 
travaillent pour faire vivre la famille, apportant leur contribution aux 
besoins du ménage. Mais le rôle de la main-d’œuvre féminine est 
probablement plus difficile à cerner dans un milieu rural, où il ne peut 
pas toujours être reconnu comme un travail à part entière. 

Même si cela n’apparaît pas, ou très rarement, dans les documents, 
notamment dans les contrats, les artisans formaient les filles, comme 
les garçons, à leur métier afin de se procurer une main-d’œuvre 
nécessaire lors de l’essor de l’économie, mais qu’ils pouvaient plus 
facilement licencier lors des mauvaises périodes. La féminisation du 
terme renvoyant au métier, comme celle du patronyme, atteste d’une 
réalité, celle du rôle joué dans l’économie familiale mais aussi 
communale, contrairement à la politique où elles n’interviennent pas, 
sauf en ce qui concernent quelques nobles bien sûr. Les documents 
d’archives témoignent de la réalité du travail féminin, même s’ils n’en 
offrent pas un miroir complet. Un autre élément limitatif à l’accès au 
labeur féminin est que les documents proposés sont en langue vulgaire, 
dans ce provençal rhodanien employé dans la cité rhodanienne et la 
région provençale, ceux en latin, en particulier ceux des notaires et des 
contrats, pouvant en contenir. Mais la langue vernaculaire renvoie aussi 



 
 

75 

à une réalité, celle de la société qui la parle. Présentes cependant dans 
la vie active, leurs fonctions s’avèrent importantes sinon essentielles 
dans une société patriarcale aux règles établies soumise malgré tout aux 
fluctuations imprévues des aléas de l’Histoire.  

 
Marie Rose BONNET 

 
Annexes. 
 
D.A.A.D. Aix 06 E 1053, f°14r°-14v° (M. Payan) : 
Per dona Baptestina Escalha contra Andrieu Argentier lo mulatier 

civitatis Aquensis. 
Refferis Johannes de Alba Petra servent aver citat personalment 

Andrieu Argentiera a deman a VIII horas. 
Die VIII Marsii. 
Comparet la honesta fema dona Baptestina Escalha de la cieutat de 

Marselha et demanda a Andrieu Argentiera mulatier d’Aix quatre 
barriellas de anchoisas de Cadaquier, laqualas li ha bailat a Marselha 
per venir vendre a s’Aix en companhia de plus grant quantitat de 
barrillas, laqualas avia aduch aissi a s’Aix per vendre en non lad. 
Baptestina, et lasquals el ha darrier si et per aquo faire demanda el esser 
compellit. 

Respond lod. Argentiera que es veritat que lad. Baptestina li avia 
bailat X barrillas d’anchoais a port, lasqualas descarguet a son hostal 
deld. Argentiera et en apres lad. Baptestina las venguet querir et las ha 
agudas, so es per las mestre mestre75 Benech lo fornier alqual el las ha 
donadas per commandament de lad. Baptestina, exceptada una barrilla, 
laquala li a vendut mestre Benech per pres de XXII gros, et aquo en 
diminution tant del port como de sal que lod. Argentier ha donat per far 
faire de salmueira a lasd. X barrillas. 

Lad. Baptestina nega so que el dis non estre ansins, acceptant la 
 

75 (note de M. Payan). Lapsus : deux fois « mestre », au lieu de « mans [de] 
mestre », ce qui va avec le sens de la phrase. 



 
 

76 

confession deld. Argentiera en aquo que fa per el. 
Lod. Argentiera si somet de provar, et demanda terme. 
Lad. Baptestina protesta de tos sos daumages et interesse losquals 

li poirian venir. 
Lo noble Jaumet de la Roca, juge, ordena que lod. Argentiera prove 

per tout lo jourt de huey, admectent la protestation de lad. Baptestina en 
quant pot. 

F°14v° : a VIII de mars. 
En lad. causa. 
Referis Juhan de Albapetra, servent de la villa, aver citat mestre 

Bent Pochet, fornier, per garentier davant los juges dels merchans al jort 
d’uey, a doas horas apres miech jort en lad. causa a l’istansa de Andrieu 
Argentier. 

En la causa de dona Baptestina contre Andrieu Argentiera. 
Deposition de mestre Benet Pichon, fornier. 
L’an et lo jourt susd. constituant lod. mestre Benet, fornier, 

testimony per la part de lad. Andrieua76 produch et citat, et aissi 
interrogat megensant son jurament, et de dex lieuras de coronat, de dire 
la veritat de las causas que sera interrogat ; local a respondut sus los 
enterrogatoris que li son stas fachs, so es : si el sap que lo sobredich 
Andrieu Argentiera ayo rendut et restituit a lad. dona Bastiana, so es 
asaber las dex barrillas d’anchoyes, respont lod. mestre Benet que es 
veritat, que de conmandament de lad. dona Batestina et de son marit77 
lod. mestre Benet anet prendre a la mayzon deld. Andrieu Argentiera 
tres barrillas d’anchoyas lascallas fes portar al marit de lad. dona 
Batistina a Prat Battalhies, per so que non podien intrar a s’Aix. Item et 
una autra fes, syeis barrillas de lad. anchoya, lascallas portet a lad. dona 
Batistina et son marit al portal de Sant Johan, per son que non podien 
intrar ; lasquals barrillas losd. marit et molher aneron ressebre, et ansins 
en an agut nou barrillas. Aultra causa dis non saber. 

 
76 (note de M. Payan  Dans ce § le scribe va commettre un maximum d’erreurs : 
ici, un féminin pour un homme ; plus bas, Batestina s’appelle « Bastiana », etc. 
77 (note de M. Payan). Longue phrase barrée : « Andrieu Argentiera anet portar a 
la mayzon deld. mestre Benet no baylet ald. ». 



 
 

77 

Interrogat que es devenguda la deseme barilla, respont lod. mestre 
Benet que l’a venduda ald. Argentiera per pres de vint et don gros. 
Aultra causa dis non saber, et pertant non es stat plus interrogat. 

A.C.Arles, CC 374, 20.06. 1614. 
n° 136. Quictance faitte par Gilles de Cais escuyer de ceste ville 

d’Arles cappitaine du quartier de Mercatuou de cestedite ville. 
L’an mil six centz quatorze et le cinquiesme aoust par devant moy 

notere soubzsigne e tesmoingz apres nommes personellement estably 
Gilles de Cais escuyer de ceste ville d’Arles cappitaine du quartier de 
Mercatuou de cestedite ville lequel de son gre a confesse avoir receu de 
messieurs Gabriel de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthellemy 
de La Font e Jehan Juillien bourgeois consulz de ladite ville absentz 
moidit notere estipulant pour eulx ung mandement qu’ilz luy ont ce 
jourd’huy espedie adressant a Pierre Spinaud bourgeois tresaurier des 
deniers comungz dudit Arles pour avoir de luy payement de la somme 
de nonante six livres e huict soulz pour rambourcement de mesme 
somme qu’il a payee a Francois Aubert, Jehan Guiraudon, Jehan 
Lardelier, Jacques Assy e a Guillaumette de la Garde hostesse pour la 
soupee par eux donnee a deux centz quarante un soldatz que ledit sieur 
avoit soubz son commandement le jour que feu monseigneur le 
chevalier de Guize fist son antree en ceste ville revenant a raison de 
huict soulz pour chacun soldat. Laquelle despence feust arrestee d’estre 
faitte e payee audit pris par delliberation du conseil de la maison 
comune de ladite ville tenu le vingt cinquiesme du mois de may dernier 
passe. De laquelle despence appert particulierement aux cinq billetz 
signes par ledit sieur de Cais attaches dernier le mandement dont cest 
acquit dessent duquel mandement ledit sieur de Cais s’en tien pour 
comptant en quicte lesdits sieurs consulz e tous autres. Et pour foy de 
ce c’est soubzsigne et moidit notere e secretere. 

Daugieres. (dans la marge : veu les attestations mandement et 
acquit admis.) 

n°423. Quictance faitte par Gilles de Caix escuyer capitaine du 
cartier de Mercatnou. 

L’an mil six cens quinze & le vingt troisiesme mars pardevant moy 
notere soubzsigne e tesmoins apres nommes personelement estably 
Gilles de Caix escuyer capitaine du quartier de Mercatnou de ceste vile 



 
 

78 

d’Arles lequel de son gre a confesse avoir receu de messieurs Gabriel 
de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthelemy de La Fonr & Jehan 
Juillien bourgeois consulz de ladite vile absent moidit notere estipulant 
pour eux ung mandement qu’ilz luy ont ce jourd’huy espedie adressant 
a Pierre Spinaud bourgeois tresorier des deniers comuns de ladite vile 
pour avoir de luy payement de la somme de vingt quatre livres & 
[deux78] soulz pour payer e satisfere a Francois Aubert, Jehan 
Gueraudon, Jehan Lardelier, Jaques Assy et Guillaumette de Lagarde 
hostes le restant du repas qu’ilz donnerent a deux cens quarante un 
soldatz quy sortirent dudit quartier le jour que feu monseigneur le 
chevalier de Guiez fist son entrée en ceste vile revenant a raison de deux 
soulz pour chacun outre les huict quy ont este payes cy devant lequel 
restant a este arreste d’estre payée par deliberation du conseil de ladite 
maison comune tenu le huictiesme du present mois de mars. Duquel 
mandement ledit sieur de Caix s’en tient pour content. En quitte lesdits 
sieurs consulz e tous autres e pour foy de ce c’est soubzsigne. (dans la 
marge : veu le mandement et acquit admis.) 

n°425. Quictance faitte par Conrrat ? de Raousset escuyer capitaine 
du port 

L’an mil six cens quinze & le vingtroisiesme mars pardevant moy 
notere soubzsigne & tesmoins apres nommes personelement estably 
Conrrat de Raousset escuyer capitaine du quartier du port de ceste vile 
d’Arles lequel de son gre a confesse avoir receu de messieurs Gabriel 
de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthelemy de Lafont e Jehan 
Juillien bourgeois consulz de ladite vile absent moidit notere estipulant 
pour eux ung mandement qu’ilz luy ont ce jourd’huy espedie adressant 
a Pierre Spinaud bourgeois tresorier des deniers comuns de ladite vile 
pour avoir de luy payement de la somme de vingt une livre & dix soulz 
pour payer & satisfere a Augier Michel, Jaques Choumet, Jehan 
Conguet & Marguerite Miguette hostes le restant du repas qu’ilz 
donnerent a deux cens & quinze soldatz que sortirent dudit quartier le 
jour que feu monseigneur le chevalier de Guize fist son entrée en ceste 
vile revenant a deux soulz pour chacun outre les huict que ont cy devant 
este payes. Lequel surplus a este arreste d’estre paye par deliberation 
du conseil de ladite maison comune tenu le huictiesme du present mois 

 
78 Écrit en bas du §, avec un renvoi. 



 
 

79 

de mars. Duquel mandement ledit Raousset s’en tient pour content. En 
quitte lesdits sieurs consulz e tous autres e pour foy de ce c’est 
soubzsigne. (dans la marge : veu le mandement et acquit admis.) 

 
Liens permettant d’accéder à certains documents d’Aix, d’Arles et 

de Marseille concernant les Documents linguistiques gallo-romans, 
collection fondée par Jacques MONFRIN poursuivie par Martin-D. 
GLESSGEN : 

  
http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=199&o=Ordre+... 
Arles 

http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=208&o=Ordre+… 
Marseille 

http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=209&o=Ordre+… 
 

 
BIBLIOGRAPHIE 
 
BATLLE GALLART Carmen/VINYOLES VIDAL Teresa-María, « La 

culture des femmes en Catalogne au Moyen-Âge tardif », La Femme dans 
l’histoire et la société méridionales, (IXe-XIXe siècle) in Actes du 66e congrès de 
la Fédération historique du Languedoc méditerranéen et du Roussillon 
(Narbonne, 15 et 16 octobre) 1994, Montpellier, 1995, p. 129-150. 

BÉGHIN Cécile, « Entre ombre et lumière : quelques aspects du travail des 
femmes à Montpellier (1293-1408) », Médiévales 30, 1996, p. 45-54. 

BERNARDI Philippe, « Pour une étude du rôle des femmes dans le bâtiment 
au Moyen Âge », Provence historique, 1993, p. 167-278. 

BERNARDI Philippe, « Esclaves et artisanat : une main-d’œuvre étrangère 
dans la Provence des XIIIe-XVe siècles », 30e congrès de la Société des historiens 
médiévistes de l’enseignement supérieur public L’étranger au Moyen Âge 
(Göttingen, 1999), Paris, Publications de la Sorbonne, 2000, p.79-94. 

BRAID, « ‘Et non ultra’ : Politiques royales du travail en Europe occidentale 
au XIVe siècle », Bibliothèque de l’École des Chartes, 161-2, 2003, p. 437-449.  

CASAGRANDE Carla, « La femme gardée », Histoire des femmes en 

http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=199&o=Ordre+
http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=208&o=Ordre+


 
 

80 

Occident. Le Moyen Âge, Christiane KLAPISCH-ZUBER (dir.), Paris, Plon, 
1990, p. 83-116. 

COULET Noël, « Les confréries de métiers en Provence au Moyen Âge », 
Travailleurs en Europe au Moyen Âge et au début des temps modernes, Claude 
DOLAN (dir.), Turnhout, Brepols, 1991, p. 21-46. 

COURTEMANCHE Andrée, « Être domestique à Manosque au XIVe siècle, 
un aspect de la condition des femmes au Moyen Âge », Scintilla, 4, 1987, p. 5-
44. 

CUNHA Viviane, « Les activités des femmes dans les littératures ancienne 
et médiévale », Revue d’Études d’Oc. Les femmes dans le Midi médiéval, n° 176, 
2023, p. 59-70. 

FIGUERAS Lluis To, « Les femmes dans la société catalane des IXe-XIe 
siècles », La femme dans l’histoire et la société méridionale (IXe-XIXe s.), Actes 
du 66e congrès de la Fédération historique du Languedoc méditerranéen et du 
Roussillon (Narbonne, 15 et 16 octobre 1994), Montpellier, 1995, p. 51-65. 

GAUTIER DALCHÉ Patrick/BONNET Marie Rose/RIGAUD Philippe, 
Bertrand Boysset Chronique, Turnhout, Brepols, 2018. 

GUENETTE Maryse, « Errances et solitudes féminines à Manosque (1314-
1358) », Vie privée et ordre public à la fin du Moyen Âge. Études sur Manosque, 
la Provence et le Piémont (1250-1450), Michel HÉBERT (dir.), Aix-en-Provence, 
Université de Provence, 1987, p. 23-43.  

HEERS Jacques, Esclaves et domestiques au moyen âge dans le monde 
méditerranées, 1, Paris, Fayard, 1981. 

IANCU-AGOU Danielle, « Vie privée et réussite sociale dans l’aristocratie 
juive et néophyte aixoise à la fin du Moyen Âge », Cahiers de Fanjeaux n° 43, 
Famille et parenté dans la vie religieuse du Midi (XIIe-XVe siècle), 2008, p. 373-
395. 

IANCU-AGOU Danielle, Régine-Catherine et Bonet de Lattes, Paris, Cerf, 
2017. 

MICHAUD Francine, « Famille, femmes et travail. Patronnes et salariées à 
Marseille aux XIIIe et XIVe siècles », Mélanges Denise Angers et Joseph-Claude 
Poulin, Ad libros ! Jean-François COTTIER/Martin GRAVEL/Sébastien 
ROSSIGNOL (éds), Presses de l’Université de Montréal, 2010, p. 243-263. 

MOLINIER Laurence, « Des femmes sans âme, sans droit et sans amour ? », 
Le vrai visage du Moyen Âge, Au-delà des idées reçues, Nicolas WEILL-
PAROT/Véronique SALES (éds), Paris, Vendémiaire, 2017, p. 137-154.  

PACAUT Marcel, « Sur quelques données du droit matrimonial dans la 
seconde moitié du XIIe siècle », Histoire et société, Mélanges offerts à Georges 
DUBY, Volume I, Le couple, l’ami et le prochain, Aix-en-Provence, Presses 



 
 

81 

Universitaires de Provence, 1992, p. 31-41. 
PAUL Pierre, État des biens de l’abbaye Saint-Victor de Marseille/Péages 

de Tarascon/Statuts de la confrérie du Saint-Sacrement fondée en 1305 en l’église 
de saint Giniès de Fondarèche/Bar-sur-Loup Textes accompagnant la 
représentation de la danse macabre fin XVe siècle, in La France latine, Un 
merveilleux bestiaire, n° 148, 2009, p. 298-327. 

PAUL Pierre, Le Livre de raison de Jean Blaise, médecin du roi Robert in 
Revue d’Études d’Oc n° 154, 2012, p. 9-151. 

PAUL Pierre, « Les archives communales de Marseille » Revue d’Études 
d’Oc, n° 158, 2014, p. 9-147. 

PANSIER Paul, Histoire de la langue provençale à Avignon du XIIe au XIXe 
siècle, t. I, II et III, Genève, Slatkine Reprints/Marseille, Laffitte Reprints, 1974. 

ROCH Jean-Louis, « Femmes et métiers dans la région rouennaise au Moyen 
Âge », Presses Universitaires de Rouen et du Havre, 2015, p. 21-28. 

SHATZMILLER Joseph, « Femmes médecins au Moyen Âge. Témoignages 
sur leurs pratiques. (1250-1350) », Femmes Mariage Lignage, XIIe-XIVe siècles 
Mélanges offerts à Georges DUBY, Bruxelles, De Boeck, 1992, p. 167-175.  

STOUFF Louis, « Isaac Nathan et les siens. Une famille juive d’Arles des 
XIVe et XVe siècles », Provence Historique, fasc. 150, 1987, p. 499-512. 

STOUFF Louis, « Le mariage dans la société arlésienne du bas Moyen 
Âge », Les Cahiers de Fanjeaux n° 43, Famille et parenté dans la vie religieuse 
du Midi (XIIe-XVe siècle), 2008, p. 265-286.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

82 

  



 
 

83 

Le rôle de la femme dans la musique à travers 
l’histoire 

 
Prologue 
 
La présence de la femme dans la musique médiévale est un thème 

encore peu étudié du point de vue social, les musicologues se 
consacrant surtout à la lecture des notations. Cependant, la participation 
de la femme dans le contexte soit de la musique sacrée, soit de la 
musique profane, peut révéler la progression de son rôle dans une 
société misogyne, comme celle du Moyen Âge. Un parcours 
diachronique nous permettra d'observer la participation de la femme 
dans la musique, à partir de la musique latino-médiévale, en passant par 
les chansons de femmes de caractère profane, jusqu'à la musique du 
nord d'Italie, à l'époque baroque. 

 
1.Les théories sur les origines des chansons profanes de la 

Romania 

 
L’origine des chansons de femmes est liée à l’origine des chansons 

romanes en général. La question de l’origine des chansons en langues 
vernaculaires romanes est très polémique, surtout en ce qui concerne 
les chansons de femmes. Quatre thèses, au moins, sont débattues depuis 
la fin du XIXe siècle à propos des origines de la lyrique romane : la thèse 
médiolatiniste, qui situe l’origine des chansons dans la poésie latine ; la 
thèse liturgique, fondée sur l’influence des chants de la liturgie 
chrétienne ; la thèse folkloriste, soutenue par les philologues français, 
surtout Gaston Paris, qui place les origines dans les coutumes et les rites 
païens – comme les fêtes de mai ou la célébration du printemps – et la 
thèse de l’origine arabe, qui soutient l’influence de la poésie arabo-
andalouse de la Péninsule Ibérique, qui précède la lyrique occitane. 

La thèse médiolatiniste essaie d’expliquer le caractère 
profondément littéraire de la poésie troubadouresque en y trouvant une 
continuité de la littérature latino-médiévale des XIe et XIIe siècles. L’un 



 
 

84 

des partisans de cette thèse, le philologue allemand W. Meyer, considère 
Abélard comme un extraordinaire créateur, qui utilise des formes 
semblables à celles des premiers troubadours. Le philologue italien 
Guido Errante, d’autre part, remarque les influences des écoles 
françaises du XIe siècle, non de celle d’Angers, mais de celle de 
Chartres, dont les premiers troubadours auraient reçu « l’aliment 
culturel et spirituel » (d’après Lapa, 1955, p. 63-75). 

Une contribution importante pour les études des chansons en 
langue d’oc et en langue d’oïl est représentée par l'approche 
typologique de Pierre Bec, dans un article publié en 1974. Selon 
l’auteur, il faut distinguer trois grands registres socio-poétiques dans la 
littérature du Moyen Âge : un registre aristocratisant, un registre 
jongleresque, un registre folklorisant, ces deux derniers pouvant être 
regroupés sous le registre popularisant. Au registre aristocratisant, 
appartient le grand chant courtois, c'est-à-dire les chansons des 
troubadours et des trobairitz. Au registre popularisant appartiennent les 
chansons d’ami, les chansons de toile, les chansons de la malmariée, 
etc. 

En ce qui concerne les chansons d’ami galaïco-portugaises, 
plusieurs auteurs citent des rapports ou plutôt des topoï communs à la 
poésie grecque, mais on y rencontre aussi des topoï qui se trouvent 
ailleurs : dans la poésie chinoise du Xe siècle ou du VIe siècle av. J.-C. ; 
dans les chants épiques des peuples disparus, comme c’est le cas des 
Sumériens, etc. Cependant, les topoï communs ne doivent pas 
s’expliquer par des influences aussi lointaines et anciennes, ils 
s’expliqueraient plutôt comme étant des universaux littéraires. La 
littérature détient des topiques qui lui sont chers et quelques-uns 
appartiennent au domaine universel. Il faut faire donc des distinctions 
entre les influences historiques, diatopiques, etc. et les topoï plus au 
moins universels. On sait que certains motifs des chansons, comme par 
exemple l’évocation de quelques animaux ou des oiseaux, sont présents 
dans plusieurs littératures ce qui peut s'expliquer simplement par 
l’imaginaire régional.            

 Gangutia Elicegui (1972, p. 329-396), dans un long article, 
compare la poésie grecque archaïque et la poésie arabo-espagnole, en y 
observant une correspondance thématique et structurale avec les 
chansons de femme de la Romania. Elle y considère surtout les kharjas 



 
 

85 

et les chansons d’ami, en concluant que ces dernières possèdent des 
précédents dans la poésie sumérienne et égyptienne. D’après son 
argumentation, les topoï communs s’expliquent par les contacts 
socioculturels des peuples : les Grecs et les Orientaux faisaient partie 
d’un seul système international dans la Méditerranée Orientale, vers le 
deuxième millénaire av. J.-C. Depuis le premier millénaire, les Grecs et 
les Orientaux se sont séparés. Avec la conquête d’Alexandre le Grand 
ces peuples sont unis dans la nouvelle organisation hellénistique. 
Finalement, la conquête arabe, comme la romaine, unit de nouveau les 
deux mondes, jusqu’à l’Occident. Les liens entre ces peuples ne sont 
jamais totalement coupés. 

 La thèse arabe qui situe les origines de toute la poésie 
troubadouresque, et spécifiquement des chansons de femmes, dans la 
poésie du sud de l’Espagne, naquit à l`époque du romantisme et se 
fonde sur la tradition de la chevalerie arabe de la Péninsule, qui a 
précédé le mouvement troubadouresque en France. Cette thèse est 
admise par des philologues tels que E. Fauriel (France), Alexandre 
Herculano (Portugal), Julian Ribera (Espagne), etc. (d’après Lapa, 
ibid.). Nous savons que les romantiques éprouvaient une énorme 
fascination pour la culture de l’Orient. L’argument principal sur lequel 
s'appuie cette thèse est le caractère chevaleresque des Arabes : 
l’adoration de la femme, la courtoisie, les tournois et les jeux poétiques, 
en remarquant l’antériorité de ces éléments dans la Péninsule Ibérique 
(Xe et XIe siècles).  

Cette thèse est pourtant très discutable, car les éléments courtois 
comme ceux qu’on attribue aux Arabes, sont plus anciens dans la 
Romania. Ils remontent à la poésie néo-latine des premiers siècles 
barbares, comme celle de Fortunat et de Radegonde. Dès que les rois 
mérovingiens se sont établis en Gaule, ou dès que les rois wisigoths se 
sont établis dans la Péninsule Ibérique, pour ne parler que de l’espace 
concernant notre étude, un nouvel idéal de raffinement est apparu chez 
les peuples germaniques, et le fait qu’ils se sont naturellement 
romanisés en est une preuve. L’entourage courtois était installé en 
Gaule dès le VIe siècle de notre ère, dès les temps des premiers 
royaumes barbares : c’est le cas de la cour de Metz et celle de Poitiers, 
pour ne citer que les espaces courtois qui ont un rapport avec les 
origines du troubadourisme en Gaule, vu que le poète Fortunat s’y 



 
 

86 

distingua. 
En vérité, toutes les théories citées ci-dessus sont très bien fondées 

et les unes n’excluent pas les autres, au contraire, elles sont 
complémentaires, car chacune a pris un aspect propre, où on peut 
trouver des arguments incontestables. En vérité, c’est l’ensemble de ces 
théories qui peut le mieux expliquer le problème des origines de la 
lyrique romane, ou même des chansons de femmes.  

En analysant la poésie ancienne, le philologue espagnol Milà y 
Fontanals (1861, p. 24-25) affirme qu’on peut observer dans les 
habitudes poétiques du peuple roman, une filiation ininterrompue des 
danses et des chœurs originaires de la Grèce et des drames mutilés des 
derniers temps de l’empire romain, ainsi que des chants et des 
représentations populaires des siècles suivants. La transmission des 
pratiques anciennes se fit avec la diffusion de la langue et 
conséquemment les formes de versification qui devinrent plus 
populaires, soit : le mouvement trochaïque, très répandu à Rome, et le 
vers iambique, utilisé dans le chant ecclésiastique dès les premiers 
siècles du christianisme. Ils sont la base principale de la versification 
néo-latine. La poésie latine cesse d’être métrique et devient rythmée, en 
subordonnant les vers aux désinences identiques ou semblables. On 
peut en voir la preuve dans les hymnes religieux, où alternent les stances 
latines et romanes, conformément à cet exemple du XIe siècle, cité par 
Milà y Fontanals (1861, p. 17, n. 2.) : 

 
“Cum la reina l’enten / si-’l respon tan piamen / Aço sia au so talen  / O beata 

faemina / Cujus ventris sarcina / Mundi tollit aerumna  - Cum la reina l’auvit / Si 
l’amet e si u jauvit / Aço sia au so chausit / Illi laus et gloria / Honor, virtus, gratia 
/ Decus et victoria” ...  

   
D’après E. du Méril (apud Milà y Fontanals), à cette époque (XIe 

siècle) certains chantaient des vers profanes avec des mélodies 
d’hymnes, et il y a aussi des poésies hybrides, où la métrique latine 
détermine le vers du roman et vice versa. 

M. Huglo (1982, p. 197-198), dans son article sur les chansons 
d’amour latines, analyse la chanson Invitatio amicae – « invitation d’un 
adolescent à l’adresse de sa fiancée, pour qu’elle vienne partager la 



 
 

87 

demeure préparée pour elle » – considérée comme « la plus ancienne 
chanson d’amour en latin médiéval et peut-être aussi le plus ancien 
modèle de pastourelle ». Selon l’auteur, on peut la dater de la première 
moitié du XIe siècle. Il observe que le schéma musical est ABCD pour 
toutes les strophes, le même schéma classique d’un hymne liturgique. 
Selon Huglo, l’auteur du texte est le même que celui de la mélodie, 
« une mélodie syllabique qui diffère à peine de celles qu’emploie 
l’hymnodie liturgique ». (ibid. p. 199) 

 
2. La présence de la femme dans la musique latino-médiévale 

du Moyen Âge 

 
Il faut évoquer ici la musique en langue latine composée par des 

femmes ; ce qui, bien qu’elles soient majoritairement de caractère 
religieux, pourra nous donner une vision de la participation de la femme 
dans un genre différent, celui du sacré, en même temps que nous 
pourrons y observer le type de musique créé dans un autre contexte 
socioculturel.  

En effet, la poésie produite dans les monastères par les béguines ou 
par les moniales, malgré son caractère religieux, peut nous fournir 
plusieurs éléments sur la participation des femmes dans la musique de 
la liturgie, surtout à partir du XIIe siècle, ce qui pourra, peut-être, 
compléter notre information sur l’origine de la lyrique de la Romania, 
et peut-être nous aider à mieux comprendre les origines du genre de la 
chanson de femme de caractère profane. La participation plus 
systématique de la femme, dans un milieu peu ouvert comme celui de 
l’Église ou du clergé, est aussi une évidence de la transformation de leur 
rôle dans la société médiévale des XIIe et XIIIe siècles.  

Les femmes compositeurs de musique sacrée au Moyen Âge sont 
parfois connues, comme Hildegarde de Bingen, Herrade de Landsberg 
et Maria Gonzalez de Aguero. La documentation dont nous disposons 
sur leurs œuvres est très significative, s’agissant de cette période, car 
ces moniales, responsables de la création ou de la mise en écriture des 
textes, sont devenues des symboles de la culture musicale d’une époque 
ou d’une région. Il faut remarquer le rôle que cette poésie en langue 
latine, engendrée par les moniales, dans un espace religieux, loin donc 



 
 

88 

des châteaux et de l’ambiance courtoise, qui a une importance sur 
l’imaginaire chrétien du Moyen Âge. 

Nonobstant toutes les polémiques sur la musique ancienne et son 
influence, ou plutôt, sa survivance au Moyen Âge, les auteurs, en 
général, s’accordent sur deux points : celui de l’influence juive dans la 
forme du chant et celui de l’influence grecque sur la technique 
musicale. La musique chrétienne romaine, dès son début, adopta la 
façon des synagogues de chanter et de réciter les psaumes, et ces 
rudiments du culte pénétrèrent en Gaule en même temps que l’armée et 
l’administration romaine (d’après Gagnepain, 1984, p. 5). Vers 260, 
Paul de Samosate, évêque d’Antioche, introduisit la psalmodie 
responsoriale, qui consistait en l’alternance d’un chœur de jeunes filles 
et d’un chœur d’hommes, ce qu’on appelle le chant antiphonique. Dans 
la musique grecque, l’Antiphonia désignait l’octave, c’est-à-dire deux 
notes qui semblent identiques.  

Dès la fin du IVe siècle de l’ère chrétienne on peut constater la 
présence de la femme comme cantrix, dans les offices liturgiques, ainsi 
que nous l’apprend la moniale Égérie dans son Journal de Voyage, plus 
connu comme Peregrinatio ad Loca Sancta. Cela a une importance 
capitale du point de vue social, puisque nous sommes à une époque où 
la femme est considérée comme res et non comme persona, selon le 
droit romain. Paradoxalement, elle est admise et acceptée comme 
membre d’une église misogyne, où elle détient différents offices, sans 
doute superficiels ou assez passifs : nous savons bien que cette même 
église la considère comme fille d’Ève, et la condamne à avoir une place 
marginale dans la société. Comme le remarque bien A. M. Pelletier 
(2001, p. 8) « la misogynie se nourrit d’élaborations subtiles où la peur 
de l’autre a d’ailleurs une place majeure ». Dans l’Antiquité, même si 
la femme était considérée comme res par le droit civil romain, elle 
n’était pas poursuivie par une misogynie radicale comme au Moyen 
Âge. C'est un paradoxe, car c’est justement au moment où la femme 
devient persona, aux premiers siècles du Moyen Âge, que commence à 
progresser la misogynie, qui semble plus évidente dans le milieu 
clérical. Dès le VIe siècle, Césaire d’Arles condamnait les chœurs de 
femmes : « obscoena et turpia cantica cum choris femineis » (cit. 
d’après Nelli,1963, p. 29) En effet, un décret du concile de Châlons 
(650) interdit aux femmes de chanter à l’église. Malgré la persécution 



 
 

89 

misogyne, la femme continue à gagner son espace dans le monde 
médiéval et amplifie sa participation dans l’histoire. Avec l’expansion 
des ordres monastiques et la croissance des monastères féminins, les 
femmes commencent à avoir, quelques siècles plus tard, une 
participation plus active dans les actes liturgiques, et par la suite il s’y 
crée un milieu plus favorable pour le développement des hymnes et des 
psaumes. Au XIIe siècle, l’exemple le plus connu de compositeur 
féminin est sans doute celui de Hildegarde de Bingen, considérée aussi 
comme la porte-parole d’une culture scientifique et théologique et que 
Peter Dronke (1991, p. 144) compare à Avicenne :  

 
“In the Middle Ages only Avicenna is in some ways comparable : cosmology, 

ethics, medicine and mystical poetry were among the fields conquered by both 
the eleventh-century Persian and the twelfth-century “Rhenish sibil”.  

 

 Les scientifiques modernes ont découvert dans sa vie et dans son 
travail une source d’études et de méthodes les plus diverses, utiles pour 
les psychologues aussi bien que pour les archéologues, les 
musicologues et les iconologues. Pernoud (1994, p. 8), dans son œuvre 
Hildegarde de Bingen, nous assure que cette écrivaine géniale « est 
intervenue auprès des personnalités les plus marquantes de son temps, 
papes et empereurs » et qu’elle représente « la conscience spirituelle et 
politique » de ce XIIe siècle. Hildegarde fascina son époque avec ses 
livres de visions, qui ont anticipé plusieurs découvertes des 
astrophysiciens modernes. Ses traités de médecine douce font encore 
autorité parmi les spécialistes. Pernoud remarque que « cette moniale 
des bords du Rhin, qui en écho à la voix de saint Bernard, fait entendre 
une voix féminine, musicale au sens propre » (ibid.) composa soixante- 
dix- sept pièces regroupées sous le titre Symphonia, en un seul volume : 
la Symphonia harmoniae caelestium revelationum.  

C’est la musique l’élément central de l’univers religieux et 
philosophique de Hildegarde : l’Ordo Virtutum, qui vient comme un 
appendice d’un des manuscrits de la Symphonia, est une sorte d’opéra 
moralisé ; considérée comme la plus ancienne pièce de ce genre en 
Occident, elle révèle un univers mystique où l’histoire et les travaux des 
forces cosmiques prennent la forme d’allégories : du diable, de l’âme 



 
 

90 

fidèle qu’il tente de corrompre, de l’Humilité, de la Charité, etc. 
(d’après Pernoud, ibid.). 

Le XIIe siècle est une période prodigieuse d’innovation musicale et 
en suivant les rives du Rhin, nous trouvons une autre femme, 
contemporaine et amie de Hildegarde. En effet, en 1167, Herrade de 
Landsberg fut élue abbesse de l’Abbaye de Hohenburg près de 
Strasbourg et, peu avant sa mort en 1195, parut son œuvre célèbre 
Hortus Deliciarum, une sorte d’anthologie et d’encyclopédie religieuse, 
qui comporte environ 1200 textes de plusieurs auteurs, ainsi qu’une 
collection de chants et d’hymnes, familiers à ceux de Hildegarde, où il 
y a des poèmes composés par Herrade. L’Hortus Deliciarum était un 
épais folio constitué de 324 parchemins avec plus de six cents 
enluminures, une excellente source pour l’étude des coutumes de 
l’époque, inspirés de la tradition de l’art byzantin. Malheureusement ce 
manuscrit fut détruit à l’époque du tragique bombardement de 
Strasbourg, en 1870, et il ne nous en reste qu’un nombre infime 
d’enluminures gravées au XIXe siècle. 

En Espagne, près de la ville de Burgos, un couvent de femmes de 
l’ordre cistercien produit une œuvre musicale des plus importantes au 
Moyen Âge : le Codex Las Huelgas, un des rares manuscrits de cette 
période qui reste encore à sa place initiale. Ce manuscrit, dans une 
notation française, est constitué de 45 compositions monodiques et 141 
compositions polyphoniques, quasiment des XIIIe et XIVe siècles, en y 
exposant une riche variété de styles, dans lesquelles on peut observer la 
splendeur de la liturgie et de l’école musicale de ce centre monastique.  

Cinquante ans après la fondation du premier couvent de l’ordre 
cistercien à Tart (diocèse de Langres, en France), le roi castillan 
Alphonse VIII et son épouse Eléonor (fille d’Aliénor d’Aquitaine et 
d’Henri II d’Angleterre), construisirent vers 1187, le monastère royal 
de Las Huelgas. Situé au nord de l’Espagne et baptisé Monasterio de 
Santa Maria la Real, il était une sorte de Panthéon de la maison de 
Castille : les rois y étaient couronnés et les accords de paix y étaient 
traités. Dans ce monastère, il y avait particulièrement une abbaye de 
novices, constituée de jeunes filles d’origine noble – dirigées par des 
moniales – et en plus une Schola Cantorum et un Scriptorium. 
Rapidement, le monastère gagne une réputation qui le place comme un 
centre de musique de premier rang au Moyen Âge.  



 
 

91 

À l’époque du roi Alphonse le Sage (1221-1284), le monastère de 
Las Huelgas se convertit en un centre culturel, où les juifs, les mudéjars 
et la population catholique vivaient sous un même toit. Cette diversité 
culturelle va influencer même l’architecture du monastère. En effet, le 
dôme octogonal du presbytère rappelle la mosquée Kutubiyya de 
Marrakech ; il y existe également des inscriptions mudéjares dans la 
chapelle de San Salvador du même couvent.  

Le codex de Las Huelgas est l’un des derniers manuscrits musicaux 
de l’Ars Antiqua et l’on doit à l’abbesse Maria Gonzalez de Aguero le 
travail de la copie. Bien que le manuscrit comprenne un répertoire 
composé entre 1241-1288, c'est une copie du début du XIVe siècle. On 
peut y constater que les femmes eurent leurs places de musiciennes au 
Moyen Âge, puisque les chants sacrés qui sont fréquemment associés à 
des voix masculines, y étaient chantés chaque jour par les femmes dans 
leurs confréries. Le Codex Las Huelgas contient quatre plaintes 
composées à l’occasion de la mort de personnes remarquables du 
couvent : la plainte Rex obit pour le roi Alphonse VIII, le fondateur du 
monastère ; Plange Castella misera pour le roi Sanche III de Castille, 
qui décéda quand il était enfant. Il y avait encore deux plaintes sans 
référence : Quis dabit et O monialis. La plainte O monialis ne portant 
pas le nom de la personne regrettée, on croit qu’elle fut composée pour 
l’abbesse Maria Gonzalez de Aguero, conformément à ce que suggèrent 
les trois premiers vers :  

 
« O moniale, / Le couvent de Burgos, / Pleure pour sa moniale. »  
 

Ces plaintes, chantées par une voix féminine, montrent que le 
monastère Las Huelgas gardait une importante chorale de moniales. Le 
Codex Las Huelgas comporte aussi plusieurs exemples de conductus, à 
savoir des chansons latines qui ne suivent pas la métrique liturgique, 
supposées avoir été chantées lors de l’initiation des novices, au moment 
où elles « épousaient » le Christ. D’après Brigitte Lesne (1992), Las 
Huelgas est un précieux témoignage de la pratique du chant liturgique 
monodique et polyphonique dans la Péninsule Ibérique, dont la majorité 
des œuvres s’inscrit dans la tradition de l’École de Notre-Dame de Paris 
(XIIIe siècle), mais l’on y trouve également représentées des œuvres de 



 
 

92 

style plus ancien, se rattachant à l’École de Saint-Martial de Limoges 
(XIe et XIIe siècles). À ce patrimoine musical emprunté aux Écoles 
françaises s’adjoignent une série de compositions originales, transmises 
par le seul Codex de Las Huelgas, probablement originaires de Castille. 

 La musique sacrée composée par des femmes au Moyen Âge est 
le résultat de l’éducation dans les couvents, qui comprenait des études 
de latin, de musique et de littérature, dans lesquelles la liturgie prévalait. 
D’après les musicologues, plusieurs femmes devaient composer de la 
musique, mais comme la majorité des pièces est anonyme, on ne peut 
avancer qu’une évaluation approximative. On pourrait dire la même 
chose pour les chansons profanes, puisqu’il y a des nombreuses 
références sur les chansons de femmes dans les documents littéraires ou 
d’ordre pragmatique, soit pour les condamner, soit simplement pour les 
évoquer, malgré le rare répertoire qui nous est arrivé.  

 Les exemples de Hildegarde de Bingen, de Herrade de Landsberg 
et de Maria Gonzalez Aguero cités ci-dessus sont devenus, en 
s’exprimant en langue latine, une sorte de marque de la voix féminine. 
Elles ont eu sans doute une place importante dans la culture médiévale. 
Les voix des femmes des couvents continueront de résonner dans les 
siècles suivants et deviendront de plus en plus fréquentes. Les 
monastères italiens des XVIe et XVIIe siècles en sont de bons exemples, 
surtout ceux de la région lombarde. 

 
3. Taxonomie des chansons de femmes en langues vernaculaires 

 
 La participation de la femme à la musique est attachée 

intrinsèquement à l’histoire des femmes en général : dès les temps 
immémoriaux, on la voit comme interprète, comme auteur, ou comme 
muse inspiratrice, ainsi que comme thème de chansons. L’histoire des 
femmes dans la musique et dans la poésie forme un tout indissociable, 
et pour l’Occident cela commence avec l’expansion de la culture 
grecque. 

 Les types de chansons de femmes du Moyen Âge, dans les langues 
vernaculaires, se présentent de deux façons : celles qui sont 
explicitement attribuées à une femme par la tradition, c’est-à-dire dont 



 
 

93 

des femmes sont les auteurs, comme celles des trobairitz et celles que 
nous connaissons à travers la voix d’un troubadour ou d’un jongleur, 
comme les chansons de toile et les chansons d’ami galiciennes 
portugaises.  

 Le traité d’art poétique du troubadourisme galicien-portugais, qui 
nous est parvenu fragmenté, définit bien la chanson d’ami : c’est la 
chanson qui sort de la bouche d’une femme, c'est-à-dire que c’est la 
femme qui parle de son amour ou du sentiment amoureux qui la 
tourmente. Sous cet aspect, elle s’identifie à la chanson des trobairitz, 
dans laquelle la femme amoureuse s’adresse à son ami, de la même 
façon que le troubadour à sa dame.            

En ce qui concerne les chansons de toile, c’est plutôt la voix du 
narrateur qu’on entend dans la majorité des chansons, et c’est pour cela, 
peut-être, qu’on les a appelées aussi « chansons d’histoire ».  

Les chansons de femmes qui nous sont arrivées à travers la voix 
d’un troubadour ou d’un trouvère – c’est-à-dire les chansons de toile et 
les chansons d’ami – sont du type traditionnel, un genre plutôt populaire 
ou popularisant, mis en forme par des poètes réputés, selon la majorité 
des spécialistes. On estime que ce type de chanson vient, peut-être, 
d’une tradition plus ancienne, à travers l’oralité. Pierre Bec, un des 
tenants de l’archaïsme des chansons de femmes, présente, dans un 
article publié en 1974, une classification typologique : il affirme 
qu’elles sont très anciennes et traditionnelles et qu’à partir du Moyen 
Âge il commence à apparaître un nombre varié de genres et sous-
genres, ce qui permet d’établir une taxinomie cohérente en les groupant 
de la façon suivante : 1. l’aube ; 2. la chanson de toile ; 3. la chanson 
d’ami (dont on peut distinguer deux sous-genres : la chanson de 
délaissée et la chanson de départie) ; 4. la chanson de malmariée.  

Un nombre très réduit de chansons de femme est parvenu jusqu’à 
nous avec la notation musicale : pour les chansons d’ami de Martin 
Codax, un troubadour galicien du XIIIe siècle, nous n’avons que six 
échantillons sur un total de sept chansons, qui se trouvent dans le 
Parchemin Vindel.  

La poésie religieuse galaïco-portugaise arrivée jusqu’à nous grâce 



 
 

94 

à un corpus de 427 chansons79, enregistré dans 4 manuscrits80, comporte 
non seulement la musique, mais aussi les enluminures ; il s’agit des 
Cantigas de Santa Maria (C. S. M.), recueillies à la cour et sous la 
responsabilité du roi Alphonse X le Sage, lui-même auteur de plusieurs 
chansons. Les Cantigas de Santa Maria constituent l’une des plus 
vastes compilations de thèmes musicaux qui nous est parvenue du XIIIe 
siècle. Pour leur élaboration, le roi a rassemblé une importante équipe 
de savants, poètes, musiciens, scribes et enlumineurs, et il a dirigé lui-
même l’ensemble auquel il a activement participé. Un document daté 
de 1293 recense 26 artistes salariés, chrétiens, arabes et juifs confondus, 
y compris des danseuses. On y trouve aussi le registre des nombreux 
troubadours originaires des régions d’Europe les plus diverses qui, au 
cours de leurs séjours à la cour du roi, ont apporté leur concours à cette 
vaste entreprise. Comme le souligne Xosé Filgueira Valverde81 : Puede 
hablarse de un asombroso pluralismo : idiomatico, cultural, religioso 
..., que se refleja en las Cantigas. 

Le répertoire des chansons de Marie comprend des récits de 
miracles et des chansons de louange à la Vierge. Bien qu’il ne s’agisse 
pas des chansons de femme que nous étudions ici, on peut le considérer 
comme un important document sur la musique médiévale et sur femmes 
personnages des miracles présentés, ainsi que sur le protagonisme de 
Marie dans toutes les chansons. 

Le corpus des chansons de toile présente cinq chansons incluant la 
musique, nombre assez significatif, comparé à celui du total des 
chansons qui est de vingt ou de vingt-et-un. Il s’agit des chansons : 
Oriolanz en haut solier (Z II), Bele Yolanz en ses chambres seoit (Z I), 
En un vergier, lez une fontenele (Z III), Bele Doette as fenestres se siet 
(Z IV) et de la chanson d’Audefroid le Bâtard Bele Ysabiauz pucele 
bien aprise (Z X), ( Zink, 1978, p. 25).  

 
79 Sept chansons étant répétées, certains spécialistes retiennent un total de 420 
chansons. 
80 Deux des manuscrits, riches en chansons (410) et en enluminures, se trouvent à 
la bibliothèque de l’Escorial en Espagne (E ou JB2 et T ou T.I.1.) ; les deux autres 
manuscrits sont celui de la Bibliothèque Nationale de Madrid (To) et celui qui 
appartient à la Bibliothèque de Florence ( F ). 
81 Cf. Filgueira Valverde 1985, p. XXXIV, dans l’anthologie des chansons de 
Sainte Marie traduites au castillan, d’après le Ms. escurialense T.I.1. 



 
 

95 

En ce qui concerne les chansons des trobairitz, seule la chanson A 
chantar m’er de so qu’ieu non volria (ca. 1200) – attribuée à la 
Comtesse de Die et présente dans le manuscrit de la Bibliothèque 
Nationale, Paris, MS F. fr. 844 – comporte la musique. Dans les 
châteaux – symboles du pouvoir de la société féodale – s’ébauche une 
nouvelle situation sociale où la femme commence à prendre une plus 
grande place. Dans le Midi de la France, « la domna, mariée ou non, 
compagne, amante, inspiratrice ou mécène, avait acquis une place 
privilégiée au sein de la noblesse occitane, tant en poésie qu’en 
courtoisie, tant en politique qu’en religion82 ». 

Les dames qui accueillaient les troubadours à leur cour eurent 
l’occasion de s’initier à la poésie et à ses techniques. Les femmes nobles 
jouissaient vraisemblablement d’une plus grande disponibilité 
culturelle que les hommes, toujours engagés dans les affaires de la 
chevalerie, soutien du système féodal. Ainsi, dans la société et dans la 
poésie courtoise des pays occitans, la domna finit peu à peu par 
s’imposer comme une « Nouvelle Ève »83. 

Les femmes troubadours du sud de la France appartenaient à une 
génération exceptionnellement favorisée par le droit à l’héritage, par les 
conséquences des croisades et par leur naissance aristocratique, ce que 
ne connurent pas leurs contemporaines d’autres pays. Les croisades 
eurent une importance capitale dans le rôle politique de la noblesse 
féminine, car la direction des fiefs, auparavant assurée par les hommes, 
passait aux femmes, quand leurs maris partaient à la guerre. Bien que 
le corpus des trobairitz ne soit pas aussi vaste que celui des troubadours, 
il est assez original et constitue une source inestimable, pour une étude 
de la femme au Moyen Âge, sous différents aspects. 

La littérature courtoise, comme le rappelle Jacques Le Goff84 (en 
reprenant les hypothèses de E. Köhler), était attachée aux intérêts 
sociologiques et culturels d’une classe sociale en ascension, mais déjà 
menacée : la petite et moyenne noblesse, la chevalerie. L’amour 
courtois peut être vu de façon indiscutable comme l’expression de cette 
société et la représentation de son idéologie. Pour utiliser le langage de 

 
82 Cunha 2004, p. 43. 
83 Bec 1995, p. 16. 
84 Le Goff 1985, p. 21. 



 
 

96 

Bakhtine, on pourrait même parler d’une théâtralisation ou d’une 
carnavalisation de la chevalerie, dans la mesure où, comme l’a 
remarqué Meg Bogin85, « les troubadours en étaient venus à représenter 
les chevaliers ambitieux et menacés ». Il est sans doute significatif que 
les célibataires – moins riches et puissantes que les dames mariées – 
n’attirèrent jamais les troubadours. De plus, comme on l’a déjà dit, 
l’amour courtois était pure convention, « amour de tête », créé comme 
emblème du féodalisme qui favorisait le poète, c’est-à-dire le 
troubadour, lequel à son tour, soutenait le statut du seigneur féodal, en 
chantant les vertus et la beauté de son épouse. 

Dans son anthologie commentée des troubadours, Gérard Zuchetto 
écrit que les chansons des trobairitz sont calquées sur le code 
traditionnel de courtoisie et qu'elles « évoquent avec passion, joi, joven, 
fin’amor en essayant de se démarquer cependant, de la poésie 
amoureuse chantée par leurs confrères86 ». Cette opinion selon laquelle 
la poésie des trobairitz reproduit des modèles et l’idéologie de l’univers 
masculin est devenue un lieu commun dès A. Jeanroy ; il s’agit d’une 
vision traditionnelle dont la critique moderne s’est nettement éloignée. 

Isabel A. de Magalhães87, en citant Hauser, écrit que la culture de 
la cour médiévale est une culture nettement féminine, dans la mesure 
où non seulement les femmes participent à la vie spirituelle de la cour 
et partagent l’orientation de la production poétique mais aussi les 
hommes, par plusieurs aspects, pensent et sentent d’une manière 
féminine. 

On a beaucoup parlé d’un manque d’originalité, d’une 
reproduction de la poésie courtoise masculine, de la répétition même du 
discours des troubadours par les poétesses du Moyen Âge. L’originalité 
littéraire est une question très complexe que nous n’allons pas aborder 
ici. Nous savons parfaitement que la littérature, en soi-même, est l’une 
de ses propres sources, et que le dialogisme en est un aspect essentiel.  

Il faut considérer que la répétition constitue un aspect du goût 
médiéval, dans une vie où tout est codifié, commandé, et par 
anticipation, jugé, comme le rappelle bien Vilhena (1990, p. 234). Il 

 
85 Bogin 1978, p. 66. 
86 Zuchetto 1996, p. 191. 
87 Allegro de Magalhães 1978, p.104. 



 
 

97 

s’agit d’une répétition sous la forme d’une poésie orale dans laquelle 
les idées, les refrains, les rimes, également codifiés, représentent les 
principes de base de la bonne poésie, que les troubadours devaient 
rigoureusement observer. Encore selon Vilhena, le troubadour est 
l’artiste de la répétition : la glose et le cliché en sont les points forts. 
(ibid.) 

Nous savons bien que les trobairitz sont des dames de haut lignage, 
qu’elles ont un nom prestigieux et qu’elles appartiennent à un cercle 
noble et cultivé. Leur environnement naturel est la cour seigneuriale. 
Les trobairitz ont une voix réelle à travers laquelle elles affirment leur 
personnalité en exprimant la force de leurs différences. Elles débattent 
avec l’ami, le poète de la cour et le chevalier qui vient à la cour. Elles 
participent aux tensons et elles posent des questions. Les trobairitz 
essayent d’exposer et de défendre leurs points de vue, en affirmant leur 
désir et leur individualité88. 

Les chansons des trobairitz occitanes se développent dans un décor 
exclusivement courtois. Les femmes nobles du Midi français avaient 
acquis une place privilégiée au milieu du monde masculin des 
chevaliers, des seigneurs féodaux et des troubadours : soit comme 
dame, objet du désir réel ou fictionnel du troubadour, soit comme muse 
inspiratrice des plus beaux poèmes, soit comme poétesse ou femme 
lettrée, qui parle de sa propre voix, la femme méridionale joua un rôle 
important aux XIIe et XIIIe siècles. P. Bec (1979, p. 239), en citant 
Tavera, considère que la lyrique des trobairitz représente un système 
socio-poétique autonome, même s’il s’agit de l’utilisation intelligente 
et concertée, mais inversée, du système endémique généralement 
actualisé par la seule poésie masculine.  

Camille Aubaud89, par ailleurs, observe que les chansons des 
trobairitz « renvoient un écho légèrement dissonant aux thèmes de 
l’amour courtois et de l’idéalisation de la femme chantés par les 
hommes. » Le marquage des comportements féminins et masculins 
dans l’amour est particulièrement évident dans les chansons des 
trobairitz. Certains auteurs ont remarqué que l’inversion du discours 
masculin dans les poèmes des trobairitz vise à réhabiliter la moralité et 

 
88 D’après I. F. Nunes, 1985, p. 16. 
89 Aubaud 1993, p. 6. 



 
 

98 

la valeur des femmes en reconsidérant le mythe d’Ève. 
 
4. Les musiciennes de Lombardie et la musique baroque 
 
Les couvents représentaient pour les femmes italiennes, à l’époque 

de la Renaissance et du Baroque, le lieu qui permettait d’éviter un 
mariage non voulu, tramé par la famille, ou même de sauvegarder les 
fortunes familiales. Cette situation est devenue plus fréquente dans les 
couvents de Lombardie, où les moniales étaient originaires de riches 
familles bourgeoises et aristocratiques. Au milieu du XVIIe siècle le 
diocèse de Milan comptait plus de six mille religieuses.  

 Après que le Concile de Trente eut décrété, en 1563, la clôture 
complète pour les femmes, la musique représentait leur unique voix 
dans le monde. Durant l`épiscopat de Federigo Borromeo (1595-1631), 
celui-ci était persuadé de l’influence positive de la musique sur la vie 
spirituelle des religieuses et leur donna des instruments musicaux. C`est 
ainsi qu`on verra apparaître des noms des moniales musiciennes les plus 
remarquables de la Renaissance et du Baroque : Claudia Francesca 
Rusca, du monastère des Umiliate de Santa Caterina, à Brera ; Claudia 
Sessa, chanoinesse de Saint-Jean de Latran, à Milan ; Chiara Margherita 
Cozzolani (1642-1677), abbesse du monastère de Santa Radegonda, à 
Milan, le plus fameux pour ses musiciennes et compositrices. La 
majeure partie de la musique polyphonique qu’y était exécutée, était 
l`œuvre de Chiara M. Cozzolani.  

Cependant, le nom le plus notable de la musique baroque créée 
dans les monastères c’est celui d’Isabella Leonarda, une moniale 
ursuline, née à Novare, en Italie (1620), qui totalisa le nombre de vingt 
œuvres imprimées y compris l`unique recueil instrumental complet, 
jamais publié par une femme pendant le XVIIe siècle. Elle composa de 
la musique vocale sacrée et aussi de la musique profane telles que des 
trio sonata et une sonata pour violon solo et organum continuum, ce 
qui la place parmi les premières femmes à composer pour le genre 
instrumental baroque.  

La liste de moniales musiciennes est très significative comme on 
peut le constater ; cependant nous n'avons pas l'intention d’en faire une 



 
 

99 

étude plus systématique. Nous nous limiterons à citer d`autres noms 
connus, comme ceux-ci : Caterina Assanda, née à Pavie, qui appartenait 
au cloître de Sainte Agathe de Lomello ; Maria Xaveria Perucona, 
ursuline de Novare, réputée aussi en tant que maîtresse de musique et 
en tant que chanteuse ; et encore Rosa Giacinta Badalla, de Venise.  

Toutes ces musiciennes religieuses du Moyen Âge et des périodes 
subséquentes sont des voix féminines qui exprimaient à travers la 
musique ce qu’elles ne pouvaient pas exprimer autrement. 

 
Viviane CUNHA 

 
Bibliographie 
 
ALLEGRO de MAGALHÃES Isabel, O tempo das mulheres : a 

dimensão temporal na escrita feminina contemporânea : ficcão 
portuguesa, Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda,1978. 

AUBAUD Camille, Lire les femmes de Lettres, Paris, Dunod, 1997. 
BEC Pierre, « Genres et registres dans la lyrique médiévale des 

XIIe et XIIIe siècles. Essai de classement typologique », Revue de 
Linguistique Romane, Tome 38, 1974, p. 27-39. 

BEC Pierre, « Le type lyrique des chansons de femme dans la 
poésie du moyen âge », Études de civilisation médiévale (IXe - XIIe 
siècles) Mélanges offerts à E. R. LABANDE, Poitiers, C.É.S.C M., 
1974, p. 13-23. 

BEC Pierre, « « Trobairitz » et chansons de femme Contribution à 
la connaissance du lyrisme féminin au moyen-âge », Cahiers de 
Civilisation Médiévale, 1979, 22-87, p. 235-262. 

BEC Pierre, Le chant d’amour des femmes troubadours, Paris, 
Stock/Moyen Âge, 1995. 

BERRETTA Antonietta, In-audita musica, Compositrici del ’600 
in Europa, Milano, Edizioni Et, 2000. 

BOGIN Meg, The Women Troubadours An Introduction to the 
Women Poets of 12th-Century Provence and a Collection of their 



 
 

100 

Poems, New York/London, W.W. Norton & Company, 1978. 
CUNHA Viviane, La voix des femmes dans l’univers roman 

médiéval, Lille, 2004.   
DRONKE Peter, Women Writers of the Middle Ages, Cambridge, 

Cambridge University Press,1991. 
FILGUEIRA VALVERDE, Xosé, Versión de Alfonso X, el sabio 

Cantigas de Santa Maria, Madrid, Editorial Castalia, 1985. 
GAGNEPAIN Bernard, La musique française du Moyen Âge et de 

la Renaissance. Paris, Presses Universitaires de France, 1984. 
GANGUTIA ELICEGUI Elvira “Poesia Griega de “amigo” y 

Poesia Arabigo-Española”, Emerita Revista de linguistica e filologia 
clásica, vol. 40, Tomo XL, fasc. 2°, Madrid (CSIC), 1972, p. 329-396. 

HUGLO Michel, « La chanson d’amour en latin à l’époque des 
troubadours et des trouvères », Cahiers de Civilisation Médiévale, 
XXV, n° 3-4, 1982, p. 197-203. 

LAPA RODRIGUES M. Lições de literatura portuguesa, Época 
Medieval, Coimbra, Coimbra Editora, 1955. 

LE GOFF Jacques, O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente 
Medieval. (trad. port.) Lisboa, Edições Setenta, 1985. 

LESNE Brigitte. Codex Las Huelgas, 13th century Spanish sacred 
vocal music, Paris, Opus 111, 1992. 

MILÀ Y FONTANALS D. Manuel, De los trovadores en España. 
Estudio de lengua y poesia provenzal, Barcelona, J. Verdaguer,1861. 

NELLI René, L’érotique des troubadours, Toulouse, É. Privat, 
1963. 

NUNES FREIRE Irene, “Voz e representação da mulher na poesia 
occitânica e galego- portuguesa”, A mulher na sociedade portuguesa. 
Visão histórica e perspectivas actuais. (Actas do Colóquio 20-22 de 
março de 1985, vol. II, p. 11-19), Coimbra, Instituto de História 
Econômica e Social/Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 
1986. 

PARIS Gaston, Mélanges de littérature française du Moyen Âge. 
Réédité par Mario Roques, Paris, H. Champion, 1966. 



 
 

101 

PERNOUD Régine, Hildegarde de Bingen, Paris, Le Livre de 
Poche, 1996.  

PELLETIER Anne-Marie, Le christianisme et les femmes. Vingt 
siècles d’histoire, Paris, Cerf, 2001. 

VILHENA da CONCEIÇÃO Maria, Literatura francesa medieval, 
Lisboa, Universidade Alberta, 1990. 

VOSSLER Karl, Formas literarias en los pueblos romanicos, 
Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1944. 

ZINK Michel, Les chansons de toile, Paris, Honoré Champion, 
1978. 

ZUCHETTO Gérard, Terre des troubadours XIIe - XIIIe siècles, 
Préface de Max Rouquette, Paris, Les Éditions de Paris-Max Chaleil, 
1996. 

 

 

  



 
 

102 

  



 
 

103 

L’éloge des femmes chez Grégoire de Nysse, Jérôme de 
Stridon et Sidoine Apollinaire 

 
Les poètes ne furent pas les seuls à célébrer les femmes. Des 

théologiens et écrivains chrétiens ont fait l’éloge de leurs 
contemporaines en particulier dans les déplorations funèbres et les 
lettres de consolation. Parmi eux, Grégoire de Nysse a rendu hommage 
à Flacilla, Jérôme à Blesilla. Sidoine Apollinaire a loué Philomathia. 
Ces trois portraits de femmes des IVe et Ve siècles après J.-C. sont 
révélateurs de l’admiration et du respect suscités par leur engagement 
politique et religieux, leur érudition ou leur rôle de domina.  

 
Flacilla 
  
Grégoire de Nysse (v. 331/341-395) qui écrivit l’éloge funèbre de 

l’impératrice Flacilla (356-386), épouse de Théodose Ier (347-395), 
naquit dans une famille où les femmes jouèrent un rôle essentiel dans 
la transmission de la foi. Sa grand-mère, sainte Macrine l’Ancienne, 
disciple de Grégoire le Thaumaturge, eut pour fils Basile l’Ancien qui 
devint père de dix enfants dont la mère était sainte Emmelia. Quatre 
d’entre eux furent canonisés : Grégoire, Macrine la Jeune, Basile de 
Césarée, Pierre de Sébaste90. L’éloge funèbre de l’impératrice Flacilla 
s’inscrit dans la tradition rhétorique de l’Evagoras d’Isocrate, louant un 
défunt royal. Rhétorique qui fut reprise par Menandros le Rhéteur. 
Grégoire s’en inspire afin de célébrer une femme engagée dans des 
combats politiques et religieux. Cependant, il ne nous renseigne pas sur 
sa patrie, sa famille, sa naissance, son enfance, son éducation. En cela, 
il ne suit pas tous les topoï établis par Ménandros pour la rédaction des 
éloges funèbres91. En revanche le théologien ne manque pas de 
mentionner les actions de l’impératrice. Tout d’abord, il évoque celles 

 
90 Hubertus R. DROBNER Les Pères de l’Église Sept siècles de littérature 
chrétienne, Joseph FEISTHAUER (trad.) Lehrbuch der Patrologie, Paris, 
Desclée, 1999, p. 295. 
91 Laurent PERNOT : « Les topoï de l’éloge chez Ménandros le Rhéteur » Revue 
des études grecques, t. 99, fasc. 470-471, janvier-juin 1986. p. 33-53, p. 35-38.  



 
 

104 

qu’elle mena avec son mari pour le bonheur de ses sujets. De nombreux 
témoignages et éloges attestent qu’ils étaient égaux dans la 
philanthropie. Des faits innombrables ainsi que les éloges entendus du 
héraut de la vérité le montrent. Tous deux pieux, ils rivalisaient en 
bonnes actions, dans la prévoyance, la justice ou la visée du meilleur. 
Cependant, aucun n’était vaincu par l’autre92 Leur affection mutuelle et 
les joies qu’ils se procuraient étaient égales en se voyant l’un l’autre ou 
l’un par l’autre. La mention de la philanthropie figure aussi chez 
Ménandros. En revanche, l’égalité entre époux est moins attendue. 
Flacilla n’est pas cantonnée au rôle d’épouse vivant dans l’ombre de 
l’empereur. Elle était la beauté de l’Empire, le gouvernail de la justice, 
l’image ou plutôt l’archétype de la bienveillance93. Si son 
couronnement en 379 n’est pas mentionné dans les sources littéraires, 
il est présent dans la numismatique. Au-delà des amplifications 
habituelles aux éloges funèbres, Grégoire reconnaît non seulement sa 
profonde influence sur son mari, mais aussi son rôle d’impératrice 
chrétienne94. Elle partage avec le grand empereur la direction d’un 
grand empire alors que tout l’univers lui est soumis et que de 
nombreuses nations lui obéissent. La terre et la mer lui apportent leurs 
présents, sans qu’elle s’en enorgueillisse, regardant toujours vers elle-
même et non vers les biens qui lui étaient étrangers95. Théodoret de Cyr 
confirme ce pouvoir en mentionnant un crime de lèse-majesté. La statue 
de Flacilla fut renversée et traînée dans une bonne partie de la ville 

 
92 Éloge funèbre de l’impératrice Flacilla in Andreas SPIRA (éd.) Grégoire de 
Nysse Trois oraisons funèbres (Mélèce, Flacilla) Hadwiga HÖRNER (éd.) Sur les 
enfants morts prématurément, Pierre MARAVAL (trad.), Paris, Cerf, 2019, 
Sources Chrétiennes n° 606, 3, l. 19-27, p. 71-101, p. 78.  
93 Idem, 4, l. 17-19, p. 80. 
94 „ Hier ist der Bezug zum Christentum unstreitig: Es geht um den Glauben, um 
den Einsatz für ihn, durch Unterstützung den Kirche und durch Hilfe für die 
Unglücklichen. Flacilla verkörpert nicht einfach das vollendete Kaisertum, sie 
verkörpert vielmehr das vollendete christliche Kaisertum.“ Hartmut LEPPIN 
„Das Bild der Kaiserlichen Frauen bei Gregor von Nyssa“ in Hubertus R. 
DROBNER/Albert VICIANO (éds), Gregory of Nyssa An English Version with 
Commentary and Supporting Studies. Proceedings of the Eighth International 
Colloquium on Gregory of Nyssa, Paderborn 14-18 September, 1998, Vigiliae 
Christianae Supplements 52, Leiden/Boston/Köln, Brill 2000, p. 487-506, p. 496.  
95 Éloge funèbre de l’impératrice Flacilla, op. cit., 10, l. 4-8, p. 96. 



 
 

105 

d’Antioche96 par des habitants que le nouvel impôt imposé par 
Théodose Ier révoltait. Cet acte, commis après la mort de la souveraine, 
fut provoqué par la pendaison de ceux qui devaient payer l’impôt97. 
Théodose qui avait décidé de réprimer encore plus sévèrement les 
Antiochiens, en aurait été finalement dissuadé par Ambroise, évêque de 
Milan. Il n’en demeure pas moins qu’une forme de damnatio 
memoriae98 fut infligée à Flacilla par une foule révoltée. Or, cette 
sanction signifiait en règle générale la condamnation post mortem des 
empereurs et des impératrices dont les actes et les choix politiques 
avaient été honnis. Leur souvenir devait être effacé. Cette 
condamnation fut particulièrement sévère à l’égard de Messaline et de 
Domitien. On peut donc supposer que Flacilla régnait pleinement et 
aurait pris des décisions très impopulaires aux yeux des nombreux 
ariens qui peuplaient la ville d’Antioche. Elle aurait donné l’image 
d’une impératrice chrétienne au sens où les théologiens nicéens 

 
96 L’Église d’Antioche, l’une des plus anciennes de la chrétienté a eu un 
rayonnement considérable, tant par le nombre que par la renommée de ses 
théologiens.  
97 Histoire ecclésiastique, (Livres III-V), t. II, L. PARMENTIER/G. C. HANSEN 
(éds), Pierre CANIVET (trad.), Sources Chrétiennes n° 530, Paris, Cerf, 2009, V, 
20, 1, l. 6-8, p. 416 ; l. 9-11, p. 418.  
98 « L'essentiel du châtiment post mortem consistait dans la suppression du 
souvenir du défunt Il y avait divers degrés derrière cette définition large : 
destruction des statues, martelage des inscriptions et archives officielles ou même 
éradication des acta privés, interdiction à la gens de porter le deuil, de conserver 
l'imago du défunt ou même d'utiliser dans la descendance son praenomen ou son 
cognomen. Cet arsenal de mesures s'était constitué petit à petit avec le temps, et 
on pouvait y puiser plus ou moins largement suivant les circonstances […] 
[…] La damnatio memoriae au sens strict ne pouvait s'appliquer à la personne de 
l'empereur vivant : comment en effet accuser de maiestate quelqu'un qui incarnait 
justement cette maiestas ? Pouvait-on accuser de haute trahison la personne qui, 
avec la bénédiction des dieux, était le symbole vivant de l'État ? La damnatio 
memoriae qui frappait la personne impériale ne pouvait donc être qu'une mesure 
post mortem. » Jean-Marie PAILLER/Robert SABLAYROLLES « Damnatio 
memoriae : une vraie perpétuité ? Pallas Revue d’études antiques Les années 
Domitien, n° 40, 1994, p. 11-55, p. 12. Ces condamnations ne furent pas toujours 
définitives et certains empereurs, tels Commode, furent réhabilités.  



 
 

106 

l’entendait alors : soumise à l’Église et opposée à l’arianisme99. Certes, 
Grégoire fait allusion aux bonnes actions de la souveraine (procurer des 
vêtements, de la nourriture, obtenir la libération de prisonniers ou la 
levée d’une sentence de mort)100, mais il rappelle aussi son pouvoir 
politique et ses prises de position religieuses. La haine des idoles est un 
bien commun à tous ceux qui partagent la foi, poursuit-t-il. 
L’impératrice rejetait l’arianisme encore plus que l’idolâtrie, car elle 
considérait que ceux qui pensent que le divin est dans la création, 
l’honoreraient moins que ceux qui font des objets matériels des idoles. 
Celui qui adore la création, même au nom du Christ est un idolâtre en 
donnant le nom du Christ à une idole101. L’école d’Antioche célèbre 
dans l’Antiquité, fondée par Lucien, accueillit Arius et de grands 
théologiens dont Théodoret de Cyr. Sa période la plus importante (370-
430) est due à Diodore de Tarse qui fut, entre autres, le maître de saint 
Jean Chrysostome. Par conséquent, on peut supposer que les décisions 
impériales ayant touché les ariens d’Antioche ont suscité des rancœurs 
qui ne furent pas effacées par la bonté de l’impératrice. En effet, les 
choix doctrinaux de Flacilla sont présentés par Grégoire comme lui 
étant propres, alors qu’il se contente de rappeler la bienveillance 
générale du couple impérial. Théodose Ier était jugé plus ou moins 
laxiste envers les hérétiques et les polythéistes102. Fort occupé à 
défendre un Empire menacé dans ses frontières, il consacrait 
probablement peu de temps aux débats religieux. En revanche, son 
épouse Flacilla a certainement participé aux controverses théologiques 

 
99 Françoise THALAMON écrit à propos des impératrices chrétiennes : « Foi, 
piété, dévotion, humilité, service des pauvres caractérisent donc la pia augusta 
chrétienne ; mais celle-ci doit aussi, comme le religiosus princeps, tel qu’on le 
conçoit à la fin du IVe et au Ve siècle, être soumise à l’Église, d’une part par 
l’orthodoxie de sa foi, et nous avons vu que l’épouse de Valens et Justine sont 
stigmatisées comme ariennes, d’autre part par leur déférence et leur attitude 
soumise à l’évêque. » in « Un modèle féminin chez les historiens de l’Église du 
IVe et du Ve siècle : la souveraine chrétienne » Pascal DELAGE (éd.) Les Pères 
de l’Église et les femmes Actes du colloque de La Rochelle 6-7, septembre 2003, 
La Rochelle, 2003, p. 313-325, p. 321.  
100 Éloge funèbre de l’impératrice Flacilla, op. cit., 9, l. 9-11, p. 94 ; l. 12-25, p. 
96.  
101 Idem, 11, l. 3-10, p. 98.  
102 Idem, note n°1 p. 82-83  



 
 

107 

qui ont opposé les nicéens aux ariens. La doctrine d’Arius fut ramifiée 
en divers courants103. Les dames de l’Aventin, Marcella, Paula, Blesilla 
et Eustochium, disciples de Jérôme et contemporaines de l’impératrice, 
ont montré que les femmes pouvaient aussi être des érudites en 
théologie104. Or, les Pères grecs de l’Église excellaient à développer les 
arguments les plus subtils et les plus complexes dans la défense de leurs 
théories. Si la doctrine d’Arius était largement diffusée et prêchée, ses 
adversaires la réfutaient avec la même ardeur. L’arianisme, religion des 
Wisigoths, des Suèves, des Burgondes, des Ostrogoths et des Vandales, 
s’étendit au fur et à mesure de leurs conquêtes et de leurs migrations. 
Or, malgré les accords conclus lors de la pax romana, les inquiétudes 
des empereurs romains quant aux velléités guerrières des peuples du 
nord de l’Europe étaient permanentes.  

 
La Trinité 
 
Celui qui adore la création, même au nom du Christ est un idolâtre, 

poursuit Grégoire. C’est pourquoi, l’impératrice n'adorait qu’une seule 
divinité le Père, le Fils et l’Esprit-Saint105. Le dogme de la Trinité fut 

 
103 « Les Ariens ont été nommés Anomiens, Exucontiens, Eusébiens, Photiniens, 
Eudoxiens, Acaciens, Eunomiens, Macédoniens, Æliens, Psatyriens, & 
Duliens. GODEAU. Arius trouve des sectateurs en grand nombre, mais comme ils 
n’ont plus d’autorité légitime qui les réunisse, ils se divisent en une infinité de 
diverses branches d’Ariens, ou semi-Ariens, connus dans la suite tantôt sous un 
nom, tantôt sous un autre ; Eunomiens, Photiniens, Acaciens, &c. selon que 
quelqu’un éclate dans ces mauvais partis. » Ariens in Dictionnaire de Trévoux, 1, 
Paris, 1771, p. 498-499, p. 498. 
104 […] [Marcella] savait le grec naturellement, comme Paula et les autres femmes 
de l'aristocratie. Elle apprit l'hébreu, ainsi que Paula, Eustochium et Blesilla. Elle 
devint très compétente en matière exégétique au point qu'elle fait figure 
d'assistante de saint Jérôme, capable de répondre, à sa demande et à sa place, aux 
questions qui lui étaient posées. » Maurice TESTARD « Les dames de l’Aventin 
disciples de saint Jérôme » » Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de 
France, 1999 (1996), p. 39-63, p. 59. On verra plus en détail quelle était 
l’érudition des femmes dans la partie consacrée à Blesilla. 
105 Éloge funèbre de l’impératrice Flacilla op. cit. 11, l. 10-12, p. 98 ; l. 13, p. 
100. 



 
 

108 

l’objet de controverses entre les théologiens chrétiens dès les premiers 
siècles. Les nicéens et les ariens s’affrontèrent sur ce sujet qui devint 
politique. L’arianisme dont on ne peut donner qu’un très bref aperçu 
dans ce travail, fut considéré comme l’une des hérésies les plus 
dangereuses. Il a fait l’objet de débats passionnés non seulement dans 
l’Église d’Alexandrie, mais dans l’ensemble du monde chrétien106. La 
question de la relation entre Dieu, le Fils et l’Esprit-Saint, y est 
formulée en référence au platonisme moyen ou au néoplatonisme. Pour 
Arius, seul Dieu l’unique est le fondement de toutes choses. Il est sans 
commencement c’est-à-dire, qu’il est le seul à être inengendré, incréé, 
éternel, inchangeable et inaltérable. Il possède seul l’hypostase 
divine107. Par conséquent, le Fils ne peut être l’égal du Père. Il lui est 
subordonné car créé à un moment donné. Les nicéens combattirent ce 
qu’impliquait à leurs yeux la déclaration arienne : il y aurait deux cultes, 
l’un au Père éternel, l’autre au Fils créé et non engendré, mais 
néanmoins supérieur aux créatures divines. Grégoire de Naziance, 
Basile de Césarée, Athanase d’Alexandrie ont comparé les ariens aux 
polythéistes impies, adorateurs d’idoles et d’astres. Or, l’arianisme était 
un monothéisme chrétien. Au concile de Nicée en 325, convoqué par 
l’empereur Constantin dans le but de réfuter l’arianisme, les évêques 
déclarèrent que le Fils avait été engendré à partir de la substance du 
Père, et non créé. Il lui est donc consubstantiel. L’Esprit-Saint procède 
du Père. Les trois personnes sont co-immanentes et ne se distinguent ni 
par le temps, ni par le lieu, ni par la volonté, ni par la manière d’être, ni 
par l’action, ni par aucune des passions. Ce dogme heurta non 

 
106 « Il ne faudrait pas imaginer que les théologiens de profession, les évêques, les 
conciles aient été les seuls à s’en préoccuper. Ce problème doctrinal a passionné 
les foules : Arius déjà pour soutenir sa propagande avait résumé sa théologie dans 
un cantique en vers populaires que chantaient, nous dit-on, matelots, meuniers et 
voyageurs. Les docteurs orthodoxes se sentiront tenus plus d’une fois de protester 
contre l’abus des discussions portant sur un mystère sur la structure intérieure de 
l’Être même de Dieu, discussions où, trop visiblement, l’homme grec transposait 
sur le plan chrétien cet amour pour l’argumentation subtile et passionnée que la 
longue rivalité des écoles philosophiques avait permis de satisfaire au temps du 
paganisme. » Henri-Irénée MARROU L’Église de l’Antiquité tardive 303-604, 
Paris, Seuil, 1985, p. 54-55.   
107 Hubertus R. DROBNER Les Pères de l’Église Sept siècles de littérature 
chrétienne, op. cit., p. 259-260.  



 
 

109 

seulement les ariens, mais aussi les Byzantins orthodoxes qui 
déclarèrent que la « monarchie » du Père est le seul principe de 
divinité108, retournant l’argument catholique. La querelle du Filioque 
aboutira au schisme de 1054 entre les Églises d’Orient et d’Occident. 
Ce qui aurait pu rester une controverse parmi d’autres dans un cénacle 
de théologiens, est devenu politique du fait de la faveur accordée à 
l’arianisme par l’empereur romain Constance II (317-361), puis par 
Valens (328-378), Auguste adjoint pour l’Orient de son frère 
Valentinien Ier (321-375) Auguste d’Occident. Valens qui était arien, 
régna de 364 à 378109. Constance II contraignit les prélats à adopter 
l’arianisme qui s’était développé après le concile de Nicée, malgré les 
réfutations des pères conciliaires. Athanase d’Alexandrie (296/298-
373) qui œuvra à l’excommunication d’Arius, composa trois traités 
contre les ariens110 qui firent autorité. Dans les premiers siècles de 

 
108 Marie-Hélène BLANCHET écrit à ce propos : « […] L’hypostase du Père a 
pour propriété d’être à l’origine des deux autres personnes de la Trinité, du Fils 
par engendrement et de l’Esprit par procession. Le Père est donc le seul à conférer 
aux autres personnes l’essence divine. Pour cette raison Les théologiens byzantins 
parlent de « monarchie » du Père, seul principe de divinité. Dans ce schéma, il est 
impossible que le Fils puisse lui aussi participer à la procession de l’Esprit : cela 
signifierait qu’il serait lui aussi un principe de divinité au sein de la Trinité [...] 
[…] Il en découlerait qu’il existerait deux principes de divinité dans la Trinité, le 
Père et le Fils, ce qui d’une part impliquerait l’existence d’une dyarchie qui 
s’apparenterait à une forme de polythéisme, et d’autre part viendrait rompre 
l’équilibre entre les trois personnes en minorant l’hypostase de l’Esprit. Ces 
arguments sont ceux de Photios dans ses écrits antilatins, et ils constituent ensuite 
le fondement de toute la critique du Filioque par les théologiens orthodoxes. » in 
« « Schismatiques » et « hérétiques » : les qualifications appliquées aux Latins à 
Byzance », Mélanges de l’École française de Rome Italies et Méditerranée 
modernes et contemporaines, 126-2, 2014, 8, [en ligne]. 
109 « [Valens] fait figure, comme Constance et pour les mêmes raisons que lui 
d’empereur théologien ; comme Constance, il a fait sien l’arianisme mitigé des 
homéens tel qu’il a été défini à Constantinople en 360, et mène la vie dure non 
seulement aux anoméens, mais aux homéousiens et aux partisans de Nicée. C’est 
à nouveau une campagne d’intimidation, de dépositions d’évêques et des exils ; 
le vieil Athanase est une cinquième fois chassé d’Alexandrie. » Henri-Irénée 
MARROU L’Église de l’Antiquité tardive 303-604, op. cit. p. 51.  
110 Traités contre les Ariens, Sources Chrétiennes n° 598 (I), n° 599 (II-III), Paris 
Cerf, 2019. 



 
 

110 

l’Église, les empereurs romains chrétiens organisèrent des conciles 
comme le firent Constantin pour le concile de Nicée111 et Constance II. 
Théodose Ier qui succède à Valens est nicéen. Par conséquent, lors de 
son accession au trône, il s’est heurté à des rivalités politiques issues de 
ces dissensions. L’édit de Thessalonique qu’il promulgua le 28 février 
380, du vivant de son épouse Flacilla, institua le christianisme nicéen 
comme religion d’État. Or, Théodose fut le dernier empereur d’un 
territoire unifié. L’Empire romain d’Orient fut officiellement constitué 
après sa mort en 395. Le nicéisme ne se réduisant pas à la Trinité, cette 
décision excluait de fait non seulement les ariens largement représentés 
parmi les peuples du nord de l’Europe, mais aussi les autres hérétiques. 
Leur influence était loin d’être mineure. Épiphane de Salamine en a 
recensé et réfuté quatre-vingt dans son Panarion écrit entre 374 et 377. 
Cet ouvrage inclut des écoles philosophiques grecques et des courants 
du judaïsme. Philastre de Brescia qui compose son Diversarum 
hereseon Liber probablement entre 370 et 385 en dénombre quatre-
vingt-douze. Bien entendu, les hérésies ne sont pas toutes d’égale 
importance par leur longévité et le nombre de leurs adeptes, mais elles 
furent bien présentes dès les débuts du christianisme. En atteste la 
tradition antihérétique fondée par Irénée de Lyon, Origène, Clément 
d’Alexandrie, le Pseudo-Hippolyte, Épiphane, Philastre, Augustin. Elle 
aura une longue postérité puisqu’on la retrouve encore chez Lenain de 
Tillemont dans ses Memoires pour servir à l’Histoire Ecclesiastique 
des six premiers siecles (1701). Les différentes doctrines qui se 
recoupaient parfois ou se complétaient, étaient fondées sur les textes 
bibliques canoniques et apocryphes. Cette diversité s’est 
progressivement réduite, sous les arguments des hérésiologues. La prise 
de position de l’impératrice révèle donc son implication dans des 
conflits religieux liés à la situation politique qui ont secoué les sociétés 
de la fin de l’Antiquité.  

 
L’idolâtrie 
 
Hormis les divergences théologiques à l’intérieur du christianisme, 

 
111 Les Pères de l’Église Sept siècles de littérature chrétienne, op. cit., p. 262.  
 



 
 

111 

le polythéisme restait une menace pour le pouvoir politique chrétien. 
La destruction des temples ne sera pas systématique112 et on pratiquera 
les cultes privés113 ou publics114 encore après le règne de Théodose Ier. 
Il demeurait vivant dans tous les aspects de la vie romaine, notamment 
dans l’administration et l’enseignement115. Les empereurs gouvernaient 

 
112 « De Constantin à Théodose diverses mesures ordonnent la cessation des 
sacrifices et la fermeture des temples. Les textes se suivent et ne se ressemblent 
pas. Des constitutions exigent la protection de certains temples au nom du 
maintien du cadre urbain. D’autres ordonnent la destruction des temples qui 
seraient encore debout. Les textes conservés dans le livre XVI du Code 
Théodosien donnent une idée du caractère local, très peu systématique des 
mesures prises contre les temples ou au contraire pour leur protection. Alors que 
les temples sont officiellement fermés, une constitution autorise un temple 
d’Osrhoène à demeurer ouvert et à servir de cadre pour les fêtes. » Béatrice 
CASEAU « ΠΟΛEMEIN ΛIΘOIΣ la désacralisation des espaces et des objets 
religieux païens durant l’Antiquité tardive » Michel KAPLAN (éd.) Le sacré et 
son inscription dans l’espace à Byzance et en Occident, Paris, Publications de la 
Sorbonne, 2001, p. 61-124., p. 70. 
113 Voir Marie-Odile CHARLES-LAFORGE « Les cultes privés chez les Romains 
(IIIe s. avant - IIIe s. après J.-C). » Pallas Revue d’études antiques, n° 111, 2019, 
p. 171-197. 
114 Claude LEPELLEY signale qu’en 396, « Honorius décida le maintien à 
Carthage de l’institution des prêtres provinciaux du culte impérial (sacerdotales) 
et des jeux annuels qu’ils offraient. Plus tard en 412, le même empereur 
réglementait le recrutement de ces prêtres dans les curies municipales. L’année 
suivante, un autre document impérial évoquait la foule débordante de ces 
sacerdotales délégués par les cités africaines lors de la célébration, à Carthage, 
des jeux liés à la tenue du conseil provincial. » in « Les limites de la 
christianisation de l’État romain sous Constantin et ses successeurs » 
Christianisme et pouvoirs politiques Études d’histoire religieuse, 1973, p. 25-41, 
p. 33.  
115 Pierre de LABRIOLLE écrit à ce propos : « […] La position de la noblesse 
païenne restait très forte. L’État chrétien – au moins jusqu’en 408 – observait un 
réel libéralisme à l’égard des personnes. Il arrivait certaines années, que presque 
tous les leviers de commande fussent aux mains des hauts fonctionnaires païens. 
D’autre part quantité de philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs 
perpétuaient dans les écoles le culte de l’ancienne littérature et de la vieille 
religion, avec l’attachement obstiné du métier, comme autant de Chateaubriands 
païens « en extase devant le génie du paganisme ». […]  



 
 

112 

à l’aide de fonctionnaires, dont la formation juridique116 permettait de 
limiter, ralentir ou entraver en toute légalité l’exécution des ordres 
impériaux. Dans la plupart des cas, le pouvoir impérial s’est heurté aux 
réalités de terrain. L’Empire était vaste, peuplé d’habitants plus ou 
moins indifférents ou hostiles au christianisme et qui refusaient 
d’abandonner leurs croyances ancestrales. Le fait que l’empereur 
Justinien ait imposé le baptême à tous, sous peine de lourdes sanctions, 
dans son édit de 529, montre que la christianisation n’était pas toujours 
acceptée de bon gré.  

Certains gouverneurs de province complaisants ou corrompus ne 
répondirent aux ordres impériaux qu’avec nonchalance ou réticence.  

D’autres, au contraire, y voyant l’opportunité de gravir les échelons 
administratifs, les exécutèrent avec zèle. L’avis de l’impératrice pouvait 
sans doute peser sur l’avenir politique des uns et des autres, ainsi que 
sur la nomination des évêques. Sous l’empereur Constance des prélats 
nicéens furent déposés au profit d’ariens117. Lorsque le nicéisme fut 
imposé, le contraire se produisit. Grégoire fut alors réhabilité118. On 

 
[…] En fait le haut enseignement resta entre les mains des païens jusqu’à la fin 
du Ve siècle. » La réaction païenne Étude sur la polémique antichrétienne du Ie 
au VIe siècle, Paris, Cerf, 2005. 1re éd. : Paris, L’artisan du livre, 1942, p. 341-342.  
116 « Comme sous le Haut-Empire, le barreau est un des principaux débouchés qui 
s’ouvre aux jeunes lettrés et il permet d’arriver ensuite aux fonctions 
administratives. On peut retenir l’exemple de la carrière du poète Prudence (né en 
348) : après avoir étudié la rhétorique, il devint avocat avant de recevoir 
successivement deux gouvernements de province puis une haute charge à la cour. 
C’est une carrière normale […]. » Henri-Irénée MARROU, Histoire de 
l’éducation dans l’Antiquité 2- Le monde romain, Paris, Seuil, 1948, p. 123. 
117 « De Constance il est dit qu’il a exilé de nombreux évêques, et que 
fonctionnaires et soldats ont sous son règne usé de sévices contre les nicéens, les 
obligeant à confesser les formules ariennes, autrement dit qu’ils ont appliqué les 
mêmes méthodes que les autorités païennes au temps des persécutions. » Jean 
BOUFFARTIGUE « Entre Constantin et Théodose L’image incertaine des 
empereurs chrétiens chez leurs coreligionnaires des IVe et Ve siècles » Les Études 
Classiques, n°75, 2007, p. 53-66, p. 56. 
118 « La carrière ecclésiastique de Grégoire, évêque de Nysse fut marquée par sa 
destitution et son exil à l’instigation d’opposants ariens homéens soutenus par 
Valens. Ils lui reprochaient de détourner les biens ecclésiastiques et des 
irrégularités dans son élection. Il devait, en effet, son siège épiscopal à son frère 



 
 

113 

peut supposer que Flacilla n’était pas étrangère à ces revirements. Elle 
aurait appris l’art du politique et les principes du droit romain dans sa 
famille et à la cour impériale. Son frère Flavius Afrianus Syagrius fut 
magister officiorum au palais de Gratien qui conféra à Théodose Ier la 
dignité d’Auguste. La souveraine aurait donc défendu ses positions 
doctrinales en avocate confirmée. De simples préférences n’auraient 
pas eu de poids politique à une époque où le nicéisme était encore 
contesté. Les Romains restés fidèles à l’antique religion et les 
hérétiques chrétiens, s’opposaient à l’instauration de ce qui est devenu 
la doctrine officielle de l’Église catholique. Par ailleurs, il est probable 
que l’éloge funèbre de l’impératrice n’aurait pas été composé par l’un 
des plus savants théologiens de l’époque si elle n’avait pleinement 
endossé les responsabilités du pouvoir politique. Le texte de Grégoire 
semble avoir été une exception car peu d’épouses d’empereurs ont reçu 
des éloges funèbres attestés : Cornelia femme de Jules César alors 
questeur, Livie femme d’Auguste, Poppée femme de Néron119. Il ressort 
de l’éloge de Grégoire que Flacilla n'a pas cédé aux pressions, gardant 
le cap de ses convictions, mêmes fort impopulaires. Elle fut 
certainement en butte aux calomniateurs et aux courtisans qui n’auront 
pas manqué de fomenter des intrigues et d’ourdir des complots destinés 
à la déstabiliser. En effet, Grégoire affirme dans son discours de 
consolation qu’elle émigre dans l’autre monde avec une vie sans 
souillure, dans laquelle la tromperie n’a pas cours, la calomnie n’est pas 
crue, la flatterie n’a pas de place, le mensonge n’entre pas. Le plaisir, 
le chagrin, la crainte, l’impudence, la pauvreté et la richesse, la 
servitude et la domination ainsi que tout défaut de cet ordre sont chassés 
loin de cette vie. Elle se trouve maintenant dans l’impassibilité, la 
béatitude, hors d’atteinte du mal. Faut-il donc être malheureux pour 

 
Basile de Césarée. À la mort de Valens, la réputation de Grégoire change du tout 
au tout. Il apparaît comme « un politicien ecclésiastique recherché et influent, 
comme un théologien expert des problèmes dogmatiques du temps, comme un 
orateur, un prédicateur et un exégète estimé » ». Hubertus R. DROBNER Les 
Pères de l’Église Sept siècles de littérature chrétienne, op. cit., p. 301. Cette 
situation a pu être à l’origine de son éloge de Flacilla. 
 

119 Benoît GAIN « Panorama de l’oraison funèbre dans l’Antiquité classique et 
chrétienne » Exercices de rhétorique, 69, n° 19, 2022 [en ligne].  



 
 

114 

l’impératrice en sachant ce qu’elle a échangé, le royaume terrestre 
contre celui du ciel120 ?  

 
Le rôle de « gouvernail de la justice » de Flacilla, se serait aussi 

manifesté dans le combat contre les cultes polythéistes. L’idolâtrie 
prend dans l’éloge de Grégoire le sens général d’adoration des dieux. 
Cicéron lui-même justifie dans le De natura deorum, par la voix du 
pontife Cotta121, les sacrifices et les auspices, contre l’avis des 
philosophes stoïciens Zénon, Cléanthe et Chrysippe. Toute la religion 
du peuple romain, écrit-il, est divisée en sacrifices et en auspices. Un 
troisième élément a été ajouté « Pour connaître l’avenir il faut que des 
interprètes officiels et les haruspices aient parlé après consultation des 
prodiges et des révélations de la Sibylle ». Il n’a jamais estimé devoir 
mépriser aucune de ces pratiques et il s’est aussi persuadé que Romulus 
grâce aux auspices et Numa par ses institutions religieuses, ont posé les 
fondements de la cité et ceux-ci n’auraient jamais pu être aussi solides 
sans le consentement des dieux immortels122.  

Les chrétiens furent persécutés, entre autres, pour leur refus de 
participer aux cultes et d’ingurgiter les victimes animales au cours de 
banquets publics. Les sacrifices rituels étaient destinés à calmer le 
courroux de dieux cruels et vengeurs ou à attirer leurs faveurs sur la cité 
et l’Empire. Sous Auguste, les sacerdotes romains, chargés de 
différents cultes, avaient un rôle de contrôle et de surveillance des 

 
120 Éloge funèbre de l’impératrice Flacilla op. cit., 8, l. 1-9, p. 92. 
121 Jacqueline FABRE-SERRIS précise : « Ce dialogue [De natura deorum], 
censé s’être déroulé en 76 av. J.- C., associe à deux représentants du stoïcisme et 
de l’épicurisme : Balbus et Velleius, un troisième personnage qui doit, sans doute 
à sa triple compétence : religieuse (il est Grand Pontife), politique (il sera consul 
l’année suivante) et philosophique (il est néo-platonicien), de diriger les débats. 
Il s’agit de confronter les discours tenus par les différentes écoles sur la nature des 
dieux et les pratiques cultuelles. » in « La notion de divin à l’épreuve de la 
mythographie Cicéron (De nat. Deor. III ; Diodore de Sicile (B. H. III) » Kernos, 
Revue internationale de religion grecque antique Actes du Xe colloque du 
CIERCA, n°, 2006, 11. [en ligne]. 
122 De natura deorum, Martin VAN DEN BRUWAENE (éd) Latomus Revue 
d’Études Latines, Bruxelles, n°107, 1970 (I ) ; n° 154, 1978 (II ); n° 175, 1981 
(III), III, 2, l. 32 p. 33 ; l. 1-13, p. 35. 



 
 

115 

cérémonies (prières, vœux, libations, sacrifices, offrandes, 
dédicaces…), sous l’autorité du Sénat123. Par conséquent, les cultes 
faisaient partie intégrante de la vie politique. Tertullien (150/160-
220)124 rappelle qu’on a immolé des enfants à Saturne, en Afrique, 
jusqu’au proconsulat125 de Tibère. Malgré le supplice infligé aux 
sacerdotes, dont il a le témoignage par les soldats de son père qui 
exécutèrent l’ordre du proconsul, ces pratiques ont continué en secret. 
Saturne qui n’épargna pas ses propres enfants, n’aurait pas non plus 
épargné les enfants étrangers. Les parents, offraient eux-mêmes leurs 
enfants en sacrifice, les caressant pour les empêcher de pleurer au 
moment de l’immolation126. Les sacrifices humains rituels seront 
dénoncés par les Apologistes et les Pères de l’Église qui les imputeront 

 
123 « Les collèges sacerdotaux sont chargés chacun d’une partie spéciale du culte ; 
mais l’inspection générale en appartient au Sénat qui veille à la conservation des 
anciens rites, prononce souverainement sur l’admission ou le rejet des nouveaux 
cultes que l’on tente ou que l’on propose d’établir, et ordonne toutes les 
cérémonies religieuses extraordinaires. L’esprit de cette surveillance est 
éminemment politique : les Romains pensent que par l’introduction de nouvelles 
divinités on engage les hommes à suivre les lois étrangères, et que de là naissent 
des unions par serment, des ligues, des associations toujours dangereuses pour la 
tranquillité de l’État. » Charles DEZOBRY, Rome au siècle d’Auguste ou voyage 
d’un Gaulois à Rome à l’époque du règne d’Auguste et pendant une partie du 
règne de Tibère, 5e édition, 4 vol., Paris, Delagrave, 1886, lettre XXX, t. 2, p. 70.   
124 « Tertullien constitue un lien capital entre le christianisme grec et le 
christianisme latin. C’est par lui que tout un monde de controverses élaborées 
durant le second siècle en domaine grec apparaît pour la première fois en domaine 
latin. » Jean DANIELOU L’Église des premiers temps Des origines à la fin du 
IIIe siècle, Paris, Seuil, 1985, p. 163. 
125 La province romaine d’Afrique où vivait Tertullien, « fut gouvernée jusqu’à la 
fin du IIIe siècle par d’anciens consuls qui portaient le titre de proconsul. Il 
s’agissait toujours de sénateurs qui avaient suivi jusqu’à leur départ pour 
l’Afrique une brillante carrière et qui couronnaient avec cette fonction le cursus 
honorum – seule la fonction du préfet de la Ville était supérieure dans la hiérarchie 
sénatoriale. » Frédéric HURLET « Le proconsul d’Afrique d’Auguste à 
Dioclétien » Hélène GUIRAUD (éd.) L’Afrique romaine : Ier siècle avant J-C. 
début Ve siècle après J.-C., Actes du colloque de la SOPHAU, Poitiers 1-3 avril 
2005, Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 2005, p. 147-167, p. 147. 
126 Apologeticvm, Eligius DEKKERS (éd.) in Tertvlliani opera, Corpus 
Christianorum SL 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 85-171, IX, 2, l. -9, p. 102. 



 
 

116 

également à certains hérétiques : marcionites, carpocratiens, 
montanistes, dans un but de polémique127. Ces pratiques atroces 
perdurèrent bien après le Moyen Âge dans des cérémonies de magie 
noire, de culte à Satan et autres sanglants ésotérismes. Les chrétiens y 
opposaient l’Eucharistie, sacrifice spirituel128 qui impliquait un 
engagement personnel à suivre les commandements divins. Tertullien, 
dans son combat contre le polythéisme, rappelle que l’homicide est 
interdit aux chrétiens129. La proclamation du respect absolu de la vie 
humaine fut probablement à l’origine de nombreuses conversions parmi 
les familles endeuillées, dévastées par la mort sacrificielle d’un enfant 
ou par les condamnations à mort infligées aux adultes. Les femmes 
converties à la nouvelle religion œuvrèrent activement à son 
implantation. Analphabètes ou érudites, mariées ou veuves, elles furent 
des préceptrices, des avocates et des mécènes au service du 
christianisme130. Elles ont parfois consacré une partie ou la totalité de 
leur fortune à la construction d’édifices religieux ou à la création 
d’œuvres d’art. Grégoire dont la grand-mère, la mère et la sœur furent 
canonisées, ne pouvait ignorer l’importance des femmes dans la 
transmission de la foi. Or, le théologien n’évoque le rôle de mère de 
Flacilla que dans la mention de ses trois enfants. Aurait-il voulu éviter 
de raviver la douleur de Théodose provoquée par la mort de Pulchérie 
leur fille, survenue peu de temps avant celle de Flacilla ? C’est possible 
mais dans le discours de consolation sur l’enfant il déclare que Flacilla 
souffrit pour la deuxième fois les douleurs de l’enfantement, mais dans 
son âme131. Pulchérie par sa mort prématurée aura eu la bénédiction d’y 

 
127 Vincent MAHIEU « Le meurtre rituel dans la littérature hérésiologique antique 
(2e-5e s. apr. J.-C.) » Revue d’histoire ecclésiastique Louvain Journal of Church 
History, 107, 3-4, 2012, p. 801-829.  
128 Benoît GRIMONPREZ-DAMM a analysé les différents sens du terme en 
relation avec la charité. « Le « sacrifice » eucharistique dans la Didachè » Revue 
des sciences religieuses, 64-1, 1990, p. 9-25. 
129 Apologeticvm op. cit., IX, 8, l. 31-36, p. 103. Tertullien rappelle qu’il est 
défendu aux chrétiens de détruire le fœtus humain qui est déjà un homme.  
130 Alexandre FAIVRE « Une femme peut-elle devenir laïque ? » Revue des 
sciences religieuses, 1984, 58-4, p. 242-250. L’auteur y mentionne un certain 
nombre de références quant au rôle des femmes dans les premiers siècles. 
131 Discours de consolation sur Pulchérie in Grégoire de Nysse Trois oraisons 
funèbres…, op. cit., p. 103-129, 3, l. 6-10, p. 110. 



 
 

117 

être soustraite. En mourant jeune, elle n’a pas été usée par les soucis de 
l’éducation des enfants et n’a pas éprouvé des douleurs pareilles à celles 
de ses parents pour elle132. Piètre consolation pour Flacilla et Théodose 
plongés dans la douleur d’avoir perdu leur fille. Or l’une des raisons 
principales – sinon la première – des mariages impériaux était la 
naissance d’héritiers. Par conséquent, la déclaration du théologien va à 
l’encontre de ce qui était attendu des femmes. On verra que Jérôme a 
tenu un discours similaire. En revanche, Grégoire évoque l’excès de 
souffrance d’une ville entière, se demandant comment on peut ne pas 
être vaincu par le chagrin quand la mort frappe un être jeune. Or, cet 
excès est à relativiser quand il émane d’inconnus ou de personnes 
hostiles à la famille impériale. Le règne de Théodose fut controversé.   

L’éloge de Grégoire rappelle donc les combats de l’impératrice 
mais évoque à peine la mère. Il semble donc qu’il ait surtout voulu 
montrer la grandeur de Flacilla face aux partisans de Justine, épouse de 
Valentinien Ier qui fut régente pour son fils Valentinien II, pendant 
treize ans. Empereur de l’Italie de l’Illyricum et de l’Afrique du nord 
de 375 à 392, il accéda au trône encore enfant. Leur tolérance à l’égard 
des ariens, les prises de position d’Ambroise de Milan133 firent de 
Justine et de Valentinien des opposants au nicéisme. Ce qui n’empêcha 
pas Théodose Ier devenu veuf, d’épouser Galla, fille de Justine, en 387. 
Or Justine était également une femme de pouvoir134. Victor Duruy la 
décrit ainsi : 

 
« Valentinien II, le souverain de l’Illyrie occidentale, de l’Italie et de 

 
132 Idem, 6, l. 8-11, p. 116. 
133 Gérard NAUROY « Le fouet et le miel Le combat d’Ambroise en 386 contre 
l’arianisme milanais » Recherches Augustiniennes et Patristiques, n° 23, 1988, p. 
3-86. 
134 André BONNERY écrit à ce sujet : « Tant que les Wisigoths furent considérés 
comme des hospites, auxiliaires de l’armée romaine, les choses étaient claires : ils 
pouvaient légalement pratiquer l’arianisme. En effet, en 386, l’impératrice 
Justine, mère de Valentinien II, avait fait rendre un édit, à Milan, autorisant pour 
eux la profession de foi homéenne de Rimini. Cet édit devait, par la suite, être 
accueilli dans le Code Théodosien compilé vers 438. » in « L’arianisme dans le 
royaume wisigothique de Toulouse » Pallas Revue d’études antiques, n° 114, 
2020, 8 [en ligne]. 



 
 

118 

l’Afrique, vivait paisiblement en des provinces qu’aucun ennemi n’était venu 
troubler. Il régnait ; sa mère l’impératrice Justine gouvernait. Elle avait l’esprit 
tolérant de son époux ; restait en bons termes avec Ambroise, qu’elle chargea 
deux fois d’importantes missions, tout en recevant à sa cour un évêque arien, 
Auxence, et elle tenait dans les charges d’habiles personnages, sans leur demander 
compte de leur croyance, comme les comtes francs Bauto et Rumoride, comme le 
préfet du prétoire, Symnaque, un des derniers écrivains de Rome, et le préfet du 
prétoire, Praexatus, pontife de Vesta et du soleil. »135 

 
Justine, contrairement à Flacilla, tolérait donc les ariens et les 

polythéistes, privilégiant les compétences aux croyances religieuses. 
Son image de « mauvaise » impératrice fut délibérément construite, 
alors qu’elle entendait appliquer la liberté de culte instituée par 
Constantin et Licinius136. Néanmoins, si les deux impératrices eurent 
des convictions doctrinales différentes, elles ont dû lutter dans le même 
sens contre les cultes polythéistes. Le discours funèbre de Grégoire est 
donc un hommage tant politique que religieux à Flacilla.  

 
Blesilla 
 
Jérôme de Stridon (v. 347-420) vécut sous les règnes de Théodose 

Ier et de ses fils Flavius Arcadius et Flavius Honorius respectivement 
empereurs d’Orient et d’Occident. Père et docteur de l’Église, il est 
surtout connu pour avoir traduit la Bible en latin à partir de ses versions 
hébraïques et grecques. Sa Vulgate supplanta peu à peu la Vetus latina. 
Il fut le disciple du grammairien Donat, du Père grec Grégoire de 

 
135 Histoire des Romains depuis les temps les plus reculés, t. VII, Paris, Hachette, 
1885, p. 474. 
136 Justine a été comparée à Jézabel selon Amélie BELLELI : « Les dons et 
nominations qu’elle dispense entrent dans le cadre palatin habituel des fonctions 
d’une Augusta, mais sont extrapolés en activité corruptrice. On se trouve donc 
face à une construction historiographique, la personne et même le pouvoir 
impérial de Justine disparaissant derrière l’image d’un personnage biblique 
funeste, image ensuite entérinée au fil des décennies par les copies successives 
des auteurs. » in « Justine en Jézabel La fabrication textuelle d’une mauvaise 
impératrice romaine dans la première moitié du Ve siècle » Revue des études 
tardo-antiques, t. 6, 2016-2017, p. 95-107, p. 107.  



 
 

119 

Naziance et du rabbin Bar Hanina. C’est au service du pape Damase Ier 
qu’il commença ses traductions bibliques. Il traduisit en latin la 
Septante l’une des six versions des Hexaples d’Origène et la seule 
reconnue par l’Église catholique. Polémiste, il lutta en particulier contre 
les ariens et les pélagiens. Sa correspondance avec les femmes est 
révélatrice de ce qu’il en attendait : une fidélité sans faille au 
christianisme nicéen. Adepte du monachisme féminin, il fonda grâce à 
l’aide de Paula le monastère double de Bethléem137. 

 
Dans sa lettre de consolation à Paula, pour la mort de sa fille 

Blesilla, il y loue la persévérance de la défunte dans la prière. Ce qui 
était le cas des chrétiennes ferventes. Mais elle possédait des qualités 
plus rarement reconnues aux femmes : la beauté du langage, la force de 
la mémoire, la pénétration de l’esprit. Lorsqu’elle parlait grec, elle 
donnait l’impression d’ignorer le latin dans lequel elle s’exprimait 
pourtant sans accent. Comme Origène qui fut admiré de toute la Grèce, 
elle avait triomphé des difficultés de la langue hébraïque, non pas en 
peu de mois, mais en peu de jours, si bien qu’elle rivalisait avec sa mère 
dans la récitation et le chant des Psaumes138. Blesilla vivait dans une 
société où les filles étaient instruites à l’école ou par des précepteurs, 
d’après Henri-Irénée Marrou : 

 
« […] Pour le plus grand nombre des enfants, l’école est de règle ; les 

fillettes, semble-t-il, la fréquentaient au même titre que les garçons, quoique pour 
elles le préceptorat privé ait pu être plus utilisé (solution qui d’ailleurs pouvait 
n’être pas sans péril : le célèbre pédagogue Q. Caecillius Epirota fut au moins 
suspecté dans ses rapports avec la fille de son patron qu’il avait été chargé 

 
137 Analecta juris pontifiis, Dissertations sur divers sujets de droit canonique, 
liturgie et théologie Nouveaux opuscules du Cardinal Gerdil Première série, 
Rome, 1855, col. 890-891. Les biographies de Jérôme ne manquent pas. Signalons 
celle d’Hubertus R. DROBNER, dans Les Pères de l’Église Sept siècles de 
littérature chrétienne op. cit., p. 361-369. 
138 Ad Pavlam de morte Blesillae in Jérôme LACOURT (éd./trad.) Saint Jérôme 
Lettres (XXIII-LII), t. II, Paris, Les Belles Lettres, 1951, XXXIX, 1, l. 20-26, p. 
71-85, p. 71.  



 
 

120 

d’instruire)139.  
 

Les maîtres et maîtresses140 d’école apprenaient aux enfants à lire, 
à écrire et à calculer, en sollicitant principalement leur mémoire et leur 
capacité d’imitation. Cette instruction élémentaire était dispensée au 
plus grand nombre, du moins dans les cités. On instruisait les enfants 
d’esclaves dans une « école domestique ou paedagogium » 
généralement située dans les maisons aristocratiques ou les palais. 
Certains d’entre eux, devenus des lettrés, remplissaient les fonctions de 
lecteurs ou de secrétaires141. On instruisait les élèves en latin et en grec 
à l’aide d’abécédaires142. Ce ne fut pas sans résistance. Les langues 
vernaculaires dans diverses parties de l’Empire se sont longtemps 
maintenues ainsi que les coutumes et les croyances ancestrales. Irénée 
de Lyon dans le préambule à son ouvrage Contre les hérésies, se plaint 

 
139 Henri-Irénée MARROU, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité 2- Le monde 
romain, Paris, Seuil, 1948, p. 65.  
140 « Les maîtres et les maîtresses d’école étaient d’ailleurs assez mal payés par 
leurs élèves puisque en 301, l’édit de Maximum, pris par Dioclétien (284-305), 
fixe le salaire mensuel maximum d’un pédagogue ou d’un instituteur à cinquante 
deniers par élève et par mois : celui d’un maître ou d’une maîtresse de calcul ou 
de sténographie à soixante-quinze deniers ; celui d’un professeur de latin, de grec 
ou de géométrie à deux cents deniers. Dans le même temps, un ouvrier agricole 
nourri gagnait vingt-cinq deniers par jour et le boisseau de froment coûtait cent 
deniers. » Bernard RÉMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine Ier 
siècle av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- C., Paris Éd. Errance, 2009, p. 100. 
141 Henri-Irénée MARROU, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité 2- Le monde 
romain, op. cit., p. 65.  
142 « Parmi les sources possibles figurent les manuels scolaires. L’un des plus 
connus et des plus utilisés sous l’Empire s’intitule Hermeneumata 
Pseudodositheana. Le mot hermeneuma en grec signifie interprétation, 
explication, et celui qui fait comprendre, le traducteur est hermeneus. Ce manuel 
attribué aujourd’hui à un anonyme du IIIe siècle, a la particularité d’être le plus 
vieil abécédaire bilingue latin-grec en notre possession. Il comprend une partie 
dictionnaire ou glossaire et une partie de textes d’application, plus ou moins 
nombreux. Parmi la trentaine de manuscrits de cet ouvrage, deux sont conservés 
à la Bibliothèque universitaire de Montpellier. » in « L’apprentissage du grec et 
du latin dans l’Empire romain d’après un manuscrit de la bibliothèque 
universitaire de Montpellier » Michel GAYRAUD Séance publique du 1er février 
2010, Académie des Sciences et Lettres de Montpellier, p. 35-43, p. 36. 



 
 

121 

d’avoir à traiter des affaires avec les Celtes dans leur « idiome 
barbare », au IIe siècle de notre ère. Parfois, une forme de syncrétisme 
s’installait durablement entre la religion d’un pays conquis et celle des 
Romains, mais le latin finit par s’imposer en Occident. Les filles 
accédaient aussi au degré supérieur, donc à l’école du grammaticus, 
lorsqu’elles étaient des aristocrates. 

 
« Dans l’élite du moins, garçons et filles continuent à étudier côte à côte, car 

des grandes dames de la République à celles du Bas-Empire, la société romaine a 
toujours connu dans l’aristocratie du moins, bon nombre de femmes hautement 
cultivées, voire des femmes savantes sur lesquelles les satiriques déversent le 
ridicule […] »143 

 

L’essentiel de l’enseignement du grammaticus consiste à expliquer 
les textes des auteurs. Les poètes figuraient au programme. Virgile en 
est le principal, mais il est accompagné d’Homère, d’Horace de Stace, 
de Lucain et de bien d’autres. Dans les premiers siècles du christianisme 
la grammaire grecque occupait encore une place éminente dans 
l’éducation des jeunes Romains144. Néanmoins l’enseignement ne se 
limitait pas aux langues et à la poésie. Hypatie (355/370-415), qui fut 
une philosophe, une astronome et une mathématicienne145 de grand 
renom, témoigne que les filles accédaient à l’étude des sciences. Le fait 
même que son exemple et celui de savantes qui l’ont précédée, Théano, 
Marie la Juive, Aglaonice de Thessalie, Agnodice, Cléopâtre 
l’Alchimiste aient traversé les siècles suggère qu’elles n’étaient pas 
exclues de ce qu’on appelle aujourd’hui l’enseignement supérieur. 

 
143 Henri-Irénée MARROU, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité 2- Le monde 
romain, op. cit., p. 75. 
144 « L’éducation romaine était en principe bilingue : les textes attestent que sous 
la République et pendant tout le Haut-Empire l’enseignement littéraire que nous 
venons d’analyser était donné à la fois en grec et en latin : l’enfant était tenu 
d’apprendre la grammaire grecque aussi bien que celle de sa langue maternelle ; 
il étudiait les classiques grecs comme les latins, Homère jouant le même rôle 
dominant que nous avons vu reconnaître à Virgile. » Henri-Irénée MARROU, 
Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris, De Boccard, 1983, p. 27-28. 
145 Voir Benoît PATAR  Dictionnaire des philosophes médiévaux, Québec, FIDES 
Presses philosophiques, 2006, p. 510-511. 



 
 

122 

Blesilla dont Jérôme vante la beauté du langage et la pénétration de 
l’esprit fut à l’instar de ses contemporaines aristocrates, instruite en 
grammaire, rhétorique et dialectique. Ces arts furent transmis aux 
médiévaux par de grandes figures comme Philon et Clément 
d’Alexandrie, Julien l’empereur ou Jean Chrysostome146.  

 
La rhétorique 
 
La rhétorique, élément majeur de la paideia, n’a pas toujours eu 

bonne presse, mais son influence fut si importante que l’opposition de 
Platon aux sophistes n’a pu entraver son développement et empêcher le 
succès des enseignements de Gorgias et de Protagoras147. Néanmoins, 
Platon ne la considérait pas comme un mal quand elle était fondée sur 
la justice et le bien. Isocrate lui avait donné ses lettres de noblesse. Les 
chrétiens la reprirent et l’adaptèrent à leurs discours s’inscrivant dans 
la tradition cicéronienne : plaire, instruire, émouvoir. La Rhétorique à 
Herennius attribuée à Cicéron par Jérôme et ses successeurs 
médiévaux, expose une théorie complète de cet art du langage et fera 
florès. Cependant, ce dernier n’était pas réservé aux érudits. Il était 
utilisé dans les multiples situations de la vie quotidienne pour persuader 
l’acheteur de l’excellence de sa marchandise, introduire de nouvelles 
techniques agricoles, artisanales, navales, ou éduquer les enfants… Elle 
n’était pas réservée aux hommes, les femmes étant capables de 
persuader leur entourage avec au moins autant de maestria que leurs 
compagnons. Du reste, de savants théologiens redoutaient les 
prédications des hérétiques féminines si l’on en croit Tertullien qui 
écrivit le De baptismo, en réponse à une femme de la secte des Caïniens 

 
146 Judit KECSKEMETI, La Paideia grecque Son parcours jusqu’à la 
Renaissance par l’entremise des Juifs hellénisés et des Pères grecs de l’Église, 
Paris, Champion, 2020, p. 159-203. 
147 « De fait, si l’on suit ce qu’apportent les deux plus grands [sophistes] Gorgias 
et Protagoras, on voit s’ouvrir deux voies nouvelles : l’un découvre la magie du 
discours et les ressources du style, l’autre établit une méthode de discussion et 
révèle les fondements dialectiques de toute argumentation. » Jacqueline de 
ROMILLY Les Grands Sophistes dans l’Athènes de Périclès, Paris, De Fallois, 
1988, p. 98-99. 



 
 

123 

qu’il considérait comme une vipère des plus venimeuses148. Blesilla et 
ses contemporaines connaissaient donc cet art à divers degrés et dans 
des langues différentes. La mention de Jérôme laisse à penser qu’elle y 
était même passée maître.  

 
La grammaire 
 
Lorsque Blesilla parlait grec, écrivait Jérôme, elle donnait 

l’impression d’ignorer le latin dans lequel elle s’exprimait pourtant sans 
accent. Le bilinguisme existait encore dans nombre de sociétés 
romaines ou romanisées. On parlait le grec à la cour impériale, comme 
dans les ports, les échoppes, les ateliers et les champs. Tertullien, 
Jérôme, Augustin qui écrivirent en latin étaient bilingues. La langue de 
Rome a progressivement supplanté le grec en Occident dans la mesure 
où elle était nécessaire pour briguer une charge dans l’administration, 
les affaires militaires ou la justice149. Néanmoins, le grec restait la 

 
148 J. G. Ph. BORLEFFS (éd.), De baptismo in Tertvlliani opera, Corpus 
Christianorum SL, 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 277-295, I, 2, l. 7-10, p. 277 ; 
II, l. 3-10, p. 278. 
Madeleine SCOPELLO a développé le thème de la femme hérétique, de son 
influence dans les milieux chrétiens et des réactions qu’elle a suscitées chez les 
théologiens, notamment Irénée et Tertullien. Femme, Gnose et Manichéisme De 
l’espace mythique au territoire du réel, Leiden/Boston, Brill, 2005, p. 203-237. 
149 « L’étude du latin fut pourtant une réalité dans la Pars Orientis, surtout à partir 
du 3ème s. apr. J.-C. Les hellénophones étudient le latin pour des raisons utilitaires, 
plus tard seulement, par goût littéraire. La connaissance du latin était en effet une 
nécessité pour quiconque souhaitait avoir accès aux charges publiques. La langue 
de Rome avait aussi une grande importance dans les affaires militaires, 
l’administration et la justice. La majorité des provinciaux de langue grecque qui 
manifestaient un intérêt pour l’étude, en revanche, aspiraient à une maîtrise plus 
solide, en particulier s’ils voulaient devenir des experts dans le domaine du droit 
et parvenir ainsi à des postes élevés de l’administration impériale, où le 
bilinguisme était indispensable. » […]  
 […] « Le contact entre le grec et le latin est assez bien documenté par les papyrus 
d’Égypte, qui prouvent un intérêt réel des hellénophones pour le latin. Ces 
vestiges nous apprennent que, dès le Ier s., les hellénophones avaient à leur 
disposition des outils didactiques sous forme de lexiques bilingues. À partir du 
IIIe s. apparaissent aussi de véritables manuels bilingues, transmis par la tradition 



 
 

124 

langue des sciences, de la philosophie et de la théologie. Cicéron qui 
fut l’un des plus fameux traducteurs des philosophes grecs de 
l’Antiquité a adapté leurs concepts en latin150. Latinisations et 
néologismes se déploient au fur et à mesure du développement des 
champs lexicaux et sémantiques. Ce qui aura pour conséquence l’effort 
de définition de chaque terme théologique en grec et en latin.  

Néanmoins, les compétences linguistiques de Blesilla ne 
s’arrêtaient pas au grec et au latin. Elles s’étendaient aussi à l’hébreu. 
Connaissance que toute la Grèce a admiré chez Origène. Ce 
compliment, même dans une lettre de consolation, ne pouvait s’adresser 
qu’à une grande savante. En effet, Origène (185-253) fut le maître 
incontesté de la critique biblique151, malgré les accusations d’hérésie 

 
médiévale : les hermeneumata, qui pouvaient être utilisés dans les deux sens. Ils 
étaient destinés à des Grecs voulant étudier le latin en vue de briguer un poste 
dans l’administration romaine, mais aussi aux Romains désireux d’apprendre le 
grec. » […] 
[…] « Le quatrième siècle marque l’époque de diffusion maximale des glossaires 
bilingues, répandus dans toutes les régions de l’Empire où des Romains étaient 
en contact étroit avec les provinciaux de langue grecque. De cette époque datent 
des papyrus offrant des extraits d’auteurs latins, surtout Virgile et Cicéron, 
accompagnés d’une traduction grecque très littérale. Aux vestiges papyrologiques 
et aux hermeneumata qui prouvent un lien étroit entre le grec et le latin, il faut 
joindre l’Ars grammatica de Dosithée, un manuel grammatical s’adressant à un 
public semblable, composé d’adultes hellénophones désireux d’apprendre les 
structures du latin et d’avoir à leur disposition une aide sous forme d’un exposé 
complet. » Bruno ROQUETTE « L’enseignement du latin dans la partie 
hellénophone de l’Empire romain : objectifs et méthodes. » A. SÁNCHEZ-
OSTIZ GUTIERREZ/J. B. TORRES GUERRA/R. MARTINEZ (éds), De Grecia 
a Roma y de Roma a Grecia : un camino de ida y vuelta, Pamplona, EUNSA, 
Ediciones universidad de Navarra, 2007, p. 47-64, p. 47. 
150 Roland PONCELET « Deux aspects du style philosophique latin : Cicéron et 
Chalcidius traducteurs du « Phèdre » 245C » Revue des études latines n° 28, 1950, 
p. 145-167. 
151 « [Origène] a fondé la critique biblique avec les Hexaples. Son esprit curieux 
l’amenait à s’interroger sur les étymologies hébraïques, à chercher les 
localisations géographiques. Il a visité la Palestine, fouillé les grottes riveraines 
du Jourdain, interrogé les rabbins. Apologiste, il a engagé le dialogue avec le 
paganisme et la philosophie de son temps avec une audace et une intelligence qui 
nous émerveille. Il est accueillant à toutes les valeurs de la Grèce. Mais il dénonce 



 
 

125 

proférées par Épiphane de Salamine. Jérôme défendit le grand 
théologien alexandrin, avant de le critiquer. Néanmoins, il n’a cessé de 
s’en inspirer. Sa correspondance avec Marcella à ce propos est 
révélatrice de son ambivalence à l’égard de l’auteur des Hexaples. 
Parmi les érudites de l’époque, Marcella fait figure de proue. Elle fonda 
le couvent de l’Aventin où se réunissaient Léa, Furia, Fabiola, Asella, 
Paula, Blesilla et Eustochium, toutes désireuses de lire le texte sacré en 
grec et si possible en hébreu. Sa correspondance avec Jérôme à propos 
d’Origène révèle non seulement son érudition mais aussi sa curiosité 
d’esprit : 

 
« Ses questions – qui portent le plus souvent sur le sens de tel ou tel terme 

ou expression de l’hébreu – témoignent d’une grande curiosité d’esprit. Jérôme 
n’écrit-il pas : « Et parce qu’alors je jouissais de quelque réputation dans l’étude 
des Écritures, jamais il ne fut convenu qu’elle (Marcella) m’interrogerait sur un 
point quelconque des Écritures et qu’elle acquiescerait immédiatement ; au 
contraire, elle posait des questions, non pour chicaner, mais pour rechercher et 
apprendre les solutions qu’elle savait pouvoir être données ». Or, c’est toujours 
dans ce contexte de l’explication du Texte sacré que Jérôme renvoie à Origène. 
Marcella, dont l’intelligence semble avoir été brillante, avait donc de bonnes 
raisons pour apprécier un exégète aussi savant qu’Origène, susceptible de donner 
des réponses satisfaisantes aux questions les plus complexes. »152 

 

Les préoccupations théologiques des femmes apparaissent dans 
leur correspondance avec Jérôme. Marie Turcan en donne plusieurs 
exemples révélateurs : 

 
« En effet, la majorité des lettres qui nous sont parvenues sont écrites à des 

femmes : ses amies de l'Aventin, bien sûr, Asella, Marcella, Léa et les autres (il 
dit quelque part qu'il écrivait tous les jours à Paula ou à Eustochium), mais aussi 
beaucoup d'autres qu'il ne connaissait pas et qui lui écrivaient, parfois de fort loin, 
pour le consulter sur des problèmes d'exégèse, comme la Gauloise Hedybia à 
laquelle il octroie un traité de quarante-trois pages sur certaines contradictions 
dans les divers récits de la Résurrection (Ép. 120), ou cette Algasia, comparée à 

 
avec précision les faiblesses du paganisme. » Jean DANIELOU L’Église des 
premiers temps…op. cit. p. 197. 
152 Patrick LAURENCE « Marcella, Jérôme et Origène » Revue des études 
augustiniennes n° 42, 1996, p. 267-293, p. 274-275.  



 
 

126 

la reine de Saba consultant Salomon, qui a droit à une lettre de soixante pages 
(121) sur des problèmes touchant le Nouveau Testament. » 153  

 
Les théologiens discutaient d’exégèses bibliques également lors de 

réunions informelles auxquelles participaient les femmes. Les textes 
sacrés, loin d’être complètement cohérents entre eux154, contiennent 
nombre d’obscurités et d’imprécisions que les Pères de l’Église se sont 
efforcés d’éclairer. Les interprétations étaient d’autant plus variées que 
différentes versions bibliques circulaient. Outre la Vetus latina, il 
existait des traductions latines peu fiables. Souvent réalisées dans les 
premiers temps du christianisme, par ceux qui se figuraient posséder un 
tant soit peu de grec et de latin, selon Augustin155, elles se répandaient 
malgré les protestations des savants. Par conséquent, quiconque 
maniant les langues grecque et latine et possédant des notions d’exégèse 
pouvait se déclarer traducteur du texte sacré et en réciter publiquement 
des passages dans l’une ou l’autre langue. La culture, rappelons-le, était 
essentiellement orale. En outre, les Évangiles de l’Enfance de Jésus 
déclarés apocryphes par les Pères de l’Église, se répandaient quand 
même et furent ensuite traduits dans les langues vernaculaires. Le 
Canon sera fixé au IVe siècle, sans que disparaissent les versions 
« alternatives ». Dans ce contexte de foisonnement de textes et 
d’interprétations, l’érudition des femmes dans les trois langues les 
plaçait au sommet des études théologiques. Elles étaient capables de 
lire les différentes versions des textes scripturaires, de les confronter et 
d’en faire l’exégèse. Elles ont très probablement composé des 
commentaires érudits tant en grec qu’en latin.  

 

 
153 « Saint Jérôme et les femmes » Bulletin de l’Association Guillaume Budé, 2-
3, 1968, p. 259-272, p. 266.  
154 Jean DUVERNOY donne un aperçu des contradictions entre l’Ancien 
Testament et le Nouveau. La religion des cathares Le catharisme, t. 1 : La religion 
des cathares ; t. 2 : L’histoire des cathares, Toulouse, Privat, 1976-1979, t. I, p. 
45-47. 
155 La doctrine chrétienne, in Œuvres de saint Augustin 11/2, texte du Corpus 
Christianorum revu, trad. par Madeleine MOREAU, Isabelle BOCHET, Goulven 
MADEC, Paris, Institut d’Études Augustiniennes, 1997, II, XI, 16, p. 158. 



 
 

127 

La dialectique 
Le bilinguisme des théologiens chrétiens leur permit d’étendre leur 

influence. Le christianisme n’a pas toujours eu le vent en poupe. 
Considéré à ses débuts comme une nouveauté scandaleuse, il suscita 
méfiance et critique. La prédication sur la Trinité, les miracles du Christ 
ou la venue de l’Esprit-Saint provoquaient des polémiques avec les 
philosophes tels le très érudit Celse156. Son réquisitoire contre la 
religion naissante, fondé en raison, pertinent, utilisant les multiples 
ressources de la culture grecque, influença profondément la réflexion 
chrétienne. Les théologiens, conscients que leurs propos devaient être 
étayés rationnellement, furent attentifs à ses critiques. Des concepts 
philosophiques, tels le logos d’Héraclite ou l’immortalité de l’âme chez 
Platon, leur ont permis de construire leurs doctrines. Devenues de plus 
en plus complexes, elles ont généré des débats extrêmement subtils au 
point que les arguments en apparaissent parfois spécieux. Elles se 
tenaient non seulement avec des polythéistes, mais aussi entre chrétiens 
de différentes obédiences : nicéens, ariens, manichéens et bien d’autres. 
Blesilla, éduquée dans une société en pleine mutation religieuse, était 
capable de saisir les enjeux des controverses, de débattre dans les deux 
langues et d’avoir recours à l’hébreu. Il n’est pas exclu que les dames 
de l’Aventin aient fait pencher la balance en faveur du nicéisme. Leurs 
réflexions et leurs arguments échangés d’abord entre elles, puis avec le 
grand théologien auraient contribué à étayer la conception de la Trinité 
et d’autres dogmes.  

Outre la beauté du langage et un esprit pénétrant, Blesilla possédait 
la force de la mémoire. Cette qualité n’était pas rare. Les élèves 
devaient mémoriser leurs apprentissages en grec et en latin. La mémoire 
de Blesilla devait donc être extrêmement développée pour que Jérôme 
parle de sa force. Ce qui laisse supposer que ses connaissances étaient 
impressionnantes, même pour un érudit tel que lui. Les jeunes gens 
exerçaient leur mémoire dans l’apprentissage de poésies récitées et 
chantées. Elles furent particulièrement efficaces dans la diffusion des 
idées. C’était encore le cas de nos jours. Les compositeurs et les 

 
156 Celse écrivit le Discours véritable en grec vers 178. Le texte original a disparu, 
mais la majeure partie se trouverait citée dans le Contre Celse d’Origène 
également écrit en grec vers 245-248.  



 
 

128 

interprètes de chansons à thèmes sont les lointains héritiers des aèdes et 
des rhapsodes. Les élèves apprenaient par cœur les vers des grands 
poètes, les copiaient, les récitaient avant d’être initiés à la versification 
par le grammaticus. Platon lui-même s’est servi des poèmes dans 
l’exposé de sa philosophie157. Les femmes instruites à l’instar des 
hommes, versifiaient. Maurice Testard en donne un exemple 
particulièrement évocateur : 

 
Demetrias était effectivement fille d'un consul, Anicius Hermogenianus 

Olybrius. Elle était la petite-fille d'Anicia Proba Faltonia, une femme très cultivée 
et profondément chrétienne qui avait composé un poème épique sur la guerre 
civile entre Magnence et Constance II, en imitant Lucain. Elle est surtout connue 
pour la composition d'un centon virgilien de 694 hexamètres qui reprend en vers 
les récits de l’Ancien et du Nouveau Testament. Saint Augustin, à la fin de 411, 
écrivit à Proba, déjà veuve, réfugiée en Afrique, une très belle lettre sur la prière 
qu’on lit toujours au bréviaire. »158 

 

Les Apologistes utilisèrent la poésie antique dans leurs écrits pour 
étayer leurs arguments. Athénagore cite Euripide, l’auteur de la 
Cohortatio ad Gentiles, interprète les mythes homériques de manière 
assez conforme à la tradition antique. Clément se sert des sentences 
poétiques déjà citées par Plutarque, Lucien ou Maxime de Tyr. Pour 
Théophile, Homère est le prophète de l’immortalité. « C’est 
précisément dans les exégèses philosophiques des poètes qu’ils ont 
trouvé les éléments auxquels ils pouvaient comparer leurs doctrines, le 
point solide où les rattacher, les images et les mots poétiques pour les 
exprimer » écrit Nicole Zeegers-Vander Vorst 159. Par conséquent, la 
démarche de Proba s’inscrit dans la tradition antique mise au service du 

 
157 Voir Pietro PUCCI, « Prométhée, d’Hésiode à Platon » Communications 
L’idéal prométhéen, 2005, 78, p. 51-70. 
158 « Demetrias une disciple de saint Jérôme, et la sollicitudo animi » Bulletin de 
la Société Nationale des Antiquaires de France, 1999, 2002, p. 238-256, p. 239-
240. Voir aussi l’article de Patrick LAURENCE « Proba, Juliana et Demetrias Le 
christianisme des femmes de la gens Anicia dans la première moitié du Ve siècle » 
Revue des études augustiniennes n° 48, 2002, p. 131-163. 
159 Les citations des poètes grecs chez les Apologistes chrétiens du IIe siècle, 
Publications universitaires de Louvain, 1972, p. 320-321.   



 
 

129 

christianisme.  
 
La mère et la vierge 
 
Contrairement à Grégoire de Nysse, Jérôme parle plus longuement 

à Paula de sa douleur de mère, mais en termes dénués de compassion. 
Il admet que la perte de Blesilla, de sa conversation, de ses caresses, de 
ses paroles, de sa compagnie soit insupportable à Paula. Néanmoins, 
s’il comprend sa douleur de mère, il lui conseille de l’exprimer avec 
mesure. Il ne la blâme pas de pleurer, mais être chrétienne et moniale 
exclut, semble-t-il, d’être mère. La blessure saigne encore, mais le fait 
de ressasser sa douleur la guérit moins qu’il ne la ravive. Il lui suggère 
de triompher par la raison d’un mal que le temps adoucira, en lui 
donnant l’exemple de Noémie qui fuyant la famine au pays de Moab, 
perdit son mari et ses fils. Ruth l’étrangère resta à ses côtés et la consola. 
Son peuple devint d’être celui du Christ. Job à qui Dieu fit subir toutes 
les calamités pour éprouver sa vertu, les supporta avec patience. Paula 
doit choisir entre le fait d’être sainte et éprouvée, ou d’être pécheresse. 
Dans le second cas, elle se plaint injustement car elle souffre moins 
qu’elle ne le devrait. Puis, Jérôme rappelle l’exemple de Mélanie qui 
perdit son mari et deux de ses fils, en chrétienne. Personne ne l’aurait 
imaginée se donnant en spectacle comme une furieuse, les cheveux 
épars, les vêtements en lambeaux, prête à se déchirer le sein160. On peut 
aisément se représenter l’effet d’un tel discours sur une femme dévastée 
par le chagrin d’avoir perdu sa fille. Jérôme rappelle aussi à Paula ses 
devoirs de mère envers sa seconde fille Eustochium, à laquelle il 
adresse une longue lettre, sorte de bréviaire. Il y expose les 
inconvénients du mariage : le sein se gonfle, l’enfant vagit, la 
domesticité agace, le souci du ménage ennuie. La mort fauche tous les 
bonheurs imaginés. Mais les femmes mariées ont aussi leur place dans 
l’Église quand leur mariage est honorable et leur lit est sans tache161. 
Dans la même lettre il conseille à Eustochium de lire assez souvent et 
d’étudier le plus possible. Le sommeil doit la surprendre un livre à la 

 
160 Ad Pavlam de morte Blesillae, op. cit. XXXIX, 5, l. 3-30 p. 81 ; l. 1-3, p. 82. 
161 Ad Evstochivm in Jérôme LACOURT (éd./trad.) Saint Jérôme Lettres (I-XXII), 
t. I, Paris, Les Belles Lettres,1949, XXII, 2, l. 8-13, p. 110-160, p. 112.  



 
 

130 

main (17, l. 12-13, p. 126). Puis il rappelle que son petit livre sur la 
perpétuelle virginité de la bienheureuse Marie contre Helvidius, porte 
sur les graves incommodités du mariage, les nombreux soucis qu’il 
provoque. Il serait trop long de les répéter (22, l. 6-10, p. 133). 
Cependant, il conseille à la jeune fille de lire également le livre de 
Tertullien adressé à un ami philosophe et ses autres traités sur la 
virginité, puis celui de Cyprien, les compositions en vers et en prose du 
pape Damase et enfin les opuscules d’Ambroise dédiés à sa sœur (22, 
l. 21-27, p. 133). Il est probable que sa famille avait l’intention de 
marier la jeune fille en dépit des objurgations du théologien. Quoiqu’il 
en soit, Jérôme ne condamne pas le mariage et la maternité, mais 
affirme que la virginité et le célibat lui sont préférables. Or, les dames 
de l’Aventin avaient accompli leurs devoirs d’épouses et de mères. Par 
conséquent, elles pouvaient se retirer de la vie publique pour se 
consacrer aux sciences théologiques. Leurs contemporaines de même 
rang social avaient d’autres obligations que l’on verra dans l’éloge de 
Philomathia.  

 
Philomathia 
 
Sidoine Apollinaire (v. 430 - v. 486) a vécu la fin de l’Empire 

romain d’Occident et la déposition de Romulus Augustus par Odoacre 
en 476. Poète, évêque et homme politique il écrivit des panégyriques à 
l’intention des empereurs Avitus, Maiorianus, Anthémius. Ses lettres 
étaient destinées à la publication162. Il aura connu la conquête de la 
Gaule163 par les Wisigoths ariens et se ralliera à Euric, après que ce 

 
162 Voir Françoise PRÉVOT, « La construction de son image par Sidoine 
Apollinaire à travers la publication de sa correspondance » La vie des autres 
Histoire prosopographie, biographie dans l’Empire romain, Stéphane 
BENOIST/Christine HOËT-VAN CAUWENBERGHE (éds), Villeneuve d’Ascq, 
Presses universitaires du Septentrion, 2013, p. 231-248. 
163 La Gaule Transalpine fut conquise par Rome entre 125 et 121 av. J.-C. et 
appelée Narbonnaise sous Auguste. « Annexée à Rome au terme de difficiles 
campagnes de César entre 58 et 51 av. J.-C., la Gaule Chevelue fut divisée par 
Auguste en trois provinces impériales (Aquitaine, Belgique, Lyonnaise). Dans sa 
partie orientale, elle incluait alors les cités helvètes et gauloises (Lingons, 



 
 

131 

dernier ait rompu le foedus. Néanmoins, ayant été préfet de Rome, il 
restait fidèle à L’Empire. En témoigne son éloge de l’empereur 
Anthémius qui avait autorisé et même favorisé les cérémonies 
polythéistes. Chrétien certes, mais de culture romaine, c’est avec les 
poètes antiques qu’il apprend à versifier164. Ses relations avec le 
pouvoir impérial et les Wisigoths donnèrent lieu à des interprétations 
diverses165.  

Néanmoins, s’il s’est largement impliqué dans la vie politique et 
religieuse de sa région, son éloge diffère de ceux de Grégoire de Nysse 
et de Jérôme. Contrairement à Flacilla et à Blesilla, Philomathia n’est 
pas louée pour son pouvoir politique ou son érudition, mais pour son 
rôle de domina. Outre la gestion du quotidien, la tenue des comptes, 
l’organisation de la maisonnée et quantité d’autres choses, les femmes 
gallo-romaines de haut rang s’occupaient de l’éducation de leurs 
enfants. Quand elles ne les instruisaient pas elles-mêmes, elles 
choisissaient souvent les précepteurs. L’importance de la vie in utero166 
et celle de la petite enfance dans l’évolution d’un être humain sont 

 
Rauraques, Séquanes) qui, sous Domitien (81-96) furent rattachées à la nouvelle 
province impériale de Germanie supérieure. » Bernard RÉMY/Nicolas 
MATHIEU Les femmes en Gaule romaine Ier siècle av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- 
C., Paris Éd. Errance, 2009, p. 5-6.  
164 « […] En pays latin, le système d’éducation bilingue institué au IIe siècle avant 
Jésus-Christ n’a jamais été mis en question ; il subsiste au moins en théorie aussi 
longtemps que se perpétue la tradition antique. Il est toujours entendu qu’un lettré 
digne de ce nom doit avoir, dans son enfance, étudié Homère et Ménandre : c’est 
vrai pour la Gaule, non seulement pour le temps d’Ausone, mais aussi pour le 
temps de Sidoine Apollinaire (né vers 430) ; pour l’Afrique, non seulement de 
saint Augustin, mais aussi de saint Fulgence de Ruspe (né en 467). » Henri-Irénée 
MARROU, Histoire de l’éducation dans l’Antiquité 2- Le monde romain, op. cit., 
p. 52. 
165 Sur les prises de position de Sidoine, voir Jean-Marie PAILLER « Sidoine et 
les Barbares » Pallas Revue d’études antiques n° 114, 2020, p. 249-266. Sur la 
question du bilinguisme des Goths, voir Michel BANNIARD « Les Wisigoths des 
germanophones devenus latinophones » dans le même numéro, p. 237-248. 
166 Jérôme l’avait déjà signalé dans une lettre à Marcella. Dieu qui sait l’avenir 
sanctifie Jérémie avant sa naissance, fait tressaillir Jean dans le ventre maternel, 
et avant la création du monde réserve Paul pour l’Évangile de son  
Fils. Ad Marcellam de vita Asellae, in Saint Jérôme Lettres t. II, op. cit., XXIII, 
2, l. 15-19, p. 10-13, p. 11. 



 
 

132 

connues empiriquement de longue date.  
Sidoine commence par exprimer dans une courte lettre à 

Desideratus sa tristesse à la mort de Philomathia, épouse modèle, 
maîtresse de maison clémente, mère dévouée et fille affectueuse. Il s’est 
manifestement inspiré des épitaphes dans lesquelles la femme gauloise 
« apparaît successivement comme une fille chérie, une épouse respectée 
et une mère attentionnée »167. Elle suscitait chez elle, comme à 
l’extérieur, le respect de ses inférieurs, l’obligeance de ses supérieurs et 
l’affection de ses égaux. Enfant unique, elle a fait en sorte par des 
gentillesses que son père n’ait pas à regretter l’absence de fils168. 
Philomathia remplissait donc fort bien ses obligations, telles que les 
voyaient le poète et nombre de ses contemporains. Cet éloge pourrait 
paraître classique, s’il n’était accompagné d’une épitaphe qui a la 
particularité d’être en vers élégiaques et non en hendécasyllabes169. En 

 
167 Bernard RÉMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine Ier siècle 
av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- C., op. cit., p. 174. 
168 Sidonivs desiderato svo salvtem, in André LOYEN (éd.) Sidoine Apollinaire 
Lettres, t. II (Livres I-V), Paris, Les Belles Lettres, 1970, VIII, 1, p. 61-62, p. 61. 
Cette lettre de deux pages comprend aussi la copie de l’épitaphe en quinze vers 
que Sidoine souhaite voir ajouter à ses poèmes précédents. 
169 « Le poème redouble, complète ou exprime sous une autre forme l’éloge de 
Philomathia qui a déjà été fait dans la première partie en prose. Il est constitué de 
15 hendécasyllabes phaléciens. L’emploi de ce vers appelle plusieurs remarques. 
C’est seulement à son accession à l’épiscopat, à la fin de l’année 470, que Sidoine 
s’est engagé à renoncer à la pratique de la poésie, incompatible avec son nouveau 
statut, ou du moins à n’écrire des vers que sur des sujets religieux. Il a globalement 
tenu parole, tout en continuant à s’intéresser aux problèmes littéraires (voir par 
exemple 9, 14, de 477). Notre épitaphe est antérieure à cette date de 470, et de 
toute façon ne peut être considérée comme frivole. Sidoine précise (non per 
elegos sed per hendecasyllabos, 2, 8, 2) que la forme métrique utilisée ne sera pas 
le distique élégiaque, mais l’hendécasyllabe phalécien. Il souligne par là qu’il 
s’écarte de l’usage. De fait le distique élégiaque était habituel pour la poésie 
funéraire épigraphique (il est majoritaire dans les CLE), tandis que 
l’hendécasyllabe phalécien, rare dans les épitaphes métriques, est plutôt associé à 
la poésie légère, au lusus (cf. 9, 15, 1 et 9, 16, 3, vers 37-38). » Étienne WOLFF 
« Sidoine Apollinaire et la poésie épigraphique » Antonio PISTELLATO (éd.) 
Memoria poetica e poesia della memoria La versificazione epigrafica 
dall’antichità all umanesimo, Venezia, Ed. Ca’Foscari, 2014, p. 207-218, p. 208-
209. 



 
 

133 

outre, son contenu présente une femme de contrastes, comme l’écrit 
Étienne Wolff : 

« L’épitaphe loue Philomathia de manière assez traditionnelle : elle a les 
qualités d’une mère de famille vertueuse de son milieu. Cependant certaines 
notations sont plus originales. D’abord Philomathia unissait des caractéristiques 
ordinairement incompatibles, la réserve et la liberté dans le comportement 
(seuera, dulcis, | … | libertas grauis et pudor facetus, 2, 8, 3, vers 6 et 11); elle 
était donc une sorte d’oxymore vivant ; en même temps cette capacité à combiner 
les contraires la rendait particulièrement apte au mariage, qui peut unir des époux 
de tempérament opposé. Ensuite la douleur ressentie devant son décès s’élargit 
des proches à toute la ville (flentis patriae, 2, 8, 3, vers 3), parce que la défunte 
appartenait à une famille de rang élevé. Enfin le mode de discours de l’épitaphe 
est intéressant : le narrateur, qui représente la communauté (dolemus, 2, 8, 3, vers 
13), s’y adresse à la morte à la deuxième personne. »170  

 

La maîtresse d’une villa gallo-romaine 
 
Philomathia était certainement cultivée. Mais Sidoine n’en fait pas 

état dans son éloge. Les femmes gallo-romaines de haut rang recevaient 
un enseignement de base et poursuivaient leurs études lorsqu’elles le 
souhaitaient. Celles qui avaient accès à une bibliothèque familiale s’y 
instruisaient, composaient des poèmes171. Sidoine ne mentionne pas 
non plus la foi de la défunte dans une région où l’arianisme était installé. 
Son portrait élogieux du roi wisigoth Théodoric II (Epist. I, 2) évoque 
les dons d’une suprême perfection du souverain, décrit son aspect 
physique ainsi que ses occupations journalières, mais n’évoque pas ses 
croyances. Ce qui laisse supposer qu’elles ne lui apparaissaient pas 
scandaleuses. Il connaissait bien les « barbares » et les portraits qu’il en 
donne sont précieux172. Philomathia est décrite comme le pivot de la vie 

 
170 Idem. 
171 Robert BEDON, « L’accès des femmes aux livres et aux bibliothèques 
familiales en Gaule romaine » La revue de la Bibliothèque Nationale et 
Universitaire de Strasbourg n° 14, 2016, p. 26-35.  
172 André LOYEN écrit à ce propos : « Les Poèmes contenaient déjà deux célèbres 
portraits des Barbares : celui des Francs (carm, V, 237) et celui des Huns (carm 
II, 243). Les Lettres précisent nos connaissances sur les Francs et nous apportent 
d’amples informations sur les Saxons et surtout sur les Burgondes et les 
Wisigoths. » Lettres t. II, Introduction, p. XXXIX.  



 
 

134 

familiale, en tant que fille, épouse et mère. Enfant unique et orpheline 
de mère, elle avait entouré son père de telles gentillesses qu’elle l’a 
empêché de regretter l’absence de garçon173. L’aurait-elle secondé dans 
l’administration de ses biens ? C’est tout-à-fait possible dans la mesure 
où elle était sa seule héritière. En outre, sachant qu’elle disposera de 
son patrimoine après son décès, il l’a vraisemblablement initiée à la 
comptabilité, au droit foncier, fiscal et commercial ainsi qu’à une 
quantité d’autres connaissances et compétences indispensables à la 
gestion d’un domaine. Le mari de Philomathia, de santé délicate depuis 
longtemps, n’administrait probablement plus la totalité des biens 
familiaux. Les Gallo-romaines citoyennes de droit latin, héritaient de 
leur père174, pouvaient bénéficier d’autres successions et donations, 
utilisaient librement leurs biens car « il n’y avait pas de communauté 
entre époux et la séparation des biens était strictement observée »175. 
Orphelines, divorcées, veuves, les femmes étaient donc appelées à 
s’occuper de leur propre patrimoine. Mariées, elles administraient 
souvent le domaine familial en l’absence du chef de famille envoyé à la 
guerre ou exerçant des fonctions administratives loin de son lieu de vie 
habituel. La gestion des biens par les femmes ne devait pas être rare 
puisque Jérôme conseille à Eustochium de ne pas prendre pour exemple 
les femmes qui se soucient de leur corps, calculent les revenus de leurs 
possessions et les dépenses quotidiennes de leur maison176. Les 
compétences des femmes gestionnaires étaient reconnues, si l’on en 
croit Columelle.  

 
Au Ier siècle, dans son traité d’économie domestique (12, Praef. 6), 

l’agronome Columelle reconnaissait aux femmes les mêmes facultés de mémoire 

 
173 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit., VIII, 1, p. 61. 
174 « Même si le droit semble encore maintenir certaines restrictions, il est clair 
que les Gauloises venaient à la succession de leur père. Depuis la Loi des douze 
tables en 450 av. J.-C., les femmes étaient cohéritières avec leurs frères de 
l’héritage de leur père car le droit d’aînesse et le privilège de la masculinité 
n’existaient pas dans le droit romain. » Bernard RÉMY/Nicolas MATHIEU Les 
femmes en Gaule romaine Ier siècle av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- C., op. cit., p. 52. 
175. Idem. 
176 Saint Jérôme Lettres t. I, op. cit., XXII, 38, l. 8-10, p.154.  



 
 

135 

et de vigilance qu’aux hommes dans la gestion d’une entreprise. »177 
 

Les femmes s’occupaient du travail des esclaves et des 
affranchis178, des revenus fournis par les récoltes, l’élevage, l’artisanat. 
Si elles n’assumaient pas officiellement le rôle de juge179, elles 
défendaient leurs droits et réglaient les inévitables litiges. Sidoine fait 
allusion dans son épitaphe à la capacité de Philomathia d’unir les choses 
discordantes. Ces dernières devaient survenir non seulement dans son 
couple, mais aussi dans l’administration des biens et l’organisation du 

 
177 Bernard RÉMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine Ier siècle 
av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- C, op. cit., p. 53. 
178 « Les esclaves constituent la classe inférieure des Gaules, comme de toutes les 
sociétés antiques, et souvent la classe la plus nombreuse. Leur statut est celui 
d'une marchandise vivante, acquise par droit de conquête (César aurait importé 
ainsi un million de têtes au-delà des Alpes) ou sur un marché spécialisé. Propriété 
du maître, l'esclave n'a ni état ni personnalité civils. Il porte un nom unique et ne 
peut vivre qu'un concubinage de fait [...]  
 [...] Même parmi les hommes de condition libre, l'égalité ne règne pas. Il convient 
de distinguer des simples affranchis les « ingénus » et de plus, parmi eux, 
d'individualiser pérégrins, latins et, placés au sommet de cette pyramide, les 
citoyens romains. » Louis VALENSI « La société gallo-romaine, ou d’une 
nouvelle société » Bulletin de l’Association Guillaume Budé, 2008-1, p. 190-216, 
p. 191-192.  
179 « Au début du IIIe siècle, le juriste Ulpien le dit explicitement : « Les femmes 
sont écartées de toutes les fonctions civiques ou publiques » (Dig. 50, 17, 2 pr.). 
À la même époque, Paul, un autre juriste, précise : « non pas parce qu’elles 
manquent de jugement, mais parce qu’il est admis par l’usage qu’elles n’exercent 
pas de fonctions officielles » (Dig., 5, 1, 12, 2). En pratique, dans la société 
romaine, la coutume (le mos maiorum) avait donc quasiment force de loi. Les 
femmes ne pouvaient ni voter, ni être candidates aux magistratures, ni officier 
comme juges, ni s’engager dans l’armée, ni même intenter ou soutenir une action 
en justice, si ce n’est pour défendre leurs intérêts ou venger leurs proches parents. 
Elles pouvaient être témoins lors d’un procès et mêmes patronnes de cités, 
honneur qui les conduisait à faire des interventions en faveur des cités auprès des 
gouverneurs de provinces et même du pouvoir central. Elles avaient aussi la 
possibilité de participer à la vie civique en exerçant les prêtrises qui nécessitaient 
des desservants féminins et en effectuant des dons à leurs concitoyens (voir 
chapitre 7). » Bernard RÉMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine 
Ier siècle av. J.- C. – Ve siècle apr. J.- C., op. cit., p. 49.  



 
 

136 

travail des esclaves. Véritables chefs d’entreprise, les femmes se 
devaient d’avoir des savoirs multiples. Certes, toutes les patriciennes 
n’administraient pas de grands domaines, mais elles géraient des villae 
plus ou moins importantes. La maison dans laquelle vivaient les 
membres d’une famille élargie, les esclaves domestiques et parfois des 
hôtes installés à demeure, devait être accueillante. La première qualité 
de Philomathia évoquée par Sidoine dans son épitaphe est la prudentia. 
Prévoir de la nourriture et des boissons en quantité suffisante pour tous, 
surtout après de mauvaises récoltes, faisait partie des principales 
préoccupations de la domina. Les fruits, les céréales (base de la 
nourriture), les olives, les amandes, les noix, les plantes aromatiques, 
les légumes et légumineuses, les viandes les poissons et les fruits de 
mer180 ne devaient pas manquer à la maisonnée181. Les aliments tels les 
poissons étaient conservés dans du miel et surtout du sel. Le garum jus 
de poisson salé et fermenté très apprécié des Romains pour assaisonner 
les plats était gardé comme une liqueur. Parmi d’autres préoccupations, 
il fallait prévoir la quantité de bois nécessaire à la cuisine et au 
chauffage ainsi que son stockage. Les eaux aux vertus diverses 
provenant de nombreux puits et sources, étaient captées et acheminées 
vers les cités et les domaines agricoles. Pline conseille cependant de ne 
pas trop en boire. Certes, elles étaient purifiées, mais contenaient aussi 
du plomb présent dans les tuyaux et les siphons182. Les Gallo-romains 
connaissaient l’hydromel, la boisson fermentée la plus courante. Le vin 
fut introduit en Gaule par les Étrusques au milieu du VIIe siècle avant 

 
180 Anne et Pierre-Félix BUROLLET « La cuisine du sud-est et l’héritage 
romain » Les suds ; construction et déconstruction Actes du 126e congrès national 
des sociétés historiques et scientifiques « Terres et hommes du sud », Toulouse 
2001, Paris CTHS, 2005, p. 223-231. 
181 Stéphanie RAUX traite non seulement des aliments consommés, mais aussi de 
leur production ainsi que des instruments agricoles, artisanaux et domestiques 
utilisés. « L’instrumentum des productions de bouche Quelques exemples de 
Gaule narbonnaise occidentale » Marianne BRISVILLE/Audrey 
RENAUD/Núria ROVINA (éds) L’alimentation en Méditerranée occidentale aux 
époques antique et médiévale Archéologie bioarchéologie et histoire, Aix-en-
Provence, Presses universitaires de Provence, 2021, p. 59-97. 
182 Jean BURDY « Découvertes de plomb sur les aqueducs romains de Lyon » 
Bulletin de la Société nationale des Antiquaires de France, 2016 (2011), p. 176-
188. 



 
 

137 

J.-C., en échange de métaux nécessaires à la fabrication du bronze. 
Depuis ces premiers contacts « une véritable civilisation du vin s’est 
peu à peu installée et développée en Gaule »183. D’abord destiné aux 
aristocrates, le vin fut progressivement mis à la portée du plus grand 
nombre, même si les esclaves consommaient surtout de la bière. 
Boisson plus facile à obtenir car elle peut être fabriquée avec toutes les 
céréales et les plantes contenant de l’amidon. Elle existait bien avant 
l'arrivée du vin184. Il est probable que la domina surveillait la culture des 
vignes et la fabrication des boissons. Veiller à la bonne santé de tous 
particulièrement celle des jeunes enfants parfois atteints de maladies 
graves185 constituait sans doute un souci permanent. Faire réaliser des 
vêtements adaptés aux saisons, aux différents métiers de la villa et à 
l’âge des enfants lui incombait dans la mesure où le filage et le tissage 
étaient aussi pratiqués dans les maisons patriciennes. Cela, même si leur 
artisanat et leur commerce s’étaient développés186. La tenue 
vestimentaire d’une jeune femme fut découverte dans une tombe : robe 
de laine brune, bande de laine frangée de couleur claire, bas ou chausses 
frangés, chaussons de laine et chaussures de cuir à semelles cloutées187. 

 
183 Fanette LAUBENHEIMER « Le vin gaulois » Revue des études anciennes, t. 
91, 1989, n° 3-4, p. 5-22, p. 8. D’après Pline l’Ancien dans son Histoire naturelle 
citée par l’auteure : « Ainsi, les Gaulois sont habiles à orienter la plantation (17, 
2, 21), à greffer la vigne (17, 116). Ils pratiquent le coupage (14, 68). Ils produisent 
un passum intermédiaire entre vin et liqueur de vin en empêchant la fermentation 
(14, 83) et, dans les Alpes, ils mettent le vin dans « des tonneaux de bois cerclés 
et même, au fort de l'hiver, on allume des feux pour l'empêcher de geler (14, 
132). » p. 10. 
184 Fanette LAUBENHEIMER/Pierre OUZOULIAS/Paul VAN OSSEL « La 
bière en Gaule. Sa fabrication, les mots pour le dire, les vestiges archéologiques : 
première approche » Revue archéologique de Picardie Cultivateurs, éleveurs et 
artisans dans les campagnes de Gaule romaine, n° 1-2, 2003, p. 47-63.    
185 Jérôme parle de ces enfants de deux ou trois ans et même nourrissons possédés 
par le démon, couverts de lèpre, dévorés par la jaunisse Ad Pavlam de morte 
Blesillae, op. cit., XXXIX, 2, l. 1-4, p. 74.    
186 Élisabeth DENIAUX « l’artisanat du textile en Gaule » Cahiers du Centre 
Gustave Glotz, n° 6, 1995, p. 195-206. 
187 Catherine BRENIQUET/Marie BÈCHE-WITTMANN/Christine 
BOUILLEC/Camille GAUMAT (éds), « Une collection exceptionnelle : les 
textiles gallo-romains de Martres-de-Veyre (Puy-de-Dôme) conservés au musée 
Bargoin de Clermont-Ferrand » Artefact Techniques, Histoire et Sciences 



 
 

138 

C’est une tenue confortable et pratique. Les femmes organisaient 
également les distractions et les banquets privés au cours desquels on 
discutait, entre autres, de politique et de religion. Philomathia se serait 
donc acquittée de toutes ces tâches avec compétence et dévouement. Du 
reste, elle s’est rendue indispensable au point que sa mort soudaine, par 
le coup qu’il a porté, a fait de son mari un veuf et de son père un homme 
sans enfants. Sa fécondité devient un malheur par sa fin prématurée. Ses 
cinq enfants tout petits, auraient été moins orphelins s’ils avaient perdu 
leur père de santé délicate depuis longtemps188. Philomathia devait donc 
assumer pratiquement toutes les responsabilités du foyer et gérer les 
possessions familiales. Sidoine la qualifie de mater utilis. Cette révolte 
contre la mort d’un être cher est universelle. Mais contrairement aux 
éloges funèbres, le poète ne l’accompagne pas d’une consolation telle 
qu’on la donnait dans l’Antiquité ou chez les Pères de l’Église.  

 
« Il est vrai que ce thème [la déploration des malheurs de la vie] appartenait 

plus proprement à la consolatio mortis : on montrait par là que mourir était au 
fond enviable, puisque c’était quitter une vie si remplie de misères. C’est ainsi 
que Socrate console Axiochos à ses derniers instants, dans le dialogue faussement 
attribué à Platon : il fait défiler devant les yeux du mourant les infortunes propres 
à chaque âge et à chaque condition. Cette lamentatio vitae jouait un grand rôle 
dans la Consolation de Cicéron suivant sans doute en cela aussi le modèle qu’avait 
laissé Crantor. »189  

 
Sidoine écrit cette lettre à un ami – qu’il invite à présenter ses 

condoléances à deux familles – et non à un parent de la défunte. Ce qui 
expliquerait l’absence de consolation. En outre, il s’exprime en poète et 
non en théologien ou en philosophe dissertant sur la vie après la mort. 
Philomathia était prévoyante, pieuse, digne, grave, et aimable190. Bien 
entendu, la personnalité de la défunte était bien plus complexe que ces 

 
Humaines, n° 6, 2017, p. 197-107, 11, [en ligne]. De nombreuses indications sur 
la fabrication des textiles sont données dans cet article. 
188 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit., VIII, 2, p. 61. 
189 SAVON Hervé : « Une consolation imitée de Sénèque et de saint Cyprien 
(Pseudo-Jérôme Epistula 5 ad amicum aegrotum) Revue de l’histoire des 
religions, n° 191, 1977, p. 153-190, p. 157. 
190 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit, VIII, 3, v. 5-6, p. 62. 



 
 

139 

quelques mots d’épitaphe le laissent entendre. Ces qualités se sont 
manifestées dans les relations qu’elle entretenait avec l’ensemble de 
son entourage. Néanmoins, Sidoine différencie ses égaux affectueux de 
ses inférieurs respectueux et de ses supérieurs obligeants. Ses égaux 
étant les membres de sa famille et les patriciens de même rang, avec la 
différence que les femmes n’étaient pas les égales des hommes. Ses 
supérieurs se trouvaient dans la haute aristocratie gallo-romaine. Ses 
inférieurs étaient les esclaves et les affranchis. Or, dans une villa où la 
vie était communautaire, les relations entre les différents habitants 
n’entraient pas nécessairement dans ce schéma. Le respect, l’obligeance 
et l’affection envers la défunte devaient venir de l’ensemble de son 
entourage puisque toute l’assistance en larmes, même les étrangers à la 
famille, a étreint, retenu, embrassé le cercueil avant qu’elle soit remise 
aux mains des prêtres et de ses proches191.  

Le respect que les inférieurs (esclaves et affranchis) de Philomathia 
lui portaient signifiait qu’elle les traitait avec justice et bienveillance. 
Sidoine la qualifie de domina clemens. Des révoltes d’esclaves ont 
existé dans l’Antiquité192. Leur répression a provoqué des morts. Or, la 
prospérité, le confort et la santé des maîtres dépendaient des 
compétences et du savoir-faire193 de celles et ceux qui les servaient. 

 
191 Idem, 2, p. 61. 
192 Voir Ricardo MARTINEZ LACY, « La traite des esclaves et les révoltes 
serviles » Routes et marchés d’esclaves 26e colloque du GIREA, Besançon, 
Presses universitaires de Franche-Comté, 2002, p. 337-344. 
193 Edmond FRÉZOULS a répertorié les métiers à partir des inscriptions de la 
Narbonnaise, la Lyonnaise, la Belgique, la Germanie Inférieure et la Germanie 
Supérieure. « Deux grands centres se distinguent par un nombre exceptionnel 
d’attestations : Lyon (97) et Narbonne (92), deux autres atteignent ou dépassent 
40 occurrences : Nîmes (47) et Arles (39), six enfin dépassent la vingtaine ou s’en 
approchent : Mayence (28), Cologne (27), Trêves (22), Vienne (16), Langres et 
Metz (15). Dans ces 10 villes, inégalement réparties, sont regroupées 390 
occurrences, près de 55% du total. L’ensemble des inscriptions fait connaître 255 
noms de métiers, dont beaucoup ne sont attestés qu’une ou deux fois (32), ce 
qu’on comprend aisément si l’on songe que 13 catégories – les nautae, au nombre 
de 50, les medici (43), les fabri tignuarii (28), les utricularii (24), les gladiateurs 
(22), les negotiatores sans spécialité indiquée (21), les dispensatores (16), les 
mercatores (14), les nauicularii (14), les lanii (14), les negotiatores cretarii (12), 
les actores, les tabularii et les uestiarii (10 dans chaque cas), rassemblent à elles 



 
 

140 

L’économie et la stabilité des sociétés antiques reposaient sur leur 
travail, celui des femmes autant que celui des hommes. Dans la sphère 
privée les servantes étaient les moins considérées des esclaves. Jérôme 
conseille à Eustochium de n’être ni hautaine, ni orgueilleuse envers les 
servantes associées à son ascèse194. Ce qui suggère que cette attitude 
était assez fréquente. Néanmoins, les servantes parvenaient parfois à 
gagner la confiance de leur maîtresse. Sophie Mano décrit les relations 
qui s’établissaient entre l’une et l’autre : 

 
« Pourtant, d’autres références, notamment épigraphiques, témoignent de 

relations plutôt privilégiées entre les maîtres et leurs ancillae, et plus souvent 
entre les maîtresses et les ancillae. Des rapports de confiance, de complicité sont 
clairement exprimés au détour des vers de certains auteurs comme dans les 
inscriptions. Parfois même, la servante semble tellement attachée à 
sa domina qu’on croirait qu’elle en est le « prolongement ». Dans de nombreux 
textes, notamment ceux d’Ovide, on a en effet cette impression que la maîtresse 
et la servante ne forment qu’une seule personne, une entité. Il explique qu’afin de 
séduire la maîtresse, il faut, avant tout, s’attirer les faveurs de la servante pour 
donner une bonne impression et pour qu’elle facilite les contres et en soit 
complice. Un texte du Digeste montre la grande proximité physique qui existait 
entre les servantes et leur domina. On sait qu’elles dormaient dans les mêmes 
chambres et que la maîtresse les faisait suivre partout lors de ses déplacements. Il 
est aussi important de noter que la servante était la garante de la bonne santé et de 
la vie de sa maîtresse ; elle se devait de la protéger. »195 

 
La santé 
 
Sidoine fait allusion à la santé fragile du mari de Philomathia. Elle-

même est morte avant son père et son époux, peu après l’âge de trente 

 
seules plus de 270 occurrences, près de 40% de l’ensemble. « Les noms des 
métiers dans l’épigraphie de la Gaule et de la Germanie romaine » KTÈMA 
Civilisations de l’Orient, de la Grèce et de la Rome antique, n° 16, 1991, p. 33-
72, p. 39.  
194 Ad Evstochivm in Saint Jérôme Lettres, t. 1, op. cit., XII, 29, l. 11-10, p. 143.  
195 « La servante dans le monde romain : une figure oubliée » Pallas Revue 
d’études antiques, n° 90, 2013, p. 311-334, 26-27 [en ligne]. 



 
 

141 

ans196. Les médecins de la Gaule romaine197 connaissaient la médecine 
antique essentiellement par les traités d’Hippocrate, d’Hérophile, 
d’Érasistrate, de Celse, de Galien. Il n’est pas exclu qu’ils aient 
également expérimenté des remèdes issus de médecines plus anciennes, 
égyptienne, indienne, chinoise. La médecine séculaire dispensée par les 
druides demeurait vivante. Les savoirs ancestraux se transmettaient 
oralement de génération en génération. La pharmacopée était fondée 
sur les ouvrages de Théophraste et de Dioscoride, mais liée aux 
végétations des différentes régions. La médecine grecque est entrée en 
Gaule par Marseille et d’autres villes méditerranéennes. Elle n’était pas 
réservée aux hommes, les femmes la pratiquaient également si l’on en 
croit Paul Marie Duval :  

 
« Voici que peu à peu la profession se recrute dans la société gallo-romaine, 

notamment parmi les femmes. Les unes portaient encore des noms helléniques : 
à Nîmes, Flavia Hédoné ; à Trêves, l'obstétricienne Julia Piéris, dont l'épitaphe 
déclare qu'elle n'a fait de mal à personne (Julia Pieris hic jacet, nulli gravis). À 
Metz nous connaissons le portrait d'une doctoresse ; à Lyon, une autre porte des 
noms latins : Metilia Donata. Plus tard, aux IVe siècle, Ausone raconte que sa tante 
maternelle, Emilia, restée fille et surnommée Hilaria à cause de sa gaîté pareille à 
celle d'un garçon, ressemblait franchement aux jeunes gens quand elle s'essayait 
comme les hommes à l'art médical. »198 

 

Les médecins gaulois avaient ajouté à leurs propres remèdes des 
formules romaines et grecques. La pharmacopée gauloise dont Jacques 
Poisson donne un tableau et la liste des principaux végétaux199, est 
décrite dans le De medicamentis de Marcellus200. Ce traité mêle des 

 
196 Sidonivs desiderato svo salvtem, VIII, 3, v. 11-12, p. 62. 
197 Danielle GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle 
gréco-romaine en Gaule » Revue archéologique du Centre de la France, 21-3, 
1982, p. 209-226. 
198 « Médecins et médecine de Gaule » Travaux sur la Gaule (1946-1986) 
Publications de l'École française de Rome n° 116, 1989, p. 1163-1173, p. 1167.  
199 « Aperçu sur la pharmacopée gauloise » Revue d’histoire de la pharmacie, n° 
343, 2004, p. 383-390 p. 387-389. 
200 Marcellus était magister officiorum au palais de Théodose Ier en 395. 
Danielle GOUREVITCH a détaillé le contenu de ce traité : « Chapitre I. Présence 
de la médecine traditionnelle gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 212-222. Elle 



 
 

142 

formules de Pline l’Ancien, des ordonnances de médecins grecs, des 
recettes de paysans ou de prêtres gaulois et des remèdes végétaux : l’ail 
gaulois bon pour les reins, la santonine contre le ver solitaire, l’anis aux 
multiples vertus et toute la flore gauloise classée en détail201. Le 
thermalisme vanté dans l’Empire, était pratiqué dans les villes d’eaux 
qui accueillent encore des curistes202. Les bains froids et chauds dans 
des thermes publics avaient la réputation de soigner quantité de maux. 
Arétée de Cappadoce et Pline ayant noté que les Gaulois se servaient 
de savon pour décrasser leurs vêtements, suggèrent de l’utiliser pour 
soigner les maladies de peau dans les bains. Pline fait remarquer qu’il 
est utilisable dans le traitement des écrouelles. Ce savon se prépare avec 
de la suif et de la cendre, le meilleur étant la suif de chèvre et la cendre 
de hêtre. Il se présente sous forme épaisse ou liquide. Les Gaulois s’en 
servent aussi pour colorer leurs cheveux en roux203. Ils y ajoutaient du 
jus d’herbes en guise de colorant. Les Romains considéraient le savon 
comme la panacée aux maladies de peau et à d’autres moins 
attendues204. L’ophtalmologie semble avoir été une discipline médicale 
importante en Gaule. On a découvert à Reims une trousse d’oculiste 
contenant « dix-neuf instruments de chirurgie (scalpels, spatules, 
pinces, érignes, fers à cautériser), deux petites balances, un cachet au 
nom de Caius Firmius Severus et des fragments de collyres portant des 
estampilles diverses. Celse, l’auteur du De Arte medica, a décrit en 

 
signale deux plantes gauloises particulièrement appréciées : le nard celtique et 
l’herbe de Saintonge. Le nard serait probablement de la valériane connue sous le 
nom ligure de Saliunca (p. 218).   
201 Paul Marie DUVAL « Médecins et médecine de Gaule » op. cit., p. 1168. 
202 Paul Marie DUVAL en donne la liste, idem, p. 1172. 
203 Danielle GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle 
gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 222.  
204 Jacques ANDRÉ écrit qu’on utilisait à Rome, en guise de savon, de la racine 
de saponaire, du carbonate de potasse, de la lessive de cendres et de terre à foulon. 
Serenus Sammonicus, au IIIe siècle, affirme que le savon guérit les bleus et les 
cicatrices du visage. Marcellus préconise de l’utiliser contre la teigne, la chute des 
cheveux, pour leur frisage ou pour les empêcher de blanchir. Il sert aussi contre 
les suppurations des ongles, les varices, la luette. Il effacerait les brûlures ainsi 
que les cicatrices. Arétée de Cappadoce au IIe siècle l’avait préconisé dans le 
traitement de l’éléphantiasis. « Gaulois « sapana », latin « sapo », grec ΣΑΠΩΝ » 
Études celtiques, vol. 7-2, 1956, p. 348-355. 



 
 

143 

détail l'opération de la cataracte205. Ce n’est pas la seule découverte. 
Plusieurs trousses d’oculistes complètes datant des IIe et IIIe siècle après 
J.-C. appartenaient probablement à des médecins ou des personnes 
ayant des connaissances médicales. Ces trousses servaient à fabriquer 
des collyres sous forme de bâtonnets qui, ramollis ou dilués, étaient 
appliqués avec un pinceau ou une petite éponge. On les diluait dans de 
l’eau, de l’huile, du blanc d’œuf ou du lait maternel. Ils étaient 
composés d’extraits ou de sucs de plantes : safran, pavot, tilleul, rose, 
selago, myrrhe, coing chélidoine, buis…On utilisait également le cuivre 
en poudre, le soufre et divers sels. Leurs formules ne sont pas très 
différentes de celle des fards206. Les femmes connaissaient un certain 
nombre de remèdes réalisables à l’intérieur d’une maison par infusion 
ou décoction de plantes médicinales. Les guérisseurs pratiquaient des 
massages thérapeutiques et utilisaient la phytothérapie. Sans les 
compétences et le savoir des sages-femmes, absolument essentiel207, la 
mortalité infantile et celle des mères auraient décimé les sociétés 
humaines. Mieux que quiconque, elles connaissaient le corps féminin, 
ses maladies, sa fécondité, sa stérilité, les difficultés de l’accouchement, 
les soins à donner au nouveau-né. Ce qui était infiniment précieux 
quand l’anatomie humaine n’était connue qu’à travers celle des 
mammifères. La dissection des corps était interdite dans l’Antiquité. 
Cela bien que selon les témoignages de Tertullien, Galien et Vindicien 
ami d’Augustin, Hérophile l’ait pratiquée un court laps de temps, ainsi 
que la vivisection sur les criminels208. Tertullien l’a traité avec raison 
de boucher. Il aura fallu attendre la fin du Moyen Âge pour que la 
dissection des corps de malades morts de la peste soit autorisée. 
Auparavant, les médecins la pratiquaient clandestinement sur les corps 
des suppliciés ou se référaient aux descriptions de Galien. 

Les Gallo-romains étaient donc soignés avec des remèdes issus de 
 

205 Danielle GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle 
gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 222.  
206 Jacques POISSON « Aperçu sur la pharmacopée gauloise » Revue d’histoire 
de la pharmacie, n° 343, 2004, p. 383-390, p. 384-386. 
207 Sophie CASTETS « Les sages-femmes dans l’Antiquité Gynécologie et 
obstétrique », 2017 dumas-01548135 [en ligne]. 
208 Simon BYL « Controverses antiques autour de la dissection et de la 
vivisection » Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 75-1, 1997, p. 113-120. 



 
 

144 

différentes traditions. Cette richesse garantissait des soins dont la 
variété laisse supposer qu’ils donnaient des résultats. Il est difficile de 
connaître la répartition des médecins, des sages-femmes, des 
guérisseurs, des dépositaires de la science druidique sur le territoire, 
mais les médecins semblent avoir été en nombre suffisant209. Par 
conséquent, il n’est pas étonnant que la mort prématurée de Philomathia 
apparaisse scandaleuse à Sidoine et à son entourage ; cela même si les 
décès de femmes avant l’âge de quarante ans n’étaient pas rares. Il n’en 
demeure pas moins que la disparition de la domina affecte non 
seulement son père, son mari et ses enfants, mais aussi les habitants de 
la villa mais encore un entourage plus étendu. Manifestement Sidoine a 
pris la mesure de l’ampleur du dévouement de Philomathia, de ses 
talents, de son travail quotidien et lui en a rendu un hommage plein de 
regrets.  

 
Conclusion 
 
Il ressort de cette brève étude que les hommages cités ne 

contiennent pas les termes dépréciatifs présents dans d’autres textes. 
Grégoire a admiré les prises de position et la fermeté de Flacilla dans 
son combat religieux et politique. Jérôme a enjoint et aidé les dames de 
l’Aventin à devenir des savantes en théologie. Sidoine loue les qualités 
de domina de Philomathia. Leurs textes révèlent que le rôle des femmes 
ne se limitait pas à la procréation et à l’éducation des jeunes enfants. 
Leurs talents, leurs compétences, leurs savoirs multiples étaient 
reconnus et appréciés. Aucune des femmes décrites n’est oisive, frivole 
ou séductrice. Du reste, les auteurs des textes cités ne font pas allusion 

 
209 « On doit considérer que la plupart de ces médecins exercent à titre privé, en 
ville ou à proximité des villes : Aix, Arles, Autun, Bordeaux, Limony près de 
Vienne, Lyon, Metz, Narbonne, Nîmes, Vieu. Mais on trouve aussi des médecins 
dans les campagnes, ce qui, avec les découvertes nombreuses de cachets 
d'oculiste, prouve que, même hors de la Narbonnaise, les campagnes étaient 
relativement bien médicalisées : c'est dans la région de Senlis que Sex. Fabius 
(B.R. 22) élève un monument in honorem domus diuinae. » Danielle 
GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle gréco-
romaine en Gaule » op. cit., p. 206. 



 
 

145 

à leur aspect physique. Jérôme leur enjoint même de ne pas céder à la 
coquetterie210. Or, les Romaines et les Gallo-romaines se souciaient de 
leur apparence, suivaient la mode vestimentaire, utilisaient des fards et 
se paraient de bijoux.  

Quelques siècles plus tard Abélard affirme avoir été surtout attiré 
par l’érudition d’Héloïse, même si sa beauté n’était pas des moindres. 
Elle avait un don sans égal pour les arts libéraux. Elle y brillait d’autant 
plus que l’aptitude aux disciplines du savoir est très rare chez les 
femmes. C’est ce qui la rendit célèbre dans le royaume211. Son plaidoyer 
contre le mariage, rapporté par Abélard, s’inscrit dans la tradition des 
Pères de l’Église décrivant les souffrances et les tourments de la vie 
conjugale et familiale. Même des Juifs de l’ancien temps ont prôné la 
continence212.  

Les troubadours célébraient leurs dames respectives ou les 
vilipendaient, sans donner des détails particuliers sur leur personnalité 
ou leur aspect physique. Elles étaient généralement belles, douces, 
accueillantes, gracieuses, sincères, sociables, fidèles, réconfortantes, 
généreuses, de bon lignage, de grande renommée. En revanche, 
lorsqu’elles ne répondaient pas à leur amour, ils l’invectivaient en 
termes sans équivoque. Elles devenaient capricieuses, cruelles, dures, 
arrogantes, menteuses, infidèles et insensibles à la beauté des 
poèmes213. Si ce discours est moins connu, en revanche celui des 
théologiens critiquant sévèrement les femmes est fort répandu. 
L’histoire et l’iconographie d’Ève tenue pour responsable de la chute 

 
210 Dans sa lettre Marcella sur la mort de Léa, il donne l’exemple de la défunte. 
Elle était si humble et soumise qu’on la croyait la servante de toute l’humanité. 
Or, elle avait été la maîtresse d’un grand nombre d’esclaves. N’était-elle pas plutôt 
la servante du Christ en refusant de régenter les hommes ? Elle était vêtue sans 
élégance, sa nourriture était grossière, sa chevelure peu soignée. Elle fuyait 
l’ostentation et la singularité, pour ne pas recevoir de récompense dès le siècle 
présent. Ad Marcellam de exitv Leae, in Saint Jérôme Lettres t. 2, op. cit., XXIII, 
2, p. 8-10, p. 9.     
211 Abelardi ad amicum suum consolatoria, Éric HICKS/Thérèse MOREAU 
(éds), Lettres d’Abélard et Héloïse, 4b, 270-280, p. 56. 
212 Idem, 5d, 410-7° 527, p. 64-73.  
213 J’ai détaillé cet aspect dans mon ouvrage Amour sacré, fin’amor Bernard de 
Clairvaux et les troubadours, Louvain-la-Neuve, Peeters, 2016, p. 162-178. 



 
 

146 

en est l’un des aspects. Dans les deux cas, les propos sur les femmes 
oscillent entre l’admiration la plus fervente et la critique la plus rude. 
Par ailleurs, les préférences personnelles des poètes quant aux qualités 
particulières des dames se manifestent très peu dans la lyrique. 
L’érudite, la mère, la châtelaine appelée à gérer le domaine familial en 
l’absence de son mari parti à la guerre, sont quasi absentes de leurs 
poèmes. Cependant, il est probable qu’en lettrés, ils aient reconnu 
l’érudition de femmes tant laïques que religieuses. Par ailleurs, 
travaillant parfois dans les chancelleries seigneuriales, ils ont sans doute 
admiré les talents de gestionnaires et de diplomates des châtelaines.  

 
Brigitte SAOUMA 

 
  



 
 

147 

Note sur Tenso, revue de la société Guilhem IX, volume 
38, 2023, 295 p. 214 

 
Il pourrait ne pas sembler nécessaire d’attirer l’attention sur cette 

revue internationalement reconnue, publiée aux États-Unis par une 
société savante qui réunit à travers le monde des chercheurs 
spécialistes, comme le dit son site, d’occitan, de provençal et de langue 
d’oc, et notamment de la littérature troubadouresque. Mais il n’est pas 
certain qu’on sache, en France surtout, que cette littérature suscite un 
intérêt et des recherches continues au niveau international bien 
davantage que dans l’espace où elle a été élaborée, ce domaine d’oc 
dont la plupart a, entre temps, été annexée par la France. 

À côté des articles issus de la recherche, comme par exemple dans 
ce numéro, ceux d’Annie Doucet sur le « bonheur triste » dans les 
chansons des troubadours et de Geneviève Young sur une chanson de 
Girart de Roussillon, cette revue publie de nombreux comptes-rendus 
d’études récentes ainsi que des bibliographies régulières, très détaillées 
et précieuses pour tous ceux et celles qui s’intéressent au domaine d’oc.  
Ainsi, ; dans ce n°, c’est plus de 150 pages qui recensent et indexent 
une bonne partie des travaux consacrés en 2021 : à la littérature occitane 
médiévale (p. 87-138) et moderne (p. 139-190), aux études 
linguistiques et apparentées portant sur le domaine d’oc (p. 191-222), 
ce à quoi s’ajoute une discographie (p. 223-253). Ce travail très 
impressionnant est d’une grande utilité et d’une grande générosité, ce 
dont il convient de remercier les autrices (C. J. Wells, C. Parayre, K. 
Klingebiel, N. Washer) ainsi que la directrice de la revue, Wendy 
Pfeffer. 

 
Philippe BLANCHET LUNATI 

 
  

 
214 https://guilhem-ix.org/tenso/ 



 
 

148 

Présentation 
 
Brigitte Saouma : Autour de Las novas del heretje Les sources 

antiques des controverses entre catholiques et cathares, Paris, 
Classiques Garnier, 2023. 

Las novas del heretje poème occitan anonyme du XIIIe siècle, 
relate un débat entre un inquisiteur, Izarn, et un évêque cathare repenti, 
Sicart. Le premier annonce son intention d’interroger le second, le 
menace du bûcher, l’accuse d’être obstiné, mais ne mène pas un 
interrogatoire habituel. Au contraire, il se lance dans une série de 
controverses, alternant des questions et des réponses qu’il est le seul à 
formuler. Sicart ne répondra officiellement qu’à la fin, félicitant 
l’inquisiteur pour son érudition et son art poétique. Puis, il donne les 
conditions de son revirement : n’être ni brûlé, ni emprisonné, ni détruit. 
Son adversaire, loin d’être dupe de la sincérité d’une telle repentance, 
ne peut qu’accepter les conditions d’un évêque cathare qui a pris soin 
de rappeler sa noble naissance, sa fortune et le grand nombre de ses 
adeptes. Izarn le laissera partir libre. Outre le rapport de force entre les 
protagonistes – dont l’existence serait attestée – ce poème expose 
l’essentiel des controverses philosophiques et théologiques entre 
catholiques et cathares. S’il a été chanté ou récité sur les places 
publiques, il a probablement contribué à la diffusion des conceptions 
cathares plus efficacement que n’importe quelle prédication.  

Son auteur traite avec clarté, concision et justesse les thèmes les 
plus complexes et les plus épineux : l’origine de l’homme et de la 
femme, celle du monde, la question des rites sacramentels, la 
description de la vie après la mort. Sicart, qui était certainement aussi 
savant que son adversaire, connaissait les enjeux d’un tel débat. Ces 
thèmes ne sont pas propres au christianisme. Ils furent débattus depuis 
la plus haute Antiquité par les philosophes grecs. Leurs textes traduits 
en latin, copiés et commentés dès les premiers siècles de l’ère 
chrétienne, ont circulé pendant tout le Moyen Âge. Ils étaient également 
connus des médiévaux à travers de longues citations, des extraits, des 
résumés données par de grands théologiens comme Origène, Tertullien 
ou Augustin. Les intellectuels cathares, souvent d’anciens clercs formés 
à la lectio et à la disputatio, ont utilisé cet héritage, ainsi que les 



 
 

149 

interprétations données par les différentes obédiences chrétiennes, 
notamment les hérétiques.  

Il ressort de cette étude que les catholiques et les cathares prônaient 
la même éthique, fondée tant sur l’héritage antique que sur l’exégèse 
des textes bibliques. En revanche, leurs métaphysiques respectives 
différaient fondamentalement. Celle des cathares, contenant des 
concepts millénaires écartés par les catholiques (double principe du 
bien et du mal, métempsychose, réminiscence) n’a pas disparu malgré 
les controverses, l’Inquisition, la destruction des manuscrits, les 
guerres, les catastrophes naturelles et autres calamités. Elle a 
régulièrement réapparu au cours des siècles dans des contextes divers, 
tel le phénix renaissant de ses cendres. La métempsychose et son 
corollaire la réminiscence, ont alimenté la réflexion au moins jusqu’au 
XVIIIe siècle. On les retrouve dans les notices de dictionnaires, dans les 
lettres de voyage et autres récits circonstanciés. Montesquieu en fit les 
thèmes de son roman Histoire véritable. Bossuet y consacra une partie 
de sa correspondance. Un chapitre entier de son Histoire des variations 
des églises protestantes expose les croyances des cathares et des 
vaudois.  

 
Brigitte SAOUMA 



 
 

150 

Vient de paraître 
 
Éditions de textes 
HERSHON Cyril P., Le Breviari d’amor de Matfre Ermengaud t.1 

Introduction, Turnhout, Brepols, 2024, 304 p. 
MARAVIGLIA Maria Cristiana, Una versione toscana della 

Doctrina pueril di Raimondo Lullo, Roma, Antonianum, 2022,  
280 p. 
 
Études 
AUDISIO Gabriel, Massacrer en Provence Le parlement et les 

vaudois (1540-1545), Paris, Classiques Garnier, 2022, 314 p.  
AUDISIO Gabriel, Extirper l’hérésie en Provence Vaudois et 

luthériens (1530-1560), Paris Classiques Garnier, 2023, 328 p. 
BONNAUD Muriel, Justice et société dans la châtellenie de 

Bressuire (XIVe-XVe siècle), Paris, Classiques Garnier, 2024, 577 p. 
CORAL DIAZ Esther/FRATESCHI VIEIRA Yara, Mulleres 

medievais : textos e imaxes na lírica galego-portuguesa, Universidad 
Santiago de Compostella, 2023, 323 p. 

CLOUZOT Martine, Musique, sexe et dévotion Les images 
marginales des livres dévotionnels (XIIIe-XIVe siècles), Turnhout, 
Brepols, 2023, 108 p. 

DUMARTY Lionel, Langue idéale, langue réelle Description et 
normalisation des langues classiques du IIIe s. av. J.-C. au XIIe siècle 
de notre ère, Turnhout, Brepols, 2024, 268 p. 

DUVAL Frédéric/GADAGNIGNI Elisa, Le théâtre antique au 
Moyen Âge Étude des mots et concepts dans les textes en français et en 
italien, Genève, Droz, 2024, 672 p. 

EICHBERGER Dogmar H., A Spectacle for a Spanish Princess 
The Festive Entry f Joanna of Castile into Brussels (1496), Turnhout, 
Brepols, 2024, 440 p. 

ENDRESS Laura, Trajectoires textuelles de l’Hercule médiéval 



 
 

151 

Mythographie, historiographie et au-delà, Paris, Classiques Garnier, 
2024, 509 p.  

FLOQUET Oreste/GIANNINI Gabriele, Pour une philologie 
analytique Nouvelles approches de la micro-variance textuelle en 
domaine roman, Paris, Classiques Garnier, 2023, 230 p.  

FRUGONI Chiara, Au lit au Moyen Âge, Paris, Les Belles lettres, 
2024, 160 p. 

GOMEZ FERARY Sonia/SAIZ SANCHEZ Marta, Études de 
sémantique et pragmatique en synchronie et diachronie Hommage à 
Amalia Rodriguez Somolinos, Presses universitaires de Savoie Mont 
Blanc, 2023, 466 p. 

GUBBINI Gaia Vulnus amoris The transformation of “Love’s 
Wound” in Medieval Romance Literatures, Berlin, De Gruyter, 2023, 
206 p.  

KELLNER Beate/RUDOLPH Alexander (éds), Mittelalterliche 
Lyrik in Kontext, Berlin, De Gruyter, 2024, 460 p.  

MARO Maria di/MEROLA Valeria/NOCITA Teresa, Digital 
Humanities 2022 Per un confronto interdisciplinare tra saperi 
umanistici a 30 anni dalla nascita del World Wide Web, Roma, L’Erma 
di Bretschneider, 2023, VIII-188 p.  

MONTORSI Francesco, Mémoire des Anciens Traces littéraires de 
l’Antiquité aux XIIe et XIIIe siècles, Genève, Droz, 2022, 376 p. 

RODRIGUEZ Antonio (dir.), Dictionnaire du lyrique Poésie, arts, 
médias, Paris, Classiques Garnier, 2024, 450 p. 

RUß Sibylle/DREWELLO Ursula, Die Bamberger 
Kaisergewänder im Wandel Kunsttechnologische und Material 
Wissenschaftliche Aspekte, Regensburg, Schnell & Steiner, 2023, 320 
p.  

SAOUMA Brigitte, Autour de Las novas del heretje Les sources 
antiques des controverses entre catholiques et cathares, Paris, 
Classiques Garnier, 2023.  

 
VASSELOT de RÉGNÉ Clément de, Pouvoir et solidarité d’une 

famille seigneuriale Le « parentat » Lusignan entre France, Îles 



 
 

152 

Britanniques et Orient latin (Xe-XIVe siècles), Turnhout, Brepols, 2024, 
795 p.  

VICTOR Sandrine, Le pic et la plume L’administration d’un 
chantier (Catalogne XVe siècle), Classiques Garnier, 2023, 277 p.  

 
Revues 
Cahiers de civilisation médiévale Xe-XIIe siècle. Ordonner l’Église 

communautés cléricales et communautés monastiques dans le monde 
carolingien, n° 265, 2024.  

Cahiers d’études hispaniques médiévales. Sous le signe 
d’Alphonse X : contexte et lectures de Don Juan Manuel, n° 46, 2023. 

Cahiers d’études romanes. Création d’espaces et espace de la 
création Les formes de mémoire des lieux littéraires et artistiques Italie 
Espagne Provence n° 46-1, 2023.  

Cahiers de Fanjeaux. Gui Foucois, pape Clément IV et le Midi, n° 
57, 2023.   

Cahier de recherches médiévales et humanistes. Locus Le lieu dans 
les sources médiévales, n° 46, 2023-2.  

Études diachroniques. Formes d’écriture des savoirs : perspectives 
d’analyse du discours en diachronie, n° 1, 2023. 

Médiévales. Fortunes, richesse, pouvoir, n° 83, 2023.  
Mélanges de la Casa de Velázquez. L’ordre dominicain dans la 

péninsule Ibérique : nouvelles perspectives de recherche en histoire de 
l’art (XIIIe-XVIe siècles), n° 52-2, 2022.  

Mélanges de l’École française de Rome. Métamorphose, frontières 
linguistiques, communication écrite/orale (IVe-IXe siècles) : du latin 
aux langues romanes – Varia, n° 134-2, 2022. 

Micrologus. Philosophy, Science and Arts at the Court of Robert of 
Anjou, n° 31, 2023. 

Quaderni di filologia romanza, n° 5-6 (28-29), 2021-2022. 
Revue critique de philologie romane n° 22, 2022. 
Revue des langues romanes. Joi et joie, t. CXXVI, 2022-2 



 
 

153 

Revue d’études médiévales et de philologie romane, n° 1, 2024. 
Revue européenne de recherches sur la poésie, n° 9, 2023. 
Tenso Revue de la société Guillaume IX, n° 38, 2023.   



 
 

154 

Colloques, journée d’étude 
 
Colloques 
L’art roman au XXIe siècle L’avenir d’un passé à réinventer, 

Poitiers, Centre d’Études Supérieures de Civilisation Médiévale, 28-31 
mai 2024. 

Les sexualités ecclésiastiques et le corps social Moyen Âge-époque 
moderne, Université Grenoble Alpes, 17-19 avril 2024. 

Le temps retrouvé Mémoire, réminiscences et résurgences au 
Moyen Âge, Université de Genève, 8 mars 2024.  

Rencontres de musicologie médiévale, Paris, Sorbonne Université, 
18-19 janvier 2024.  

Les émotions musicales dans la culture médiévale Effets de la 
musique sur les corps et les âmes, Université Paris Cité, 14-16 
décembre 2023. 

 
Journée d’étude 
Les loisirs au service du plaisir : entre oisiveté, distraction et 

contemplation, Poitiers, Centre d’Études Supérieures de Civilisation 
Médiévales, 11 avril 2024. 
  



 
 

155 

Table des matières 
 

Avant-propos                                                                                 p. 5 
 
Saverio GUIDA  
Tracce documentarie di piccoli signori celebrati 
da Bertran de Born                                                                        p. 7 
 
Marie-Rose BONNET 
Arlésiennes et Provençales au travail pendant la période 
médiévale                                                                                      p. 47  
 
Viviane CUNHA 
Le rôle de la femme dans la musique à travers l’histoire              p. 83 
 
Brigitte SAOUMA 
L’éloge des femmes chez Grégoire de Nysse, 
Jérôme de Stridon et Sidoine Apollinaire                                     p. 103  
 
Philippe BLANCHET LUNATI 
Note sur Tenso Revue de la société Guillaume IX, 38, 2023,  
295 p.                                                                                             p. 147 
 
Brigitte SAOUMA 
Présentation                                                                                   p. 148 
 
Vient de paraître, colloques, journée d’étude                                p. 150  

 



Direction de la Publication 
Philippe Blanchet (domaine moderne, n° d’hiver) 

Brigitte Saouma (domaine médiéval, n° d’été) 
 

Secrétaire de rédaction 
Nolwenn Troël-Sauton 
revue.flreo@gmail.com 

 
Comité de Rédaction 

 Blanchet, Ph.    Thiolier, S. 
 Courty, M.   Thiolier, J.C. 
 Guimbard, C.   Venture, R. 
 Saouma, Br.   Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

Yann BEVANT (université Rennes 2) 
Philippe BLANCHET (université Rennes 2) 
Pilar BLANCO (université Complutense, Madrid) 
Cédric CHOPLIN (université Rennes 2) 
Maria A. CIPRÉS PALACÍN (université Complutense, Madrid) 
Pierre ESCUDÉ (INSPÉ d’Aquitaine / Université de Bordeaux) 
Catherine GUIMBARD (université de Paris IV-Sorbonne) 
Erwan HUPEL (université Rennes 2) 
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Catherine LÉGLU (université de Reading) 
Claude MAURON (université d’Aix-Marseille) 
Roy ROSENSTEIN (université américaine de Paris) 
Élisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie) 
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo) 
Tullio TELMON (université de Turin) 
Suzanne THIOLIER-MÉJEAN (université de Paris IV-Sorbonne) 
 
Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo  

 
 

Reprographie Université Rennes 2 
Dépôt légal : 2e trimestre 2024 - ISSN 2429-4748 


