Nouvelle série N° 178 — 2024

S

LA FRANCE LATINE
Revue créée en 1949

REVUE D’ETUDES D’OC

REVISTO D’ESTUDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC

Femmes et troubadour :
une histoire culturelle

Coordonné par Brigitte Saouma

CENTRE D’ETUDES DES LANGUES,
TERRITOIRES ET IDENTITES CULTURELLES
BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES

Université Rennes 2




REVUE D’ETUDES d°OC
Revisto d’Estudi d’O — Revista d’Estudis d’Oc
Anciennement La France Latine

Revue soutenue par I’unité de recherche CELTIC-BLM
gérée par 1'Union des Amis de la France Latine
Association régie par la loi de 1901

Pierre VERGNES
et Jean SASTRE
fondateurs

SIEGE SOCIAL

REVUE D’ETUDES D’OC
a ’attention de Philippe Blanchet
Université Rennes 2 — UFR ALC
C.S. 24307
35043 RENNES CEDEX
(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes?2.fr)

Priere d’envoyer a cette adresse toute correspondance concernant
les adhésions a [’association, la rédaction, les manuscrits et
services de presse.

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la
responsabilité de leurs auteurs et autrices.

Abonnement 2024 : 30 € par an
Abonnement de soutien 2024 : a partir de 35 € par an

Rédiger les cheques a I’ordre de : Union des Amis de la France Latine
CCP Paris 10 136-33 F.

© Revue d’études d’oc - France Latine 2024. Tous droits de
reproduction, méme partielle, réservés pour tous pays.



Avant-propos

Les articles présentés dans ce numéro s’inscrivent dans un
mouvement de recherches interdisciplinaires portant sur des sources
longtemps ignorées ou délaissées. Elles font peu a peu I’objet d’études
suscitant de nouvelles interrogations et bousculant des préjugés
solidement établis.

Bertran de Born, chef de guerre retiré a I’abbaye de Dalon a la fin
de sa vie, est I'un des troubadours qui a clairement exprimé dans son
ccuvre « la connessione fra dato storico-ambientale ed ispirazione
lirica ». Saverio Guida a recherché dans des cartulaires plus ou moins
délaissés, les €léments concrets, historiques, permettant d’identifier des
personnages rendus célebres par le seigneur de Hautefort. L’entourage
masculin du troubadour formé de compagnons, d’amis, de conseillers
apparait donc comme une source d’inspiration bien plus importante que
la critique traditionnelle ne le laissait entendre.

L’article de Marie Rose Bonnet fondé, entre autres, sur les
délibérations communales, les comptes trésoraires ou les cadastres,
donne un tableau quasi exhaustif du travail des femmes méridionales,
non nobles. Leur importance sociale a souvent échappé aux historiens,
alors que«la lecture des documents témoigne, méme
parcimonieusement, d’une intense activité professionnelle, aussi bien a
la ville qu’a la campagne ». En révélant tout un pan généralement
ignoré de la vie des femmes, Marie Rose Bonnet ouvre de nouvelles
perspectives a 1’é¢tude du développement économique des sociétés
médiévales.

Les musiciennes compositrices ou interprétes, sont souvent restées
dans I’ombre, sinon anonymes. Apres le rappel des différentes théses
portant sur 1’origine et le genre des chansons en langue vernaculaire
ainsi que 1’universalité de certains fopoi, Viviane Cunha, a expos¢ la
taxonomie des chansons profanes puis a montré I’importance de
Hildegarde de Bingen, Herrade de Landsberg, Maria Gonzalez Aguero
et des moniales italiennes de 1’époque baroque dans 1’évolution de la
musique sacrée. Ces religieuses pour lesquelles «la musique
représentait leur unique voix dans le monde » ont largement ceuvré a la
création et I’enrichissement de themes musicaux.



Les poe¢tes ne furent pas les seuls a célébrer les femmes, Grégoire
de Nysse a rendu hommage a I’impératrice Flacilla pour son
engagement politique et religieux, Jérome de Stridon a loué la trés
¢rudite Blesilla, et Sidoine Apollinaire a fait 1’¢loge de Philomathia,
pivot de sa famille. Souveraine, savante ou domina, elles apparaissent
exceptionnelles par leur courage et leur savoir dans une société dont la
profonde mutation religieuse est aussi due aux femmes.

Philippe Blanchet Lunati dans sa note sur 7enso rappelle
I’importance de cette revue consacrée aux ¢&tudes d’occitan, de
provencal, de langue d’oc et de littérature troubadouresque. En plus des
articles et des comptes-rendus, des bibliographies réguliéres, tres
détaillées et précieuses y sont publiés.

La présentation de mon livre Autour de Las novas del heretje Les
sources antiques des controverses entre catholiques et cathares, outre
le résumé du poeéme, donne un apercu des différences fondamentales
entre les doctrines.

Brigitte SAOUMA



Tracce documentarie di piccoli signori

celebrati da Bertran de Born

Résumé

Afin de contribuer a une mise en « situation » appropriée aux compositions
qui nous restent de Bertran de Born, par le dévoilement des réseaux d’intéréts, de
relations et d’interférences qui les sous-tendent, j’ai cru opportun de restituer le
profil d’un certain nombre de personnages cités par le troubadour limousin, profil
moins €vanescent et vague que celui dont nous disposons aujourd’hui. Ces
personnages aux titres divers sont plus ou moins rattachés a la theatralité et a
I’occasionnalité de micro représentations proposées. Ainsi, avec la récupération
de vestiges documentaires négligés et oubli¢s, j’ai cherché a reconstruire les
rapports intersubjectifs naissant a I’intérieur d’un groupe de « compagnons », de
conseillers, d’amis qui « ornaient » la cour du seigneur troubadour de Hautefort.
De toute eévidence, ils tenaient en grande considération les témoignages actifs de
culture, d’intelligence, d’habileté de versificateur du chatelain. Il les a congus, les
a organisés, en a encourage la mise en scene avec la collaboration et la complicité
d’autres amateurs de la lyrique et de divertissements littéraires

Fra 1 trovatori occitani noti, Bertran de Born ¢ uno di quelli che ha
maggiormente richiamato [’attenzione della critica, attratta e piu o
meno fortemente affascinata, fin dagli albori dell’eta moderna, dalla sua
atipica opera e dalla sua originalissima personalita, quantunque si sia
frequentemente applicata su entrambe soprattutto con un’approche
intuitive, incorrendo non di rado nell’abuso della sovrainterpretazione.
Se c¢’¢ infatti un poeta medievale la cui produzione risulta,
obiettivamente, improntata in maniera consistente dall’esperienza
esistenziale e su cui torna utile I’applicazione dell’«identity theory»
sviluppatasi negli ultimi cinquant’anni soprattutto nei paesi anglofoni,
questi ¢ il signore-rimatore d’Altaforte, che ha lasciato nei suoi
componimenti, pur solidamente formalizzati, ben impressa I’immagine
della realta evenemenziale da cui sono scaturiti e chiaramen te
percepibile la connessione fra dato storico-ambientale ed ispirazione
lirica. In tale quadro prospettico si rivela senza dubbio importante
indagare e svelare la natura e la finalita degli artifizi pervenuti, le
categorie etiche, 1 motivi ideali che hanno determinato e condizionato



I’organizzazione e la sostanza dei congegni in versi € musica rimasti,
ma altrettanto fondamentali devono tornare 1’appropriata ‘situazione’
sul piano cronotopico delle intramature realizzate, I’accertamento della
rete di interessi, relazioni, solidarieta, interferenze sottesa ai testi, il
ravvisamento degli orizzonti d’attesa dei fruitori dei recitativi e del
grado di simpateticita relante 1 messaggi emessi ai loro destinatari
immediati, la penetrazione del sistema di concezioni, norme, ruoli,
convenienze, scambi di valori, conoscenze e ‘rappresentazioni’, che ha
presieduto alla confezione delle orditure superstiti.

Tutta la poesia trobadorica, ed in particolare quella di Bertran de
Born, aveva un eminente ¢ flagrante taglio ‘sociale’, si basava su
condizioni di produzione e ricezione ben diverse da quelle vigenti ai
giorni nostri, non soleva prescindere dalle competenze, dalle
disposizioni, dalle aspettative, dalle sovrastrutture informazionali
possedute dai consorzi umani cui in prima istanza era indirizzata,
comportava il coinvolgimento nell’atto performativo delle compagini
di contorno, provocava un processo dinamico di interazione fra i
paradigmi e 1 Grundbegriffe dell’autore e quelli del suo pubblico, era
diretta verso ’interno di un gruppo ben definito, preciso e reale, in
genere formato da ‘vicini’ spazialmente, culturalmente e
ideologicamente non refrattari a pensare, immaginare, esprimersi
secondo le linee e 1 modi suggeriti dall’elaboratore dell’invenzione
melica.

Da qui I’ineludibile necessita di collocare 1 dilettevoli esercizi
versificatori del signore-trovatore limosino, per lo piu concepiti e
germinati al di fuori della letteratura, in un corretto sfondo compositivo
e comunicativo, di tratteggiare 1’individualita poetica non nella sua
aseita, bensi nel contesto storico-geografico originario, di scoprire non
soltanto il primum agens, ma pure la scena (e il retroscena) in cui si
mosse, di afferrare acconciamente 1’ampio tessuto che sostiene e
circonda le intramature sopravanzate, tenendo conto dell’itinerario
creativo, dei codici mentali, delle spinte, dei gusti, del ‘peso’ della
committenza, dei sodali apertamente chiamati in causa, dell’audience,
selezionata e ristretta, che godeva della prerogativa di agguantare ed
apprezzare appieno, in quanto spettatrice diretta o particeps degli
intrighi e degli avvenimenti accennati, la chiave criptico-semiotica
adoperata dal talentoso realizzatore di incantatori trattenimenti ludico-



culturali.

Bertran de Born si rivolgeva, come si sa, in via primaria agli
esponenti dell’ordo militum, che non era perod — ¢ bene rammentarlo —
una classe sociale compatta e coesa, ma comprendeva persone
privilegiate rispetto alla massa degli ignobiles, ancorché
intrinsecamente diverse e distinte fra loro per estrazione, censo,
educazione, attitudini, nel complesso segnate da una quasi patologica
instabilita esistenziale, da un modo di vivere e di agire fortemente
gerarchizzato, comportante la dipendenza delle piu deboli da quelle piu
potenti, cui rispondevano costanti minacce di destabilizzazione, una
permanente crisi strutturale e un generalizzato ed endemico «besoin de
mouvement que provoquait ’inconfort, moral ou matériel»', donde
inimicizie, violenze, rapine, scontri armati, richiedenti per un adeguato
riparo e contrasto obbligazioni «d’homme a homme» che implicavano
alleanze, tentativi di integrazione, prestazioni d’omaggio € non di rado
addirittura I’accasamento dei minores presso 1 maiores.

Di tale eteroclita compagine, cui st deve la responsabilita di quel
processo di civilizzazione — cominciato in Francia e poi estesosi alle
altre regioni europee — richiamante all’istante I’idea della corte
signorile, dei milieux aristocratici, «conosciamo assai poco»’ e
conviene tracciare contorni e profili meno sfumati, vaghi ed evanescenti
di quelli oggigiorno a disposizione, discernendo per quanto possibile il
posto occupato e la funzione esercitata da ciascun soggetto all’interno
della comunita curtense. E senz’altro confacevole allo scopo riesce
I’avvalersi di un legato letterario, quello trobadorico, notoriamente
includente il mondo reale nella fictio poetica e rivelatore d’un sistema
comportamentale, emozionale, affettivo profondamente influenzato
dalle esperienze antropiche, politiche, relazionali, mitomimetiche di chi
cercava 1l consenso e la complicita del pubblico elitario che
I’attorniava. Ecco perché si ¢ ritenuto opportuno effettuare, sebbene la
documentazione superstite risulti per piu versi depauperata e mutila,
nuove ricognizioni prosopografiche, servirsi dei testi di Bertran de Born

I'R. FOSSIER, Histoire sociale de |’Occident médiéval, Paris, A. Colin, 1970, p.
135.

2'W. MELIGA, Il pubblico dei testi cortesi, in Lo spazio letterario del medioevo. 2.
1l medioevo volgare, dir. P. Boitani-M. Mancini-A. Varvaro, III: La ricezione del
testo, Roma, Salerno Editrice, 2003, p. 79.



10

come di un periscopio cinestetico e concentrare fasci di radiazioni
pluricromatiche e rinfrangenti su un gruppo di personaggi, di
‘compagnoni’, citati dal trovatore limosino ma persistentemente
confinati nell’ombra, col fine precipuo di accertarne 1’identita, di
ricostruire 1 legami di amicizia, di parentela, di interesse intercorrenti
dentro un consorzio gentilizio per troppo tempo lasciato nell’oblio, di
scandagliare i1l fondo ambientale e fa emergere gli organismi
primordiali, nascosti o camuffati, depositari delle ragioni di certe
celebrazioni e/o allusioni a luoghi, figure, eventi piu 0 meno relati alla
‘teatralita’ e all’occasionalita delle microrecite proposte e nell’insieme
marcanti la volonta di stringersi in un’affratellante rete di appoggi e
progetti. Per opporsi alla sommarieta e all’incompiutezza delle
indicazioni ‘poetiche’ fornite, normalmente carenti di dettagli e di
minute specificazioni/spiegazioni, per recuperare le tessere personali
dei componenti delle brigate cortesi evocate da Bertran e ricostruire i
rapporti intersoggettivi sbocciati, per seguire 1 passi di un’umanita
desiderosa di dispensarci importanti e decisivi memorabilia ¢ quasi
ansiosa di parlarci e farci conoscere 1 lati oscuri della sua complessa
esistenza, ¢ incontestabile che intraprese fondamentali siano I’indagine
accurata del contesto in cui i componimenti vennero ideati e giunsero a
maturazione, la verifica/valutazione dei dati liricamente trasmessi alla
luce delle notizie estraibili dalla massa di sapere ‘ibernato’, dormiente
in fondi d’archivio o di biblioteca poco o punto esplorati ¢ che
attendono ancora d’entrare in  un vitale circuito
comunicativo/informativo. Nel caso del trovatore limosino a
consigliare e sollecitare un viaggio tra le carte dei secoli XII-XIII per
scoprire vestigia utili a cogliere ci0 che sta dietro determinati accenti o
comportamenti e a propiziare una giusta mise en situation delle sortite
rimiche rimaste si aggiunge un’ulteriore motivazione: numerosi indizi
depongono a favore dell’ipotesi che Bertran si dilettasse ad intrecciare
versi € musica in primo luogo per una comunita di individui
socialmente modesti (abituati a ritrovarsi «au méme pot et au méme
feu» e a costituire un blocco solidale sul piano politico, ideologico,
culturale), di collaboratori con vari livelli di dignita, di ‘protetti’, di
dipendenti, di milites gregarii, forse anche di parenti e ‘familiari’ in
senso lato, soliti entourer il signore e frequentare 1’aula del capo, tutti
amanti della lirica e dei passatempi che vi si inscenavano ed
accostumati ad apprezzare e plaudire le virtu artistiche e I’esprit del



11

castellano ospitante. Se fosse valida la supposizione ora affacciata, ne
discenderebbe quale corollario immediato che nell’ultimo quarto del
Cento Altaforte si stagliava nel panorama dell’Occitania
nordoccidentale non soltanto come roccaforte «valde inexpugnabiley
(secondo D’indicazione di Goffredo di Vigeois), ma anche come
importante ed influente centro di produzione e diffusione di
sperimentazioni melismatiche, fervida fucina di poesia e foyer di
circolazione culturale, obrador amatoriale di confronto fra attori e
comparse di manifestazioni intellettuali, ricreative, ludiche,
galvanizzanti.

La ricerca compiuta fra 1 materiali extra commercium sopravanzati
¢ a noi pervenuti per il dur désir de durer ha consentito in effetti di
convertire I’ipotetico e il possibile in documentato e fededegno, di
afferrare meglio i1l senso di molti componimenti bertrandiani,
d’attribuire concreti e storici lineamenti ad un cospicuo numero di
personaggi resi celebri dal signore-trovatore e sfuggiti a pregresse,
epidermiche, indagini identificative, di reperire tracce importanti del
piccolo mondo quotidiano rotante entro il perimetro del castrum di
contrastata proprieta del «cantore delle armi» con vocazione per i
contatti umani, di accertare che i festini, gli svaghi, 1 recitativi
ammanniti ad laetitiam adstantium attiravano un pubblico multiforme,
proveniente da regioni tanto vicine quanto lontane dagli attuali
dipartimenti della Dordogne e della Corréze®, ma soprattutto composto
di commilitoni, consiglieri, amici, sodali locali che “ornavano” la corte
¢ tenevano in alta considerazione le prove attive di cultura, di
intelligenza e di abilita nell’ars versificatoria, di percepire che 1 muri
del castello d’Altaforte risuonavano non solamente delle melodie e
delle invenzioni rimiche di Bertran, ma pure delle trobadas escogitate
da poetanti autoctoni che rispondevano ai nomi di Bernart de la Fon, di

3 Altaforte sorgeva in pago lemovicino, al limite orientale di quel dipartimento che
dalla fine del XVIII secolo ha preso il nome di Dordogne, ma a pochi chilometri
di distanza, nel territorio dell’odierna Correze, si trovavano la maggior parte delle
proprieta fondiarie del Nostro, la foresta di Born da cui 1 suoi avi trassero la
denominazione cognominale, I’abbazia di Dalon presso la quale chiuse i suoi
giorni.



12

Giraut del Luc, di Peire de Boussignac!, nonché delle esibizioni
spettacolari di artisti di prima grandezza, quali Guillem de Bergueda,
Arnaut Daniel, Giraut de Bornelh, probabilmente richiamati dalla
tempra, dall’estro, dalle capacita musaiche della téte d’acteur che
comandava nella piazzaforte e suggeriva modelli mentali e
comportamentali «that exercised a disproportionate influence — if the
relative number of the elite group is considered — on society»°.

Dell’ampio campionario umano adunato si segnalano appresso
alcuni significativi esempi, rimandando per un piu compiuto schedario
all’opus magnum «Letteratura e societa nell’Occitania dei secoli XII e
XIII» in allestimento da decenni e che sta per giungere al traguardo
della stampa.

Araimon Luc d’Esparo

Il piu antico dei componimenti databili di Bertran de Born, non a
caso posto ad apertura della serie di testi del Nostro nell’edizione
Paden-Sankovitch-Stiblein®, ¢ il sirventese Lo coms m’a mandat e
mogut. Si tratta di un «optimista canto guerrero»’ che 1’autore, per sua
esplicita declaratoria esordiale, imbasti su sollecitazione del conte
Raimondo V di Tolosa e congegno «pour entrainer les hommes au

4 Per i quali sia consentito il rimando rispettivamente a S. GUIDA, A/l ’escola di
Giraut de Bornelh: Bernart de la Fon, in «Cultura Neolatina», LXXX (2020), p.
35-74, 1D., Per I’agnizione di Giraut del Luc, in Tenso, 36 (2021), p. 1-33,1D., /I
legato lirico di Peire de Boussignac, in Studi Mediolatini e Volgari, LXVII
(2021), p. 77-132.

> J. AURELL, Identity as a Historiographical Concept, in Identity in the Middle
Ages. Approaches from Southwestern Europe (ed. by F. Sabaté¢), Amsterdam 2021,
p. 55-64 : 61 (consultabile on line all’indirizzo
https://doi.org/10.1515/9781641892599) che si raccomanda pure per
I’abbondanza dei rimandi bibliografici.

6 W.D. PADEN-T. SANKOVITCH-P.H. STABLEIN, The Poems of the Troubadour
Bertran de Born, Berkeley-Los Angeles-London, University of California Press,
1986.

7 M. DE RIQUER, Los trovadores. Historia literaria y textos, Barcelona, Planeta,
1975, p. 690.



13

combat a venir»® contro il re d’Aragona Alfonso II. In realta, per quasi
tutto 1l XII secolo 1 lignaggi di Tolosa e di Barcellona furono opposti da
insanabili rivalita e cruente guerre per «la prépondérance méridionaley,
giusta I’efficace definizione di Ch. Higounet’: dal 1158, grazie ad una
specifica e granitica alleanza stretta a Blaia nel mese di dicembre,
Alfonso II poteva contare sull’appoggio di Enrico II Plantageneto,
mentre Raimondo V, diventato nel 1154 cognato di Luigi VII di Francia
avendone sposato la sorella Costanza, godeva del determinante
sostegno del sovrano capetingio. Nel gennaio 1173 il monarca
Plantageneto si era recato con largo seguito (tra cui il suo erede
designato, Enrico il Giovane) in Alvernia «to settle important dynastic
business» e per presiedere «a great regional summit»!°, al quale erano
intervenuti il conte di Vienne, Giraldo di Macgon, il responsabile della
casa signorile di Maurienne, Umberto, il titolare della corona
d’Aragona, Alfonso II, i1l dominus in carica della dinastia di Saint-
Gilles, Raimondo V, nonché numerosi feudatari di minor rango, ma pur
sempre blasonati ispiratori e/o protagonisti delle vicende politiche,
diplomatiche, successorie, militari, amministrative, prodottesi nelle
ultime stagioni in area occitana. Le discussioni intavolate dai meliores
terrae convenuti a Montferrand furono spostate — per dare la possibilita
ad Eleonora d’Aquitania e a Riccardo Cuor di Leone, assenti, di
parteciparvi attivamente — e continuate, alla fine di febbraio, a Limoges,
ove si svolse una nutritissima per massa di partecipanti e grandiosa
adunanza di baroni (di varia statura e provenienza) che ebbe, tra I’altro,
come effetto il raggiungimento, dopo decenni di attriti e lotte, di una
provvisoria pace fra la progenie santegidense-tolosana e quella
catalano-aragonese. Con tutta probabilita nell’occasione furono stabiliti
1 primi contatti e rapporti personali, destinati a rafforzarsi e svilupparsi
negli anni successivi, tra Bertran de Born e [Iillustre patrizio
linguadociano impegnato ad estendere 1 suoi diritti potestativi nel Midi,

8 G. GOUIRAN, L’amour et la guerre. L’oeuvre de Bertran de Born, Aix-en-
Provence-Marseille 1985, p. 155.

 CH. HIGOUNET, Un grand chapitre de [’histoire du XII¢ siécle : la rivalité des
maisons de Toulouse et de Barcelone pour la prépondérance méridionale, in
Mélanges d’histoire de Moyen Age dédiés a Louis Halphen, Paris, Presses
universitaires de France, 1951, p. 313-322.

10 M. STRICKLAND, Henry the Young King (1155-1183), New Haven-London, Yale
University Press, 2016, p. 120.



14

che verosimilmente ebbe modo di conoscere e apprezzare pure il gia
manifestatosi talento poetico del giovane e promettente signorotto
perigordino. Poco tempo dopo il convegno di Limoges e il rinnovato
protocollo d’intesa e di deposizione delle armi sottoscritto nell’aprile
1176 a Gernica da Alfonso II e Raimondo V, questi, che non sognava
altro «que de mettre la main sur Narbonne»'! e di impadronirsi del
comprensorio cuscinetto fra 1 suoi possedimenti diretti provenzali e
linguadociani allora governato dalla viscontessa Ermengarda e dal di
lei nipote Aimerico di Lara, profittando dell’improvvisa morte dello
spalleggiatore familiare della nobildonna rimasta sola al potere e senza
competenze militari, penetrd con la forza nella citta posta sulle sponde
dell’Aude, ne assunse di fatto i1l controllo e cerco di annettere ai beni
della sua dinastia 1’antica capitale della Settimania. [ disegni
espansionisti ed incorporativi del toparca tolosano suscitarono, tuttavia,
la preoccupazione e I’opposizione armata dei baroni avversi alla
schiatta di Saint-Gilles, capeggiati da Ruggero II Trencavel, cui presto
st uni il re d’Aragona che divenne 1’anima della lega antiraimondina.
Lo stato di mobilitazione generale e le operazioni belliche in tutta la
regione narbonese durarono per anni con I’alternarsi della fortuna nei
campi avversi, finché nell’aprile 1181 fu raggiunto il culmine del
conflitto: 1l giorno di Pasqua venne ucciso da Ademaro di Murviel,
partigiano di Raimondo V, il fratello e luogotenente in Provenza di
Alfonso II, Raimondo Berengario. La reazione del sovrano iberico fu
rabbiosa: il castello di Murviel venne assediato e distrutto, mentre 1
fortilizi e le campagne attorno a Tolosa subirono razzie, divampamenti,
sconquassi. Sembrava veramente che da un momento all’altro anche la
citta attraversata dalla Garonna dovesse essere investita dalle incursioni
delle truppe della coalizione antiraimondina. E in vista del paventato
attacco, il conte di Tolosa chiese a Bertran de Born, che evidentemente
s’era conquistato reputazione di ferrato Tirteo e infesto nemico
dell’asse anglo-angioino-aragonese, di comporre un canto in versi €
musica galvanizzante, rincuorante 1 suoi fideles e insufflante fede e
incoraggiamento ai minacciati de pres da Alfonso II.

A giudizio quasi unanime degli studiosi che se ne sono occupati, il

"H. DEBAX, La féodalité languedocienne. XI°-XII¢ siécles. Serments, hommages
et fiefs dans le Languedoc des Trencavel, Toulouse, Presses universitaires du
Mirail, 2003, p. 92.



15

sirventese (sette cobbole unissonans di sei ottonari ciascuna, piu due
tornate di due versi) venne realizzato nella primavera/estate del 1181 e
nulla, in effetti, osta la diffusa opinione che ci troviamo dinanzi ad un
recitativo di circostanza, di natura essenzialmente politico-parenetico-
suasiva, sbozzato nell’imminenza della temuta aggressione, quando
occorreva sfruttare ogni strumento di propaganda per tenere alto il
morale assieme a ben affilate le armi'?. Latore della richiesta a Bertran
di stendere un tonante peana teso a rinsaldare gli animi dei combattenti
contro le ingerenze nel Mezzogiorno della Francia del dinasta iberico e
di quello anglo-angioino e a magnificare ed estollere il valore e il vigore
bellico degli oppositori occitanici fu, secondo quanto si apprende dal
secondo verso del componimento, n’Aramon Luc d’Esparo. L’1dentita
dell’emissario di Raimondo V € rimasta fino ad oggi «unknown»!3 agli
editori e ai commentatori dei pezzi rimicomelodici del Nostro e lasciata
nel buio piu profondo; ma noi dediti alla filologia e alla critica letteraria
«partageons avec I’historien le secret espoir de voir revivre ceux que
les textes nous donnent & deviner»'* e percio non possiamo rassegnarci
agli offuscamenti e alla nescienza e ci sforziamo d’affinare, per quanto
possibile, 1 procedimenti ispettivi, per restituire ai ‘fantasmi’ corpo e
voce e cosi ricomporre liaisons sinora sfuggite all’attenzione e far
emergere non solo e non tanto la singola persona, ma il mondo reale in
cui era inserita, la categoria sociale e culturale cui apparteneval.

Molte erano nel XII secolo — e sono — nella parte meridionale
dell’esagono francese le localita denominate Espar(r)on (dal latino

12 E il caso di richiamare alla mente quanto scritto un secolo fa da L. CLEDAT, Du
role historique de Bertrand de Born, Paris, E. Thorin, 1879, p. 39 : « L’intérét
principal de ce sirventes est de nous montrer quelle était 1’autorité des troubadours
au douziéme siecle, et I’'influence de leurs chants ».

13 F. M. CHAMBERS, Proper Names in the Lyrics of the Troubadours, Chapel Hill,
The University of North Carolina Press, 1971, p. 52.

4 M. G. GROSSEL, Cours seigneuriales et mécénat de trouvéres, images et réalité,
in Chdteau et société castrale au moyen dge. Actes du Colloque des 7-8-9 mars
1997 (dir. J.-M- Pastré¢), Publications de 1’universit¢ de Rouen, 1998, p. 161-178
: 161.

15 Nel saggio citato nella nota 5 AURELL non ha mancato di rimarcare I’importanza
del processo di «categorization, which emphasizes the activity of the subject in its
belonging to the group or “identification”, which enhances the perception of the
ad extra identity, from outside the subject» (p. 58).



16

medievale sporonum, con confluenza del francone sporo, avente nella
lingua d’oc il significato di «sperone, sporgenza montagnosa,
promontorioy»): negli attuali dipartimenti delle Alte Alpi, dell’ Ardéche,
delle Alpi dell’ Alta Provenza, del Gard, delle Lande, del Lot, dell’Alta
Garonna, degli Alti Pirenei'®. In ragione del fatto che il messaggero
presso Bertran de Born prestava servizio su istruzione del conte di
Tolosa, parecchi studiosi (tra cui Riquer e Paden-Sankovitch-
Stiblein!”) hanno supposto che Araimon Luc d’Esparo fosse originario
dell’omonimo sito dell’odierno dipartimento dell’Alta Garonna,
cantone di Aurignac, alle dirette dipendenze di Raimondo V. Non si ¢
tenuto in conto che nella seconda strofe del sirventese il trovatore
mostra inequivocamente di considerare il nunzio a lui inviato di etnia
guascone e, soprattutto, che la forma denominativa adottata per
designare 1’araldo, Araimon, ne tradisce irrefragabilmente la
provenienza, essendo caratteristica propria del guascone premettere ai
nomi comincianti con 7, per motivi eufonici, una voce prostetica'®,
Appare di conseguenza piu acconcio assumere che I’ambasciatore del
conte di Tolosa fosse nativo della regione altopirenaica, ove
effettivamente esisteva in epoca medievale ed era ben nota una localita
nei pressi di Labarthe chiamata Espar(r)os, posta ad un’altitudine di
713 metri'®.

Agli inizi del Cento, visconte di Labarthe era Augerio, due volte
convolato a nozze e deceduto nel 1130. Dal primo matrimonio egli ebbe
tre figli maschi (Espanio, Arnaldo e Pietro) e una femmina
(Biancofiore). Il primogenito consegui a titolo di successione il
viscontato, mentre Arnaldo sposo intorno al 1115 Condorina, figlie ed
erede di Raimondo signore di Esparros, la quale lo rese padre di
Raimondo, Gerardo (che divenne arcivescovo di Auch) e Guglielmo,

16 Una lista (non completa) dei toponimi che interessano in E. NEGRE, Toponymie
générale de la France 11, Geneve, Droz, 1991, p. 1189.

7 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 690 e PADEN-SANKOVITCH-STABLEIN, The
Poems cit. n. 6, p. 107.

18 Rilevd per primo il fenomeno, con riferimento proprio all’occorrenza
bertrandiana, A. THOMAS nella recensione del volume di A. STIMMING, Bertran
von Born, Halle 1892, pubblicata in Romania, XXII (1893), p. 590-594: 591.

9 Cfr. A. JOANNE, Géographie du département des Hautes-Pyrénées, Paris,
Hachette, 1890%, p. 64.



17

nonché di una creatura femminile di cui si ignora il nome, ma che si sa
onorevolmente maritata a Bertrando, sire di Montesquiou. Il maggiore
d’eta ed erede designato, Raimondo, contrasse connubio verso il 1140
¢ fece venire al mondo Bernardo, Bonuomo, Raimondo-Lupo e
Gerardo. I membri della famiglia furono assai legati fra loro e
compaiono assieme in molti documenti a noi pervenuti; in questa sede
a rivestire interesse sono due scritture risalenti al 1175 circa,
dimostrative dell’esercizio di governo feudale da parte del conte di
Bigorra Centullo III (1163-1185) e riguardanti I’una la costruzione (o,
meglio, la ricostruzione) del castello di Vidalos che, ultimato, venne
affidato dal nobiluomo a Pietro d’Astugue, con 1’obbligo, pero, di
addurre come garanti della sua fedelta Oddone degli Angeli, Dodo di
Bénac e Raimon d’Esparros (il piu anziano del casato) e di dare come
ostaggi per I’osservanza dei suoi impegni®® un certo numero di signori
della zona, tra 1 quali si scoprono Ramon Lub d’Esparos ¢ Wilhem
Arnaut d’Esparos®!, I’altra una promessa di fedelta, resa pressappoco
nello stesso torno di tempo, di Arnaldo Raimondo di Castelbajac,
accompagnata dalla fideiussione dei sopra incontrati Ramon d’Esparos
¢ Dodo di Bénac, unitamente a quella di altri baroni locali citati nel
documento precedente??.

20 Che, evidentemente, non vennero rispettati, dato che nel 1180 circa la guardia
del castello venne conferita a Bernardo di Lavedan, creditore nei confronti del
conte di una cospicua somma di denaro (in proposito: J. de JAURGAIN, La
Vasconie. Etude historique et critique, Pau, imp. Garet, 1902, 11, p. 435-436.

2l Merita d’essere notato che nell’atto rimasto essi sono indicati come presenters,
la qual cosa vuol dire che erano tenuti a non trasgredire 1’obbligo di una stabile
presenza nel castello prossimo a Lourdes. Il documento, trascritto nel dugentesco
cartulario di Bigorra (trasmesso all’interno d’un libro di censi), raccolta
composita segnata da mutilazioni, deformazioni e contrazioni pil 0 meno
drastiche degli originali, ¢ criticamente — e validamente — edito da X. RAVIER, Le
cartulaire de Bigorre (XI°-XIII¢ siecle), Paris, CTHS, 2005, p. 71.

2211 testo si legge in RAVIER, Le cartulaire cit. nella nota che precede, p. 71. Il
nome di Ramon d’Esparos, che si incontra fra gli hostadges portati a garanzia,
puo essere rapportato tanto al gentiluomo che nel documento sopra ricordato
compare per primo, quanto all’indubbiamente piu giovane patrizio (suo nipote)
generalmente indicato col suo doppio contrassegno onomastico, Raimondo Lupo,
appellativo che ¢ perd consentito ritenere contratto € nella sua seconda parte
soppresso per ragioni di economia da parte di un redattore incline e abituato a



18

E vero che Bertran de Born accenna nel suo sirventese a Raimon
Luc (d’Esparo), mentre il signorotto guascone coinvolto intorno al 1175
in affari vassallatici riguardanti Centullo II di Bigorra portava il
contrassegno onomastico di Raimondo Lupo, ma ricordando
I’insegnamento di uno dei padri della moderna filologia, A. Boeckh,
secondo il quale «i nomi propri e i numeri sono particolarmente soggetti
a deformazione» e nella tradizione manoscritta dei testi spesso «1 nomi
vengono scambiati con altri nomi simili»??, non si rivela forse troppo
azzardato immaginare un malinteso archetipale nel processo tralaticio
del componimento bertrandiano e sospettare che il reperto Luc sia
lectio, indubbiamente, facilior rispetto alla forma Lup, antroponimo
diffusissimo nel medioevo proprio in area altopirenaica, ma rarissimo €
pressoché sconosciuto nella parte settentrionale dell’ Aquitania, ove si
configura normale ed istintivo un suo accepimento da parte di un
copista non molto esperto come il piu consueto e familiare
denominativo Luc, con conseguente adeguamento mentale e grafico al
distintivo battesimale echeggiante quello del celeberrimo evangelista.
Lecita quindi in hipothesi 1’equiparazione dei due personaggi, tanto piu
che ¢ di un Raimondo d’Esparron che invece dal testo si evince
chiaramente essere il figlio di suo fratello Bernardo. Risaputo che nel
lungo e cruento contrasto tra la dinastia catalano-aragonese e quella
santegidense-tolosana per il dominio politico e territoriale nel Sud della
Francia la classe cavalleresca del tratto gallico dei Pirenei si schiero in
maniera quasi compatta con la stirpe raimondina, che la porzione piu
intraprendente di essa fu costantemente portata ad uscire degli ‘angoli
morti’ della regione montagnosa solcata dagli affluenti della Garonna,
fortemente attratta dalla bona vila di Tolosa «de totas ciutatz flos e

comprimere, restringere, ridurre e sintetizzare il testo cui attingeva. JAURGAIN (La
Vascoine cit. n. 18, p. 405) scriveva che « Raymond-Loup d’Esparros vivait
encore en 1194 », ma lo studioso probabilmente incorreva in errore, stante la
coincidenza dei nomi personali, riferendo a quest’ultimo la menzione, che si trova
in un documento del 21 ottobre 1194, di un Raimondo d’Esparron che invece dal
testo si evince chiaramente essere il figlio di suo fratello Bernardo.

23 A. BOECKH, La filologia come scienza storica. Enciclopedia e metodologia
delle scienze filologiche (trad. it. di R. Masullo della prima parte — d’impianto
teorico — del volume tedesco apparso in seconda edizione a Lipsia nel 1886),
Napoli, Guida, 1987, p. 252.



19

roza» (che costituiva, tra I’altro, «un véritable centre culturel»?%),
sempre pronta a stringersi attorno a valori, patterns, maggiorenti
giudicati validi interpreti del sistema politico, moretico, ideale e
sentimentale in cui si riconosceva e che teneva a rendere condiviso e
condivisibile. Avendo altresi in mente che 1 membri del notabilitato
guascone del XII secolo non erano per la maggior parte indifferenti o
estranei alla formazione culturale, alle pratiche di alfabetizzazione e di
letterarieta, alla gaya sciensa, che, anzi, risultano dai residuati
documentari pervenuti intensamente protesi ad allacciare e/o rafforzare
rapporti d’alleanza e d’amicizia con 1 primates dell’eminente e
prestigioso casato tolosano, stabilmente disposti ad assumere
importanti (ma anche gravosi) incarichi nella gestione amministrativa
dei beni dell’altolocata domus attorno a cui orbitavano, frequentemente
impegnati sul terreno diplomatico e propagandistico a favore della
progenie raimondina, € non sottovalutando il fatto che nell’epoca che a
noi interessa 1 legati dei magni secundum saeculum viri erano non
semplici trasmettitori dei messaggi, bensi degli avveduti comunicatori,
provvisti di idoneo equipaggiamento retorico, dialettico, psicologico,
dei ‘confidenti’, dei collaboratori devoti e leali, degli agenti di fiducia
capaci di suscitare con voce articulata litterata moti dell’animo,
opinioni, orientamenti favorevoli alla causa perorata, non riesce
inverosimile o poco attendibile la supposizione che il conte Raimondo
V abbia inviato come proprio emissario ad Altaforte, per conferire con
Bertran de Born ¢ indurlo a trasfondere con apposito canto baldanza e
aspettative di vittoria, un suo stimato fiancheggiatore guascone, un
esponente della sua clientela, un dinamico e preparato domi(ni)cellus
giunto da lontano alla sua corte per prestare omaggio € ‘servizio’,
probabilmente per compiere il proprio tirocinio equestre, Raimondo
Lupo d’Esparon, cadetto d’una famiglia signorile di medie risorse
economiche e fondiarie, bramoso di partecipare ai rituali mondani, alle
pratiche di divertimento e di intrattenimento dell’aristocrazia di rango
elevato, il quale presumibilmente mostrava inclinazioni non tanto
marziali e battagliere, quanto curiali, conviviali, relazionali, culturali e
sentiva il fascino della poesia e della musica.

24 L. MACE, Les comtes de Toulouse et leur entourage. XII*-XIII¢ siécles, Toulouse,
Privat, 2000, p. 144.



20

Guillelme Bertran

Di certo piu plausibile e convincente di quella sopra prospettata
riesce I’agnizione del personaggio per due volte chiamato in causa da
Bertran de Born nella canzone Sel qui camja bon per meillor (composta
solo qualche anno piu tardi del sirventese Lo coms m’a mandat, secondo
Kastner «before the autumn or early winter of 1182»%, a giudizio di
Gouiran®® dopo il 1184) e denominato «Guillelme Bertran» al v. 41,
semplicemente Guillelme nell’ottonario 51.

E da considerare, anzi tutto, che nell’onomastica medievale
(compresa quella trobadorica, e basti pensare a Bertran Folc, Guilhem
Peire, Peire Rogier, Raimon Berenger, Raimon Izarn) era normale, non
diversamente da quanto avviene oggigiorno, avere — in tutti i ceti — due
nomi propri e capitava sovente che il portatore o chi a lui si rivolgeva
ne usasse, a seconda delle circostanze, compendiosamente e per
sveltezza, uno solo. Specialmente nei testi dialogici e nelle invocazioni
di dedica e/o conclusive del loro dire in versi 1 poeti in lingua d’oc non
si facevano scrupolo di scorciare, il piu delle volte per esigenze formali
e rimico-prosodiche, gli allocutivi dei destinatari dei loro
componimenti o, addirittura, nel caso di duplici antroponimi, di
invertire I’ordine consueto di successione degli elementi identificativi.
Si ¢ autorizzati, quindi, preliminarmente, a ritenere paritetiche le due
forme designative, Guillelme Bertran ¢ Guillelme adoperate
dall’intramatore lirico d’ Altaforte e a conglutinare e riferire, sulla base
in primis dello svolgimento logico-discorsivo e poi dell’esperienza, ad
un identico e unico individuo i due non perfettamente collimanti
appellativi.

Nell’Occitania del XII secolo si era fatta sempre piu consapevole e
diffusa la necessita di distinguere, qualificare, caratterizzare, evocare le
persone, indicandone sin dal denominativo I’identita, la collocazione in
seno alla famiglia e alla comunita d’origine, la grammatica delle

25 L.E. KASTNER, Notes on the Poems of Bertran de Born, in Modern Language
Review, 27 (1932), p. 398-419 : 403.
26 GOUIRAN, L’amour... cit. n. 8, p. 71.



21

relazioni parentali, dinastiche e successorie, e tra «los macanismos
creados por un individuo o grupo social para poder llegar a reconocerse
y ser reconocido con respecto al resto del conglomerado social»?’, era
divenuta prassi quasi generale 1’aggiunta (soprattutto con riguardo agli
esponenti maschili) al nome di battesimo di un ulteriore segno di
riconoscimento, consistente solitamente nel patronimico, segnalante
I’appartenenza ad un ben determinato ramo domestico, rimarcante il
valore dell’ascendenza, ribadente anche all’esterno, nei rapporti sociali,
la centralita dei nessi patrilineari. Cosi, quando nelle -carte
documentarie o nelle scritture letterarie del tempo si trova un
appellativo di battesimo seguito da altro designativo onomastico, senza
«la médiation d’un glosse (qui dicitur) ni I’aveu d’une filiation (X ...
filius, proles Y)»*8, ¢ fondato e s’impone accepire ed intendere la
deposizione nominale come una contrazione, una forma brachilogica
significante che X era figlio, discendente di ..., del quale era stata
ripresa ¢ incorporata la denominazione primaria con compito
‘disambiguante’ e per far conoscere immediatamente la linea di
filiazione, 1’appartenenza ad un preciso gruppo familiare, il nomen
gentile (della gens) da cui il soggetto interessato derivava.

Il cognome ereditario, riproposto spesso con valore quasi totemico,
ovvero il «<nom de famille» Bertran s’incontra nel Cento e nel Duecento
con grande frequenza e in maniera che non ¢ esagerato definire
endemica in tutte le regioni della Francia meridionale con funzione
performativa e per dimostrare all’istante un legame che si voleva
esibire; arduo si rivela percio, obiettivamente, 1’avvistamento (con
conseguente riconoscimento) del personaggio menzionato da Bertran
de Born. Dal momento, tuttavia, che il signore-trovatore sfodera nei
suoi confronti atteggiamenti ed accenti che appalesano un’indubbia
confidenza e dimestichezza, ¢ sembrato conveniente restringere le
ricerche storiche dell’individuo (finalizzate a scoprire, al di 1a della

2T P. VAZQUEZ GESTAL, ;Qué le pasé al giro lingiiistico? De la narratividad a la
interpretacion en historiographia, in Rilce, 22 (2006), p. 237-257 : 247.

28 C. DUHAMEL-AMADO, Genése des lignages méridionaux. I. L’aristocratie
languedocienne du X° au XIII¢ siecle, CNRS Université de Toulouse Le Mirail,
2001, p. 281. Nel mondo anglonormanno la relazione risulta esplicitata in lingua
volgare da trasparenti specificazioni: Richard fitz Gerald, William fitz Paul, etc. .



22

‘rappresentazione’ fornita dal poeta, il suo posto e il suo ruolo
all’interno delle strutture sociali) ad ambiti geografici prossimi al
conosciuto teatro d’attivita del Nostro.

Al confine tra il Périgord ed il Limosino, a pochi chilometri di
distanza da Altaforte, oggi nel cantone di Excideuil, a Dalon, sorgeva
dagli iniz1 del XII secolo un eremitaggio fondato dal beato Gerardo di
Sales, che da congrega indipendente (provvista pero di notevoli
proprieta boschive ed agrarie concesse «in perpetua elemosina» dai
signori del circondario) si trasformo nel 1162 in abbazia cistercense
espandendo ulteriormente — e in tutte le direzioni — il raggio dei beni
temporali ricadenti sotto il suo controllo. In ragione dell’abbondanza e
della frequenza delle donazioni ricevute fu ritenuto opportuno dai
responsabili dello stabilimento cenobitico allestire una raccolta di
documenti, per lo piu giustificativi dei diritti e dei possedimenti della
confraternita, con poche mutilazioni traditi fino ai giorni della
rivoluzione francese, quando vennero sottratti ai legittimi custodi e
probabilmente distrutti. Per fortuna, dell’antico registro pergamenaceo,
che conteneva oltre milletrecento scritture correnti dal 1114 al 1250
circa, aveva tratto copia, compendiosa e in molti casi semplicemente
riassuntiva, intorno agli ultimi anni del Seicento I’erudito e genealogista
Frangois Roger de Gaignieres, le cui carte, portanti nell’insieme il titolo
di Extrait du cartulaire de [’abbaye de Dalon, si sono preservate e
riposano inventariate fra 1 manoscritti latini della Biblioteca nazionale
di Francia sotto il numero 17120. L’esemplare seicentesco ¢ stato fatto
oggetto di studio e di edizione da parte di L. Grillon, che nel 1964 ha
discusso presso I’Universita di Bordeaux la tesi Le Domaine et la vie
economique de l’abbaye cistercienne de Notre-Dame de Dalon e nel
2004 ha finalmente dato alle stampe il prezioso cartulario superstite,
corredandolo di un «index rerum» e di un «index nominumy, per «la
grosse majorité» comprendente nomi di personaggi «limousins ou
corréziens»?’. Grazie al paziente lavoro di Gaigniéres e di Grillon :

« Nous pouvons ¢tudier le classement géographique des actes, relever le nom
des granges et de leurs terroirs, préciser leur importance et leurs cultures |[...]

2 L. GRILLON, Le cartulaire de I’abbaye Notre-Dame de Dalon, Périgueux,
Archives départementales de 1a Dordogne, 2004, p. 18.



23

[...] Nous retrouvons les grandes familles limousines et leurs alliances et
nous prenons contact avec les familles moindres, si mal connues, attachées a la
méme glebe sur plusieurs générations ... ]

[...] Nous pouvons éclairer la vie matérielle, et, en partie, la vie spirituelle
du monastére »*°.

E non solo: siamo posti in grado di scoprire, occasione
estremamente rilevante per quanto attiene all’oggetto della nostra
indagine, che «de nombreux actes concernent Bertran de Born et
permettent d’apporter des précisions sur I’origine de son nom, ses
ancétres, sa descendance, ses alliances, les personnages chantés dans
ses poémes »°!. Accade, tra I’altro, d’imbattersi in una serie di strumenti
rilasciati a futura memoria nei quali fa piu volte capolino un individuo
chiamato Guglielmo Bertrando che presenta a tutta prima validi
requisiti per essere omologato al personaggio provvisto di identici
contrassegni onomastici menzionato dal signore-trovatore d’Altaforte
in Sel qui camja bon per meillor.

Il primo dei documenti in cui compare Guglielmo Bertrando ¢ un
atto di donazione — da lui stesso deciso e messo in pratica — delle decime
ricavate dalla foresta di Badefol d’Ans (odierno cantone d’Altaforte) a
favore dell’abbazia di Dalon, rappresentata dal superiore pro tempore
Ruggero®, al quale intervenne come testimone Raimondo di
Boussignac, congiunto dell’a noi noto versificatore in volgare Peire de
Boussignac. La scrittura imbreviata pervenuta tramite la sintesi
procurata da Gaignieres risulta priva di data, ma la citazione come abate
in carica di Ruggero, che da altra fonte sappiamo aver assolto la
funzione tra il 1120 e il 1159, ci consente di assegnare 1’opera di
beneficenza al periodo ora indicato (con maggiori probabilita di
effettuazione negli ultimi anni del lasso temporale prospettato).

Alla compendiosa pezza documentaria appena segnalata
s’accompagna nell’Estratto del collezionista seicentesco la
registrazione di altra caritatevole concessione a vantaggio del

39 Ibidem, p. 14.
3V Ibidem, p. 22.

32Vd. la sintetica informazione reperibile in GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p.
117.



24

medesimo stabilimento monastico di decime derivanti dalla stessa
localita boschiva sopra ricordata, disposta da Ugo di San Marziale con
I’avallo testimoniale e certificatorio di Guglielmo Bertrando??, con
tutt’evidenza condomino della terra da cui venivano ritratti gli utili
alienati. Anche per quest’ultima elargizione non ¢ riportata la data in
cui avvenne, ma in considerazione del fatto che le due condensate
scritture si trovano vergate in ravvicinata successione, evocano
I’identico responsabile abbaziale, hanno ad oggetto paralleli e similari
donativi, mostrano 1 citati gratificatori in totale e perfetta sintonia tra
loro, non ¢ azzardato inferire che esse siano pit 0 meno coeve.

Piu precise, dettagliate e interessanti si rivelano le notizie
concernenti il personaggio di cui ci stiamo occupando estraibili da una
cedola documentaria, questa volta datata: 1184, trascritta, sia pure
riduttivamente, dal Gaignieres nel foglio 38 della sua raccolta e
pubblicata dal Thomas®*. Si tratta di un atto di donazione all’abbazia
cistercense da parte di Gerardo de Born e di suo figlio Guglielmo
Bertrando dei beni di loro spettanza «in terris et possessionibus quas
fratres Dalonis acquisierant de Guidone del Lug et a fratribus ejusy,
steso ad Altaforte alla presenza e con la garanzia fideiussoria di
«Bertrandus de Born». 1l ritrovatore assieme, con ruolo di supporto e
corroborazione in un negozio giuridico, Bertran de Born e Guglielmo
Bertrando soffoca qualsiasi dubbio circa la natura del loro rapporto, di
dimestichezza, intesa e collaborazione a tutto campo, illumina, al di 1a
d’ogni possibilita di equivoco, sullo sfondo — quello di Altaforte — in
cui si concretizzarono 1 loro contatti e legami, lascia intravedere tutto
un ambiente, parentale®®, amicale®S e culturale, che si poteva in assenza

33 Ibidem, p. 117.

3% A. THOMAS, Poésies complétes de Bertran de Born, Toulouse, Privat, 1888, p.
157.

35 La dichiarata relazione di figliolanza tra Guglielmo Bertrando ¢ Geraldo de
Born autorizza, per via della coincidenza nella denominazione d’origine, la
congettura di un legame, quanto meno nei rami piu alti (una conferma in tal senso
puo trovarsi negli estratti documentali riportati dal Thomas alle pagine 152 e 154
dell’opera citata nella nota precedente), di consanguineita tra la famiglia limosina
adesso rievocata e quella cui apparteneva il famoso signore-trovatore.

3¢ 11 Guido del Luc evocato nella devoluzione di beni a favore dell’abbazia di
Dalon era, nell’ultimo quarto del XII secolo, a capo dell’omonimo casato che
traeva il proprio cognomen d’origine dalla distesa boschiva (che si estendeva per



25

dell’appoggio documentale solo sospettare e immaginare, spinge verso
la parificazione dell’individuo citato in Sel/ qui camja bon per meillor
con il detentore di piccole e sparse proprieta allodiali nei dintorni del
castello di cui era signore il sanguigno poeta che aveva fatto «il padre
e ’l figlio in sé ribelli», pronto a intervenire come fideiussore in un
trasferimento di beni e di diritti a beneficio del medesimo istituto
religioso cui egli stesso aveva riservato parecchi privilegi e donativi e
continuava a manifestare fattivamente il proprio attaccamento.

In data molto vicina a quella in cui, in compagnia del padre, stabili
delle elargizioni a favore dell’abbazia di Dalon, nello stesso anno 1184,
Guglielmo Bertrando intervenne come teste all’assegnazione gratuita
della “bordaria™’ Rozencha, «sise en face du chateau de Hautefort»3®,
da parte di Stefano Bellense e suo figlio Ugo, ai fratres Dalonenses.

A non grande distanza di tempo, nel 1185, secondo quanto ci
consente d’apprendere il ricostruito cartulario di Dalon, Guglielmo
Bertrando si rese protagonista di un nuovo atto di pia liberalita nei

decine di ettari) appellata Lucus, non lontano dal castello di Altaforte, aveva
almeno tre fratelli, di cui uno, Giraldo, ¢ stato di recente identificato col trovatore
seguace di Bertran de Born nelle idee, nelle simpatie umane, nei temi e nei modi
espressivi, disponeva di un’apprezzabile ricchezza fondiaria costituita di sparsi
allodi liberi e franchi da vincoli di natura feudale, condivideva il regime di
diritti/doveri, le prerogative e le esperienze della piccola aristocrazia rurale,
ricercava, come questa, gli appoggi e i favori dei «maitres des chateaux» e dei
responsabili dei luoghi di culto per superare il senso di insicurezza nei confronti
dell’avvenire e dei milites predoni, esterni e interni, che con violenze, saccheggi
e rapine infestavano il circondario, documentatamente tendeva, in un’eta di
associazionismo diffuso e crescente, a diventare “cliente”, “compagno” del maior
dominus della zona, per I’appunto Bertran de Born, a sua volta propenso ad
accogliere nella propria masnada chi manifestava non solo attitudini all’impiego
delle armi, ma pure capacita intellettive e culturali e sposava le sue scelte politiche
e 1 suoi interessi padronali.

37 Per D’evoluzione semantica del vocabolo bordaria, che indicava un
appezzamento corrispondente alla meta di un manso e costituente «la principale
tenure recontrée dans 1’ouest charentais en dehors du manse a partir du milieu du
X¢ siecle », cfr. A. DEBORD, La société laique dans les pays de la Charente. X°-
XIF siecles, Paris, Picard, 1984, p. 302.

38 GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p. 119, che ne ha prodotto un estratto in lingua
francese.



26

confronti dei monaci cistercensi, cedendo loro, con 1’approvazione
della moglie Maria e del suocero Gerardo di Vennac (che ne era stato il
primitivo proprietario), il godimento perpetuo dei frutti scaturenti dalla
“bordaria” di Frigida Fons™.

Gia dalla documentazione fin qui raccolta emerge chiaro ed
incontrovertibile che Guglielmo Bertrando era non un giullare al
servizio di Bertran de Born, come hanno creduto Gouiran®® e Paden-
Sankovitch-Stiblein*!, bensi un libero ‘comunitario’, un rispettabile e
rispettato gentiluomo locale (con certezza non un castellano, né un
detentore di diritti di banno), un agiato proprietario allodiale radicato
nei pressi del “distretto” attorniante la fortezza collettiva (rifugio e
protezione nei momenti difficili), un tenutario di appezzamenti e
casamenti rurali, personalmente proteso verso 1’integrazione nelle fasce
sociali piu elevate, con molta probabilita residente ora all’interno del
castrum di Altaforte (che nel suo perimetro ‘attrezzato’ disponeva di
nuclei abitativi idonei ad accogliere una moltitudine varia e socialmente
diversificata), ora nel plat-pays circostante, un oppidanus posto «a la

3911 rimando d’obbligo ¢, ancora una volta, a GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29,
p. 221. Nello stesso cartulario ¢ dato rinvenire (vd. le pagine 161, 164, 270 del
pluricitato libro del Grillon), in anni di poco successivi a quelli di presumibile
attivita dell’individuo ora conosciuto, un Guglielmo Bertrando, figlio di Bonafos
de Chamblazac, fratello cadetto di Elia e di Bonafos de Chamblazac, marito di
Flos, che compare — muovendosi in prevalenza attorno alla castellania di Ans — in
atti che vanno dal 1190 al 1203, anno in cui, presso la grangia di Puyboucher, si
offre come “donato” all’istituto religioso e dichiara di voler essere sepolto nel
cimitero dell’abbazia di Dalon (ma che arrivano forse al 1213, quando il suo nome
si incontra, assieme a quello dei figli Goffredo e Ademaro, in un atto di donazione
ai monaci del prato di Brochal — odierno cantone di Thenon, non lontano da Ans
— ¢ della terra di Rossac). Con altre persone fornite dello stesso designativo
onomastico sono da identificare il sacrestano e il frate conventuale che si
affacciano in documenti degli inizi del 200 (GRILLON, Le Cartulaire cit. n. 29, p.
103-104, 224, 292, 389, 390).

%0 GOUIRAN, L’amour ... cit. n. 8, p. LXXXIL

4 PADEN-SANKOVITCH-STABLEIN, The Poems cit. n. 6, p. 141. La convinzione
risulta ribadita da W. PADEN, Pour un modéle de la communication chez Bertran
de Born, in “Ensi firent li ancessor”. Mélanges de philologie médiévale offerts a
Marc-René Jung (publ. L. Rossi), Alessandria, Ed. dell’Orso, 1996, p. 119-129 :
121.



27

charniére de deux mondes: celui des seigneurs et celui des paysans»*?,
un miles, nel senso, in cui intendeva il sostantivo Van Luyn, di
appartenente «a la catégorie des riches, des gens aisés, de ceux qui
posseédent la terre»*, un gregario, un ausiliario, un membro della
clientela, dell’entourage, della famiglia larga del signore e in intimita
con questi, non sottoposto perd a vincoli di dipendenza vassallatica,
benché lo legassero a lui sentimenti e rapporti di solidarieta, di
omaggio, di dedizione, un ‘curiale’ proveniente da cognationes
eterogenee e plurinucleari ammesso ad assistere e partecipare, con una
prossimita che non poteva non riflettersi sul suo status, agli eventi, alle
feste, ai riti, ai ‘piaceri’, agli intrattenimenti che si realizzavano
nell’aula e che erano riservati ai “ben nati”, un piccolo cavaliere attratto
dalle abitudini e dagli stili di vita, dai costumi, dai gusti, dai tratti
mentali, dai modi di relazionarsi col prossimo sfoggiati dal «meneur du
jeu» nel castello d’ Altaforte.

Con il profilo umano e sociale finora in gran parte induttivamente
delineato di Guglielmo Bertrando s’accorda un documento reperibile
nel cartulario dell’abbazia di Obazine, nel basso Limosino, non lontano
da Altaforte, fondata intorno al 1135-1140 da un eremita chiamato
Stefano che domando aiuto ai monaci di Dalon per avviare la comunita
da lui voluta, la quale, fatto eccezionale, accettava accoliti di genere sia
maschile che femminile dimoranti in edifici vicini, con direzione, pero,
materiale e spirituale lasciata all’esclusivo governo degli adepti uomini.
In poco tempo il doppio convento vide crescere, grazie a generose
donazioni, il limitato patrimonio fondiario originario € riusci a
costituire una serie di grange succursali sparse su un vasto territorio
stendentesi in prevalenza nel basso Limosino e nell’alto Quercy: le
dipendenze limosine ricadevano soprattutto sotto la mouvance dei
visconti di Comborn, quelle caorsine mantenevano legami stretti

42 F. MAZEL, 888-1180. Féodalités, Paris, Gallimard, 2019, p. 531.

“ P. VAN LUYN, Les milites dans la France du XI° siécle, in Le Moyen Age,
LXXVII (1971), p. 5-51 : 42, 1l quale opportunamente aggiunge che « la tache de
‘faire suite’, d’‘entourer’, semble trés caractéristique pour les milites de toute
condition sociale. On peut parler d’un « service », mais sans prendre ce mot au
sens pejoratif : il ne s’agit pas du service d’un valet, au contraire on a I’impression

qu’il est honorable, non seulement pour celui qui le recoit, mais aussi pour celui
qui le rend. » (ibidem, p. 193-238 : 205).



28

specialmente coi visconti di Turenna ed entrambi 1 casati s1 mostrarono
molto sensibili alla formazione della ‘dote secolare’ cenobitica. La
raccolta di carte giuridiche presto organizzata dai monaci affiliatisi a
Citeaux nel 1147 si presenta « assez floue sur la datation »*, anche
perché 1 criteri applicati per far cominciare 1’anno non risultano seguiti
con coerenza ed uniformita (sebbene sembri dominare lo stile pasquale)
€ spesso si registrano notevoli scarti cronologici dovuti all’assenza nei
documenti di indicazioni temporali precise.

Fra gli atti pervenuti e conservati in unico manoscritto
pergamenaceo di buona qualita depositato presso la Biblioteca
nazionale di Francia, probatori delle acquisizioni vantate dall’abbazia e
divise per localita interessata, si trova nel foglio 199 r e v una «notizia»
che informa dell’assegnazione in dono da parte di Guglielmo di Cornill
di ogni suo diritto reale ed eventuale sul manso di San Martino de
Veleiras (situato nell’odierna Corréze, cantone di Beynat, circondario
di Briva) e della rinunzia dello stesso ad ogni pretesa sul finitimo manso
di Faural, attribuito come doario a sua sorella « quando tradidit eam
religioni in eodem monasterio ». Alla stesura e alla successiva lettura
del memorandum, in data specificata come «anno ab Incarnatione
Domini MCLXXXYV » e quindi da intendere quale 1186, intervennero
alcuni signori della zona, degli esponenti del locale clero regolare e
secolare, e due conversi, uno dei quali designato col duplice appellativo
W. Bertran®.

Conversi o frati laici erano detti nel medioevo coloro che erano
entrati in un ordine regolare in eta avanzata per cambiare vita e «
convertirsi» alle abitudini e agli obblighi di un’esistenza votata a Dio.
In genere essi erano esclusi dalle mansioni liturgiche, tenuti distinti —
anche nell’abito e nell’alloggio — dai religiosi del coro e destinati al
lavoro manuale, a servizi profani esterni e, se erano istruiti o di
estrazione signorile, alla messa a punto dei negozi giuridici, alla
redazione dei contratti, alla cura degli affari temporali e alla gestione

* B. BARRIERE, Le cartulaire de I’abbaye cistercienne d’Obazine (XII*-XIII¢
siecle), Université de Clermont-Ferrand, 1989, p. 22.

4+ Impeccabile edizione del documento nella pagina 412 del volume di BARRIERE
citato nella nota che precede.



29

delle proprieta terriere del monastero. Il loro reclutamento fu
consistente e tocco tutte le categorie sociali fino al XIII secolo, tanto
che 1 richiamati dal modello apostolico, non consacrati ma che volevano
‘uscire da se stessi’, formavano spesso negli insediamenti cluniacensi o
cistercensi la parte piu numerosa della comunita. 1 fratres ad
conversionem venientes avevano, in effetti, la possibilita d’accedere
alla vita monastica senza essere sottoposti agli obblighi clericali,
affrontavano un’equilibrata condotta quotidiana di preghiera e di
lavoro, si impegnavano a rinunziare al mondo e ad estirpare i vizi, a
tendere verso la perfezione e ad acquistare le virtu (tra le quali in primis
venivano poste I'umilta, la pazienza e 1’obbedienza), accettavano e
facevano propri gli ideali della Chiesa primitiva, prendendo ad esempio
e imitando 1’esperienza della comunita primordiale di Gerusalemme,
dove insieme agli apostoli vi erano a menar la stessa vita, 1 discepoli
(conversi). Come ha scritto D. Fonseca, «il fenomeno dei conversi si
iscrive in un momento cruciale dell’esperienza religiosa del XII secolo,
quando, sotto la spinta e gli impulsi di vivaci correnti di riforma e di
acute esigenze di vita spirituale, maturano e si diffondono una mentalita
¢ una spiritualita nuove, dove prevalente non ¢ piu Dofficium del
chierico, lo status del monaco, ma I’impegno personale di colui che
accetta il giogo di Cristo e la sua milizia »*. Gli ammessi alla familia
monastica che erano gia uxorati offrivano se stessi e 1 loro beni ai
capitoli e ai conventi che ne assumevano la protezione e li sostenevano
(in tutti 1 modi) durante la loro esistenza terrena, ma esercitavano molto
spesso le loro pratiche di pentimento e di penitenza rimanendo nelle
proprie dimore e tirando a campare isolatamente e autarchicamente con
1 loro congiunti nelle terre che essi stessi avevano donato, tanto piu che
ordinariamente abbracciavano la nuova condizione provenendo «from
areas near the religious institution they were joining»*’. E noto altresi
che D’esigenza di palingenesi, di ‘purificazione’, il bisogno di
convertirsi nel duplice senso insito nel verbo, cio¢ di “trasformarsi” e

4 D. FONSECA, I conversi nelle comunita canonicali, in I laici nella «Societas
Christianay dei secoli XI e XII. Atti della terza Settimana internazionale di studio
(Mendola, 21-27 agosto 1965), Milano, Ed. Vita e Pensiero, 1968, p. 262-305 :
303.

47 D.J. OSHEIM, Conversion, Conversi, and the Christian Life in Late Medieval
Tuscany, in Speculum, LVIII (1983), p. 368-390 : 379.



30

di  “volgersi verso”, il programma di autodisciplina e di
autoperfezionamento che, in un’epoca caratterizzata dal «retour des
laics sur le devant de la scéne religieuse»®®, toccava tanta parte
dell’ordo fidelium, erano avvertibili e condivisi, piu che dai simplices,
dai membri delle sfere piu elevate ed evolute della societa, dagli
intellettuali adusi a scrutarsi dentro e a scovare nel ripiegamento
interiore un accordo tra cultura e virtu, dalle personalita avvezze a
muoversi ed operare in mezzo alle vanita e alle lusinghe del mondo
eppure pervase da senso di incertezza, di disagio, di ansia escatologica
¢ alla ricerca di un compromesso tra pieta attiva e valori mondani, tra
aspirazioni soteriche e logiche secolari, tra etica cristiana e spirito
cavalleresco, sensibili al problema della collocazione dell’uomo in hac
lacrimarum valle. Nulla di strano e stravagante nel congetturare, percio,
che un individuo da sempre, concretamente ¢ documentatamente vicino
all’ordine cistercense, ma di fatto in prevalenza assorbito dai saecularia
negotia ¢ in stretto collegamento con baroni dediti alla guerra, alle
rapine, alle prepotenze (e/o ai divertimenti), in eta adulta, roso dal
cruccio e dal rimorso di una vita spesa male, abbia potuto sentire forte
e irresistibile il richiamo degli ideali monastici e di un modus vivendi
altro rispetto a quello, fondato sul profitto, sul transitorio, sul banale cui
era solito partecipare e abbia quindi deciso di dedicarsi all’assistenza
dei «morts au monde» e di affratellarsi a quanti avevano avuto prima di
lui 'intuito e il coraggio di fuoriuscire dalla civitas terrena, di riservare
le proprie energie a finalita alte, di scegliere la morgia, votandosi alla
contemplazione e alla preghiera e mettendo in pratica
I’ammaestramento di san Pier Damiani: «melius certe est spirituali
ordine vel signiter vivere, quam funditus in mundana conversatione

periren®.

Che Guglielmo Bertrando abbia potuto sentire la chiamata e
stabilire relazioni speciali proprio coi cistercensi dell’abbazia di
Obazine, a sud-est d’Altaforte, non si rivela inverosimile se si pone
mente al fatto che le due localita distavano 1’una dall’altra poche decine

# Ch. de MIRAMON, Les « donnés » au moyen dge. Une forme de vie religieuse
laique, Paris, Cerf, 1999, p. 43.

¥ De perfectione monachorum, testo critico con introd. e note a c. di P. Brezzi,
Firenze, Vallecchi, 1943, p. 240.



31

di chilometri e, precipuamente, che 1’individuo in questione risulta nel
testo bertrandiano (inusitatamente incentrato sull’amore e sul ruolo che
questo avrebbe dovuto giocare nel consorzio equestre) che ce lo ha
proposto all’attenzione incaricato dall’autore di portare e far conoscere
la canzone a «Zorena», cio¢ a due passi da Obazine, evenienza forse
non casuale e quanto mai significativa e per noi conferente. Non ¢ da
escludere infatti che il signore-trovatore limosino fosse gia negli anni
1182-1184, dalla critica ventilati per D’orditura, informato delle
propensioni (o delle particolari cointeressenze prediali) caorsine del suo
compagnone € che proprio per questo gli abbia conferito il compito di
presentare a Bosone III, giovane figlio di Raimondo II di Torenna, la
lezione di morale (sotto forma di castiamen) realizzata per far
comprendere che 1’amore «est un ressort fondamental de la vie
aristocratique» € che in esso ognuno trova «l’opportunité¢ de se
sublimer»’.

A corroborare comunque 1’ipotesi che in anni non piu verdi
Guglielmo Bertrando abbia provato una speciale attrazione verso coloro
che monastico more vivebant e si erano impiantati nelle vicinanze delle
sue proprieta, indicando un itinerario concreto e praticabile di procedere
bene e produttivamente su questa terra ed una rotta efficace a
conseguire un porto sicuro nell’Aldila, ed abbia quindi preso la drastica
decisione, in una stagione, particolarmente travagliata per gli abitanti
del Limosino e della Francia centro-meridionale, di diventare un laicus
religiosus, s1 aggiunge il rinvenimento, nello stesso cartulario di Dalon
che lo ha fatto conoscere generoso devolutore di beni e collaboratore a
vario titolo dei frati cistercensi, di ben due atti di donazioni poderili,
entrambi riportabili al 1194 e relativi alla medesima tenuta di Ecoussac,
che registrano la presenza fra i testi, nella qualita di «conversoy, proprio
di Guglielmo Bertrando’!. Particolarmente interessante per noi e
tranchant ogni dubbio raffigurativo riesce quello che pone innanzi,
come protagonisti della pia largizione, assieme e nell’ordine, sebbene
ciascuno per la propria parte, Bernardo del Luc, suo nipote Guido del

9 G. GOUIRAN, Bertran de Born, poéte de I’amour, in Chrétien de Troyes and the
Troubadours. Essays in Memory of the Late Leslie Topsfield, Cambridge, St.
Catherine’s College, 1984, pp. 52-61 : 59.

> Sommario, come sempre stringato, dei due documenti in GRILLON, Le
Cartulaire cit. n. 29, p. 144-145.



32

Luc con la madre Casta, e Gerardo de Born>2. Se si tiene conto che nella
scrittura giustificativa della condonazione ai monaci di Dalon effettuata
ad Altaforte nel 1184 ed avente come fideiussore Bertran de Born,
indietro segnalata, si trova menzione degli stessi maggiorenti® ricordati
nella carta posteriore di dieci anni, appare naturale e ineludibile
dichiarare corrispondente I’identita di una grossa percentuale dei
personaggi nominati nei documenti del 1184 e del 1194 e quindi
concludere che Guglielmo Bertrando dovette affrontare, poco tempo
prima dell’amico poeta, una seria crisi esistenziale ed ascetica che lo
porto, seppure assumendo veste differente, a finire 1 suoi giorni nello
stesso ritiro monastico-penitenziale cistercense.

E ammissibile che I’individuo registrato nel cartulario di Obazine
come «converso» nel 1186 e I’allodiero annoverato con la stessa
qualifica otto anni piu tardi nell’epitome dalonense siano da parificare
e agguagliare in ragione del loro identico distintivo onomastico, del
comune teatro operativo, dell’adesione allo stesso ordine cenobitico,
delle molteplici connessioni € imbricazioni esistenti fra 1 due vicini e
congeneri istituti religiosi sostenuti e protetti da omologhi e tra loro
relati benefattori, e sulla base del fatto che nulla vieta di supporre che
intorno alla meta degli anni Ottanta del Cento, dopo una lunga serie di
atti di munificienza a beneficio dei monaci cistercensi e dopo aver
svolto nel 1182/1184 la missione diplomatica, rallegrativa, letteraria
affidatagli da Bertran de Born, Guglielmo Bertrando, profondamente
toccato e abbattuto dal timore/orrore delle contentiones, dei conflitti,

52 Latto ¢ quello segnato col numero 571 nel regesto del benemerito Grillon. Vale
la pena ricordare che « le Limousin se signale a I’intérieur du duch¢ d’Aquitaine
par une nette préference pour les dons effectués en commun par les membres
d’une méme famille » (S.A. LAURENT, Troubadours et société en Aquitaine au
XII siecle, these de doctorat, Université de Poitiers 2016, p. 437).

53 Guido del Luc era negli ultimi decenni del XII secolo la téte d’acteur della
famiglia signorile traente il proprio appellativo cognominale dalla vasta distesa
boschiva (in latino denominata Lucus), che annoverava tra i propri componenti il
trovatore Giraldo compagno d’arte e di vita del famoso Tirteo limosino; Bernardo
del Luc era suo cugino germano; Gerardo di Born era il fratello di Guglielmo
Bertrando ed erede nel distintivo onomastico e nell’asse patrimoniale primario
dell’omonimo genitore che supra (e specialmente nella nota 35) si ¢ additato come
possibile congiunto e consanguineo del dominus altafortiano con la vocazione e
la passione per gli intrecci rimicomusicali.



33

delle prevaricazioni del ‘secolo’ (e di cui erano responsabili primi
proprio quei membri della casta cavalleresca che teoricamente
avrebbero dovuto impedire le violenze e gli arbitrl), intimamente
preoccupato dei pericoli e affranto dall’idea delle pene dell’anima
nell’oltretomba, abbia deciso di liberarsi della camicia di forza imposta
da un establishment giudicato poco soddisfacente, di riscattarsi dalle
vanita e dalle tentazioni in cui era caduto, di unirsi al generalizzato rush
verso comunita ritenute virtuose e sanamente preparatorie all’incontro
con I’Eterno, di abbandonare un mondo corrotto e insicuro e ritirarsi in
luoghi di raccoglimento, tra homines pacis e servi crucis. Bisogna
tuttavia riconoscere, per onesta e scrupolo storico, che 1 documenti
consentono solo per il converso presente a Dalon nel 1194 di adombrare
un rapporto d’amicizia e collaborazione con il signore-trovatore di
Altaforte e di intravedere una successiva ‘“‘situazione di rottura”, una
radicale svolta esistenziale, una tensione a trascendere 1’esperienza
frustrante dell’hic et nunc con rinunzia ai piaceri terreni, fuga dal
consorzio gentilizio e commendatio nell’ordine monastico cistercense.

Quel che, in ogni caso, importa ¢ non far calare il sipario su
Guglielmo Bertrando (e sugli altri ‘“familiari’, milites gregarii e sodali
a vario titolo di Bertran de Born), rimettere in moto la macchina
investigativa, ripristinare 1 circuiti comunicativi riattivando 1 messaggi
sbiaditi e impenetrati, impegnarsi, magari con un cooperative labour,
in accurati e produttivi insights, rendere per quanto possibile giustizia a
tanti “militi ignoti” che da troppo tempo attendono di uscire dallo stato
puramente nominale e di vedersi restituiti legittimi e credibili connotati
umani e culturali.

Peire Joglar

E risaputo che Bertran de Born utilizzo i versi da lui composti come
arma politica, come mezzo di offesa, di discredito, di vilipendio e che
tra la sua produzione poetica un posto speciale ¢ da riservare ai canti
volti ad aggredire e demolire la bona fama che il sovrano aragonese
Alfonso II era riuscito a conquistarsi da una parte e dall’altra dei Pirenei
e soprattutto negli ambienti dominati dai regnanti Plantageneti. Gli
attacchi ad hominem del signore-trovatore di Altaforte muovono



34

palesemente da una realta storico-geografica concreta e ben nota al
pubblico cortigiano destinatario privilegiato dei suoi sirventesi, 1 quali
mantengono, con tutt’evidenza, la primordiale — e connaturata alla
species letteraria in cui si iscrivevano — funzione di ‘servizio’, e si
manifestano ‘impegnati’ e impregnati di finalita extraestetiche,
consociatrici € coesive, strumenti per agire a danno del nemico con
notizie, insinuazioni e rappresentazioni deformate e denigratorie, giusta
I’abitudine dell’autore di capovolgere il bene in male, I’onore in
disonore, il diritto in violenza e sopraffazione per desiderio di rivalsa e
di vendetta o per puro dislike personale. Due testi, in particolare, BAT
80.32 e BAT 80.35, si distinguono per le mistificazioni operate e le
critiche, le calunnie, gli accenni negativi messi in circolazione a
discapito di uno dei maiores terrae, dell’icona politico-militare-
culturale del momento, dell’autorita eminente schierata in campo
avverso, ad arte confondendo ¢ mescolando vero e racconto, autentico
e pettegolezzo, dato genuino e menzogna, documento ed esposizione
travisata e falsificata, secondo gli schemi e i1 procedimenti di una lirica
settaria e faziosa, ancorata ad un’attualita intorbidata e capziosamente
piegata a convenienze ed interessi di gruppo, di ‘sistema’, di
collocazione feudale e consortile, di alleanza e patronato.

A giudizio di L.E. Kastner, accettato e confermato da tutti gli
studiosi venuti dopo, «Bertran’s two sirventes must have written soon
after the capture of Autafort in July 1183; and as they both begin with a
spring-opening, the early part of the year 1184 is almost certainly the
date of their composition»>*,

Consapevole delle potenzialita incisive della parola presso una
societa essenzialmente fondata sulla comunicazione orale e nei
confronti di un uditorio sensibile al tasto emotivo e passionale piu che
a quello logico-razionale e ben disposto ad accordare accoglienza e
favore, jogan rizen, a mormorii, oblocuzioni, rampogne, censure,
frecciate ora dirette ora indirette € pit 0 meno ambiguamente lanciate
contro 1 rappresentanti del potere costituito (per tradizione bersagli
preferiti della satira, solita ridurre le asimmetrie sociali e il divario tra
‘alto’ e ‘basso’), sfoggiando una grande arditezza nel porgere e

% L.E. KASTNER, Bertran de Born's Sirventes against King Alphonso of Aragon,
in Modern Philology, XXXIV (1937), p. 225-248 : 228-229.



35

nell’argomentare, il maledicus castellano-trovatore d’ Altaforte mise in
atto nei due menzionati recitativi un concatenato e coerente disegno
devastatorio, mirante a denunziare e porre alla berlina, in maniera
distinta ma complementare, rispettivamente la vita pubblica e quella
privata del monarca catalano-aragonese che godeva fama d’assoluta
probita ed era comunemente definito «il Casto». Cosi, mentre in Pois
lo gens terminis floritz non si fece scrupolo d’accusare Alfonso II
d’essere reis apostitz ¢ d’aver commesso una laida fellonia quando
(nell’estate 1183) era intervenuto contro di lui al fianco di Riccardo
Cuor di Leone ed aveva contribuito alla resa della piazzaforte, in Qan
vei pels vergiers despleiar evoco, con la precisa e trasparente volonta
di pungere e di mordere, questioni minime e locali, storielle e aneddoti
piccanti e denigratori di natura riservata, rendendo di pubblico dominio
«certain alleged disgraceful incidents in Alphonso’s private life» con
«charges that cannot be checked, because, even in the case of those
which might contain an element of truth, they would have no historical
interest and would remain unrecorded by contemporary chroniclers»>.
Gli unici strumenti quasi coevi utilizzabili per accertare il grado di
rispondenza al vero delle infamanti notizie fornite da Bertran sarebbero
le prose duecentesche di commento ai testi del trovatore, concepite
come introduzione, complemento e glossa eziologica delle sequenze
rimiche rimaste, 1 complessi e vari conglomerati di fili narrativi e di
controversi segnali ideologici e telici — tenuti assieme da una serie di
rimandi e richiami che ne garantiscono, almeno per una consistente
quota, la paternita — lasciati dal poeta-didatta caorsino Uc de Saint Circ,
piu che probabile autore delle razos riguardanti Bertran de Born a noi
pervenute e redatte «relatively early in his career, possibly while he was
still in Southern France or shortly after arriving in Nothern Italy»>®. Ma,
come si sa, sull’attendibilita e sul valore documentario delle dietrologie
trobadoresche e dei reticoli informativi congegnati dal compilatore
originario di Tegra le perplessita e i dubbi sono stati — e giustamente
sono — molti e forti perché, lo ha tra gli altri notato Kastner, «from what
we know of his untrustworthiness as regards historical events which
took place less than fifty years before he wrote, we may conclude that

55 Ibidem, p. 239.
6 BE.W. POE, L’autr’escrit of Uc de Saint Circ: the Razos for Bertran de Born, in
Romance Philology, XLIV (1990), p. 123-136 : 135.



36

he is equally heedless of the truth in expanding — for that is all he does
— Bertran de Born’s aspersions on the life of the king of Aragon»’’.
Nella fattispecie che qui interessa da vicino, le due abbastanza estese
razos che accompagnano BdT 80.32 e 35, pur costituendo «una guia en
la comprension de estas poesias»’?, si rivelano all’istante realizzate con
ricami autoschediastici e farcite di inesattezze storiche e di
interpretazioni fantasiose scaturite da istanze esegetico-divulgative di
un animatore culturale interessato piu al contar che alla puntuale
motivazione e chiarificazione del chantar.

Dinanzi ad una tale situazione e ricordando da un lato
I’insegnamento di S. Stronski, secondo cui vidas e razos contengono
«des renseignements d’une exactitude irréprochable a coté d’inventions
les plus naives»>?, mettono generalmente in campo persone realmente
esistite, accennano a fatti veramente accaduti, inscenano le vicende
narrate in ambienti concreti ed appropriati, pur non esitando 1 loro autori
alla bisogna di inventare per spiegare, dall’altro le equilibrate
conclusioni di M. de Riquer, per il quale «es inadmisible una actitud
candida que acepte todo lo que dice el biografo... y también es
inadmisible una actitud hipercritica que niegue la veracidad de todo lo
que»®? ¢ riferito, non resta che porsi alla ricerca, come raccomandato
dai citati Maestri, di possibili riscontri storici e d’archivio a quanto si
trova nei versi del trovatore limosino e nelle prose che li corredano e
lumeggiano, di elementi/indizi validi a far scoprire la progettualita
complessiva delle costruzioni antialfonsine realizzate, a decifrare le
allusioni a individui, luoghi e avvenimenti adombrati, a trasformare
esseri nominali in corpi muniti di autentica e reale consistenza,
restituendo significato, risonanza e virtualita comunicativa ad
intramature lasciate ad avvizzire nella penombra dei secoli con grave
pregiudizio della loro intrinseca vocazione mediatica, dialogica,
relazionale. E siccome «the core of the medieval human being was
identity» e, ancor piu di quel che capita ai nostri giorni, nel XII secolo

ST KASTNER, Bertran de Born's cit. n. 54, p. 239.

38 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 709.

9’ S. STRONSKI, La poésie et la réalité aux temps des troubadours, Oxford, The
Clarendon Press, 1943, p. 23.

60 RIQUER, Los trovadores cit. n. 7, p. 29.



37

«the identity of the individual only made sense within the group»®!, si
rivelano indilazionabili il bisogno di una mutata rispetto al passato
filologia interpretativa, lo scandaglio e la perscrutazione dei dati
esistenti valevoli a ricostruire 1’identita delle figure portate dagli autori
antichi o medievali alla ribalta ma rimaste fuori dalla storia, combinati
¢ confluenti  sforzi  per  abbattere la  barriera  di
indifferenza/svogliatezza/noncuranza che ha precluso e preclude la
percezione del mondo reale celato dietro quello fittizio, del rapporto di
interconnessione tra vita e poesia, la valutazione del peso sociale e
culturale, dell’ethos e delle attitudini, delle simpatie e dei sentimenti,
delle opinioni e dei gusti rappresentativi ed estetici, tanto degli ideatori
e realizzatori formali degli elaborati in rima o in prosa rimasti, quanto
dei personaggi e dei consorzi che facevano da cornice alle recite.

Mettendo da parte 1 tuziorismi rinunciatari, ho in questa sede
limitato per motivi di spazio la mia applicazione alla strofe 6 del
sirventese Qan vei pels vergiers despleiar (che conviene riportare
integralmente in nota®®), nella quale ¢ evocato come vittima
dell’inganno e della prepotenza del sovrano aragonese un individuo,
Peire Joglar, di problematica e irrisolta identificazione da parte di chi si
¢ occupato del componimento.

Il campo della critica bertrandiana si € in effetti diviso a proposito

6! Estrapolazioni dalle pagine 1 e 18 dell’Introduzione di F. SABATE al volume
Identity in the Middle Ages citato nella nota 5.

62 Peire Joglar saup mal pagar

geil prestet deniers e cavaus,

que la vella, que Fons Ebraus

aten lo fes tot pesseiar;

c’anc [’entresseins faitz ab benda

de la jupa del rei d’armar

geill baillet non lo poc guizar

c’om ab cotels tot no'l fenda

(ed. PADEN-SANKOVITCH-STABLEIN, The Poems cit. n. 6, p. 279). A1 versi di
Bertran si accompagna la chiosa del ‘biografo’: «... us autre, que avia nom Peire
Joglars, li prestet deniers e cavaus, et aquel Peire Joglars si avia grans mals ditz
de la veilla reina d’Englaterra, la quals tenia Font-Ebrau, que es una abadia on
se rendon totas las veillas ricas. Et ella lo fetz ausire per paraula del rei
d’Aragon» (J. BOUTIERE-A.H. SCHUTZ, Biographies des troubadours. Textes
provencaux des XIII¢ et XIV® siécles, Paris, Nizet, 1964, p. 118).



38

dell’agnizione del menzionato supposto creditore, mal ripagato, di
Alfonso II in due blocchi contrapposti: per alcuni studiosi il vocabolo
Joglar che segue 1’andronimo Peire denoterebbe il mestiere usuale, la
professione, il titolo distintivo della persona cui risulta appioppato, per
altri esso sarebbe un contrassegno onomastico, un cognome, un «nom
de famille» assegnato in principio ad un individuo che svolgeva la
funzione di giullare, poi trasmesso ai suoi discendenti, oppure, nel
medioevo come oggi, sarebbe stato impiegato come «un sobriquet de
tempérament » per designare «un individu boute-en-train aux talents
multiples, susceptible d’attirer aussi bien I’intérét du public que ses
rires»®®. Nessuno ha effettuato specifiche indagini di natura storico-
archivistica per sciogliere la questione con pezze d’appoggio esterne o
si € recato nei ‘santuari’ della memoria-documentazione per cercare
d’accordare i1 due sistemi produttivi di senso che sono letteratura e storia
e cogliere «l’homme dans son milieu»; perfino la (corsiva)
segnalazione da parte di H. Andresen® della presenza nel Cartulario
della precettoria di Puy-en-Velay dell’Ordine di San Giovanni di
Gerusalemme d’una scrittura privata risalente al 1186, con la quale
Pietro e Ponzio Laurens alienarono un loro campo a favore dei frati
ospitalieri, chiamando a garante e fideiussore della vendita Peire
Joglars®, ¢ stata fatta cadere nel vuoto e non ha dato adito negli ultimi
cento anni a vagli e/o approfondimenti d’alcun genere. Eppure, la quasi
perfetta corrispondenza temporale dell’atto casualmente reperito
all’orditura del sirventese di Bertran de Born in cui s’incontra menzione
di Peire Joglar avrebbe dovuto far riflettere e spingere ad ulteriori scavi
e ricerche, non comportando difficolta od ostacolo all’istituzione di un
eventuale collegamento tra 1 due omonimi personaggi la costatazione
che l’atto di vendita di un terreno a beneficio dell’Ordine di San
Giovanni di Gerusalemme cui intervenne come fideiussore Peire Joglar
fu stipulato a Puy-en-Velay, mentre tutto porta a credere che il

63 J. ASTOR, Dictionnaire des noms de famille et noms de lieux du Midi de la
France, Millau, Ed du Beffroi, 2002, p. 411.

64 Nella recensione delle poesie di Bertran de Born edite da A. Stimming, Halle
1914, apparsa in Zeitschrift fiir frinzosische Sprache und Literatur, XVII (1914),
p. 36-42 : 36.

65 Edizione integrale del documento in A. CHASSAING, Cartulaire des Hospitaliers
(Ordre de Saint-Jean de Jérusalem) du Velay, Paris, Picard, 1888, p. 36-37.



39

presumibile teatro d’azione del ricco gentiluomo finanziatore di
Alfonso II d’ Aragona si trovasse nel Limosino, distante piu di duecento
chilometri. E noto che per tutto il medioevo il santuario di Notre-Dame
du Puy nell’Alta Loira fu oggetto di particolare venerazione e meta di
pellegrinaggio di cristiani in abito secolare o talare devoti alla Vergine
(basti ricordare Carlo Magno, Urbano II e la maggior parte dei re di
Francia) e che dagli appartenenti ai ranghi piu elevati della classe
equestre era considerato motivo di speciale onore e vanto 1’ottenimento
dell’investitura cavalleresca nella localita consacrata a Maria
Santissima e dove intorno alla meta del XII secolo era stata fondata una
caritatevole casa ospitaliera che assurse ben presto a grande nomea e
prosperita. Sappiamo per certo — ed ¢ per piu rispetti significativo — che
Bertrando e Itiero, figli di primo letto del signore-trovatore d’ Altaforte,
ricevettero 1’addobbamento, la vestizione cavalleresca con solenne
cerimonia, proprio a Puy nel 1192 e prima di far ritorno nel castello
paterno sostarono nell’abbazia di Dalon per prestare nella nuova qualita
giuramento di rispetto delle largizioni e dei conferimenti concessi dagli
avi al monaci cistercensi.

La circostanza, poi, che nel ricordato documento del 1186 Peire
Joglar sia fatto conoscere come fideiussore della transazione compiuta
non contrasta affatto con il poco che ¢ dato dedurre sulla sua condizione
socioeconomica dai versi di Bertran. Questi aveva facetamente
dichiarato che il personaggio circuito e frodato dal re d’ Aragona aveva
dato a prestito «deniers e cavaus», informazione e testimonianza
indiretta che il malcapitato dovesse godere di risorse € mezzi cosi
abbondanti da consentirgli di rispondere prontamente alle truffaldine
domande dell’altolocato patrizio; nulla di strano e sorprendente nello
scoprire per tabulas che appena due anni piu tardi Peire Joglar fosse
considerato un plutocrate provvisto di sostanze tali da poter porgere
senza problemi garanzia di rispetto e di attuazione degli obblighi
derivanti dal contratto intervenuto. Ancor piu interessante dal nostro
punto di vista riesce il verificare attraverso il documento utilitario del
1186 non solo che Peire Joglar si muoveva entro una cornice signorile
composta di «ben nati», di devolutori di assistenza e solidarieta, di
«demandeurs de textes», ma possedeva, in un mondo in gran parte
analfabeta e agrafico, una literacy che lo poneva nella condizione di



40

leggere, interpretare, ragionare, dissertare in maniera avveduta, avallare
e validare ’atto giuridico alla cui stesura era stato chiamato a prestare
la sua competenza, la sua approvazione, il suo sostegno, la sua
collaborazione. Il coinvolgimento attivo in una scrittura concepita,
compilata e rilasciata per fungere da prova autorevole e ufficiale di
proponimenti messi sulla pergamena comportava nel XII secolo — ¢
bene ricordarlo — un’adeguata capacita intellettuale e culturale,
un’idoneita ad entrare nel mondo dei curiales, un’esperienza in
operazioni mediatiche di coloro che accettavano il ruolo di testi e,
soprattutto, di quanti si assumevano responsabilita personali ed erano
coscienti di poter essere convocati dinanzi ad eventuali giudici in caso
di contestazioni. Era prassi diffusa rivolgersi per I’ottenimento di
un’adesione concreta alla sostanza degli instrumenta honeste facta a
persone risaputamente rispettabili, serie, onorate e onorabili, a membri
di compagini castellane, a nutriti di istruzione e d’addestramento nelle
nozioni delle arti liberali, in genere collegati in maniera pit 0 meno
stretta alle istituzioni cenobitiche, ai capitoli cattedrali, alle congreghe
religiosomilitari, che costituivano allora le cellule basilari delle
relazioni intersoggettive e interclassiste e che assieme alle corti
aristocratiche si ergevano a «lieux de savoir, ou les connaissances
traditionnelles se mélaient inextricablement a une culture profane en
pleine régénération»®S,

Con 1l profilo sociale, economico, caratteriale, comportamentale
fin qui arguito del ric om turlupinato da Alfonso II d’Aragona e con
compassione mista a indignazione rappresentato dal signore-trovatore
d’ Altaforte (e non smentito né rettificato dagli scarni dati estraibili dal
documento conservato tra le pezze giustificative delle proprieta della
commenda ospitaliera di Puy-en-Velay) s’accorda, d’altronde, e collima
perfettamente la sagoma di altro generoso e pio gentiluomo investito
degli stessi contrassegni onomastici, che emerge da una fonte
archivistica inspiegabilmente finora sfuggita all’attenzione (pur
trovandosene notizia gia nel secondo volume — col. 1540 — di Gallia
Christiana, pubblicato a Parigi nel 1770, ed integralmente edita da
quasi cent’anni), che immantinente sembra meritare considerazione per
vistose, forti e inquietanti equivalenze e similarita con I’individuo
portato alla ribalta della cronaca antialfonsina da Bertran de Born e dal

% M. AURELL, L 'Empire des Plantagenét (1154-1224), Paris, Perrin, 2003, p. 93.



41

commentatore del suo sirventese. Mi riferisco ad un atto trascritto

verso la meta del ’200 nel cartulario dell’abbazia di Cadouin,
fondata nei primi decenni del XII secolo ai bordi dell’omonima foresta
perigordina, che ben presto estese 1 suoi possedimenti e 1 suoi diritti
dominicali in tutto il Sarladais, nella regione di Beaumont e nella zona
di Bergerac, cittadina ove fu creata a partire dal 1209 una casa
monastica succursale di Cadouin. Proprio in tale stabilimento
cenobitico venne compilato e rilasciato, nell’anno di grazia 1215, a
favore dei frati cistercensi un attestato di assentimento e conferma da
parte di Elia Rudel, signore di Bergerac, della donazione «quam Petrus
Joglars fecit de se ipso et de domo sua et de omnibus rebus suis abbati
et fratribus Caduini»®’. La ratifica era, con tutt’evidenza, ritenuta di
grande valore e importanza, dal momento che venne messa per iscritto
«presente omni conventu» e che il feudatario accordante il suo
beneplacito volle «ad majoris roboris firmitatem» che la cedola
pergamenacea fosse munita del suo sigillo personale. Ma non meno
rilevante il chirografo torna per noi, giacché dimostra che agli inizi del
’200, in territorio perigordino, a distanza di poche decine di chilometri
da Altaforte, era vivo ed operava il possessore di un consistente
patrimonio immobiliare, dotato di appellativi onomastici del tutto
identici a quelli adoperati da Bertran de Born in Qan vei pels vergiers
despleiar, molto probabilmente noto alla gran parte del pubblico
cortigiano cui era in prima istanza diretta la canzone e che € verosimile
abbia provato gusto e diletto a sentire evocare il tiro mancino giocato
da Alfonso II e le peripezie capitate al ricco, ma sprovveduto,
gentiluomo.

Non costituisce impedimento all’omologazione dei due magnanimi
rics oms (quasi contemporanei € provvisti di corrispondenti nome e
cognome), quello menzionato dal mordace verseggiatore limosino e
quello di cui ¢ serbato ricordo nel documento proveniente dall’abbazia
di Cadouin, il fatto che il sottoposto nella scala gerarchica feudale al
signore di Bergerac abbia, in una fase delicata (presumibilmente quella
terminale) della sua parabola esistenziale, deciso di abbandonare i
civilia negotia, di cambiare 1l modo di vita in precedenza praticato, di

6711 testo ¢ per intero leggibile in J.-M. MAUBOURGUET, Le Cartulaire de I’abbaye
de Cadouin, Cahors, A. Coueslant, 1926, p. 68.



42

superare 1’esperienza frustrante dell’Aic et nunc, di cercare, dinanzi alla
crisi dei ‘miti’ feudali e al dilagare della malizia e dell’anarchia, un
estremo rifugio in un consorzio ritenuto positivamente diverso da
quello in cui aveva agito e prosperato, di porsi al servizio esclusivo di
Dio, di donarsi con 1’anima, il corpo e tutti 1 suoi beni ad un ordine
religioso carismatico, ideato da Bernardo di Clairvaux, che offriva,
assieme alla promessa della redenzione, immediata protezione dai
disordini, dalle agitazioni, dai conflitti, dalle usurpazioni, dalle brutalita
che affliggevano il “secolo”, di terminare 1 suoi giorni tra le rassicuranti
fila dei monaci cistercensi che nutrivano il bisogno-anelito di pace e
credevano nella fratellanza, nell’ honestas, nel rispetto per gli altri, nella
sublimazione dell’amicizia. Occorre tenere impresso nella memoria che
a tutti 1 livelli della societa occitana del Cento e del Duecento era diffuso
e costante il panico della morte, si registravano una generalizzata
preoccupazione della salvezza e un’inesausta ricerca di assistenza per
il momento del trapasso supremo, trovavano facile attecchimento
richiami, moniti, aspirazioni al ripristino degli ideali della Chiesa
primitiva, e, specialmente, che ad avvertire per primi I’esigenza di una
palingenesi, ad intraprendere la strada della conversio, erano coloro che
potevano disporre di autonome e sufficienti risorse economiche, che
vantavano il privilegio dell’alfabetizzazione e dell’ammissione negli
spazi ludico-conviviali, della partecipazione al sistema di vita curtense,
gli intendans des plaisirs terreni € mondani, gli esponenti piu in vista
ed accreditati (Bertran de Born ne rappresenta un esempio concreto e
significativo) della classe cavalleresca e intellettuale dell’epoca,
consapevoli prima e piu degli altri delle manchevolezze della realta
quotidiana, attratti, pur nella liberta del loro status, da forma associative
religiose, semireligiose o parareligiose che garantivano la tutela dalla
mala gent, la trasformazione in positivo dei costumi e delle relazioni
esistenti tra 1 componenti di una collettivita confusa, sgomenta,
instabile, dilacerata, incapace di far propri € mettere in pratica i precetti
etici, le virtu cortesi, 1 modelli teorici, mentali e culturali, propinati da
organismi antropici, istituzionali e consortili rivelatisi (nell’ Aquitania
al passaggio da XII al XIII secolo in misura maggiore che altrove)
impotenti, inadeguati, impreparati ad andar oltre la ‘finzione’.

Naturalmente, la parificazione proposta tra il Peire Joglar citato da
Bertran de Born e I’omonimo facoltoso signore perigordino (suppergiu



43

suo coetaneo) verosimilmente impegnato in un processo di
ridefinizione e di riposizionamento sociale che I’aveva spinto a sfruttare
la disponibilita di numerario in un’operazione di credito che avrebbe
dovuto procurargli lustro e facilitare 1’integrazione nelle sfere piu alte
della classe signorile e che una crisi religiosa e ascetica spinse
nell’ultimo stadio della sua esistenza a trovare riparo tra le mura del
convento cistercense di Cadouin, implica che una larga porzione del
notiziario riferito sulla presunta vittima di Alfonso II vada considerata
senza fondamento, frutto di fantasia e di attivita creativa, inattendibile,
alterata e falsata a fini calunniatori e diffamatori. La cosa non stupisce,
essendo risaputo che a tutte le latitudini e in tutti 1 tempi la maldicenza
si ¢ avvalsa della menzogna, dell’invenzione, del travisato,
dell’insussistente pur di mettere alla gogna e di far cadere
nell’indecoroso, nell’aberrante, nel derisorio un oppositore o una
persona semplicemente antipatica, che, specie in un mondo quale quello
del XII secolo in cui ognuno vedeva la propria immagine ¢ la propria
reputazione dipendere dalle parole e dai giudizi da altri pronunziati, si
aprivano spazi immensi a chi era fornito di malanimo, intendeva
demolire con contumelie e fraudolente insinuazioni la nomea e
I’estimazione pubblica di un avversario, che soprattutto 1’oblocutio
minoris contra maiorem, la contestazione mediante accuse screditanti
da parte di un inferiore nei confronti di un superiore dotato di potere e
prestigio ha fatto sempre ricorso al murmur, all’exprobatio, alla
denigratio, alla detractio. Nella sesta strofe di Qan vei pels vergiers
despleiar Bertran de Born, dopo aver accennato alla scorrettezza subita
da Peire Joglar per opera dell’inaffidabile re d’Aragona, volle, con
calcolato viraggio e verbis non apertis sed obscuris aggravare le
responsabilita e il quadro dei crimini attribuiti al suo nemico,
moltiplicandone gli adombrati peccati € non facendosi scrupolo di
prospettarlo addirittura capace di commissionare un ignominioso
delitto (in realta non perpetrato). Cio che al trovatore interessava era
non la rispondenza al vero delle tacce attribuite, bensi macchiare in
modo permanente e indelebile, con una sequenza di segnali
decodificabili unicamente in senso negativo, la figura del monarca,
provocando (o accentuando) il disprezzo di chi assisteva alla
performance inscenata, all’attacco frontale, con lo scopo di accrescere
I’indignazione e di incentivare/rafforzare 1 legami di solidarieta e di
coesione fra i membri del gruppo che gli stava attorno e si compiaceva



44

di prestare ascolto a gossips degradanti, svalutatori, aggressivi,
distruttori della dignita di un ottimate che godeva invece di rispetto,
apprezzamento, ammirazione.

Nella valutazione del testo bertrandiano non ¢ da sottovalutare la
tipologia propagandistica entro cui esso si inscrive, n¢ la dimensione
ludica, di trastullo di corte che autorizza e stimola la commistione di
verita e invenzione, di certo e possibile, di realta storica e mistificazione
¢ che «fa della poesia di Bertran de Born tutt’altra cosa da tanta altra
poesia trobadorica politica o d’occasione»®s.

Proprio avendo di mira la figura e 1’opera del signore d’ Altaforte e
gli eventi prodottisi nell’ Aquitania degli ultimi decenni del Cento, R.
Harvey ha di recente giustamente osservato che senza 1 pamphlets in
versi del prolifico e fegatoso estensore di intramature certamente poco
ortodosse sotto 1’aspetto dell’aderenza ai fatti e al vero, impregnate di
sottile e particolarissimo humour polemico, noi ci troveremmo
completamente ignari a proposito di tanti «episodes or details which do
not feature in the works of French chroniclers or contemporary Anglo-
Norman historians, many of whom were distinctly hazy over anything
taking place south of the Loire»®. E nostro dovere e compito
addentrarci, malgrado 1 plurimi meccanismi inibitori, negli infidi
reticolati depositari di informazioni poco o male sfruttate ancora
esistenti, avvalerci dei frammenti e dei cascami, anche di natura
letteraria, rimasti, cercare di superare i silenzi, le resistenze, le ingenite
chiusure che oppongono tante zone, epoche e forzieri-reclusori del
passato, scandagliare le testimonianze scritte (a mano e a stampa) ¢ le
pagine obsolete ed oscure sopravanzate per recuperare brandelli di
umanita perduta, prestare ascolto alle fonti di ogni tipo (pur se
apparentemente inquinate) superstiti e conferire loro il valore spettante,
produrre ogni sforzo possibile per «pénétrer dans la réalité¢ complexe et

68 P.G. BELTRAMLI, Bertran de Born fuori da Altaforte. Qualche nota su Ges no mi
desconort, in Comunicazione e propaganda nei secoli XII e XIII. Atti del convegno
internazionale (Messina, 24-26 maggio 2007), a c. di R. Castano/F. Latella/T.
Sorrenti, Roma, Viella, 2007, p. 133-150 : 150.

6 R. HARVEY, Bertran de Born and Raimon de Planell, in Cultura Neolatina,
LXXXIII (2023), p. 215-233 : 230.



45

profonde de I’histoire»’?, rivitalizzare secondo criteri epistemologici e
metodi moderni e sofisticati (tra cui in prima linea gli ordinatori
elettronici e 1 piu progrediti sistemi dell’intelligenza artificiale) la
massa di sapere lasciata su binari morti, riservata alla sporadica
delibazione di pochi e rari appassionati studiosi, esposta ai rischi della
scomparsa sebbene contenga dati di notevolissimo interesse per
scrutare e ricostruire personalita e microsocieta su cui spesso difettano
altre tracce. Soprattutto per una letteratura, quale quella trobadorica,
altamente ‘comunitaria’ non si puo prescindere dall’analisi minuta del
contesto, dallo studio dei focolai di creativita artistica, dei luoghi, degli
stimoli e delle occasioni di ‘invenzione’, delle logiche di gradimento e
successo delle recite poetico-musicali. Ora che sono stati schizzati
accettabili identikit per la maggior parte delle orditure liriche in lingua
d’oc rimaste ¢ giunto il momento, per arrivare ad una migliore
definizione della scena in cui maturarono tante concrezioni versali, di
prendere in considerazione e sottoporre a piu serrate indagini 1 nuclei
propulsori attorno ai quali si sviluppo e si affino 1’arte della parola e
della composizione poetica, le cellule di una socialita esercitata a dare
senso ad organismi scritturali da essa inseparabili e altrimenti
incomprensibili. Avvalendosi di bagliori oggi lontani e confusi ma che
¢ auspicabile diventino piu chiari e vicini, si riuscira probabilmente a
rendere piu intelligibili e trasparenti fenomeni, mentalita, aspettative,
utopie, alienazioni, insomma quegli elementi che servono a capire il
‘quadro del mondo’ e lo spirito del tempo e a stendere piu affidabili
mape esplicative della civilta medievale d’espressione occitana.

Saverio GUIDA

"0 R. H. BAUTIER, Les sources de I’histoire économique et sociale du moyen dge,
I, Paris, CNRS, 1968-1984, p. VIII.



46



47

Arlésiennes et Provencales au travail

pendant la période médiévale

Nombreuses sont les Arlésiennes et/ou les Provengales qui ont
travaillé pendant la période médiévale, comme dans toutes les contrées
d’ailleurs. Or malgré leur relative rareté, les renseignements conserves
dans les documents médiévaux relevant de 1’administration conservés
dans les Archives Communales d’Arles, les Fonds Patrimoniaux de la
Médiathéque d’Arles, les Archives Départementales des Bouches-du-
Rhone, les Archives Communales d’Aix, de Boulbon, de Beaucaire, de
Tarascon, de Chateaurenard, de Marseille”!, etc., peuvent offrir une
approche particuliére en ce qui concerne leur statut. Quelques mentions,
éparses, éclairent en effet d’un jour particulier le sujet du labeur
féminin. L’ impression dominante est que les femmes, actuellement, ont
plus acceés au monde du travail, nos ancétres étant apparemment
cantonnées aux travaux ménagers et a la garde des enfants. Cela pose
aussi un autre probléme qui sera juste abordé dans cet article, celui de
I’esclavage ; méme si ce dernier apparait peu dans les documents
administratifs, il n’en existait pas moins, 1’esclave féminine étant
désignée bien souvent de maniere particuliere et quelquefois libérée par
ses maitres soit de leur vivant, soit dans leur testament. En outre, s’il
est vrai que ni les nobles, comme leur époux d’ailleurs, ni les (grandes)
bourgeoises, ne travaillaient pas, il n’en était pas de méme pour celles
du Tiers Etat. Nombreuses sont en fait celles qui le font, notamment soit
pour se constituer une dot lorsqu’elles sont encore trés jeunes et
célibataires, soit pour apporter un complément de salaire dans le foyer
lorsqu’elles sont mariées, soit pour nourrir leurs enfants si elles sont
veuves. A cela s’ajoutent les religieuses (infirmiéres, enseignantes entre
autres, invisibles dans les documents administratifs) ainsi que les
esclaves, méme si ces derniéres sont tres difficiles a comptabiliser, voire
a percevoir. Cela dit, les documents d’archives, malgré leur sécheresse,
témoignent malgré tout de la réalité du travail féminin qui s’étend a

" Dans les exemples qui suivent, certains, inédits, sont issus des Archives
Communales d’Aix (A. C. A.) et ont été transcrits par Maud Payan, d’autres sont
conserves aux Archives Communales de Marseille (A. C. M.) et ont été transcrits
par Pierre Paul.



48

partir du moment ou 1’évolution économique fluctue selon les périodes
et les crises politiques, climatiques, médicales, qui traversent cette
époque pendant laquelle se déploie en outre une volonté de développer
les constructions urbaines sous 1’influence d’une bourgeoisie en plein
essor. Le XV°¢ si¢cle connait une reprise économique qui permet au
travail féminin de se diversifier, les femmes jouant alors un réle dans
I’économie familiale aussi bien que communale. En outre, méme si les
documents traitent plutét du monde urbain que du monde rural, les
travaux agricoles mentionnés proposent de nombreux exemples.

Le Sud est régi par le code justinien et le code théodosien qui
conferent aux femmes certains droits : un homme n’a que "usufruit de
la dot de son épouse, les fils et filles célibataires ont des droits €égaux en
ce qui concerne les biens paternels dans le second, ¢élément
probablement importé par les Wisigoths. Mais les XII¢ et XIII® siecles
connaissent un infléchissement de ces acquis a leur détriment ; en effet,
le droit romain va étre de plus en plus appliqué dans le Midi — sa
renaissance a lieu notamment a la facult¢ de Montpellier. Ce
nonobstant, cette relative autonomie, malgré des lois restrictives, laisse
des traces et leur permet peut-étre d’accéder plus facilement au marché
du travail, le salaire, maigre ou non, que les femmes rapportent
permettant aussi aux familles de mieux vivre. Peu ont la possibilité de
s’en dispenser.

Plusieurs ordonnances, en France comme en d’autres régions, sont
promulguées par les différentes entités politiques afin de 1égiférer sur
le marché du travail. Selon R. Braid (Braid 2003, p. 453),

«[...] Pratiquement toutes les ordonnances controlent les salaires des
bergers, bouviers, faucheurs, moissonneurs, vendangeuses, nourrices, magons,
charpentiers, tondeurs ... Les chandeliers et les lessiveuses apparaissent
seulement dans les ordonnances francaises et provengales. »

En septembre 1348, I’ordonnance provencale de Raymond
d’Agoult, sénéchal de Provence et de Forcalquier, s’occupe des prix et
des salaires et évoque alors le travail des femmes. Mais ces métiers,
saisonniers ou non, ne sont pas propres a ces deux régions, et d’autres
en offrent des exemples. Les documents administratifs ne proposent



49

pas, néanmoins, beaucoup de précisions, notamment en ce qui concerne
les contrats de travail par exemple. Par contre, ils peuvent
éventuellement indiquer le salaire officiel en cours a une époque
donnée.

L’ Arlésienne en particulier, la Provengale en général, s’inscrivent
ainsi dans une histoire beaucoup plus globale et ne différent en rien des
autres femmes d’autres contrées au travail. La plupart d’entre elles,
notamment les marchandes, les commercantes, les artisanes, ont appris
a lire, a €crire et a compter car elles ont besoin de ces savoirs dans leur
métier.

J.-L. Roch (Roch 2013, p. 21), étudiant le cas de la Normandie, se
demande si :

« On ne peut penser le travail féminin en dehors de 1’économie familiale.
Qui tient les cordons de la bourse ? Dans la petite entreprise, la femme a-t-elle
voix au chapitre ? Peut-elle exercer un autre métier et acquérir une certaine
autonomie financieére ? Dans ces autres métiers, peut-elle accéder a la téte du
métier ? Peut-elle accéder a tous les métiers, ou y-a-t-il des métiers plus
spécifiquement féminins, une division sexuelle du travail trés marquée ? Ces
professions sont-elles cantonnées dans la sous-traitance et les bas salaires, ou
accedent-elles au marché et parviennent-elles jusqu’a I’artisanat de luxe ? »

Ces questions peuvent étre posées pour toutes les régions. C. Batlle
et T. Vinyoles (Batlle 1995, p. 149) ont évoqué, dans une étude sur la
culture féminine en Catalogne, I’apprentissage des fillettes placées dans
des familles qui leur offrait essentiellement la possibilit¢ de devenir
ensuite domestiques. Parfois, bien que rarement, elles apprenaient a lire
et a écrire. Outre ce métier de servante, elles pouvaient aussi étre
formées a ceux du vé€tement : « préparation du lin, de la laine, du
chanvre et de la soie; mais surtout elles devenaient fileuses ou
couturieres ... tisseuses de voiles, chapelieres, couturiéres de vétements
d’église, cordonniéres, boursieres, mercieres, tisseuses, soideres,
boulangeres, chandelicres et coraillieres ».

La aussi, le constat proposé est valable pour Arles et la Provence,
ou certaines professions se retrouvent, et Arles peut trés bien étre
intégrée dans cette description, il suffit de supprimer les métiers
spécifiques a une région particuliére, cotiere, montagnarde, rurale,



50

urbaine.

La richesse des fonds d’archives apporte quelques réponses,
parcellaires certes car issues pour la plupart des délibérations
communales et des comptes trésoraires, reflétant ainsi I’emploi procuré
par les consuls. Or un premier constat s’impose : lorsqu’ils embauchent
un salari¢ (médecin, enseignant, etc.), ils préférent rémunérer
apparemment un homme plutét qu'une femme, puisque ces dernicres,
hormis les sages-femmes, les nourrices ou les servantes, ne sont pas
citées dans les délibérations. Cependant, d’autres textes comme les
comptes trésoraires ou les cadastres attestent du travail féminin, celui
du moins qui n’est pas rémunéré par la Communauté mais participe a
I’économie de la cité. Il y a bien shr celui de la campagne. En outre,
nombreuses sont les domestiques, les marchandes, qui travaillent seules
ou secondent leur mari, dont elles prennent la place en cas de déces.
Elles occupent aussi d’autres emplois. Elles peuvent étre maitresses
d’école — avant, elles ont été éleves. Les documents, et cela est encore
¢vident aux XVI°¢ et XVII® siecles, n’évoquant alors que les religieuses
qui, lorsqu’elles désirent implanter leur couvent dans la cité
rhodanienne, sont obligées par les consuls de participer a I’éducation
des jeunes ¢éleves qu’elles vont accueillir. N’oublions pas que I’habitude
de I’écrit, héritée des Latins, a perduré dans le Midi. Césarie, sceur de
saint Césaire, fonde a Arles un couvent de moniales, pour lequel sera
rédigée la premiere régle féminine ; mais elle crée aussi une €cole dont
sainte Rusticule perpétuera le fonctionnement. Elles sont infirmiéres —
particulierement les religieuses, parfois médecins, spécialisées surtout
dans I’ophtalmologie (il existe a Salerne une école de médecine qui
admet les femmes), sculptrices, peintres, commercantes, etc. La lecture
des documents témoigne, méme parcimonieusement, d’une intense
activité professionnelle, aussi bien a la ville qu’a la campagne. Parfois,
la femme apparait seule a la téte d’une hotellerie, d’un étal. Parfois, elle
est mentionnée aux cOtés de son mari, participant avec lui a la gestion
du commerce. Ainsi que le constate L. Molinier (Molinier 2017, p.141)

« Souvent, dans les recueils de statuts de métiers, on trouve le cas de femmes
qui exercent le méme métier que leur mari et peuvent reprendre 1’échoppe a la
mort de ce dernier. Les archives nous ont aussi conservé le souvenir d’une femme



51

juive de Marseille qui prend en apprentissage un jeune homme pour lui enseigner
la médecine ... Il y a aussi des métiers ou le féminin est prévu, dans les statuts :
la barbiere, par exemple, au XIII® siecle. Et d’autres qui sont exclusivement
féminins : tout ce qui appartient au secteur du tissage, ou bien le métier de sage-
femme. »

Lorsque le mari appartenait a une corporation, I’épouse pouvait, en
cas de veuvage par exemple, continuer son travail a condition d’avoir
suivi un apprentissage, mais, fille ou épouse, elle connaissait bien
souvent le métier pour I’avoir appris aupres de son pere ou de son mari.
C. Béghin (Béghin 1996, p. 49) a montré qu’a Montpellier,

« Du fait des efforts de réglementation de I’apprentissage par les métiers et
de sa surveillance par les probi homines, le statut des apprenties semble mieux
défini et leur situation moins précaire que celle des ouvricres. Leurs conditions de
travail et de vie sont précisément décrites dans le contrat, obligeant le maitre a
prendre soin de son €léve et I’apprentie a étre sérieuse et utile au sein de ce
nouveau foyer. La famille du maitre devient pour elle une famille de substitution,
qu’elle dédommage des frais de son €ducation par son travail... La durée de
I’apprentissage est longue, se situant entre quatre et cinq ans, et il commence
autour de douze ans dans le meilleur des cas, mais parfois bien avant. »

L’esclave quant a elle est la plupart du temps domestique, mais elle
peut aussi exercer d’autres métiers. Ainsi que le suggere Ph. Bernardi
(Bernardi 1999, p.87),

« Le fait qu’en 1318 un habitant de Marseille place son esclave, Anne, en
apprentissage chez deux tailleurs de la ville afin qu’ils lui enseignent leur art (ad
dicendum misterium sartoris), montre bien que cette main-d’ceuvre servile put,
comme la libre, avoir une activité autre que domestique. »

Cela dit, I’embauche des femmes a Marseille, par exemple, ne
donne lieu qu’a 5,5 % des contrats passés entre le patron et ses
employés. Les commerces de bouche sont concernés, ainsi que
I’hétellerie, les tavernes et les cabarets. Le Moyen Age n’est d’ailleurs
pas le seul concerné.



52

Archives Communales de Marseille, BB 12, 2154, 2.01. 1319 (P.
Paul) :

« Item que degun estrangier non porti armas en la ciutat de Massella ni en
las borcs en pena de X [b. e de perdre las armas e que tot hostalier e hostalieri

sia tengut de dire a son hoste cant verra en son alberc que laysi las armas en pena
de X Ib. »

Pansier, II, p. 141, 25 mars 1432, Vente de la gabelle de la ville
d’Orange a Raymond Pascal, marchand d’Avignon, au prix de 850
florins.

« E premieramens los sobredich depputatz ordenan que lo soquet que pagan
los hostaliers et hostalieras tant de cella quant de mulatiers, per las causas
subscrichas, sie cas e nul per lo temps d’aquel an e que aura imposicion sobre
los hostes sobredichs.

Item mays ordenan los sobredichs depputatz que los dessusdichz hostaliers
et hostalieras de cavalcados et de cella sie tengut et deia pagar per cascun que
albergara et per cascuna jaguda, IIl denies ; et per cascuna dinada de cascun
d’els, un denier.

Item semblablemens ordenan que los alberguies ho alberguieras de
mulatiers ho azinies ...

Item mays ordenan los sobredichz depputatz que cascun albergier ho
alberguiera que albergara gens a pe, sie tengut et deia pagar per cascun hoste et
cascuna dinada et cascuna sopada, un denier. »

Dans ces quatre mentions sont bien distinguées les différentes
catégories d’hotes et hotesses, de clients et des animaux qui les
accompagnent.

Archives Communales de Marseille (A.C.M.), BB17, feuillet
inséré entre les 295 et 96, 28.04. 1330 (P. Paul) :

« e que totz homs ho tota femena que talhara ho fara talhar tontz [= thon]
ho autre peis per nessecitat de la ciutat de Masselha tengua ho fassa tenir tina ho
alcun autre vaissell en que ressipia ho fassa ressebre lo sanc e las burbis e las
guaunhas [ouies] dels ditz tontz ho autre peis en tal maniera que non sia mes ho
gitat en la carriera ho en las taulas ho desotz las taulas de la dicha pescaria ho
carriera ho traversas d’entorn ho en alcun lueg hon pogues donar pudor ho
enfermetat en la dicha ciutat sotz aquella mezesma pena. [E qui acuzara la mitat



53

n’aura

A.CM,, BB17, f°115, 14.12. 1332 (P. Paul) :

« Que negun fornier ni forniera ni autra persona per els non prenan ni
fassan penrre per festas de neguna cuecha de pan d’aqui a Calennas si non per
una semana tant solaments so es assaber lo doble per aquella semana sotz pena
de V s. per cascuna vegada que contra farian per un aves de cascun cant
soletamentz ».

A. C. M., FF 16818.07. 1364, {°28bisv®, (P. Paul) :

« Item que tot preste o pestoressa que aia acostumat de far pan lo fassa
delqual los estranis aian provision sufficientmens sos pena de X libres reg. »

A.C.M. 30, 19.10. 1364 :

« Item que negun mounier vo mouniera vo mulatier non aussi agulhir negun
blat en lur molin ni molre si non yera la bolla acostumada sos pena de XXV libras
e de perdre lo blat e la bestia.

72].

Item que negun mounier vo mulatier vo mouniera vo autra persona de calque
condicion que sya non ausy ni presumisca de descargar negunas farinas lur per
mar ni per terra si premieramens non era vengut als revies pagar la reva
acostumada sos pena de X libras e de perdre las farinas e qui o acusara n’aura
lo ters e sera en selat. »

f°38v°, 16.10. 1364 : « que neguna persona de calque condicion

que sia que vendan o ayan acostumat de vendre farina non aussi ny
presumisca vendre farina si non en la rayba e que negun farinier o fariniera non
auson ny presumiscan comprar farinas de homes estranis sos pena per cascun e
per cascuna vegadas de X libras e qui o acusaran n’aura lo ters e sera en selat. »

A.C.M., FF 170, f°3r°, 22.12. 1367, (P. Paul) :

« Item que neguna persona tripiara vo tripiar ni autra persona de qualque
condecion que sia avia ni presumisca gitar ni far gitar feutas ni laydas aygas de
buou ni mouton ni de poar ni d’autras bestias per cals luacs que puescan venir
davant la cariara de palaych si non per los ad ayguias acostumas e atot en pena
de C libras per cascun e per cascuna vegada que evnran en contra.

£°28v°, 8.09. 1368 : E que tot corratier e coratiera, crestian ho jusieu, sia
tengut encontenent que aura fach mercat de tot lo vin que si comprara o si vendra
en Masselha, notifficar al dit thesaurier sotz la pena de C libras per cascun e per
cascuna vegada e aissi si entenda de totz los mercans que serian estatz fagz de
vin novel avant aquesta crida sotz la pena dicha. »

2 « e qui 0 accusara » barré.



54

Archives Communales d’Aix, BB34, °18r°, 2.01. 1523, (M.
Payan) :
« Item pause aver pagat lo dit jorn a dono Jaumeto Cotelo hosteso de Sant

Anthony per las despensos que li am fac las gens d’armo de la compagnie de
mosur le Grant Mestre ; costo per tilet de mesurs los consos ff. XXII g° VIII. »

Il peut étre parfois difficile de différencier un métier d’une activité
quotidienne, ainsi qu’en témoigne I’exemple suivant, extrait des
Archives Communales d’Arles,

GG L 77, 212, 1522, (P. Paul) :

« Item avem paguat a dono Jehano molher laysado de m® Vidau Peyronel
que Dius perdom per lo pam que nos a cuech per la Confrayrio per noranto et
catre hemino de farino a razom de ung gros et miehc per hemino que avem paguat
per 94 heminos f.XI. »

Ces métiers féminins sont aussi attestés a Arles. Les parents placent
en général leurs filles encore jeunes, sans rémunération parfois, chez
des familles plus aisées qui les logent, les nourrissent, parfois leur
payent un maigre salaire qui leur servira de dot lorsque leur contrat,
qu’elles ne peuvent rompre, arrivera a expiration. Les maitres
s’engagent dans la plupart des cas a leur constituer une dot contre le
travail fourni. C’est d’ailleurs bien souvent la raison pour laquelle ces
domestiques se marient plus tard que les nobles ou les bourgeoises, car
elles ont besoin de cet apport financier. Méme si elles contractent un
mariage « clandestin » (les obligations cléricales ne sont pas toujours
respectées), elles sont trop pauvres pour se marier trés jeunes, et le font
autour de 15 ou 16 ans, voire plus (I’age 1égal pendant longtemps étant
de 12 ans). Certaines demeurent cependant célibataires et restent au
service de leurs maitres pendant de nombreuses années. Les nourrices
louent leur lait pendant tout le temps de D’allaitement, quelquefois
¢loignées alors de leur famille et de leur propre enfant en bas age,
qu’elles peuvent éventuellement mettre aussi en nourrice, leurs patrons
prenant alors en charge les frais de cette sous-traitance. Le mari peut en
effet travailler, et habiter, dans un autre lieu. Les familles se retrouvent
ainsi momentanément éclatées. Nombreuses sont celles qui travaillent



55

au service des nobles, des bourgeois aisés ; on les retrouve aussi, bien
sur, a la cour.

Plusieurs occurrences de domestiques ou de nourrices apparaissent
dans les documents d’archives, y compris administratifs, car la
Communauté peut demander a certaines d’entre elles d’allaiter et de
s’occuper d’orphelins abandonnés pris en charge par les consuls et non
par les institutions religieuses, comme c’est le cas le plus courant.

Archives Départementales des Bouches-du-Rhone (A.D.M.),

Ms.60H115, 1411, £°7r. « Ite. paguet a Katarina Raynauda sirventa del hostal
a 1111 de octobre per son salari 1111 flor. e VI gros. »

Pansier, p. 33 : 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de
Saze, Arch. Du Vaucluse E 156, {°7 : « sa sirventa Guilhauma ... »

Archives Communales d’Arles, IIE37 £°661° :

« Item, ay pagat a Hugona, molher de Johannon Alaman sosprioressa per la
buguada de las toalhas de la almorna per sendres, per la bugadiera e per lenha
Vs. d VI». (bugadiera = blanchisseuse, bugada = lessive.)

A.D.M., 1 HD E 12, f°38, 1357-1358, (P. Paul) :

« Aissi escrivem despensas de bailas que noiron los enfantz que son gitatz
en [’espitall con par aissi las partidas. Per I baila que a nom Alazeta Salvestra
molher d’Andrieu Salvestre que fon de Poreiras. Noire I filha. Pres la a Qalenas.
Deu l’aver I’an I. XVI. Item ac per le premiertes . Vs. VId. VIII. Item ac a XVIIII
abrill que li portet fraire Johan Il flor. valon s. VI d. VIII. Item ac a XIII de mai
que dem a son marit Andrieu I flor. s. IlIl I. [ s. XVI. Item mais ac que li bailem a
XXIIII aost a maizon I flor. 1.1 s. XII. Item ac que li bailem a XXX d’aost a maizon
[. I s. XII. Item bailem a la dicha baila a Il setenbre [. I s. XII. Soma aut per I an
[ XVI

Per I baila que a nom Guillelma Mouniera, molhier de P. Mounier. Sta
davant Audoart Allaman. Noire I filha que a nom Guilhelma. Dam [i I’an [. XIIIL.
Item ac a XII abrill I flor. I. I 5. XII. Item ac a XIIII abrill I flor. I. I s. XII. »

Le dernier paragraphe est cancellé. Une note en bas de page
explique :

« Laquella moneda paguet Pasgalon qar [’enfant era sieu. Rendet nos la
moneda tota qar proem que [’enfant era sieu. »



56

Les comptes trésoraires d’Aix font aussi mention de nourrices
payées par la communauté afin d’allaiter les enfants orphelins pris en
charge par cette derniere, A.C. Aix, BB34, f°14r°, 4.11. 1522 (P.
Payan) :

« Item pause aver pagat lo dit jort a dono Sielo Cergueso que noris uno
pauro fillo per lo mes de setenbre et d’othobre pasas ; costo per tilet de mesurs
los consos ff. 11. [...] £°14v° : Item pause aver pagat lo dit jort (25.11) a uno baila
lacallo a norit uno pauro fillo que es morto, per lo complimen de so que [i ero
estat promes et per faire enterar ladicho fillo ; costo per tilet de mesurs los consos
ff-g° VIII [...] £°171° : Item pause aver pagat lo 29 de desenbre a Sielo uno bailo
que noris uno fillo que fai norir la villo per ung mes ff. I. »

D’autres métiers sont signalés. Ph. Bernardi (Bernardi 1993, p.
275) a rencontré dans quelques documents des femmes qui

« apparaissent au détour de rares textes reglementaires ainsi que dans une
petite partie des comptes de constructions. Les documents rassemblés permettent
d'envisager l'intervention des femmes sous plusieurs angles, parfois
complémentaires :

- la participation a la confrérie professionnelle ;
-le commerce et la production des matériaux ;

-l'activité sur le chantier. »
I1 ajoute :

« Les statuts de la confrérie des charpentiers, magons et platriers d'Aix-en-
Provence, confirmés le 14 juin 1475 par le roi Ren¢, font, a plusieurs reprises,
allusion a la présence de femmes dans les rangs de cette association. »

Plus loin, 11 détaille :

«[...] Les femmes furent employées a des travaux de démolition, au
transport des pierres, de la terre, du mortier, et, surtout, de 1'eau. Contrairement a
ce que l'on pourrait penser, cette fonction de porteuse d'eau n'était pas liée a
I'abreuvement des ouvriers mais a la préparation du mortier. Il s'agissait, en effet,



57

de porter « (I') aigua sus la mescla per afinar la caus », de « achaupar aygo per
far 10 mortier », ou de porter 1'eau nécessaire « ad extinguendum calxem ». Les
femmes devaient donc éteindre la chaux vive pour la transformer, par hydratation,
en chaux grasse préte a €tre mélée au sable puis gichée avec de l'eau pour
confectionner le mortier ... De maniere générale, les femmes touchaient un
revenu quotidien inférieur ou égal a celui des hommes. Les écarts observés
peuvent s'expliquer par des différences de rendement ou d'affectation sur le
chantier. » (p. 276)

D’aprés Fr. Michaud (Michaud 2010, p. 246),

« Les grands chantiers de construction emploient de la main-d’ceuvre
féminine, notamment pour I’approvisionnement en eau, la fabrication du mortier
ou de la chaux. A Avignon en 1318, les fabricantes de chaux obtiennent un salaire
¢gal a celui des hommes. »

Enfin, Ph. Bernardi (Bernardi 1999, p. 90) signale quant a lui que :

« La Chambre apostolique, pressée de nettoyer et préparer le palais
d’Avignon pour le sermon et la bénédiction pontificale, battit, en avril 1349, le
rappel de toutes ses troupes. Parmi les 196 personnes employées a ces taches nous
trouvons les macons et tailleurs de pierre du Palais Neuf mais aussi — fait rare sur
le chantier d’Avignon — trois femmes et quatre « Turcs » sortis d’on ne sait ou,
peut-étre loués pour 1’occasion par leur maitre. »

Cette contribution féminine aux travaux du batiment est encore
attestée a Arles a la fin du XVII® siecle, notamment dans le document

suivant : A.C. Arles, CC 706 1°149, 1686 : Transport de pierres de
Fontvieille pour la construction de I'arsenal de Toulon.

« Payé a Pascal Ponet terraillon 59 £ 19 s. pour 72 journées de femmes a
raison de 7 s. [par luy employées dans la semaine derniere pour porter de terre
...pour réparer le lieu ou les batteaux dechargent la pierre de Fontvieille venant en
cette ville sur les canaux de dessechement proche en joignant le pont dit de
I'Observance pour la commodite publique des habitants de cette ville et encore
pour ceux qui prennent de cette pierre pour la transporter a Toulon pour le service
de sa majeste ...] »



58

Le grand demandeur de main-d’ceuvre, outre le monde des
domestiques, est celui du commerce.

A.C. Arles, BB6, °491v° :

« Item plus lo present conselh a ordenat que la potiera tenga botiqua uberta
et companhons obrant del mestier de potier que la present cieutat ly pague lo
loguier de la mayson ensins coma es estat ordenat ».

A.C. Arles, BB6, °33r° :

« Es estat comes alsdichs comesses de visitar et appointar lo debat que es
en la peyssonarie entre las revendeyris tenens gresal et bassinas en la carriera
per vendre leurs peyssons ».

Archives Départementales des Bouches du Rhone [1405-1406],
Ms.60 115, 1411, f°14r.

« Ite. lo permier dymars d’Avens comensen a penre lo legumes a
["ostal d’Ayglyna per lo covent tot legumes a rason d’'un patach. It.
gytat lo seses que costa Ill d. ll. e las lentylhas los dos . V d. »

Selon Dani¢le Iancu (Iancu 1992, p. 69),

« Dans la masse documentaire des actes relatifs aux dettes et créances,
quittances, achats et ventes de denrées alimentaires et autres, de biens fonciers,
etc.], d’ou émerge cette « archéologie du quotidien » définie par Georges Duby’?,
on voit ¢a et 1a les femmes agir, le plus souvent en tant que veuves, poursuivant
les menées commerciales et monétaires des maris défunts. »

Mariée, elle peut aider son époux dans la boutique. Veuve, elle
continue bien souvent a la gérer.

Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze,
Arch. Du Vaucluse E 156 : 11, p. 59, (Mil CCCLI), f° 321 :

« Paguet nos mais de la moneda que ela recobret de Nabauda, la veiriera (=

3 Dans sa préface a 1’Apologie pour [’Histoire ou métier d’historien de M.
BLOCH, Paris, Armand Colin, 1974, p. 8.



59

marchande de verrerie), que logava la petita botigua de [’ostal dals tres pilars,
lacal li paguet per lo loguier de la dicha botigua, a VII jors de ginoier VI fl. »

Pansier, II, p. 79, 1370-1376 : Extraits du livre de raison de Jean
Teisseire, marchand de cordes, chanvres et sparterie :

IL, p. 80 : « Aquesta loguasion fon contremandada e non venc a compliment
car la panatiera (= boulangere) es venguda que la tenie davant, [’a retenguda a
soz ops, e s’es acordada ambe nos ; aisi con esta per rescrig en l'autra carta
aprop aquest fuelh.

Esmengarda la panatiera a loguat de nos la taula que-z-es davant la porta
del petit hobrador, lacal taula si toca aran de [’aiguier del mieu mangador e-z-
aranda lo pilar del roure en que son las verguas del ferre ; la cal taula ela deu
tenir hun an complit. »

A.C. Arles, BB6, 1487-1513, F°439v° :

« ff° XL pagadors a la filhe de la porquiera. Item le present conseilh ha
ordenat que pour charite e ausmone soit donne a la filhe de la porquiere pupille
quarante florins desquaulx soit achapter qualque ( ?) possession pour le vivre de
lad. filhe en la meilheur sorte e fasson que fere ce pourra, donnant commission a
messenhors lez consulz ville (?) ferre a neanmoins de colleguer lad. filhe
avecques quelque home de bien affin que ne ailhe a perdicion. »

A.C. Arles, AA 16, 1251-1385, f°186v° :

« Item tot revendedor et revendeyris de peysson, de aranges, limons, ho
d’autras causas et mercanlies quayntas que sien que las compra davant la hora de
tercia per revendre sie condempnat per cascuna vegada en s. V. Et qui aurie
comprat davant la hora de tercia sie tengut de fayre part a chascun que
demandara aver part que serie present en lo mercat fazedor de las mercancias et
qui aura comprat en gros per revendre sie vengut d’estat emport ho en la villa
per tres jours et en despartir a cascun que en demandera ... per lo pres que aurie
comprat ou en laysar per la provision de la villa a la discretion de messenhor lo
consols. »

A.C. Arles, AA 14, 1251-1395, £°2r° : « Item cascuna fruchiera de
frucha fresca 1 d. »

3v° : «Iltem la molher de Bernat de Cogada per una taula en la plassa de
Santa Cros I tornes. Moneya peyssoniera per una taula aqui meteys dos tornes. »

A.C.M., FF167, 26.10. 1355, £°14, (P. Paul) :



60

« E que negu revendedors ni revenderis de Masselha non aussi comprar lo
luns matim negu « na » polhalha ni volatalha entro que sia passada [’ora de
tercia, sub pena s. C per quolibet e per qualibet e qui n’o acusara n’aura la mitat
e seran celat. »

A.C.M., FF168, f°9v°, 1363 (P. Paul) :

« Item que negun pesters ho pestoressas, fornies ho fornieras non ausi
aculhir farina en son hostal si s 'aquelas farinas non avian pagat la reva en pena
de XXV libras et de perdre la farina e qui o acusara eneyssins come de sobre. »

Plusieurs spécificités apparaissent dans ces exemples, renvoyant
par ailleurs aux commerces locaux qui admettent les femmes. L. Stouff
(Stouff 1987 p. 506) évoque le cas de Venguessona qui

« legue a deux de ses petits-fils, Astruc et Salomon, sa boutique « botigia
mercantiarum » ; elle est rangée sous la rubrique des « draperiorum et
telerorium ». Bien que dans son testament, elle ait relevé son fils de I’obligation
d’inventaire, un inventaire de ses marchandises est dressé : apparemment elle
vend des pieces de vaisselle en bois, en terre ou en verre. Venguessona et [saac ne
sont pas seulement des préteurs, ils sont aussi des marchands, tout au moins des
revendeurs. »

Le travail des Juifs et des Juives est parfois évoqué au détour d’un
paragraphe des Statuts, cf. A.C. Arles, AA16, 1251-1385, f°187v° :

« Item que tot jusieu e jusieva hobrant ho obras fasent portas hubertas a jorn
de dimenges et festas colans ayuns que se puescan veser obrant de la carriera sie
condempnat per cascuna vegada en s. X. »

D’autres sont « revendeuses » de fruits, de légumes, de gibier,
« plumenayre ». Leurs voix résonnent dans les rues d’Arles, vantant
leurs produits, attirant le chaland, se disputant aussi, parfois, avec
d’autres revendeurs ou revendeuses, souvent des commergants
ambulants, ou posant leurs marchandises sur de petites tables ou de
petits étals, souvent propriétés d’autres femmes plus riches — ce dont
témoignent les compois — qui en retirent des bénéfices. Elles proposent
entre autres des boissons, des herbes, des ceufs, des légumes, de la
volaille, du poisson, de la viande. Les métiers alimentaires semblent
privilégiés ; elles sont alors boulangeres, patissieres, jardinicres,



61

marchandes de volailles, de fruits et de 1égumes. Elles pratiquent aussi
la vente ambulante dans les rues (aucun témoignage, par contre, de
colporteuses parcourant la campagne, le métier étant probablement trop
dangereux). On les retrouve en outre au marché qui se tient
régulierement, d’abord le samedi devant I’église de la Trinité, puis sur
la place située devant I’archevéché, récemment construite en 1499,

Elles ont quelquefois des revendications qu’elles transmettent aux
consuls, ainsi qu’en témoigne cette supplique de marchandes de fruits,
ms. 223, des Fonds Patrimoniaux de la Médiatheque d’Arles.

« A I’honorable conselh de la cieutat d’Arle humilment supplican e requeron
las fruchieras e revendeyris de fruchas de la dicha cieutat que quant sia a present
la sason de vendre lurs fruchas, griotas, seresas e las autras que an a venir en
aquesta sason lasquals non se podon longament conservar que lur plassa de far
donar e consentiment que d’ayssi en avant ellas puescan vendre lurs fruchas de
matin e de vespre patentment o autrament davant lur portas eneyssin com plus
covenhablament los semblara de far. »

Les actes notariés signalent de méme des cas de veuves ayant hérité
de leur mari d’un atelier ou d’une échoppe. Elles apparaissent dans les
contrats d’apprentissage, méme si elles n’ont pas le titre de
« maitresse ». Cela étant, elles ont la responsabilité de I’apprentissage,
la plupart du temps des filles, quelquefois, mais plus rarement, des
garcons. L’industrie textile les emploie facilement, pour la couture, la
broderie, le travail de la soie, des peaux ; elles sont mercicres, se
retrouvent dans la friperie. Elles peuvent aussi étre chandelieres,
brocanteuses, lavandieres. Ainsi que le signale C. Béghin (Beghin 1996,
p. 49) « Le travail effectué¢ ne semble pas nécessiter de qualification et
il est toujours moins bien rétribué, a travail égal, que celui d’un
homme. »

Elles participent au fonctionnement économique du ménage, leur
salaire, aussi maigre soit-il, étant un complément par rapport a celui du
mari. Lorsque ce dernier est décéde, elles ont besoin de faire vivre les
enfants jeunes, qui seront néanmoins placés a leur tour, soulageant ainsi
le reste de la famille. Si 1’age d’entrée dans 1’apprentissage, ou comme
servante, est parfois connu, nous ne savons pas toujours jusqu’a quel
age elles continuaient a travailler, les documents arlésiens ne donnant



62

aucun renseignement la-dessus.

Dans sa Chronique (ms. de Génes), f° 64, B. Boysset signale :

«L’an IlIl 1 a X de setembre nos aiudet a vendemiar IIll jorns que
gasanhavan lo jorn dos g. Item, deve a sa molher Il s. Ill d. ay pagat per ela a
una femena que li acanpet sa trempa. Fag conte an sen Guilhem de Vielha. »

Certaines entrent en apprentissage entre dix et quatorze ans, ce
dernier durant jusqu’a seize-vingt ans. Le revendeur est un marchand
qui vend de tout ; le terme est peut-Etre plus arlésien, marchand plus
francgais. Les revendeurs appartiennent en effet, apparemment, a la
communauté arlésienne, et proposent des produits plus usuels. Il en est
de méme pour les revendeuses.

A.C. Arles, 11 E 37, 1440-1475, f°46r° :

« La bayla que nutris [’enfant portat a [’hospital. [ ...] £°46v° : La fenna que
a servit a la festa. La servanta de monsen Bellugan. Las fruchieras et revendeyris
de fruchas. »

A.C. Arles, AA16 :

« Et que las pesayres aian la tersa part del pan non lial per lur pena et
trabalh non obstant que [’estatut ho prohibisca »

A.C. Arles, CC37, Gabelles de la ville d’Arles, 1426 :

« que totz pestres o manganiers o manganieras que mandon blatz per molre
als molins sien tengutz e deian mandar lur blatz al pes e d’aquel pagar 1 g. per
quintal rebatut la tara coma dessus e tot blat que mande per sa provesion ho per
la despensa de son hostal pague VI d. per quintal, et que per cascuna persona
que demore ho fassa constuma demora en son hostal que sia d’age de VI ans
aensus que si conte ho sie tacssat son manjar VIII quintals per 1 an placet. »
(Manganier : boulanger ; revendeur de pain au détail.)

De méme, le CC 39, Gabelles de la ville d'Arles, 1521, reprend un
siecle plus tard les mémes réglements :

« Capitol de las farinas.f° 1 t° : Tous pestres et manganiers ou manganieras



63

que mandon blat au molin per molre als molins sian tengus et dejan mandar leurs
blas al pes et d’aquel prendre boleta et paguar ung gros per quintal rebatut cing
lieuras per quintal que lo monnier pren per sa moltura. Et auxi si losd. pestres
manganiers ou manganieras compron farina ou la fan venir de foras per faire pan
a vendre aya (?) dont que ajon la dicta farina pagaram tous jours ung gros per
quintal a lad. gabella exceptat so que ellos manjaran per leur provision ou
despence de leur maynage e a-r-aquo sera de gabella franc. »

Remarquons que, dans ce paragraphe du moins, le scribe ne fait
aucune différence entre les deux sexes, homme et femme é&tant
considérés de la méme maniere.

A.C. Marseille, BB25, °54r°, 14.12. 1365 (P. Paul) :

« A podar a cascun Il blans a foyre a cascun Il sols a femenas a liar vits e
a vindimiar cascuna I blanc a culhir avellanas e amendas e a celclar a cascuna [

sezen a gros arayre de grosses muls o de grosses bueus non passon de tot [’an
XVIs. »

f°54 v°: « A meyre a cascun mededor VI s. a cascuna femena per liar a
mededo Il blancs [...] A fusties, a peyries e dones per jornada VI s. e pan e
beure. »

Dans A.C. Arles, DD32 : est mentionné le salaire des femmes qui
repesent la viande a la grande boucherie ainsi que celles qui remplissent
le méme office aux boucheries du Bourg et du quartier Saint Esprit et
celles qui repesent le poisson a la Grande poissonnerie. Les archives
d’Avignon évoquent aussi ces femmes au travail, et nous pouvons
supposer que cela correspond a la cité rhodanienne :

Pansier, Vente a ’encan par I’Aumone de la Fusterie des biens
provenant de 1’héritage de Bernart Jornet, Arch. D’Avignon, fonds de
I’hopital E 9, 11, p.70, 1363 : « Robina sabatiera per Il banc e II post
de fusta Il s. 111l d. »

Pansier, II, p. 96, 1386, Extraits des comptes d’Astorge
Barthomieu, serviteur de Guilhem Vial, marchand de bois et de blé :

« Item per I pescaresa (= pécheuse, ou pécheresse) que esta costa la fon del
prezicadors I saumada lo XI gord el mes de mart. »

Pansier, II, p. 169, 2 janvier 1439, délivrances des gabelles de la



64

ville d’Arles a trois citoyens d’Avignon :

« Item que totz pestres ho manganiers ho manganieras (boulangeres) que
mandon blatz per molre als molins. »

De méme, une autre profession peut étre exercée par une femme,
maitresse d’école. L. Stouff (Stouff 1987, p. 508) rappelle, a propos de
la famille juive des Nathan :

« Leur place est si considérable qu'Esther de Caylar, petite-fille de Bonjues
Nathan, est autorisée a siéger dans I’assemblée générale des chefs de famille qui,
en 1407, se préoccupe de la désignation d'un maitre d'école, aux cotés d'une autre
femme, Regina, veuve du médecin Abraham Avicdor’®. Elle est
vraisemblablement la seule a pouvoir représenter le lignage Nathan (Isaac est
encore enfant) et les Nathan ne peuvent étre absents d'une réunion importante des
membres de la juiverie. »

Autre domaine ou le labeur féminin peut étre attesté, la médecine
n’en donne cependant pas d’exemples dans les délibérations, comptes
trésoraires ou cadastres de la cité rhodanienne. Or, si les médecins
rémunérés par les consuls arlésiens sont tous des hommes, les femmes
peuvent cependant exercer ce métier. D’aprés J. Shatzmiller
(Shatzmiller, 1992, p. 167) :

« L’une des manifestations les plus remarquables du processus de
« meédicalisation » qu’a traversé la société de I’Occident médiéval a partir de 1250
environ est la présence d’un nombre croissant de femmes exercant une profession
médicale : il ne s’agit pas ici de sages-femmes ou de charlatanes, mais de femmes
detenant des titres professionnels (magistra, medica fisica ou chirurgica), titres
qu’elles ont obtenus apres avoir passé des examens officiels. »

Possédant un diplome spécifique, elles soignent aussi bien des
hommes que des femmes. Les archives arlésiennes ne présentent
cependant pas de témoignages de ces femmes médecins, seules les
matronas, les sages-femmes apparaissant, mais nous pouvons supposer

" cf. FPMA, ms. 225, p. 338-341.



65

que la cité rhodanienne se conformait aux pratiques de ses voisines
provengales. Simplement exerc¢aient-clles probablement en « libéral »
pour utiliser un terme contemporain et anachronique pour I’époque. Les
praticiennes sont en général issues de familles de médecins, ou épouses
de médecin, et ont appris au contact de ces derniers. Apres des études
qui leur permettaient d’acquérir une expérience pratique, elles se
présentaient a un examen afin d’avoir leur diplome leur permettant
d’exercer ce métier. Toujours selon J. Shatzmiller (Shatzmiller 1992, p.
170) :

« Leur compétence est parfois définie en termes assez généraux, comme, par
exemple, ‘soigner du cancer ainsi que des blessures simples et moyennes’ ou
‘soigner des blessures et des tumeurs’ qui ne précisent pas si les patients de 1’autre
sexe seront exclus de ces soins. Mais on sait par ailleurs que 1’on attendait des
femmes médecins qu’elles réservent leurs soins aux patientes. »

Quelques exemples napolitains montrent ainsi Margarita Di Napoli
pratiquant la gynécologie, Maria Gallica étant chirurgienne, Clarissa Di
Durissio étant elle ophtalmologiste, ce qui parait étre une spécialité
féminine. De méme, des femmes exerceérent parfois la médecine dans
la ville de Manosque. D’apres L. Molinier 2017, p. 141) :

« De fait, c’est en principe un monde difficile d’acces pour une femme. Dans
les régions méridionales, il existe des attestations de licence partielle : on leur
donne I’autorisation d’exercer une spécialit¢ — médecine des yeux, médecine de
la hernie ... Mais il y a aussi celles qui exercent plus généralement, reconnues par
la faculté de médecine : »

Ce métier, pratiqué par exemple a Manosque (Shatzmiller 1992, p.
167) et se rapportant a la médecine, était bien présent dans la cité
rhodanienne. Des sages-femmes sont attestées, aussi bien pour le Haut
Moyen Age que pour les époques suivantes.

A.C. Arles, CC313 £°76v°, 22.09.1552. Gaiges de saige femme.

Quictence faicte par dona Peronna Raynaude saige femme audit tresorier de
vingt florins.



66

L’an a I’incarnation Nostre Seigneur mil cinq cens cinquante deux et le vingt
deuxiesme jour du mois de septembre par devant moy notaire et tesmoingtz soubz
nommez feust presente stablyee en sa personne Peronna Raynaude saige femme
de la present ville d’Arles laquelle de son bon gré a confesse avoir eu et receu de
sire Anthoine Giraud tresorier de la maison comune de la present cyte d’Arles
absent moy notaire present la somme de vingt florins deubtz pour ses gaiges
ordinaires audif estat de saige femme de 1’annee presente et terme escheu au moys
d’aoust dernier passe, desquelz vingt florins ladife Raynaude en a quicte et quicte
ledit Giraud tresorier et tous aultres qu’il appertient. Et ainsi I’a jure. Faict en
Arles en presence de Jehan de Gaulx et Gaspard Bendrin tesmoingtz ad ce
appellez. Alberts. »

Mais I’on sait qu’a partir de 1250 environ, la société occidentale a
vu apparaitre des femmes dans les métiers médicaux.

« Il ne s’agit pas ici de sages-femmes ou de charlatanes, mais de femmes
detenant des titres professionnels (magistra, medica fisica ou chirurgica), titres
qu’elles ont obtenus apres avoir passé des examens officiels »,

explique J. Shatzmiller (Shatzmiller1992, p. 167). 11 signale
qu’elles ont des titres professionnels et qu’elles pouvaient soigner des
patients des deux sexes, comme les médecins masculins d’ailleurs. Pour
lui, la relative « médicalisation » de la société s’accompagne d’une
« démocratisation », tout le monde ayant alors acces, plus ou moins,
aux soins médicaux, ce qui apparait dans la construction des hopitaux,
ces hdtels-Dieu ou autres, relativement nombreux a Arles au Moyen
Age, méme si dans les documents arlésiens, des médecins femmes ne
sont pas cités.

« Mais les universités, trop peu nombreuses, n’admettaient pas d’étudiantes,
poursuit J. Shatzmiller (Shatzmiller 1992, p. 169). 1l fallait donc des modalités
spécifiques pour que des femmes puissent recevoir une formation leur permettant
d’exercer officiellement la médecine en tant que magistra, medica, etc. Cette
formation devait avoir un caractere familial ou, en tout cas, privé, comme c¢’était
d’ailleurs le cas de celle des médecins juifs. | Le fait que ces praticiennes €taient
souvent femme, fille ou bru de médecins a été souligne ... Il n’est pas a exclure
non plus que, dans certains cas, elles aient suivi un apprentissage aupres d’un
médecin, homme ou femme, sans lien de parenté avec elles. »



67

Une fois formée, la postulante devait, comme ses homologues
masculins, se présenter devant un jury de spécialistes ou un
protomedicus pour subir un examen et obtenir un diplome.

«[...] Les jurys accordaient parfois plus de prix a I’expérience pratique
qu’aux connaissances formelles ; ’autorisation accordée €tait souvent partielle et
conditionnée. » (Shatzmiller 1992 p. 169)

Elles peuvent soigner toutes sortes de maladies comme le cancer,
des blessures, mais elles s’occupent plutot des patientes. De méme,
I’ophtalmologie leur était bien souvent réservée. Les métiers médicaux
ne leur étaient pas interdits a partir du moment ou, filles ou épouses de
médecin, elles avaient recu une formation particuliere, leur permettant
ainsi d’échapper a la condamnation pour sorcellerie qui a pu les
sanctionner parfois. Ces capacités soignantes se transmettent aussi,
probablement, dans les maisons, parfois de mére en fille, mais cette
formation est la plus difficile a8 documenter, sauf quand des proces en
sorcellerie étaient intentés a ces guérisseuses

Une autre profession, dans un domaine totalement différent, a été
pendant longtemps, dans I’imaginaire du moins, réservée aux femmes,
celle relevant de la confection des vétements. Quenouille et rouet sont
des attributs féminins, I’expression « tomber en quenouille » renvoyant
méme a un royaume dont le roi n’a qu’une (ou des) fille(s). Or la réalité
peut étre tout autre. Pour D. lancu-Agou (Iancu, 2017, p. 22)

« La gent féminine n’est pas absente de ces Comptes qui parlent de
« juifves » dans I’entourage de la Cour, et plus particulicrement de la reine apres
1470 : elles «ont fait les rideaux » au palais d’ét¢ en 1476, ¢élaborent des
ornements d’église, cousent la lingerie de la reine et des filles de son entourage,
telle Doulce qui s’est occupée de la « faczon de chemise, couvre chiefz » au
printemps 1479 ; ou Astruge, a I’automne de la méme année qui a confectionné
aussi une douzaine de chemises ; Mantonecte qui a réalisé en septembre 1479 le
collet d’une aube destinée a 1’église de Peyrolles, et Jacomecte qui a cousu les
draps. »



68

Les femmes peignent, cardent, filent plus facilement que les
hommes. C. Batlle et T. Vinyoles (Batlle 1995, p.136) ont rencontré en
Catalogne ces artisanes qui fournissaient les matieres premieres a
d’autres femmes puis revendaient cette production a des marchands
citadins. Ces « cheffes d’entreprise », probablement peu nombreuses,
pouvaient étre des veuves qui avaient pris la succession de leur mari
décédé¢, mais certains documents sont imprécis sur cet ¢élément.

Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze,
Arch. Du Vaucluse E 156, 11, p. 39, (M CCCLII) :

« Item per lo plag que nos aguem am Guilhaumeta, la gantiera, lacal tenia
la taula detras la taula del cambi ; local plag era davant lo juge de la cort del
manescal e davant lo manescal meteis, e ladicha Guilhaumeta nos non podian
gitar foras de la taula, car ela avie paguat en la vida de Peladon, cant son paire
de la dicta Guilhaumeta vivie, e mais dis que-z-ela li avie fag bastir e fag canilhies
e non cazinas cauzas [...] »

Pansier, II, p. 70, 1363, Vente a I’encan par I’ Aumone de la Fusterie
des biens provenant de 1’héritage de Bernart Jornet, Arch. D’ Avignon,
fonds de I’hopital E 9 : « Robina sabatiera per Il banc e Il post de fusta
Ils. 11 d. »

I1, p. 219, 3 avril 1472, Impot de trentain de la ville d’Orange vendu

a Antoine de Bardis marchand d’Avignon : « obries crestians ou jusious
mascle ou femel fasent camises, brayes, calotes, faysses,; rechulhant fedas,
cabras, vacas, buous et tenent degun d’aquels a gardia [...] »

V. Cunha (Cunha 2023, p. 59) rappelle qu’en littérature s’est
deéveloppée depuis fort longtemps 1’image de la fileuse et de la tisseuse,
faisant de ces deux métiers 1’apanage quasi exclusif des femmes,
donnant ainsi I’illusion que ces derniéres n’ont quasiment pratiqué que
ces deux métiers pendant des siécles. Or la réalité documentaire est
autre. Au Moyen Age, les hommes sont autant sollicités dans les métiers
de la couture. Cela ne peut concerner que les deux premicres étapes,
filer et tisser, lorsqu’elles s’exercent a la maison.

A.C. Arles, GG70 : « Es intrat lo bordor per adobar las capas ... ; ’an



69

susdit et lo XI d’avost es vengudo sa molher per adobar los vestisses. »
A.C. Arles, CC12 : « Catherina Raynauda teysseyris ».

A.D.M., THDE12, Comptes de 1’hdpital de saint Esprit, 1357-
1358, £°15r°, (P. Paul) :

« dimecres a Il de iulhet aguem de n’Alegreta la cordeliera I gardaqos vert
proensal am pena de qabritz e mandell ses pena e gardaqos an pena de cabritz
vermell lagall rauba fon de Mabilia lagall fon portada morta a Sant Esperit e
vendem la dicha rauba a z’Abram de Lunell e z’a Mira Blanqua. N’aguem [. VIIII

s. X de que paguem a la dicha n’Alegreta que avie prestat a la dicha morta [. I
s. X de que paguem a la dicha n’Alegreta que avia prestat a la dicha morta l. 11 s.
XIII. Restanos al’espitall |. VIs. XVII. [...] £°36r° : Item bailem a sore Guilhelma
per far I rauba vialha l. s. V. »

Le dernier exemple montre une religieuse au travail, theme absent
du corpus administratif en général.

Or les métiers de la « quenouille » sont aussi enseignés, en méme
temps que la lecture et, quelquefois, I’écriture, aux filles pauvres par les
religieuses dans les couvents. Tisser, confectionner des vétements,
broder, lire et écrire constituent un enseignement quasi obligatoire, a la
maison comme dans une structure extérieure ainsi que cela apparait
dans les contrats signés entre les consuls arlésiens et les communautés
religieuses féminines venues s’installer dans la cité.

Enfin, les femmes apparaissent nombreuses dans le monde
agricole, soit parce qu’elles sont épouses d’agriculteurs, d’éleveurs, soit
parce qu’elles sont ouvrieres agricoles, souvent saisonnieres.

Pansier, 1348-1358, Comptes de la tutelle de Douceline de Saze,
Arch. Du Vaucluse E 156, 11, p. 34, f° 15 :

«Item a V jorns del mes d’aost, per far arabar totas las erbas de las sieuas
vinhas, per lo jornal de XXXIII femnas que li ponheron a selclar totas las vinhas,
a for de VI d. per cascuna femna, monton IV Ib., Il s., VI d. »

II, p. 42, (M CCCLIII), f° 106 : « Item a XXVI de mars per paguar VI
femnas que torneron a las vinhas de Camprobaut ... lascals VI femnas [’an estat
per VI jorns contuniant, IV Ib., I 5. »



70

II, p. 43, ° 113 : « Item a IX d’aost, per far arabar totas las fauternas de
totas las vinhas de Camprobaut, a V femenas que la esteron IV jorns am Catarina
sa sirventa, a Il s. per cascuna lo jor, XL s. »

II, p. 49, (Mil CCCLVI), ° 201 : « Item per VI femenas que selcleron
totas las erbas de la vinha de la tralha, a XXI d. cascun, X s., VI d. »

A.CM., GG L 77, £°56, 1522, (P. Paul) :

« Ite, doas fremas a culhir lous gaveaulx a Terras Blanquos g. I111. [...] Item
lou culhir das gaveulx de Queyran doas fremas g. 111. »

Les travaux des champs nécessitent la présence de saisonniers, qui
se louent pour un temps compté, ainsi qu’en témoigne le FF167,
A.C.M., 16.09. 1355 (P. Paul) :

« Item que negun logatier ni logatiera que si logui per vendumiar o
d’autramens non enporti fruchas ni lenha ni buscalha quant tornara a son hostal
ni alons, sos pena del banh ordenat. E que negun non lur en doni abandon sos
aquella mezesma pena del banh. »

A.DM., 1 HD E 12, f°46r°, 1357-1358, (P. Paul) :

« Item per I femena VI jorns a serclar. Ac e la vianda [. s. IllI d. Item nos
rendet fraire Johan que avia despendut en las vindimias pasadas qalqados,
femenas, bestias con avem vist en I fuell monta I. VII s. XIIII d. I111. [...] Item a
XXI abrill nos rent per femenas a selclar blatz e lentilhas I. 1l s. XII d. Y. Item
a 1l jun nos a rendut fraire Johan per XXXXIIII femenas per selclar la sivada e
[’anona e qulhir fen ho lintilhas nebladas. Costeron [. IlIl s. VIII. [...] £°46v° :
Item per homes, femenas per ajudar a ventar l’anona e la sivada e portar las
palhas a l'ostall I. I s. XII d. VIII. Item Il femenas a qulhir amenlas [. s II. »

Le travail féminin est trés important a la campagne. Les femmes
participent pleinement aux travaux des champs, aident leur mari dans
I’exploitation agricole, modeste ou plus importante. Si les travaux des
champs ne leur font pas peur, elles s’occupent aussi des animaux,
vendent les ceufs, les fromages produits dans la ferme. Parfois, leur
salaire est égal a celui des hommes, méme si ce n’est pas toujours le
cas. Les interdictions, et les peines encourues lorsque ces derniéres sont



71

enfreintes, sont valables pour les deux sexes. En Camargue, la vie dans
les mas est tout aussi pénible pour elles que pour les hommes, méme si,
parfois, elles ne sont pas rémunérées. Elles sont en outre embauchées
en tant que saisonnieres lors des moissons ou des vendanges, et leur
nom apparait dans les comptes a coté de leurs homologues masculins.
Les esclaves pouvaient aussi participer aux travaux saisonniers.

Plusieurs dénominations apparaissent dans les exemples cités :
soit le terme désignant le métier est féminisé, soit, et c’est le cas
notamment pour les métiers agricoles, ceux du batiment parfois mais
plus rarement, ceux du commerce ou de la confection, I’expression est
«une femme qui vendange, qui lie, cueille, porte des pierres, repese,
arrange, etc. ». Ce sont probablement ces dernieéres qui vont étre plus
tard exclues des mentions de métiers, et dont on dira ensuite que ceux
qu’elles exercaient alors étaient uniquement masculins.

Mais certains des métiers sont cités, féminisés :

M¢édecine Matrona Matrone,
femme
Saige-femme sage-femme
Artisanat, Alberguiera aubergiste
commerce
Bayla nourrice
Bugadiera buandicre
Coratiera courtiere
Cordeliera cordeliere
Fariniera fariniere
Forniera fourniére,
boulangere
Fruchiera marchande de
fruits
Gantiera ganticre




72

Hostaliera hotelliére
Hostesa hotesse
Logatiera saisonniere

louant un logis pour
son travail

Manganiera boulangere
Moniera, meunicre
mouniera
Pesayra peseuse
Pescara pécheuse
Pestoressa boulangere
Peyssoniera poissonniere
Porquiera porchére
Potiera potiere  (tient
une boutique)
Revendeyris revendeuse
Sabatiera cordonniere
Sirventa servante
Triparia tripiere

Cette liste n’est bien évidemment pas exhaustive mais renvoie
malgré tout une image du labeur féminin cité dans les documents
administratifs d’archives, surtout si I’on ajoute la formule « femme qui
... » reflétant probablement un travail pénible, mal rémunéré et
saisonnier.

Conclusion

La littérature ignore en général ces couches laborieuses, sauf
lorsqu’il s’agit de servantes dévouées a leur maitresse ou constituant un



73

danger, ou encore de bergeres, proies faciles pour les chevaliers.
Personnages secondaires, leur travail a proprement parler n’intéresse
pas en tant que tel. Seule, la désignation de leur métier atteste de la
réalité de ce dernier. Dans la vie réelle, aucune femme n’est élue
représentante d’une corporation comme peuvent 1’étre les hommes par
exemple. De méme, la Communauté arlésienne, tout au long du XV°®
siecle voire du XVI¢, choisit toujours des enseignants, des médecins ou
des apothicaires masculins. Aucun élément féminin non plus dans la
sphere politique. Ce nonobstant, J.-L. Roch (Roch 2015) estime que les
femmes ont réglé les hanses a Rouen a partir de 1400, signe que
certaines d’entre elles étaient déja organisées, comme les lingeres, les
filassieres, les rubani¢res. Méme si cela n’est pas perceptible a Arles,
les documents administratifs ou autres conservés dans les Archives
offrent cependant un apercu, certes assez fragmentaire, de leur place
dans le domaine du travail, leur métier étant alors reconnu légalement.
Preuve en est leur présence dans les statuts et les réglements concernant
plusieurs catégories de métiers. Les femmes salariées sont rémunérées,
en général moins bien que leurs homologues masculins. Ce sont elles
qui apparaissent dans les documents d’archives. Leur contribution a
I’économie familiale, mais aussi a 1I’économie urbaine, est relativement
importante. Entre main-d’ceuvre et revenu, leur role est nécessaire dans
une société¢ laborieuse dont elles ne sont pas exclues. La notion
d’« occupation professionnelle » féminine est difficile a appliquer a
I’époque médiévale. Cela étant, dans un Midi soumis au droit occitan,
leur statut leur permet de travailler, méme si leur salaire est inférieur a
un salaire masculin. Ce nonobstant, Fr. Michaud (Michaud 2010, p.
253) cite des exemples ou le salaire féminin est égal au salaire
masculin ; il s’agit notamment des Hospitaliers de Saint-Jean-de-
Jérusalem qui

«ont, en 1338, embauché 50 paysannes pour le liage du blé au taux offert
aux hommes chargés du resserrage et de ’entreposage des ballots, soit de douze
deniers par jour. L’équité salariale entre hommes et femmes est d’ailleurs
pratiquée sur certains chantiers de construction a la méme €poque. »

Mais leur travail ne leur donne aucun droit dans le cadre d’une
représentation au sein de la Communauté. Qu’il s’agisse des consuls,



74

des conseillers nobles ou bourgeois, des corporations ou des corps de
métier, aucun patronyme féminin n’est cit¢ dans les délibérations
communales ou les comptes trésoraires. Bien souvent, seule une simple
mention indique que le métier existe, aussi bien dans les documents
administratifs que dans les actes des notaires ou les testaments. Or, aux
XIVe et XVe¢ssiecles, des épidémies, des guerres, ont ravagé les villes.
A partir du XVe siécle, une reprise de I’activité économique implique
I’emploi des femmes, nécessaire lorsque les hommes ne sont pas assez
nombreux.

Mais ce sont surtout les femmes plus pauvres qui vont exercer
différents métiers. Nous 1’avons vu, leur participation est importante
lors des travaux agricoles bien souvent au méme titre que les hommes,
et les enluminures, nombreuses alors, en portent témoignage. Mais cela
est valable de partout, et pas seulement a Arles ou dans son terroir. Elles
sont employées aussi bien par des particuliers que par les Ordres
religieux, comme 1’Ordre de Saint-Jean-de-Jérusalem par exemple, qui
rétribue régulierement des femmes pour diverses taches saisonnicres
dans leurs domaines camarguais. Citadines ou campagnardes, elles
travaillent pour faire vivre la famille, apportant leur contribution aux
besoins du ménage. Mais le role de la main-d’ceuvre féminine est
probablement plus difficile a cerner dans un milieu rural, ou il ne peut
pas toujours €tre reconnu comme un travail a part entiere.

Méme si cela n’apparait pas, ou trés rarement, dans les documents,
notamment dans les contrats, les artisans formaient les filles, comme
les gar¢ons, a leur métier afin de se procurer une main-d’ceuvre
nécessaire lors de 1’essor de I’économie, mais qu’ils pouvaient plus
facilement licencier lors des mauvaises périodes. La féminisation du
terme renvoyant au métier, comme celle du patronyme, atteste d’une
réalité, celle du rdéle joué¢ dans 1’économie familiale mais aussi
communale, contrairement a la politique ou elles n’interviennent pas,
sauf en ce qui concernent quelques nobles bien sir. Les documents
d’archives témoignent de la réalit¢ du travail féminin, méme s’ils n’en
offrent pas un miroir complet. Un autre ¢élément limitatif a I’acces au
labeur féminin est que les documents proposés sont en langue vulgaire,
dans ce provencal rhodanien employé dans la cité rhodanienne et la
région provencale, ceux en latin, en particulier ceux des notaires et des
contrats, pouvant en contenir. Mais la langue vernaculaire renvoie aussi



75

a une réalité, celle de la société qui la parle. Présentes cependant dans
la vie active, leurs fonctions s’averent importantes sinon essentielles
dans une société patriarcale aux regles €tablies soumise malgré tout aux
fluctuations imprévues des aléas de 1’Histoire.

Marie Rose BONNET

Annexes.

D.A.A.D. Aix 06 E 1053, f°14r°-14v° (M. Payan) :

Per dona Baptestina Escalha contra Andrieu Argentier lo mulatier
civitatis Aquensis.

Refferis Johannes de Alba Petra servent aver citat personalment
Andrieu Argentiera a deman a VIII horas.

Die VIII Marsii.

Comparet la honesta fema dona Baptestina Escalha de la cieutat de
Marselha et demanda a Andrieu Argentiera mulatier d’Aix quatre
barriellas de anchoisas de Cadaquier, laqualas 1i ha bailat a Marselha
per venir vendre a s’Aix en companhia de plus grant quantitat de
barrillas, laqualas avia aduch aissi a s’Aix per vendre en non lad.
Baptestina, et lasquals el ha darrier si et per aquo faire demanda el esser
compellit.

Respond lod. Argentiera que es veritat que lad. Baptestina li avia
bailat X barrillas d’anchoais a port, lasqualas descarguet a son hostal
deld. Argentiera et en apres lad. Baptestina las venguet querir et las ha
agudas, so es per las mestre mestre’> Benech lo fornier alqual el las ha
donadas per commandament de lad. Baptestina, exceptada una barrilla,
laquala 1i a vendut mestre Benech per pres de XXII gros, et aquo en
diminution tant del port como de sal que lod. Argentier ha donat per far
faire de salmueira a lasd. X barrillas.

Lad. Baptestina nega so que el dis non estre ansins, acceptant la

> (note de M. Payan). Lapsus : deux fois « mestre », au lieu de « mans [de]
mestre », ce qui va avec le sens de la phrase.



76

confession deld. Argentiera en aquo que fa per el.
Lod. Argentiera si somet de provar, et demanda terme.

Lad. Baptestina protesta de tos sos daumages et interesse losquals
li poirian venir.

Lo noble Jaumet de 1a Roca, juge, ordena que lod. Argentiera prove
per tout lo jourt de huey, admectent la protestation de lad. Baptestina en
quant pot.

F°14v° : a VIII de mars.
En lad. causa.

Referis Juhan de Albapetra, servent de la villa, aver citat mestre
Bent Pochet, fornier, per garentier davant los juges dels merchans al jort
d’uey, a doas horas apres miech jort en lad. causa a I’istansa de Andrieu
Argentier.

En la causa de dona Baptestina contre Andrieu Argentiera.
Deposition de mestre Benet Pichon, fornier.

L’an et lo jourt susd. constituant lod. mestre Benet, fornier,
testimony per la part de lad. Andrieua’® produch et citat, et aissi
interrogat megensant son jurament, et de dex lieuras de coronat, de dire
la veritat de las causas que sera interrogat ; local a respondut sus los
enterrogatoris que li son stas fachs, so es: si el sap que lo sobredich
Andrieu Argentiera ayo rendut et restituit a lad. dona Bastiana, so es
asaber las dex barrillas d’anchoyes, respont lod. mestre Benet que es
veritat, que de conmandament de lad. dona Batestina et de son marit’’
lod. mestre Benet anet prendre a la mayzon deld. Andrieu Argentiera
tres barrillas d’anchoyas lascallas fes portar al marit de lad. dona
Batistina a Prat Battalhies, per so que non podien intrar a s’ Aix. Item et
una autra fes, syeis barrillas de lad. anchoya, lascallas portet a lad. dona
Batistina et son marit al portal de Sant Johan, per son que non podien
intrar ; lasquals barrillas losd. marit et molher aneron ressebre, et ansins
en an agut nou barrillas. Aultra causa dis non saber.

s (note de M. Payan Dans ce § le scribe va commettre un maximum d’erreurs :
ici, un féminin pour un homme ; plus bas, Batestina s’appelle « Bastiana », etc.

7 (note de M. Payan). Longue phrase barrée : « Andrieu Argentiera anet portar a
la mayzon deld. mestre Benet no baylet ald. ».



77

Interrogat que es devenguda la deseme barilla, respont lod. mestre
Benet que I’a venduda ald. Argentiera per pres de vint et don gros.
Aultra causa dis non saber, et pertant non es stat plus interrogat.

A.C.Arles, CC 374, 20.06. 1614.

n° 136. Quictance faitte par Gilles de Cais escuyer de ceste ville
d’Arles cappitaine du quartier de Mercatuou de cestedite ville.

L’an mil six centz quatorze et le cinquiesme aoust par devant moy
notere soubzsigne e tesmoingz apres nommes personellement estably
Gilles de Cais escuyer de ceste ville d’Arles cappitaine du quartier de
Mercatuou de cestedite ville lequel de son gre a confesse avoir receu de
messieurs Gabriel de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthellemy
de La Font e Jehan Juillien bourgeois consulz de ladite ville absentz
moidit notere estipulant pour eulx ung mandement qu’ilz luy ont ce
jourd’huy espedie adressant a Pierre Spinaud bourgeois tresaurier des
deniers comungz dudit Arles pour avoir de luy payement de la somme
de nonante six livres e huict soulz pour rambourcement de mesme
somme qu’il a payee a Francois Aubert, Jehan Guiraudon, Jehan
Lardelier, Jacques Assy ¢ a Guillaumette de la Garde hostesse pour la
soupee par eux donnee a deux centz quarante un soldatz que ledit sieur
avoit soubz son commandement le jour que feu monseigneur le
chevalier de Guize fist son antree en ceste ville revenant a raison de
huict soulz pour chacun soldat. Laquelle despence feust arrestee d’estre
faitte e payee audit pris par delliberation du conseil de la maison
comune de ladite ville tenu le vingt cinquiesme du mois de may dernier
passe. De laquelle despence appert particulierement aux cinq billetz
signes par ledit sieur de Cais attaches dernier le mandement dont cest
acquit dessent duquel mandement ledit sieur de Cais s’en tien pour
comptant en quicte lesdits sieurs consulz e tous autres. Et pour foy de
ce c’est soubzsigne et moidit notere e secretere.

Daugieres. (dans la marge : veu les attestations mandement et
acquit admis.)

n°423. Quictance faitte par Gilles de Caix escuyer capitaine du
cartier de Mercatnou.

L’an mil six cens quinze & le vingt troisiesme mars pardevant moy
notere soubzsigne e tesmoins apres nommes personelement estably
Gilles de Caix escuyer capitaine du quartier de Mercatnou de ceste vile



78

d’Arles lequel de son gre a confesse avoir receu de messieurs Gabriel
de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthelemy de La Fonr & Jehan
Juillien bourgeois consulz de ladite vile absent moidit notere estipulant
pour eux ung mandement qu’ilz luy ont ce jourd’huy espedie adressant
a Pierre Spinaud bourgeois tresorier des deniers comuns de ladite vile
pour avoir de luy payement de la somme de vingt quatre livres &
[deux’®] soulz pour payer e satisfere a Francois Aubert, Jehan
Gueraudon, Jehan Lardelier, Jaques Assy et Guillaumette de Lagarde
hostes le restant du repas qu’ilz donnerent a deux cens quarante un
soldatz quy sortirent dudit quartier le jour que feu monseigneur le
chevalier de Guiez fist son entrée en ceste vile revenant a raison de deux
soulz pour chacun outre les huict quy ont este payes cy devant lequel
restant a este arreste d’estre payée par deliberation du conseil de ladite
maison comune tenu le huictiesme du present mois de mars. Duquel
mandement ledit sieur de Caix s’en tient pour content. En quitte lesdits
sieurs consulz e tous autres e pour foy de ce c’est soubzsigne. (dans la
marge : veu le mandement et acquit admis.)

n°425. Quictance faitte par Conrrat ? de Raousset escuyer capitaine
du port

L’an mil six cens quinze & le vingtroisiesme mars pardevant moy
notere soubzsigne & tesmoins apres nommes personelement estably
Conrrat de Raousset escuyer capitaine du quartier du port de ceste vile
d’Arles lequel de son gre a confesse avoir receu de messieurs Gabriel
de Varadier, Anthoine Dedons escuyer, Barthelemy de Lafont e Jehan
Juillien bourgeois consulz de ladite vile absent moidit notere estipulant
pour eux ung mandement qu’ilz luy ont ce jourd’huy espedie adressant
a Pierre Spinaud bourgeois tresorier des deniers comuns de ladite vile
pour avoir de luy payement de la somme de vingt une livre & dix soulz
pour payer & satisfere a Augier Michel, Jaques Choumet, Jehan
Conguet & Marguerite Miguette hostes le restant du repas qu’ilz
donnerent a deux cens & quinze soldatz que sortirent dudit quartier le
jour que feu monseigneur le chevalier de Guize fist son entrée en ceste
vile revenant a deux soulz pour chacun outre les huict que ont cy devant
este payes. Lequel surplus a este arreste d’estre paye par deliberation
du conseil de ladite maison comune tenu le huictiesme du present mois

8 Ecrit en bas du §, avec un renvoi.



79

de mars. Duquel mandement ledit Raousset s’en tient pour content. En
quitte lesdits sieurs consulz e tous autres e pour foy de ce c’est
soubzsigne. (dans la marge : veu le mandement et acquit admis.)

Liens permettant d’accéder a certains documents d’Aix, d’Arles et
de Marseille concernant les Documents linguistiques gallo-romans,
collection fondée par Jacques MONFRIN poursuivie par Martin-D.
GLESSGEN :

http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=199&0=0Ordre+...

Arles
http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=208&0=0Ordre+...

Marseille
http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=209&0=0Ordre+...

BIBLIOGRAPHIE

BATLLE GALLART Carmen/VINYOLES VIDAL Teresa-Maria, « La
culture des femmes en Catalogne au Moyen-Age tardif », La Femme dans
[’histoire et la société méridionales, (IX°-XIX° siecle) in Actes du 66° congres de
la Fédeération historiqgue du Languedoc méditerranéen et du Roussillon

(Narbonne, 15 et 16 octobre) 1994, Montpellier, 1995, p. 129-150.

BEGHIN Cécile, « Entre ombre et lumiére : quelques aspects du travail des
femmes a Montpellier (1293-1408) », Médievales 30, 1996, p. 45-54.

BERNARDI Philippe, « Pour une étude du role des femmes dans le batiment
au Moyen Age », Provence historique, 1993, p. 167-278.

BERNARDI Philippe, « Esclaves et artisanat : une main-d’ceuvre €trangere
dans la Provence des XIII°-XV°® siecles », 30° congres de la Société des historiens
médiévistes de ['enseignement supérieur public L’étranger au Moyen Age
(Gottingen, 1999), Paris, Publications de la Sorbonne, 2000, p.79-94.

BRAID, « ‘Etnon ultra’ : Politiques royales du travail en Europe occidentale
au XIVe¢ siecle », Bibliotheque de [’Ecole des Chartes, 161-2, 2003, p. 437-449.

CASAGRANDE Carla, « La femme gardée », Histoire des femmes en


http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=199&o=Ordre+
http://www.rose.uzh.ch/docling/corpus.php?c=208&o=Ordre+

80

Occident. Le Moyen Age, Christiane KLAPISCH-ZUBER (dir.), Paris, Plon,
1990, p. 83-116.

COULET Noél, « Les confréries de métiers en Provence au Moyen Age »,

Travailleurs en Europe au Moyen Age et au début des temps modernes, Claude
DOLAN (dir.), Turnhout, Brepols, 1991, p. 21-46.

COURTEMANCHE Andrée, « Etre domestique 8 Manosque au XIV® siécle,
un aspect de la condition des femmes au Moyen Age », Scintilla, 4, 1987, p. 5-
44,

CUNHA Viviane, « Les activités des femmes dans les littératures ancienne
et médiévale », Revue d’Etudes d’Oc. Les femmes dans le Midi médiéval, n° 176,
2023, p. 59-70.

FIGUERAS Lluis To, « Les femmes dans la société catalane des IX®-XI°¢
siecles », La femme dans [’histoire et la société méridionale (IX°-XIX° s.), Actes
du 66° congres de la Fédération historique du Languedoc méditerranéen et du
Roussillon (Narbonne, 15 et 16 octobre 1994), Montpellier, 1995, p. 51-65.

GAUTIER DALCHE PatrickkBONNET Marie Rose/RIGAUD Philippe,
Bertrand Boysset Chronique, Turnhout, Brepols, 2018.

GUENETTE Maryse, « Errances et solitudes féminines a Manosque (1314-
1358) », Vie privée et ordre public a la fin du Moyen Age. Etudes sur Manosque,
la Provence et le Piémont (1250-1450), Michel HEBERT (dir.), Aix-en-Provence,
Université de Provence, 1987, p. 23-43.

HEERS Jacques, Esclaves et domestiques au moyen dge dans le monde
méditerranées, 1, Paris, Fayard, 1981.

IANCU-AGOU Danielle, « Vie privee et reussite sociale dans I"aristocratie
juive et néophyte aixoise a la fin du Moyen Age », Cahiers de Fanjeaux n° 43,
Famille et parenté dans la vie religieuse du Midi (XII*-XV* siecle), 2008, p. 373-
395.

[ANCU-AGOU Danielle, Régine-Catherine et Bonet de Lattes, Paris, Cerf,
2017.

MICHAUD Francine, « Famille, femmes et travail. Patronnes et salariées a
Marseille aux XIII® et XIV® siecles », Mélanges Denise Angers et Joseph-Claude
Poulin, Ad libros! Jean-Francois COTTIER/Martin GRAVEL/Sébastien
ROSSIGNOL (¢éds), Presses de 1I’Université de Montréal, 2010, p. 243-263.

MOLINIER Laurence, « Des femmes sans ame, sans droit et sans amour ? »,
Le vrai visage du Moyen Age, Au-dela des idées recues, Nicolas WEILL-
PAROT/Véronique SALES (éds), Paris, Vendémiaire, 2017, p. 137-154.

PACAUT Marcel, « Sur quelques données du droit matrimonial dans la
seconde moiti¢ du XII° siecle », Histoire et société, Mélanges offerts a Georges
DUBY, Volume I, Le couple, [’ami et le prochain, Aix-en-Provence, Presses



81

Universitaires de Provence, 1992, p. 31-41.

PAUL Pierre, Etat des biens de 1'abbaye Saint-Victor de Marseille/Péages
de Tarascon/Statuts de la confrérie du Saint-Sacrement fondée en 1305 en [’église
de saint Ginies de Fondareche/Bar-sur-Loup Textes accompagnant la

représentation de la danse macabre fin XV¢ siecle, in La France latine, Un
merveilleux bestiaire, n° 148, 2009, p. 298-327.

PAUL Pierre, Le Livre de raison de Jean Blaise, médecin du roi Robert in
Revue d’Etudes d’Oc n° 154, 2012, p. 9-151.

PAUL Pierre, « Les archives communales de Marseille » Revue d’Etudes
d’Oc, n° 158, 2014, p. 9-147.

PANSIER Paul, Histoire de la langue provengale a Avignon du XII° au XI1X*
siecle, t. 1, 11 et 111, Geneve, Slatkine Reprints/Marseille, Laffitte Reprints, 1974.

ROCH Jean-Louis, « Femmes et métiers dans la région rouennaise au Moyen
Age », Presses Universitaires de Rouen et du Havre, 2015, p. 21-28.

SHATZMILLER Joseph, « Femmes médecins au Moyen Age. Témoignages
sur leurs pratiques. (1250-1350) », Femmes Mariage Lignage, XII°*-XIV* siecles
Mélanges offerts a Georges DUBY, Bruxelles, De Boeck, 1992, p. 167-175.

STOUFF Louis, « Isaac Nathan et les siens. Une famille juive d’Arles des
XIVe® et XV¢siecles », Provence Historique, fasc. 150, 1987, p. 499-512.

STOUFF Louis, « Le mariage dans la société arlésienne du bas Moyen
Age », Les Cahiers de Fanjeaux n° 43, Famille et parenté dans la vie religieuse
du Midi (XII°*-XV* siecle), 2008, p. 265-286.



82



83

Le role de la femme dans la musique a travers
I’histoire

Prologue

La présence de la femme dans la musique médiévale est un theme
encore peu ¢tudié du point de vue social, les musicologues se
consacrant surtout a la lecture des notations. Cependant, la participation
de la femme dans le contexte soit de la musique sacrée, soit de la
musique profane, peut révéler la progression de son rdle dans une
société misogyne, comme celle du Moyen Age. Un parcours
diachronique nous permettra d'observer la participation de la femme
dans la musique, a partir de la musique latino-médiévale, en passant par
les chansons de femmes de caracteére profane, jusqu'a la musique du
nord d'ltalie, a 1'époque baroque.

1.Les théories sur les origines des chansons profanes de la
Romania

L’origine des chansons de femmes est liée a 1’origine des chansons
romanes en général. La question de 1’origine des chansons en langues
vernaculaires romanes est trés polémique, surtout en ce qui concerne
les chansons de femmes. Quatre théses, au moins, sont débattues depuis
la fin du XIX¢siecle a propos des origines de la lyrique romane : la thése
médiolatiniste, qui situe 1’origine des chansons dans la poésie latine ; la
these liturgique, fondée sur Dl’influence des chants de la liturgie
chrétienne ; la these folkloriste, soutenue par les philologues francais,
surtout Gaston Paris, qui place les origines dans les coutumes et les rites
paiens — comme les fétes de mai ou la célébration du printemps — et la
thése de I’origine arabe, qui soutient ’influence de la poésie arabo-
andalouse de la Péninsule Ibérique, qui précede la lyrique occitane.

La thése médiolatiniste essaie d’expliquer le caractére
profondément littéraire de la poésie troubadouresque en y trouvant une
continuité de la littérature latino-médiévale des XI¢ et XII¢ si¢cles. L’un



84

des partisans de cette these, le philologue allemand W. Meyer, considere
Abélard comme un extraordinaire créateur, qui utilise des formes
semblables a celles des premiers troubadours. Le philologue italien
Guido Errante, d’autre part, remarque les influences des écoles
francaises du XI°¢ siecle, non de celle d’Angers, mais de celle de
Chartres, dont les premiers troubadours auraient recu « 1’aliment
culturel et spirituel » (d’apres Lapa, 1955, p. 63-75).

Une contribution importante pour les études des chansons en
langue d’oc et en langue d’oil est représentée par l'approche
typologique de Pierre Bec, dans un article publi¢ en 1974. Selon
I’auteur, il faut distinguer trois grands registres socio-poétiques dans la
littérature du Moyen Age : un registre aristocratisant, un registre
jongleresque, un registre folklorisant, ces deux derniers pouvant étre
regroup€s sous le registre popularisant. Au registre aristocratisant,
appartient le grand chant courtois, c'est-a-dire les chansons des
troubadours et des trobairitz. Au registre popularisant appartiennent les
chansons d’ami, les chansons de toile, les chansons de la malmariée,
etc.

En ce qui concerne les chansons d’ami galaico-portugaises,
plusieurs auteurs citent des rapports ou plutdt des topoi’ communs a la
poésie grecque, mais on y rencontre aussi des fopoi qui se trouvent
ailleurs : dans la poésie chinoise du X¢ siecle ou du VI® siecle av. J.-C. ;
dans les chants épiques des peuples disparus, comme c’est le cas des
Sumériens, etc. Cependant, les topoi communs ne doivent pas
s’expliquer par des influences aussi lointaines et anciennes, ils
s’expliqueraient plutét comme étant des universaux littéraires. La
littérature détient des topiques qui lui sont chers et quelques-uns
appartiennent au domaine universel. Il faut faire donc des distinctions
entre les influences historiques, diatopiques, etc. et les topoi plus au
moins universels. On sait que certains motifs des chansons, comme par
exemple 1’évocation de quelques animaux ou des oiseaux, sont présents
dans plusieurs littératures ce qui peut s'expliquer simplement par
I’imaginaire régional.

Gangutia Elicegui (1972, p. 329-396), dans un long article,
compare la poésie grecque archaique et la poésie arabo-espagnole, en y

observant une correspondance thématique et structurale avec les
chansons de femme de la Romania. Elle y considere surtout les kharjas



85

et les chansons d’ami, en concluant que ces derni¢res possedent des
précédents dans la poésie sumérienne et égyptienne. D’aprés son
argumentation, les topoi communs s’expliquent par les contacts
socioculturels des peuples : les Grecs et les Orientaux faisaient partie
d’un seul systéme international dans la Méditerranée Orientale, vers le
deuxieéme millénaire av. J.-C. Depuis le premier millénaire, les Grecs et
les Orientaux se sont séparés. Avec la conquéte d’Alexandre le Grand
ces peuples sont unis dans la nouvelle organisation hellénistique.
Finalement, la conquéte arabe, comme la romaine, unit de nouveau les
deux mondes, jusqu’a 1’Occident. Les liens entre ces peuples ne sont
jamais totalement coupés.

La thése arabe qui situe les origines de toute la poésie
troubadouresque, et spécifiquement des chansons de femmes, dans la
poésie du sud de I’Espagne, naquit a I'époque du romantisme et se
fonde sur la tradition de la chevalerie arabe de la Péninsule, qui a
précédé le mouvement troubadouresque en France. Cette thése est
admise par des philologues tels que E. Fauriel (France), Alexandre
Herculano (Portugal), Julian Ribera (Espagne), etc. (d’aprés Lapa,
ibid.). Nous savons que les romantiques éprouvaient une énorme
fascination pour la culture de 1’Orient. L’argument principal sur lequel
s'appuie cette thése est le caractére chevaleresque des Arabes :
I’adoration de la femme, la courtoisie, les tournois et les jeux poétiques,
en remarquant I’antériorité de ces éléments dans la Péninsule Ibérique
(X¢ et XI° siecles).

Cette theése est pourtant trés discutable, car les éléments courtois
comme ceux qu’on attribue aux Arabes, sont plus anciens dans la
Romania. Ils remontent a la poésie néo-latine des premiers siecles
barbares, comme celle de Fortunat et de Radegonde. Dés que les rois
meérovingiens se sont établis en Gaule, ou des que les rois wisigoths se
sont établis dans la Péninsule Ibérique, pour ne parler que de 1’espace
concernant notre étude, un nouvel idéal de raffinement est apparu chez
les peuples germaniques, et le fait qu’ils se sont naturellement
romanisés en est une preuve. L’entourage courtois était installé en
Gaule des le VI° siecle de notre ere, des les temps des premiers
royaumes barbares : c’est le cas de la cour de Metz et celle de Poitiers,
pour ne citer que les espaces courtois qui ont un rapport avec les
origines du troubadourisme en Gaule, vu que le poete Fortunat s’y



86

distingua.

En vérité, toutes les théories citées ci-dessus sont trés bien fondées
et les unes n’excluent pas les autres, au contraire, elles sont
complémentaires, car chacune a pris un aspect propre, ou on peut
trouver des arguments incontestables. En vérité, ¢’est I’ensemble de ces
théories qui peut le mieux expliquer le probleme des origines de la
lyrique romane, ou méme des chansons de femmes.

En analysant la poésie ancienne, le philologue espagnol Mila y
Fontanals (1861, p. 24-25) affirme qu’on peut observer dans les
habitudes poétiques du peuple roman, une filiation ininterrompue des
danses et des chceurs originaires de la Grece et des drames mutilés des
derniers temps de I’empire romain, ainsi que des chants et des
représentations populaires des siecles suivants. La transmission des
pratiques anciennes se fit avec la diffusion de la langue et
conséquemment les formes de versification qui devinrent plus
populaires, soit : le mouvement trochaique, trés répandu a Rome, et le
vers iambique, utilisé dans le chant ecclésiastique dés les premiers
siecles du christianisme. Ils sont la base principale de la versification
néo-latine. La poésie latine cesse d’étre métrique et devient rythmée, en
subordonnant les vers aux désinences identiques ou semblables. On
peut en voir la preuve dans les hymnes religieux, ou alternent les stances
latines et romanes, conformément a cet exemple du XI° siécle, cité par
Mila y Fontanals (1861, p. 17, n. 2.) :

“Cum la reina I’enten / si-’l respon tan piamen / Aco sia au so talen /O beata
faemina / Cujus ventris sarcina / Mundi tollit aerumna - Cum la reina ’auvit / Si
I’amet e s1 u jauvit / Ago sia au so chausit/ Illi laus et gloria / Honor, virtus, gratia
/ Decus et victoria™ ...

D’apres E. du Méril (apud Mila y Fontanals), a cette époque (XI®
siecle) certains chantaient des vers profanes avec des mélodies
d’hymnes, et il y a aussi des poésies hybrides, ou la métrique latine
détermine le vers du roman et vice versa.

M. Huglo (1982, p. 197-198), dans son article sur les chansons

d’amour latines, analyse la chanson Invitatio amicae — « invitation d’un
adolescent a I’adresse de sa fiancée, pour qu’elle vienne partager la



87

demeure préparée pour elle » — considérée comme « la plus ancienne
chanson d’amour en latin médiéval et peut-étre aussi le plus ancien
modele de pastourelle ». Selon 1’auteur, on peut la dater de la premiere
moiti¢ du XI® siécle. 11 observe que le schéma musical est ABCD pour
toutes les strophes, le méme schéma classique d’un hymne liturgique.
Selon Huglo, I"auteur du texte est le méme que celui de la mélodie,
«une mélodie syllabique qui différe a peine de celles qu’emploie
I’hymnodie liturgique ». (ibid. p. 199)

2. La présence de la femme dans la musique latino-médiévale
du Moyen Age

Il faut évoquer ici la musique en langue latine composée par des
femmes ; ce qui, bien qu’elles soient majoritairement de caractere
religieux, pourra nous donner une vision de la participation de la femme
dans un genre différent, celui du sacré, en méme temps que nous
pourrons y observer le type de musique créé dans un autre contexte
socioculturel.

En effet, la poésie produite dans les monasteres par les béguines ou
par les moniales, malgré son caracteére religieux, peut nous fournir
plusieurs €léments sur la participation des femmes dans la musique de
la liturgie, surtout a partir du XII® siecle, ce qui pourra, peut-étre,
compléter notre information sur I’origine de la lyrique de la Romania,
et peut-€tre nous aider a mieux comprendre les origines du genre de la
chanson de femme de caractere profane. La participation plus
systématique de la femme, dans un milieu peu ouvert comme celui de
I’Eglise ou du clergé, est aussi une évidence de la transformation de leur
role dans la société médiévale des XII° et XIII® siecles.

Les femmes compositeurs de musique sacrée au Moyen Age sont
parfois connues, comme Hildegarde de Bingen, Herrade de Landsberg
et Maria Gonzalez de Aguero. La documentation dont nous disposons
sur leurs ceuvres est tres significative, s’agissant de cette période, car
ces moniales, responsables de la création ou de la mise en écriture des
textes, sont devenues des symboles de la culture musicale d’une époque
ou d’une région. Il faut remarquer le role que cette poésie en langue
latine, engendrée par les moniales, dans un espace religieux, loin donc



88

des chateaux et de I’ambiance courtoise, qui a une importance sur
I’imaginaire chrétien du Moyen Age.

Nonobstant toutes les polémiques sur la musique ancienne et son
influence, ou plutét, sa survivance au Moyen Age, les auteurs, en
général, s’accordent sur deux points : celui de I’influence juive dans la
forme du chant et celui de I’influence grecque sur la technique
musicale. La musique chrétienne romaine, dés son début, adopta la
facon des synagogues de chanter et de réciter les psaumes, et ces
rudiments du culte pénétrérent en Gaule en méme temps que 1’armée et
I’administration romaine (d’aprés Gagnepain, 1984, p. 5). Vers 260,
Paul de Samosate, évéque d’Antioche, introduisit la psalmodie
responsoriale, qui consistait en 1’alternance d’un cheeur de jeunes filles
et d’un cheeur d’hommes, ce qu’on appelle le chant antiphonique. Dans
la musique grecque, I’Antiphonia désignait 1’octave, c’est-a-dire deux
notes qui semblent identiques.

De¢s la fin du IV® siecle de 1’¢re chrétienne on peut constater la
présence de la femme comme cantrix, dans les offices liturgiques, ainsi
que nous 1’apprend la moniale Egérie dans son Journal de Voyage, plus
connu comme Peregrinatio ad Loca Sancta. Cela a une importance
capitale du point de vue social, puisque nous sommes a une époque ou
la femme est considérée comme res et non comme persona, selon le
droit romain. Paradoxalement, elle est admise et acceptée comme
membre d’une église misogyne, ou elle détient différents offices, sans
doute superficiels ou assez passifs : nous savons bien que cette méme
église la considére comme fille d’Eve, et la condamne & avoir une place
marginale dans la sociét¢é. Comme le remarque bien A. M. Pelletier
(2001, p. 8) « la misogynie se nourrit d’élaborations subtiles ou la peur
de ’autre a d’ailleurs une place majeure ». Dans I’ Antiquité, méme si
la femme était considérée comme res par le droit civil romain, elle
n’était pas poursuivie par une misogynie radicale comme au Moyen
Age. C'est un paradoxe, car c¢’est justement au moment ou la femme
devient persona, aux premiers siécles du Moyen Age, que commence a
progresser la misogynie, qui semble plus évidente dans le milieu
clérical. Dés le VI¢ siecle, Césaire d’Arles condamnait les choeurs de
femmes : « obscoena et turpia cantica cum choris femineis » (cit.
d’apres Nelli, 1963, p. 29) En effet, un décret du concile de Chélons
(650) interdit aux femmes de chanter a 1’église. Malgré la persécution



89

misogyne, la femme continue a gagner son espace dans le monde
médiéval et amplifie sa participation dans 1’histoire. Avec 1’expansion
des ordres monastiques et la croissance des monastéres féminins, les
femmes commencent a avoir, quelques si¢cles plus tard, une
participation plus active dans les actes liturgiques, et par la suite il s’y
crée un milieu plus favorable pour le développement des hymnes et des
psaumes. Au XII¢ siécle, ’exemple le plus connu de compositeur
féminin est sans doute celui de Hildegarde de Bingen, considérée aussi
comme la porte-parole d’une culture scientifique et théologique et que
Peter Dronke (1991, p. 144) compare a Avicenne :

“In the Middle Ages only Avicenna is in some ways comparable : cosmology,
ethics, medicine and mystical poetry were among the fields conquered by both
the eleventh-century Persian and the twelfth-century “Rhenish sibil”.

Les scientifiques modernes ont découvert dans sa vie et dans son
travail une source d’études et de méthodes les plus diverses, utiles pour
les psychologues aussi bien que pour les archéologues, les
musicologues et les iconologues. Pernoud (1994, p. 8), dans son ceuvre
Hildegarde de Bingen, nous assure que cette €crivaine géniale « est
intervenue aupres des personnalités les plus marquantes de son temps,
papes et empereurs » et qu’elle représente « la conscience spirituelle et
politique » de ce XII® siecle. Hildegarde fascina son époque avec ses
livres de wvisions, qui ont anticipé plusieurs découvertes des
astrophysiciens modernes. Ses traités de médecine douce font encore
autorité¢ parmi les spécialistes. Pernoud remarque que « cette moniale
des bords du Rhin, qui en écho a la voix de saint Bernard, fait entendre
une voix féminine, musicale au sens propre » (ibid.) composa soixante-
dix- sept pieces regroupées sous le titre Symphonia, en un seul volume :
la Symphonia harmoniae caelestium revelationum.

C’est la musique D’élément central de I'univers religieux et
philosophique de Hildegarde : 1’Ordo Virtutum, qui vient comme un
appendice d’un des manuscrits de la Symphonia, est une sorte d’opéra
moralisé ; considérée comme la plus ancienne piece de ce genre en
Occident, elle révele un univers mystique ou I’histoire et les travaux des
forces cosmiques prennent la forme d’allégories : du diable, de I’ame



90

fidele qu’il tente de corrompre, de I’Humilité, de la Charité, etc.
(d’aprés Pernoud, ibid.).

Le XII° siecle est une période prodigieuse d’innovation musicale et
en suivant les rives du Rhin, nous trouvons une autre femme,
contemporaine et amie de Hildegarde. En effet, en 1167, Herrade de
Landsberg fut ¢lue abbesse de I’Abbaye de Hohenburg preés de
Strasbourg et, peu avant sa mort en 1195, parut son ceuvre célebre
Hortus Deliciarum, une sorte d’anthologie et d’encyclopédie religieuse,
qui comporte environ 1200 textes de plusieurs auteurs, ainsi qu’une
collection de chants et d’hymnes, familiers a ceux de Hildegarde, ou il
y a des poémes composés par Herrade. L’ Hortus Deliciarum était un
¢pais folio constitu¢ de 324 parchemins avec plus de six cents
enluminures, une excellente source pour 1’étude des coutumes de
I’époque, inspirés de la tradition de I’art byzantin. Malheureusement ce
manuscrit fut détruit a I’époque du tragique bombardement de
Strasbourg, en 1870, et il ne nous en reste qu’'un nombre infime
d’enluminures gravées au XIX° siecle.

En Espagne, pres de la ville de Burgos, un couvent de femmes de
I’ordre cistercien produit une ceuvre musicale des plus importantes au
Moyen Age : le Codex Las Huelgas, un des rares manuscrits de cette
période qui reste encore a sa place initiale. Ce manuscrit, dans une
notation frangaise, est constitué¢ de 45 compositions monodiques et 141
compositions polyphoniques, quasiment des XIII¢ et XIV® si¢cles, en'y
exposant une riche variété de styles, dans lesquelles on peut observer la
splendeur de la liturgie et de I’école musicale de ce centre monastique.

Cinquante ans apres la fondation du premier couvent de 1’ordre
cistercien a Tart (diocese de Langres, en France), le roi castillan
Alphonse VIII et son épouse Eléonor (fille d’Aliénor d’Aquitaine et
d’Henri II d’Angleterre), construisirent vers 1187, le monastere royal
de Las Huelgas. Situé au nord de I’Espagne et baptis€¢ Monasterio de
Santa Maria la Real, 1l était une sorte de Panthéon de la maison de
Castille : les rois y étaient couronnés et les accords de paix y étaient
traités. Dans ce monastere, il y avait particulierement une abbaye de
novices, constituée de jeunes filles d’origine noble — dirigées par des
moniales — et en plus une Schola Cantorum et un Scriptorium.
Rapidement, le monastére gagne une réputation qui le place comme un
centre de musique de premier rang au Moyen Age.



91

A 1I’époque du roi Alphonse le Sage (1221-1284), le monastére de
Las Huelgas se convertit en un centre culturel, ou les juifs, les mudéjars
et la population catholique vivaient sous un méme toit. Cette diversité
culturelle va influencer méme I’architecture du monastére. En effet, le
dome octogonal du presbytére rappelle la mosquée Kutubiyya de
Marrakech ; il y existe également des inscriptions mudéjares dans la
chapelle de San Salvador du méme couvent.

Le codex de Las Huelgas est I’un des derniers manuscrits musicaux
de [’Ars Antiqua et ’on doit a I’abbesse Maria Gonzalez de Aguero le
travail de la copie. Bien que le manuscrit comprenne un répertoire
compos¢ entre 1241-1288, c'est une copie du début du XIVe siecle. On
peut y constater que les femmes eurent leurs places de musiciennes au
Moyen Age, puisque les chants sacrés qui sont fréquemment associés a
des voix masculines, y étaient chantés chaque jour par les femmes dans
leurs confréries. Le Codex Las Huelgas contient quatre plaintes
composées a 1’occasion de la mort de personnes remarquables du
couvent : la plainte Rex obit pour le roi Alphonse VIII, le fondateur du
monastere ; Plange Castella misera pour le roi Sanche III de Castille,
qui décéda quand il était enfant. 11 y avait encore deux plaintes sans
référence : Quis dabit et O monialis. La plainte O monialis ne portant
pas le nom de la personne regrettée, on croit qu’elle fut composée pour
I’abbesse Maria Gonzalez de Aguero, conformément a ce que suggerent
les trois premiers vers :

« O moniale, / Le couvent de Burgos, / Pleure pour sa moniale. »

Ces plaintes, chantées par une voix féminine, montrent que le
monastere Las Huelgas gardait une importante chorale de moniales. Le
Codex Las Huelgas comporte aussi plusieurs exemples de conductus, a
savoir des chansons latines qui ne suivent pas la métrique liturgique,
supposées avoir ¢té chantées lors de 1’initiation des novices, au moment
ou elles « épousaient » le Christ. D’aprés Brigitte Lesne (1992), Las
Huelgas est un précieux témoignage de la pratique du chant liturgique
monodique et polyphonique dans la Péninsule Ibérique, dont la majorité
des ceuvres s’inscrit dans la tradition de I’Ecole de Notre-Dame de Paris
(XTITI¢ siecle), mais 1I’on y trouve également représentées des ceuvres de



92

style plus ancien, se rattachant a I’Ecole de Saint-Martial de Limoges
(XI¢ et XII° siécles). A ce patrimoine musical emprunté aux Ecoles
francaises s’adjoignent une série de compositions originales, transmises
par le seul Codex de Las Huelgas, probablement originaires de Castille.

La musique sacrée composée par des femmes au Moyen Age est
le résultat de 1’éducation dans les couvents, qui comprenait des études
de latin, de musique et de littérature, dans lesquelles la liturgie prévalait.
D’apres les musicologues, plusieurs femmes devaient composer de la
musique, mais comme la majorité des pieces est anonyme, on ne peut
avancer qu’une ¢évaluation approximative. On pourrait dire la méme
chose pour les chansons profanes, puisqu’il y a des nombreuses
références sur les chansons de femmes dans les documents littéraires ou
d’ordre pragmatique, soit pour les condamner, soit simplement pour les
évoquer, malgré le rare répertoire qui nous est arrive.

Les exemples de Hildegarde de Bingen, de Herrade de Landsberg
et de Maria Gonzalez Aguero cités ci-dessus sont devenus, en
s’exprimant en langue latine, une sorte de marque de la voix féminine.
Elles ont eu sans doute une place importante dans la culture médiévale.
Les voix des femmes des couvents continueront de résonner dans les
siecles suivants et deviendront de plus en plus fréquentes. Les
monasteres italiens des XVI°¢ et XVII® siecles en sont de bons exemples,
surtout ceux de la région lombarde.

3. Taxonomie des chansons de femmes en langues vernaculaires

La participation de la femme a la musique est attachée
intrinseéquement a 1’histoire des femmes en général : dés les temps
immémoriaux, on la voit comme interpréte, comme auteur, ou comme
muse inspiratrice, ainsi que comme théme de chansons. L’histoire des
femmes dans la musique et dans la poésie forme un tout indissociable,
et pour 1’Occident cela commence avec I’expansion de la culture
grecque.

Les types de chansons de femmes du Moyen Age, dans les langues
vernaculaires, se présentent de deux fagons : celles qui sont
explicitement attribuées a une femme par la tradition, ¢’est-a-dire dont



93

des femmes sont les auteurs, comme celles des trobairitz et celles que
nous connaissons a travers la voix d’un troubadour ou d’un jongleur,
comme les chansons de toile et les chansons d’ami galiciennes
portugaises.

Le traité d’art poétique du troubadourisme galicien-portugais, qui
nous est parvenu fragmenté, définit bien la chanson d’ami : c’est la
chanson qui sort de la bouche d’une femme, c'est-a-dire que c’est la
femme qui parle de son amour ou du sentiment amoureux qui la
tourmente. Sous cet aspect, elle s’identifie a la chanson des trobairitz,
dans laquelle la femme amoureuse s’adresse a son ami, de la méme
facon que le troubadour a sa dame.

En ce qui concerne les chansons de toile, ¢’est plutdt la voix du
narrateur qu’on entend dans la majorité des chansons, et ¢’est pour cela,
peut-&tre, qu’on les a appelées aussi « chansons d’histoire ».

Les chansons de femmes qui nous sont arrivées a travers la voix
d’un troubadour ou d’un trouvere — c’est-a-dire les chansons de toile et
les chansons d’ami — sont du type traditionnel, un genre plutot populaire
ou popularisant, mis en forme par des poetes réputés, selon la majorité
des spécialistes. On estime que ce type de chanson vient, peut-étre,
d’une tradition plus ancienne, a travers 1’oralité. Pierre Bec, un des
tenants de I’archaisme des chansons de femmes, présente, dans un
article publié en 1974, une classification typologique : il affirme
qu’elles sont tres anciennes et traditionnelles et qu’a partir du Moyen
Age il commence & apparaitre un nombre varié¢ de genres et sous-
genres, ce qui permet d’établir une taxinomie cohérente en les groupant
de la facon suivante : 1. ’aube ; 2. la chanson de toile ; 3. la chanson
d’ami (dont on peut distinguer deux sous-genres : la chanson de
délaissée et la chanson de départie) ; 4. la chanson de malmariée.

Un nombre tres réduit de chansons de femme est parvenu jusqu’a
nous avec la notation musicale : pour les chansons d’ami de Martin
Codax, un troubadour galicien du XIII® siécle, nous n’avons que six
¢chantillons sur un total de sept chansons, qui se trouvent dans le
Parchemin Vindel.

La poésie religieuse galaico-portugaise arrivée jusqu’a nous grace



94

aun corpus de 427 chansons’, enregistré dans 4 manuscrits®’, comporte
non seulement la musique, mais aussi les enluminures ; il s’agit des
Cantigas de Santa Maria (C. S. M.), recueillies a la cour et sous la
responsabilité du ro1 Alphonse X le Sage, lui-méme auteur de plusieurs
chansons. Les Cantigas de Santa Maria constituent I'une des plus
vastes compilations de thémes musicaux qui nous est parvenue du XIII°
siecle. Pour leur ¢élaboration, le roi a rassemblé une importante équipe
de savants, poctes, musiciens, scribes et enlumineurs, et il a dirigé lui-
méme I’ensemble auquel il a activement participé. Un document daté
de 1293 recense 26 artistes salari€s, chrétiens, arabes et juifs confondus,
y compris des danseuses. On y trouve aussi le registre des nombreux
troubadours originaires des régions d’Europe les plus diverses qui, au
cours de leurs séjours a la cour du roi, ont apporté leur concours a cette
vaste entreprise. Comme le souligne Xosé Filgueira Valverde®! : Puede
hablarse de un asombroso pluralismo : idiomatico, cultural, religioso
..., que se refleja en las Cantigas.

Le répertoire des chansons de Marie comprend des récits de
miracles et des chansons de louange a la Vierge. Bien qu’il ne s’agisse
pas des chansons de femme que nous étudions ici, on peut le considérer
comme un important document sur la musique médiévale et sur femmes
personnages des miracles présentés, ainsi que sur le protagonisme de
Marie dans toutes les chansons.

Le corpus des chansons de toile présente cinq chansons incluant la
musique, nombre assez significatif, comparé¢ a celui du total des
chansons qui est de vingt ou de vingt-et-un. Il s’agit des chansons :
Oriolanz en haut solier (Z 11), Bele Yolanz en ses chambres seoit (Z 1),
En un vergier, lez une fontenele (Z 111), Bele Doette as fenestres se siet
(Z 1V) et de la chanson d’Audefroid le Batard Bele Ysabiauz pucele
bien aprise (Z X), ( Zink, 1978, p. 25).

7 Sept chansons étant répétées, certains spécialistes retiennent un total de 420
chansons.

80 Deux des manuscrits, riches en chansons (410) et en enluminures, se trouvent a
la bibliotheque de I’ Escorial en Espagne (E ouJB2 et T ou T.I.1.) ; les deux autres
manuscrits sont celui de la Bibliothéque Nationale de Madrid (To) et celui qui
appartient a la Bibliothéque de Florence ( F).

81 Cf. Filgueira Valverde 1985, p. XXXIV, dans I’anthologie des chansons de
Sainte Marie traduites au castillan, d’apres le Ms. escurialense T.1.1.



95

En ce qui concerne les chansons des frobairitz, seule la chanson 4
chantar m’er de so qu’ieu non volria (ca. 1200) — attribuée a la
Comtesse de Die et présente dans le manuscrit de la Bibliotheque
Nationale, Paris, MS F. fr. 844 — comporte la musique. Dans les
chateaux — symboles du pouvoir de la société féodale — s’ébauche une
nouvelle situation sociale ou la femme commence a prendre une plus
grande place. Dans le Midi de la France, « la domna, mariée ou non,
compagne, amante, inspiratrice ou mécene, avait acquis une place
privilégiée au sein de la noblesse occitane, tant en poésie qu’en
courtoisie, tant en politique qu’en religion®? ».

Les dames qui accueillaient les troubadours a leur cour eurent
I’occasion de s’initier a la poésie et a ses techniques. Les femmes nobles
jouissaient vraisemblablement d’une plus grande disponibilité
culturelle que les hommes, toujours engagés dans les affaires de la
chevalerie, soutien du systéme féodal. Ainsi, dans la société et dans la
poésie courtoise des pays occitans, la domna finit peu a peu par
s’imposer comme une « Nouvelle Eve »%.

Les femmes troubadours du sud de la France appartenaient a une
génération exceptionnellement favorisée par le droit a I’héritage, par les
conséquences des croisades et par leur naissance aristocratique, ce que
ne connurent pas leurs contemporaines d’autres pays. Les croisades
eurent une importance capitale dans le réle politique de la noblesse
féminine, car la direction des fiefs, auparavant assurée par les hommes,
passait aux femmes, quand leurs maris partaient a la guerre. Bien que
le corpus des trobairitz ne soit pas aussi vaste que celui des troubadours,
il est assez original et constitue une source inestimable, pour une étude
de la femme au Moyen Age, sous différents aspects.

La littérature courtoise, comme le rappelle Jacques Le Goff®* (en
reprenant les hypotheéses de E. Kohler), était attachée aux intéréts
sociologiques et culturels d’une classe sociale en ascension, mais déja
menacée : la petite et moyenne noblesse, la chevalerie. L’amour
courtois peut étre vu de fagon indiscutable comme I’expression de cette
société et la représentation de son idéologie. Pour utiliser le langage de

82 Cunha 2004, p. 43.
8 Bec 1995, p. 16.
84 Le Goff 1985, p. 21.



96

Bakhtine, on pourrait méme parler d’une théatralisation ou d’une
carnavalisation de la chevalerie, dans la mesure ou, comme I’a
remarqué Meg Bogin®, « les troubadours en étaient venus a représenter
les chevaliers ambitieux et menacés ». Il est sans doute significatif que
les célibataires — moins riches et puissantes que les dames mariées —
n’attirérent jamais les troubadours. De plus, comme on I’a déja dit,
I’amour courtois était pure convention, « amour de téte », créé comme
embléme du f€odalisme qui favorisait le poete, c’est-a-dire le
troubadour, lequel a son tour, soutenait le statut du seigneur féodal, en
chantant les vertus et la beauté de son épouse.

Dans son anthologie commentée des troubadours, Gérard Zuchetto
écrit que les chansons des trobairitz sont calquées sur le code
traditionnel de courtoisie et qu'elles « évoquent avec passion, joi, joven,
fin’amor en essayant de se démarquer cependant, de la poésie
amoureuse chantée par leurs confréres®® ». Cette opinion selon laquelle
la poésie des trobairitz reproduit des modeles et 1’idéologie de I’univers
masculin est devenue un lieu commun des A. Jeanroy ; il s’agit d’une
vision traditionnelle dont la critique moderne s’est nettement €loignée.

Isabel A. de Magalhdes®’, en citant Hauser, écrit que la culture de
la cour médiévale est une culture nettement féminine, dans la mesure
ou non seulement les femmes participent a la vie spirituelle de la cour
et partagent 1’orientation de la production poétique mais aussi les
hommes, par plusieurs aspects, pensent et sentent d’une manicre
féminine.

On a beaucoup parlé d’un manque d’originalité¢, d’une
reproduction de la poésie courtoise masculine, de la répétition méme du
discours des troubadours par les poétesses du Moyen Age. L originalité
littéraire est une question trés complexe que nous n’allons pas aborder
ici. Nous savons parfaitement que la littérature, en soi-méme, est I’'une
de ses propres sources, et que le dialogisme en est un aspect essentiel.

Il faut considérer que la répétition constitue un aspect du gott
médiéval, dans une vie ou tout est codifi¢, commandé, et par
anticipation, jugé, comme le rappelle bien Vilhena (1990, p. 234). 1l

8 Bogin 1978, p. 66.
8 Zuchetto 1996, p. 191.
87 Allegro de Magalhdes 1978, p.104.



97

s’agit d’une répétition sous la forme d’une poésie orale dans laquelle
les idé€es, les refrains, les rimes, également codifi€s, représentent les
principes de base de la bonne poésie, que les troubadours devaient
rigoureusement observer. Encore selon Vilhena, le troubadour est
I’artiste de la répétition : la glose et le cliché en sont les points forts.
(ibid.)

Nous savons bien que les trobairitz sont des dames de haut lignage,
qu’elles ont un nom prestigieux et qu’elles appartiennent a un cercle
noble et cultivé. Leur environnement naturel est la cour seigneuriale.
Les trobairitz ont une voix réelle a travers laquelle elles affirment leur
personnalité en exprimant la force de leurs différences. Elles débattent
avec I’ami, le poete de la cour et le chevalier qui vient a la cour. Elles
participent aux tensons et elles posent des questions. Les trobairitz
essayent d’exposer et de défendre leurs points de vue, en affirmant leur
désir et leur individualité®®.

Les chansons des trobairitz occitanes se développent dans un décor
exclusivement courtois. Les femmes nobles du Midi francais avaient
acquis une place privilégiée au milieu du monde masculin des
chevaliers, des seigneurs féodaux et des troubadours : soit comme
dame, objet du désir réel ou fictionnel du troubadour, soit comme muse
inspiratrice des plus beaux poemes, soit comme poétesse ou femme
lettrée, qui parle de sa propre voix, la femme méridionale joua un role
important aux XII¢ et XIII¢ siécles. P. Bec (1979, p. 239), en citant
Tavera, consideére que la lyrique des trobairitz représente un systéme
socio-poétique autonome, méme s’il s’agit de I'utilisation intelligente
et concertée, mais inversée, du systtme endémique généralement
actualisé par la seule poésie masculine.

Camille Aubaud®, par ailleurs, observe que les chansons des
trobairitz « renvoient un écho légerement dissonant aux thémes de
I’amour courtois et de 1’idéalisation de la femme chantés par les
hommes. » Le marquage des comportements féminins et masculins
dans I’amour est particuliecrement évident dans les chansons des
trobairitz. Certains auteurs ont remarqué que I’inversion du discours
masculin dans les poémes des trobairitz vise a réhabiliter la moralité et

8 D’apres I. F. Nunes, 1985, p. 16.
8 Aubaud 1993, p. 6.



98

la valeur des femmes en reconsidérant le mythe d’Eve.
4. Les musiciennes de Lombardie et la musique baroque

Les couvents représentaient pour les femmes italiennes, a 1’époque
de la Renaissance et du Baroque, le lieu qui permettait d’éviter un
mariage non voulu, tramé par la famille, ou méme de sauvegarder les
fortunes familiales. Cette situation est devenue plus fréquente dans les
couvents de Lombardie, ou les moniales étaient originaires de riches
familles bourgeoises et aristocratiques. Au milieu du XVII® siecle le
diocese de Milan comptait plus de six mille religieuses.

Apres que le Concile de Trente eut décrété, en 1563, la cloture
compléte pour les femmes, la musique représentait leur unique voix
dans le monde. Durant I épiscopat de Federigo Borromeo (1595-1631),
celui-ci était persuadé de ’influence positive de la musique sur la vie
spirituelle des religieuses et leur donna des instruments musicaux. C est
ainsi qu on verra apparaitre des noms des moniales musiciennes les plus
remarquables de la Renaissance et du Baroque : Claudia Francesca
Rusca, du monastéere des Umiliate de Santa Caterina, a Brera ; Claudia
Sessa, chanoinesse de Saint-Jean de Latran, a Milan ; Chiara Margherita
Cozzolani (1642-1677), abbesse du monastére de Santa Radegonda, a
Milan, le plus fameux pour ses musiciennes et compositrices. La
majeure partie de la musique polyphonique qu’y était exécutée, était
I'ceuvre de Chiara M. Cozzolani.

Cependant, le nom le plus notable de la musique baroque créée
dans les monastéres c’est celui d’Isabella Leonarda, une moniale
ursuline, née a Novare, en Italie (1620), qui totalisa le nombre de vingt
ceuvres imprimées y compris I'unique recueil instrumental complet,
jamais publié par une femme pendant le XVII° siecle. Elle composa de
la musique vocale sacrée et aussi de la musique profane telles que des
trio sonata et une sonata pour violon solo et organum continuum, ce
qui la place parmi les premieres femmes a composer pour le genre
instrumental baroque.

La liste de moniales musiciennes est tres significative comme on
peut le constater ; cependant nous n'avons pas l'intention d’en faire une



99

¢tude plus systématique. Nous nous limiterons a citer d autres noms
connus, comme ceux-ci : Caterina Assanda, née a Pavie, qui appartenait
au cloitre de Sainte Agathe de Lomello ; Maria Xaveria Perucona,
ursuline de Novare, réputée aussi en tant que maitresse de musique et
en tant que chanteuse ; et encore Rosa Giacinta Badalla, de Venise.

Toutes ces musiciennes religieuses du Moyen Age et des périodes
subséquentes sont des voix féminines qui exprimaient a travers la
musique ce qu’elles ne pouvaient pas exprimer autrement.

Viviane CUNHA
Bibliographie

ALLEGRO de MAGALHAES Isabel, O tempo das mulheres : a
dimensdo temporal na escrita feminina contemporanea : ficcdo
portuguesa, Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda,1978.

AUBAUD Camille, Lire les femmes de Lettres, Paris, Dunod, 1997.

BEC Pierre, « Genres et registres dans la lyrique médiévale des
XII¢ et XIII® siecles. Essai de classement typologique », Revue de
Linguistique Romane, Tome 38, 1974, p. 27-39.

BEC Pierre, « Le type lyrique des chansons de femme dans la
poésie du moyen age », Etudes de civilisation médiévale (IX¢ - XII¢
siecles) Mélanges offerts a E. R. LABANDE, Pottiers, C.ES.C M,
1974, p. 13-23.

BEC Pierre, « « Trobairitz » et chansons de femme Contribution a
la connaissance du lyrisme féminin au moyen-age », Cahiers de
Civilisation Médiévale, 1979, 22-87, p. 235-262.

BEC Pierre, Le chant d’amour des femmes troubadours, Paris,
Stock/Moyen Age, 1995.

BERRETTA Antonietta, In-audita musica, Compositrici del 600
in Europa, Milano, Edizioni Et, 2000.

BOGIN Meg, The Women Troubadours An Introduction to the
Women Poets of 12th-Century Provence and a Collection of their



100

Poems, New York/London, W.W. Norton & Company, 1978.

CUNHA Viviane, La voix des femmes dans [’'univers roman
medieval, Lille, 2004.

DRONKE Peter, Women Writers of the Middle Ages, Cambridge,
Cambridge University Press,1991.

FILGUEIRA VALVERDE, Xosé, Version de Alfonso X, el sabio
Cantigas de Santa Maria, Madrid, Editorial Castalia, 1985.

GAGNEPAIN Bernard, La musique francaise du Moyen Age et de
la Renaissance. Paris, Presses Universitaires de France, 1984.

GANGUTIA ELICEGUI Elvira “Poesia Griega de ‘“amigo” y
Poesia Arabigo-Espafiola”, Emerita Revista de linguistica e filologia
clasica, vol. 40, Tomo XL, fasc. 2°, Madrid (CSIC), 1972, p. 329-396.

HUGLO Michel, « La chanson d’amour en latin a 1’époque des
troubadours et des trouveres », Cahiers de Civilisation Médiévale,
XXV, n° 3-4, 1982, p. 197-203.

LAPA RODRIGUES M. Li¢des de literatura portuguesa, Epoca
Medieval, Coimbra, Coimbra Editora, 1955.

LE GOFF Jacques, O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente
Medieval. (trad. port.) Lisboa, Edi¢cdes Setenta, 1985.

LESNE Brigitte. Codex Las Huelgas, 13th century Spanish sacred
vocal music, Paris, Opus 111, 1992.

MILA Y FONTANALS D. Manuel, De los trovadores en Espaiia.
Estudio de lengua y poesia provenzal, Barcelona, J. Verdaguer,1861.

NELLI René, L’érotique des troubadours, Toulouse, E. Privat,
1963.

NUNES FREIRE Irene, “Voz e representagao da mulher na poesia
occitanica e galego- portuguesa”, 4 mulher na sociedade portuguesa.
Visdo historica e perspectivas actuais. (Actas do Coloquio 20-22 de
mar¢go de 1985, vol. II, p. 11-19), Coimbra, Instituto de Historia
Economica e Social/Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra,
1986.

PARIS Gaston, Mélanges de littérature francaise du Moyen Age.
Réédité par Mario Roques, Paris, H. Champion, 1966.



101

PERNOUD Régine, Hildegarde de Bingen, Paris, Le Livre de
Poche, 1996.

PELLETIER Anne-Marie, Le christianisme et les femmes. Vingt
siecles d’histoire, Paris, Cerf, 2001.

VILHENA da CONCEICAO Maria, Literatura francesa medieval,
Lisboa, Universidade Alberta, 1990.

VOSSLER Karl, Formas literarias en los pueblos romanicos,
Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1944.

ZINK Michel, Les chansons de toile, Paris, Honor¢ Champion,
1978.

ZUCHETTO Gérard, Terre des troubadours XII¢ - XIII¢ siecles,

Préface de Max Rouquette, Paris, Les Editions de Paris-Max Chaleil,
1996.



102



103

L’¢éloge des femmes chez Grégoire de Nysse, Jérome de
Stridon et Sidoine Apollinaire

Les poctes ne furent pas les seuls a célébrer les femmes. Des
théologiens et écrivains chrétiens ont fait [’éloge de leurs
contemporaines en particulier dans les déplorations funcbres et les
lettres de consolation. Parmi eux, Grégoire de Nysse a rendu hommage
a Flacilla, Jérome a Blesilla. Sidoine Apollinaire a loué¢ Philomathia.
Ces trois portraits de femmes des 1V® et V¢ siecles apres J.-C. sont
révélateurs de I’admiration et du respect suscités par leur engagement
politique et religieux, leur érudition ou leur réle de domina.

Flacilla

Grégoire de Nysse (v. 331/341-395) qui écrivit 1I’¢loge funebre de
I’impératrice Flacilla (356-386), épouse de Théodose I (347-395),
naquit dans une famille ou les femmes jouerent un role essentiel dans
la transmission de la foi. Sa grand-meére, sainte Macrine 1’ Ancienne,
disciple de Grégoire le Thaumaturge, eut pour fils Basile 1’ Ancien qui
devint pére de dix enfants dont la mere était sainte Emmelia. Quatre
d’entre eux furent canonisés : Grégoire, Macrine la Jeune, Basile de
Césarée, Pierre de Sébaste”. L’éloge funébre de I’impératrice Flacilla
s’inscrit dans la tradition rhétorique de I’ Evagoras d’Isocrate, louant un
défunt royal. Rhétorique qui fut reprise par Menandros le Rhéteur.
Grégoire s’en inspire afin de célébrer une femme engagée dans des
combats politiques et religieux. Cependant, il ne nous renseigne pas sur
sa patrie, sa famille, sa naissance, son enfance, son éducation. En cela,
il ne suit pas tous les topoi établis par Ménandros pour la rédaction des
¢loges funébres’. En revanche le théologien ne manque pas de
mentionner les actions de I’impératrice. Tout d’abord, il évoque celles

% Hubertus R. DROBNER Les Peéres de 1’Eglise Sept siécles de littérature
chrétienne, Joseph FEISTHAUER (trad.) Lehrbuch der Patrologie, Paris,
Desclée, 1999, p. 295.

! Laurent PERNOT : « Les topoi de I’éloge chez Ménandros le Rhéteur » Revue
des études grecques, t. 99, fasc. 470-471, janvier-juin 1986. p. 33-53, p. 35-38.



104

qu’elle mena avec son mari pour le bonheur de ses sujets. De nombreux
témoignages et ¢loges attestent qu’ils étaient égaux dans la
philanthropie. Des faits innombrables ainsi que les ¢loges entendus du
héraut de la vérité le montrent. Tous deux pieux, ils rivalisaient en
bonnes actions, dans la prévoyance, la justice ou la visée du meilleur.
Cependant, aucun n’était vaincu par 1’autre®® Leur affection mutuelle et
les joies qu’ils se procuraient €taient €gales en se voyant 1’un 1’autre ou
I’un par ’autre. La mention de la philanthropie figure aussi chez
Ménandros. En revanche, 1’égalité entre époux est moins attendue.
Flacilla n’est pas cantonnée au role d’épouse vivant dans I’ombre de
I’empereur. Elle était la beauté de I’Empire, le gouvernail de la justice,
Iimage ou plutot Darchétype de la bienveillance®>. Si son
couronnement en 379 n’est pas mentionné dans les sources littéraires,
il est présent dans la numismatique. Au-dela des amplifications
habituelles aux ¢€loges funcbres, Grégoire reconnait non seulement sa
profonde influence sur son mari, mais aussi son role d’impératrice
chrétienne®. Elle partage avec le grand empereur la direction d’un
grand empire alors que tout l'univers lui est soumis et que de
nombreuses nations lui obéissent. La terre et la mer lui apportent leurs
présents, sans qu’elle s’en enorgueillisse, regardant toujours vers elle-
méme et non vers les biens qui lui étaient étrangers”. Théodoret de Cyr
confirme ce pouvoir en mentionnant un crime de lése-majesté. La statue
de Flacilla fut renversée et trainée dans une bonne partie de la ville

92 Eloge funébre de l'impératrice Flacilla in Andreas SPIRA (éd.) Grégoire de
Nysse Trois oraisons funébres (Méléce, Flacilla) Hadwiga HORNER (éd.) Sur les
enfants morts prématurément, Pierre MARAVAL (trad.), Paris, Cerf, 2019,
Sources Chrétiennes n° 606, 3, 1. 19-27, p. 71-101, p. 78.

% Idem, 4, 1. 17-19, p. 80.

%4, Hier ist der Bezug zum Christentum unstreitig: Es geht um den Glauben, um
den Finsatz fiir ihn, durch Unterstiitzung den Kirche und durch Hilfe fiir die
Ungliicklichen. Flacilla verkorpert nicht einfach das vollendete Kaisertum, sie
verkorpert vielmehr das vollendete christliche Kaisertum.“ Hartmut LEPPIN
,Das Bild der Kaiserlichen Frauen bei Gregor von Nyssa®“ in Hubertus R.
DROBNER/Albert VICIANO (¢éds), Gregory of Nyssa An English Version with
Commentary and Supporting Studies. Proceedings of the Eighth International
Colloquium on Gregory of Nyssa, Paderborn 14-18 September, 1998, Vigiliae
Christianae Supplements 52, Leiden/Boston/K6ln, Brill 2000, p. 487-506, p. 496.
% Elogefunébre de l'impératrice Flacilla, op. cit., 10, 1. 4-8, p. 96.



105

d’Antioche®® par des habitants que le nouvel impdt imposé par
Théodose I révoltait. Cet acte, commis apres la mort de la souveraine,
fut provoqué par la pendaison de ceux qui devaient payer ’impot”’.
Théodose qui avait décidé de réprimer encore plus séveérement les
Antiochiens, en aurait été finalement dissuadé par Ambroise, évéque de
Milan. I n’en demeure pas moins qu’une forme de damnatio
memoriae®® fut infligée a Flacilla par une foule révoltée. Or, cette
sanction signifiait en régle générale la condamnation post mortem des
empereurs et des impératrices dont les actes et les choix politiques
avaient ¢été honnis. Leur souvenir devait étre effacé. Cette
condamnation fut particuliecrement sévére a 1’égard de Messaline et de
Domitien. On peut donc supposer que Flacilla régnait pleinement et
aurait pris des décisions trés impopulaires aux yeux des nombreux
ariens qui peuplaient la ville d’Antioche. Elle aurait donné 1’image
d’une impératrice chrétienne au sens ou les théologiens nicéens

% L’Eglise d’Antioche, 1’une des plus anciennes de la chrétienté a eu un
rayonnement considérable, tant par le nombre que par la renommée de ses
théologiens.

7 Histoire ecclésiastique, (Livres 111-V), t. II, L. PARMENTIER/G. C. HANSEN
(éds), Pierre CANIVET (trad.), Sources Chrétiennes n° 530, Paris, Cerf, 2009, V,
20, 1, 1. 6-8, p. 416 ;1. 9-11, p. 418.

% « L'essentiel du chatiment post mortem consistait dans la suppression du
souvenir du défunt Il y avait divers degrés derriere cette définition large :
destruction des statues, martelage des inscriptions et archives officielles ou méme
¢radication des acta privées, interdiction a la gens de porter le deuil, de conserver
l'imago du défunt ou méme d'utiliser dans la descendance son praenomen ou son
cognomen. Cet arsenal de mesures s'était constitué petit a petit avec le temps, et
on pouvait y puiser plus ou moins largement suivant les circonstances [...]

[...] La damnatio memoriae au sens strict ne pouvait s'appliquer a la personne de
I'empereur vivant : comment en effet accuser de maiestate quelqu'un qui incarnait
justement cette maiestas ? Pouvait-on accuser de haute trahison la personne qui,
avec la bénédiction des dieux, était le symbole vivant de I'Etat ? La damnatio
memoriae qui frappait la personne impériale ne pouvait donc €tre qu'une mesure
post mortem. » Jean-Marie PAILLER/Robert SABLAYROLLES « Damnatio
memoriae : une vraie perpétuité ? Pallas Revue d’études antiques Les années
Domitien, n° 40, 1994, p. 11-55, p. 12. Ces condamnations ne furent pas toujours
définitives et certains empereurs, tels Commode, furent réhabilités.



106

I’entendait alors : soumise a I’Eglise et opposée a I’arianisme®. Certes,
Grégoire fait allusion aux bonnes actions de la souveraine (procurer des
vétements, de la nourriture, obtenir la libération de prisonniers ou la
levée d’une sentence de mort)!?°, mais il rappelle aussi son pouvoir
politique et ses prises de position religieuses. La haine des idoles est un
bien commun a tous ceux qui partagent la foi, poursuit-t-il.
L’impératrice rejetait 1’arianisme encore plus que 1’1dolatrie, car elle
considérait que ceux qui pensent que le divin est dans la création,
I’honoreraient moins que ceux qui font des objets matériels des idoles.
Celui qui adore la création, méme au nom du Christ est un idolatre en
donnant le nom du Christ a une idole!®!. L’école d’Antioche célébre
dans 1’Antiquité, fondée par Lucien, accueillit Arius et de grands
théologiens dont Théodoret de Cyr. Sa période la plus importante (370-
430) est due a Diodore de Tarse qui fut, entre autres, le maitre de saint
Jean Chrysostome. Par conséquent, on peut supposer que les décisions
impériales ayant touché les ariens d’ Antioche ont suscité des rancceurs
qui ne furent pas effacées par la bonté de I'impératrice. En effet, les
choix doctrinaux de Flacilla sont présentés par Grégoire comme lui
¢tant propres, alors qu’il se contente de rappeler la bienveillance
générale du couple impérial. Théodose I €tait jugé plus ou moins
laxiste envers les hérétiques et les polythéistes!'??. Fort occupé a
défendre un Empire menacé dans ses frontiéres, il consacrait
probablement peu de temps aux débats religieux. En revanche, son
épouse Flacilla a certainement participé aux controverses théologiques

» Francoise THALAMON écrit a propos des impératrices chrétiennes : « Foi,
piéte, dévotion, humilité, service des pauvres caractérisent donc la pia augusta
chrétienne ; mais celle-ci doit aussi, comme le religiosus princeps, tel qu’on le
congoit & la fin du IV et au V® siécle, étre soumise a I’Eglise, d’une part par
I’orthodoxie de sa foi, et nous avons vu que I’épouse de Valens et Justine sont
stigmatisées comme ariennes, d’autre part par leur déférence et leur attitude
soumise a I’évéque. » in « Un modéle féminin chez les historiens de 1’Eglise du
IV® et du V¢ siccle : la souveraine chrétienne » Pascal DELAGE (éd.) Les Peres
de I’Eglise et les femmes Actes du colloque de La Rochelle 6-7, septembre 2003,
La Rochelle, 2003, p. 313-325, p. 321.

10 Eloge funébre de I'impératrice Flacilla, op. cit., 9, 1. 9-11, p. 94 ; 1. 12-25, p.
96.

101 Tdem, 11, L. 3-10, p. 98.

102 Tdem, note n°1 p. 82-83



107

qui ont opposé¢ les nicéens aux ariens. La doctrine d’Arius fut ramifiée
en divers courants!?3. Les dames de I’ Aventin, Marcella, Paula, Blesilla
et Eustochium, disciples de Jérome et contemporaines de I’impératrice,
ont montré que les femmes pouvaient aussi €tre des érudites en
théologie'%. Or, les Péres grecs de I’Eglise excellaient & développer les
arguments les plus subtils et les plus complexes dans la défense de leurs
théories. Si la doctrine d’Arius était largement diffusée et préchée, ses
adversaires la réfutaient avec la méme ardeur. L’ arianisme, religion des
Wisigoths, des Sueves, des Burgondes, des Ostrogoths et des Vandales,
s’étendit au fur et a mesure de leurs conquétes et de leurs migrations.
Or, malgré les accords conclus lors de la pax romana, les inquiétudes
des empereurs romains quant aux velléités guerriéres des peuples du
nord de I’Europe étaient permanentes.

La Trinité

Celui qui adore la création, méme au nom du Christ est un idolatre,
poursuit Grégoire. C’est pourquoi, I’impératrice n'adorait qu'une seule
divinité le Pére, le Fils et I’Esprit-Saint!®. Le dogme de la Trinité fut

103 « Les Ariens ont été nommés Anomiens, Exucontiens, Eusébiens, Photiniens,
Eudoxiens, Acaciens, FEunomiens, Macédoniens, Aliens, Psatyriens, &
Duliens. GODEAU. Arius trouve des sectateurs en grand nombre, mais comme ils
n’ont plus d’autorité 1égitime qui les réunisse, ils se divisent en une infinité de
diverses branches d’Ariens, ou semi-Ariens, connus dans la suite tantot sous un
nom, tantoét sous un autre ; Eunomiens, Photiniens, Acaciens, &c. selon que
quelqu’un éclate dans ces mauvais partis. » Ariens in Dictionnaire de Trévoux, 1,
Paris, 1771, p. 498-499, p. 498.

1041...] [Marcella] savait le grec naturellement, comme Paula et les autres femmes
de l'aristocratie. Elle apprit I'hébreu, ainsi que Paula, Eustochium et Blesilla. Elle
devint trés compétente en matiere exegétique au point qu'elle fait figure
d'assistante de saint Jérome, capable de répondre, a sa demande et a sa place, aux
questions qui lui étaient posées. » Maurice TESTARD « Les dames de 1’ Aventin
disciples de saint Jérome » » Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de
France, 1999 (1996), p. 39-63, p. 59. On verra plus en détail quelle était
I’érudition des femmes dans la partie consacrée a Blesilla.

195 Eloge funébre de I'impératrice Flacilla op. cit. 11, 1. 10-12, p. 98 ; 1. 13, p.
100.



108

I’objet de controverses entre les théologiens chrétiens deés les premiers
siecles. Les nicéens et les ariens s’affrontérent sur ce sujet qui devint
politique. L’arianisme dont on ne peut donner qu’un trés bref apercu
dans ce travail, fut considéré comme ['une des hérésies les plus
dangereuses. Il a fait I’objet de débats passionnés non seulement dans
I’Eglise d’Alexandrie, mais dans 1’ensemble du monde chrétien!®. La
question de la relation entre Dieu, le Fils et 1’Esprit-Saint, y est
formulée en référence au platonisme moyen ou au néoplatonisme. Pour
Arius, seul Dieu I'unique est le fondement de toutes choses. Il est sans
commencement ¢’est-a-dire, qu’il est le seul a étre inengendré, incréé,
¢ternel, inchangeable et inaltérable. Il posséde seul 1’hypostase
divine'"”’. Par conséquent, le Fils ne peut étre I’égal du Pére. 11 lui est
subordonné car créé a un moment donné. Les nicéens combattirent ce
qu’impliquait a leurs yeux la déclaration arienne : il y aurait deux cultes,
I’un au Pére éternel, ’autre au Fils créé et non engendré, mais
néanmoins supérieur aux créatures divines. Grégoire de Naziance,
Basile de Césarée, Athanase d’Alexandrie ont comparé les ariens aux
polythéistes impies, adorateurs d’idoles et d’astres. Or, 1’arianisme était
un monothéisme chrétien. Au concile de Nicée en 325, convoqué par
I’empereur Constantin dans le but de réfuter ’arianisme, les évéques
déclarérent que le Fils avait été engendré a partir de la substance du
Pére, et non créé. I lui est donc consubstantiel. L’Esprit-Saint procede
du Pere. Les trois personnes sont co-immanentes et ne se distinguent ni
par le temps, ni par le lieu, ni par la volonté, ni par la maniére d’étre, ni
par I’action, ni par aucune des passions. Ce dogme heurta non

106 « 11 ne faudrait pas imaginer que les théologiens de profession, les évéques, les
conciles aient été les seuls a s’en préoccuper. Ce probléme doctrinal a passionné
les foules : Arius déja pour soutenir sa propagande avait résumé sa théologie dans
un cantique en vers populaires que chantaient, nous dit-on, matelots, meuniers et
voyageurs. Les docteurs orthodoxes se sentiront tenus plus d’une fois de protester
contre 1’abus des discussions portant sur un mystere sur la structure intérieure de
I’Etre méme de Dieu, discussions ou, trop visiblement, ’homme grec transposait
sur le plan chrétien cet amour pour 1’argumentation subtile et passionnée que la
longue rivalité des écoles philosophiques avait permis de satisfaire au temps du
paganisme. » Henri-Irénée MARROU L Eglise de 1’Antiquité tardive 303-604,
Paris, Seuil, 1985, p. 54-55.

197 Hubertus R. DROBNER Les Peres de [’Eglise Sept siécles de littérature
chrétienne, op. cit., p. 259-260.



109

seulement les ariens, mais aussi les Byzantins orthodoxes qui
déclarérent que la « monarchie » du Pére est le seul principe de
divinité'%, retournant I’argument catholique. La querelle du Filioque
aboutira au schisme de 1054 entre les Eglises d’Orient et d’Occident.
Ce qui aurait pu rester une controverse parmi d’autres dans un cénacle
de théologiens, est devenu politique du fait de la faveur accordée a
I’arianisme par 1I’empereur romain Constance II (317-361), puis par
Valens (328-378), Auguste adjoint pour 1’Orient de son frere
Valentinien I (321-375) Auguste d’Occident. Valens qui était arien,
régna de 364 a 378'%. Constance II contraignit les prélats a adopter
I’arianisme qui s’était développé apres le concile de Nicée, malgré les
réfutations des peres conciliaires. Athanase d’Alexandrie (296/298-
373) qui ceuvra a I’excommunication d’Arius, composa trois traités
contre les ariens'' qui firent autorité. Dans les premiers siécles de

108 Marie-Héléne BLANCHET écrit a ce propos : « [...] L’hypostase du Pére a
pour propriété d’étre a I’origine des deux autres personnes de la Trinité, du Fils
par engendrement et de I’Esprit par procession. Le Pere est donc le seul a conférer
aux autres personnes 1’essence divine. Pour cette raison Les théologiens byzantins
parlent de « monarchie » du Pere, seul principe de divinité. Dans ce schéma, il est
impossible que le Fils puisse lui aussi participer a la procession de 1’Esprit : cela
signifierait qu’il serait lui aussi un principe de divinité au sein de la Trinité [...]
[...] Il en découlerait qu’il existerait deux principes de divinité dans la Trinite, le
Pere et le Fils, ce qui d’une part impliquerait 1’existence d’une dyarchie qui
s’apparenterait a une forme de polythéisme, et d’autre part viendrait rompre
I’équilibre entre les trois personnes en minorant I’hypostase de I’Esprit. Ces
arguments sont ceux de Photios dans ses €crits antilatins, et ils constituent ensuite
le fondement de toute la critique du Filioque par les théologiens orthodoxes. » in
« « Schismatiques » et « hérétiques » : les qualifications appliquées aux Latins a
Byzance », Mélanges de 1’Ecole francaise de Rome Italies et Méditerranée
modernes et contemporaines, 126-2, 2014, 8, [en ligne].

109« [Valens] fait figure, comme Constance et pour les mémes raisons que lui
d’empereur théologien ; comme Constance, il a fait sien 1’arianisme mitigé des
homéens tel qu’il a ét€¢ défini a Constantinople en 360, et mene la vie dure non
seulement aux anoméens, mais aux homéousiens et aux partisans de Nicée. C’est
a nouveau une campagne d’intimidation, de dépositions d’évéques et des exils ;
le vieil Athanase est une cinquieme fois chassé¢ d’Alexandrie. » Henri-Irénée
MARROU L Eglise de I’ Antiquité tardive 303-604, op. cit. p. 51.

10 Tyaités contre les Ariens, Sources Chrétiennes n° 598 (I), n° 599 (1I-1I1), Paris
Cerf, 2019.



110

I’Eglise, les empereurs romains chrétiens organisérent des conciles
comme le firent Constantin pour le concile de Nicée!!! et Constance II.
Théodose I°" qui succede a Valens est nicéen. Par conséquent, lors de
son accession au trone, il s’est heurté a des rivalités politiques issues de
ces dissensions. L.’édit de Thessalonique qu’il promulgua le 28 février
380, du vivant de son épouse Flacilla, institua le christianisme nicéen
comme religion d’Etat. Or, Théodose fut le dernier empereur d’un
territoire unifié. L’Empire romain d’Orient fut officiellement constitué
apres sa mort en 395. Le nicéisme ne se réduisant pas a la Trinité, cette
décision excluait de fait non seulement les ariens largement représentés
parmi les peuples du nord de 1’Europe, mais aussi les autres hérétiques.
Leur influence était loin d’étre mineure. Epiphane de Salamine en a
recensé et réfuté quatre-vingt dans son Panarion écrit entre 374 et 377.
Cet ouvrage inclut des écoles philosophiques grecques et des courants
du judaisme. Philastre de Brescia qui compose son Diversarum
hereseon Liber probablement entre 370 et 385 en dénombre quatre-
vingt-douze. Bien entendu, les hérésies ne sont pas toutes d’égale
importance par leur longévité et le nombre de leurs adeptes, mais elles
furent bien présentes des les débuts du christianisme. En atteste la
tradition antihérétique fondée par Irénée de Lyon, Origéne, Clément
d’Alexandrie, le Pseudo-Hippolyte, Epiphane, Philastre, Augustin. Elle
aura une longue postérité puisqu’on la retrouve encore chez Lenain de
Tillemont dans ses Memoires pour servir a [’Histoire Ecclesiastique
des six premiers siecles (1701). Les différentes doctrines qui se
recoupaient parfois ou se complétaient, ¢taient fondées sur les textes
bibliques canoniques et apocryphes. Cette diversité s’est
progressivement réduite, sous les arguments des hérésiologues. La prise
de position de I’impératrice révele donc son implication dans des
conflits religieux liés a la situation politique qui ont secou¢ les sociétés
de la fin de I’ Antiquité.

L’idolatrie

Hormis les divergences théologiques a I’intérieur du christianisme,

111 [ o5 Péres de I’Eglise Sept siécles de littérature chrétienne, op. cit., p. 262.



111

le polythéisme restait une menace pour le pouvoir politique chrétien.
La destruction des temples ne sera pas systématique!!? et on pratiquera
les cultes privés'!? ou publics!'* encore aprés le régne de Théodose I°".
Il demeurait vivant dans tous les aspects de la vie romaine, notamment
dans I’administration et I’enseignement'!>. Les empereurs gouvernaient

112« De Constantin a Théodose diverses mesures ordonnent la cessation des
sacrifices et la fermeture des temples. Les textes se suivent et ne se ressemblent
pas. Des constitutions exigent la protection de certains temples au nom du
maintien du cadre urbain. D’autres ordonnent la destruction des temples qui
seraient encore debout. Les textes conservés dans le livre XVI du Code
Théodosien donnent une idée du caractére local, trés peu systématique des
mesures prises contre les temples ou au contraire pour leur protection. Alors que
les temples sont officiellement fermés, une constitution autorise un temple
d’Osrhoéne a demeurer ouvert et a servir de cadre pour les fétes. » Beatrice
CASEAU « ITOAEMEIN AI®OIX la désacralisation des espaces et des objets
religieux paiens durant I’ Antiquité tardive » Michel KAPLAN (¢éd.) Le sacré et
son inscription dans [’espace a Byzance et en Occident, Paris, Publications de la
Sorbonne, 2001, p. 61-124., p. 70.

13 Voir Marie-Odile CHARLES-LAFORGE « Les cultes privés chez les Romains
(II1¢ s. avant - III¢ s. apres J.-C). » Pallas Revue d’études antiques, n° 111, 2019,
p. 171-197.

114 Claude LEPELLEY signale qu’en 396, « Honorius décida le maintien a
Carthage de I’institution des prétres provinciaux du culte impérial (sacerdotales)
et des jeux annuels qu’ils offraient. Plus tard en 412, le méme empereur
réglementait le recrutement de ces prétres dans les curies municipales. L’année
suivante, un autre document impérial évoquait la foule débordante de ces
sacerdotales délegués par les cités africaines lors de la célébration, a Carthage,
des jeux liés a la tenue du conseil provincial. » in «Les limites de la
christianisation de 1’Etat romain sous Constantin et ses successeurs »
Christianisme et pouvoirs politiques Etudes d histoire religieuse, 1973, p. 25-41,
p. 33.

115 Pierre de LABRIOLLE écrit a ce propos : « [...] La position de la noblesse
paienne restait trés forte. L’Etat chrétien — au moins jusqu’en 408 — observait un
réel libéralisme a 1’égard des personnes. Il arrivait certaines années, que presque
tous les leviers de commande fussent aux mains des hauts fonctionnaires paiens.
D’autre part quantité de philosophes, de sophistes, de grammairiens, de rhéteurs
perpétuaient dans les écoles le culte de I’ancienne littérature et de la vieille
religion, avec 1’attachement obstiné du métier, comme autant de Chateaubriands
paiens « en extase devant le génie du paganisme ». [...]



112

a ’aide de fonctionnaires, dont la formation juridique!'® permettait de
limiter, ralentir ou entraver en toute légalité I’exécution des ordres
impériaux. Dans la plupart des cas, le pouvoir impérial s’est heurté aux
réalités de terrain. L’Empire était vaste, peuplé d’habitants plus ou
moins indifférents ou hostiles au christianisme et qui refusaient
d’abandonner leurs croyances ancestrales. Le fait que 1’empereur
Justinien ait imposé le baptéme a tous, sous peine de lourdes sanctions,
dans son édit de 529, montre que la christianisation n’était pas toujours
acceptée de bon gré.

Certains gouverneurs de province complaisants ou corrompus ne
répondirent aux ordres impériaux qu’avec nonchalance ou réticence.

D’autres, au contraire, y voyant I’ opportunité de gravir les échelons
administratifs, les exécuterent avec zele. L’avis de I’impératrice pouvait
sans doute peser sur I’avenir politique des uns et des autres, ainsi que
sur la nomination des évéques. Sous 1I’empereur Constance des prélats
nicéens furent déposés au profit d’ariens!!”. Lorsque le nicéisme fut
imposé, le contraire se produisit. Grégoire fut alors réhabilité!'®, On

[...] En fait le haut enseignement resta entre les mains des paiens jusqu’a la fin
du Ve siécle. » La réaction paienne Etude sur la polémique antichrétienne du I°
au VI°¢ siecle, Paris, Cerf, 2005. 1™ éd. : Paris, L’artisan du livre, 1942, p. 341-342.
116 « Comme sous le Haut-Empire, le barreau est un des principaux débouchés qui
s’ouvre aux jeunes lettrés et il permet d’arriver ensuite aux fonctions
administratives. On peut retenir I’exemple de la carriere du pocte Prudence (né€ en
348) : apreés avoir étudié la rhétorique, il devint avocat avant de recevoir
successivement deux gouvernements de province puis une haute charge a la cour.
C’est une carriecre normale [...].» Henri-Irénée MARROU, Histoire de
[’éducation dans [’Antiquite 2- Le monde romain, Paris, Seuil, 1948, p. 123.

N7 « De Constance il est dit qu’il a exilé de nombreux évéques, et que
fonctionnaires et soldats ont sous son regne usé de sévices contre les nicéens, les
obligeant a confesser les formules ariennes, autrement dit qu’ils ont appliqué les
mémes méthodes que les autorités paiennes au temps des persécutions. » Jean
BOUFFARTIGUE « Entre Constantin et Théodose L’image incertaine des
empereurs chrétiens chez leurs coreligionnaires des IV® et Vesiécles » Les Etudes
Classiques, n°75, 2007, p. 53-66, p. 56.

118 « La carriére ecclésiastique de Grégoire, évéque de Nysse fut marquée par sa
destitution et son exil a I’instigation d’opposants ariens homéens soutenus par
Valens. Ils lui reprochaient de détourner les biens ecclésiastiques et des
irrégularités dans son é€lection. Il devait, en effet, son siege €piscopal a son frere



113

peut supposer que Flacilla n’était pas étrangére a ces revirements. Elle
aurait appris I’art du politique et les principes du droit romain dans sa
famille et a la cour impériale. Son frere Flavius Afrianus Syagrius fut
magister officiorum au palais de Gratien qui conféra a Théodose I* la
dignit¢ d’Auguste. La souveraine aurait donc défendu ses positions
doctrinales en avocate confirmée. De simples préférences n’auraient
pas eu de poids politique a une époque ou le nicéisme était encore
contesté. Les Romains restés fideles a 1’antique religion et les
hérétiques chrétiens, s’opposaient a 1’instauration de ce qui est devenu
la doctrine officielle de I’Eglise catholique. Par ailleurs, il est probable
que 1’¢éloge funébre de I’impératrice n’aurait pas €été compos¢ par 1’'un
des plus savants théologiens de 1’époque si elle n’avait pleinement
endossé les responsabilités du pouvoir politique. Le texte de Grégoire
semble avoir ét€ une exception car peu d’épouses d’empereurs ont recu
des ¢loges funébres attestés : Cornelia femme de Jules César alors
questeur, Livie femme d’ Auguste, Poppée femme de Néron!!®. Il ressort
de 1’¢loge de Grégoire que Flacilla n'a pas cédé aux pressions, gardant
le cap de ses convictions, mémes fort impopulaires. Elle fut
certainement en butte aux calomniateurs et aux courtisans qui n’auront
pas manqué de fomenter des intrigues et d’ourdir des complots destinés
a la déstabiliser. En effet, Grégoire affirme dans son discours de
consolation qu’elle émigre dans I’autre monde avec une vie sans
souillure, dans laquelle la tromperie n’a pas cours, la calomnie n’est pas
crue, la flatterie n’a pas de place, le mensonge n’entre pas. Le plaisir,
le chagrin, la crainte, I’tmpudence, la pauvreté¢ et la richesse, la
servitude et la domination ainsi que tout défaut de cet ordre sont chassés
loin de cette vie. Elle se trouve maintenant dans 1’impassibilité, la
béatitude, hors d’atteinte du mal. Faut-il donc étre malheureux pour

Basile de Césarée. A la mort de Valens, la réputation de Grégoire change du tout
au tout. Il apparait comme « un politicien ecclésiastique recherché et influent,
comme un théologien expert des problémes dogmatiques du temps, comme un
orateur, un preédicateur et un exégete estime » ». Hubertus R. DROBNER Les
Péres de I’Eglise Sept siécles de littérature chrétienne, op. cit., p. 301. Cette
situation a pu €tre a ’origine de son ¢loge de Flacilla.

119 Benoit GAIN « Panorama de I’oraison funébre dans 1’Antiquité classique et
chrétienne » Exercices de rhétorique, 69, n° 19, 2022 [en ligne].



114

I’impératrice en sachant ce qu’elle a échangé, le royaume terrestre
contre celui du ciel'?® ?

Le role de « gouvernail de la justice » de Flacilla, se serait aussi
manifesté dans le combat contre les cultes polythéistes. L’idolatrie
prend dans I’¢loge de Grégoire le sens général d’adoration des dieux.
Cicéron lui-méme justifie dans le De natura deorum, par la voix du
pontife Cotta'?!, les sacrifices et les auspices, contre ’avis des
philosophes stoiciens Zénon, Cléanthe et Chrysippe. Toute la religion
du peuple romain, écrit-il, est divisée en sacrifices et en auspices. Un
troisieme €lément a été ajouté « Pour connaitre 1’avenir il faut que des
interprétes officiels et les haruspices aient parlé aprés consultation des
prodiges et des révélations de la Sibylle ». Il n’a jamais estimé devoir
mépriser aucune de ces pratiques et il s’est aussi persuadé que Romulus
grace aux auspices et Numa par ses institutions religieuses, ont posé les
fondements de la cité et ceux-ci n’auraient jamais pu étre aussi solides
sans le consentement des dieux immortels'?2,

Les chrétiens furent persécutés, entre autres, pour leur refus de
participer aux cultes et d’ingurgiter les victimes animales au cours de
banquets publics. Les sacrifices rituels étaient destinés a calmer le
courroux de dieux cruels et vengeurs ou a attirer leurs faveurs sur la cité
et PEmpire. Sous Auguste, les sacerdotes romains, chargés de
différents cultes, avaient un role de controle et de surveillance des

120 Eloge funébre de I'impératrice Flacilla op. cit., 8, 1. 1-9, p. 92.

121 Jacqueline FABRE-SERRIS précise : « Ce dialogue [De natura deorum],
censé s’étre déroulé en 76 av. J.- C., associe a deux représentants du stoicisme et
de I’épicurisme : Balbus et Velleius, un troisieme personnage qui doit, sans doute
a sa triple compétence : religieuse (il est Grand Pontife), politique (il sera consul
I’année suivante) et philosophique (il est néo-platonicien), de diriger les débats.
Il s’agit de confronter les discours tenus par les différentes €coles sur la nature des
dieux et les pratiques cultuelles. » in « La notion de divin a I’épreuve de la
mythographie Cicéron (De nat. Deor. 111 ; Diodore de Sicile (B. H. III) » Kernos,
Revue internationale de religion grecque antique Actes du X° colloque du
CIERCA, n°, 2006, 11. [en ligne].

122 De natura deorum, Martin VAN DEN BRUWAENE (éd) Latomus Revue
d’Etudes Latines, Bruxelles, n°107, 1970 (I);n° 154, 1978 (I1); n° 175, 1981
(IID), 111, 2, 1. 32 p. 33 ; 1. 1-13, p. 35.



115

cérémonies (pricres, vceux, libations, sacrifices, offrandes,
dédicaces...), sous ’autorité du Sénat!?3. Par conséquent, les cultes
faisaient partie intégrante de la vie politique. Tertullien (150/160-
220)'?* rappelle qu’on a immolé des enfants a Saturne, en Afrique,
jusqu’au proconsulat'?® de Tibére. Malgré le supplice infligé aux
sacerdotes, dont il a le témoignage par les soldats de son pére qui
exécuterent 1’ordre du proconsul, ces pratiques ont continué en secret.
Saturne qui n’épargna pas ses propres enfants, n’aurait pas non plus
¢pargné les enfants étrangers. Les parents, offraient eux-mémes leurs
enfants en sacrifice, les caressant pour les empécher de pleurer au
moment de I’immolation'?. Les sacrifices humains rituels seront
dénoncés par les Apologistes et les Péres de 1’Eglise qui les imputeront

123 « Les colléges sacerdotaux sont chargés chacun d’une partie spéciale du culte ;
mais I’inspection générale en appartient au Sénat qui veille a la conservation des
anciens rites, prononce souverainement sur I’admission ou le rejet des nouveaux
cultes que l'on tente ou que 1’on propose d’établir, et ordonne toutes les
cérémonies religieuses extraordinaires. L’esprit de cette surveillance est
éminemment politique : les Romains pensent que par I’introduction de nouvelles
divinités on engage les hommes a suivre les lois étrangeres, et que de 1a naissent
des unions par serment, des ligues, des associations toujours dangereuses pour la
tranquillité de 1’Etat. » Charles DEZOBRY, Rome au siécle d’Auguste ou voyage
d’un Gaulois a Rome a [’époque du regne d’Auguste et pendant une partie du
regne de Tibere, 5°¢ édition, 4 vol., Paris, Delagrave, 1886, lettre XXX, t. 2, p. 70.
124« Tertullien constitue un lien capital entre le christianisme grec et le
christianisme latin. C’est par lui que tout un monde de controverses élaborées
durant le second siecle en domaine grec apparait pour la premiere fois en domaine
latin. » Jean DANIELOU L Eglise des premiers temps Des origines a la fin du
1IF¢ siecle, Paris, Seuil, 1985, p. 163.

125 La province romaine d’Afrique ou vivait Tertullien, « fut gouvernée jusqu’a la
fin du III° siecle par d’anciens consuls qui portaient le titre de proconsul. Il
s’agissait toujours de sénateurs qui avaient suivi jusqu’a leur départ pour
I’ Afrique une brillante carriere et qui couronnaient avec cette fonction le cursus
honorum — seule la fonction du préfet de la Ville était supérieure dans la hiérarchie
sénatoriale. » Frédéric HURLET «Le proconsul d’Afrique d’Auguste a
Diocletien » Hélene GUIRAUD (eéd.) L Afrique romaine : I siecle avant J-C.
debut V¢ siecle apres J.-C., Actes du colloque de la SOPHAU, Poitiers 1-3 avril
2005, Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 2005, p. 147-167, p. 147.

126 Apologeticvm, Eligius DEKKERS (éd.) in Tertviliani opera, Corpus
Christianorum SL 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 85-171, 1X, 2, 1. -9, p. 102.



116

¢galement a certains hérétiques: marcionites, carpocratiens,
montanistes, dans un but de polémique'?’. Ces pratiques atroces
perdurérent bien aprés le Moyen Age dans des cérémonies de magie
noire, de culte a Satan et autres sanglants ésotérismes. Les chrétiens y
opposaient 1’Eucharistie, sacrifice spirituel'?® qui impliquait un
engagement personnel a suivre les commandements divins. Tertullien,
dans son combat contre le polythéisme, rappelle que 1’homicide est
interdit aux chrétiens'?’. La proclamation du respect absolu de la vie
humaine fut probablement a 1’origine de nombreuses conversions parmi
les familles endeuillées, dévastées par la mort sacrificielle d’un enfant
ou par les condamnations a mort infligées aux adultes. Les femmes
converties a la nouvelle religion ceuvrérent activement a son
implantation. Analphabetes ou €rudites, mariées ou veuves, elles furent
des préceptrices, des avocates et des mécénes au service du
christianisme!3°. Elles ont parfois consacré une partie ou la totalité de
leur fortune a la construction d’édifices religieux ou a la création
d’ceuvres d’art. Grégoire dont la grand-mere, la mere et la sceur furent
canonisées, ne pouvait ignorer I’importance des femmes dans la
transmission de la foi. Or, le théologien n’évoque le role de mere de
Flacilla que dans la mention de ses trois enfants. Aurait-il voulu éviter
de raviver la douleur de Théodose provoquée par la mort de Pulchérie
leur fille, survenue peu de temps avant celle de Flacilla ? C’est possible
mais dans le discours de consolation sur I’enfant il déclare que Flacilla
souffrit pour la deuxieéme fois les douleurs de 1I’enfantement, mais dans
son Ame'?!. Pulchérie par sa mort prématurée aura eu la bénédiction d’y

127 Vincent MAHIEU « Le meurtre rituel dans la littérature hérésiologique antique
(2°-5° s. apr. J.-C.) » Revue d’histoire ecclésiastique Louvain Journal of Church
History, 107, 3-4, 2012, p. 801-829.

128 Benoit GRIMONPREZ-DAMM a analysé les différents sens du terme en
relation avec la charité. « Le « sacrifice » eucharistique dans la Didache » Revue
des sciences religieuses, 64-1, 1990, p. 9-25.

129 Apologeticvm op. cit., IX, 8, 1. 31-36, p. 103. Tertullien rappelle qu’il est
defendu aux chrétiens de détruire le feetus humain qui est déja un homme.

130 Alexandre FAIVRE « Une femme peut-elle devenir laique ? » Revue des
sciences religieuses, 1984, 58-4, p. 242-250. L’auteur y mentionne un certain
nombre de références quant au réle des femmes dans les premiers siecles.

BY Discours de consolation sur Pulchérie in Grégoire de Nysse Trois oraisons
funébres..., op. cit., p. 103-129, 3, 1. 6-10, p. 110.



117

étre soustraite. En mourant jeune, elle n’a pas été usée par les soucis de
I’éducation des enfants et n’a pas éprouvé des douleurs pareilles a celles
de ses parents pour elle'*2. Piétre consolation pour Flacilla et Théodose
plongés dans la douleur d’avoir perdu leur fille. Or I’une des raisons
principales — sinon la premicre — des mariages impériaux était la
naissance d’héritiers. Par conséquent, la déclaration du théologien va a
I’encontre de ce qui était attendu des femmes. On verra que Jérdme a
tenu un discours similaire. En revanche, Grégoire évoque I’exces de
souffrance d’une ville enti¢re, se demandant comment on peut ne pas
étre vaincu par le chagrin quand la mort frappe un étre jeune. Or, cet
exces est a relativiser quand il émane d’inconnus ou de personnes
hostiles a la famille impériale. Le régne de Théodose fut controverseé.

L’¢loge de Grégoire rappelle donc les combats de I’impératrice
mais évoque a peine la mere. Il semble donc qu’il ait surtout voulu
montrer la grandeur de Flacilla face aux partisans de Justine, épouse de
Valentinien I qui fut régente pour son fils Valentinien II, pendant
treize ans. Empereur de I’Italie de I’Illyricum et de I’ Afrique du nord
de 375 a 392, il accéda au trone encore enfant. Leur tolérance a I’égard
des ariens, les prises de position d’Ambroise de Milan'® firent de
Justine et de Valentinien des opposants au nicéisme. Ce qui n’empécha
pas Théodose I** devenu veuf, d’épouser Galla, fille de Justine, en 387.
Or Justine était également une femme de pouvoir'**. Victor Duruy la
décrit ainsi :

« Valentinien II, le souverain de I’lllyrie occidentale, de I’Italie et de

132 Idem, 6, 1. 8-11, p. 116.

133 Gérard NAUROY « Le fouet et le miel Le combat d’ Ambroise en 386 contre
I’arianisme milanais » Recherches Augustiniennes et Patristiques, n° 23, 1988, p.
3-86.

134 André BONNERY écrit a ce sujet : « Tant que les Wisigoths furent considérés
comme des hospites, auxiliaires de I’armée romaine, les choses €taient claires : ils
pouvaient légalement pratiquer ’arianisme. En effet, en 386, I’impératrice
Justine, mere de Valentinien I, avait fait rendre un €dit, a Milan, autorisant pour
eux la profession de foi homéenne de Rimini. Cet €dit devait, par la suite, étre
accueilli dans le Code Théodosien compilé vers 438. » in « L’arianisme dans le

royaume wisigothique de Toulouse » Pallas Revue d’études antiques, n° 114,
2020, 8 [en ligne].



118

I’ Afrique, vivait paisiblement en des provinces qu’aucun ennemi n’était venu
troubler. Il régnait ; sa mere I’impératrice Justine gouvernait. Elle avait I’esprit
tolérant de son époux ; restait en bons termes avec Ambroise, qu’elle chargea
deux fois d’importantes missions, tout en recevant a sa cour un €véque arien,
Auxence, et elle tenait dans les charges d’habiles personnages, sans leur demander
compte de leur croyance, comme les comtes francs Bauto et Rumoride, comme le
préfet du prétoire, Symnaque, un des derniers €crivains de Rome, et le préfet du
prétoire, Praexatus, pontife de Vesta et du soleil. »'¥

Justine, contrairement a Flacilla, tolérait donc les ariens et les
polythéistes, privilégiant les compétences aux croyances religieuses.
Son image de « mauvaise » impératrice fut délibérément construite,
alors qu’elle entendait appliquer la liberté de culte instituée par
Constantin et Licinius'3®. Néanmoins, si les deux impératrices eurent
des convictions doctrinales différentes, elles ont du lutter dans le méme
sens contre les cultes polythéistes. Le discours funebre de Grégoire est
donc un hommage tant politique que religieux a Flacilla.

Blesilla

Jérome de Stridon (v. 347-420) vécut sous les regnes de Théodose
I°" et de ses fils Flavius Arcadius et Flavius Honorius respectivement
empereurs d’Orient et d’Occident. Pére et docteur de I’Eglise, il est
surtout connu pour avoir traduit la Bible en latin a partir de ses versions
hébraiques et grecques. Sa Vulgate supplanta peu a peu la Vetus latina.
Il fut le disciple du grammairien Donat, du Pére grec Grégoire de

135 Histoire des Romains depuis les temps les plus reculés, t. V11, Paris, Hachette,
1885, p. 474.

136 Justine a été comparée a Jézabel selon Amélie BELLELI : « Les dons et
nominations qu’elle dispense entrent dans le cadre palatin habituel des fonctions
d’une Augusta, mais sont extrapolés en activité corruptrice. On se trouve donc
face a une construction historiographique, la personne et méme le pouvoir
impérial de Justine disparaissant derriere 1’image d’un personnage biblique
funeste, image ensuite entérinée au fil des décennies par les copies successives
des auteurs. » in « Justine en Jézabel La fabrication textuelle d’une mauvaise
impératrice romaine dans la premicre moiti€ du V¢ siecle » Revue des études
tardo-antiques, t. 6, 2016-2017, p. 95-107, p. 107.



119

Naziance et du rabbin Bar Hanina. C’est au service du pape Damase [
qu’ill commenga ses traductions bibliques. Il traduisit en latin la
Septante 1’une des six versions des Hexaples d’Origene et la seule
reconnue par I’Eglise catholique. Polémiste, il lutta en particulier contre
les ariens et les pélagiens. Sa correspondance avec les femmes est
révélatrice de ce qu’il en attendait: une fidélité sans faille au
christianisme nicéen. Adepte du monachisme féminin, il fonda grace a
’aide de Paula le monastére double de Bethléem!?’.

Dans sa lettre de consolation a Paula, pour la mort de sa fille
Blesilla, il y loue la persévérance de la défunte dans la priere. Ce qui
¢tait le cas des chrétiennes ferventes. Mais elle possédait des qualités
plus rarement reconnues aux femmes : la beauté du langage, la force de
la mémoire, la pénétration de I’esprit. Lorsqu’elle parlait grec, elle
donnait I’impression d’ignorer le latin dans lequel elle s’exprimait
pourtant sans accent. Comme Origéne qui fut admiré de toute la Grece,
elle avait triomphé des difficultés de la langue hébraique, non pas en
peu de mois, mais en peu de jours, si bien qu’elle rivalisait avec sa mére
dans la récitation et le chant des Psaumes!3®. Blesilla vivait dans une
société ou les filles €taient instruites a 1’école ou par des précepteurs,
d’apres Henri-Irénée Marrou :

«[...] Pour le plus grand nombre des enfants, 1’école est de regle ; les
fillettes, semble-t-il, la fréquentaient au méme titre que les gargcons, quoique pour
elles le préceptorat privé ait pu étre plus utilisé (solution qui d’ailleurs pouvait
n’étre pas sans péril : le célebre pédagogue Q. Caecillius Epirota fut au moins
suspecté dans ses rapports avec la fille de son patron qu’il avait ét€¢ charge

BT Analecta juris pontifiis, Dissertations sur divers sujets de droit canonique,
liturgie et théologie Nouveaux opuscules du Cardinal Gerdil Premiere série,
Rome, 1855, col. 890-891. Les biographies de Jérdme ne manquent pas. Signalons
celle d’Hubertus R. DROBNER, dans Les Péres de I'’Eglise Sept siécles de
littérature chrétienne op. cit., p. 361-369.

138 Ad Pavlam de morte Blesillae in Jérdome LACOURT (éd./trad.) Saint Jérome
Lettres (XXIII-LI1), t. 11, Paris, Les Belles Lettres, 1951, XXXIX, 1, 1. 20-26, p.
71-85, p. 71.



120

d’instruire)'®.

Les maitres et maitresses'#? d’école apprenaient aux enfants a lire,
a écrire et a calculer, en sollicitant principalement leur mémoire et leur
capacité¢ d’imitation. Cette instruction ¢lémentaire était dispensée au
plus grand nombre, du moins dans les cités. On instruisait les enfants
d’esclaves dans une «école domestique ou paedagogium »
généralement située dans les maisons aristocratiques ou les palais.
Certains d’entre eux, devenus des lettrés, remplissaient les fonctions de
lecteurs ou de secrétaires'*!. On instruisait les éléves en latin et en grec
a I’aide d’abécédaires'**. Ce ne fut pas sans résistance. Les langues
vernaculaires dans diverses parties de I’Empire se sont longtemps
maintenues ainsi que les coutumes et les croyances ancestrales. Irénée
de Lyon dans le préambule a son ouvrage Contre les hérésies, se plaint

139 Henri-Irénée MARROU, Histoire de I’éducation dans |’Antiquité 2- Le monde
romain, Paris, Seuil, 1948, p. 65.

140 « Les maitres et les maitresses d’école étaient d’ailleurs assez mal payés par
leurs éleves puisque en 301, 1’édit de Maximum, pris par Dioclétien (284-305),
fixe le salaire mensuel maximum d’un pédagogue ou d’un instituteur a cinquante
deniers par €leve et par mois : celui d’un maitre ou d’une maitresse de calcul ou
de sténographie a soixante-quinze deniers ; celui d’un professeur de latin, de grec
ou de géometrie a deux cents deniers. Dans le méme temps, un ouvrier agricole
nourri gagnait vingt-cinq deniers par jour et le boisseau de froment coltait cent
deniers. » Bernard REMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine I
siecle av. J.- C. — V¢ siecle apr. J.- C., Paris Ed. Errance, 20009, p. 100.

141 Henri-Irénée MARROU, Histoire de I’éducation dans 1’ Antiquité 2- Le monde
romain, op. cit., p. 65.

142 « Parmi les sources possibles figurent les manuels scolaires. L'un des plus
connus et des plus utilisés sous D'Empire s’intitule Hermeneumata
Pseudodositheana. Le mot hermeneuma en grec signifie interprétation,
explication, et celui qui fait comprendre, le traducteur est sermeneus. Ce manuel
attribu¢ aujourd’hui a un anonyme du III° siccle, a la particularite d’€tre le plus
vieil abécédaire bilingue latin-grec en notre possession. Il comprend une partie
dictionnaire ou glossaire et une partie de textes d’application, plus ou moins
nombreux. Parmi la trentaine de manuscrits de cet ouvrage, deux sont conservés
a la Bibliotheéque universitaire de Montpellier. » in « L’apprentissage du grec et
du latin dans P’Empire romain d’aprées un manuscrit de la bibliotheque
universitaire de Montpellier » Michel GAYRAUD Séance publique du 1 février
2010, Académie des Sciences et Lettres de Montpellier, p. 35-43, p. 36.



121

d’avoir a traiter des affaires avec les Celtes dans leur «idiome
barbare », au II° siecle de notre ¢re. Parfois, une forme de syncrétisme
s’installait durablement entre la religion d’un pays conquis et celle des
Romains, mais le latin finit par s’imposer en Occident. Les filles
accédaient aussi au degré supérieur, donc a 1’école du grammaticus,
lorsqu’elles étaient des aristocrates.

« Dans I’élite du moins, gargons et filles continuent a étudier cote a cote, car
des grandes dames de la République a celles du Bas-Empire, la société romaine a
toujours connu dans I’aristocratie du moins, bon nombre de femmes hautement
cultivées, voire des femmes savantes sur lesquelles les satiriques déversent le
ridicule [...] »'%

L’essentiel de I’enseignement du grammaticus consiste a expliquer
les textes des auteurs. Les poetes figuraient au programme. Virgile en
est le principal, mais il est accompagné d’Homere, d’Horace de Stace,
de Lucain et de bien d’autres. Dans les premiers siecles du christianisme
la grammaire grecque occupait encore une place €éminente dans
I’éducation des jeunes Romains'**. Néanmoins 1’enseignement ne se
limitait pas aux langues et a la poésie. Hypatie (355/370-415), qui fut
une philosophe, une astronome et une mathématicienne!*> de grand
renom, témoigne que les filles accédaient a 1’étude des sciences. Le fait
méme que son exemple et celui de savantes qui I’ont précédée, Théano,
Marie la Juive, Aglaonice de Thessalie, Agnodice, Cléopatre
I’ Alchimiste aient traversé les siecles suggere qu’elles n’étaient pas
exclues de ce qu’on appelle aujourd’hui I’enseignement supérieur.

143 Henri-Irénée MARROU, Histoire de I’éducation dans |’Antiquité 2- Le monde
romain, op. cit., p. 75.

144 « L’éducation romaine était en principe bilingue : les textes attestent que sous
la République et pendant tout le Haut-Empire I’enseignement littéraire que nous
venons d’analyser était donné a la fois en grec et en latin : ’enfant était tenu
d’apprendre la grammaire grecque aussi bien que celle de sa langue maternelle ;
il étudiait les classiques grecs comme les latins, Homere jouant le méme role
dominant que nous avons vu reconnaitre a Virgile. » Henri-Irénée MARROU,
Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris, De Boccard, 1983, p. 27-28.
145 Voir Benolt PATAR - Dyjictionnaire des philosophes médiévaux, Québec, FIDES
Presses philosophiques, 2006, p. 510-511.



122

Blesilla dont Jérome vante la beauté¢ du langage et la pénétration de
I’esprit fut a I’instar de ses contemporaines aristocrates, instruite en
grammaire, rhétorique et dialectique. Ces arts furent transmis aux
médiévaux par de grandes figures comme Philon et Clément
d’Alexandrie, Julien ’empereur ou Jean Chrysostome'4S,

La rhétorique

La rhétorique, ¢lément majeur de la paideia, n’a pas toujours eu
bonne presse, mais son influence fut si importante que 1’opposition de
Platon aux sophistes n’a pu entraver son développement et empécher le
succes des enseignements de Gorgias et de Protagoras'*’. Néanmoins,
Platon ne la considérait pas comme un mal quand elle était fondée sur
la justice et le bien. Isocrate lui avait donné ses lettres de noblesse. Les
chrétiens la reprirent et ’adaptérent a leurs discours s’inscrivant dans
la tradition cicéronienne : plaire, instruire, émouvoir. La Rhétorique a
Herennius attribuée a Cicéron par Jérome et ses successeurs
médiévaux, expose une théorie compléte de cet art du langage et fera
florés. Cependant, ce dernier n’était pas réservé aux érudits. Il était
utilisé dans les multiples situations de la vie quotidienne pour persuader
I’acheteur de I’excellence de sa marchandise, introduire de nouvelles
techniques agricoles, artisanales, navales, ou éduquer les enfants... Elle
n’était pas réservée aux hommes, les femmes étant capables de
persuader leur entourage avec au moins autant de maestria que leurs
compagnons. Du reste, de savants théologiens redoutaient les
prédications des hérétiques féminines si 1’on en croit Tertullien qui
écrivit le De baptismo, en réponse a une femme de la secte des Cainiens

146 Judit KECSKEMETI, La Paideia grecque Son parcours jusqu'a la
Renaissance par 1'entremise des Juifs hellénisés et des Péres grecs de I’Eglise,
Paris, Champion, 2020, p. 159-203.

147 « De fait, si ’on suit ce qu’apportent les deux plus grands [sophistes] Gorgias
et Protagoras, on voit s’ouvrir deux voies nouvelles : ’'un découvre la magie du
discours et les ressources du style, ’autre établit une méthode de discussion et
révele les fondements dialectiques de toute argumentation. » Jacqueline de
ROMILLY Les Grands Sophistes dans [’Athenes de Peéricles, Paris, De Fallois,
1988, p. 98-99.



123

qu’il considérait comme une vipére des plus venimeuses'*. Blesilla et
ses contemporaines connaissaient donc cet art a divers degrés et dans
des langues différentes. La mention de Jérome laisse a penser qu’elle y
¢tait méme passée maitre.

La grammaire

Lorsque Blesilla parlait grec, écrivait Jérome, elle donnait
I’impression d’ignorer le latin dans lequel elle s’exprimait pourtant sans
accent. Le bilinguisme existait encore dans nombre de sociétés
romaines ou romanisées. On parlait le grec a la cour impériale, comme
dans les ports, les échoppes, les ateliers et les champs. Tertullien,
Jérome, Augustin qui écrivirent en latin étaient bilingues. La langue de
Rome a progressivement supplanté le grec en Occident dans la mesure
ou elle était nécessaire pour briguer une charge dans I’administration,
les affaires militaires ou la justice!*’. Néanmoins, le grec restait la

148 J. G. Ph. BORLEFFS (éd.), De baptismo in Tertviliani opera, Corpus
Christianorum SL, 1, Turnhout, Brepols, 1954, p. 277-295, 1, 2, 1. 7-10, p. 277 ;
IL, 1. 3-10, p. 278.

Madeleine SCOPELLO a développé le theme de la femme hérétique, de son
influence dans les milieux chrétiens et des réactions qu’elle a suscitées chez les
théologiens, notamment Irénée et Tertullien. Femme, Gnose et Manichéisme De

[’espace mythique au territoire du réel, Leiden/Boston, Brill, 2005, p. 203-237.
149 « L’étude du latin fut pourtant une réalité dans la Pars Orientis, surtout a partir
du 3°m s, apr. J.-C. Les hellénophones étudient le latin pour des raisons utilitaires,
plus tard seulement, par gofit littéraire. La connaissance du latin était en effet une
nécessité pour quiconque souhaitait avoir acces aux charges publiques. La langue
de Rome avait aussi une grande importance dans les affaires militaires,
I’administration et la justice. La majorité des provinciaux de langue grecque qui
manifestaient un intérét pour 1’étude, en revanche, aspiraient a une maitrise plus
solide, en particulier s’ils voulaient devenir des experts dans le domaine du droit
et parvenir ainsi a des postes ¢levés de 1’administration impériale, ou le
bilinguisme était indispensable. » [...]

[...] « Le contact entre le grec et le latin est assez bien document¢ par les papyrus
d’Egypte, qui prouvent un intérét réel des hellénophones pour le latin. Ces
vestiges nous apprennent que, des le I s., les hellénophones avaient a leur
disposition des outils didactiques sous forme de lexiques bilingues. A partir du
III°s. apparaissent aussi de veéritables manuels bilingues, transmis par la tradition



124

langue des sciences, de la philosophie et de la théologie. Cicéron qui
fut I'un des plus fameux traducteurs des philosophes grecs de
I’Antiquité a adapté leurs concepts en latin'>®. Latinisations et
néologismes se déploient au fur et a mesure du développement des
champs lexicaux et sémantiques. Ce qui aura pour conséquence 1’effort
de définition de chaque terme théologique en grec et en latin.

Néanmoins, les compétences linguistiques de Blesilla ne
s’arrétaient pas au grec et au latin. Elles s’étendaient aussi a 1’hébreu.
Connaissance que toute la Gréce a admiré chez Origéne. Ce
compliment, méme dans une lettre de consolation, ne pouvait s’adresser
qu’a une grande savante. En effet, Origéne (185-253) fut le maitre
incontesté de la critique biblique!®!, malgré les accusations d’hérésie

médiévale : les hermeneumata, qui pouvaient étre utilisés dans les deux sens. Ils
¢taient destinés a des Grecs voulant ¢tudier le latin en vue de briguer un poste
dans 1I’administration romaine, mais aussi aux Romains désireux d’apprendre le
grec. » [...]

[...] « Le quatrieme siccle marque I’époque de diffusion maximale des glossaires
bilingues, répandus dans toutes les régions de I’Empire ou des Romains étaient
en contact étroit avec les provinciaux de langue grecque. De cette époque datent
des papyrus offrant des extraits d’auteurs latins, surtout Virgile et Cicéron,
accompagnés d’une traduction grecque tres littérale. Aux vestiges papyrologiques
et aux hermeneumata qui prouvent un lien €troit entre le grec et le latin, il faut
joindre I’Ars grammatica de Dosithée, un manuel grammatical s’adressant a un
public semblable, composé d’adultes hellénophones désireux d’apprendre les
structures du latin et d’avoir a leur disposition une aide sous forme d’un exposé
complet. » Bruno ROQUETTE « L’enseignement du latin dans la partie
hellénophone de I’Empire romain : objectifs et méthodes. » A. SANCHEZ-
OSTIZ GUTIERREZ/J. B. TORRES GUERRA/R. MARTINEZ (éds), De Grecia
a Roma y de Roma a Grecia : un camino de ida y vuelta, Pamplona, EUNSA,
Ediciones universidad de Navarra, 2007, p. 47-64, p. 47.

150 Roland PONCELET « Deux aspects du style philosophique latin : Cicéron et
Chalcidius traducteurs du « Phédre » 245C » Revue des études latines n° 28, 1950,
p. 145-167.

151 « [Origene] a fondé la critique biblique avec les Hexaples. Son esprit curieux
I’amenait a s’interroger sur les étymologies hébraiques, a chercher les
localisations geéographiques. Il a visité la Palestine, fouillé les grottes riveraines
du Jourdain, interrogé les rabbins. Apologiste, il a engagé le dialogue avec le
paganisme et la philosophie de son temps avec une audace et une intelligence qui
nous émerveille. I1 est accueillant a toutes les valeurs de la Grece. Mais il dénonce



125

proférées par Epiphane de Salamine. Jérome défendit le grand
théologien alexandrin, avant de le critiquer. Néanmoins, il n’a cessé de
s’en inspirer. Sa correspondance avec Marcella a ce propos est
révélatrice de son ambivalence a 1’égard de I'auteur des Hexaples.
Parmi les érudites de 1’époque, Marcella fait figure de proue. Elle fonda
le couvent de I’ Aventin ou se réunissaient L.éa, Furia, Fabiola, Asella,
Paula, Blesilla et Eustochium, toutes désireuses de lire le texte sacré en
grec et si possible en hébreu. Sa correspondance avec Jérdme a propos
d’Origene révele non seulement son érudition mais aussi sa curiosité
d’esprit :

« Ses questions — qui portent le plus souvent sur le sens de tel ou tel terme
ou expression de I’hébreu — témoignent d’une grande curiosité d’esprit. Jérome
n’€crit-il pas : « Et parce qu’alors je jouissais de quelque réputation dans 1’¢tude
des Ecritures, jamais il ne fut convenu qu’elle (Marcella) m’interrogerait sur un
point quelconque des Ecritures et qu’elle acquiescerait immédiatement ; au
contraire, elle posait des questions, non pour chicaner, mais pour rechercher et
apprendre les solutions qu’elle savait pouvoir étre données ». Or, c’est toujours
dans ce contexte de 1’explication du Texte sacré que Jérome renvoie a Origene.
Marcella, dont I’intelligence semble avoir €té brillante, avait donc de bonnes
raisons pour apprécier un exégete aussi savant qu’Origene, susceptible de donner
des réponses satisfaisantes aux questions les plus complexes. »!32

Les préoccupations théologiques des femmes apparaissent dans
leur correspondance avec Jérome. Marie Turcan en donne plusieurs
exemples révélateurs :

« En effet, la majorité des lettres qui nous sont parvenues sont écrites a des
femmes : ses amies de I'Aventin, bien siir, Asella, Marcella, Léa et les autres (il
dit quelque part qu'il écrivait tous les jours a Paula ou a Eustochium), mais aussi
beaucoup d'autres qu'il ne connaissait pas et qui lui écrivaient, parfois de fort loin,
pour le consulter sur des problemes d'exégese, comme la Gauloise Hedybia a
laquelle il octroie un traité de quarante-trois pages sur certaines contradictions
dans les divers récits de la Résurrection (Ep. 120), ou cette Algasia, comparée a

avec précision les faiblesses du paganisme. » Jean DANIELOU L’Eglise des
premiers temps...op. cit. p. 197.

152 Patrick LAURENCE « Marcella, Jérome et Origéne » Revue des études
augustiniennes n° 42, 1996, p. 267-293, p. 274-275.



126

la reine de Saba consultant Salomon, qui a droit a une lettre de soixante pages
(121) sur des problémes touchant le Nouveau Testament. » '3

Les théologiens discutaient d’exégeses bibliques ¢galement lors de
réunions informelles auxquelles participaient les femmes. Les textes
sacrés, loin d’étre complétement cohérents entre eux'>*, contiennent
nombre d’obscurités et d’imprécisions que les Péres de 1’Eglise se sont
efforcés d’éclairer. Les interprétations €taient d’autant plus variées que
différentes versions bibliques circulaient. Outre la Vetus latina, il
existait des traductions latines peu fiables. Souvent réalisées dans les
premiers temps du christianisme, par ceux qui se figuraient posséder un
tant soit peu de grec et de latin, selon Augustin'>?, elles se répandaient
malgré les protestations des savants. Par conséquent, quiconque
maniant les langues grecque et latine et possédant des notions d’exégese
pouvait se déclarer traducteur du texte sacré et en réciter publiquement
des passages dans I’une ou I’autre langue. La culture, rappelons-le, était
essentiellement orale. En outre, les Evangiles de 1’Enfance de Jésus
déclarés apocryphes par les Péres de 1’Eglise, se répandaient quand
méme et furent ensuite traduits dans les langues vernaculaires. Le
Canon sera fixé au IV® sic¢cle, sans que disparaissent les versions
« alternatives ». Dans ce contexte de foisonnement de textes et
d’interprétations, 1’érudition des femmes dans les trois langues les
placgait au sommet des études théologiques. Elles étaient capables de
lire les différentes versions des textes scripturaires, de les confronter et
d’en faire 1’exégése. Elles ont trés probablement composé des
commentaires érudits tant en grec qu’en latin.

153 « Saint Jérdme et les femmes » Bulletin de 1’Association Guillaume Budé, 2-
3, 1968, p. 259-272, p. 266.

=+ Jean DUVERNOY donne un apercu des contradictions entre 1’Ancien
Testament et le Nouveau. La religion des cathares Le catharisme, t. 1 : La religion
des cathares ; t. 2 : L’ histoire des cathares, Toulouse, Privat, 1976-1979, t. 1, p.
45-47.

55 La doctrine chrétienne, in (Euvres de saint Augustin 11/2, texte du Corpus
Christianorum revu, trad. par Madeleine MOREAU, Isabelle BOCHET, Goulven
MADEC, Paris, Institut d’Etudes Augustiniennes, 1997, 11, X1, 16, p. 158.



127

La dialectique

Le bilinguisme des théologiens chrétiens leur permit d’étendre leur
influence. Le christianisme n’a pas toujours eu le vent en poupe.
Considéré a ses débuts comme une nouveauté scandaleuse, 1l suscita
méfiance et critique. La prédication sur la Trinité, les miracles du Christ
ou la venue de I’Esprit-Saint provoquaient des polémiques avec les
philosophes tels le trés érudit Celse'*. Son réquisitoire contre la
religion naissante, fondé en raison, pertinent, utilisant les multiples
ressources de la culture grecque, influenga profondément la réflexion
chrétienne. Les théologiens, conscients que leurs propos devaient étre
¢tayés rationnellement, furent attentifs a ses critiques. Des concepts
philosophiques, tels le logos d’Héraclite ou I’immortalité de I’ame chez
Platon, leur ont permis de construire leurs doctrines. Devenues de plus
en plus complexes, elles ont généré des débats extrémement subtils au
point que les arguments en apparaissent parfois spécieux. Elles se
tenaient non seulement avec des polythéistes, mais aussi entre chrétiens
de différentes obédiences : nicéens, ariens, manichéens et bien d’autres.
Blesilla, éduquée dans une société en pleine mutation religieuse, était
capable de saisir les enjeux des controverses, de débattre dans les deux
langues et d’avoir recours a I’hébreu. Il n’est pas exclu que les dames
de I’Aventin aient fait pencher la balance en faveur du nicéisme. Leurs
réflexions et leurs arguments échangés d’abord entre elles, puis avec le
grand théologien auraient contribu€ a étayer la conception de la Trinité
et d’autres dogmes.

Outre la beauté du langage et un esprit pénétrant, Blesilla possédait
la force de la mémoire. Cette qualité n’était pas rare. Les éleves
devaient mémoriser leurs apprentissages en grec et en latin. La mémoire
de Blesilla devait donc étre extrémement développée pour que Jérome
parle de sa force. Ce qui laisse supposer que ses connaissances €taient
impressionnantes, méme pour un €érudit tel que lui. Les jeunes gens
exercaient leur mémoire dans 1’apprentissage de poésies récitées et
chantées. Elles furent particuliecrement efficaces dans la diffusion des
idées. C’¢tait encore le cas de nos jours. Les compositeurs et les

156 Celse écrivit le Discours véritable en grec vers 178. Le texte original a disparu,
mais la majeure partie se trouverait citée dans le Contre Celse d’Origene
¢galement écrit en grec vers 245-248.



128

interpretes de chansons a thémes sont les lointains héritiers des aedes et
des rhapsodes. Les éleéves apprenaient par cceur les vers des grands
poctes, les copiaient, les récitaient avant d’€tre initiés a la versification
par le grammaticus. Platon lui-méme s’est servi des poc¢mes dans
Iexposé de sa philosophie'’. Les femmes instruites a ’instar des
hommes, versifiaient. Maurice Testard en donne un exemple
particuliérement évocateur :

Demetrias était effectivement fille d'un consul, Anicius Hermogenianus
Olybrius. Elle était la petite-fille d'Anicia Proba Faltonia, une femme tres cultivée
et profondément chrétienne qui avait composé un poeme €pique sur la guerre
civile entre Magnence et Constance 11, en imitant Lucain. Elle est surtout connue
pour la composition d'un centon virgilien de 694 hexametres qui reprend en vers
les récits de I’Ancien et du Nouveau Testament. Saint Augustin, a la fin de 411,
écrivit a Proba, déja veuve, réfugiée en Afrique, une tres belle lettre sur la priere
qu’on lit toujours au bréviaire. »'>®

Les Apologistes utilisérent la poésie antique dans leurs écrits pour
¢tayer leurs arguments. Athénagore cite Euripide, 1’auteur de la
Cohortatio ad Gentiles, interprete les mythes homériques de maniére
assez conforme a la tradition antique. Clément se sert des sentences
poétiques déja citées par Plutarque, Lucien ou Maxime de Tyr. Pour
Théophile, Homeére est le prophete de I’'immortalité. « C’est
précisément dans les exégeses philosophiques des poetes qu’ils ont
trouvé les ¢léments auxquels ils pouvaient comparer leurs doctrines, le
point solide ou les rattacher, les images et les mots poétiques pour les
exprimer » écrit Nicole Zeegers-Vander Vorst 1. Par conséquent, la
démarche de Proba s’inscrit dans la tradition antique mise au service du

157 Voir Pietro PUCCI, « Prométhée, d’Hésiode a Platon » Communications
L’ideal prométhéen, 2005, 78, p. 51-70.

158 « Demetrias une disciple de saint Jérdme, et la sollicitudo animi » Bulletin de
la Sociéte Nationale des Antiquaires de France, 1999, 2002, p. 238-256, p. 239-
240. Voir aussi I’article de Patrick LAURENCE « Proba, Juliana et Demetrias Le
christianisme des femmes de la gens Anicia dans la premiere moitié du V¢ siecle »
Revue des études augustiniennes n° 48, 2002, p. 131-163.

15 Les citations des poetes grecs chez les Apologistes chrétiens du II° siecle,
Publications universitaires de Louvain, 1972, p. 320-321.



129

christianisme.
La mére et la vierge

Contrairement a Grégoire de Nysse, Jérome parle plus longuement
a Paula de sa douleur de meére, mais en termes dénués de compassion.
Il admet que la perte de Blesilla, de sa conversation, de ses caresses, de
ses paroles, de sa compagnie soit insupportable a Paula. Néanmoins,
s’1l comprend sa douleur de mere, il lui conseille de I’exprimer avec
mesure. Il ne la blame pas de pleurer, mais étre chrétienne et moniale
exclut, semble-t-il, d’étre mere. La blessure saigne encore, mais le fait
de ressasser sa douleur la guérit moins qu’il ne la ravive. Il lui suggere
de triompher par la raison d’un mal que le temps adoucira, en lui
donnant I’exemple de Noémie qui fuyant la famine au pays de Moab,
perdit son mari et ses fils. Ruth I’étrangere resta a ses cotés et la consola.
Son peuple devint d’étre celui du Christ. Job a qui Dieu fit subir toutes
les calamités pour éprouver sa vertu, les supporta avec patience. Paula
doit choisir entre le fait d’étre sainte et éprouvée, ou d’étre pécheresse.
Dans le second cas, elle se plaint injustement car elle souffre moins
qu’elle ne le devrait. Puis, Jérome rappelle I’exemple de Mélanie qui
perdit son mari et deux de ses fils, en chrétienne. Personne ne 1’aurait
imaginée se donnant en spectacle comme une furieuse, les cheveux
épars, les vétements en lambeaux, préte a se déchirer le sein'®’. On peut
aisément se représenter 1’effet d’un tel discours sur une femme dévastée
par le chagrin d’avoir perdu sa fille. Jérdme rappelle aussi a Paula ses
devoirs de mere envers sa seconde fille Eustochium, a laquelle il
adresse une longue lettre, sorte de bréviaire. Il y expose les
inconvénients du mariage : le sein se gonfle, ’enfant vagit, la
domesticité agace, le souci du ménage ennuie. La mort fauche tous les
bonheurs imaginés. Mais les femmes mari€es ont aussi leur place dans
I’Eglise quand leur mariage est honorable et leur lit est sans tache'®’.
Dans la méme lettre il conseille & Eustochium de lire assez souvent et
d’étudier le plus possible. Le sommeil doit la surprendre un livre a la

160 4d Pavlam de morte Blesillae, op. cit. XXXIX, 5, 1. 3-30 p. 81 ; 1. 1-3, p. 82.
161 4d Evstochivm in Jérome LACOURT (éd./trad.) Saint Jéréme Lettres (I-XXII),
t. I, Paris, Les Belles Lettres, 1949, XXII, 2, 1. 8-13, p. 110-160, p. 112.



130

main (17, 1. 12-13, p. 126). Puis il rappelle que son petit livre sur la
perpétuelle virginité de la bienheureuse Marie contre Helvidius, porte
sur les graves incommodités du mariage, les nombreux soucis qu’il
provoque. Il serait trop long de les répéter (22, 1. 6-10, p. 133).
Cependant, il conseille a la jeune fille de lire également le livre de
Tertullien adress¢ a un ami philosophe et ses autres traités sur la
virginité, puis celui de Cyprien, les compositions en vers et en prose du
pape Damase et enfin les opuscules d’ Ambroise dédiés a sa sceur (22,
1. 21-27, p. 133). Il est probable que sa famille avait I’intention de
marier la jeune fille en dépit des objurgations du théologien. Quoiqu’il
en soit, Jérome ne condamne pas le mariage et la maternité, mais
affirme que la virginité et le célibat lui sont préférables. Or, les dames
de I’ Aventin avaient accompli leurs devoirs d’épouses et de meres. Par
conséquent, elles pouvaient se retirer de la vie publique pour se
consacrer aux sciences théologiques. Leurs contemporaines de méme
rang social avaient d’autres obligations que 1’on verra dans 1’¢loge de
Philomathia.

Philomathia

Sidoine Apollinaire (v. 430 - v. 486) a vécu la fin de ’Empire
romain d’Occident et la déposition de Romulus Augustus par Odoacre
en 476. Poete, évéque et homme politique il écrivit des panégyriques a
I’intention des empereurs Avitus, Maiorianus, Anthémius. Ses lettres
étaient destinées a la publication'®?. Il aura connu la conquéte de la
Gaule'®® par les Wisigoths ariens et se ralliera a Euric, aprés que ce

162 Voir Frangoise PREVOT, «La construction de son image par Sidoine
Apollinaire a travers la publication de sa correspondance » La vie des autres
Histoire prosopographie, biographie dans [’Empire romain, Stéphane
BENOIST/Christine HOET-VAN CAUWENBERGHE (éds), Villeneuve d’Ascq,
Presses universitaires du Septentrion, 2013, p. 231-248.

163 La Gaule Transalpine fut conquise par Rome entre 125 et 121 av. J.-C. et
appelée Narbonnaise sous Auguste. « Annexée a Rome au terme de difficiles
campagnes de César entre 58 et 51 av. J.-C., la Gaule Chevelue fut divisée par
Auguste en trois provinces impériales (Aquitaine, Belgique, Lyonnaise). Dans sa
partie orientale, elle incluait alors les cités helvetes et gauloises (Lingons,



131

dernier ait rompu le foedus. Néanmoins, ayant été préfet de Rome, il
restait fidele a L’Empire. En témoigne son ¢loge de 1’empereur
Anthémius qui avait autoris€ et méme favorisé¢ les cérémonies
polythéistes. Chrétien certes, mais de culture romaine, c’est avec les
poctes antiques qu’il apprend a versifier'®. Ses relations avec le
pouvoir impérial et les Wisigoths donnerent lieu a des interprétations
diverses'®’.

Neéanmoins, s’il s’est largement impliqué dans la vie politique et
religieuse de sa région, son ¢loge differe de ceux de Grégoire de Nysse
et de Jérome. Contrairement a Flacilla et a Blesilla, Philomathia n’est
pas louée pour son pouvoir politique ou son érudition, mais pour son
role de domina. Outre la gestion du quotidien, la tenue des comptes,
I’organisation de la maisonnée et quantité d’autres choses, les femmes
gallo-romaines de haut rang s’occupaient de I’éducation de leurs
enfants. Quand elles ne les instruisaient pas elles-mémes, elles
choisissaient souvent les précepteurs. L’ importance de la vie in utero'®
et celle de la petite enfance dans 1I’évolution d’un €tre humain sont

Rauraques, Séquanes) qui, sous Domitien (81-96) furent rattachées a la nouvelle
province impériale de Germanie supérieure.» Bernard REMY/Nicolas
MATHIEU Les femmes en Gaule romaine I° siecle av. J.- C. — V° siecle apr. J.-
C., Paris Ed. Errance, 2009, p. 5-6.

164 « [...] En pays latin, le systéme d’éducation bilingue institué au II° siécle avant
Jeésus-Christ n’a jamais €t€ mis en question ; il subsiste au moins en théorie aussi
longtemps que se perpétue la tradition antique. Il est toujours entendu qu’un lettré
digne de ce nom doit avoir, dans son enfance, ¢tudi¢ Homere et Ménandre : c’est
vrai pour la Gaule, non seulement pour le temps d’Ausone, mais aussi pour le
temps de Sidoine Apollinaire (n€ vers 430) ; pour I’Afrique, non seulement de
saint Augustin, mais aussi de saint Fulgence de Ruspe (n¢ en 467). » Henri-Irénée
MARROU, Histoire de [’éducation dans [’Antiquité 2- Le monde romain, op. cit.,
p. 52.

165 Sur les prises de position de Sidoine, voir Jean-Marie PAILLER « Sidoine et
les Barbares » Pallas Revue d’études antiques n° 114, 2020, p. 249-266. Sur la
question du bilinguisme des Goths, voir Michel BANNIARD « Les Wisigoths des
germanophones devenus latinophones » dans le méme numéro, p. 237-248.

166 Jérome 1’avait déja signalé dans une lettre 4 Marcella. Dieu qui sait ’avenir
sanctifie Jérémie avant sa naissance, fait tressaillir Jean dans le ventre maternel,
et avant la création du monde réserve Paul pour I’Evangile de son

Fils. Ad Marcellam de vita Asellae, in Saint Jérome Lettres t. 11, op. cit., XXIII,
2,1 15-19, p. 10-13, p. 11.



132

connues empiriquement de longue date.

Sidoine commence par exprimer dans une courte lettre a
Desideratus sa tristesse a la mort de Philomathia, épouse modeéle,
maitresse de maison clémente, mére dévouée et fille affectueuse. 11 s’est
manifestement inspiré des épitaphes dans lesquelles la femme gauloise
« apparait successivement comme une fille chérie, une épouse respectée
et une mére attentionnée »'%7. Elle suscitait chez elle, comme a
I’extérieur, le respect de ses inférieurs, 1’obligeance de ses supérieurs et
I’affection de ses égaux. Enfant unique, elle a fait en sorte par des
gentillesses que son pére n’ait pas a regretter I’absence de fils'®3.
Philomathia remplissait donc fort bien ses obligations, telles que les
voyaient le po¢te et nombre de ses contemporains. Cet éloge pourrait
paraitre classique, s’il n’était accompagné d’une épitaphe qui a la
particularité d’étre en vers élégiaques et non en hendécasyllabes'®. En

167 Bernard REMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine I siécle
av. J.- C. — V¢siecle apr. J.- C., op. cit., p. 174.

168 Sidonivs desiderato svo salvtem, in André LOYEN (éd.) Sidoine Apollinaire
Lettres, t. Il (Livres I-V), Paris, Les Belles Lettres, 1970, VIII, 1, p. 61-62, p. 61.
Cette lettre de deux pages comprend aussi la copie de 1’épitaphe en quinze vers
que Sidoine souhaite voir ajouter a ses poemes précédents.

169 « Le poéme redouble, compléte ou exprime sous une autre forme 1’éloge de
Philomathia qui a déja ¢été fait dans la premiere partie en prose. Il est constitu¢ de
15 hendécasyllabes phaléciens. L’emploi de ce vers appelle plusieurs remarques.
C’est seulement a son accession a I’épiscopat, a la fin de I’année 470, que Sidoine
s’est engagé a renoncer a la pratique de la poésie, incompatible avec son nouveau
statut, ou du moins a n’écrire des vers que sur des sujets religieux. Il a globalement
tenu parole, tout en continuant a s’intéresser aux problemes littéraires (voir par
exemple 9, 14, de 477). Notre €épitaphe est antérieure a cette date de 470, et de
toute facon ne peut étre considérée comme frivole. Sidoine précise (non per
elegos sed per hendecasyllabos, 2, 8, 2) que la forme métrique utilisée ne sera pas
le distique é¢légiaque, mais 1’hendécasyllabe phalécien. Il souligne par l1a qu’il
s’écarte de 1’'usage. De fait le distique ¢légiaque était habituel pour la poésie
funéraire épigraphique (il est majoritaire dans les CLE), tandis que
I’hendécasyllabe phalécien, rare dans les épitaphes métriques, est plutot associ€ a
la poésie légere, au lusus (cf. 9, 15, 1 et 9, 16, 3, vers 37-38). » Etienne WOLFF
« Sidoine Apollinaire et la poésie épigraphique » Antonio PISTELLATO (éd.)
Memoria poetica e poesia della memoria La versificazione epigrafica
dall’antichita all umanesimo, Venezia, Ed. Ca’Foscari, 2014, p. 207-218, p. 208-
209.



133

outre, son contenu preésente une femme de contrastes, comme 1’écrit
Etienne Wolff :

« L’épitaphe loue Philomathia de maniére assez traditionnelle : elle a les
qualités d’une mere de famille vertueuse de son milieu. Cependant certaines
notations sont plus originales. D’abord Philomathia unissait des caractéristiques
ordinairement incompatibles, la réserve et la libert¢ dans le comportement
(seuera, dulcis, | ... | libertas grauis et pudor facetus, 2, 8, 3, vers 6 et 11); elle
¢tait donc une sorte d’oxymore vivant ; en méme temps cette capacité a combiner
les contraires la rendait particuliérement apte au mariage, qui peut unir des époux
de tempérament opposé. Ensuite la douleur ressentie devant son déces s’élargit
des proches a toute la ville (flentis patriae, 2, 8, 3, vers 3), parce que la défunte
appartenait a une famille de rang élevé. Enfin le mode de discours de 1’épitaphe
est intéressant : le narrateur, qui représente la communauté (dolemus, 2, 8, 3, vers
13), s’y adresse a la morte a la deuxiéme personne. »'7°

La maitresse d’une villa gallo-romaine

Philomathia ¢€tait certainement cultivée. Mais Sidoine n’en fait pas
ctat dans son €loge. Les femmes gallo-romaines de haut rang recevaient
un enseignement de base et poursuivaient leurs ¢tudes lorsqu’elles le
souhaitaient. Celles qui avaient acces a une bibliotheque familiale s’y
instruisaient, composaient des poémes!’!. Sidoine ne mentionne pas
non plus la foi de la défunte dans une région ou I’arianisme était installé.
Son portrait ¢logieux du roi wisigoth Théodoric 11 (Epist. 1, 2) évoque
les dons d’une supréme perfection du souverain, décrit son aspect
physique ainsi que ses occupations journalieres, mais n’évoque pas ses
croyances. Ce qui laisse supposer qu’elles ne lui apparaissaient pas
scandaleuses. Il connaissait bien les « barbares » et les portraits qu’il en
donne sont précieux'’?. Philomathia est décrite comme le pivot de la vie

170 Tdem.

171 Robert BEDON, « L’acceés des femmes aux livres et aux bibliotheques
familiales en Gaule romaine » La revue de la Bibliotheque Nationale et
Universitaire de Strasbourg n° 14, 2016, p. 26-35.

172 André LOYEN écrit a ce propos : « Les Poémes contenaient déja deux célébres
portraits des Barbares : celui des Francs (carm, V, 237) et celui des Huns (carm
II, 243). Les Lettres précisent nos connaissances sur les Francs et nous apportent
d’amples informations sur les Saxons et surtout sur les Burgondes et les
Wisigoths. » Lettres t. 11, Introduction, p. XXXIX.



134

familiale, en tant que fille, épouse et mere. Enfant unique et orpheline
de mere, elle avait entouré son pere de telles gentillesses qu’elle 1’a
empéché de regretter I’absence de gar¢on!”. L’aurait-elle secondé dans
I’administration de ses biens ? C’est tout-a-fait possible dans la mesure
ou elle était sa seule héritiére. En outre, sachant qu’elle disposera de
son patrimoine apres son déces, il 1’a vraisemblablement initiée a la
comptabilité¢, au droit foncier, fiscal et commercial ainsi qu’a une
quantité d’autres connaissances et compétences indispensables a la
gestion d’un domaine. Le mari de Philomathia, de santé délicate depuis
longtemps, n’administrait probablement plus la totalit¢ des biens
familiaux. Les Gallo-romaines citoyennes de droit latin, héritaient de
leur pére!™, pouvaient bénéficier d’autres successions et donations,
utilisaient librement leurs biens car « il n’y avait pas de communauté
entre époux et la séparation des biens était strictement observée »!7°.
Orphelines, divorcées, veuves, les femmes étaient donc appelées a
s’occuper de leur propre patrimoine. Mariées, elles administraient
souvent le domaine familial en 1’absence du chef de famille envoyé¢ a la
guerre ou exercant des fonctions administratives loin de son lieu de vie
habituel. La gestion des biens par les femmes ne devait pas étre rare
puisque Jérome conseille a Eustochium de ne pas prendre pour exemple
les femmes qui se soucient de leur corps, calculent les revenus de leurs
possessions et les dépenses quotidiennes de leur maison'’®. Les
compétences des femmes gestionnaires étaient reconnues, si I’on en
croit Columelle.

Au I siecle, dans son trait¢ d’économie domestique (12, Praef. 6),
I’agronome Columelle reconnaissait aux femmes les mémes facultés de mémoire

173 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit., VIIL, 1, p. 61.

174 « Méme si le droit semble encore maintenir certaines restrictions, il est clair
que les Gauloises venaient a la succession de leur pere. Depuis la Loi des douze
tables en 450 av. J.-C., les femmes étaient cohéritiéres avec leurs freéres de
I’héritage de leur pere car le droit d’ainesse et le privilege de la masculinité
n’existaient pas dans le droit romain. » Bernard REMY/Nicolas MATHIEU Les
femmes en Gaule romaine I°" siecle av. J.- C. — V* siecle apr. J.- C., op. cit., p. 52.
175 1dem.

176 Saint Jéréme Lettres t. 1, op. cit., XXII, 38, 1. 8-10, p.154.



135

et de vigilance qu’aux hommes dans la gestion d’une entreprise. »'”’

Les femmes s’occupaient du travail des esclaves et des
affranchis!’®, des revenus fournis par les récoltes, I’¢élevage, I’artisanat.
Si elles n’assumaient pas officiellement le role de juge!”, elles
defendaient leurs droits et réglaient les in€vitables litiges. Sidoine fait
allusion dans son €pitaphe a la capacité de Philomathia d’unir les choses
discordantes. Ces derni¢res devaient survenir non seulement dans son
couple, mais aussi dans I’administration des biens et I’organisation du

177 Bernard REMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine I°" siécle
av. J.- C. = V¢siecle apr. J.- C, op. cit., p. 53.

178 « Les esclaves constituent la classe inférieure des Gaules, comme de toutes les
sociétés antiques, et souvent la classe la plus nombreuse. Leur statut est celui
d'une marchandise vivante, acquise par droit de conquéte (César aurait importé
ainsi un million de tétes au-dela des Alpes) ou sur un marché spécialisé€. Propriété
du maitre, I'esclave n'a ni état ni personnalité civils. Il porte un nom unique et ne
peut vivre qu'un concubinage de fait [...]

[...] Méme parmi les hommes de condition libre, 1'égalité ne regne pas. Il convient
de distinguer des simples affranchis les « ingénus » et de plus, parmi eux,
d'individualiser pérégrins, latins et, placés au sommet de cette pyramide, les
citoyens romains. » Louis VALENSI « La société gallo-romaine, ou d’une
nouvelle société » Bulletin de |’Association Guillaume Budé, 2008-1, p. 190-216,
p. 191-192.

179 « Au début du I1I° siécle, le juriste Ulpien le dit explicitement : « Les femmes
sont écartées de toutes les fonctions civiques ou publiques » (Dig. 50, 17, 2 pr.).
A la méme époque, Paul, un autre juriste, précise : « non pas parce qu’elles
manquent de jugement, mais parce qu’il est admis par ’'usage qu’elles n’exercent
pas de fonctions officielles » (Dig., 5, 1, 12, 2). En pratique, dans la sociéte
romaine, la coutume (le mos maiorum) avait donc quasiment force de loi. Les
femmes ne pouvaient ni voter, ni étre candidates aux magistratures, ni officier
comme juges, ni s’engager dans I’armée, ni méme intenter ou soutenir une action
en justice, si ce n’est pour défendre leurs intéréts ou venger leurs proches parents.
Elles pouvaient étre témoins lors d’un proces et mémes patronnes de cités,
honneur qui les conduisait a faire des interventions en faveur des cités aupres des
gouverneurs de provinces et méme du pouvoir central. Elles avaient aussi la
possibilité de participer a la vie civique en exercgant les prétrises qui nécessitaient
des desservants féminins et en effectuant des dons a leurs concitoyens (voir
chapitre 7). » Bernard REMY/Nicolas MATHIEU Les femmes en Gaule romaine
I siecle av. J.- C. — V¢ siecle apr. J.- C., op. cit., p. 49.



136

travail des esclaves. Véritables chefs d’entreprise, les femmes se
devaient d’avoir des savoirs multiples. Certes, toutes les patriciennes
n’administraient pas de grands domaines, mais elles géraient des villae
plus ou moins importantes. La maison dans laquelle vivaient les
membres d’une famille élargie, les esclaves domestiques et parfois des
hotes installés a demeure, devait étre accueillante. La premiere qualité
de Philomathia évoquée par Sidoine dans son épitaphe est la prudentia.
Prévoir de la nourriture et des boissons en quantité suffisante pour tous,
surtout apres de mauvaises récoltes, faisait partie des principales
préoccupations de la domina. Les fruits, les céréales (base de la
nourriture), les olives, les amandes, les noix, les plantes aromatiques,
les 1égumes et légumineuses, les viandes les poissons et les fruits de
mer'® ne devaient pas manquer a la maisonnée!®!. Les aliments tels les
poissons étaient conservés dans du miel et surtout du sel. Le garum jus
de poisson sal¢é et fermenté trés apprécié des Romains pour assaisonner
les plats était gardé comme une liqueur. Parmi d’autres préoccupations,
il fallait prévoir la quantit¢ de bois nécessaire a la cuisine et au
chauffage ainsi que son stockage. Les eaux aux vertus diverses
provenant de nombreux puits et sources, étaient captées et acheminées
vers les cités et les domaines agricoles. Pline conseille cependant de ne
pas trop en boire. Certes, elles étaient purifiées, mais contenaient aussi
du plomb présent dans les tuyaux et les siphons'®?. Les Gallo-romains
connaissaient I’hydromel, la boisson fermentée la plus courante. Le vin
fut introduit en Gaule par les Etrusques au milieu du VII® siécle avant

180 Anne et Pierre-Félix BUROLLET « La cuisine du sud-est et I’héritage
romain » Les suds ; construction et déconstruction Actes du 126° congres national
des sociétés historiques et scientifiques « Terres et hommes du sud », Toulouse
2001, Paris CTHS, 2005, p. 223-231.

181 Stéphanie RAUX traite non seulement des aliments consommés, mais aussi de
leur production ainsi que des instruments agricoles, artisanaux et domestiques
utilisés. « L’instrumentum des productions de bouche Quelques exemples de
Gaule narbonnaise occidentale » Marianne BRISVILLE/Audrey
RENAUD/Nuria ROVINA (éds) L’alimentation en Méditerranée occidentale aux
époques antique et médiévale Archéologie bioarchéologie et histoire, Aix-en-
Provence, Presses universitaires de Provence, 2021, p. 59-97.

182 Jean BURDY « Découvertes de plomb sur les aqueducs romains de Lyon »
Bulletin de la Société nationale des Antiquaires de France, 2016 (2011), p. 176-
188.



137

J.-C., en échange de meétaux necessaires a la fabrication du bronze.
Depuis ces premiers contacts « une veritable civilisation du vin s’est
peu a peu installée et développée en Gaule »!83. D’abord destiné aux
aristocrates, le vin fut progressivement mis a la portée du plus grand
nombre, méme si les esclaves consommaient surtout de la bicre.
Boisson plus facile a obtenir car elle peut étre fabriquée avec toutes les
céréales et les plantes contenant de 1’amidon. Elle existait bien avant
l'arrivée du vin'®4 11 est probable que la domina surveillait la culture des
vignes et la fabrication des boissons. Veiller a la bonne santé de tous
particulicrement celle des jeunes enfants parfois atteints de maladies
graves'®® constituait sans doute un souci permanent. Faire réaliser des
veétements adaptés aux saisons, aux différents métiers de la villa et a
I’age des enfants lui incombait dans la mesure ou le filage et le tissage
¢taient aussi pratiqués dans les maisons patriciennes. Cela, méme si leur
artisanat et leur commerce s’étaient développés!®®. La tenue
vestimentaire d’une jeune femme fut découverte dans une tombe : robe
de laine brune, bande de laine frangée de couleur claire, bas ou chausses
frangés, chaussons de laine et chaussures de cuir a semelles cloutées!®’.

183 Fanette LAUBENHEIMER « Le vin gaulois » Revue des études anciennes, t.
91, 1989, n° 3-4, p. 5-22, p. 8. D’apres Pline 1’ Ancien dans son Histoire naturelle
citée par 1’auteure : « Ainsi, les Gaulois sont habiles a orienter la plantation (17,
2,21), a greffer la vigne (17, 116). 1Is pratiquent le coupage (14, 68). Ils produisent
un passum intermédiaire entre vin et liqueur de vin en empéchant la fermentation
(14, 83) et, dans les Alpes, ils mettent le vin dans « des tonneaux de bois cerclés
et méme, au fort de l'hiver, on allume des feux pour l'empécher de geler (14,
132). » p. 10.

184 Fanette LAUBENHEIMER/Pierre OUZOULIAS/Paul VAN OSSEL « La
biere en Gaule. Sa fabrication, les mots pour le dire, les vestiges archéologiques :
premicre approche » Revue archéologique de Picardie Cultivateurs, éleveurs et
artisans dans les campagnes de Gaule romaine, n° 1-2, 2003, p. 47-63.

185 Jérome parle de ces enfants de deux ou trois ans et méme nourrissons possédés
par le démon, couverts de lepre, dévores par la jaunisse Ad Paviam de morte
Blesillae, op. cit., XXXIX, 2, 1. 1-4, p. 74.

186 Elisabeth DENIAUX « Iartisanat du textile en Gaule » Cahiers du Centre
Gustave Glotz, n° 6, 1995, p. 195-206.

187 Catherine BRENIQUET/Marie BECHE-WITTMANNY/Christine
BOUILLEC/Camille GAUMAT (éds), « Une collection exceptionnelle : les
textiles gallo-romains de Martres-de-Veyre (Puy-de-Dome) conservés au musée
Bargoin de Clermont-Ferrand » Artefact Techniques, Histoire et Sciences



138

C’est une tenue confortable et pratique. Les femmes organisaient
¢galement les distractions et les banquets privés au cours desquels on
discutait, entre autres, de politique et de religion. Philomathia se serait
donc acquittée de toutes ces taches avec compétence et dévouement. Du
reste, elle s’est rendue indispensable au point que sa mort soudaine, par
le coup qu’il a porté, a fait de son mari un veuf et de son pere un homme
sans enfants. Sa fécondité devient un malheur par sa fin prématurée. Ses
cing enfants tout petits, auraient €t¢ moins orphelins s’ils avaient perdu
leur pére de santé délicate depuis longtemps'®. Philomathia devait donc
assumer pratiquement toutes les responsabilités du foyer et gérer les
possessions familiales. Sidoine la qualifie de mater utilis. Cette révolte
contre la mort d’un €tre cher est universelle. Mais contrairement aux
cloges funebres, le poete ne I’accompagne pas d’une consolation telle
qu’on la donnait dans I’ Antiquité ou chez les Péres de I’Eglise.

« Il est vrai que ce theme [la déploration des malheurs de la vie] appartenait
plus proprement a la consolatio mortis : on montrait par la que mourir était au
fond enviable, puisque c’était quitter une vie si remplie de miseres. C’est ainsi
que Socrate console Axiochos a ses derniers instants, dans le dialogue faussement
attribu¢ a Platon : il fait défiler devant les yeux du mourant les infortunes propres
a chaque age et a chaque condition. Cette lamentatio vitae jouait un grand role
dans la Consolation de Cicéron suivant sans doute en cela aussi le modele qu’avait
laissé Crantor. »'*°

Sidoine écrit cette lettre @ un ami — qu’il invite a présenter ses
condoléances a deux familles — et non a un parent de la défunte. Ce qui
expliquerait I’absence de consolation. En outre, il s’exprime en poete et
non en théologien ou en philosophe dissertant sur la vie apres la mort.
Philomathia était prévoyante, pieuse, digne, grave, et aimable!*’. Bien
entendu, la personnalité de la défunte était bien plus complexe que ces

Humaines, n° 6, 2017, p. 197-107, 11, [en ligne]. De nombreuses indications sur
la fabrication des textiles sont données dans cet article.

188 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit., VIII, 2, p. 61.

18 SAVON Hervé : « Une consolation imitée de Sénéque et de saint Cyprien
(Pseudo-Jérome Epistula 5 ad amicum aegrotum) Revue de [’histoire des
religions, n° 191, 1977, p. 153-190, p. 157.

190 Sidonivs desiderato svo salvtem, op. cit, VIII, 3, v. 5-6, p. 62.



139

quelques mots d’épitaphe le laissent entendre. Ces qualités se sont
manifestées dans les relations qu’elle entretenait avec I’ensemble de
son entourage. Néanmoins, Sidoine différencie ses égaux affectueux de
ses inférieurs respectueux et de ses supérieurs obligeants. Ses égaux
¢tant les membres de sa famille et les patriciens de méme rang, avec la
différence que les femmes n’étaient pas les égales des hommes. Ses
supérieurs se trouvaient dans la haute aristocratie gallo-romaine. Ses
inférieurs étaient les esclaves et les affranchis. Or, dans une villa ou la
vie était communautaire, les relations entre les différents habitants
n’entraient pas nécessairement dans ce schéma. Le respect, I’obligeance
et I’affection envers la défunte devaient venir de I’ensemble de son
entourage puisque toute I’assistance en larmes, méme les étrangers a la
famille, a étreint, retenu, embrassé le cercueil avant qu’elle soit remise
aux mains des prétres et de ses proches'”!.

Le respect que les inférieurs (esclaves et affranchis) de Philomathia
lui portaient signifiait qu’elle les traitait avec justice et bienveillance.
Sidoine la qualifie de domina clemens. Des révoltes d’esclaves ont
existé dans I’ Antiquité'®2. Leur répression a provoqué des morts. Or, la
prospérité, le confort et la santé des maitres dépendaient des

compétences et du savoir-faire!” de celles et ceux qui les servaient.

¥ Idem, 2, p. 61.

192 Voir Ricardo MARTINEZ LACY, « La traite des esclaves et les révoltes
serviles » Routes et marchés d’esclaves 26° colloque du GIREA, Besancon,
Presses universitaires de Franche-Comte, 2002, p. 337-344.

19 Edmond FREZOULS a répertorié les métiers a partir des inscriptions de la
Narbonnaise, la Lyonnaise, la Belgique, la Germanie Inférieure et la Germanie
Supérieure. « Deux grands centres se distinguent par un nombre exceptionnel
d’attestations : Lyon (97) et Narbonne (92), deux autres atteignent ou dépassent
40 occurrences : Nimes (47) et Arles (39), six enfin dépassent la vingtaine ou s’en
approchent : Mayence (28), Cologne (27), Tréves (22), Vienne (16), Langres et
Metz (15). Dans ces 10 villes, inégalement réparties, sont regroupées 390
occurrences, pres de 55% du total. L’ensemble des inscriptions fait connaitre 255
noms de métiers, dont beaucoup ne sont attestés qu’une ou deux fois (32), ce
qu’on comprend aisément si I’on songe que 13 catégories — les nautae, au nombre
de 50, les medici (43), les fabri tignuarii (28), les utricularii (24), les gladiateurs
(22), les negotiatores sans specialité¢ indiquée (21), les dispensatores (16), les
mercatores (14), les nauicularii (14), les lanii (14), les negotiatores cretarii (12),
les actores, les tabularii et les uestiarii (10 dans chaque cas), rassemblent a elles



140

L’¢économie et la stabilit¢ des sociétés antiques reposaient sur leur
travail, celui des femmes autant que celui des hommes. Dans la sphéere
privée les servantes étaient les moins considérées des esclaves. Jérome
conseille a Eustochium de n’étre ni hautaine, ni orgueilleuse envers les
servantes associées a son ascése'*. Ce qui suggére que cette attitude
¢tait assez fréquente. Néanmoins, les servantes parvenaient parfois a
gagner la confiance de leur maitresse. Sophie Mano décrit les relations
qui s’établissaient entre 1’une et 1’autre :

« Pourtant, d’autres références, notamment €pigraphiques, témoignent de
relations plutot privilégiées entre les maitres et leurs ancillae, et plus souvent
entre les maitresses et les ancillae. Des rapports de confiance, de complicité sont
clairement exprimés au détour des vers de certains auteurs comme dans les
inscriptions. Parfois méme, la servante semble tellement attachée a
sa domina qu’on croirait qu’elle en est le « prolongement ». Dans de nombreux
textes, notamment ceux d’Ovide, on a en effet cette impression que la maitresse
et la servante ne forment qu’une seule personne, une entité. Il explique qu’afin de
séduire la maitresse, il faut, avant tout, s’attirer les faveurs de la servante pour
donner une bonne impression et pour qu’elle facilite les contres et en soit
complice. Un texte du Digeste montre la grande proximité physique qui existait
entre les servantes et leur domina. On sait qu’elles dormaient dans les mémes
chambres et que la maitresse les faisait suivre partout lors de ses déplacements. 11
est aussi important de noter que la servante €tait la garante de la bonne santé et de
la vie de sa maitresse ; elle se devait de la protéger. »'%°

La santé

Sidoine fait allusion a la santé fragile du mari de Philomathia. Elle-
méme est morte avant son pere et son €poux, peu apres 1’age de trente

seules plus de 270 occurrences, pres de 40% de I’ensemble. « Les noms des
métiers dans 1’épigraphie de la Gaule et de la Germanie romaine » KTEMA
Civilisations de I’Orient, de la Grece et de la Rome antique, n° 16, 1991, p. 33-
72, p. 39.

194 Ad Evstochivm in Saint Jérome Lettres, t. 1, op. cit., XII, 29, 1. 11-10, p. 143.
195 « La servante dans le monde romain : une figure oubliée » Pallas Revue
d’études antiques, n® 90, 2013, p. 311-334, 26-27 [en ligne].



141

ans'”®. Les médecins de la Gaule romaine!”’ connaissaient la médecine
antique essentiellement par les traités d’Hippocrate, d’Hérophile,
d’Erasistrate, de Celse, de Galien. I n’est pas exclu qu’ils aient
¢galement expérimenté des remedes issus de médecines plus anciennes,
égyptienne, indienne, chinoise. La médecine séculaire dispensée par les
druides demeurait vivante. Les savoirs ancestraux se transmettaient
oralement de génération en génération. La pharmacopée ¢€tait fondée
sur les ouvrages de Théophraste et de Dioscoride, mais liée aux
végétations des différentes régions. La médecine grecque est entrée en
Gaule par Marseille et d’autres villes méditerranéennes. Elle n’était pas
réservée aux hommes, les femmes la pratiquaient également si I’on en
croit Paul Marie Duval :

« Voici que peu a peu la profession se recrute dans la société gallo-romaine,
notamment parmi les femmes. Les unes portaient encore des noms helléniques :
a Nimes, Flavia Hédoné¢ ; a Tréves, l'obstétricienne Julia Piéris, dont 1'épitaphe
déclare qu'elle n'a fait de mal a personne (Julia Pieris hic jacet, nulli gravis). A
Metz nous connaissons le portrait d'une doctoresse ; a Lyon, une autre porte des
noms latins : Metilia Donata. Plus tard, aux [V¢ siécle, Ausone raconte que sa tante
maternelle, Emilia, restée fille et surnommeée Hilaria a cause de sa gaite¢ pareille a
celle d'un gargon, ressemblait franchement aux jeunes gens quand elle s'essayait
comme les hommes a I'art médical. »'*8

Les médecins gaulois avaient ajouté a leurs propres remedes des
formules romaines et grecques. La pharmacopée gauloise dont Jacques
Poisson donne un tableau et la liste des principaux végétaux'?, est
décrite dans le De medicamentis de Marcellus®®. Ce traité méle des

19 Sidonivs desiderato svo salvtem, VIII, 3, v. 11-12, p. 62.

197 Danielle GOUREVITCH « Chapitre 1. Présence de la médecine traditionnelle
gréco-romaine en Gaule » Revue archéologique du Centre de la France, 21-3,
1982, p. 209-226.

198« Médecins et médecine de Gaule » Travaux sur la Gaule (1946-1986)
Publications de Z’Ecolefmng’aise de Rome n® 116, 1989, p. 1163-1173, p. 1167.
199 « Apergu sur la pharmacopée gauloise » Revue d’histoire de la pharmacie, n°
343, 2004, p. 383-390 p. 387-389.

200 Marcellus était magister officiorum au palais de Théodose I°* en 395.

Danielle GOUREVITCH a détaillé le contenu de ce traité : « Chapitre I. Présence
de la médecine traditionnelle gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 212-222. Elle



142

formules de Pline 1’Ancien, des ordonnances de médecins grecs, des
recettes de paysans ou de prétres gaulois et des remedes végétaux : I’ail
gaulois bon pour les reins, la santonine contre le ver solitaire, I’anis aux
multiples vertus et toute la flore gauloise classée en détail®®!. Le
thermalisme vanté dans I’Empire, était pratiqué dans les villes d’eaux
qui accueillent encore des curistes?”?. Les bains froids et chauds dans
des thermes publics avaient la réputation de soigner quantité de maux.
Arétée de Cappadoce et Pline ayant noté que les Gaulois se servaient
de savon pour décrasser leurs vétements, suggerent de 1’utiliser pour
soigner les maladies de peau dans les bains. Pline fait remarquer qu’il
est utilisable dans le traitement des écrouelles. Ce savon se prépare avec
de la suif et de la cendre, le meilleur étant la suif de chévre et la cendre
de hétre. Il se présente sous forme épaisse ou liquide. Les Gaulois s’en
servent aussi pour colorer leurs cheveux en roux?®. Ils y ajoutaient du
jus d’herbes en guise de colorant. Les Romains considéraient le savon
comme la panacée aux maladies de peau et a d’autres moins
attendues®**. L’ ophtalmologie semble avoir été une discipline médicale
importante en Gaule. On a découvert & Reims une trousse d’oculiste
contenant « dix-neuf instruments de chirurgie (scalpels, spatules,
pinces, €rignes, fers a cautériser), deux petites balances, un cachet au
nom de Caius Firmius Severus et des fragments de collyres portant des
estampilles diverses. Celse, ’auteur du De Arte medica, a décrit en

signale deux plantes gauloises particulierement appréciées : le nard celtique et
I’herbe de Saintonge. Le nard serait probablement de la valériane connue sous le
nom ligure de Saliunca (p. 218).

201 payl Marie DUVAL « Médecins et médecine de Gaule » op. cit., p. 1168.

202 paul Marie DUVAL en donne la liste, idem, p. 1172.

203 Danielle GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle
gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 222.

204 Jacques ANDRE écrit qu’on utilisait 8 Rome, en guise de savon, de la racine
de saponaire, du carbonate de potasse, de la lessive de cendres et de terre a foulon.
Serenus Sammonicus, au III° siecle, affirme que le savon guérit les bleus et les
cicatrices du visage. Marcellus préconise de 1’utiliser contre la teigne, la chute des
cheveux, pour leur frisage ou pour les empécher de blanchir. Il sert aussi contre
les suppurations des ongles, les varices, la luette. Il effacerait les briilures ainsi
que les cicatrices. Arétée de Cappadoce au II° siecle I’avait préconisé dans le
traitement de 1’¢léphantiasis. « Gaulois « sapana », latin « sapo », grec ZATIQN »
Etudes celtiques, vol. 7-2, 1956, p. 348-355.



143

détail I'opération de la cataracte’®. Ce n’est pas la seule découverte.
Plusieurs trousses d’oculistes complétes datant des 11°€ et I11°€ siécle apres
J.-C. appartenaient probablement a des médecins ou des personnes
ayant des connaissances médicales. Ces trousses servaient a fabriquer
des collyres sous forme de batonnets qui, ramollis ou dilués, étaient
appliqués avec un pinceau ou une petite éponge. On les diluait dans de
I’eau, de 1'huile, du blanc d’ccuf ou du lait maternel. Ils étaient
compose¢s d’extraits ou de sucs de plantes : safran, pavot, tilleul, rose,
selago, myrrhe, coing chélidoine, buis...On utilisait également le cuivre
en poudre, le soufre et divers sels. Leurs formules ne sont pas tres
différentes de celle des fards®®. Les femmes connaissaient un certain
nombre de reméedes réalisables a I’intérieur d’une maison par infusion
ou décoction de plantes médicinales. Les guérisseurs pratiquaient des
massages thérapeutiques et utilisaient la phytothérapie. Sans les
compétences et le savoir des sages-femmes, absolument essentiel*”’, la
mortalité infantile et celle des méres auraient décimé les sociétés
humaines. Mieux que quiconque, elles connaissaient le corps féminin,
ses maladies, sa fécondité, sa stérilité, les difficultés de I’accouchement,
les soins a donner au nouveau-né. Ce qui é€tait infiniment précieux
quand I’anatomie humaine n’était connue qu’a travers celle des
mammiferes. La dissection des corps était interdite dans 1’ Antiquité.
Cela bien que selon les témoignages de Tertullien, Galien et Vindicien
ami d’ Augustin, Hérophile 1’ait pratiquée un court laps de temps, ainsi
que la vivisection sur les criminels?®. Tertullien I’a traité avec raison
de boucher. Il aura fallu attendre la fin du Moyen Age pour que la
dissection des corps de malades morts de la peste soit autorisée.
Auparavant, les médecins la pratiquaient clandestinement sur les corps
des suppliciés ou se référaient aux descriptions de Galien.

Les Gallo-romains étaient donc soignés avec des remedes issus de

205 Danielle GOUREVITCH « Chapitre I. Présence de la médecine traditionnelle
gréco-romaine en Gaule » op. cit., p. 222.

206 Jacques POISSON « Apercu sur la pharmacopée gauloise » Revue d histoire
de la pharmacie, n° 343, 2004, p. 383-390, p. 384-386.

207 Sophie CASTETS « Les sages-femmes dans 1’Antiquité Gynécologie et
obstétrique », 2017 dumas-01548135 [en ligne].

208 Simon BYL « Controverses antiques autour de la dissection et de la
vivisection » Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 75-1, 1997, p. 113-120.



144

différentes traditions. Cette richesse garantissait des soins dont la
variété laisse supposer qu’ils donnaient des résultats. Il est difficile de
connaitre la répartition des médecins, des sages-femmes, des
guérisseurs, des dépositaires de la science druidique sur le territoire,
mais les médecins semblent avoir ét¢ en nombre suffisant’®. Par
conséquent, 1l n’est pas étonnant que la mort prématurée de Philomathia
apparaisse scandaleuse a Sidoine et a son entourage ; cela méme si les
déces de femmes avant I’age de quarante ans n’étaient pas rares. Il n’en
demeure pas moins que la disparition de la domina affecte non
seulement son pére, son mari et ses enfants, mais aussi les habitants de
la villa mais encore un entourage plus étendu. Manifestement Sidoine a
pris la mesure de I’ampleur du dévouement de Philomathia, de ses
talents, de son travail quotidien et lui en a rendu un hommage plein de
regrets.

Conclusion

Il ressort de cette breve ¢tude que les hommages cités ne
contiennent pas les termes dépréciatifs présents dans d’autres textes.
Grégoire a admiré les prises de position et la fermeté de Flacilla dans
son combat religieux et politique. Jérome a enjoint et aidé les dames de
I’ Aventin a devenir des savantes en théologie. Sidoine loue les qualités
de domina de Philomathia. Leurs textes révelent que le role des femmes
ne se limitait pas a la procréation et a 1’éducation des jeunes enfants.
Leurs talents, leurs compétences, leurs savoirs multiples étaient
reconnus et appréciés. Aucune des femmes décrites n’est oisive, frivole
ou séductrice. Du reste, les auteurs des textes cités ne font pas allusion

209 « On doit considérer que la plupart de ces médecins exercent 4 titre privé, en
ville ou a proximité des villes : Aix, Arles, Autun, Bordeaux, Limony pres de
Vienne, Lyon, Metz, Narbonne, Nimes, Vieu. Mais on trouve aussi des médecins
dans les campagnes, ce qui, avec les découvertes nombreuses de cachets
d'oculiste, prouve que, méme hors de la Narbonnaise, les campagnes étaient
relativement bien médicalisées : c'est dans la région de Senlis que Sex. Fabius
(B.R. 22) ¢leve un monument in honorem domus diuinae.» Danielle
GOUREVITCH « Chapitre 1. Présence de la médecine traditionnelle gréco-
romaine en Gaule » op. cit., p. 206.



145

a leur aspect physique. Jérome leur enjoint méme de ne pas céder a la
coquetterie?!?. Or, les Romaines et les Gallo-romaines se souciaient de
leur apparence, suivaient la mode vestimentaire, utilisaient des fards et
se paraient de bijoux.

Quelques siecles plus tard Abélard affirme avoir été surtout attiré
par I’érudition d’Héloise, méme si sa beauté n’était pas des moindres.
Elle avait un don sans égal pour les arts libéraux. Elle y brillait d’autant
plus que DI’aptitude aux disciplines du savoir est trés rare chez les
femmes. C’est ce qui la rendit célébre dans le royaume?!!. Son plaidoyer
contre le mariage, rapporté par Abélard, s’inscrit dans la tradition des
Péres de 1’Eglise décrivant les souffrances et les tourments de la vie
conjugale et familiale. Méme des Juifs de I’ancien temps ont proné la
continence?!2.

Les troubadours célébraient leurs dames respectives ou les
vilipendaient, sans donner des détails particuliers sur leur personnalité
ou leur aspect physique. Elles étaient généralement belles, douces,
accueillantes, gracieuses, sinceres, sociables, fideles, réconfortantes,
généreuses, de bon lignage, de grande renommeée. En revanche,
lorsqu’elles ne répondaient pas a leur amour, ils I’invectivaient en
termes sans équivoque. Elles devenaient capricieuses, cruelles, dures,
arrogantes, menteuses, infideles et insensibles a la beauté¢ des
poemes?!3. Si ce discours est moins connu, en revanche celui des
théologiens critiquant séverement les femmes est fort répandu.
L’histoire et 1’iconographie d’Eve tenue pour responsable de la chute

219 Dans sa lettre Marcella sur la mort de Léa, il donne ’exemple de la défunte.
Elle était si humble et soumise qu’on la croyait la servante de toute 1’humanite.
Or, elle avait été la maitresse d’un grand nombre d’esclaves. N’¢était-elle pas plutot
la servante du Christ en refusant de régenter les hommes ? Elle était vétue sans
¢légance, sa nourriture était grossiere, sa chevelure peu soignée. Elle fuyait
I’ostentation et la singularité, pour ne pas recevoir de récompense des le siecle
présent. Ad Marcellam de exitv Leae, in Saint Jérome Lettres t. 2, op. cit., XXIII,
2,p.8-10,p. 9.

21V gbelardi ad amicum suum consolatoria, Eric HICKS/Thérése MOREAU
(éds), Lettres d’Abélard et Héloise, 4b, 270-280, p. 56.

212 1dem, 5d, 410-7° 527, p. 64-73.

213 J>ai détaillé cet aspect dans mon ouvrage Amour sacré, fin’amor Bernard de
Clairvaux et les troubadours, Louvain-la-Neuve, Peeters, 2016, p. 162-178.



146

en est 'un des aspects. Dans les deux cas, les propos sur les femmes
oscillent entre 1’admiration la plus fervente et la critique la plus rude.
Par ailleurs, les préférences personnelles des poetes quant aux qualités
particulicres des dames se manifestent trés peu dans la lyrique.
L’¢rudite, la mere, la chatelaine appelée a gérer le domaine familial en
I’absence de son mari parti a la guerre, sont quasi absentes de leurs
poc¢mes. Cependant, il est probable qu’en lettrés, ils aient reconnu
I’érudition de femmes tant laiques que religieuses. Par ailleurs,
travaillant parfois dans les chancelleries seigneuriales, ils ont sans doute
admir¢ les talents de gestionnaires et de diplomates des chatelaines.

Brigitte SAOUMA



147

Note sur Zenso, revue de la société Guilhem IX, volume
38,2023, 295 p.2

Il pourrait ne pas sembler nécessaire d’attirer 1’attention sur cette
revue internationalement reconnue, publiée aux Etats-Unis par une
société savante qui réunit a travers le monde des chercheurs
spécialistes, comme le dit son site, d’occitan, de provengal et de langue
d’oc, et notamment de la littérature troubadouresque. Mais il n’est pas
certain qu’on sache, en France surtout, que cette littérature suscite un
intérét et des recherches continues au niveau international bien
davantage que dans I’espace ou elle a été ¢laborée, ce domaine d’oc
dont la plupart a, entre temps, €té annexée par la France.

A coté des articles issus de la recherche, comme par exemple dans
ce numeéro, ceux d’Annie Doucet sur le « bonheur triste » dans les
chansons des troubadours et de Genevieve Young sur une chanson de
Girart de Roussillon, cette revue publie de nombreux comptes-rendus
d’études récentes ainsi que des bibliographies régulieres, tres détaillées
et précieuses pour tous ceux et celles qui s’intéressent au domaine d’oc.
Ainsi, ; dans ce n°, ¢’est plus de 150 pages qui recensent et indexent
une bonne partie des travaux consacrés en 2021 : a la littérature occitane
médiévale (p. 87-138) et moderne (p. 139-190), aux é&tudes
linguistiques et apparentées portant sur le domaine d’oc (p. 191-222),
ce a quoi s’ajoute une discographie (p. 223-253). Ce travail tres
impressionnant est d’une grande utilité et d’'une grande générosité, ce
dont il convient de remercier les autrices (C. J. Wells, C. Parayre, K.
Klingebiel, N. Washer) ainsi que la directrice de la revue, Wendy
Pfeffer.

Philippe BLANCHET LUNATI

214 https://guilhem-ix.org/tenso/



148

Présentation

Brigitte Saouma : Autour de Las novas del heretje Les sources
antiques des controverses entre catholiques et cathares, Paris,
Classiques Garnier, 2023.

Las novas del heretje poéme occitan anonyme du XIII¢ siccle,
relate un débat entre un inquisiteur, Izarn, et un évéque cathare repenti,
Sicart. Le premier annonce son intention d’interroger le second, le
menace du blicher, I’accuse d’étre obstiné¢, mais ne meéne pas un
interrogatoire habituel. Au contraire, il se lance dans une série de
controverses, alternant des questions et des réponses qu’il est le seul a
formuler. Sicart ne répondra officiellement qu’a la fin, f€licitant
I’inquisiteur pour son érudition et son art poétique. Puis, il donne les
conditions de son revirement : n’€tre ni brilé, ni emprisonné, ni détruit.
Son adversaire, loin d’étre dupe de la sincérité d’une telle repentance,
ne peut qu’accepter les conditions d’un évéque cathare qui a pris soin
de rappeler sa noble naissance, sa fortune et le grand nombre de ses
adeptes. Izarn le laissera partir libre. Outre le rapport de force entre les
protagonistes — dont 1’existence serait attestée — ce poeme expose
I’essentiel des controverses philosophiques et théologiques entre
catholiques et cathares. S’il a été chanté ou récité sur les places
publiques, il a probablement contribu¢ a la diffusion des conceptions
cathares plus efficacement que n’importe quelle prédication.

Son auteur traite avec clarté, concision et justesse les themes les
plus complexes et les plus épineux : I’origine de ’homme et de la
femme, celle du monde, la question des rites sacramentels, la
description de la vie apres la mort. Sicart, qui était certainement aussi
savant que son adversaire, connaissait les enjeux d’un tel débat. Ces
thémes ne sont pas propres au christianisme. Ils furent débattus depuis
la plus haute Antiquité par les philosophes grecs. Leurs textes traduits
en latin, copiés et commentés dés les premiers siécles de 1’¢re
chrétienne, ont circulé pendant tout le Moyen Age. Ils étaient également
connus des médiévaux a travers de longues citations, des extraits, des
résumés données par de grands théologiens comme Origeéne, Tertullien
ou Augustin. Les intellectuels cathares, souvent d’anciens clercs formeés
a la lectio et a la disputatio, ont utilis€¢ cet héritage, ainsi que les



149

interprétations données par les différentes obédiences chrétiennes,
notamment les hérétiques.

Il ressort de cette étude que les catholiques et les cathares pronaient
la méme éthique, fondée tant sur I’héritage antique que sur I’exégese
des textes bibliques. En revanche, leurs métaphysiques respectives
différaient fondamentalement. Celle des cathares, contenant des
concepts millénaires écartés par les catholiques (double principe du
bien et du mal, métempsychose, réminiscence) n’a pas disparu malgré
les controverses, I’Inquisition, la destruction des manuscrits, les
guerres, les catastrophes naturelles et autres calamités. Elle a
régulierement réapparu au cours des siecles dans des contextes divers,
tel le phénix renaissant de ses cendres. La métempsychose et son
corollaire la réminiscence, ont alimenté la réflexion au moins jusqu’au
XVIII® siécle. On les retrouve dans les notices de dictionnaires, dans les
lettres de voyage et autres récits circonstanciés. Montesquieu en fit les
thémes de son roman Histoire veritable. Bossuet y consacra une partie
de sa correspondance. Un chapitre entier de son Histoire des variations
des églises protestantes expose les croyances des cathares et des
vaudois.

Brigitte SAOUMA



150

Vient de paraitre

Editions de textes

HERSHON Cyril P., Le Breviari d’ amor de Matfre Ermengaud t.1
Introduction, Turnhout, Brepols, 2024, 304 p.

MARAVIGLIA Maria Cristiana, Una versione toscana della
Doctrina pueril di Raimondo Lullo, Roma, Antonianum, 2022,

280 p.

Etudes

AUDISIO Gabriel, Massacrer en Provence Le parlement et les
vaudois (1540-1545), Paris, Classiques Garnier, 2022, 314 p.

AUDISIO Gabriel, Extirper [’herésie en Provence Vaudois et
lutheriens (1530-1560), Paris Classiques Garnier, 2023, 328 p.

BONNAUD Muriel, Justice et sociéte dans la chatellenie de
Bressuire (XIV¢-XV* siecle), Paris, Classiques Garnier, 2024, 577 p.

CORAL DIAZ Esther/FRATESCHI VIEIRA Yara, Mulleres
medievais : textos e imaxes na lirica galego-portuguesa, Universidad
Santiago de Compostella, 2023, 323 p.

CLOUZOT Martine, Musique, sexe et dévotion Les images
marginales des livres dévotionnels (XIII-XIV¢ siecles), Turnhout,
Brepols, 2023, 108 p.

DUMARTY Lionel, Langue idéale, langue réelle Description et
normalisation des langues classiques du I1I° s. av. J.-C. au XII¢ siecle
de notre ere, Turnhout, Brepols, 2024, 268 p.

DUVAL Frederic/GADAGNIGNI Elisa, Le théatre antique au
Moyen Age Etude des mots et concepts dans les textes en francais et en
italien, Geneve, Droz, 2024, 672 p.

EICHBERGER Dogmar H., 4 Spectacle for a Spanish Princess
The Festive Entry f Joanna of Castile into Brussels (1496), Turnhout,
Brepols, 2024, 440 p.

ENDRESS Laura, Trajectoires textuelles de [’'Hercule médiéval



151

Mythographie, historiographie et au-dela, Paris, Classiques Garnier,
2024, 509 p.

FLOQUET Oreste/GIANNINI Gabriele, Pour une philologie
analytiqgue Nouvelles approches de la micro-variance textuelle en
domaine roman, Paris, Classiques Garnier, 2023, 230 p.

FRUGONI Chiara, Au lit au Moyen AAge, Paris, Les Belles lettres,
2024, 160 p.

GOMEZ FERARY Sonia/SAIZ SANCHEZ Marta, Etudes de
semantique et pragmatique en synchronie et diachronie Hommage a
Amalia Rodriguez Somolinos, Presses universitaires de Savoie Mont

Blanc, 2023, 466 p.

GUBBINI Gaia Vulnus amoris The transformation of “Love’s
Wound” in Medieval Romance Literatures, Berlin, De Gruyter, 2023,

206 p.
KELLNER Beate/RUDOLPH Alexander (éds), Mittelalterliche
Lyrik in Kontext, Berlin, De Gruyter, 2024, 460 p.

MARO Maria di/MEROLA Valeria/NOCITA Teresa, Digital
Humanities 2022 Per un confronto interdisciplinare tra saperi

umanistici a 30 anni dalla nascita del World Wide Web, Roma, L’Erma
di Bretschneider, 2023, VIII-188 p.

MONTORSI Francesco, Meéemoire des Anciens Traces littéraires de
[’Antiquite aux XII¢ et XIII¢ siecles, Geneve, Droz, 2022, 376 p.

RODRIGUEZ Antonio (dir.), Dictionnaire du lyrique Poésie, arts,
médias, Paris, Classiques Garnier, 2024, 450 p.

RUB  Sibylle/DREWELLO Ursula,  Die  Bamberger
Kaisergewdnder im Wandel Kunsttechnologische und Material
Wissenschaftliche Aspekte, Regensburg, Schnell & Steiner, 2023, 320

p.
SAOUMA Brigitte, Autour de Las novas del heretje Les sources

antiques des controverses entre catholiques et cathares, Paris,
Classiques Garnier, 2023.

VASSELOT de REGNE Clément de, Pouvoir et solidarité d ’LAme
famille seigneuriale Le « parentat » Lusignan entre France, lles



152

Britanniques et Orient latin (X°-XIV* siecles), Turnhout, Brepols, 2024,
795 p.

VICTOR Sandrine, Le pic et la plume L’administration d’un
chantier (Catalogne XV* siecle), Classiques Garnier, 2023, 277 p.

Revues

Cahiers de civilisation médiévale X°-XII¢ siecle. Ordonner ['Eglise
communautés cléricales et communautés monastiques dans le monde
carolingien, n° 265, 2024.

Cahiers d’études hispaniques médiévales. Sous le signe
d’Alphonse X : contexte et lectures de Don Juan Manuel, n° 46, 2023.

Cahiers d’études romanes. Création d’espaces et espace de la
création Les formes de méemoire des lieux littéraires et artistiques Italie
Espagne Provence n® 46-1, 2023.

Cahiers de Fanjeaux. Gui Foucois, pape Clément IV et le Midi, n°
57,2023,

Cahier de recherches mediévales et humanistes. Locus Le lieu dans
les sources mediévales, n° 46, 2023-2.

Etudes diachroniques. Formes d’écriture des savoirs : perspectives
d’analyse du discours en diachronie, n° 1, 2023.

Meédievales. Fortunes, richesse, pouvoir, n° 83, 2023.

Mélanges de la Casa de Velazquez. L ordre dominicain dans la
péninsule Ibérique : nouvelles perspectives de recherche en histoire de
[’art (XIII°-XVI° siecles), n® 52-2,2022.

Mélanges de I'’Ecole francaise de Rome. Métamorphose, frontiéres
linguistiques, communication écrite/orale (IV°-1X°¢ siecles) : du latin
aux langues romanes — Varia, n° 134-2, 2022.

Micrologus. Philosophy, Science and Arts at the Court of Robert of
Anjou, n° 31, 2023.

Quaderni di filologia romanza, n° 5-6 (28-29), 2021-2022.
Revue critique de philologie romane n° 22, 2022.
Revue des langues romanes. Joi et joie, t. CXXVI, 2022-2



153

Revue d’études médiévales et de philologie romane, n° 1, 2024.
Revue européenne de recherches sur la poésie, n° 9, 2023.
Tenso Revue de la société Guillaume IX, n° 38, 2023.



154

Colloques, journée d’étude

Colloques

L’art roman au XXI¢ siecle L’avenir d’'un passé a réinventer,

Poitiers, Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation Médiévale, 28-31
mai 2024.

Les sexualités ecclésiastiques et le corps social Moyen Age-époque
moderne, Université Grenoble Alpes, 17-19 avril 2024.

Le temps retrouvé Memoire, réminiscences et résurgences au
Moyen Age, Université de Geneve, 8 mars 2024.

Rencontres de musicologie médiévale, Paris, Sorbonne Université,
18-19 janvier 2024.

Les émotions musicales dans la culture mediévale Effets de la

musique sur les corps et les dmes, Universit¢ Paris Cité, 14-16
décembre 2023.

Journée d’étude

Les loisirs au service du plaisir : entre oisiveté, distraction et
contemplation, Poitiers, Centre d’Etudes Supérieures de Civilisation
Médiévales, 11 avril 2024.



155

Table des matiéres

Avant-propos

Saverio GUIDA

Tracce documentarie di piccoli signori celebrati
da Bertran de Born

Marie-Rose BONNET
Arlésiennes et Provencales au travail pendant la période

médiévale

Viviane CUNHA

Le role de la femme dans la musique a travers I’histoire

Brigitte SAOUMA
L’¢loge des femmes chez Grégoire de Nysse,

Jérome de Stridon et Sidoine Apollinaire

Philippe BLANCHET LUNATI

Note sur 7enso Revue de la sociéte Guillaume IX, 38, 2023,

295 p.

Brigitte SAOUMA

Présentation

Vient de paraitre, colloques, journée d’étude

p. 47

p. 103

p. 147

p. 148

p. 150



Direction de la Publication
Philippe Blanchet (domaine moderne, n°® d’hiver)
Brigitte Saouma (domaine médiéval, n°® d’été)

Secrétaire de rédaction
Nolwenn Troél-Sauton
revue.flreo@gmail.com

Comité de Rédaction

Blanchet, Ph. Thiolier, S.
Courty, M. Thiolier, J.C.
Guimbard, C. Venture, R.
Saouma, Br. Wanono, A.

Comité scientifique
Yann BEVANT (université Rennes 2)
Philippe BLANCHET (université Rennes 2)
Pilar BLANCO (universit¢ Complutense, Madrid)
Cédric CHOPLIN (université Rennes 2)
Maria A. CIPRES PALACIN (université Complutense, Madrid)
Pierre ESCUDE (INSPE d’Aquitaine / Université de Bordeaux)
Catherine GUIMBARD (université de Paris [V-Sorbonne)
Erwan HUPEL (université¢ Rennes 2)
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092)
Catherine LEGLU (université de Reading)
Claude MAURON (université d’ Aix-Marseille)
Roy ROSENSTEIN (universit¢ américaine de Paris)
Elisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie)
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo)
Tullio TELMON (université de Turin)
Suzanne THIOLIER-MEJEAN (université de Paris IV-Sorbonne)

Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo

Reprographie Université Rennes 2
Dépot légal : 2¢ trimestre 2024 - ISSN 2429-4748



