
Nouvelle série N° 179 — 2024 
 
 

 
LA FRANCE LATINE 

         Revue créée en 1949 

 
REVUE D’ÉTUDES D’OC 
REVISTO D’ESTÙDI D’O — REVISTA D’ESTUDIS D’OC 

 
 
 

2024 
année Pagnol, année Mistral 

*** 
Varia 

 
  
 
 

 
CENTRE D’ÉTUDES DES LANGUES, 

TERRITOIRES ET IDENTITÉS CULTURELLES 
BRETAGNE ET LANGUES MINORITAIRES 

 
Université Rennes 2 



REVUE D’ÉTUDES d’OC 
Revisto d’Estùdi d’O – Revista d’Estudis d’Oc 

Anciennement La France Latine 
 

Revue soutenue par l’unité de recherche CELTIC-BLM 
et gérée par l'Union des Amis de la France Latine 

(association régie par la loi française de 1901) 
 

Pierre VERGNES et Jean SASTRE, fondateurs (1949) 
 
 

SIÈGE 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
à l’attention de Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 – UFR ALC 

C.S. 24307 
35043 RENNES CEDEX 

(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 
 

Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance concernant 
les adhésions à l’association, la rédaction, les manuscrits et services 
de presse. 

 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs et autrices. 
 
 
La revue est publiée en accès libre sur son site internet à partir de 
2025 : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo 
 
 
 
 

© Revue d’études d’oc - France Latine 2024 
 



Direction de la Publication 
Philippe Blanchet (domaine moderne, n° d’hiver) 

Brigitte Saouma (domaine médiéval, n° d’été) 
 

Secrétaire de rédaction 
Nolwenn Troël-Sauton 
revue.flreo@gmail.com 

 
Comité de Rédaction 

 Blanchet, Ph.    Thiolier, S. 
 Courty, M.   Thiolier, J.C. 
 Guimbard, C.   Venture, R. 
 Saouma, Br.   Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

Yann BEVANT (université Rennes 2) 
Philippe BLANCHET (université Rennes 2) 
Pilar BLANCO (université Complutense, Madrid) 
Cédric CHOPLIN (université Rennes 2) 
Maria A. CIPRÉS PALACÍN (université Complutense, Madrid) 
Emmanuel DESILES (université d’Aix-Marseille) 
Pierre ESCUDÉ (INSPÉ d’Aquitaine / Université de Bordeaux) 
Catherine GUIMBARD (université de Paris IV-Sorbonne) 
Erwan HUPEL (université Rennes 2) 
Claire KAPPLER (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Catherine LÉGLU (université de Reading) 
Claude MAURON (université d’Aix-Marseille) 
Roy ROSENSTEIN (université américaine de Paris) 
Élisabeth SCHULZE-BUSACKER (université de Pavie) 
Naohiko SETO (université Waseda, Tokyo) 
Tullio TELMON (université de Turin) 
Suzanne THIOLIER-MÉJEAN (université de Paris IV-Sorbonne) 
 
Site internet de la revue : https://revueflreo.wixsite.com/revueflreo  

 
Reprographie Université Rennes 2 

Dépôt légal : 1er trimestre 2025 - ISSN 2429-4748 



2024 
année Pagnol, année Mistral 

*** 
Varia 

 



 5 

Information relative aux abonnements 

 

Après trois quarts de siècle de parution papier avec abonnement, dont 

dix-sept ans depuis l’université Sorbonne-Paris IV puis vingt années 

depuis l’université Rennes 2, notre revue s’adapte aux changements. 

Afin de participer au mouvement de la science ouverte, qui offre un accès 

gratuit aux connaissances scientifiques notamment à celles produites et 

diffusées par un service public, comme c’est le cas pour notre revue, 

nous avons décidé de publier la Revue d’études d’oc en ligne sur notre 

site internet. 

La publication papier a un cout financier et environnemental qu’il est 

désormais facile d’éviter. 

La connexion à internet est maintenant devenue banale pour la plupart 

de nos lecteurs et lectrices et les bibliothèques en offrent presque partout. 

Nous avions déjà commencé à mettre nos anciens numéros en ligne 

depuis quelques années. 

Ce numéro est donc notre dernier n° papier. 

Nos anciens volumes papier restent disponibles et nous pourrons 

organiser, sur demande, l’envoi d’une version papier des nouveaux 

numéros pendant une période transitoire. 

Nous espérons que ce changement facilitera la consultation des 

contributions scientifiques et des informations culturelles, littéraires et 

linguistiques, que notre revue propose concernant en particulier le 



 6 

domaine d’oc, ainsi que les questions relatives aux langues minoritaires 

et plus largement aux cultures dont elles sont porteuses. 

 

Bonne lecture et que l’an nouvèu vous siegue bouon e bèu ! 

 

 

La direction de la Revue d’études d’oc 

Anciennement « La France latine » 

  



 7 

 

 

 

Présentation 

 

A l’initiative de la région administrative Provence-Alpes-Côte d’Azur 

(aussi appelée Région Sud), l’année 2024 a été consacrée au thème 

« Frédéric Mistral, inventeur de la Provence », dans le cadre de sa 

thématique « une année, un, auteur »1. 2024 était en effet l’année d’un 

triple anniversaire autour de Mistral : les 170 ans de la création du 

Félibrige, les 120 ans de son Prix Nobel de littérature et les 110 ans de 

sa disparition. Cette initiative a débordé sur d’autres régions. En plus de 

la cinquantaine d’actions labélisées par la région provençale, on a noté 

l’extraordinaire exposition « Mistral Superstar ! De Maillane à 

Stockholm » présentée à Montpellier, du 18 octobre 2024 au 8 février 

2025 (cf. notre annonce de parution du catalogue en fin de ce numéro). 

La Revue d’études d’oc a évidemment souhaité s’associer à cette 

commémoration et à cette mise en valeur. Nous avons ainsi demandé à 

Remi Venture, Conservateur en chef de la bibliothèque d’Arles, 

historien, une synthèse qui mette en lumière l’attribution du prix Nobel 

de littérature à F. Mistral en 1904, qui est probablement l’évènement le 

plus marquant célébré en 2024 et qui reste pourtant méconnu voire 

 
1 Les années précédentes ont été consacrées à Jean Giono et Albert Camus. 



 8 

inconnu du grand public, résultat de l’ostracisme dont sont victimes les 

littératures en langues régionales en France. Ostracisme virulent au début 

du XXe siècle, puisqu’on y apprend que la France a manœuvré pour 

empêcher Mistral d’obtenir ce prix, ce qu’elle a réussi dans un premier 

temps mais qu’elle n’a pas réussi à imposer en 1904. Notre collègue 

Emmanuel Désiles, maitre de conférences de langue et littérature 

provençale à l’université d’Aix-Marseille, donne ici un exemple de la 

richesse inépuisable de l’œuvre de Mistral, en proposant une nouvelle 

analyse de Calendau, à l’aune des questions d’écologie que l’on se pose 

aujourd’hui. Et puis, pour donner à voir un autre aspect de F. Mistral, 

celui de la personnalité publique engagée pour la défense de la langue de 

la Provence et des langues dites régionales en général, il nous a semblé 

intéressant de reconstituer l’histoire du refus, puis de l’accès, sur 

intervention de Mistral auprès du ministre en charge, du provençal aux 

usages télégraphiques en 1884-86 (synthèse et correspondance présentée 

par Ph. Blanchet Lunati). 

*** 

2024 a aussi été une année Marcel Pagnol, celle des cinquante ans de sa 

disparition. En l’honneur de ce célèbre Provençal, lui aussi, de 

nombreuses actions ont eu lieu, notamment des rétrospectives 

cinématographiques, des présentations de pièces de théâtre, des festivals, 

des conférences, des concours, le lancement d’un musée, des numéros 

de revues, etc. Nous avons, là aussi, souhaité nous associer à cette 

commémoration-valorisation. Nous proposons deux études liées qui 

témoignent du regard renouvelé et profondément transformé que l’on 



 9 

peut désormais porter sur cet auteur aux multiples expressions artistiques 

et sur ses œuvres, grâce notamment à des recherches approfondies 

menées dans plusieurs thèses de doctorats. Médéric Gasquet-Cyrus, en 

organisant son texte en quatre tiers (clin d’œil à une réplique de César 

dans Marius), propose, à partir de l’analyse des quatre principaux axes 

des choix linguistiques de Pagnol dans ses textes, de reconsidérer la 

portée et la signification de son œuvre, et notamment de sa part 

marseillaise et provençale qui ne réduit en rien, au contraire, sa 

dimension universelle. Philippe Blanchet Lunati propose, quant à lui et 

de façon tout à fait complémentaire, de revisiter la signification et les 

réceptions de Pagnol et de son œuvre en se concentrant sur la question 

de l’entre deux, et notamment de l’entre deux langues et deux cultures, 

dans cette période de grand basculement entre la Provence et la France 

qui a caractérisé le début du XXe siècle à Marseille et en Provence. 

*** 

Enfin, comme nous le faisons régulièrement autour de nos dossiers 

thématiques consacrés au domaine d’oc dans les périodes modernes et 

contemporaines, nous avons ouvert un espace de Varia, dans lequel notre 

collègue Eguzki Urteaga, sociologue spécialiste de la langue basque, 

présente et analyse les résultats de l’enquête la plus récente (2021) sur la 

pratique du basque dans la partie française du Pays Basque. Les éléments 

concernant cette langue voisine de l’espace d’oc, non seulement sur le 

plan géographique mais aussi sur le plan sociolinguistique, seront très 

instructifs, nous n’en doutons pas, pour nos lecteurs et lectrices. 



 10 

Une rubrique d’information sur des publications signalées clôt ce 

volume, notre dernier volume papier avant le passage au tout numérique 

en accès gratuit sur notre site à partir de 2025. 

Pour terminer, la rédaction tient à présenter ses excuses pour le retard de 

parution, début 2025, de ce 2e numéro de 2024. Ce retard est dû à une 

forte surcharge de travail et à des difficultés d’organisation dans 

l’Université française, celle de Rennes 2 comprise, qui fait face, on le 

sait, à un manque de moyens accru, du fait de la puissance publique qui 

ne lui permet plus d’assurer sa mission constitutionnelle de service 

public d’enseignement supérieur et de recherche. 

 

Philippe Blanchet Lunati 

 

 

 

 

 

  



 11 

 

 

 

Frédéric Mistral et le prix Nobel 

 

Décédé à San Remo le 10 décembre 1896, le chimiste, industriel et 

fabricant d’armes Alfred Nobel avait décidé de consacrer sa fortune à 

la création de prix décerné « à ceux qui au cours de l’année écoulée 

auront rendu à l’humanité les plus grands services ». Cinq domaines 

étaient ainsi prévus, parmi lesquels la littérature, en faveur de « l’auteur 

de l’ouvrage littéraire le plus remarquable d’inspiration idéaliste ». Il 

devait être choisi par l’Académie suédoise. Un laps de temps fut 

nécessaire avant que les premiers prix ne soient décernés, ce qui fut le 

cas à partir de 1901. Cette distinction deviendra vite le couronnement 

suprême de ces disciplines, et tout particulièrement pour celle attribuée 

aux écrivains. Si elle est traditionnellement remise le jour anniversaire 

marquant le décès d’Alfred Nobel, c’est au cours des mois précédant 

qu’un choix d’éventuels lauréats est proposé à l’Académie suédoise par 

des universitaires ou des sociétés savantes. 

 

1. Une première tentative 

C’est dans ce contexte que dès le début de l’année 1901, un « complot » 

d’admirateur se constitue en faveur de Frédéric Mistral. Il paraît avoir 



 12 

été mené par le félibre Léon de Berluc-Pérussis (1835-1902)1 proche 

compagnon de notre poète, qui présente ainsi à Mistral ce projet dans 

une lettre datée du 27 janvier 1901 : 

« Fau que sigués au courrènt dóu coumplot que se sian permés 
d’ourganisa, quàuqui bon prouvençau, pèr lou triounfle de nosto lengo. 
S’agis pas de degoula lou gouvèr, emai proun l’ameritèsse, ni de faire 
tirassa lou Felibrige davans l’Auto-Court. Es à prepaus dóu Pres 
Nobel, que se dèu baia à l’obro majo d’aquest renouvèu de siècle.  
Voulèn à touto forço que l’agués, valènt-à-dire que Prouvènço l’ague. 
Es pèr acò, dóu tèms que Koschwitz e Bertuch se boulegon e boulegon 
lis Acadèmi e lis Universita fourestiero, nautre fasèn delibera e vouta li 
soucieta saberudo d’entre li Santo e Mentoun. Adeja, l’Acadèmi d’Ais 
a manda soun vot unanime. Ai escri à l’Atenèu de Fourcauquié […], à-
n-aquelo d’Avignoun […], à la soucieta de Digno […], à-n-aquelo de 
Draguignan […], à Gap, e perèu à la soucieta d’Estatistico de Marsiho 
[…]. Sariéu bèn estouna s’un soulet d’aquéli cors savènt  voutavo pèr 
un autre candidat que l’Emperaire dóu soulèu. MM.li Parisen se soun 
mes en tèsto de faire nouma Sully-Prudhomme. Urousamen, Paris es 
pas la Franço, e Santo Estello viho »2.  

 
1 Aristocrate provençal ayant partagé sa vie entre Forcalquier et Aix, où il était un 
membre éminent de l’Académie locale, Léon de Berluc-Pérussis fut l’un des plus 
proches collaborateurs de Mistral au sein du Félibrige, dont il était alors l’un des 
principaux majoraux. Ses idées régionalistes, voire décentralisatrice, 
influencèrent notablement le Maillanais (cf. ses Pages régionalistes publiées à Aix 
aux Editions du Feu en 1917 par son neveu Bruno Durand) 
2 « Il faut que vous soyez au courant du complot que quelques provençaux se sont 
permis d’organiser, pour le triomphe de notre langue. Il ne s’agit pas d’aller 
contre le gouvernement, même s’il le mérite assez, ni de faire traîner le Félibrige 
devant la Haute-Cour. C’est au sujet du Prix Nobel qui doit être attribué à l’œuvre 
majeure de ce nouveau siècle. Nous voulons à toute force que vous l’ayez, c’est-
à-dire que la Provence l’ait. C’est la raison pour laquelle Koschwitz et Bertuch 
se bougent et font bouger les Académies et les Universités étrangères. Quant à 
nous, nous faisons délibérer les sociétés savantes entre les Saintes-Maries et 
Menton. Déjà, l’académie d’Aix a envoyé son vœu unanime. J’ai écrit à l’Athénée 
de Forcalquier […], à celle d’Avignon […], à la société de Digne […], à celle de 



 13 

Edouard Koschwitz était un universitaire et philologue allemand (1851-

1904) qui publia une Grammaire historique de la langue des félibres 

(1894), et une édition critique de Mirèio (1900). Il en est de même pour 

August Bertuch (1838-1923), qui traduit Mirèio et Nerto en allemand. 

On remarquera que Berluc n’a demandé le parrainage qu’à des sociétés 

savantes provençales, « des Saintes à Menton », sans aller jusqu’à 

Nîmes ou Montpellier… Belle preuve que, comme beaucoup d’autres 

félibres, Berluc se considérait seulement comme Provençal… 

Mistral avit déjà appris la nouvelle. Car dans une lettre datée du 19 

janvier, il évoque cette campagne en sa faveur à son ami le romaniste et 

universitaire médiéviste français Gaston Paris (1839-1903)1 : 

« Je ne sais pas en quoi consiste ce grand prix Nobel pour lequel je suis 
proposé par les provençalistes d’France, chose que j’ignorais aussi. 
Ces têtes d’outre-Rhin sont d’une persistance et persévérance 
extraordinaires lorsqu’elles ont encaissé une idée…Vous savez-en-effet 
que Koschwitz vient de publier une édition de Mirèio sans traduction à 
l’usage des étudiants universitaires, édition qui doit se vendre, puisque 
la librairie m’a payé des droits d’auteur. Mais j’ai de plus la chance 
d’avoir un traducteur enthousiaste, M. August Bertuch de Frankfort, 

 
Draguignan […], à Gap, de-même qu’à la société de Statistiques de Marseille 
[…]. Je serais bien étonné si un seul de ces corps savants votait pour un autre 
candidat que l’Empereur du soleil. MM. Les Parisiens se sont mis en tête de faire 
nommer Sully-Prudhomme.  Heureusement, Paris n’est pas la France, et Sainte 
Estelle veille ». In Correspondance de Frédéric Mistral et Léon de Berluc-
Pérussis, éd. par Bruno Durand, Documents pour servir à l'histoire de la 
renaissance provençale, Gap, Ophrys, 1955. 
1 Médiéviste et philologue, Gaston Paris sera tout à tour professeur à l’Ecole 
Pratique des Hautes Etudes (1869), au Collège de France (1872), et membre de 
l’Académie des inscriptions et belles Lettres (1876), puis de l’Académie française 
(1896). Avec le romaniste Paul Meyer (1840-1917), il sera l’un des principaux 
correspondants scientifiques de Mistral. 



 14 

qui va de ville en ville, donnant des conférences sur le félibre de 
Maillane et ses poèmes… »1.  

Mistral écrit par ailleurs à Berluc le 8 février suivant :  

« Dóu rèsto, aquéu pres Nobel, cresès-lou coume vous lou dise, 
m’empacho forço mens de dourmi aujour-d’uei que se me toumbavo 
deman. I’aurié proufié pèr Prouvènço, qu’estudiarian ensèn lou biais 
de l’emplega »2. 

 

Comme il était en principe demandé une publication dans l’année, 

Berluc propose à Mistral le même mois que l’on fasse imprimer un 

frontispice de L’Aiòli accompagné de poèmes et d’une page de titre 

datée de 1900. Il lui précise : « Me sèmblo qu’aquesto obro, religado e 

mandado à-n-Estockolm, sarié proun digno de balança lou librihoun 

de Sully-Prudhomme »3. Et il ajoute : 

« Koschwitz fai comte d’escriéure en Suedo à sis ami e de pleideja 
caudamen pèr Prouvènço. L’ai prega d’espera quàuqui jour vosto 
responso à ma proupopusicioun d’encuei. Dóumage que 
l’ambassadour de Franço, à-n-Estockolm, lou brave Catusse, qu’aviéu 
forço couneigu à Foucauquié , siegue mort l’an passa… »4.  

 
1 Emile-G. Léonard, Mistral ami de la science et des savants, Paris, Horizons de 
France, 1945. Voir aussi : Correspondance de Frédéric Mistral avec Paul Meyer 
et Gaston Paris / recueillie et annotée par Jean Boutière, Paris, Didier, 1978. 
2 « Du reste, ce prix Nobel, croyez-le comme je vous le dis, m'empêche beaucoup 
moins de dormir aujourd’hui que s'il me tombait dessus demain. Tout le profit 
irait à la Provence et l’on étudierait ensemble la façon de s’en servir ». 
Correspondance de Frédéric Mistral avec Léon de Berluc-Pérussie, op. cit.  
3 « Il me semble que cette œuvre reliée et envoyée Stockholm, serait assez digne 
de contrebalancer le livret de Sully-Prudhomme ». 
4 « Koschwitz compte écrire en Suède à ses amis e de plaider chaudement en 
faveur de la Provence. Je l’ai prié d’attendre quelques jours votre réponse à ma 
présente proposition. Dommage que l’ambassadeur de France, à Stockholm, le 



 15 

Il ne semble pas que ce projet a t »été ’éalisé…  

Dans tous les cas, la candidature mistralienne n’allait pas de soi.  

- Pour le gouvernement français, il était d’une part inconcevable 

que le premier prix international de littérature jamais décerné allât 

à une œuvre rédigée dans une langue régionale qui n’était pas 

celle de la « République Une et Indivisible ».  

- De plus, l’appui des romanistes allemands à cette candidature ne 

pouvait que la faire paraître encore plus suspecte à Paris. Comme 

un prétendu complot visant à saper l’unité nationale, au moment 

où la France, suite à la défaite de 1970, regardait plus que jamais 

du côté de la « ligne bleue des Vosges » et l’Alsace-Lorraine…... 

- Enfin, il semble que la médiocrité des traductions auxquelles 

l’Académie suédoise pouvait se référer n’ait pas facilité la 

promotion de notre écrivain... 

Le candidat officiel de la France était donc le poète Sully-Prudhomme 

(1839-1907). Cet auteur est aujourd’hui bien oublié.  Sans revenir sur 

l’allusion de Berluc au sujet du petit « librihoun » publié par cet auteur, 

 
brave Catusse, que j’avais bien connu à Forcalquier, soit mort l’an passé… ». 
Correspondance Mistral-Berluc, op. cit.  Il s’agit d’Anatole-Charles Catusse, haut 
fonctionnaire français né en 1847. Après avoir été un éphémère sous-préfet de 
Forcalquier en 1871 où il dut rencontrer Berluc, Catusse occupa plusieurs charges 
préfectorales avant d’être nommé ministre plénipotentiaire à Stockholm en 1899, 
où il mourut en charge. Sur le site des Archives Nationales, sa biographie affirme 
qu’il est décédé en mars 1901 (Intérieur ; Direction générale de l'administration. 
Dictionnaire biographique des préfets, septembre 1870-mai 1982). Cela semble 
inexact si l’on se réfère à la missive de Berluc datant de janvier, et qui signale déjà 
la mort du diplomate… 



 16 

Mistral lui-même avait bien cerné le personnage dans une lettre 

envoyée à son ami Paul Mariéton le 20 novembre 1883, c’est-à-dire 

bien avant l’affaire du Nobel. Le contexte était alors bien différent, ce 

qui donne plus de poids encore au jugement négatif que le père de 

Mirèio portait déjà sur Prudhomme et son œuvre puisqu’il n’était alors 

aucunement en concurrence avec lui : « La poésie vraie de ses deux 

volumes pourrait se réduire à une plaquette de 20 pages. Le reste sent 

l’effort et la composition d’écolier. Et pourtant, c’est un maître »1. Quoi 

qu’il en soit, et ainsi que le remarque Claude Mauron : « …contre Sully-

Prudhomme, candidat officiel de la France, il n’y avait pas grand-

chose à espérer »2. 

Malgré tout, certaines rumeurs attribuèrent quand même le prix au 

Maillanais à la fin de novembre 1901. Frédéric Mistral fut inondé de 

félicitations, de solliciteurs, et d’articles de presse. L’un d’entre eux 

était signé par Charles Maurras, dont la vocation provençaliste et 

félibréenne avait débuté avant qu’il ne devienne l’un des mentors de 

l’extrême droite française. Il y insistait maladroitement sur l’appui 

« désintéressé » des Allemands… ce qui ne plut guère à Mistral3. 

C’est bien Sully Prudhomme qui obtint le premier prix Nobel. Mistral 

 
1 Cité par Claude Mauron dans son ouvrage Frédéric Mistral, Paris, Fayard, 1993. 
2 Claude Mauron, op.cit.. 
3 « I’a que Maurras que, tout en me mountant i nivo, a tort d’espelugueja lis 
entencioun de Koschwitz. Es acò uno imprudènci de Martegau enfiouca… » [« Il 
n’y a que Maurras qui, tout en me portant au pinacle, a tort d’insister sur les 
intentions de Kotschwiz… Cela est une imprudence de Martégal enflammé »]. 
Lettre du 7 décembre 1901, in Correspondance de Frédéric Mistral avec Léon de 
Berluc Pérussis, op. cit. 



 17 

le félicita et reçu du lauréat une réponse significative par une carte de 

visite en date du 19 décembre 1901 : « C’est une heureuse chance pour 

moi que vous n’ayez versifié qu’en provençal » 1. Cette citation est 

caractéristique de l’argumentation qui a dû être présentée par la France 

afin de « torpiller » la candidature de Mistral au profit de son 

concurrent. 

 

2. La deuxième tentative, cette fois fructueuse… 

Il faudra attendre trois ans pour qu’une nouvelle candidature soit 

déposée, cette fois sans l’appui de Léon de Berluc-Pérussis, décédé en 

1902. Les auspices de 1904 étaient beaucoup plus favorables. Car en 

plus des Allemands, les études provençales avaient connu un notable 

développement dans les milieux universitaires suédois. Deux 

traductions de Mirèio étaient parues dans cette langue la même année2. 

Les « Germains » n’étaient donc plus seuls à soutenir le Maître... Mais 

ces versions suédoises étant elles aussi médiocres, on peut se demander 

si cela n’explique pas pourquoi Mistral n’obtint en fait qu’un demi-prix 

Nobel3... 

En-effet, Mistral fut couronné conjointement avec José Etchegaray 

 
1 Claude Mauron, op. cit. 
2 Mirèio : provensalisk dikt / på svenska återgifven af Carl Rupert Nyblom, 
Stockholm, Bonnier, 1904. Mirèio : provençalsk dikt. Del 1, (Sånger 1-3) / 
bemyndigad öfversättning af Augusta Ljungqvist, Uppsala, Almqvist & Wiksell. 
1904. 
3 C. Mauron le remarque ainsi dans sa biographie mistralienne : « On a pu croire 
qu’une traduction de Mirèio en suédois avait constitué au succès : au contraire, 
par sa médiocrité, elle coûta à Mistral un demi-prix Nobel… ». op. cit.  



 18 

(1832-1916), un madrilène d’origine basque. C’était un mathématicien 

qui fut ministre des Finances en France avant d’écrire des pièces de 

théâtre et des poèmes. Le 17 décembre 1904, l’Espagnol écrivit à 

Mistral une jolie lettre : 

« Permettez-moi, mon cher Maître, un petit jeu de mot, que mon goût 
pour les mathématiques excusera, et laissez-moi vous dire que la 
division du Prix Nobel avec vous n’a pas été pour moi une division mais 
bien une vraie multiplication de l’hommage reçu »1.  

 

Comme le souligne Claude Mauron dans sa biographie consacrée au 

Maillanais : 

« Mistral répondit à son « collègue et compagnon de gloire » sur le 

même ton cordial, évoquant le surnom de « l’Espagnol » que portait son 

père, rappelant son amitié avec Balaguer et achevant sur le « calice 

qu’il nous faut vider jusqu’à la dernière goutte, c’est-à-dire l’épreuve 

inéluctable qui consiste à accuser la réception de toutes les cartes de 

félicitations »2. 

Ni Mistral, ni Etchegaray ne se rendirent à Stockholm pour recevoir leur 

prix, le 10 décembre 1901. Il faut dire que les deux lauréats étaient âgés, 

à une époque où les voyages étaient plus difficiles qu’aujourd’hui. Au 

cours de cette cérémonie, le secrétaire perpétuel de l’Académie suédoise, 

Carl-David af Wirsén, prononça une allocution considérée par Claude 

Mauron comme « consternante de médiocrité » :  

 
1 Idem. 
2 Idem. 



 19 

« Après avoir expliqué que Mistral et Etchegaray « avaient tous deux 
atteint les limites non seulement de l’art poétique, mais encore de la vie 
humaine », il vanta Mirèio pour « son art de dérouler à nos yeux toute la 
Provence avec sa nature, ses souvenirs, ses mœurs anciennes et la vie 
quotidienne de ses habitants », et Calendau pour « plusieurs tableaux 
d’une précision remarquable sur la vie du pêcheur ». Quant au Pouèmo 
dóu Rose, « composé par un poète âgé de soixante-sept ans, il est 
cependant plein de vie ». Au moins était-il affirmé pour justifier 
l’attribution du Prix en fonction de « l’idéalité » exigée par Nobel, que 
l’œuvre mistralienne « se distingue par un idéalisme artistique et sain et 
florissant tout à la fois, chez un homme qui a voué toute sa vie à une 
idée : le relèvement et le développement des intérêts spirituels de son 
pays natal, sa langue et sa littérature »1. 

 

Claude Mauron remarque que le couronnement de Mistral précéda de 

peu l’attribution du Prix à Rudyard Kipling (1907). Les deux lauréats en 

langue française suivant seront le Belge Maurice Maeterlinck (1911) et 

le Français Romain Rolland (1915)2. Mais jusqu’à ce jour, Frédéric 

Mistral est le seul lauréat du prix Nobel de littérature ayant écrit en une 

langue régionale. 

Sans plus insister sur le prestige international que lui valut le prix Nobel, 

Mistral reçut la somme de près de 100 000 Francs – exactement 97 479 

F., ainsi qu’il le précise à Pierre Dévoluy dans une lettre du 11 décembre 

19043. Il consacra cet argent au réaménagement du Museon Arlaten, 

désormais installé dans l’ancien collège, nouveaux locaux qu’il put 

 
1 Ibidem. 
2 Ibidem. 
3 Correspondance Frédéric Mistral Pierre Dévoluy, éd. par Charles Rostaing, 
Nîmes, Bené, 1984. 



 20 

acquérir à la Ville d’Arles grâce à la signature d’un bail emphytéotique 

de 99 ans. Inauguré en 1909 lors du cinquantenaire de Mirèio. Le 

nouveau musée a été récemment restauré par le Conseil Départemental 

des Bouches-du-Rhône1. Mistral aurait voulu aussi consacrer une partie 

de son prix à ériger une porte monumentale dans son village afin de 

remplacer celle de l’ancien rempart, détruite sur ordre du préfet. Notre 

Maillanais y fait allusion dans une lettre à Paul Meyer du 2 octobre 

19052. Mais un voisin récalcitrant s’y opposa, et le projet tourna court3… 

*** 

Pour conclure, on peut affirmer que l’attribution du Prix Nobel a été la 

consécration suprême et définitive de Mistral, à la fin d’une longue vie 

consacrée à la Provence. Un tel couronnement n’allait pourtant pas de 

soi et était loin d’être évident. Il y avait d’abord la très grande difficulté 

de promouvoir et diffuser une œuvre écrite dans une langue régionale 

minoritaire, longtemps qualifiée de « patois », surtout par rapport au 

français, qui jouissait encore alors du statut prestigieux de langue 

 
1 On rappellera que le Museon primitif, ouvert en 1899 se trouvait dans un étage 
de l’ancien collège des Oratoriens, plus à l’est, dans la même rue de la République. 
Une plaque commémorative signale aujourd’hui cet emplacement. 
2 Correspondance de Frédéric Mistral avec Paul Meyer et Gaston Paris, op. cit.  
Jean Boutière précise en note : « La nouvelle porte dont Mistral avait fait faire le 
plan ne fut pas construite, contrairement aux espoirs du poète exprimés dans sa 
lettre à Meyer ». Boutière cite l’ouvrage de Denis Poullinet (Maiano, 1923, p. 194 
trad p. 195) où ce dernier précise que Mistral « rencontra à ce sujet une opposition 
regrettable ». 
3 Voir à ce sujet :  Henri Moucadel, Maillane de A à Z, Nîmes, Mon Edition, 2003, 
notice « Portail ». Dominique Moucadel, « Lou Pourtau Maianen », in L’Astrado 
n° 38, 2003. Pour la petite histoire, il semblerait que le voisin récalcitrant était un 
parent de Mistral, membre de la famille des Poullinet… 



 21 

littéraire et diplomatique au niveau européen, voire mondial… Et si, 

grâce à la bénédiction de Lamartine, sa qualité s’est vite avérée 

indiscutable, on a par la suite beaucoup critiqué l’écrivain provençal. Il 

a été suspecté de séparatisme voire d’antirépublicanisme. Un courant 

idéologique le considéra comme un auteur « régionaliste mineur », et par 

là même indigne du prestigieux prix Nobel de Littérature. C’est ainsi que 

dans un ouvrage consacré à l’histoire du prix paru dans sa traduction 

française en 1988, l’académicien suédois Kjell Espmark n’hésite pas à 

classer notre Maillanais parmi les noms qui « sont généralement (sic) 

considérés comme indigne du prix »1. De manière incontestable, ce 

jugement à l’emporte-pièce nous semble injuste, faux, voire-même 

anachronique. Car si l’on remet le couronnement de Mistral dans le 

contexte de son temps, et ainsi que l’avait souligné le secrétaire de 

l’Académie suédoise lui-même dans son discours cité plus haut, l’œuvre 

mistralienne correspond bien au critère de choix édicté par Alfred 

Nobel qui voulait primer « l’auteur d’un ouvrage littéraire le plus 

remarquable d’inspiration idéaliste ». N’oublions pas que le XIXe siècle 

qui se terminait alors était celui du réveil des régionalismes et des 

nationalismes locaux, ainsi que d’un intérêt accru pour les cultures 

minoritaires. Cela justifie pleinement le choix que fit alors l’Académie 

suédoise, avec l’appui des milieux universitaires européens. On ne sera 

pas étonné de remarquer que l’année suivante (1905) c’est l’écrivain de 

langue polonaise Henryk Sienkiewicz (1846-1916) qui fut couronné, 

 
1 Kjell Espmark, Le Prix Nobel : histoire intérieure d’une consécration littéraire, 
Traduit du suédois par Philippe Bouquet, Paris, Balland, 1986. 



 22 

alors que son pays était encore sous le triple joug prussien, austro-

hongrois et russe, ne recouvrant son indépendance qu’après la Première 

Guerre mondiale. Bien entendu, le prix Nobel de Littérature a vu depuis 

ses critères de choix changés, en même temps que l’évolution de la 

société et des mentalités. La récente attribution du prix au dernier lauréat 

français, en l’occurrence Annie Ernaux, est à cet égard très 

caractéristique de cette mutation... Certains esprits chagrins n’ont pas 

pour autant cessé leurs critiques…  L’une des plus savoureuses est le 

jugement Provençal Jean Giono, publié dans la revue Arts le 15 juillet 

1959, afin de contrecarrer les célébrations du centenaire de Mirèio1. Plus 

récemment encore, l’académicien suédois Kjell Espmark n’hésita pas à 

classer Mistral parmi les noms « qui sont généralement considérés 

comme indignes de prix » (sic)2. 

Mais fort heureusement, il y a les hommages provenant de grandes 

personnalités telles que le pape Pie X ou du président des États-Unis 

Théodore Roosevelt, sans oublier la visite que Mistral reçut à Maillane 

du Président Raymond Poincaré en 19133. Il y a enfin le choix de la 

 
1 « Mistral ? C’est un charlatan et un escroc… Mistral a créé les Félibres mais il 
aurait pu créer aussi bien « les joueurs de boule de Saint-Mandé […]. Les gens 
qui ont le français à leur disposition sont des imbéciles notoires s’ils écrivent le 
provençal qui n’a même pas d’utilité […]. Mistral ! C’est une grande chance qu’il 
a eue de s’appeler ainsi. S’il s’était appelé Tartempion, il aurait beaucoup moins 
réussi ». Mais Giono n’était-il pas simplement jaloux, lui qui ne reçut jamais le 
Nobel ? Pour ce qui est des réactions des milieux provençalistes et félibréens à la 
saillie de Giono, cf. René Jouveau, Histoire du Félibrige : 1941-1982, Nîmes, 
Bené, 1987. 
2 Kjell Espmark,  Le Prix Nobel: histoire intérieure d'une consécration littéraire... 
trad. du suédois par Philippe Bouquet, Paris, Balland, 1986. 
3 Plus récemment encore, il y a eu les visites à Maillane du président de la 



 23 

poétesse chilienne Lucila de María del Perpetuo Socorro Godoy 

Alcayaga (1889-1957) de prendre pour pseudonyme celui de Gabriela 

Mistral en hommage au Maillanais, avant de recevoir à son tour le Prix 

Nobel de littérature en 1945. C’est ainsi que deux lauréats portent le 

même nom de Mistral… Comme le dit un proverbe provençal : lou bon 

òli vèn toujour au-dessus… 

Le Prix Nobel de Littérature est définitivement et légitimement acquis 

par Mistral pour l’éternité. 

 

Remi VENTURE 

Conservateur en chef de la bibliothèque d’Arles 

 

  

 
République François Mitterrand et du Premier ministre Edouard Balladur. 



 24 

  



 25 

 

 

 

Éco-poétique de Calendau 

 

Y a-t-il dans la psyché de Frédéric Mistral un conflit entre livres et 

champs, entre apprentissage intellectuel et contact direct à l’école de la 

nature ? D’un côté il est « l’umble escoulan dóu grand Oumèro », de 

l’autre il est l’indiscipliné élève de Maillane, adepte de l’école 

buissonnière. A priori, et selon ses Memòri e raconte, c’est la nature qui 

a fait de lui le poète qu'il fut. Un passage des mêmes Memòri l’assume 

sans honte :  

Vers li vuech an, e pas pulèu, emé moun saquet blu pèr ié pourta moun 

libre, moun caièr e ma biasso, me mandèron à l’escolo... Pas pulèu, e 

Diéu merci ! car, en ço que pertoco moun desvouloupamen naturau e 

courau, l’ensignamen, la trempo de ma jouino amo de pouèto, n’ai mai 

France, segur, dins li cambareleto de moun enfanco poupulàri que dins 

li raganello de tóuti li rudimen.1 

Pourtant, au seul repérage intertextuel de l’œuvre mistralienne, on 

constate la forte prégnance de sa culture classique ainsi que la référence 

– consciente ou inconsciente – non seulement à Homère mais à Virgile 

 
1 Frédéric Mistral, Memòri e raconte, Culture Provençale et Méridionales, 
Raphèle-lès-Arles, 1980, p. 50 (début du Chapitre IV). 



 26 

et d’autres écrivains qui, certes, avaient eux aussi une dilection 

particulière pour la nature et sa beauté (on ne citera que Virgile pour le 

premier essai poétique de Mistral, Li meissoun), mais que le poète 

provençal n’avait forcément pu rencontrer que dans les livres. 

Comme l’avait montré le XVIIème siècle espagnol du Don Quichotte de 

Cervantes, ou le XVIIème siècle français du Berger extravagant de 

Sorel, les livres peuvent couper le lecteur d’un contact concret avec la 

nature, l’enfermer dans l’univers livresque, et parfois même le conduire 

à la folie. 

Mistral n’en est peut-être pas là... Joignant livres et contemplation de la 

beauté agreste, son but n’aurait-il pas été plutôt de faire le lien entre les 

deux, à une époque où, en pleine Révolution industrielle, il était temps 

d’écrire pour protéger l’environnement ? 

Avant même Lou Pouèmo dóu Rose, où Caburle et Croucoudile 

s’affronteront à titre symbolique, historique et écologique, Calendau 

semble déjà annoncer dans l’œuvre de Mistral une éco-poétique inspirée 

et dynamique. La vue des paysages provençaux, lors d’excursions 

largement décrites dans les Memòri, n’avait-elle pas invité le poète de 

Maillane à cette contemplation exaltée et, conséquemment, à cet 

engagement littéraire ? 

 

1. La nature est belle 

 Comme bon nombre d’écrivains de son temps, Mistral se plaît à 

offrir des leçons minutieuses et exaltées d’histoire naturelle. Le Tresor 



 27 

dóu Felibrige, doté de ses descriptions lexicographiques – mais pas 

seulement – d’oiseaux, de plantes, d’arbres, d’animaux... prouve l’intérêt 

tout particulier que porte Mistral à la nature environnante. Il y a chez lui, 

un côté très XIXème siècle, à se servir non seulement des dictionnaires 

mais aussi de la fiction narrative, pour documenter le lecteur au sujet des 

sciences naturelles. Jules Verne en avait usé – peut-être même abusé – 

dans 20000 lieues sous les mers, Hugo ne sera point avare non plus en 

descriptions détaillées de la nature, et bien d’autres auteurs encore, 

s’attachant en cela à la fonction didactique de l’écrivain au siècle d’un 

romantisme très souvent admiratif de la nature. 

 Le cadre narratif initial bucolique, sur le mode virgilien, l’atteste 

dès le début de Calendau : 

Au bon dóu jour, sus uno caumo 

Que di brugas l’óudour embaumo, 

Uno femo, un jouvènt soun agrouva ; dóu baus 

Ounte se trovon, ié presènto 

Si blanc móutoun la mar lusènto ; 

Di claparedo aqui jasènto, 

Soulet, lou picatèu estouno lou repaus. (chant I) 

 

On lit même à la fin du chant III : Aquest roudelet d’oumbro es un verd 

paradis.1 

 
1 Continuité de la littérature d'oc oblige, on se souvient que Max Rouquette 
utilisera la même formule de Verd Paradís. 



 28 

Dans ce cadre enchanteur, voire enchanté, il n’est pas étonnant que la 

nature parle : 

la terro e l’oundo 

Parlon, e de pertout desboundo 

La passioun e lou bram e la prèisso d’amour... (chant I) 

 

Du magique on passe aisément au spirituel : finalement, la nature est un 

temple et la baumo d’Esterelle elle-même est pétrie de la main de Dieu : 

Diéu meme a cisela 

Aquelo peirounenco brueio 

Que crèis au trespir de la plueio... 

E pèr tout moble un lié de fueio... 

Mai li cous li plus aut soun li plus mau moubla. (chant I) 

 

Comme depuis la position divine, la nature est sensible, nantie de critères 

d’évaluation bien différents des nôtres, et ne comprend pas les enjeux 

purement humains qui font s’affronter les Terriens les uns aux autres, et 

parfois s’entretuer : 

Vole saupre 

Perqué vous tias à cop d’escaupre 

E de coumpas. Tuei, roure e caupre, 

Lou gréule di mourènt fai crussi... (chant VIII) 

 

 



 29 

Gloire aux arbres donc, qui possèdent bien plus de sagesse que les 

hommes censés la connaître et l’appliquer ! Vieillir n’est ainsi pas une 

calamité ni un naufrage chez la gent botanique : 

Mai éli, lis aubre di serre, 

Éli que, siau, rege, sincère, 

Mau-grat li quatre vènt, enauron si capèu, 

Éli sus quau peson lis age 

Mens que l’aucèu qu’es de-passage, 

Éli que, contro voste usage, 

Lou vieiounge aboundous rènd plus fort e plus bèu (…) (chant VII) 

 

À leur tour, les animaux sont décrits comme bien plus sages, même sur 

le plan politique. On rappelle dans Calendau l’organisation minutieuse 

et fonctionnelle des abeilles. Celles-ci forment toute une société 

extrêmement bien organisée : 

La pichouneto republico 

N’avié qu’uno obro : la melico. 

E tóuti li matin, à drapèu desplega, 

La republico touto entiero 

Prenié lou vanc sus la coustiero ; 

Pièi au tremount, di genestiero 

Entournavo à l’oustau ço qu’avié rapuga... (chant VII) 

 

 Plus encore, la nature est un réceptacle mémoriel : 

Li ferigoulo meme an counserva l’óudour 



 30 

De vòsti piado (chant I) 

 

C’est donc, pour Mistral, la nature – et les gens associés à des activités 

naturelles – qui conservent la langue d’oc : 

 

La lengo d’O, pamens fièro coume toujour, 

 

S’enanè viéure encò di pastre 

E di marin... À soun malastre, 

Gènt de terro e de mar, sian demoura fidèu. 

Bruno, au jour d’uei, remo e rastello ; 

Mai la Naturo l’encastello, 

A pèr courouno lis estello, 

Lis oundo a pèr mirau, li pin a pèr ridèu... (chant IV) 

 

Au sujet de cette association défense de la nature / défense de la langue 

d’oc, Claude Mauron écrit : 

« Lis annado 1860 soun lou moumen que se voto de lèi pèr proutegi li 

mountagno, pèr planta mai d’aubre. En Prouvènço, li fourèst an un 

aparaire d’elèi, emé l’avoucat sestian Carle de Ribbe (1827-1899), que 

publico en 1857, à Paris, soun libre sus La Provence du point de vue des 

bois, des torrents et des inondations. E se devino-ti pas qu’es lou meme 

Ribbe qu’avié fa espeli à-z-Ais, en 1854, un Pascalis, étude sur la fin de 

la Constitution provençale (1787-1790), que Mistral se n’es ispira pèr 

lou « naciounalisme prouvençau » de Calendau, e que cito dins li noto 



 31 

dóu cant X ? Dins l’esperit dóu pouèto, devers 1860, tout vai coutrìo, lou 

sauvamen dóu poudé pouliti en Prouvènço, lou sauvamen di séuvo, e – 

apoundoun mistralen – lou sauvamen de la lengo. »1 

Nature, patrimoine, histoire régionale, langue provençale, tout cela est 

lié chez Mistral. Les vers consacrés à la Sainte Baume sont éclairants à 

cet égard : 

Alucas-la ! Souto li domo 

De sa fougouso e verdo como, 

Trèvo uno errour sacrado : em’ un pïous fremin 

Li fueio amagon de mistèri ; 

Li broundo sèmblon de sautèri ; 

L’amo ilumino la matèri ; 

De Santo Madaleno e de Sant Meissemin 

 

Lis aubre parlon ; l’auceliho 

Douçamenet en l’èr bresiho ; 

Avau meme, au secant, flourisson li blavet... (chant VIII) 

 

Relevons que ce sont précisément des éléments naturels qui sont les 

témoins du mariage symbolique et final de Calendau et d’Estérelle, 

comme l’héroïne le dit elle-même : 

Aubre dóu mount Gibau ! Pinedo, 

 
1 Claude Mauron, « Li mèle dóu Ventour », Lou Prouvençau à l'Escolo, n°12, 
2001, p. 51. 



 32 

Éusiero, nerto e mourvenedo ! 

E tu, soulèu tremount ! e tu, campèstre siau ! 

E tu, mar superbo ! à l’angòni, 

Vous prene, iéu, pèr testimòni 

De moun eterne matrimòni !... 

Aucèu de la fourèst, cantas lou cant nouviau ! (chant XII) 

 

Aussi, défendre la nature relève-t-il d’un exercice quasiment religieux 

chez Mistral. Inversement et logiquement, détruire la nature relève du 

sacrilège. On traite Calendau d’abandonné de Dieu suite à son massacre 

des mélèzes : 

Quau es lou massacre, 

L’abandouna de Diéu, lou sacre, 

Qu’avalanco li mèle, amount au tron de l’èr ! (chant VII) 

 

Car, tout simplement, la nature est la propriété de Dieu : 

Mai di mountagno 

Li crèsto parpelouso apartènon à Diéu ! (chant VII) 

 

Toutefois, n’allons pas croire qu’il y a chez Mistral une misanthropie 

latente, que couverait une écologie militante. Pour le poète de Maillane, 

l’humanité est la création ultime de la nature et la nature est le miroir de 

Dieu : 

L’umanita doulènto, aquéu pountificat 

De la naturo, e la naturo, 



 33 

Mirau de Diéu e creaturo... (chant IX) 

 

 La gageure existentielle des hommes, dans l’optique de leur 

résidence dans ce cadre naturel, est donc de comprendre l’ontologie 

divine de la nature et de la respecter comme opera dei. Il n’est pas 

étonnant qu’à la fin de Calendau, Sévéran met le feu à la nature, 

précisément en maudissant Dieu : 

- Ai ! treitamen tu que m’escraches, 

Crido en mourènt, negre Diéu ! saches 

Qu’à pèd joun ai cauca toun noum, tant qu’ai pouscu ! (chant XII) 

 

On repérera facilement la reprise à l’envers et blasphématoire du « Que 

Ton nom soit sanctifié » du Notre Père. 

D’ailleurs – voix de Dieu et voix de la Terre étant communes – le jour 

de la rencontre entre Sévéran et Estérelle la nature est « déchaînée » ; 

elle « prévient » en quelque sorte l’héroïne. 

Le spectacle symboliquement repoussant de la nature a donc aussi une 

signification religieuse. Sévéran, à Eiglun, habite parmi les vipères, 

symbole on ne peut plus génésiaque : 

E dins la coumbo espetaclouso, 

E founso e frejo e parpelouso, 

Intro espanta : lou jour, saturnin e feroun, 

Sus la vipèro e la rassado 

Ploumbo aqui dintre uno passado ; (chant III) 



 34 

 

On parle ainsi, dans Calendau, d’endroits sinistres : Es de liò mounte 

Diéu n’a passa que de-niue. (chant VII) 

 

2. L’homme se rebelle 

Dans Calendau, la désobéissance à l’ordo naturel, donc l’ordo divin, est 

le fait caractéristique de l’homme. 

La première raison est masculine, et s’origine dans un trop plein 

d’énergie. Celle-ci est mal employée car, initialement, l’homme a sa 

place dans la nature. L’héritage de Rousseau est fort dans cette période 

romantique, comme on le voit au chant IV : 

N’i’a que soun pastre dins li Mauro 

Abouscassidon : siegon l’auro 

De colo en colo, emé si cabro, emé si chin... 

Sa vido entiero, an l’iue dins l’aire, 

E van e vènon, countemplaire... 

E dins la foulo, li chiflaire, 

Quand n’en descènd quaucun, n’en fan soun mato-chin. 

 

Mais, comme le dit la strophe, cette sage inclusion au sein de la nature 

déclenche les foudres d’une société qui s’est éloignée du substrat naturel. 

Conséquemment, Calendau a intégré l’idée que sa notoriété se bâtirait 

sur des exploits sur-naturels, voire contre-naturels. Son trop plein 

d’amour et d’énergie, le personnage va mal l’employer et le mettre au 



 35 

service de la destruction (qui est un critère sociétal mais non naturel). 

Épicure, dans sa définition des désirs non naturels et non nécessaires, 

notamment en ce qui concerne le désir de gloire sociale, n’avait pas dit 

autre chose. 

Voilà donc les chevaliers des Baux qui ne cessent de guerroyer, selon 

une devise familiale de non repos : 

Car, faire tóuti sis esperro, 

Disien, es viéure : souto terro 

En pas dourmiren proun sus lou meme coustat... 

Isso !  (chant I) 

 

Ils n’ont pas su « s’arrêter » et ont dépassé le chiffre 79, dépassement 

contre lequel pourtant ils avaient été mis en garde. Nous relevons une 

intempérance patente ici : 

Setanto-nòu plaço garnido, 

Bèn merletado, bèn munido, 

Èron Terro Baussenco ; e li prince di Baus 

Tenien, d’après la couneissènço 

Qu’avien dis astre, la cresènço 

Que toumbarien en descasènço 

Lou jour que metrien crèis à-n-aquéu noumbre claus. (chant I) 

 

 De la même façon, on déplore dans Calendau une glorification de 

l’ambition et de l’arrivisme, lors notamment de l’épisode de la 

madrague : 



 36 

L’ome de bon, fau qu’aproufiche 

Li gràndis óucasioun, o bèn, dins lou roudan, 

Coume lou coumun, anouïdo, 

Sèmpre tirassara sa vido... (chant V). 

 

Au passage on relèvera le mépris pour le « commun » des mortels, 

ressortissant lui aussi d’un mépris qui touche à la fois le monde humain 

et le monde naturel, l’ambition s’exerçant sur des massacres botaniques 

ou animaliers. 

Le héros avoue, a posteriori, qu’il a été atteint d’amourous ourguei 

(chant VI) et les deux jouteurs Martégaux, Genez et Mitre, sont qualifiés 

de « trop viéu ». 

Il y a donc un problème – très masculin – de « régulation » de l’énergie 

(en termes freudiens, de libido). Le problème est que le code sociétal 

fonctionne à plein, même pour Calendau, et ses exploits contre-naturels 

le rendent célèbres et lui offrent un bon accueil, notamment à Aix : 

res à toun entour, 

Jouvènt, que noun ague France dire 

Toun acipado au Ro dóu Cire, 

Res que noun sache e noun amire 

Toun redoutable assaut i Mèle dóu Ventour. 

 

Rèi de la Pesco e de la Targo, 

Dins ta peitrino ardènto e largo 

Lou sang de la nacioun prouvençalo, galoi, 



 37 

Vèn de flouri ! (chant X) 

Il y a là une accusation extra-fictionnelle et subtile des critères sociétaux 

de la part de Mistral. 

Le discours accusateur du contre-naturel se focalise dans le domaine de 

l’exploitation de la nature. Calendau a vidé la mer de ses thons (« Aquéli 

de Cassis an escoufia la mar » - chant V) et Auferan, en bon sophiste 

mais s’appuyant sur un fait indéniable, utilisera l’argument pour faire 

chasser Calendau par ses concitoyens : 

- Vesès pas, tron de Diéu ! 

Que vai encaparra la pesco 

Dins sa madrago ?... Mourdès l’esco : 

Aura lou mèu, vautre li bresco, 

Éu li troupèu de toun, vautre lou pèis catiéu. (chant VI). 

 

Auferan pointe du doigt l’ambition délétère de Calendau, même s’il ne 

le fait que par dépit et jalousie. Car effectivement Calendau est trop 

ambitieux, et son ambition s’exerce sur l’exploitation de la nature. En ce 

sens, il n’est pas le premier héros mistralien à faire montre de cette 

ambition typiquement ciblée autour de l’exploitation des ressources liées 

à l’environnement. Dans Mirèio, Vincent avait demandé à son père de 

dire à Maître Raymond que, sout moun gouvèr, si sièis couble cavaran 

double (chant VII). 

Le problème est que les jeunes héros mistraliens masculins, dans leur 

intempérance, ne respectent pas le sage adage Uti non abuti (use mai 



 38 

n’abuse pas). Et cette fois-ci Auferan n’échappe pas à la règle, lui non 

plus : 

Èro Auferan, un indoumtable 

Pèr la vigour, - e redoutable 

Pèr l’abus desleiau que n’en fasié... (chant VI) 

 

On retiendra la juste formule d’abus déloyal. 

 

Après la pêche, c’est au tour de la chasse d’être utilisée pour illustrer la 

cruauté que l’homme peut commettre envers la nature, dans une optique 

exclusivement de meurtre et de défouloir subliminal  (on est ici dans le 

cadre des jeunes femmes violées par Marco-mau) : 

Quand l’aucelaire vèn dins l’ourdre, 

E qu’à si las trovo de tourdre, 

- Lou devès agué vist ? – pèr agué pulèu fa 

De l’aucelun que i’aletejo 

Entre li man e qu’arpatejo, 

Contro la terro que moutejo 

Brutalamen li jito, e s’envai satisfa... (chant IX) 

 

Il y a donc aussi un « viol » de la nature par les moins vertueux des 

hommes, dont Marco-mau est le symbole et l’incarnation. 



 39 

Il n’est pas étonnant que ce viol, cette intempérance, prennent la forme 

générale de l’orgie, de la dérégulation autant morale qu’écologique. Le 

chant XI s’intitule la drihanço (l’orgie) mais certaines occurrences 

précédentes laissent entrevoir la même critique chez Mistral. Dès le 

chant I, les bombances des princes des Baux peuvent être interprétées 

comme une prolepse de leur chute à venir : 

Souto li chaminèio, grando 

E resplendènto, au fiò que brando 

Lis àsti, supourta pèr li cafiò croucu, 

Viravon cèrvi e damo entiero 

E porc d’aglan e lòngui tiero 

De sóuvajun ; (chant I) 

 

La nature se défendant contre une telle agressivité, on note 

l’incontournable topos de la lutte entre la nature et les hommes (on se 

souvient encore qu’au chant V de Mirèio Vincent le sympathique 

rempailleur (végétal) se battait contre Ourrias le patibulaire desmamaire 

en lutte professionnelle permanente contre l’animal).  

Cela donne sur un plan générique et littéraire plusieurs combats très 

épiques dans Calendau, comme le veut bien sûr le genre de l’épopée. 

L’Iliade, L’Odysée, L’Énéide, La Chanson de Roland... présentaient, 

elles aussi – incontournable du genre – une esthétique de la violence. 

Tout d’abord, combat épique contre les thons : 

Tau d’enfantoun se precepiton, 

Sus la tounairo tau se jiton 



 40 

Li pescadou. Li toun mourrejon em’esfors ; 

Mai pèr la co, mau-grat que tiro, 

Un tour de man vous li reviro 

Lou vèntre en aut : leva d’amiro, 

Despoudera, lou pèis amaino. Cors à cors, 

 

N’i’a que li prenon à la lucho... (chant V) 

 

Puis, combat épique contre les mélèzes : 

Aviéu un sa de pan, de viéure 

Pèr nòu jour, un ouire de béure, 

E ma picosso pèr escriéure 

Dins lou vèntre di trounc l’istòri dóu festin. (chant VII) 

 

On retiendra la métaphore organiciste du « ventre » des arbres, suivie de 

la térébenthine qui « pleure » : 

E l’escourrau, pouisoun dis arno, 

Enterigo lou ferre e plouro en degout d’or. (chant VII) 

 

Enfin, combat épique contre les abeilles : 

Qu’es l’agavoun e qu’es l’ourtigo, 

A respèt d’acò ? de coutigo !... 

Cènt milo dardaioun me pougnon à la fes 

Emai demoron dins la plago... 

Ai ! entre li cènt milo dago, 

Iéu, à la cordo que m’embrago 



 41 

Pènje, despoutenta, coume uno armeto qu’es 

 

Au Peiròu d’òli coundanado... (chant VII) 

 

Il n’y a qu’un miracle divin qui « accepte » et accueille la lutte entre la 

force, la lourdeur des éléments, et l’humain : le miracle de Bénézet et de 

la pierre à moudre : 

Belèu trento ome à la vegado 

L’aurien dóu sòu pas boulegado : 

- Ma fe ! dis, perqué noun ? d’abord que Diéu lou vòu ! 

- E bagno si man d’escupigno, 

Vèn à la graso, plan se signo, 

E, trantraiant pas d’uno ligno, 

Talo qu’un massacan la cargo sus lou còu. (chant VIII) 

 

Mais remarquons que le miracle de Bénézet n’engendre aucune 

souffrance pour la nature (le pont de pierre brave de Rhône et pas plus). 

En revanche on trouve répétés des massacres d’animaux dans Calendau. 

Massacre des oiseaux par la chiourme de Sévéran : 

E zóu ! dins l’aragnòu 

Toumbo esfraiado l’aucelino... 

Orre ! dins sa joio malino 

Torson lou còu i cardelino, 

Còu-torson li bouscarlo emai li roussignòu ! (chant III) 

 



 42 

Massacre des thons, avec focalisation sur le sang versé (le mot massacre 

est prononcé en provençal : entamenon lou massacre) : 

L’un fichouirejo, e l’autre fico 

Dins l’esquino di toun lou foume, dard alu 

Que volo au bout d’uno courdeto : 

Trepoun dins sa grasso bardeto, 

Lou pèis cabusso, e dis oundeto 

Pèr un draiòu de sang raio lou mirau blu. (chant V) 

 

Il y a même un côté kasmiste chez l’homme, pourrait-on dire en 

reprenant le terme relevant de la spiritualité asiatique, puisque dans le 

même Calendau, on retrouve le sang humain dans la mer lors de la joute : 

Boum ! à la grat que lou cor s’ascle ! 

Rajo lou sang di pitre mascle ; 

E, gemissènt coume de rascle, 

À la mar, de-revès, n’i’a noumbre que fan cros. (chant VI) 

 

et dans le Rhône lors de la bataille des Alyscamps : 

lou vaste Rose 

Dóu rai de sang èro tout rose... (chant VI) 

 

Dans Le dormeur du val de Rimbaud même chose : la nature, belle et 

resplendissante, accueille le sang humain versé pour des guerres 

typiquement humaines. 



 43 

Dans le combat entre l’homme et la nature, celle-ci se défend donc 

légitimement, mais on ne repère aucune glorification de cette lutte, 

comme pourrait le laisser penser le travail de pêcheur qu’exerce 

Calendau, en domestiquant les forces marines. Ce n’est pas le cas des 

Travailleurs de la mer de Victor Hugo – publié 1866 : on est dans la 

période – où les pêcheurs luttent avec bravoure et beauté contre les 

éléments. Bien au contraire, la nature fait face aux agressions de 

l’homme, notamment au feu maudit – avec sa dimension métaphysique 

– de Sévéran sur le Mont Gibal. C’est là l’occasion pour Mistral de se 

lancer dans l’emphase sur la souffrance endurée par la forêt : 

Uno erso enferounido, roujo, 

Que d’autro, encaro mai feroujo, 

Seguisson, à travès de la mountagno cour, 

Arrapo, desrusco, rousigo, 

Devoro, fendasclo, bousigo, 

Mord lis anguielo-de-garrigo 

Boufant e boumbejant dins aquéu vabre engourd. (chant XII) 

 

Il est à noter que l’injustice faite à la nature provient d’un homme qui se 

sert d’une rhétorique basée sur les iniquités soi-disant intrinsèques à la 

nature : 

Durbènt mi ciho dins, l’espàci, 

Ai vist que lis arpian e li corb, sus li piue, 

 

Libramen volon, menon raisso 



 44 

E fan arland, e qu’à la baisso 

De-longo soun pluma poulanchoun e canard... 

Anen avans e veiren Berro ! 

Pourtant moun èime sus la terro, 

Ai vist li loup, pèr dre de guerro, 

Sauna li fedo, e l’auco à la dènt dóu reinard... (chant II) 

 

Il s’agit là, bien sûr, d’un sophisme. Sévéran n’observe les inégalités de 

la nature que pour asseoir sa volonté de puissance et de destruction, sans 

analyser l’ordre écologique d’une telle disparité des pouvoirs animaux 

les uns sur les autres, relevant de ce qu’on appelle aujourd’hui la 

pyramide alimentaire. 

Il est ainsi paradoxal que Sévéran soit marié à Estérelle. Voilà un 

mariage bien antithétique – un de plus ! On se souvient Vénus et Vulcain 

par exemple. Il est le mal, le faux et le laid ; elle est le beau, le bon et le 

bien, digne du triangle platonicien. Et cette antithèse a son application 

sur l’écologie. Il massacre la nature, elle la défend. Et elle gagnera ! 

Y aurait-il une structure eschatologique judéo-chrétienne sous-jacente à 

Calendau, comme pour Mirèio qui s’achevait sur une réflexion 

religieuse du destin humain ? 

En tout cas, en plein enthousiasme de ses 36 ans, Mistral croit en la 

victoire du Bien sur le mal et le confirme à travers son analyse de la 

symbolique du festival de la Fête-Dieu à Aix : 

Tout, dins lou festenau, es significatiéu. 

Lou rèi Reinié, ço dis l’istòri, 



 45 

Lai figurè lou purgatòri 

D’aqueste mounde, e la vitòri 

Dóu bèn subre lou mau, la vitòri de Diéu ! (chant X) 

 

Par qui le Bien vient-il donc ? – Par la femme et, dans Calendau, la 

femme à la vertu écologiste est tout bonnement incarnée par Estérelle. 

 

3. Retour à la sagesse naturelle (le miracle d’Estérelle) 

Chez Mistral, la femme est dynamique – moralement et 

sentimentalement – et souvent bien plus que l’homme. Observons la 

différence d’énergie et de prises d’initiatives dans les couples 

mistraliens : Mireille/Vincent, Estérelle/Calendau, Anglore/Guihèn.1 

Chacune de ces femmes est bien davantage à la source du moteur narratif 

des textes du poète maillanais. (N’oublions pas que Mistral a conservé 

un souvenir éducatif central de sa mère, comme en témoignent ses 

Memòri). 

Ici Estérelle est la femme-pédagogue sur le plan écologique et moral. 

L’argent que Calendau a gagné grâce à la madrague ne l’intéresse pas. 

Estérelle dénie les valeurs sociales, basées sur la finance, auxquelles 

Calendau a prêté foi pour bâtir son opération de séduction (fin du chant 

V). 

 
1 Sur ce dernier point on pourra lire l'article d'Yves Gourgaud : « L'Anglore des 
Cévennes », L'Astrado, n°49, 2014. À propos de Guihèn, le critique et auteur 
cévenol écrit justement : « ce personnage, je n'ai jamais réussi à l'aimer, ni même 
à le trouver sympathique » (p.65). 



 46 

Les effets du discours d’Estérelle, à la fin du chant, sont de grande 

ampleur, comme le confesse Calendau lui-même : 

E lèu, e lèu, coume uno bicho, 

Gratè pinedo après sa dicho. 

Mai sa dicho, messiés, coume un bro d’aigo-fort 

Toumbè sus ma flamado : un èstre 

Mounte se viéu toujour en dèstre, 

Un mounde nòu, pèr un celèstre 

Enlumina, subran se duerbon à moun cor. (chant V) 

 

De façon modélisante, la Comtesse d’Orange avait fait la même chose 

avec Guihèn dóu Court Nas, ainsi qu’il est rapporté dans Calendau 

même : 

Aro, bèu segne franc, 

Dis la Coumtesso fièro e forto, 

Poudès intra pèr la grand porto... 

Sus lou pont-levadis se porto, 

E ié lèvo soun èume e l’embrasso en plourant. (chant VI) 

 

Rien d’étonnant, donc, à ce qu’Estérelle soit, en tant que femme sage et 

pédagogue, la productrice du discours écologiste de la fin du chant VII. 

Ce discours est d’abord agonistique, en opposition aux hommes insensés 

et cupide, mais finit toujours par des assertions laudatives au sujet de la 

nature : 

Santo di Baus ! que l’ome es bèsti ! 



 47 

D’ana, crudèu, gasta lou vièsti 

Qu’ufanous, èro tra subre l’osso di mount, 

E de pas vèire qu’uno brigo 

Se fourviant, quau noun poussigo 

Dins soun draiòu uno fournigo, 

Fai obro de vertu mai valènto eilamount !... (chant VII) 

 

Que vautre, pevoulin e verme, 

Pèr d’interès ountous e merme, 

Afera, vous chaplès de-longo, se coumpren : 

Viéure pèr vautre es uno cargo, 

L’amour, l’ourrour, tout vous desmargo ; 

Peitrino d’ome es pas proun largo 

Pèr caupre lou grand èr e lou bonur seren. (chant VII) 

 

Est-ce simplement un discours intellectuel ? Certes non, car Estérelle 

joint la pratique à la théorie, à moins qu’elle n’ait compris la beauté et la 

sagesse de la nature, bien différentes des critères sociétaux, grâce à son 

contact – forcé ! – avec la nature. 

Estérelle s’assimile complètement au contexte bucolique qui l’entoure. 

Elle en devient une autre nymphe des bois, ou encore, pour reprendre 

l’expression de Claude Mauron, « une sorte de prêtresse des 

montagnes ».1 Son statut de « fée » y joue pour beaucoup. Dès le début 

du chant I voici ses qualificatifs : 

 
1 Claude Mauron, « Calendau ; l'incendie du Mont Gibal (chant XII) », La France 



 48 

Siés Esterello, aquelo fado 

Que fai ferni d’uno boufado 

La como di fourèst (chant I) 

 

Les images d’Estérelle au milieu des bois abondent – c’est son côté 

dryade : 

E di fourèst, iéu insoulènto, 

Frustant la ramo redoulènto, 

Espóussavo moun front l’eigagno dóu matin ; (chant II) 

 

D’ailleurs, lors de la Fête-Dieu à Aix, le spectacle mythologique des 

nymphes est particulièrement bien peint par Mistral, mais aussi 

particulièrement bien mis en abyme, puisque la course vers la nymphe 

est aussi celle de Calendau dans toute l’œuvre : 

Oh ! mai lou bèu, Diéu m’afourtune ! 

Es Anfitrito emé Netune, 

Emé li diéu di baus, di séuvo e di valoun, 

Li Faune e li Driado en finfo, 

Pan, coursejant li vòu de Ninfo, 

Sus la bouto Bacchus que trinfo, 

La blanquinello Diano e lou rous Apouloun. (chant X) 

 

 
latine, n°165, 2017, p.13. 



 49 

Justement, c’est à Diane qu’Estérelle est officiellement comparée dans 

Calendau : Tè, sóuvagello Diano, amo di brout nouvèu ! (chant V). 

Estérelle peut même s’assimiler à la nature dans son ensemble ; surtout 

si on l’a mise en colère suite à une agression écologique – colère par 

procuration, via Estérelle, de la Mère, de la Mère-Nature, Gaïa : 

Ah ! lis Abiho de la Nesco 

Sus lou raubaire de si bresco 

An bèn venja li Mèle, e me fai bèn plesi !... 

- Èro esfraiouso : li coulèro 

De la Naturo austrouso e fèro 

Entrounissien sa voues sevèro, 

Dins soun iue venjatiéu pareissien trelusi... (chant VII) 

 

Sont ainsi allégorisés les deux personnages principaux, dans leur 

antagonisme non seulement sexuel mais aussi écologique. Estérelle est 

la sage Diane, conscience et âme des forêts, Calendau a le côté brut et un 

peu nigaud d’Hercule. D’ailleurs il est, lui, officiellement Hercule dans 

l’épopée de Mistral : 

Davans toun front, nouvèl Ercule, 

Fau que lou mau plegue o recule (chant X). 

 

On se souvient des réflexions d’Édith Hamilton sur la différence entre 

Thésée et Hercule : « L’intelligence n’entrait guère dans tout ce qu’il 

entreprenait, souvent même elle en était manifestement absente. (...) Il 



 50 

aurait été absurde de lui confier un royaume, ainsi qu’il fut fait pour 

Thésée. Il n’avait que trop de peine à se gouverner lui-même ».1 

Voilà pourquoi Calendau a lui aussi besoin d’être « éduqué » et, dans 

l’œuvre de Mistral, l’éducation est morale, écologique, et provient de la 

femme. La femme « polit » l’homme. Quel est le contenu de ce 

« polissage » ? – Le sens de la mezura, vertu enseignée aux troubadours 

par les femmes.2 

C’est, encore une fois, ce que les chevaliers des Baux n’ont pas su 

respecter, cette « mesure » précisément, en dépassant le chiffre 79 ; c’est 

ce que Calendau n’a pas su apprendre, non plus, lors de son ascension 

sociale (et qu’Auferan lui apprendra) :  

Èro trop bèu ! Touto escalado 

A, pèr malur, sa davalado. (chant VI) 

 

Et c’est surtout en vertu du sens de la mesure écologique, et du châtiment 

suscité pour n’avoir pas su respecter la nature, qu’Estérelle invite 

Calendau à la pénitence : 

- De toun desfèci me regale ; 

Ta penitènci m’es un chale, 

Apound, e dins acò, te perdoune belèu... (chant VII) 

 

 
1 Édith Hamilton, La mythologie, Marabout, Paris, 2005, p.205-206. 
2 Voir René Nelli, L'Érotique des troubadours, Privat, Toulouse, 1963. 



 51 

Calendau procède donc à un mea culpa écologiste sincère. L’épopée de 

Mistral est en ce sens une œuvre d’apprentissage moral. À propos des 

abeilles de la Nesque il confiera : 

Èro pecat, me n’en counfèsse, 

Qu’entre-dourmido t’estoufèsse, 

O gènto, o praticouso e freirouso nacioun ! 

E que ma man, traito e crudèlo, 

Crebant ta bloundo ciéutadello, 

Dins ti boudousco muscadello 

Escampèsse la rouino e la desoulacioun ! (chant VII) 

 

Calendau se sent « repentous » et « vergougnous » : 

Èro esfraiouso. L’escoutave, 

Iéu, tèsto souto, e m’amatave, 

Repentous de moun crime, e de moun impieta 

Tout vergougnous... (chant VII) 

 

La suite de la strophe est caractéristique de l’assimilation Mère-Nature, 

Mère-Mistral, Mère-Estérelle : 

Mai Esterello 

Vèi lou remors que me bourello ; 

E, de moun cor gouvernarello 

Coume la maire l’es dóu fiéu que fai teta (chant VII). 

 



 52 

Au début du chant VIII, Calendau parlera « d’expier son crime 

horrible », à propos du massacre des mélèzes : 

D’aqui, - pèr espia moun crime, 

Lou chaple di Mèle sublime, 

- Vouguère, à pèd descaus, me rèndre en devoucioun.. (chant VIII) 

Et c’est encore vers une figure féminine, celle de Marie-Madeleine, que 

se dirige Calendau pour son expiation écologique : Ounte ? Au bos de la 

Santo-Baumo. (chant VIII) 

On fera l’analogie, ici, avec la différence fondamentale entre les deux 
branches familiales du poète provençal, les Poullinet et les Mistral, dont 
Claude Mauron, dans sa biographie parle abondamment et avec 
justesse.1 Le côté Mistral « père » fait fructifier la terre, le côté Poullinet 
« mère » laisse la nature à son œuvre autonome et chante sa beauté parmi 
les champs. L’oncle Benòni – frère de la mère – préfère jouer de la 
musique et faire danser les filles plutôt que de travailler la terre : 

L’ouncle Benòni, éu, èro un fraire de ma maire e lou plus jouine de 
la ninèio. (…) Benòni, toujour lèst, e toujour encanta de leissa soun 
araire, soun escaire e soun oustau pèr ana courre 52oup aïs. Vesias 
de carretado de quinge o vint chatouno que partien en cantant.2 

C’est une sagesse et une quiétude agrestes que recherche d’ailleurs 

Estérelle, l’héroïne des bois, en opposition en cela avec le héros citadin. 

Après sa catastrophe existentielle (son mariage avec Sévéran) Estérelle 

trouve refuge dans la nature protectrice, qui fait figure de mère 

symbolique recueillant les enfants en détresse ou perdus. 

 
1 Claude Mauron, Frédéric Mistral, Fayard, Paris, 1993, notamment chapitre I 
« La sainte famille ». 
2 Memòri e raconte, op. cit., Chapitre VI, p.85-86. 



 53 

Pèr se tira d’aquelo angouisso 

I’a qu’un draiòu, camin de rouisso, 

De bartas e de vabre... e lou prene. Anarai, 

Emé li bèsti di mountagno, 

Paisse ma vido, ourla ma lagno ; 

E se la roco m’espelagno, 

De moun amplo foulié penitènci farai... (chant II) 

Dins toun mantèu, grando 

Naturo, Acato-me ! Garrigo, ounte vau m’estrema, 

Coume la siés pèr l’aucelino, 

Tu, siegues mamo à l’ourfelino !... (chant II). 

 

Mamo est traduit par mère, par Mistral ! 

 

Il y a même une tentation de l’érémitisme chez Estérelle, avec une 

composante ascétique : 

Vaqui li causo. Certo, vive 

Proun duramen e fort me prive... 

- De roumaniéu-couniéu e d’ameloun de pin, 

D’arbousso que fan bono goulo, 

De pignen jaune e meringoulo, 

À ma videto mendrigoulo 

Sufison : me nourris de-rèsto lou charpin... (chant II) 

 



 54 

Cette quiétude de l’érémitisme contamine Calendau, après sa 

déconvenue sociale due à la rébellion des habitants de Cassis : 

Oh ! lou silènci di mountagno 

Coume èro bon ! Avau la lagno, 

Lou brut, l’ensié, li malamagno ! 

Amount la pas de Diéu e l’amour celestin ! (chant VI) 

 

Maître Jacques, évoqué lors de la rencontre avec les compagnons, fait lui 

aussi l’expérience d’un érémitisme tout chrétien, au sein de la nature : 

Que Mèste Jaque, ome pasible, 

Cercant un rode inacessible 

Pèr medita sus l’Invesible, 

Se retirè dóu mounde au sen d’aquéstis Aup. (chant VIII) 

 

Mais cet érémitisme, si naturel et reposant soit-il, contient en lui-même 

sa fin. Estérelle elle-même demande à Calendau de mettre un terme à sa 

vie retirée dans la nature. Là, enfin, la vigueur masculine est invoquée – 

le parcours de Calendau prenant ainsi toute sa cohérence, son sens et son 

utilité : 

- Arribo lèu ! dis. À la longo, 

Aquéu repaus que s’esperlongo, 

E lis erme e la mar, aquel espetaclas 

Que de-countùnio eici countèmple, 

Peson sus iéu coume un grand tèmple... 

De ma jouinesso vos l’eisèmple ? 



 55 

Un riéu, dis, que se perd au mitan di sablas. 

 

Oh ! Parlo-me ! Dedins, deforo, 

La soulitudo me devoro... 

Parlo-me, parlo-me ! Dins li brusc óudourous, 

À cha parèu, en viro-vòuto, 

Li parpaioun danson la vòuto... 

Aquéu bonur que m’enviròuto 

Mestren... O, parlo-me ! Lou tèms es amourous. – (chant IX) 

 

Il y a donc une limite chez Mistral à la contemplation bucolique et 

écologique (l’écrivain a 36 ans à l’achèvement de Calendau). C’est aussi 

une vision ancienne de la nature-retraite, dont Estérelle a profité durant 

de nombreux mois, qui brûle dans le chant XII. Une « végétation 

secondaire » attend et le Mont Gibal et la vie des deux héros. Leur 

« parcours » est achevé ! 

 

* * *  

Ainsi, le célèbre quatrain d’Adolphe Dumas peut être considéré sans 

risque comme une épigraphe symbolique de Calendau, au sujet de 

l’action de l’homme et de son entrée dans l’ère industrielle. 

Li vagoun, dins de canestello, 

Carrejon tout, e lèu, lèu, lèu... 

Mai carrejon pas lou soulèu 

Mai carrejon pas lis estello. 



 56 

 

Il y a, très régulièrement dans son œuvre, une réflexion de Mistral sur le 

Progrès et le sens de l’Histoire, qui atteindra son apogée dans le Pouèmo 

dóu Rose. On la retrouve clairement explicitée dans les Memòri e raconte 

au sujet de l’agriculture mécanisée, que l’auteur de Maillane fustige au 

nom d’une nature et de traditions malmenées. 

Mistral – en bon Nostradamus qu’il aurait dû se prénommer – annonce 

un dérèglement écologique : 

E di deliéure de si colo, 

Fara boumbi lis aigo folo, 

E crebaran li flume, e sabes que veirés ? 

De brès d’enfant flouta sus l’oundo, 

Li mas blanc, li terrado bloundo 

Souto lis avalancho broundo 

S’aclapant, e pertout un orre coumpeirés ! (chant VII) 

 

Est-ce une vision collapsologique ? A priori non, car Mistral croit à une 

régénérescence perpétuelle de la nature, à la différence de l’eschatologie 

humaine : 

Car la fourèst sus lis auturo, 

Pèr la vertu de la Naturo, 

Redreissara soun estaturo, 

E, tu, mort, plus jamai reveiras lou soulèu. (chant VII) 

 



 57 

Max-Philippe Delavouët, dans son article « Dóu croucoudile e de la 

poulitesso », n’en est plus très sûr : « Coume l’avié di dins Calendau pièi 

dins Lou Pouèmo dóu Rose, Mistral avié lou dre e tóuti li resoun de pensa 

que la Terro Maire, la Naturo, finis pèr tout digeri un jour o l’autre. 

Meme li croucoudile. Aro, n’en sian plus segur. »1 

 

Emmanuel DESILES 

CIELAM  

Aix-Marseille Université 

 

  

 
1 Lou Prouvençau à l'Escolo, n°62, 1972-1973 (n°2), p. 9-10. 



 58 

 
 
 

  



 59 

 

 

 

Quand Mistral se mobilisait pour faire cesser le rejet du 

provençal dans les télégrammes (1884) 

 

Pour participer à l’hommage rendu à F. Mistral en 2024, il m’a semblé 

intéressant de rappeler un épisode peu connu et significatif de son action 

à propos du provençal : son intervention pour obtenir que le provençal 

soit accepté, en tant que langue comme les autres, pour l’envoi de 

télégrammes (système qui se répand en France au milieu du XIXe 

siècle). 

On en trouve le récit dans la correspondance entre L. de Berluc-Pérussis 

et F. Mistral (1860-1902)1, publiée par B. Durand en 19552. En 1884, 

l’association félibréenne des Alpes, dirigée par Berluc-Pérussis, veut 

envoyer un télégramme à des félibres réunit à Muret, près de Toulouse. 

Le télégramme, accepté à Forcalquier, est refusé en passant à Digne. 

Berluc alerte Mistral (lettre du 2 octobre 1884) puis, avant même d’avoir 

reçu la réponse de Mistral, il reçoit les excuses du responsable à Digne, 

 
1 Je remercie René Martel, de Forcalquier, de son aide pour retrouver les traces 
écrites de cette affaire des télégrammes en provençal.  
2 Correspondance de Frédéric Mistral et Léon de Berluc-Pérussis, 1860-1902, 
Annales de la Faculté des lettres, Aix-en-Provence, 1955. Disponible sur 
https://biblio.cieldoc.com/libre/integral/libr0214.pdf  

https://fr.wikipedia.org/wiki/Fr%C3%A9d%C3%A9ric_Mistral
https://biblio.cieldoc.com/libre/integral/libr0214.pdf


 60 

qui d’ailleurs est félibre lui aussi. Le 24, Mistral répond promet 

d’intervenir directement auprès du ministre. Cela restait nécessaire 

puisque Berluc découvre entre temps que, le provençal ne faisant pas 

partie des 29 langues autorisées, il est assimilé à un langage codé et 

accepté mais à tarif double. Tout ceci est d’autant plus significatif que 

certains bureaux de postes acceptent le provençal sans problème et 

d’autres non (en Provence, ce qui est un comble), ce qui prouve que, 

faute d’un statut clair, la place du provençal (ou d’autres langues dites 

régionales, cette appellation n’existait pas encore à l’époque), c’est 

l’interprétation subjective, variable, arbitraire, qui prévalait. Les effets 

arbitraires de l’absence de statut clair pour les langues dites régionales 

de France reste d’actualité en 2024. 

C’est finalement en juin 1886 seulement que Mistral annonce à Berluc 

avoir reçu une réponse personnelle du ministre qui a fait inscrire le 

provençal dans la liste des langues acceptées pour les télégrammes. 

Mais d’autres langues en situation comparable n’en ont pas été mieux 

traitées. Par exemple, en 1912 un télégramme en breton est arrivé à 

destination avec difficulté, pourtant envoyé de Bretagne en Bretagne, et 

sous une forme illisible, ce que la revue Brittia signale dans son n° de 

septembre 19121 avec ce commentaire : « On le voit, les félibres qui nous 

obtinrent le droit de télégraphier en breton sont assurément de braves 

gens, mais c’est tout ce qu’on peut dire. Ils n’oublièrent en effet qu’une 

 
1 https://bibliotheque.idbe.bzh/ViewerJS/#../data/cle_federaliste/cle_mi-
janvier_2016/cle_pnb/Brittia_1_.pdf  

https://bibliotheque.idbe.bzh/ViewerJS/#../data/cle_federaliste/cle_mi-janvier_2016/cle_pnb/Brittia_1_.pdf
https://bibliotheque.idbe.bzh/ViewerJS/#../data/cle_federaliste/cle_mi-janvier_2016/cle_pnb/Brittia_1_.pdf


 61 

chose : demander que ce droit ne fût pas illusoire »1. En fait, il aurait 

probablement fallu obtenir l’ajout du breton dans la fameuse liste. 

On notera, au passage, que Berluc et Mistral s’écrivent en alternant 

français et provençal (comme dans toute leur correspondance) et pas 

uniquement en provençal, malgré leurs talents littéraires à tous deux dans 

cette langue et malgré, surtout, leur engagement pour sa défense2, ce qui 

montre une fois de plus la force de la pression sociale vers l’usage du 

français, en tout cas à l’écrit, et leur acceptation d’un bilinguisme. On 

notera également que Berluc appelle parfois en français le provençal 

(probablement au sens large ancien) « langue française du Midi » ou 

« français du Midi », formule qui n’est pas sans rappeler celle, qui a fait 

couler beaucoup d’encre de « langage français maternel » dans 

l’ordonnance de Villers-Cotterêts de 1539 ou celle, répandue depuis la 

fin de XXe siècle, de « langues de France ». Il faut rappeler qu’on est, en 

1884-86, dans une période de nationalisme français exacerbé, suite à la 

défaite de 1870 face à la Prusse et son annexion de l’Alsace-Lorraine. 

On est aussi en pleine construction autoritaire de l’identité nationale 

moderne par l’État, avec, précisément à cette période, les lois Ferry 

(1882-86) mettant en place l’école primaire obligatoire uniquement en 

français. 

 
1 Je remercie mon collègue Tudi Crequer, chercheur au CELTIC-BLM de Rennes 
2 et à à la Bibliothèque Nationale de France, d’avoir attiré mon attention sur la 
question et communiqué cette référence. 
2 Berluc et Mistral se sont aussi engagé contre l’usage du « signal » pour faire 
dénoncer et pour pbir les enfants qui parlaient provençal dans la cour de l’école 
(voir notre n° 171 de 2020). 



 62 

Enfin, on notera que le ministre des postes et télégraphes (ministère créé 

en 1879) répond personnellement à Mistral, et lui donne satisfaction, ce 

qui montre la stature qu’avait déjà Mistral, presque vingt ans avant 

l’obtention du prix Nobel. 

Philippe Blanchet Lunati 

 

 
L. de Berluc-Pérussis à F. Mistral 

Porchères, 2 octobre 1884. 
 
Mon cher capoulier et ami, 
L’Ecole des Alpes me charge de déposer en vos mains une plainte 
formelle contre l’Administration des Télégraphes. Il s’agit de la dignité 
du Félibrige et du droit de vivre pour notre langue. 
A l’occasion de l’assemblée de Muret nous avons, tout naturellement, 
voulu envoyer un témoignage de sympathie confraternelle aux félibres 
aquitains. Notre dépêche, signée par el président de l’Athénée, était, tout 
naturellement encore, rédigée ne provençal. Le receveur des Postes et 
Télégraphes de Forcalquier la transmit sans difficulté à Digne. Mais là 
on refusa de l'envoyer plus loin et on obligea Plauchud à la traduire en 
français, sous peine de ne pas l’expédier. Les Alpins reçurent, quelques 
jours après, le journal de Muret contenant le récit de la fête et qui leur 
apprit que des télégrammes provençaux avaient été reçus de Toulouse et 
de Lyon.  
Les règlements du télégraphe avaient donc été interprétés dans ces 
grands bureaux autrement qu’à Digne. Et, de fait, si le provençal ne 
figure pas, à côté du croate, parmi les langues autorisées, les dépêches 
chiffrées sont admises, et on ne comprend guères comment le provençal 
ne serait pas, à tout le moins, considéré comme un langage chiffré. Ecrit 
à rebours, il serait admis sans conteste. Ecrit comme il faut, deviendra-t-
il illégal ? Je peux télégraphier icamarg, et je ne pourrais télégraphier 



 63 

gramaci ! Telle est l’insanité à laquelle la haine du provençal a conduit 
le chef du service télégraphique de Digne. 
L’Ecole des Alpes s’est réunie hier pour délibérer à cet égard. Je lui ai 
raconté comment je vous ai télégraphié un jour, avec Tourtoulon, en 
provençal, du sommet du Puy de Dôme, et comment cet hiver dernier 
j’ai expédié de Paris de nombreuses dépêches dans la même langue, sans 
que jamais l’ombre d’une objection ait été soulevée par les employés. 
Là-dessus, l’Ecole a rédigé un télégramme provençal à l’adresse de M. 
Roche, félibre et inspecteur du télégraphe de Digne, pour lui demander 
le pourquoi d’un refus inexplicable. Cette dépêche était signée des sept 
priéu de l’Ecole. Le bureau de Forcalquier a refusé, cette fois, de la 
recevoir, de peur d’encourir l’ire dignoise. 
Tels sont les faits, mon cher maître, que les Alpins ont tenu à vous faire 
connaître. Vous verrez, dans votre sagesse et votre prudence, ce que le 
Félibrige doit faire. Si j’avais écouté mon inspiration du premier 
moment, j’aurais fait tenir, par huissier notre télégramme provencal au 
Receveur. Mais les moyens de ce genre sont trop belliqueux pour ma 
nature et pour mes confrères encore plus pacifiques. Vous jugerez sans 
doute plus simple et plus efficace d’écrire, avec l’autorité de votre nom 
et de votre qualité présidentielle, à M. Cochery et de le prier de donner 
des instructions à ses subordonnés en général, et à celui de Digne en 
particulier, pour que la langue française du Midi soit traitée au moins 
aussi favorablement que le magyare. 
Sèmpre vostre, 
A. de GAGNAUD. 

 
L. de Berluc-Pérussis à F. Mistral 

Porchères, 23 octobre 1884. 
 

Tandis, mon cher capoulier, que je vous écrivais, le Receveur de 
Forcalquier et son employé télégraphiste se présentaient chez le 
président de l’Athénée pour s’excuser d’avoir mal compris les 
instructions ministérielles qui autorisent toute dépêche en caractères 
romains, et pour lui offrir d’expédier la dépêche provençale refusée la 
veille. 



 64 

En même temps, M. Roche, félibre et inspecteur du télégraphe à Digne, 
envoyait à M. Plauchud un télégramme en provençal. 
La satisfaction ne pouvait être plus complète. Aussi estimerez-vous sans 
doute qu’il devient inutile d’écrire en haut lieu, à moins que ce ne soit 
pour prévenir le retour d’une pareille aventure. 
 
Bèn couralamen, 
Gagnaud. 

 
F. Mistral à L. de Berluc-Pérussis 

24 octobre 1884. 
 
Bèl ami, avès ben fa de m’escriéure acò. Vène de me plagne vivamen au 
menistre, vous farai teni la responso se n’i’a uno. 
 
Tout à vous, 
F. MISTRAL. 

 
L. de Berluc-Pérussis à F. Mistral 
 

[25 octobre 1884] 
Mon cher capoulier, 
Décidément, c’est une gageure. Tenez ma seconde lettre pour non 
avenue et ma première comme tenant plus que jamais. 
Des nouvelles explications fournies par les MM. du Télégraphe, il 
résulte : 
Que les dépêches provençales, étant écrites en caractères romains, sont 
expédiées sans difficulté ; 
Mais que le provençal n’étant pas une des 29 langues autorisées, doit être 
assimilé à un langage secret, et en conséquence être taxé à un prix 
double. 



 65 

C’est en payant cette taxe que M. Roche a pu nous télégraphier. 
Une dépêche que je vous ai expédiée hier me revient ce matin, parce que 
j’en avais envoyé le prix basé sur le tarif ordinaire. 
Ainsi le français du Midi est traité moins favorablement que le japonais, 
le norvégien, le slovène, l’hébreu, etc., qui figurent parmi les 29 langues 
non secrètes. 
Je m’abstiens de tout commentaire et suis bien sûr que vous voudrez 
défendre auprès de M. Cocher les intérêts du bon sens et du patriotisme 
français. L’Ecole des Alpes me charge de vous dire qu’elle vous sera très 
reconnaissante de votre intervention autorisée. 
 
Votre dévot, 
L. de BERLUC-PÉRUSSIS. 

 
F. Mistral à L. de Berluc-Pérussis 

Maillane, le 18 juin 1886 
(…) 
 
F. MISTRAL. 
Vous avez vu que le ministre Granet avait bien voulu m’écrire lui- même 
pour m’annoncer que le provençal était mis désormais sur la même ligne 
que le français, en matière de taxe télégraphique. 
  



 66 

 

 

 

  



 67 

Les quatre tiers de la langue de Pagnol : 

provençal, marseillais, français et accent 

 

  

Introduction  

L’œuvre de Marcel Pagnol peut être abordée de bien des manières : 

critique littéraire, analyse cinématographique, sociologie, histoire… 

D’un point de vue linguistique, derrière une écriture relativement 

classique voire « académique » dans sa forme, on peut trouver d’autres 

niveaux, d’autres registres, d’autres variétés, voire d’autres langues. 

Dans certains textes, Pagnol utilise parfois du provençal, mais aussi, 

notamment dans la trilogie, du « français de Marseille » ; dans son 

théâtre, dans ses films et bien sûr dans ses œuvres écrites, on trouve un 

certain nombre de mots du français parlé en Provence, des régionalismes 

lexicaux ou syntaxiques qui remplissent plusieurs fonctions. Enfin, 

l’oralité jouant un grand rôle dans son œuvre, il est possible d’y trouver 

des accents qui peuvent eux aussi être interprétés (dans tous les sens du 

terme) de différentes façons. Cet article passera en revue les différents 

moyens avec lesquels Pagnol a pu exprimer une certaine identité 

provençale ou marseillaise, avec différents niveaux d’analyse, dans une 

perspective sociolinguistique1. Il sera d’abord question de l’écriture en 
 

1 Cet article a vu le jour grâce à l’invitation de Philippe Blanchet Lunati, que je 
remercie, et dont l’article dans la revue Lire (2024) a constitué une rampe de 
lancement évidente. Il me faut aussi saluer la richesse des travaux de Marion Brun 
(2017a, 2017b, 2018), désormais indispensables pour toute exégèse pagnolienne. 



 68 

français, de la part du provençal, de l’importance du lexique régional et 

enfin des accents.  

 

1. Premier tiers : le français 

 

L’universel  

À part peut-être pour quelques personnes pour lesquelles la littérature ne 

saurait être teintée de la moindre référence locale (mais le Paris décrit 

par Hugo dans Notre-Dame de Paris  n’est-il pas à la fois local et 

universel ?), Pagnol ne peut plus sérieusement être considéré comme un 

auteur « régionaliste », au sens péjoratif du terme, c’est-à-dire comme un 

auteur dont les histoires seraient cantonnées à un espace géographique 

restreint, à un territoire, à un « terroir » – on trouve d’ailleurs dans 

certaines librairies des rayons entiers dévolus à cette « littérature de 

terroir ». L’œuvre de Pagnol, tout en étant ancrée, tanquée dans une 

Provence à la fois imaginaire (c’est le propre de la littérature de dresser 

des représentations du monde) et « réelle » (il y était né, la connaissait, 

y vivait parfois et la vivait), touchait à l’universel. On lui prête d’ailleurs 

ces mots : « L’universel, on l’atteint en restant chez soi, pas en courant 

 
Je remercie aussi les nombreuses personnes qui ont assisté à mes conférences 
publiques sur ce sujet, notamment dans le cadre de l’« année Pagnol » en 2024, à 
l’Alcazar, à Marseille, et à la médiathèque Marcel Pagnol, à Aubagne, et qui m’ont 
permis d’affiner certains aspects d’une matière que j’examine, avec différentes 
perspectives, depuis plus de vingt ans. 



 69 

après les grandes idées. Plus votre horizon est restreint, plus vous 

touchez de monde. »1 

Cet universalisme passe notamment par l’utilisation d’un français assez 

académique – l’adjectif n’est pas choisi au hasard : Pagnol entrera à 

l’Académie française en 1946. Une écriture qui, nous le verrons, laisse 

la place à d’autres variétés et même à une autre langue, mais qui ne se 

distingue pas par une créativité verbale démesurée et qui est accessible à 

tout lecteur francophone sans décodage particulier – ce qui a peut-être 

contribué à en faire un écrivain particulièrement lu et étudié à l’école au 

point de le réduire parfois à un auteur « scolaire ».  

Il y a sans doute un style Pagnol, une écriture avec un sens particulier du 

dialogue ou de la formule, des répliques passées dans la mémoire 

collective à travers leur représentation cinématographique, mais d’un 

point de vue formel, Pagnol utilisait la langue française dans les limites 

d’une écriture « classique ». Il ne s’agit aucunement d’un jugement 

péjoratif mais d’un constat que l’on peut établir en comparant cette 

écriture avec celle, par exemple, d’un Giono, que l’on peut considérer – 

sans hiérarchie de valeurs – comme plus créative et plus poétique, plus 

déroutante dans la syntaxe ou les jeux sémantiques. C’est aussi l’avis du 

cinéaste Robert Guédiguian : « Il y a étrangement un classicisme chez 

Pagnol, qu’il revendiquait d’ailleurs, par son écriture qui reste très 

 

1 Il n’est pas facile de retracer précisément cette citation ; elle est mentionnée 
notamment dans un article de Philippe Padovani (1978) qui renvoie à un ouvrage 
de Claude Beylic (Marcel Pagnol, Paris, Seghers, 1974) auquel je n’ai pas eu accès. 

 



 70 

populaire mais qui est très travaillée. C’est encore plus évident dans ses 

romans, avec des phrases magnifiques. Son classicisme est du côté de la 

forme de la littérature, avec de l’authenticité de la rudesse, même s’il y 

a de l’humour. »1 

Ce relatif classicisme formel a été souligné dans le discours que donna 

Jérôme Tharaud en réponse au discours de Marcel Pagnol, lors de son 

entrée à l’Académie française le 27 mars 19472. S’interrogeant sur la 

« langue » de Pagnol (« Écrivez-vous en français, Monsieur le nouvel 

Académicien ? Je n’en sais rien, et ça m’est bien égal. »), l’académicien 

(par ailleurs auteur, avec son frère, d’écrits racistes, antisémites et en 

faveur du colonialisme) soulignait que la qualité des œuvres de Pagnol 

ne résidait pas tant dans le « style » de l’auteur que dans son univers : 

« Et d’ailleurs n’est-il pas vain de quereller un auteur dramatique sur la 
qualité de son langage ? “Je n’ai pas la prétention d’être un écrivain, 
dites-vous quelque part, mais un auteur dramatique, ce qui est tout 
différent.” Et vous ajoutez aussitôt : “Le génie littéraire, le charme 
particulier de leur langue personnelle n’entre que pour très peu dans la 
grandiose beauté des œuvres des Sophocle, des Shakespeare et des 
Molière.” Vous pensez justement que le style d’un dramaturge ne doit 
pas être jugé, comme celui du romancier, par son vocabulaire ni par sa 
syntaxe. Le style du dramaturge, il est ailleurs ; il est dans l’architecture 
de l’œuvre, la poésie de la conception, le mouvement de l’exécution, le 
ton général de ce qu’il crée. » 

 
1 Cité in Guilledoux (2024). 
2 https://www.academie-francaise.fr/reponse-au-discours-de-reception-de-
marcel-pagnol  

https://www.academie-francaise.fr/reponse-au-discours-de-reception-de-marcel-pagnol
https://www.academie-francaise.fr/reponse-au-discours-de-reception-de-marcel-pagnol


 71 

Pour Tharaud, c’est dans les paroles des personnages et dans la mise en 

scène de cette langue marseillaise que résidait, entre autres, le talent de 

Pagnol :   

« Chacun de vos personnages parle la langue qui convient à sa situation 
sociale, avec ses tours et la démarche que lui impose son caractère. On 
publie qu’on est au théâtre, on est sur le vieux port, on en respire 
l’odeur, on en perçoit l’accent ; votre langue a le double avantage 
d’exprimer dans leur vérité les sentiments de vos bonshommes ; et leur 
langage pittoresque a, de plus, cette chance d’être compris de tous 
malgré son caractère particulier et local. Vous avez eu l’honneur, le 
grand honneur de donner à ce dialecte droit de cité à l’Académie. La 
noble ville phocéenne vous en sait, j’en suis sûr, infiniment de gré. » 

On étudiera plus loin la composition et la qualité de ce « dialecte », mais 

on note que c’est l’élément principal mis en avant dans ce discours, ainsi 

que les personnages de Pagnol, « tous ces santons marseillais qui sentent 

l’ail et la lavande, les coquillages et le pastis, les nostalgiques odeurs du 

Vieux-Port » : les clichés sont bel et bien là, mais dans un éloge 

académique. D’ailleurs, toute sa carrière, Pagnol souffrira d’un étrange 

« transfert » : ses personnages marseillais les plus célèbres lui seront liés, 

comme s’ils étaient lui, comme s’il était eux. 

 

Le coup de la pagnolade 

En fait, Pagnol est parfois victime d’une dévalorisation de son œuvre 

(c’était déjà le cas de son vivant) tout simplement parce qu’elle est 

associée à une Provence qui, vue d’un certain conformisme « parisien », 

ne peut être que « provinciale », légère, amusante, quelque peu 



 72 

outrancière. Les stéréotypes et les clichés sur les « Méridionaux » (déjà 

présents, sous plusieurs formes, depuis au moins le 18e siècle) sont 

renforcés par la lecture simpliste qu’une élite intellectuelle parisianiste 

peut faire de l’œuvre de Pagnol. On est allé jusqu’à accuser Pagnol 

d’avoir quelque peu « vendu » l’image de la Provence à Paris, pour 

satisfaire un public parisien (cf. infra les analyses de Lafont, 1997 et 

Lagarde, 2010, et leur discussion), analyse tout à fait erronée qui ne tient 

compte ni des conditions d’écriture de la trilogie, notamment (à Paris, 

alors que Pagnol se languissait de Marseille), ni de l’intention de Pagnol. 

« Quand Pagnol imagine Marius – il s’en est expliqué ensuite -, ce n’est 
pas pour faire rire en se moquant de ce petit peuple marseillais, en se 
pliant aux canons de la bourgeoisie parisienne qui méprise ce qui est 
“provincial”, et encore plus méridional. Comme l’a fait Frédéric Mistral 
(que Pagnol cite parmi ses maitres aux côtés d’Alphonse Daudet) avec 
Mirèio en 1859, il s’agit pour lui non pas de quémander l’onction 
parisienne mais d’aller convaincre le centre du pouvoir culturel de la 
légitimité d’autres paroles littéraires et populaires. » (Blanchet Lunati 
2024, p. 53) 

Cette déconsidération se retrouve dans la pagnolade. Ce mot, qui n’est 

pas recensé dans la lexicographie nationale (on ne le trouve ni dans le 

Robert, ni dans le Larousse), se voit proposer deux définitions par le 

Wiktionnaire :  

1. (Péjoratif) Film ou autre production culturelle qui évoque l’œuvre de 
Marcel Pagnol et offre une vision stéréotypée voire caricaturale de 
Marseille ou de la Provence.  

 



 73 

2. Situation, propos ou attitude volontairement ou involontairement 
caricaturale évoquant les personnages et scènes comiques des films 
« marseillais » de Pagnol. 

 

Le sens 1 est explicitement « péjoratif » tandis que le 2 renvoie à la 

caricature et au comique. Il s’agit donc clairement d’un terme qui 

disqualifie une œuvre ou une situation en la comparant de manière 

péjorative à une œuvre de Marcel Pagnol, prise de façon caricaturale. Il 

est calqué sur des mots de même niveau comme tartarinade (qui renvoie, 

là aussi de manière péjorative, au personnage de Tartarin de Tarascon 

d’Alphonse Daudet) ou galéjade. Or, localement, la galéjade n’est pas 

perçue simplement que comme une « Histoire inventée ou exagérée, 

plaisanterie généralement destinée à mystifier » (Petit Robert 2024), 

mais comme une histoire qui témoigne d’un certain esprit et d’un certain 

savoir-faire en matière de narration. Cependant, utilisés dans des 

énonciations nationales, ces mots en restent à des considérations 

basiques et renvoient à une méridionalité amusante, caricaturale et 

grotesque. De nos jours, la moindre affaire politique qui se déroule à 

Marseille est qualifiée de « galéjade » (ou, dans un autre registre, de 

« bouillabaisse » et de « pastis »), alors qu’on ne trouve pas d’ancrages 

locaux lorsqu’on affaire des affaires de corruption à Levallois-Perret (les 

Balkany n’aiment-ils pas la bouillabaisse ?) ou au plus haut sommet de 

l’État (point de pastis avec les affaires Benalla, Kohler ou Dati…). Le 

renvoi au local, au régional et, par une association d’idées péjorative au 

trivial opère dans un ordre descendant, du dominant (symboliquement, 

culturellement, politiquement) vers le dominé. 



 74 

Au très péjoratif pagnolade qui dévalorise d’emblée une œuvre 

complexe, souvent dramatique ou tragique, subtile et sensible, on 

pourrait préférer l’adjectif pagnolesque, même s’il est parfois 

« contaminé » par la légèreté de la pagnolade1, ou tout simplement le 

plus neutre pagnolien, en circulation dans les travaux universitaires. 

L’écriture de Marcel Pagnol, dans une langue française relativement 

simple et classique, s’ouvre cependant à d’autres variétés voire à une 

autre langue, dont je vais allons à présent présenter les manifestations. 

 

2. Deuxième tiers : le provençal  

 

Pagnol, Mistral, Giono : des représentations contrastées de la langue 

L’œuvre de Pagnol n’est pas plus « régionaliste » que « provençaliste » : 

cet écrivain français, siégeant à l’Académie française, n’a pas grand-

chose à voir avec les mouvements de défense, de maintien ou de 

promotion de la langue d’oc, dont il fut pourtant un contemporain : 

Pagnol a neuf ans quand Frédéric Mistral obtient le Prix Nobel de 

littérature (1904), et les actions du Félibrige, sans être forcément des plus 

retentissantes à Marseille (encore moins à Paris) étaient suffisamment 

nombreuses et visibles pour que Pagnol en eût connaissance. Le 

mouvement s’est prolongé bien après la mort de Mistral en 1914, et il y 

 
1 Dans sa thèse de doctorat, Marion Brun (2017a, p. 138-148) analyse plus 
longuement les noms et adjectifs dérivés à partir du nom de Pagnol : outre 
pagnolade et pagnolesque, il y a, entre autres, pagnolie, pagnoliser… 



 75 

avait à Marseille même des auteurs et militants du provençal (par 

exemple autour de ce que l’on a appelé « l’escolo de la mar », « l’école 

de la mer », avec des écrivains s’exprimant en provençal maritime) dont 

Pagnol ne pouvait ignorer l’existence ; il était même proche de certains 

Félibres, dont il a pu commenter ici et là les actions ou publications. Mais 

Pagnol n’est aucunement associé à la renaissance provençale portée par 

le mouvement mistralien depuis le milieu du 19e siècle, encore moins au 

mouvement occitaniste qui voit d’ailleurs d’un très mauvais œil ce que 

certains baptiseront le francitan (voir infra), autrement dit l’expression 

d’une certaine identité « du sud » mais en français. C’est d’ailleurs en 

défendant une écriture en langue française que Pagnol se détache des 

Félibres, tout en assumant le fait de porter, comme eux, certaines valeurs 

et une certaine représentation de la région1. Après avoir rendu compte de 

l’ambivalence de Pagnol au sujet des Félibres (Pagnol pouvait admirer 

Mistral mais aussi prendre ses distances), Marion Brun conclut que, fils 

d’instituteur, « se situant au sein d’un système de référence français, où 

“Ronsard, Descartes, La Fontaine, Lamartine, Victor Hugo” sont des 

modèles, Pagnol explore les limites de la position félibréenne, au risque 

 
1 L’ambiguïté est cependant toujours de mise avec les félibres, comme dans Les 
Marchands de gloire, pièce créée à Paris en 1925 et qui se déroule principalement 
à Paris. Le personnage de Berlureau dit ainsi : « J’ai une assez belle villa à 
Boulouris. Tout confort, deux salles de bains, parc de palmiers et de mimosas, 
billard, criquet, jeu de boules, pédalo, tir à l’arc. La Côte d’Azur, c’est ce qu’il 
vous faut… La brise de mer, la pétanque, les félibres, les rascasses, la 
bouillabaisse… » La pétanque et la bouillabaisse (entre autres) ne peuvent pas 
être méprisés par Pagnol (dont les parties de boules à l’occasion des tournages de 
ses films sont célèbres), mais cette drôle de liste, qui mêle certains clichés et qui 
fait office de « vitrine » de la Côte d’Azur, voit les félibres étrangement associés 
à des marqueurs de la provençalité quelque peu triviaux. 



 76 

de s’en exclure entièrement. » (Brun 2017a, p. 232). Cependant, Pagnol 

n’exprime pas le mépris affiché par un Giono au sujet du provençal et 

plus précisément de la langue de Mistral – autrement dit la langue écrite 

et littéraire par Frédéric Mistral dans son œuvre. Dans un entretien avec 

Jean Carrière1, voici comment l’auteur de Manosque s’exprimait à ce 

sujet :  

« Je n’aime pas quand on a à sa disposition une langue aussi belle que 
le français qu’on se serve d’une autre langue que le français quand on a 
à s’exprimer et qu’on est en France […] quand on a à sa disposition une 
langue aussi belle que le français, aussi importante à écrire que le 
français, aussi riche en expression que le français, on n’écrit pas dans 
une langue qui n’est plus comprise que par une cinquantaine 
d’apothicaires. » 

Giono ne se contente pas de critiquer la langue mistralienne, artificielle 

selon lui, détachée du (soi-disant) « vrai » provençal parlé autour de lui, 

il va jusqu’à établir une hiérarchie entre le provençal, « langue qui n’est 

plus comprise que par une cinquantaine d’apothicaires » et une langue 

« aussi riche en expression que le français ». Mais on voit bien la 

différence entre un Giono assez méfiant envers une langue dont il croit 

qu’elle est presque morte, et un Pagnol qui va s’en servir à plusieurs 

reprises : pas pour la « maintenir » ou pour l’illustrer, mais pour en 

montrer les potentialités expressives et la signification sociale. 

 

 

1 « Du côté de Manosque », entretiens avec Jean Carrière (1965), INA, Radio 
France, 1994. 



 77 

Des bribes, et un peu plus 

On trouve en effet du provençal dans plusieurs œuvres. Ainsi, dans Naïs, 

à l’évocation d’un certain duc de Lauzun, le personnage de Toine 

(incarné au cinéma par Fernandel) râle et dit à haute voix : « Aquéou 

Lauzun ! »1, ce que l’on peut traduire par « Ce Lauzun alors ! ». 

Mais à part quelques bribes ici et là, le provençal apparait dans plusieurs 

scènes avec une certaine importance, à commencer par la scène-culte de 

la trilogie marseillaise : la partie de cartes (Marius, III, 2). Maitre 

Panisse, qui en a assez de voir César tricher avec Escartefigue, s’emporte 

en provençal : 

« siou pas plus fada qué tu, sas ! Foou pas mi prendré per un aoutré ! (Il 
se frappe la poitrine.) Siou mestré Panisse, et siès pas pron fin pèr 
m’aganta ! »  (traduction personnelle : « Je ne suis pas plus fada que toi, 
tu sais, faut pas me prendre pour un autre ! Je suis maître Panisse, et tu 
n’es pas assez fin pour m’attraper ! »). 

L’alternance codique entre français et provençal est facilement 

analysable : le provençal est la langue de l’émotion, celle qui refait 

surface lorsqu’un personnage ne contrôle plus tout à fait ses nerfs. Cette 

émotion exprimée en provençal se retrouve dans Fanny (II, 6), lorsque 

Panisse croit devenir que Fanny est enceinte, il lui demande alors : « Es 

un pitchoun, Fanny ? Digo mi, Fanny, es un pitchoun ? » (traduction 

personnelle : « C’est un enfant, Fanny ? Dis-moi, c’est un enfant ? »). 

Comme l’écrit Philippe Blanchet Lunati (2021), « c’est quand on touche 

 
1 Sauf indication contraire, les citations sont tirées des Œuvres complètes parues 
en trois tomes aux éditions de Fallois (Pagnol, 1995). 



 78 

aux choses les plus intimes et les plus profondes qu’on revient au 

provençal, même dans une pièce en français créée à Paris. » Mais il faut 

aussi inscrire cet usage dans une perspective sociolinguistique, avec 

Robert Lafont (1997), qui commente ainsi les passages en provençal 

chez Pagnol : « Le modèle est connu par expérience : dans une situation 

diglossique, le sujet revient à la langue dominée sous la poussée de 

l’émotion ; c’est une décharge de pathos. Ainsi le provençal est la 

“langue de fond”, la “langue du cœur” ». Cet usage du provençal serait 

donc moins le signe d’un hommage que la reconnaissance du statut 

dominé de la langue. 

Toujours dans la trilogie, une autre scène met en avant l’importance pas 

seulement affective, mais aussi sociale du provençal. Au seuil de la mort, 

Panisse se confesse au curé, Elzéar. Lorsqu’il évoque, à demi-mots, ses 

« péchés de chair », Panisse passe au provençal : « Aqui, sian arriba au 

plus mâri… » (« Ici, nous sommes arrivés au plus mauvais… » 

autrement, dit, « c’est ici que les choses se gâtent… »), aussitôt suivi par 

le curé : « Es un grand peca ; es bessaï lou plus grand » (« c’est un grand 

péché ; c’est peut-être le plus grand. ») Et Panisse continue : « De segu, 

es aqueou que si fa lou plus souvent » (« Sûr, c’est celui qui se fait le 

plus souvent »…). Ces échanges nous montrent que le provençal est non 

seulement une langue de l’intimité (Panisse et Elzéar parlent seuls dans 

la chambre d’un homme dont la mort est certaine), mais aussi une langue 

de la pudeur, puisque les choses crues auxquelles Panisse fait allusion 

semble atténuées en passant dans une autre langue ; le fait qu’Elzéar 

embraye et le suive dans l’alternance codique confirme que le provençal 



 79 

semble apporter plus d’apaisement et moins de jugement. Par ailleurs, 

cette scène nous montre que le provençal est une réalité non seulement 

pour les personnages populaires, mais aussi pour les notables car 

Panisse, maitre-voilier, possède une certaine « situation » et pas mal 

d’argent, alors que le curé occupe lui aussi une place assez élevée dans 

la société. Il ne s’agit donc pas seulement d’une langue de l’intimité, 

mais d’une langue suffisamment importante pour servir de trait d’union 

entre deux personnages de la petite bourgeoisie marseillaise. 

Ce « naturel » qui revient au galop à plusieurs reprises dans les propos 

des personnages correspond à un proverbe provençal qui dit « lou 

mourtié sènt toujour l’aiet », autrement dit « le mortier sent toujours 

l’ail ». Ce que montre Pagnol, c’est que dans une ville largement 

francisée comme Marseille au moment de l’action de la trilogie (la fin 

des années 1920), le provençal demeure une langue qui a une certaine 

importance et qui permet à des personnages de s’exprimer quand bien 

même ils maitrisent le français de manière impeccable. Une ressource 

supplémentaire à leur répertoire, en quelque sorte, que Pagnol utilise 

dans son propre répertoire d’écrivain. 

 

La vitalité du provençal et des autres langues 

Pagnol avait conscience du recul de la langue : « Il est vrai que notre 

langue provençale a perdu beaucoup de terrain depuis les premiers jours 

du siècle » affirmait-il dans Le Figaro littéraire1 mais il avait aussi une 

 
1 Marcel Pagnol, « Notre Provence à nous », Le Figaro littéraire, 28 avril 1969 ; 



 80 

connaissance directe, familiale de la langue : « Cependant, vers 1905, 

mes grands-parents paternels parlaient encore le provençal à la maison. 

Un jour, comme ma grand-mère préparait une salade de “pommes 

d’amour”, le grand-père éclata de rire et me dit en provençal : “Imagine-

toi que les Français appellent ça des tomates” » (ibid.). Ce provençal en 

net recul était encore parlé dans les zones rurales, notamment dans les 

villages et campagnes autour de Marseille, mais aussi en ville, y compris 

autour du port, dans le quartier Saint-Jean, qui sera l’un des derniers 

foyers actifs de pratique de la langue dans l’espace public. Par ailleurs, 

Philippe Blanchet rappelle que « Sa grand-mère ne parle pas français, ses 

grands-parents ne parlent que provençal entre eux ; autour de lui, cette 

langue est partout, y compris en ville ; lui-même le parle évidemment. »1 

Il est difficile d’évaluer les compétences réelles de Pagnol, qui ne devait 

sans doute jamais s’exprimer en provençal au quotidien. Cependant, 

connaisseur du provençal, il l’était suffisamment pour le comprendre et 

le manier sans trop de problèmes, non pour écrire des textes complets, 

mais pour l’intégrer dans son œuvre littéraire en le restituant dans des 

dialogues qui restituent assez finement la syntaxe et l’expressivité de la 

langue, et pas pour faire « couleur locale ». Sa graphie, cependant, n’est 

pas toujours conforme à l’orthodoxie mistralienne, avec parfois des 

formes françaises ou francisées, des accents aléatoires, ou des mots 

surtout écrits pour noter une prononciation. Cette maitrise toute relative 

 
cité in Brun 2017a, p. 229. 
1 Philippe Blanchet, « Au-delà des pagnolades, une langue universelle », in Lire 
magazine, « Marcel Pagnol, l’écrivain des souvenirs heureux », été 2024, p. 50-
55. 



 81 

de l’écriture de la langue au-delà de quelques phrases fera dire à Robert 

Lafont (1997) que « Le provençal de Pagnol – même s’il est écrit d’une 

façon à faire frémir les félibres – est idéologiquement félibréen » 

Mais le français est bel et bien la langue dominante, à Marseille comme 

en Provence, et Pagnol (on l’a vu dans la première partie), est un auteur 

français qui s’exprime – littérairement aussi – en français. Depuis le 19e 

siècle, l’usage du provençal a bien reculé et la trilogie se situe à peu près 

au moment où la langue cesse d’être transmise en famille, y compris dans 

les milieux populaires. Si le provençal demeure une langue familiale, 

c’est surtout celle des anciens, ou de certains cercles de sociabilité, 

essentiellement masculins (chasse, jeu de boules…), mais il s’est effacé 

de l’espace public. Alors qu’il existait, au début du 20e siècle, un théâtre 

marseillais en provençal et même des revues marseillaises destinées à un 

public local et qui comprenaient des passages voire des sketchs entiers 

en provençal, les années 1920 voient le passage aux « opérettes 

marseillaises » et à la mise en avant d’un français régional assez simplifié 

et édulcoré, marquant le recul de la langue dans les œuvres populaires.  

Par ailleurs, Marseille, ville multiculturelle depuis sa fondation, étant 

plus que jamais au carrefour de trajectoires migratoires entre le 19e et le 

début du 20e siècle, Pagnol voit bien et entend bien autour de lui d’autres 

langues qui font partie du paysage linguistique de la ville. Voici ce qu’il 

écrivait au sujet de l’immigration italienne massive au tournant des 19e 

et 20e siècles : 

« Mais à cette époque, qui n’est pourtant pas si lointaine, le peuple du 
Midi parlait encore la langue romane, la langue d’oc. La Provence était 



 82 

restée une colonie romaine, une terre d’immigration pour les Lombards, 
les Napolitains, et il y avait dans les écoles publiques beaucoup de petits 
garçons qui étaient les premiers de leur famille à savoir lire, et à parler 
français » (Marcel Pagnol, Le Temps des amours, p. 561). 

Les « petits garçons » en question qui apprenaient le français comme une 

langue presque étrangère étaient donc aussi bien des Provençaux que des 

Italiens. 

Marion Brun (2018) a par ailleurs montré comment Pagnol tissait ses 

textes avec des bribes de variétés italiques au milieu du français et du 

provençal : « Les personnages, pour se faire comprendre, mêlent ces 

trois variétés d’une même langue avec le latin, pour former un genre 

d’espéranto. Ainsi Baptistine qui, dans L’Eau des Collines, parle cette 

« langue bizarre, faite de quelques mots français, mêlés de provençal et 

de piémontais » Ce qui nous rappelle la description de l’ancien directeur 

de l’Alcazar, Franck, par Pagnol lui-même, dans sa préface de Marius : 

« De taille moyenne, mais assez rond, il parlait un langage pittoresque, 

un français du Vieux-Port, mêlé de provençal et d’italien. ” (Pagnol 

1964, p. 460) 

C’est ce « français du Vieux-Port » qui va maintenant nous intéresser. 

 

 

 

 

 



 83 

3. Troisième tiers : le marseillais 

 

Le français de Provence 

Les travaux de Marion Brun sont abondamment utilisés dans cet article, 

mais un autre Brun possède une place à part pour comprendre l’œuvre 

de Pagnol sous son angle linguistique. 

En 1931, deux ans après la création de Marius à Paris et l’année de sortie 

du film Fanny, le linguiste Auguste Brun publie, à l’Institut Historique 

de Provence, Le français de Marseille. Étude de français régional. Une 

œuvre pionnière qui pourrait constituer l’une des premières enquêtes 

sociolinguistiques avant l’heure (Gasquet-Cyrus 2000), car Brun ne s’est 

pas contenté de relevés écrits : il a noté ce qu’il a entendu autour de lui, 

comme il le raconte à plusieurs reprises dans son travail. On a donc la 

chance d’avoir, à côté des œuvres de Pagnol, notamment celles de la 

trilogie, un référentiel du français parlé à l’époque (il sera question plus 

loin de l’accent, et davantage ici du lexique et de la morphosyntaxe). 

Pagnol – notamment au début de sa carrière – a bien sûr publié des 

œuvres qui n’ont aucun lien direct avec la Provence, et donc sans ancrage 

linguistique régional (Les Marchands de gloire, Jazz, Topaze…). 

Cependant, qu’il s’agisse des récits et romans comme les « souvenirs 

d’enfance » (La Gloire de mon père, Le Château de ma mère, Le Temps 

des secrets…), des deux volets de L’Eau des collines (Jean de Florette, 

Manon des Sources) ou des dialogues des scénarios pour les films qu’il 

adapta ou dirigea (Cigalon, Regain, Le Schpountz, La Femme du 



 84 

Boulanger, Naïs…), la plupart de ses textes (et parmi les plus connus) 

contiennent des éléments langagiers associés à la Provence – la « trilogie 

marseillaise » étant bien sûr la plus représentative.  

Écrivain, Pagnol n’a jamais cessé d’être également enseignant, 

pédagogue : dans son usage des mots régionaux, il se débrouille la 

plupart du temps pour fournir une « traduction », directe ou indirecte, 

comme dans ces quelques exemples (il en existe des dizaines dans toute 

l’œuvre) :  

« - Celle-là, dit Lili, c’est un caramentran (il voulait dire un mannequin 
de carnaval). Elle se peint la bouche en rouge, et les yeux en noir. Et 
quand elle parle, ma mère la comprend pas. » (Le Temps des secrets, 
1995 [1963] : 368). 

« “Nous pourrons peut-être leur envoyer la grosse lièvre ; elle doit être 
par là : j’ai vu un pétoulié.” Il voulait dire une nappe de crottes. » (Le 
château de ma mère, 1995 [1957] : 159). 

Pagnol prenait notamment soin de décrire les paysages provençaux, 

faune et flore, avec les termes préférés par ses personnages, comme le 

montre Jean-Baptiste Luppi (1995, p. 68-70 notamment).  

En s’appuyant sur plusieurs études ponctuelles, Marion Brun avance 

pourtant qu’« il reste peu de place à la langue provençale dans l’œuvre 

pagnolienne » (Brun 2017a, p. 232 ; ce que nous avons vu plus haut) 

mais aussi que « Les occitanismes restent d’un usage extrêmement 

limité » (ibid.) On pourrait discuter du choix de ce mot, occitanisme, peu 

répandu et surtout mal adapté à la réalité dont il est question : il ne s’agit 

pas ou plus de rémanences de la langue d’oc en français, mais de 

l’utilisation d’un français que l’on qualifiera faute de mieux de 



 85 

« régional ». Ce français est bien constitué à l’époque où Pagnol écrit, 

puisque l’on peut estimer que cette variété de français a émergé au moins 

au milieu du 19e siècle, lorsque des Provençaux, bilingues, passèrent 

massivement au français en gardant dans celui-ci des traces de leur autre 

langue, le provençal. Mais dans les années 1920 et 1930, le « français de 

Provence » (locution employée par Pagnol lui-même, cf. supra) est une 

réalité bien ancrée, y compris chez des locuteurices qui ne sont pas – ou 

plus, ou plus guère – provençalophones. C’est ce français que Pagnol va 

utiliser ; certes avec parcimonie, mais de manière suffisamment soutenue 

pour que dans le Dictionnaire du marseillais de l’Académie de Marseille 

publié en 2006, Pagnol représente à lui seul plus de 10 % des citations 

littéraires, ce qui prouve bien qu’il a utilisé une palette langagière assez 

large et que le français régional a irrigué son œuvre… œuvre qui à son 

tour a probablement influencé le français régional. 

Ce français « à la provençale » (Blanchet Lunati, 2024, p. 52) constitue 

encore la base du français de Marseille et de sa région. Dans une étude, 

Jean-Michel Kasbarian (2000) évaluait ce qui était resté du vocabulaire 

de Brun dans le marseillais contemporain. Le linguiste soulignait la 

« vitalité lexicale du dialecte marseillais », avec une « persistance 

significative sur la durée » : « un peu plus de la moitié des mots de Brun 

(54 %), soient 196 termes sur les 360 du vocabulaire testé, apparaissent 

dans notre enquête comme des termes dominants », écrivait-il. On peut 

penser à des mots d’usage très courants aujourd’hui encore comme fada, 

peuchère ou couillon, mais aussi à jobastre (qui est devenu le nom d’un 

duo de créateurs de contenus culturels et humoristiques très suivis sur les 



 86 

réseaux sociaux) ou à cagole, dont le sémantisme a très largement évolué 

(voir notamment Gasquet-Cyrus, 2012 ; Doucet, 2017 ; Gasquet-Cyrus 

et Rey, 2024, p. 61-63).  

 

« Le français dans la trilogie » 

En 1942, Charles Rostaing a publié dans la revue Le français moderne 

une étude article intitulé « Le français de Marseille dans la “trilogie” de 

Marcel Pagnol »1, dans laquelle il se proposait d’analyser « ce qui donne 

aux pièces marseillaises de Marcel Pagnol […] le cachet savoureux du 

terroir. » Il commençait par les noms des personnages qui créent « la 

couleur locale » : Escartefigue, Panisse, Cigalon, noms réels et pas du 

tout imaginaires, bien ancrés en Provence, mais aussi le prénom 

emblématique du Marseillais, « Marius ». Rostaing se livrait ensuite à 

une étude minutieuse de tous les procédés linguistiques utilisés par 

Pagnol dans la trilogie, en passant en revue tous les niveaux de l’analyse 

linguistique : la phonétique avec le marquage des accents à travers des 

phénomènes de prononciation (cf. infra) ; la syntaxe avec l’observation 

de l’adjectif et du pronom, le verbe, l’adverbe, la négation, 

l’interrogation, la préposition et bien sûr le vocabulaire avec les 

définitions de tous les mots régionaux employés par Pagnol. Au terme 

de son étude, Rostaing dressait une synthèse qui l’amenait affirmer que, 

pour la morphologie et la syntaxe notamment, Pagnol utilisait davantage 

 
1 L’article a été reproduit intégralement en annexe du Dictionnaire du marseillais 
de l’Académie de Marseille, Edisud, 2006. 



 87 

du français populaire plutôt que des formes très régionales ; pour le dire 

autrement, en plus de quelques traits régionaux, on trouve surtout des 

phénomènes propres au français parlé par les classes populaires – ce que 

sont la plupart des personnages de la trilogie. En ce sens, Pagnol et 

Rostaing validaient les conclusions d’Auguste Brun :  

« En morphologie et en syntaxe, le vulgaire parisien et le français de 
Provence s’écartent du français officiel sur les mêmes points. [...] Mais 
le français de Marseille ne présente, en morphologie ni en syntaxe, 
aucune innovation proprement dite : rien d’inédit, ni dans la 
conjugaison, ni dans la structure des phrases, ni dans l’ordre des mots. 
Pas de création spontanée. Le système grammatical, dans son ensemble, 
résiste […] Sur ces points, la langue populaire, à Marseille comme à 
Paris, méconnait délibérément le code officiel, les règles, et obéit à ses 
tendances simplificatrices. » (Brun 1931, p. 144-145) 

Depuis, la sociolinguistique et l’étude du français parlé sont passées par 

là l’on décrirait cette variété en d’autres termes qu’en référence à la 

norme (« code officiel ») et en termes d’« écarts », mais l’essentiel est de 

voir que le français parlé par les personnages de Pagnol suit les 

descriptions opérées par Auguste Brun en parallèle de la création 

artistique de Pagnol.  

Rostaing concédait d’ailleurs à plusieurs reprises que Pagnol avait 

finement observé les usages linguistiques de son époque pour les 

retranscrire chez tel ou tel personnage : « On a pu constater également 

que tous les personnages ne parlent pas le français régional au même 

degré, si j’ose dire » écrivait Rostaing. « Pagnol a respecté les nuances 

qu’on observe à Marseille selon les milieux sociaux : le chauffeur parle 



 88 

un français plus provençalisé qu’Honorine, laquelle est plus 

provençalisante que Panisse ou que César. » 

Cette finesse dans la stratification sociale des styles de ses personnages 

se retrouve dans d’autres textes de Pagnol, dont le travail peut être 

considéré, d’une certaine façon, comme une « conservation d’une parole 

populaire », comme on va le voir à travers le cas des accents. 

 

4. Quatrième tiers : l’accent 

 

Jusqu’à présent, nous avons passé en revue des textes de Pagnol dans 

leur forme écrite, mais il faut évidemment tenir compte de leur 

dimension orale, dès lors qu’il s’agit principalement de pièces de théâtre 

et de films. « L’oralité, quels que soient les médias auxquels Pagnol se 

confronte, reste un élément crucial de son esthétique. Au théâtre, Pagnol 

milite pour une forme d’anti-écriture, qui refuse la composition, la 

recherche, mais se veut l’enregistrement de la parole des hommes » écrit 

Marion Brun (2017b), qui consacre un article entier à la voix dans le 

théâtre de Pagnol. Or qui dit voix, notamment avec la distribution de 

certains films, dit accent. 

 

Une plume et une oreille 

J’ai parlé plus haut de l’enquête d’Auguste Brun, qui notait ce qu’il 

entendait autour de lui, mais Pagnol a lui aussi tendu l’oreille pour saisir 



 89 

ce marseillais en circulation dans l’espace public : « À Marseille, je 

m’efforçais d’écouter les Marseillais ; je notais ce qui était éjecté sur les 

quais, au marché, dans les trams, partout et c’est ainsi que je fabriquais 

Marius et les autres. »1 Cette attention de Pagnol au parler de ses 

contemporains, assez méconnue, est indissociable de son écriture : « Ce 

travail pour se situer au plus près des intonations, des accents, des 

expressions du langage populaire lui vaut d’être qualifié par certains 

critiques d’ethnographe, qui garde en mémoire dans son œuvre un 

patrimoine sonore » écrit Marion Brun (2017b).  

Puisqu’il est question de patrimoine, il faut mentionner une archive 

visible sur le site de l’INA2 et qui illustre l’oreille plutôt fine de Pagnol. 

Dans un entretien de 1969, il évoque la pluralité des accents de Marseille, 

variant en fonction des quartiers et des classes sociales (il mentionne 

ainsi l’accent du Vieux-Port, l’accent « des bourgeois de la rue Paradis » 

mais aussi l’accent populaire : « le peuple a un accent beaucoup plus 

large »). Il décrit aussi un trait de l’accent marseillais auquel on est 

souvent moins sensible : non pas les voyelles nasales ou les e dits 

« muets » mais qui ne le sont pas, mais le r, prononcé selon « comme 

une jota ». On découvre ainsi un Pagnol bien au-delà de « l’accent 

marseillais » stéréotypé qui lui est associé : un Pagnol attentif à la 

pluralité des accents et de ses variations sociales.  

 

1 Norbert Calmels, Rencontres avec Marcel Pagnol, Monte Carlo, Éditions 
Pastorelly, 1978, p. 111-112 ; cité in Brun 2017b. 
2 https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/i00015432/marcel-pagnol-a-propos-
des-accents-a-marseille  

https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/i00015432/marcel-pagnol-a-propos-des-accents-a-marseille
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/i00015432/marcel-pagnol-a-propos-des-accents-a-marseille


 90 

 

L’accent dans le théâtre pagnolien 

L’accent au théâtre est un enjeu dont Pagnol était bien conscient. Depuis 

le 19e siècle, des pièces de théâtre mettaient en scène, à Paris, des 

Marseillais dont on se moquait. Mais une fois qu’il a été convaincu de 

défendre son Marius, créé dans la capitale, Pagnol a attaché l’œuvre à 

l’accent marseillais. Dans la préface de Marius qu’il rédigea en 1964, il 

rapportait les propos qu’il avait tenus à Léon Volterra, alors directeur du 

Théâtre de Paris, pour le convaincre de prendre la pièce :  

« [La pièce] exige un accent marseillais authentique, elle est écrite en 
français de Provence, et le texte contient des intonations particulières, 
une sorte de petite musique qui donne leur sens véritable aux répliques. 
On ne peut pas jouer Beulemans sans une troupe belge, ni Marius sans 
Marseillais. » 

C’est pourquoi Pagnol prit le parti de jouer de recruter pour ses films 

nombre de comédiens provençaux : pour leur jeu, mais aussi, en partie, 

pour leur accent : Raimu, Fernandel, Charpin, Alida Rouffe, Milly 

Mathis, Maupi, Henri Poupon, Charles Blavette, Edouard Delmont… 

Ce choix a pu donner lieu à des échanges cocasses, notamment avec 

Raimu avec qui les relations étaient souvent tendues. Lorsque Raimu 

(Toulonnais) apprit que c’est l’Alsacien Pierre Fresnay qui fut choisi 

pour incarner Marius, il s’empressa de signifier son désaccord à Pagnol :  

« Mon vieux Pagnol, je serais très content d’être de ta pièce, mais à une 
condition : que ton ouvrage soit interprété par des Marseillais. Le cas 
contraire, si tu as un Marseillais d’Alsace pour le rôle de Marius, il faut 
que tu continues ta distribution dans ce genre. Pour son père, prends un 



 91 

Lorrain, pour Panisse, prends un homme de Maubeuge, pour 
Escartefigue, un homme de Sedan et pour le chauffeur un homme de 
Lille, et ta distribution sera très bien. Mais pas de chose boiteuse : ou 
tous Marseillais avec le vrai accent, ou tous du Nord avec un accent 
d’exportation. […] C’est une question d’accent et d’allure véritable » 
(Pagnol, 2015, p. 19) 

Malgré ce conflit autour du nom de Pierre Fresnay (qui eut bien le rôle), 

Raimu et Pagnol étaient d’accord sur une chose : le spectacle nécessitait 

un accent « authentique », donc porté par des comédiens et comédiennes 

du cru. Évidemment, on sait, notamment en sociolinguistique, que 

l’authenticité n’est pas une réalité tangible, mais une construction sociale 

fondée notamment sur le partage de normes et de jugements établis à 

partir de ces norme (pour un panorama de la notion, voir Coupland, 

2003). Or, pour insister sur l’importance de l’accent et sur son 

« authenticité », Pagnol ne se contenta pas de faire dire les textes par des 

artistes locaux : il signala dans son texte certaines prononciations 

particulières. 

 

L’accent qui se « voit » 

La retranscription des particularités orales des personnages n’est pas 

exceptionnelle dans la littérature : pour la littérature française, de 

Molière aux BD de Riad Sattouf en passant par Céline, on peut relever 

ici et là l’utilisation de procédés graphiques pour tenter de « faire 

entendre » la voix des personnages. Cela peut être partiel, du niveau de 

la suggestion, jusqu’à des fragments entiers écrits de manière 

« phonétique » ou en tout cas avec des tentatives de torsion de l’écrit 



 92 

pour qu’il se rapproche de l’oral : le « doukipudonktan » de Queneau 

dans Zazie dans le métro en est un exemple célèbre. Ce procédé, qui est 

loin d’être propre au français, possède plusieurs noms parmi lesquels eye 

dialect, littéralement le « dialecte pour l’œil ». Il s’agit en effet de rendre 

visibles, à l’aide de bricolages orthographiques, les prononciations 

supposées des personnages.  

L’exemple le plus fameux de la trilogie est sans doute le « fériboite », 

prononciation locale du ferry boat qui traverse le Vieux-Port dans la 

largeur. Au tout début de la pièce Marius, dans la didascalie initiale, 

Pagnol écrit : « Au premier plan, à gauche, M. Escartefigue, capitaine du 

ferry-boat (il prononce fériboite) » Avant même que les personnages 

n’aient parlé, Pagnol insiste sur un phénomène de prononciation. À noter 

que dans l’œuvre qui clôture la trilogie, César, sur le faire-part qui 

annonce le décès de Maître Panisse, est mentionné « M. Innocent 

Mangiapan, ex-chauffeur du ferry-boite », avec une autre graphie qui 

cependant insiste toujours sur l’importance de la prononciation locale. 

Charles Rostaing avait bien identifié l’importance de ces mots avec « une 

orthographe particulière » :  

« Bien sûr, l’essentiel de ce qui constitue la phonétique marseillaise 
pour l’auditeur (je veux parler de l’accent) disparaît à la lecture. Bien 
des intonations, comme celles de grossier (M, I, 10), qui comporte un 
fort accent d’insistance sur la première syllabe, ou de torticolis (F, Ib 
5), paroxyton, ne peuvent être restitués par un lecteur étranger à 
Marseille. Néanmoins, quelques mots ont une orthographe particulière 
qui permet d’observer leur transformation. Voici des mots savants dont 
la finale est accommodée et insérée dans une série connue (aquarion, 
M, I, 8 ; opion, M, II, 2 ; cf. Brun. p. 42), des mots à groupes 



 93 

consonantiques simplifiés (exétéra, M, II, 3 ; F, I, 13 ; bisteck, M, I, 4 ; 
Rochilde = Rothschild, M, II, 3) ; des exemples d’un e de soutien à la 
finale (tourifèle = Tour Eiffel, M, I, 4 ; feriboite = ferry-boat, M, F, C, 
passim ; stoquefiche = stockfish, M, IV, 5 ; pulovère, C, 179) ou de 
l’épenthèse de l’e (escaphandre, F, II, 7). On notera que ces mots sont 
tous des emprunts à l’étranger, à la langue savante ou au français de 
Paris et qu’en outre la prononciation de certains d’entre eux a subi 
l’influence de l’écriture (fériboite, pulovère). Quant à tourifèle, la 
fermeture de l’e en i s’explique par l’action de l’r uvulaire marseillais. » 
(Rostaing, 1942) 

On voit ainsi que pour Pagnol, l’accent des comédiens et comédiennes 

ne suffisait pas : il fallait bien faire ressortir des prononciations locales 

pour bien marquer les milieux sociaux des personnages et ainsi donner 

de l’épaisseur à l’univers représenté. Certes, c’est un procédé que l’on 

pouvait parfois trouver dans les représentations stéréotypées qui 

couraient à l’époque, comme dans le corpus des « histoires de Marius et 

Olive » ; mais ce n’était jamais avec ce souci du détail ni avec cette 

densité, dans les textes. Dans les années 1990 et 2000, de nombreux 

auteurs marseillais joueront davantage sur les procédés graphiques pour 

construire un oral stylisé (Gasquet-Cyrus 2013), mais le travail de 

Pagnol sur ce point mérite d’être souligné : pour lui, la provençalité des 

personnages ne passait pas que par quelques marqueurs lexicaux, mais 

par toute une parlure construite par l’auteur pour lui donner un maximum 

de gages d’« authenticité ».  

 

 

 



 94 

Accents énormes, accents et normes 

La trilogie de Pagnol est bien sûr marquée par l’accent dominant et 

tonitruant de l’omniprésent Raimu. Mais tous les personnages n’ont pas 

l’accent marseillais, et parfois, cela revêt une importance particulière 

dans l’histoire. 

Dans César, Césariot (joué par André Fouché, acteur parisien), le fils de 

Fanny et Marius, retrouve son grand-père au cours d’une scène qui voit 

la confrontation de deux accents : « l’accent marseillais » incarné par 

Raimu et l’accent « parisien » d’un jeune homme parti étudier à la 

capitale mais qui a perdu ses racines. César le lui reproche dans une 

tirade qui figure bien dans le film de 1936 mais qui est absente du texte 

des Œuvres complètes (Pagnol 1995) ; il faut aller dans l’édition de 1946 

chez Fasquelle pour le retrouver ; j’en propose cependant ci-dessous une 

transcription personnelle, fidèle au film (les + indiquent des pauses) : 

 

CÉSAR : on t’a envoyé dans les lycées de Paris + tu reviens avec un 
chapeau d’encaisseur + et tu reviens avec un accent estranger [se met 
la bouche en cul-de-poule et imite l’accent de Césariot] « [propos 
inaudible] changé avec vos ancêtres » 

CÉSARIOT : c(e) n’est pas d(e) ma faute /fot/ si j(e) n’ai plus tout à fait 
l’accent marseillais 

CÉSAR : plus tout à fait ? mais dis que tu l’as plus du tout ! si ça continue 
il te faudra un interprètre1  

 
1 Le texte indique « interprète » mais Raimu prononce bien « interprètre » ; on ne 
sait pas s’il s’agit – comme souvent chez le personnage d’un César – d’une 
approximation avec la langue française ou d’une improvisation de Raimu qui 
serait restée dans la prise. 



 95 

CESARIOT : oh ! 

CÉSAR : oh quoi ? y’a pas de oh je comprends pas la moitié de ta 
conversation 

 

À propos de Césariot, Marion Brun (2017a) écrit : 

« Ce transfuge apparaît comme un contremodèle, manifestant un orgueil 
de classe, qui aboutit à la rupture avec son milieu familial, ou du moins 
à des frictions et des incompréhensions. Avec humour, Pagnol suggère 
le malaise de parents qui ne parlent plus la même langue. » 

L’écart linguistique sur lequel insiste Pagnol dans cette scène est en effet 

un moyen d’opposer deux mondes : l’univers familial et traditionnel de 

Marseille face à l’orgueilleuse capitale, qui tente d’imposer un langage 

aseptisé, ce français « parisien » qu’en sociolinguistique on appellera 

« standard » et dont César-Raimu se moque avec délectation, dans une 

imitation qui veut le rendre grotesque. 

C’est aussi pour mieux faire ressortir l’identité locale que Pagnol joue 

avec Monsieur Brun, le Lyonnais, qu’il s’agisse de codes culturels ou, là 

encore, linguistiques. Dans un article sur la figure de « l’étranger » dans 

la trilogie, Jean-Claude Bouvier (1997) assignait à Monsieur Brun un 

rôle « réactif identitaire », en ce sens qu’il serait « le représentant attitré 

de tous ces Autres par rapport auxquels les Marseillais ont chaque jour à 

définir et proclamer leur identité ». On voit bien comment Pagnol ne se 

contente pas de jeter des « marqueurs » méridionalité avec quelques 

mots ici ou là : la construction de l’identité de ses personnages se fait 

aussi bien en production qu’en perception, en action qu’en réaction. On 

est loin, très loin de prétendues pagnolades. 



 96 

Il y a dans la trilogie une autre scène qui met en avant les différences 

linguistiques et culturelles. Souvent analysée en raison de son 

importance dans l’œuvre, elle ne figure cependant pas dans le film. Il 

s’agit des scènes 6 et 7 de l’acte I de Fanny, dans laquelle entre un gros 

homme « déguisé » comme un Marseillais de carte postale ; baptisé 

« Marius Tartarin » dans la distribution établie par Pagnol, il représente 

le stéréotype ridicule du Méridional véhiculé notamment par Alphonse 

Daudet et son Tartarin de Tarascon, mais aussi par les blagues « de 

Marius et Olive » en circulation à l’époque. Pagnol précise dans sa 

didascalie : « Il parle avec un extraordinaire accent de Marseille ». 

 

LE GROS HOMME – Hé biengue, mademoiselle Fanylle, est-ce que votre 
mère n’est pas ici ?  

FANNY  – Non, monsieur. Elle vient de partir à la poissonnerie. 

LE GROS HOMME – A la poissonnerille ? Ô bagasse tron de l’air ! Tron 
de l’air de bagasse ! Vous seriez bien aimable de lui dire qu’elle 
n’oublille pas ma bouillabaisse de chaque jour, ni mes coquillages, 
bagasse ! Moi, c’est mon régime : le matin, des coquillages. A midi, la 
bouillabaisse. Le soir, l’aïoli. N’oubliez pas, mademoiselle Fanylle ! 

FANNY – Je n’oublierai pas de le lui dire. Mais à qui faut-il l’envoyer ? 

LE GROS HOMME – A moi-même : M. Mariusse, 6, rue Cannebière, chez 
M. Olive. 

 

Caricatural, grotesque, ridicule, ce personnage est un moyen pour Pagnol 

de bien différencier les représentations stéréotypées de la Provence de sa 

propre œuvre, qu’il refuse de voir alignée sur ce modèle. Pour Lafont 



 97 

(1997), cette scène constituerait « une tentative bien isolée d’aller à 

contre-courant d’un mythe savamment construit auparavant par Pagnol 

dans Marius » (Lagarde 2010). Ce n’est pas mon avis : cette scène est 

bien entendu centrale (et en cela, il est dommage qu’elle ne figure pas 

dans le film), mais elle n’est pas isolée dans l’œuvre de Pagnol et surtout, 

il parait très exagéré voire injuste d’accuser Pagnol de véhiculer des 

stéréotypes de manière aussi légère, même si son œuvre peut 

évidemment se prêter à de nombreuses interprétations. 

L’accent « extraordinaire » est en fait une imitation grossière et ratée de 

l’accent marseillais, par un personnage qui souhaite s’intégrer de la pire 

des manières : en « forçant » son accent et en commettant ainsi un acte 

de violence symbolique, très mal perçu par les locaux. Un geste que l’on 

peut interpréter comme une forme de glottophobie (Blanchet 2016) À la 

fin de la scène, Pagnol précise bien que les personnages sont stupéfaits : 

« Tous se regardent, ahuris. » À la scène suivante, Escartefigue 

demande : « Mais qu’est-ce que c’est que ce fada ? » César-Raimu 

répond : « C’est un Parisien, peuchère. Je crois qu’il veut se présenter 

aux élections » Il n’y a que M. Brun, le Lyonnais, qui le croyait 

Marseillais, en affirmant, entre autres : « Dans le monde entier, mon cher 

Panisse, tout le monde croit que les Marseillais […] se nourrissent de 

bouillabaisse et d’aïoli » Suit alors une longue tirade dans laquelle César 

rejette l’imagerie du Marseillais et défend avec vigueur Marseille et son 

industrie – en fait, l’exploitation des colonies via Marseille.  

CESAR (brusquement). – Eh bien, monsieur Brun, à Marseille, on ne 
dit jamais bagasse, on ne porte pas la barbe à deux pointes, on ne mange 



 98 

pas très souvent l’aïoli et on laisse les casques pour les explorateurs – 
et on fait le tunnel du Rove, et on construit vingt kilomètres de quai, 
pour nourrir toute l’Europe avec la force de l’Afrique. Et en plus, 
monsieur Brun, on emmerde tout l’univers. L’univers tout entier, 
monsieur Brun. De haut en bas, de long en large, à pied, à cheval, en 
voiture, en bateau et vice versa. Salutations. Vous avez bien le bonjour, 
Gnafron. Il sort. 

Au-delà de la mise en scène de Marseille à l’époque de la trilogie, ces 

scènes ont une résonance particulière aujourd’hui. Comme d’autres 

grandes villes, Marseille est confrontée à un processus de gentrification 

dans certains quartiers, ce qui implique des contacts linguistiques entre 

différentes catégories sociales : entre des Marseillais « de longue date » 

et considérés comme porteurs d’une variété « traditionnelle » et des 

« Parisiens » de passage ou simples touristes, il existe une catégorie aux 

frontières floues mais qui prend une importance considérable dans le 

tissu social de la ville : les « néo-Marseillais » dont certains sont porteurs 

d’une variété de français nivelée (Gasquet-Cyrus et Géa, 2017). Or, entre 

imitation, accommodation et convergence, il n’est pas rare maintenant 

de voir des « néo-Marseillais » reproduire, avec plus ou moins de 

précision, des traits locaux, qu’il s’agisse de phénomènes phonétiques 

(voyelles ouvertes, nasales, schwas prononcés), lexicaux (avec 

l’intégration dans leur vocabulaire quotidien de mots comme fada, 

dégun, peuchère, tarpin, péguer…) ou phrastiques (par exemple le récent 

c’est Marseille bébé). Or les réactions locales tendent parfois à du rejet, 

comme si ces nouveaux arrivants – souvent amoureux de Marseille et 

ayant choisi de vivre là – n’étaient pas légitimes – au sens bourdieusien 



 99 

du terme – pour s’approprier des éléments du langage local (Gasquet-

Cyrus et Wharton, 2019). 

 

Conclusion 

 

Dans cet article, j’ai essayé de passer en revue les « quatre tiers » de la 

langue de Pagnol, et comme on le sait, tout « dépend de la grosseur des 

tiers » : dans son écriture, le provençal occupe un tout petit tiers au 

milieu d’un grand tiers de langue française, auxquels s’ajoutent un tiers 

de lexique régional et un bon tiers d’accent(s). Ces deux derniers sont 

aujourd’hui encore très emblématiques puisqu’ils sont associés, pour 

beaucoup, à un certain âge d’or. En effet, au cours de conversations 

privées ou dans des enquêtes sociolinguistiques, un discours revient 

souvent : « l’accent de Pagnol » (comprendre : l’accent des films de 

Pagnol, donc les accents de Raimu, Fernandel, Charpin, Alida Rouffe, 

etc.) constituerait la référence absolue, la norme affective à laquelle se 

rapporterait toute évaluation de « l’accent marseillais », et pour 

beaucoup de personnes, qui l’affirment avec nostalgie, le (parler) 

marseillais « authentique » serait « celui de Pagnol ». 

C’est pourtant une évidence : le marseillais d’aujourd’hui n’est celui de 

Pagnol, tout simplement parce qu’il s’agit d’une variété dynamique, 

sujette au changement linguistique. Si l’on y trouve encore des éléments 

du marseillais de l’époque de Pagnol et de ses œuvres (des traits 

phonétiques, des mots, des expressions), le marseillais a été renouvelé 



 100 

par des innovations locales (phonétiques, morphologiques ou 

sémantiques, comme le sens du mot cagole ou comme le verbe aganter 

devenu aguinter puis guinter), par des apports d’autres langues (variétés 

d’arabe maghrébin, de romani, de comorien…) ou par des néologismes, 

notamment sur les réseaux sociaux. Cette variété sujette au changement 

linguistique et à la stratification sociale est donc bien plus qu’un stock 

de régionalismes dans lesquels il serait simple d’aller puiser pour faire 

couleur locale. 

Or, ce dynamisme, Auguste Brun l’avait pressenti : « Malgré diverses 

institutions ou circonstances contraires ou hostiles aux variétés 

linguistiques, aucun indice ne permet de considérer le parler régional de 

la Provence comme une espèce temporaire et caduque, comme un 

accident. » (Brun 1931, p. 151). Au terme de son étude, il montrait que 

certains traits tendaient à disparaitre sous le coup d’une uniformisation 

face au français central, mais il soulignait aussi la persistance de ce qu’il 

appelait le « provençalisme » ou le « régionalisme » : « On surprend 

plutôt de nos jours une certaine coquetterie à mettre en valeur le mot du 

cru, à l’enchâsser dans le tissu du discours, et le régionalisme est pour 

quelque chose dans cette manière de provençaliser sans parler 

provençal. » (Brun 1931, p. 150-151). Brun avait compris ce que certains 

refusent encore de voir en face : le processus de substitution du français 

à la langue d’oc n’a pas débouché sur un remplacement total de l’un par 

l’autre, mais sur l’émergence d’une variété de français vers laquelle ont 

été transférées de nombreuses valeurs associées au provençal. Mais dans 

certains milieux occitanistes et parfois provençalistes, il ne saurait y 



 101 

avoir autre chose que « la langue » (d’oc) ; le « reste » ne serait qu’un 

mélange impur, qu’un « bâtard linguistique » (Boyer 2001) dont le nom 

de francitan montrerait bien l’imperfection : ni tout à fait français, ni tout 

à fait occitan. C’est la raison pour laquelle je ne partage pas dans leur 

intégralité les analyses de Lafont (1997) et de Christian Lagarde (2010), 

qui n’ont pas tout à fait compris l’importance de Pagnol dans 

l’illustration du marseillais (au sens où un Du Bellay a pu, avec les 

poètes de la Pléiade, vouloir « illustrer » la langue française. 

Ce rejet de la variété issue du contact linguistique me vaut parfois 

l’inimitié de certains puristes, qui croient que le « marseillais » n’est que 

du folklore, qu’un ersatz de langue d’oc dont l’illustration et la mise en 

valeur ne seraient que du folklore pour « Parisiens ». C’est pourtant 

méconnaitre le contexte sociolinguistique local (et régional) que de 

rejeter cette variété, ce dialecte au sens technique du terme, ce français 

qui est aujourd’hui – peut-être plus que ce qu’avait pu imaginer Auguste 

Brun – dynamique, en perpétuel changement et très présent non 

seulement dans les usages oraux quotidiens, mais aussi dans la 

littérature, la chanson, le cinéma, les spectacles, la presse, les réseaux 

sociaux, les jeux de société, la publicité… (Gasquet-Cyrus, 2024a et 

2024b). Et c’est ce français – que l’on appelle parfois « régional » mais 

qui est « du français » tout court – que Pagnol a notamment utilisé dans 

certaines œuvres, en puisant dans ces différentes ressources. 

L’étiquette « régionaliste » qui colle encore à Pagnol, notamment à 

travers le prisme péjoratif de la pagnolade, ne tient pas à l’examen des 

textes. La question de la langue et même des langues chez Pagnol ne 



 102 

saurait se limiter à quelques « régionalismes » qui viendraient 

saupoudrer une écriture française classique pour donner une touche 

d’exotisme. Pour un auteur sensible à l’oralité – celle du théâtre ou celle 

des dialogues de cinéma, un cinéma parlant dont il fut l’un des 

précurseurs – la langue est bien plus qu’un décor. Elle est même parfois 

le moteur des personnages, qui aiment (se) raconter des histoires, comme 

l’auteur lui-même. Cette importance de la parole, considérable chez un 

Pagnol sensible à la culture méditerranéenne et à cette oralité cruciale 

aussi bien chez les Grecs, les Italiens, les Provençaux que chez les 

Africains de la rive opposée et voisine, se retrouve dans un passage 

apparemment anodin mais qui constitue, selon moi, une clé 

d’interprétation de l’œuvre de Pagnol en général et de son rapport au 

langage en général.  

Dans Fanny, le chauffeur du « fériboite », incarné au cinéma par Maupi, 

jure à Fanny qu’il ne sait pas où se trouve son fils Marius. Ce qui donne 

le dialogue suivant, qui constitue selon moi, plus que les autres qui ont 

été analysés dans cet article, une clé de lecture indispensable pour 

comprendre l’importance de la parole chez Pagnol :  

 

« FANNY - Tu sais à quel endroit ? 

LE CHAUFFEUR, catégorique. - Ça, je l’ignore. 

FANNY - Tu le sais, mais tu ne veux pas me le dire. 

LE CHAUFFEUR, avec un immense désespoir. Madame Fanny, si je 
sais où nous allons, que le Bon Dieu m’écrase à l’instant, et me fasse 



 103 

perdre la vue. Plutôt que de vous mentir, je préférerais recommencer 
toute la guerre ! 

FANNY – Surtout que tu ne l’as pas faite 

LE CHAUFFEUR Non, je ne l’ai pas faite, j’avais treize ans. Mais c’est 
une façon de parler. (Avec une véhémence farouche.) Madame Fanny, 
sur la tombe de mes parents, sur tout ce que j’ai de plus cher au monde, 
je vous jure que je ne sais pas où nous allons. Vous me croyez ? 

FANNY - Oui, je te crois. 

LE CHAUFFEUR, souriant. Eh bien, vous avez tort. Nous allons aux 
Lecques, chez un ami de Césariot. 

FANNY – Alors, pourquoi mens-tu? 

LE CHAUFFEUR, béat. - Pour rien, pour le plaisir. 

FANNY - Et tu n’as pas honte de faire des faux serments sur la tombe 
de tes parents ? 

LE CHAUFFEUR, philosophe. Eh peuchère, ils sont morts, qu’est-ce 
qu’il peut leur arriver de pire ? Nous allons aux Lecques... 

FANNY - Tu en es sûr ? 

LE CHAUFFEUR - Madame Fanny, que le tonnerre me disperse, que 
ma pipe m’empoisonne, que je perde mes illusions... » 

 

Parmi les stéréotypes en circulation sur les Marseillais, à l’époque et 

encore un peu aujourd’hui, il y a la réputation qu’ils seraient des 

menteurs. De la galéjade considérée comme une exagération (les 

poissons attrapés par les pêcheurs, plus gros les uns que les autres) au 

mensonge, il n’y a qu’un pas, que le chauffeur franchit allègrement. Mais 

s’il ment, ce n’est pas par malice, ni pour cacher une quelconque vérité, 

mais « pour le plaisir ». Pour le plaisir de la parole, pour le plaisir de 

donner une importance aux mots, pour le plaisir de jouer avec eux et avec 



 104 

les autres. Ce que Pagnol fit, et c’est là le travail de tout écrivain. Mais 

Pagnol joua non seulement avec ses mots d’écrivain « classique », mais 

aussi avec ceux de ses compatriotes, Marseillais et Provençaux des 

milieux ruraux, populaires ou petits bourgeois, à qui il a tenté de donner 

la parole à travers des styles différents, conscient qu’il était que les 

langues changeaient, comme le monde qu’il décrivait. 

 

Médéric Gasquet-Cyrus 
Aix-Marseille Université 

 

Références bibliographiques 

Blanchet, Philippe (2016), Discriminations : combattre la glottophobie, 

Paris, Textuel.  

Blanchet, Philippe (2021), « Pichoun, peuchère… Apprenez la langue de 

la Provence à travers sa littérature », Ouest-France, mis en ligne le 

8/8/2021 ; https://www.ouest-france.fr/culture/livres/lire-

magazine/pichoun-peuchere-apprenez-la-langue-de-la-provence-a-

travers-sa-litterature-06b5a60e-f444-11eb-afc0-ddd24ab923c7 

Blanchet Lunati, Philippe (2024), « Au-delà des pagnolades, une langue 

universelle », in Lire magazine, « Marcel Pagnol. L’écrivains des 

souvenirs heureux », juillet-août 2024, p. 50-55. 

Bouvier, Jean-Claude (1997), « L’image de l’étranger dans la Trilogie », 

in Marseille, revue culturelle, 180, mai, p. 40-45.  

https://www.ouest-france.fr/culture/livres/lire-magazine/pichoun-peuchere-apprenez-la-langue-de-la-provence-a-travers-sa-litterature-06b5a60e-f444-11eb-afc0-ddd24ab923c7
https://www.ouest-france.fr/culture/livres/lire-magazine/pichoun-peuchere-apprenez-la-langue-de-la-provence-a-travers-sa-litterature-06b5a60e-f444-11eb-afc0-ddd24ab923c7
https://www.ouest-france.fr/culture/livres/lire-magazine/pichoun-peuchere-apprenez-la-langue-de-la-provence-a-travers-sa-litterature-06b5a60e-f444-11eb-afc0-ddd24ab923c7


 105 

Boyer, Henri (2001), « Le francitan, un “bâtard linguistique” qui a la vie 

dure », in H. Boyer et P. Gardy (coord.), Dix siècles d’usages et 

d’images de l’occitan. Des troubadours à l’Internet, Paris, 

L’Harmattan, coll. Sociolinguistique, p. 415-430. 

Brun, Auguste (1931), Le français de Marseille. Étude de français 

régional, Marseille, Institut historique de Provence. 

Brun, Marion (2017a), Marcel Pagnol, un « illustre méconnu ». 

Réflexions sur les valeurs d’une œuvre littéraire et 

cinématographique, thèse sous la direction de Didier Alexandre, 

Université Paris-Sorbonne, soutenue le 16 novembre 2017. 

Brun, Marion (2017b), « La voix dans le théâtre de Marcel Pagnol : 

cinéma et disque, lieux de conservation d’une parole 

populaire », Revue Sciences/Lettres [En ligne], 5 | 2017, mis en ligne 

le 02 octobre 2017, consulté le 30 décembre 2024. URL : 

http://journals.openedition.org/rsl/1159 ; DOI : 

https://doi.org/10.4000/rsl.1159  

Brun, Marion (2018), « Marcel Pagnol et l’écriture d’une Provence 

cosmopolite », Babel. Littératures plurielles, 38, p. 289-304. 

Coupland, Nicolas (2003), « Sociolinguistic Authenticities », Journal of 

Sociolinguistics, 7(3), p. 417-431 ; DOI : 10.1111/1467-9481.00233 

Doucet, Lola, « Je suis cagole ». Portraits anthropologiques de formes 

de vie, mémoire de master 2 en Anthropologie, philosophie, éthologie, 

université Paris Nanterre, 2020. 

http://journals.openedition.org/rsl/1159
https://doi.org/10.4000/rsl.1159
http://dx.doi.org/10.1111/1467-9481.00233


 106 

Gasquet-Cyrus, M. (2000), « Auguste Brun : une approche 

sociolinguistique », in C. Dubois, J. ‐M. Kasbarian, A. Queffélec 

(éds.), L’expansion du français dans les Suds (XVIe-XXe siècles), Aix-

en-Provence, Publications de l’Université de Provence, p. 103-116. 

Gasquet-Cyrus, Médéric (2012). « Cagole » [notice]. In R. Dray-

Bensoussan, C. Marand-Fouquet, H. Echinard, E. Richard (dirs), 

Dictionnaire des Marseillaises, Editions Gaussen. 

Gasquet-Cyrus, Médéric (2013), « Peut-on écrire l’accent marseillais ? 

Analyse sociolinguistique de l’oral stylisé dans un corpus de littérature 

contemporaine ». TIPA. Travaux interdisciplinaires sur la parole et le 

langage [en ligne], n° 29, http://tipa.revues.org/753.  

GASQUET-CYRUS, Médéric (2024a), « Motchus : un jeu, un 

“dictionnaire” et un laboratoire sociolinguistique ». ÉLA. Études de 

linguistique appliquée 2023/3 (N° 211), p. 365-379 [DOI 

10.3917/ela.211.0111] 

Gasquet-Cyrus, Médéric (2024b), Ça se dit comme ça à Marseille, Paris, 

Éditions Le Robert. 

Gasquet-Cyrus, Médéric et Géa, Jean-Michel (2017), « Marseille. Entre 

gentrification et ségrégation langagière », Langage et société, 

162 (4) ; https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2017-

4?lang=fr. 

Gasquet-Cyrus, Médéric et Wharton, Sylvie (2019), « “Accent rigolo” et 

“bouche en cul-de-poule” : qui minore qui à Marseille ? », Minorités 

http://tipa.revues.org/753
https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2017-4?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2017-4?lang=fr


 107 

linguistiques et société / Linguistic Minorities and Society, n° 12, p. 

81-100 [doi.org/10.7202/1066523ar] 

Gasquet-Cyrus, Médéric et Rey, Christophe (2024), Va voir dans le dico 

si j’y suis ! Ce que les dictionnaires racontent de nos sociétés, Paris, 

Éditions de l’Atelier. 

Guilledoux, Fred (2024), « Pagnol donne une dignité immense, 

glorieuse, sacrée aux gens du peuple », entretien avec Robert 

Guédiguian, dans « Pagnol, l’immortel de Provence », hors-série La 

Provence, n° 15, avril-mai 2024, p. 8-12. 

Kasbarian, Jean-Michel (2000), « Actualisation du vocabulaire 

marseillais d’Auguste Brun: pertinence d’une définition du français 

régional », in C. Bavoux, R. Dupuis et J.-M. Kasbarian (éds), Le 

français dans sa variation, Paris, L’Harmattan, p. 179-199. 

Lafont, Robert, « D’un autre lieu : la trilogie de Pagnol » dans Quarante 

ans de sociolinguistique à la périphérie, Paris, L’Harmattan, 1997, p. 

125-148. 

Lagarde, Christian (2010), « Rire de l’autre, rire de soi : le rire et le poids 

des stéréotypes », in Le rire européen, édité par Alastair B. Duncan et 

Anne Chamayou, Presses universitaires de Perpignan, p. 115-126 ; 

https://doi.org/10.4000/books.pupvd.3193. 

Luppi, Jean-Baptiste (1995), De Pagnol Marcel à Marcel Pagnol, 

Marseille, Paul Tacussel éditeur. 

Pagnol, Marcel (1995), Œuvres complètes (3 tomes : I. Théâtre ; II. 

Cinéma ; III. Souvenirs et romans), Paris, Éditions de Fallois. 

https://doi.org/10.4000/books.pupvd.3193


 108 

Pagnol, Marcel (2015), J’ai écrit le rôle de ta vie. Correspondance avec 

Raimu, Fernandel, Cocteau, et les autres…, édition établie par 

Nicolas Pagnol, Paris, Robert Laffont. 

Padovani, Philippe (1978), « L’image de la femme dans les films de 

Marcel Pagnol, Jean Gremillon, Jean Renoir, Sacha Guitry », Cahiers 

de la Méditerranée, n°16-17, 1, p. 73-89 ; 

https://doi.org/10.3406/camed.1978.1729) 

Rostaing, Charles (1942), « Le français de Marseille dans la “trilogie” 

de Marcel Pagnol », Le français moderne, n° 10, pp. 29-44 et 117-

131 ; reproduit in J.-C. Gaudin et J. Chélini (dirs), Dictionnaire du 

marseillais, Académie de Marseille, Édisud, 2006, p. 239-257. 

 

 

  

https://doi.org/10.3406/camed.1978.1729


 109 

 
 
 

Pagnol ou les malentendus de l’entre deux1 

 

S’appuyant sur une formulation de l’article nécrologique que J. Dutour 

a consacré à Pagnol dans France Soir le 19 avril 1974, Marion Brun, 

autrice d’une des rares (et brillante) thèses universitaires consacrées, 

récemment, à Pagnol, l’intitule Marcel Pagnol, un « illustre méconnu »2. 

La formule est juste : Pagnol est un auteur célèbre, très célèbre, qui, en 

2024, un demi-siècle après sa disparition, fait manifestement partie du 

patrimoine littéraire et culturel commun en France. Mais aussitôt surgit 

la question : de quel Pagnol s’agit-il ? Ou, si l’on préfère, quelle facette 

de Pagnol retient-on ? L’académicien français ayant pignon sur rue à 

Paris ou le chantre de la Provence maritime populaire ? Le prosateur de 

ses souvenirs d’enfance ou le dialoguiste de théâtre et de cinéma ? 

L’écrivain ou le cinéaste ? Celui qui faisait rire les Parisiens en se 

moquant du comique involontaire du petit peuple provençal ou celui qui 

faisait rire les Marseillais en se moquant des snobs « du nord » parisiens 

ou lyonnais ? Celui qui amusait les bourgeois avec des stéréotypes 

 
1 Une première version, plus courte, de ce texte a été publiée sous le titre (décidé 
par la rédaction) « Au-delà des pagnolades, une langue universelle », dans Marcel 
Pagnol, Les Classiques de Lire, juin 2024, p. 50-55. 
2 M. Brun, Marcel Pagnol, un « illustre méconnu », Réflexions sur les valeurs 
d’une œuvre littéraire et cinématographique, thèse de doctorat, université Paris 3 
Sorbonne Nouvelle, 2017. 



 110 

folkloriques de Méridionaux ou celui qui touchait le cœur des gens 

simples avec des paroles authentiques ? Il est bien rare que l’articulation 

entre ces différentes facettes ait été examinée. On y a plutôt vu des 

interprétations voire des appropriations opposées focalisées sur certaines 

facettes et ignorant les autres1. A la rigueur on a pu y voir quelques 

paradoxes si ordinaires chez les humains. L’hybridité de ses textes, des 

moyens d’expressions entre lesquels il a circulé (théâtre, cinéma, prose) 

va être à la source de malentendus De là découlent bien des malentendus. 

Des travaux récents permettent toutefois de renouveler la vision et 

d’améliorer la connaissance de cet auteur jusqu’ici mal compris. La 

synthèse qui est proposée ici, complétée par une analyse 

sociolinguistique, souhaite contribuer à ce renouveau en cet année 

d’hommage à Pagnol, cinquante ans après sa mort. 

 

1. Entre théâtre et cinéma 

 

Pagnol est surtout connu et étudié pour ses mémoires qui ont été 

enseignées des générations d’élèves et pour ses films qui ont été vus par 

des millions de spectateurs, il a fait ses débuts comme auteur de théâtre 

et, d’une certaine façon, il ne l’a jamais quitté.  

Si l’on excepte quelques poésies éparses et deux nouvelles publiées entre 

1910 (il a quinze ans) et 1920 dans les revues marseillaises Massilia et 

 
1 Nombreux exemples analysés dans C. Chabbert, Dans l’univers littéraire de 
Marcel Pagnol. Biographie d’une œuvre populaire, Paris, L'Harmattan, 2023. 



 111 

Fortunio (qu’il crée en 1913 et relance en 1920), les premiers textes 

consistants publiés par Pagnol sont des pièces de théâtre : Catulle, drame 

en quatre actes en vers écrit entre 1913 et 1916 (Marseille, Fortunio, 

1922), Ulysse chez les Phéaciens (avec A.-C. Brun), tragédie en vers 

écrite vers 1917, publiée en 1922)1, puis la première pièce jouée, Tonton 

Joseph veut rester pur (coécrite avec P. Nivoix sous le pseudonyme de 

Castro, Marseille, 1923) et enfin le début du succès avec Les Marchands 

de gloire, en cinq actes, créée à Paris en 1925, publiée en 1926, puis 

Direct au cœur (créée à Paris en 1926) et enfin les trois grands succès 

qu’ont été Jazz (créé à Monte-Carlo en 1926, publié en 1927), Topaze 

(créé à Paris en 1928, publié en 1930) et Marius (créé à Paris en 1929, 

publié en 1931), toutes en quatre actes. Suivra Fanny (créé à Paris en 

1931, publié en 1932) et puis Pagnol passe au cinéma. Marius est tourné 

en 1931, Fanny dès 1932, et si Pagnol n’est pas encore réalisateur, il est 

associé de près à la réalisation en plus d’être scénariste et dialoguiste. 

César sera d’abord un film de Pagnol en 1937, au milieu d’une carrière 

cinématographique déjà bien établie et deviendra une pièce en 1947. 

Pagnol reviendra pourtant au théâtre avec Judas (1955) et Fabien (1956), 

pièces méconnues, noyées dans le succès de l’auteur au cinéma.  

S’il s’intéresse au cinéma qui vient de devenir parlant, c’est en continuité 

du théâtre. Il y voit d’abord le moyen de fixer, de reproduire et de diffuser 

du théâtre. On a été jusqu’à dire que Pagnol faisait du « théâtre filmé », 

 
1 Ces datations ont été établies à partir d’une vente de manuscrits en 2022 
(https://www.gazette-drouot.com/article/de-marcel-pagnol-pour-son-
maitre/31633). 



 112 

ce qui est en partie exagéré car il s’est vite approprié les nouvelles 

potentialités de l’image : en témoigne l’importance qu’il donne, très tôt, 

aux décors naturels ou aux déplacements des personnages. Mais il bien 

attesté que Pagnol y privilégiait les dialogues et les bruitages, surtout 

naturels, l’un des aspects de son néoréalisme, dont il est reconnu comme 

un précurseur notamment par les grands cinéastes italiens des années 

1950-601. Cette reconnaissance par de grands cinéastes internationaux 

est confirmée par cet avis de Steven Spielberg : 

« Un jour j'ai vu La Femme du boulanger projeté en VO à New York. 
Cela a été un choc. Ce film a la puissance d'un film de Capra, de John 
Ford et de Truffaut réunis. Pagnol devait être un homme exceptionnel »2.  

Cela dit, il avait déjà le même soin au théâtre. M. Brun montre ainsi 

comment il a annoté des manuscrits de la trilogie pour y fusionner les 

bruitages (sirènes, sifflets, cris) et la parole, par l’exemple dans 

l’ouverture de Marius3. On a aussi dit l’inverse : « On serait même tenté 

de voir dans Marius une première ébauche, imparfaite, du film qui en 

sera tiré »4. L’attirance de Pagnol pour la parole, enregistrée, est 

confirmée par la publication précoce de disques de Topaze (1930), 

Marius (1932) et Fanny (1934). En fait, tout au long de son parcours, 

 
1 Voir dans M. Brun, Marcel Pagnol, un « illustre méconnu », op. cit., les citations 
de V. De Sica p. 18 et R. Rosselini p. 492 ; l’article de F. Laboureur, « Pagnol », 
dans le Dictionnaire du Cinéma, Paris, Larousse, 1986, p. 494 ; et l’hommage de 
J. Momcilovic « Refaire le monde », sur le site Cinématèque, URL 
https://www.cinematheque.fr/article/2159.html , mis en ligne le 24 mars 2024. 
2 https://www.cinematheque.fr/cycle/marcel-pagnol-1250.html  
3 M. Brun, « Marcel Pagnol au travail : les scènes inédites de la trilogie 
marseillaise », https://www.bnf.fr/fr/mediatheque/marcel-pagnol-au-travail-les-
scenes-inedites-de-la-trilogie-marseillaise 
4 C. Beylie, Marcel Pagnol ou le cinéma en liberté, Paris, Fallois, 1995, p. 65. 

https://www.cinematheque.fr/article/2159.html
https://www.cinematheque.fr/cycle/marcel-pagnol-1250.html


 113 

Pagnol tisse des liens entre théâtre, cinéma et prose. Il participe même à 

l’émergence d’un nouveau genre littéraire en publiant ses scénarios sous 

une forme similaire à un texte théâtral1. Son film Manon des Sources sort 

en 1952 et le roman qu’il en tire ne sort qu’en 1963, cette œuvre n’ayant 

que peu de chose à voir sur le fond avec la version simpliste, fortement 

transformée et teintée de xénophobie anti-provençale2, qu’en a tiré C. 

Berri dans son film de 1986. 

 

2. Entre Marseille et Paris 

 

Ce point nous amène à d’autres dimensions marquantes mais souvent 

mal comprises du parcours de Pagnol. Sa carrière, si fortement associée 

à Marseille et la Provence, commence en effet par son succès théâtral à 

Paris avec des pièces sans aucun lien avec son Midi. Le premier succès 

est Jazz (1926). Puis vient l’immense réussite, comparée à celle de 

Cyrano3, de Topaze (1928), qui n’a rien de provençal, au point même 

que dans le troisième film qui en a été tiré en 1951, Pagnol demande à 

Fernandel de le jouer avec l’accent « pointu » comme on dit en Provence, 

c’est-à-dire pas méridional. Si l’on trouve dans les pièces parisiennes de 

 
1 M. Brun, « Marcel Pagnol et la légitimation du genre scénaristique : vers une 
nouvelle forme de pièce de théâtre », A l'épreuve, revue SHS, 2016, 
https://alepreuve.org/node/49 
2 Seuls les personnages « mauvais » ont l’accent provençal, les « bons » ne l’ont 
pas, et toute trace de la langue provençale, bien présente dans la version originale 
de Pagnol, a été effacée. 
3 La pièce atteint les mille représentations en trois ans au Théâtre des variétés et a 
été jouée dans de nombreux pays. 



 114 

Pagnol (y compris Les Marchands de gloire) des thèmes sociaux qu’il 

continuera à traiter dans ses pièces provençales (qui ne sont donc pas que 

provençales), ce théâtre-là s’inscrit pleinement dans un genre à la mode 

(dont la musique jazz) et même un peu avant-gardiste, apprécié par la 

critique, mais inséré dans un théâtre « de boulevard » connoté plus 

populaire1. 

Pagnol est effet arrivé à Paris en 1922, après 27 ans vécus en Provence 

entre un village (La Treille), une petite ville (Aubagne) et un quartier 

villageois tout au sud de Marseille (St. Loup). Sa réussite universitaire 

lui a valu d’être nommé professeur d’anglais en Provence en 1915, puis 

à Paris pour pallier la pénurie d’enseignants après-guerre en lui faisant 

miroiter une préparation à l’agrégation. Les nombreux témoignages 

recueillis de Pagnol lui-même sur cette « montée à Paris » dessinent des 

points négatifs, un départ non souhaité, le regret du Midi, une certaine 

pauvreté au début, et d’autres positifs, une vie culturelle intense, la 

possibilité d’une réussite littéraire, une prise de conscience distanciée de 

cette provençalité qui nourrira l’essentiel de son œuvre. D’ailleurs, dès 

son arrivée à Paris, il écrit Pirouettes (paru en 1932), récit marseillais qui 

préfigure en partie Marius, qu’il écrit en même temps que Topaze. 

Quand Pagnol se met à imaginer Marius, il s’en est expliqué ensuite, ce 

n’est pas pour faire rire en se moquant de ce petit peuple marseillais, en 

se pliant aux canons de la bourgeoise parisienne qui méprise ce qui est 

« provincial » et encore plus méridional. C’est, au contraire, une fois sa 

 
1 M. Brun, Marcel Pagnol, un « illustre méconnu », op. cit. p. 52-57. 



 115 

notoriété acquise « à la parisienne », dans le but de montrer à Paris même 

que la profondeur tragique et la création littéraire sont présentes aussi 

ailleurs. Comme l’a fait F. Mistral (que Pagnol cite parmi ses maitres aux 

côtés d’A. Daudet1) avec Mirèio en 1859, il s’agit non pas de quémander 

l’onction parisienne mais, fidèle aux siens, d’aller convaincre le centre 

du pouvoir culturel de la légitimité d’autres paroles littéraires et 

populaires aux périphéries de l’espace français mais au centre d’un 

espace latin. 

Pagnol a toujours considéré Paris comme l’un de ses deux centres 

d’écriture, qu’il a adopté comme un deuxième « chez lui ». Cette 

position essentielle dans sa trajectoire, lui permet de voir la Provence 

relativisée depuis Paris et Paris relativisé depuis la Provence2. Son envol 

théâtral des années 1920 y est pour beaucoup. Mais ses succès majeurs, 

il les doit à la Provence à laquelle son nom devient aussi fortement 

attaché que ceux de Mistral ou de Daudet. 

 

3. Entre Provence et France 

 

Pagnol, né en 1895, a également vécu un grand basculement historique 

et, en l’occurrence, culturel et linguistique. C’est un élément-clé de son 

parcours auquel il a souvent fait allusion mais qui a été jusqu’ici trop 

 
1 G. Berni, Merveilleux Pagnol, l’histoire de ses œuvres à travers celle de sa 
carrière, Monte-Carlo, Pastorelly, 1993, p. 182. 
2 J.-C. Bouvier et B. Cousin, « Marcel Pagnol et la méridionalité », Marseille n° 
180, 1997. 



 116 

ignoré. Entre 1870 et 1940, la IIIe République met en œuvre, sur un fond 

de nationalisme revanchard et de colonialisme assumé, le programme de 

la Révolution, que les gouvernements n’ont eu jusque-là que peu de 

moyens d’appliquer. Il s’agit de créer concrètement une nation française, 

non seulement unifiée mais aussi uniformisée, autour de l’allégeance à 

une seule identité nationale, une seule langue, une seule culture, une 

seule histoire, un seul centre1. A peine tolèrera-t-on, à certains moments, 

l’idée de « petites patries » comme déclinaisons locales de la Grande 

Patrie. Les Méridionaux font d’ailleurs l’objet, tout au long du XIXe 

siècle et au moins jusqu’aux années 1920, d’un véritable racisme (le mot 

a été inventé à ce sujet), qu’on retrouvera encore chez Céline en 1942 et 

qui, dans une forme atténuée de moqueries, perdure à travers tout le XXe 

siècle2. Ils sont sommés de s’assimiler ou de rester « ridicules ». La 

nation provençale, comme on disait de façon tout à fait légitime jusqu’à 

la Révolution, est en train d’être dissoute dans la nation française, et avec 

elle sa langue propre et sa littérature millénaire, celles qu’essaye de 

protéger le félibrige provençal autour de Mistral tout au long du XIXe 

siècle, avec peu de résultats. Pagnol vit au cœur de ce basculement, dont 

il a témoigné dans plusieurs entretiens. Son père est un de ces « hussards 

noirs » chargés de franciser les nouveaux petits Français. Sa grand-mère 

ne parle pas français, ses grands-parents ne parlent que provençal entre 

eux. Autour de lui cette langue est partout pendant son enfance y compris 

 
1 E. Weber, Peasants into Frenchmen. The Modernization of Rural France, 1870-
1914, Stanford University Press, 1976. 
2 Piot, C., 2020, « La fabrique de l’Autre : le Midi au XIXe siècle ou l’invention 
d’une haine française », Didactica Historica n°6, p. 33-39. 



 117 

en ville, à Marseille1. Lui-même le parle évidemment. Au tour de lui, la 

littérature provençale est dynamique : Mistral obtient un prix Nobel 

retentissant en 1904, son décès en 1914 est un évènement largement 

commenté dans la presse et donne lieu à des hommages nationaux et 

régionaux multiples. Mais le français est en train d’être diffusé, d’abord 

à côté puis à la place du provençal : la grande bourgeoisie s’y met 

progressivement au cours du XIXe siècle, les classes moyennes y 

viennent au tournant du XXe siècle, le petit peuple y viendra, bon gré 

mal gré, entre les deux guerres, souvent en restant bilingue et toujours en 

parlant français « à la provençale »2. 

Pagnol a souvent déclaré son attachement à cette « Provincia Romana, 

la plus ancienne province, organisée par la civilisation romaine », aux 

« mœurs et traditions particulières (…) à une véritable langue »3 de la 

Provence. Il a répété son regret de voir s’étioler cette langue, son 

admiration aussi pour une littérature, le tout pensé comme ancré dans un 

monde méditerranéen, en continuité des cultures grecques et latines. Il 

disait qu’il avait des facilités en latin parce qu’il parlait le provençal 

 
1 Par exemple : interview enregistrée vers 1960-70 diffusée dans l'émission La 
Compagnie des œuvres, France-Culture, 11 mars 2020 
(https://www.franceculture.fr/emissions/la-compagnie-des-oeuvres/connaissez-
vous-marcel-pagnol-34-les-deux-provence-de-pagnol-et-giono-0 / source: 
archive diffusées dans l'émission « Les mardis du cinéma » de France-Culture du 
22 juillet 1986) ou encore émission  “Voyons un peu”, 30 avril 1958, en ligne sur 
https://www.dailymotion.com/video/xcw8c1  
2 Ph. Blanchet, À la découverte du provençal, langue originale, langue menacée, 
Observatoire de la langue et de la culture provençales, 2022 ; Le parler de 
Marseille et de Provence, dictionnaire du français régional, Paris, Bonneton, 
2004. 
3 M. Pagnol, « Notre Provence à nous », Le Figaro littéraire, 28 avril 1969. 

https://www.dailymotion.com/video/xcw8c1


 118 

transmis par ses grands-parents et par les paysans de La Treille. Ce 

faisant, il recentre sa propre histoire, sa propre culture, son propre 

théâtre, du côté de la Méditerranée et non du côté de Paris et de ses 

ancêtres les Gaulois par un « refus décidé des mesures et des normes de 

Paris »1. P. Arbus2 a montré l’influence des thèmes du roman italien sur 

l’inspiration de Pagnol, dans cette Provence largement peuplée d’Italiens 

à cette époque et qui a toujours entretenu des échanges plus familiers 

avec ses cousins transalpins qu’avec la lointaine culture française. On 

retrouve cette filiation dans l’inspiration antique de ses premières pièces, 

des liens avec celles des anciens (les personnages Marius et Ulysse, par 

exemple), dans sa traduction des Bucoliques de Virgile. Il transgresse le 

stéréotype habituel du régionalisme en filmant d’abord une grande ville 

et non le monde rural.  Fils d’un instituteur moderniste, il n’est pas ni 

conservateur ni nostalgique et il met en question les codes culturels 

traditionnels méditerranéens vis-à-vis des femmes ou de la loi du silence. 

D’ailleurs, Pagnol récusait la notion de littérature « régionaliste », 

adjectif péjoratif dans la bouche de ceux qui croient que seul ce qui est 

parisien est universel. Il renvoyait Paris à n’être qu’un autre 

régionalisme : « Nos grands classiques font du folklore parisien. En 

somme, qu’est-ce qu’il y a de plus parisien que Racine, qui écrivait pour 

le roi, pour une cour parisienne ? »3. Quand Pagnol passe au théâtre et au 

cinéma (sans frontière entre les deux, on l’a vu) d’inspiration provençale, 

 
1 C. Bosséno, Cinémaction n° 16, 1981, p. 27. 
2 P. Arbus, « Le Mélodrame chez Pagnol : une arme idéologique », Le mélodrame 
filmique revisité, Peter Lang, 2014. 
3 « Marcel Pagnol par lui-même », Réalités, décembre 1962, p. 159-160. 



 119 

il devient, selon ses propres termes, un « félibre de langue française »1. 

On s’est, du reste, souvent demandé, et aujourd’hui encore : « Pourquoi 

Marcel Pagnol n’a-t-il pas écrit en provençal ? »2. 

Comme l’écrit M. Brun : « Son autonomie cinématographique face au 

pouvoir central ressemble à une réalisation d’un rêve fédéraliste 

félibréen »3, faisant allusion au fait que Pagnol, ayant créé sa propre 

maison de production cinématographique à Marseille, « cette cellule de 

création méditerranéenne qui sera l’unique expérience de cinéma 

décentralisé de la décennie, sinon de toute l’histoire du cinéma 

français »4. 

 

4. Entre provençal et français 

 

« Fasciné par la parole, Pagnol en a fait la matière même de ses films »5. 

A Marseille, les spectacles de l’Alcazar donnent lieu aux premiers 

disques 78 tours, majoritairement en provençal entre 1900 et 1910, puis 

bilingues jusqu’en 1920 et ensuite en français « de Marseille » avec de 

courts passages en provençal6. Beaucoup d’acteurs de Pagnol viennent 

 
1 M. Brun, op. cit., p. 228. 
2 Le Figaro, 18/04/2024, https://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-
mots/pourquoi-marcel-pagnol-n-a-t-il-pas-ecrit-en-provencal-20240418  
3 M. Brun, op. cit., p. 252. 
4 J.-P. Jeancolas, Le Cinéma des Français, 15 ans d’années trente (1929-1944), 
Paris, Nouveau monde, 2005, p. 132, cité par M. Brun. 
5 J. Douchet, « La langue filmée », dans Les années Pagnol, Renens (CH), 5 
continents, 1989, p. 119. 
6 E. Possenti, « Quand le provençal résonnait encore à l’Alcazar de Marseille... », 

https://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/pourquoi-marcel-pagnol-n-a-t-il-pas-ecrit-en-provencal-20240418
https://www.lefigaro.fr/langue-francaise/actu-des-mots/pourquoi-marcel-pagnol-n-a-t-il-pas-ecrit-en-provencal-20240418


 120 

de ce music-hall bilingue : V. Scotto, Marguerite Chabert, Raimu, 

Poupon, Belmont, Maupi, Fernandel, F. Sardou…1 En Provence, on s’est 

mis à parler français mais « à la provençale », avec ces prononciations, 

ces mots, ces tournures, ces façons de dire qui sont en train de s’établir, 

qu’un linguiste recueille dès 1931 en en défendant la légitimité2 et que 

Pagnol retrouve dans la bouche de ses acteurs, presque tous provençaux 

à partir de 1929. Et il y tient, insistant auprès d’un directeur de théâtre : 

« la pièce exige un accent marseillais authentique, elle est écrite en 

français de Provence, et le texte contient des intonations particulières, 

une sorte de petite musique qui donne leur sens véritable aux 

répliques »3. Des particularités linguistiques peu nombreuses sont 

disséminées dans tout le texte. Les principales relèvent de la 

prononciation, qui, elle, est permanente dans l’oralisation théâtrale du 

texte, et de la syntaxe, moins visible que le vocabulaire4.  

Dans le théâtre et le cinéma de Pagnol, cette parole provençale répond à 

un souci de réalisme. Il disait souvent que si ses acteurs butaient sur une 

phrase, c’est qu’elle manquait de naturel et qu’il fallait retravailler la 

phrase, pas la diction5. Elle répond aussi à son projet transversal de 

 
Chansonia n°14, 2006, p. 2-11. 
1 Il en reste quelques enregistrements : par exemple « Lei saoucisso de 
Mempènti », d’Henri Poupon qui jouera dans les films de Pagnol), monologue 
comique en provençal sur disque 78t, publié par Pathé en 1910, disponible sur 
https://www.phonobase.org/fiche/9148  
2 A. Brun, Le français de Marseille, Institut Historique de Provence, 1931. 
3 P. Arbus et G. Chapouillié, Marcel Pagnol : un inventeur du cinéma, Paris, 
Téraèdre, 2010, p. 32. 
4 C. Rostaing, « Le français de Marseille dans la trilogie de M. Pagnol », Le 
Français Moderne, 1942, p. 29-44 et 117-131. 
5 Témoignages rassemblés par M. Brun, « La voix dans le théâtre de Marcel 

https://www.phonobase.org/fiche/9148


 121 

valoriser le petit peuple, ici à travers sa parole : « Pagnol se définit de 

part en part comme un écrivain populaire »1 et il ne le fait pas qu’avec 

des provençalismes mais aussi avec du français argotique. Cette parole 

permet, enfin, d’associer deux langues en une seule, « d’exprimer la 

sensibilité provençale dans une langue qui n’est pas profondément la 

sienne »2, d’écrire des tragédies qui restent audiblement provençales, 

mais en français pour viser un public plus large. C’est une recentration 

du langage théâtral sur une langue populaire forcément localisée : « chez 

Pagnol, le porteur de la norme linguistique n’est pas le personnage (…) 

Parisien, Lyonnais, mais bien le Méridional »3. 

Pagnol montre aussi les maladresses touchantes dans la pratique du 

français (comme Césariot le dit crument à son grand-père), qui n’est pas 

encore la langue de ces Marseillais qui confondent « embolie » et 

« embouligue » (le nombril en provençal) et qui croient que « tolérant » 

est une injure. Et quand il les fait revenir au provençal, même sur scène 

à Paris, de façon ponctuelle et significative, c’est toujours pour exprimer 

des émotions fortes et des moments graves : c’est la colère de Panisse 

quand César le trahit au jeu de cartes, c’est Honorine qui découvre que 

Marius a « déshonoré » sa fille, c’est Panisse qui comprend que Fanny 

 
Pagnol : cinéma et disque, lieux de conservation d’une parole populaire », Revue 
Sciences/Lettres [En ligne] 5, 2017. 
1 M. Brun, op. cit., p. 321. 
2 Y. Audouard, « Marcel Pagnol, la parole et la pudeur », La pensée de midi, 
2000/1, p. 66. 
3 M. Brun, op. cit., p. 269. 



 122 

est enceinte, c’est l’accompagnement de la confession de Panisse qui va 

mourir, c’est l’indignation de Cigalon. 

Mais l’hybridité linguistique et culturelle de ces textes va être à la source 

de malentendus. 

 

5. Entre deux publics 

 

Le théâtre provençal de Pagnol ne joue donc pas sur des stéréotypes 

pseudo-exotiques destinés à faire rire aux dépends de ses personnages. 

Pagnol s’en est régulièrement et vigoureusement expliqué1. Il a même 

pris soin de renverser ces stéréotypes dans ses pièces, avec entre autres 

le personnage de Marius Olivier tout à l’opposé des blagues sur Olive et 

Marius, le faux Marseillais caricatural que César ne reconnait pas 

(Fanny, scène 6 acte 1, supprimée dans le film), les exagérations de M. 

Brun le Lyonnais, et le ridicule dont sont affectés de nombreux 

personnages non Provençaux, par exemple M. Brun, les snobs qui se 

moquent du « Schpountz », M. Belloiseau et l’ingénieur de Paris dans 

L’Eau des collines. D’ailleurs Pagnol avait un usage complexe de 

différentes sortes d’humour avec différentes finalités (il a même écrit un 

traité sur l’humour). Ainsi, il met aussi du comique dans ses dialogues à 

destination du petit peuple marseillais parce que : « Faire rire un être (…) 

qui se croit inférieur à tous (…) c’est lui rendre momentanément un 

sentiment [qui], peut réamorcer en lui, tout au moins provisoirement, la 

 
1 Voir M. Brun, op. cit., p. 252 et suiv. 



 123 

source de la confiance et du courage »1. Il mêlait même humour et 

tragédie, comme l’a bien montré L. Guillot2, ce qui est un code social 

provençal : face à la tragédie, on plaisante pour cacher ses émotions. 

Pagnol se sert aussi de l’humour pour susciter de la compassion envers 

les défauts humains3. 

En fait, Pagnol voulait « faire le pont entre deux publics, Parisiens et 

Méridionaux »4, deux publics différents difficiles à rassembler : un 

public provençal populaire avec lequel il a une connivence, qui connait 

les codes linguistiques et sociaux mis en scène, qui comprend des 

éléments opaques pour l’autre public, soit non provençal soit bourgeois, 

souvent les deux en même temps, lequel comprend au moins 

partiellement autre chose. Pour les premiers, les pièces et les films de 

Pagnol sont des tragédies humbles qui portent sur des thèmes 

profondément humains et sur le poids des interdits et des non-dits d’une 

société traditionnelle méditerranéenne où une parole expressive sert à 

cacher ce qui est tu dans une ombre pudique, avec en contrepoint et pour 

bien le faire sentir, des personnages ridicules venus d’ailleurs qui parlent 

pointu et qui ne comprennent pas ce qui se passe. « Les Provençaux ne 

sont pas des rigolos, comme on le croit. Ils parlent d’une façon assez 

 
1 M. Pagnol, Notes sur le rire, Paris, Nagel, 1947, cité par M. Brun, « Faire table 
rase des préjugés contre le boulevard : l’exemple de Marcel Pagnol », Loxias, 57, 
http://revel.unice.fr/loxias/index.html?id=8693 
2 Lucie Guillot, L’harmonie par le rire et les larmes : l’hybridité émotionnelle 
dans l’œuvre de Marcel Pagnol, mémoire de master de lettres, université Jean 
Jaurès, 2022. 
3 J. Coquin, La Dramaturgie de Marcel Pagnol, Thèse de doctorat, Aix-Marseille 
Université, 2021, p. 371. 
4 M. Brun, Pagnol, un « illustre méconnu »…, op. cit., p. 259. 



 124 

pittoresque mais dans le fond ce sont des gens assez mélancoliques. Ils 

parlent continuellement et ce sont des gens secrets »1. On comprend, dès 

lors, pourquoi Pagnol a tant touché les Marseillais et plus largement les 

Provençaux : dans beaucoup de familles, on connait les répliques de la 

trilogie par cœur et on les cite encore aujourd’hui dès que l’occasion se 

présente, comme un patrimoine verbal révéré. 

Pour l’autre public, ce sont des farces incarnées par des personnages 

stéréotypés, pittoresques, où ce qui pourrait être tragique est tourné en 

grotesque, y compris parce qu’une partie du sens du texte (dont ils ne 

connaissent pas certains mots, expressions, tournures, intonations) et une 

grande partie de la signification des comportements leur échappe. Ce qui 

fait rire les uns ne fait pas rire les autres.  

Ce public composé principalement de ceux que les Provençaux appellent 

« des Parisiens » (en provençal des franchimand, Français non 

méridionaux), de bourgeois, y compris de bourgeois provençaux ou 

méridionaux francisés (en provençal des francihot) qui aspirent à se 

distinguer de ce petit peuple local et à être admis comme égaux dans les 

cercles du pouvoir parisien, invente les dérivés méprisants du nom de 

l’auteur : pagnolade, pagnolesque, etc.2 Il y a ceux qui en ont ri, 

 
1 « Marcel Pagnol : le caractère provençal et l’art cinématographique », émission 
Panorama, ORTF, 12 novembre 1965, cité par M. Brun, op. cit., p. 256. 
2 Ex. dans Y. Audouard, op. cit. ; ainsi que dans M. Brun, op. cit., p. 252-254. Voir 
les reproches que font à Pagnol deux chercheurs méridionaux, côté Occitanie : 
« Ce flottement, comme le fait de franchir sans crier gare la frontière du léger au 
grave, est à mettre au compte des nombreuses ambiguïtés que véhicule le texte de 
Pagnol », C. Lagarde, 2010, « Rire de l’autre, rire de soi : le rire et le poids des 
stéréotypes », dans Alastair B. Duncan et Anne Chamayou (éd.) Le rire européen, 
Presses universitaires de Perpignan, p. 115-126 ; Pagnol a aussi été considéré 



 125 

contribuant à leur manière au succès de Pagnol mais comme écrivain 

boulevardier. Il y a ceux qui ont trouvé les pièces vulgaires et 

incompréhensibles, indignes de reconnaissance littéraire, folkloriques au 

sens péjoratif du terme, y compris en brandissant à nouveau ce mépris 

anti-méridional et anti-populaire1 que, dans ce cas, Pagnol n’a pas réussi 

à renverser. Mais sur d’autres points, Pagnol a réussi à toucher 

largement, par l’humour et l’émotion, une grande partie du public 

français. 

 

6. Entre classique et populaire 

 

Après avoir écrit des tragédies classiques (Catulle, Ulysse) et du théâtre 

de boulevard (Tonton Joseph, Topaze), Pagnol cherche à fusionner ces 

deux types de théâtre, avec l’idée de mettre en lumière une grandeur 

tragique qui se trouve aussi dans le peuple : « Pagnol n’essaie pas 

d’échapper au boulevard ou de s’échapper du boulevard mais de le 

transformer de l’intérieur »2. Ainsi, le décor de Marius n’est pas un salon 

bourgeois, c’est un bar populaire. Ses personnages ne sont pas non plus 

des bourgeois, à l’exception partielle de Panisse. L’intrigue n’est pas 

fondée sur un vaudeville de l’entre-soi. Le texte n’est ni facile ni 

 
comme reproduisant surtout un « ethnotype » méridional par R. Lafont dans son 
article « D’un autre lieu : la trilogie de Pagnol » dans Quarante ans de 
sociolinguistique à la périphérie, Paris, L’Harmattan, 1997, p. 125-148 
1 M. Brun donne divers exemples de ces critiques dans Marcel Pagnol, un « 
illustre méconnu », op. cit., p. 214 et suiv. 
2 M. Brun, « Faire table rase… », op. cit. 



 126 

commercial : il sort des sentiers battus quasi-industrialisés du théâtre de 

boulevard de l’époque1. La dimension tragique de la plupart des œuvres 

provençales de Pagnol a été maintes fois soulignée ainsi que leurs liens 

avec des tragédies antiques : la trilogie avec L’Odyssée, L’Eau des 

collines avec Œdipe, La Femme du boulanger avec l’enlèvement 

d’Hélène par Paris2. Plusieurs de ses grands succès sont des adaptations 

d’œuvres de Giono (Joffroi, Angèle, Regain, La femme du boulanger), 

une de Zola (Naïs), dont le statut littéraire est élevé. Il revient d’ailleurs 

à un théâtre classique avec Judas (1956). D’où le titre Marcel Pagnol, 

classique-populaire3 de M. Brun ou la notion de « mélodrame militant » 

qu’emploie P. Arbus. 

 

7. Des thèmes récurrents 

 

« L’œuvre de Pagnol joue énormément sur la mise en avant de la 

condition sociale »4. Sa volonté de mettre en valeur le petit peuple 

concentre cette thématique. Dès sa première période théâtrale à Paris, il 

traite des inégalités sociales, de l’argent-roi, des dérives cyniques de la 

bourgeoise, de la corruption politique qu’elle engendre. Topaze, c’est 

l’histoire d’un enseignant modeste et idéaliste qui refuse de modifier le 

 
1 D. Zerki, « Le théâtre de boulevard », Encyclopedia Universalis, https://www-
universalis-edu-com.distant.bu.univ-rennes2.fr/encyclopedie/theatre-de-
boulevard/ 
2 M. Brun, Pagnol, un « illustre méconnu »…, op. cit., p. 293. 
3 M. Brun, Marcel Pagnol, classique-populaire, Paris, Garnier, 2019. 
4 J. Coquin, La Dramaturgie de Pagnol…, op. cit., p. 157. 



 127 

bulletin de note du fils d’une baronne. Il est renvoyé et entre au service 

d’un politicien cynique dont il devient le prête-nom en affaires. Il 

découvre ses malversations mais accepte de ne pas le dénoncer, 

manipulé par une séductrice complice. Après une crise de tourments 

moraux, il s’empare des affaires de Castel-Bénac et s’enrichit. La pièce 

s’achève par la venue d’un ancien collègue, resté pauvre, qui met en 

relief sa compromission. Jazz mettait déjà en scène la déchéance d’un 

enseignant idéaliste (à la faculté d’Aix-en-Provence), qui échoue dans 

son entreprise d’attribuer un texte ancien à Platon. Désespéré, il cherche 

alors l’amour auprès d’une femme mais elle le trompe et il se suicide. 

Les personnages de Panisse, puis de Césariot, mettent en scène la 

différence sociale et ses conséquences dans la trilogie (Panisse épouse 

Fanny à la place de Marius, Césariot méprise César), comme dans La 

Fille du Puisatier (les Mazel rejettent Patricia et Mme Mazel – qui parle 

pointu — méprise Amoretti, qui incarne la dignité du pauvre), Naïs est 

séduite par un jeune bourgeois insouciant qui l’abandonne. On retrouve 

ce thème jusque dans son autobiographie : « Alors que le milieu social 

des Pagnol devrait les situer comme la classe dominante face aux 

habitants de la Treille, toute la narration s’emploie à renverser ce rapport 

de domination »1. Il y a un côté moraliste chez Pagnol : l’argent 

corrompt, la ville aussi (Marseille pour Angèle, Salon pour Patricia, Paris 

pour Césariot), le retour à la nature est salvateur, sorte d’écosocialisme 

avant l’heure qui le relie à Mistral et à Giono2.  

 
1 M. Brun, Pagnol, un « illustre méconnu »…, op. cit., p. 243. 
2 J.-C. Bouvier, « Mistral, Giono et le thème du progrès », dans Enfre lei mots et 



 128 

En lien avec la question sociale de la « mésalliance » bourgeoise, Pagnol 

travaille dans ses œuvres provençales, des codes culturels 

méditerranéens. La condition de la femme et les contraintes qui pèsent 

sur son existence sont omniprésentes, notamment mises en relief à 

travers le personnage de « fille perdue », du « calvaire de la fille-mère en 

Provence »1, celle qui n’a pas respecté l’obligation de la chasteté hors 

mariage et qui s’en trouve méprisée, renvoyée voire séquestrée : Fanny, 

Angèle, Patricia la fille du puisatier, Aurélie la femme du boulanger ; des 

personnages seconds comme la tante Nathalie (La fille du puisatier) ou 

allusifs comme la tante Zoé de Fanny ou Mme Escartefigue 

(littéralement « ouvre la chatte ») qui trompe son mari. Pagnol met en 

lumière en contrepoint les personnages de femmes rebelles, de caractère, 

qui prennent leur destin en main, qui osent, qui affrontent les hommes. 

Ce sont parfois les mêmes, Tante Nathalie, Aurélie, parfois d’autres, 

Tante Claudine (Marius), Manon et Amélie (la femme de Pamphile) 

dans Manon ou même Arsule (qui porte un prénom masculin, Regain), 

recueillie par Gédémus qui l’exploite jusqu’à ce que Panturle (qui 

signifie « prostituée » en provençal) la prenne pour femme et en soit 

honoré. 

Pagnol interroge aussi explicitement les thèmes associés du code 

d’honneur (continuité du précédent : « l’honneur, c’est comme les 

allumettes, ça ne sert qu’une fois » explique César à Marius), de la loi du 

 
lei paraulas. Mélanges offerts à J.-Y. Casanova, Toulouse, Documents, 2024, p. 
123-139. 
1 P. Arbus, « Le Mélodrame chez Pagnol… » op. cit.. 



 129 

silence qui conduit Adolphin et Le Bossu à la mort (thème central de 

Manon des Sources « une source, ça ne se dit pas ») : « il montre le Midi 

dans ce qu’il a de plus âpre, de plus rugueux et austère » rapporte M. 

Brun1. L’honneur et le silence s’expriment aussi par la pudeur (« M. 

Brun ne le savait pas » répond Escartefigue à César qui vient de révéler 

qu’Escartefigue est cocu ; « la pudeur, c’est un sentiment fin, 

délicat… », Marius). La pudeur est la « véritable thématique de la pièce 

de Marius » dit M. Brun2. 

Enfin, ostensiblement, la langue française elle-même constitue un thème 

essentiel par ses pratiques diversifiées et par les commentaires sur ses 

pratiques qui ponctuent les textes de Pagnol (y compris sur la place 

congrue laissée au provençal). 

 

8. Conclusion : l’écriture d’une mise en tension 

 

Dans tous ces entre deux, il n’est guère étonnant que Pagnol ait souvent 

été qualifié d’auteur « inclassable » ou « ambigu »3. Et pourtant, en 

étudiant son œuvre, ses entretiens et sa biographie de près, comme l’ont 

fait de nombreuses recherches récentes, on voit se dessiner un auteur qui 

ne fait pas tout et son contraire, mais au contraire un auteur qui a un cap. 

Au lieu d’y voir des incohérences et des contradictions, on peut y voir 

 
1 En citant C. Beylie, M. Carcaud-Macaire, P. Pitiot et H. Talvat, « Les voix du 
Sud mises en images ». 
2 M. Brun, Pagnol, un « illustre méconnu »…, op. cit., p. 256. 
3 C. Lagarde, op. cit., 2010. 



 130 

surtout des convictions cohérentes, volontairement mises en tensions 

pour en révéler la complexité. 

 

Philippe Blanchet Lunati 

CELTIC-BLM 

Université Rennes 2 
  



 131 

 

 

 

 

 

VARIA 

 

  



 132 

 

 

 

  



 133 

 

 

 

Les facteurs déterminant la pratique du basque  

dans l’hexagone 

 

1. Introduction 
 

Cet article se penche sur les facteurs déterminant la pratique de la langue 

basque dans les provinces hexagonales du Labourd, de la Basse-Navarre 

et de la Soule, regroupées au sein de la Communauté d‘Agglomération 

du Pays Basque (Urteaga, 2017).  

 
Carte n° 1 : Provinces du Pays Basque français. 

 
Source : Institut Culturel Basque. 



 134 

 
Nous défendons l’hypothèse selon laquelle, l’usage de la langue 

d’Etxepare est déterminé par trois facteurs-clés : la compétence 

linguistique et, plus précisément, le niveau de maîtrise de la langue 

basque ; la ou les premières langues de l’individu qui se répercutent sur 

son niveau de maîtrise et sur sa fréquence d’usage ; et, la motivation 

linguistique de la personne, notamment perceptible dans les attitudes et 

opinions vis-à-vis du basque et de sa promotion ; ce à quoi il convient 

d’ajouter la densité de bascophones dans le réseau relationnel du locuteur 

lui permettant de pratiquer le basque. Ces facteurs s’alimentent 

réciproquement, créant un phénomène cumulatif. 

 
2. La pratique de la langue basque 
 
Avant d’analyser les facteurs déclenchant la pratique du basque, encore 

faut-il rappeler les principales données relatives à l’usage de la langue 

d’Etxepare dans l’Hexagone. 

Selon la dernière enquête sociolinguistique de 2021, le nombre 

d’utilisateurs de la langue basque, soit les bascophones déclarant parler 

plus en basque qu’en français ou autant en basque qu’en français, est de 

18.200 personnes en 2021, soit une baisse par rapport à l’enquête de 

2016 où ce nombre était de 20.200 locuteurs (-2.000). En proportion, 

7,1% des habitants du territoire font un usage intensif du basque 

(l’utilisent autant ou plus que le français), soit 1 point de moins par 

rapport à 2016, et 11% l’utilisent mais moins que la langue de Molière 

(+1 point par rapport à 2016). Ces résultats sont cohérents avec l’étude 



 135 

sur l’usage du basque dans la rue menée par le Cluster de 

Sociolinguistique à la fin de l’année 2021 (Soziolinguistika Klusterra, 

2022a et 2022b). 

En outre, en 2021, seulement 1,1% des bascophones s’exprime 

davantage en basque qu’en français, 6% autant en basque qu’en français, 

11% moins en basque qu’en français et 3,4% très peu dans la langue 

d’Etxepare. À noter que, si la part des bascophones s’exprimant moins 

en basque qu’en français a très légèrement diminué, passant de 11,7% à 

11%, soit une baisse de 0,7 point, celle des bascophones s’exprimant 

autant, voire davantage en basque qu’en français a baissé de façon plus 

accentuée, passant de 10% à 7,1%, soit un recul de 2,9 points (Gobierno 

Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue Basque, 

2023b, 16). 

 
Tableau n° 1 : Utilisation du basque au Pays Basque français en 2021  

en pourcentages et en nombres absolus. 

Utilisation 
du basque 

Plus en 
basque 
qu’en 

français 

Autant en 
basque 
qu’en 

français 

Moins en 
basque 
qu’en 

français 

Très peu 
en 

basque 

Toujours 
en 

français 

En 
pourcentages 

1,1 6 11 3,4 78,5 

En valeurs 
absolues 

2.900 15.400 28.100 8.700 200.800 

Source : Élaboration propre. 

 



 136 

Cependant, la pratique du basque varie fortement selon les zones, 

puisqu’elle est minime dans le BAB (Bayonne-Anglet-Biarritz), faible 

au Labourd intérieur et non négligeable en Basse-Navarre et Soule. 

 
Tableau n° 2 : Utilisation du basque par zones sociolinguistiques au 

Pays Basque français en 2021 en pourcentages. 

 

Utilisation du 
Basque/Zone 

sociolinguistique 

Plus en 
basque 
qu’en 

français 

Autant en 
basque 
qu’en 

français 

Moins en 
basque 
qu’en 

français 

Très peu 
en basque 

Toujours 
en 

français 

BAB 0,3 1,6 5,1 2,6 90,4 

Labourd 
intérieur 

0,6 6,8 12,9 3,4 76,4 

Basse-Navarre 
et Soule 

5,8 17,4 22,7 6,1 47,9 

Source : Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 
Basque, 2023b, 18. 

 

L’analyse de l’utilisation du basque selon l’âge indique que, si celle-ci 

diminue régulièrement entre les 65 ans et plus, qui pratiquent le basque 

autant, voire plus que le français (9,4%) et moins que la langue de 

Molière (11,7%), et les 35-49 ans, qui utilisent le basque autant, voire 

davantage que le français (4,8%) et moins que le français (11,4%), la part 

des locuteurs en basque augmente de nouveau chez les plus jeunes, qu’il 

s’agisse des 25-34 ans (avec respectivement 5,8% et 10,6%) ou des 16-

24 ans (5,7% et 12,4%) (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office 

Public de la Langue Basque, 2023, 19). 



 137 

Quant à l’usage du basque selon les sphères relationnelles, il ressort de 

l’analyse que, dans des contextes informels, « l’utilisation du basque est 

en baisse par rapport à la dernière enquête pour presque toutes les 

catégories d’interlocuteurs » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et 

Office Public de la Langue Basque, 2023a, 17). Globalement, en deux 

décennies, l’utilisation intensive du basque à la maison a baissé de 5 

points. Les seuls interlocuteurs avec lesquels les bascophones utilisent 

davantage le basque par rapport à l’enquête précédente sont les enfants. 

Ces résultats sont également conformes aux constats issus de l’étude sur 

la mesure de l’usage du basque dans la rue : « l’interaction entre enfants 

et adultes favorise l’utilisation du basque » (Gobierno Vasco, Gobierno 

de Navarra et Office Public de la Langue Basque, 2023a, 17-18). 

De façon analogue, dans les domaines de communication plus formels, 

« l’utilisation du basque est en baisse dans quasiment tous les contextes 

de conversation. Le contexte de conversation pour lequel l’utilisation du 

basque est la plus importante est (…) le cercle des collègues (7,9%, soit 

une baisse de 2,4 points par rapport à 2016). Inversement, les 

établissements bancaires sont le lieu où le pourcentage d’utilisation 

intensive du basque est le plus faible (2,4%). Le seul lieu où l’utilisation 

du basque est en augmentation est celui des services de santé, tendance 

qui semble se confirmer au cours des trois dernières enquêtes (+1,4 point 

depuis 2011). S’agissant des commerces, le niveau d’utilisation reste 

stable par rapport à l’enquête de 2016 » (Gobierno Vasco, Gobierno de 

Navarra et Office Public de la Langue Basque, 2023a, 18). 



 138 

Or, quels sont les facteurs déterminant l’usage de la langue basque ? 

Parmi eux se trouve la maîtrise de la langue basque, sans laquelle rien 

n’est possible. 

 

3. Le facteur décisif de la compétence linguistique 

 

Effectivement, la pratique du basque dépend étroitement de la 

connaissance de la langue d’Etxepare, sachant que la proportion de la 

population maîtrisant la langue basque ne cesse de décroître depuis trois 

décennies. De fait, la part de la population bascophone active est passée 

de 24,7% en 1991 à 20,1% en 2021, soit une baisse de 4,6 points. De la 

même façon, les bascophones réceptifs sont passés de 11,9%, il y a trente 

ans, à 9,4%, de nos jours, soit un recul de 2,5 points.  

Toutefois, cette diminution est de moindre ampleur au cours des cinq 

dernières années, n’étant que de 0,4%, alors qu’il était de 0,9% entre 

2011 et 2016 et de 3,3% entre 2001 et 2011. De plus, en valeurs absolues, 

le nombre de bascophones actifs et réceptifs augmente depuis 2011. En 

effet, les premiers ont légèrement progressé durant la dernière décennie, 

passant de 51.100 à 51.500 (+400), et les seconds ont augmenté plus 

amplement, passant de 21.700 à 24.000 (+2.300) (Gobierno Vasco, 

Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue Basque, 2023b, 4). 

En additionnant les bascophones et les bilingues réceptifs, l’on constate 

que « ces deux groupes composent 29,5% de la population du Pays 

Basque français (…), soit 75.500 locuteurs. Cela se traduit par un gain 



 139 

de 1.500 bascophones [actifs et] réceptifs sur cinq ans et de 2.700 sur dix 

ans » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la 

Langue Basque, 2023a, 7). 

 

Tableau n° 3 : Évolution de la compétence en basque au Pays Basque 
français entre 1991 et 2021 en pourcentages et en nombres absolus. 

 

Année 2001 2011 2016 2021 

Bascophones 
actifs 

24,7% 
55.000 

21,4% 
51.100 

20,5% 
51.200 

20,1% 
51.500 

Bascophones 
réceptifs 

11,9% 
26.000 

9,1% 
21.700 

9,3% 
23.300 

9,4% 
24.000 

Non 
bascophones 

63,4% 
141.000 

69,4% 
165.500 

70,1% 
175.000 

70,5% 
180.500 

Source : Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 
Basque, 2023b, 4. 

 

L’évolution du pourcentage de bascophones selon l’âge indique un 

phénomène de réappropriation de la langue basque au fil du temps, 

puisque la maîtrise du basque progresse de manière continue chez les 16-

35 ans. Plus en détail, chez les 16-24 ans, la connaissance du basque est 

passée de 12,2% en 2001 à 21,5% en 2021. De même, bien que ce soit 

dans une moindre mesure, durant la même période, la part des 

bascophones est passée de 21,1% à 17,2%. Inversement, la proportion 

de locuteurs maîtrisant la langue basque diminue fortement, aussi bien 

chez les 50-64 ans (passant de 29,8% à 19,3%) que chez les 65 ans et 

plus (passant de 35,5% à 25,7%). Les 35-49 ans se trouvent dans une 



 140 

situation intermédiaire, dans la mesure où, après un déclin continu entre 

2001 et 2016 (passant de 23% à 14,6%), la part des bascophones remonte 

légèrement à 15,1% (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office 

Public de la Langue Basque, 2023b, 6). 

Là encore, la compétence linguistique varie fortement selon les zones, 

puisque, si les bascophones actifs et réceptifs sont respectivement 8,4% 

et 6,2% dans le BAB, ils sont 22,9% et 11% en Labourd intérieur, et 

47,5% et 13,8% à l’intérieur du Pays Basque comprenant la Basse-

Navarre et la Soule (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office 

Public de la Langue Basque, 2023b, 7). Toutefois, dans la durée, les 

évolutions sont fort différentes selon ces zones. Ainsi, entre 2001 et 

2021, la part des bascophones actifs est restée pratiquement inchangée 

dans l’agglomération bayonnaise (passant de 8,3% à 8,4%, soit une 

hausse de 0,1 point), alors qu’elle a fortement baissé dans le Labourd 

intérieur (passant de 28,5% à 22,9%, soit un déclin de 5,6 points) et, plus 

encore, à l’intérieur du Pays Basque (passant de 60,9% à 47,5%, soit un 

recul de 13,4 points) (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office 

Public de la Langue Basque, 2023b, 8). 

Une autre caractéristique majeure que l’on retrouve également au Pays 

Basque français est la diminution progressive des bascophones se sentant 

plus à l’aise en basque qu’en français. Cette part passe de 21,6% en 2001 

à 20,5% en 2021, soit une baisse de 1,1 point. De même, la proportion 

de bilingues équilibrés, c’est-à-dire de locuteurs s’exprimant avec la 

même facilité en basque qu’en français, est passée de 37,5% à 33,3% en 

l’espace de vingt ans, soit un recul de 4,2 points. En revanche, les 



 141 

bascophones se sentant plus à l’aise en français ont progressé de façon 

non négligeable, passant de 40,9% à 46,2% en deux décennies, soit une 

hausse de 5,3 points (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office 

Public de la Langue Basque, 2023b, 9). 

Cela n’est pas sans lien avec la première langue des bascophones, car, 

alors que la part de ceux ayant reçu aussi bien le basque que le français 

de leurs parents au sein du foyer est restée quasi inchangée entre 2001 et 

2021 (passant de 6,1% à 6%, soit une très légère baisse de 0,1 point), 

celle des bascophones n’ayant reçu que le basque a diminué de près de 

moitié durant ce laps de temps (passant de 25% à 13%, soit un recul de 

12 points) (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la 

Langue Basque, 2023b : 10). En outre, la proportion de bascophones 

n’ayant reçu que le basque diminue dans toutes les classes d’âge durant 

la même période, atteignant des niveaux particulièrement bas chez les 

plus jeunes, dans la mesure où cela ne concerne que 5,1% des 25-34 ans 

et 3,7% des 16-24 ans. Par contre, la part de ceux ayant reçu aussi bien 

le basque que le français au sein du foyer progresse auprès de ces deux 

classes d’âge, puisqu’elle est, de nos jours, de 9,4% et 11,1% 

respectivement (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public 

de la Langue Basque, 2023b, 11). 

Cette tendance explique la diminution progressive des bascophones 

d’origine (Urteaga, 2022), qui ne sont plus que 60,4%, alors qu’ils étaient 

82% deux décennies auparavant. En revanche, les bilingues d’origine ont 

doublé durant cette période, passant de 11% à 22,2%, et les nouveaux 

bascophones sont passés de 7% à 17,4%, soit une progression de 10,4 



 142 

points (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la 

Langue Basque, 2023b, 12). 

Globalement, la relation entre pratique du basque et compétence 

linguistique dans cette langue est manifeste et se vérifie lors des enquêtes 

menées au cours de la dernière décennie. 

 

Tableau n° 4 : Compétence et pratique du basque au Pays Basque 
français entre 2011 et 2021 en pourcentages. 

 

Année 2011 2016 2021 

Compétence 21,4 20,5 20,1 

Pratique 9,6 8,1 7,1 

Source : Élaboration propre. 

 

 

4. Le facteur clé de la première langue  

 

De façon analogue, la pratique du basque est intimement liée à la 

première langue reçue par les enfants au sein du foyer ou dans 

l’environnement familial avant l’âge de 3 ans, parce qu’elle se répercute 

amplement sur l’aisance à pratiquer une langue et l’habitude de l’utiliser.  

Ainsi, en 2021, le basque uniquement ne représente la première langue 

que de 13% de la population et le basque associé au français, celle de 6% 

des habitants de ce territoire, soit un total de 19%. L’évolution de la 

première langue au cours des deux dernières décennies indique un déclin 



 143 

continu de la proportion de la population pour laquelle le basque 

seulement est la première langue. En effet, cette part est de 25% en 2001, 

21,6% en 2006, 19,5% en 2011, 15,9% en 2016 et 13% en 2021, soit une 

baisse de 8,6 points en vingt ans. La trajectoire de la population ayant 

aussi bien le basque que le français comme premières langues diffère 

quelque peu, sans connaître d’importants soubresauts, dans la mesure où 

ce pourcentage baisse entre 2001 et 2011, passant de 6,1% à 5,4% (-0,7 

point), avant de progresser depuis, passant de 5,4% à 6,0% (+0,6 point) 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023b, 10). 

 

Tableau n° 5 : Évolution de la première langue au Pays Basque français 
entre 2001 et 2021 en pourcentages. 

 

Année/ 
Première(s) 
langue(s) 

2001 2006 2011 2016 2021 

Basque 25 21,6 19,5 15,9 13 

Basque et 
français 

6,1 6,1 5,4 5,8 6 

Total 31,1 27,7 24,9 21,7 19 

Source : Élaboration propre. 

 

Or, la première langue acquise varie fortement d’un territoire à l’autre. 

« En Basse-Navarre et Soule, le basque est la première langue de près de 

la moitié des habitants (49%), [puisque] 38,3% ont le basque comme 

unique langue maternelle et 10,7% en combinaison avec le français. La 



 144 

proportion d’habitants ayant le basque comme première langue est en 

forte baisse sur ce territoire en comparaison avec la précédente enquête 

(-8,5 points entre 2016 et 2021). Au Labourd [intérieur], le basque est la 

langue maternelle pour près de 20% des habitants : 13,6% le basque seul 

(-2,3 points par rapport à 2016) et 7,1% [associé au] français. Le 

territoire du BAB est la zone où la proportion d’habitants dont le basque 

est la langue maternelle est la plus faible : 5,1% (-1 point par rapport à 

2016) ont le basque seul comme langue maternelle et 3,3% en 

combinaison avec le français » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra 

et Office Public de la Langue Basque, 2023a, 11). 

 

Tableau n°6 : Première langue selon la zone sociolinguistique au Pays 
Basque français en 2021 en pourcentages. 

 

Zone 
sociolinguistique/ 
Première langue 

BAB Labourd 
intérieur 

Basse-
Navarre 
et Soule 

Pays 
Basque  

Basque 5,1 13,6 38,3 13,3 

Basque et 
français 

3,3 7,1 10,7 6,0 

Français 91,7 79,3 51,0 80,7 

Source : Élaboration propre. 

 

La première langue varie également selon l’âge et la durée, puisque « le 

pourcentage de personnes ayant le basque comme première langue est 

en augmentation chez les deux plus jeunes [classes d’âge] par rapport à 

la précédente enquête : 14,5% des 25-34 ans (contre 13,6% en 2016) et 



 145 

14,8% chez les 16-24 ans (contre 10,9% en 2016). Pour la première fois, 

ce n’est donc plus chez les catégories les plus jeunes que l’on trouve la 

plus faible proportion de personnes ayant le basque comme première 

langue (seul ou avec le français), mais chez les 35-49 ans. Le plus fort 

pourcentage de personnes dont le basque est l’unique première langue 

reste la tranche d’âge des 65 ans [et plus]. Chez les 16-24 ans, la 

proportion de personnes n’ayant que le basque comme unique langue 

maternelle n’est plus que 3,7%, contre 14,3% vingt ans auparavant » 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 12). 

En outre, il y a deux décennies, « les bascophones d’origine composaient 

82% des bascophones, contre 60,4% aujourd’hui. La proportion de 

bilingues d’origine était de 11%, contre 22,2% [de nos jours], et, enfin, 

les nouveaux bascophones étaient 7%, contre 17,4% en 2021 » 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 13). 

 

Tableau n° 7 : Évolution de la première langue d’origine au Pays 
Basque français entre 2001 et 2021 en pourcentages. 

Première 
langue/ 
Année 

Bascophones 
d’origine 

Bilingues 
d’origine 

Nouveaux 
bascophones 

2001 82 11 7 

2021 60,4 22,2 17,4 

Écart -21,6 +11,2 +10,4 

Source : Élaboration propre. 



 146 

 

Les différences sont également notables selon les zones, « puisqu’un peu 

moins de la moitié des habitants du BAB sont des bascophones d’origine, 

un quart des bilingues d’origine et 20,8% des nouveaux bascophones. 

Au Labourd [intérieur], cette répartition est à peu près équivalente, les 

proportions de bascophones d’origine, des bilingues d’origine et des 

nouveaux bascophones étant respectivement de 54%, 24,6% et 21,4%. 

Enfin, sur le territoire de Basse-Navarre et Soule, les trois quarts des 

bascophones (75,1%) sont en 2021 encore des bascophones d’origine, 

16,5% des bilingues d’origine et 8,5% des nouveaux bascophones » 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 13). 

En ce qui concerne la première langue selon l’âge, force est de constater 

que la typologie des bascophones a sensiblement évolué. « Parmi les 

bascophones de 50 ans et plus, ceux dont le basque est l’unique langue 

maternelle sont majoritaires, particulièrement chez les 65 ans [et plus] 

(80,3%), mais plus les bascophones sont jeunes, plus la proportion de 

bascophones d’origine baisse au profit des bilingues d’origine ou 

nouveaux bascophones » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et 

Office Public de la Langue Basque, 2023a, 13). 

Enfin, la transmission de la langue basque fluctue notablement selon la 

compétence linguistique des parents. De fait, « lorsque les deux parents 

sont bascophones, la progression de la transmission est également 

notable par rapport à la précédente enquête, puisque 79% des parents ont 

transmis le basque (avec ou sans le français) à leur enfant, soit une 



 147 

progression de 3,6 points par rapport à 2016. La transmission du basque 

comme langue unique est en progression de 2,1% par rapport à 2016 » 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 14). 

Nonobstant, la transmission du basque, seul ou associé au français, 

fluctue selon l’âge. Globalement, cette transmission diminue au fur et à 

mesure que l’âge diminue, puisque la transmission du basque 

uniquement est de 66,6% chez les 50 ans et plus, mais de 48,8% chez les 

16-34 ans, soit 17,8 points de moins. En revanche, la transmission du 

basque et de la langue de Molière connaît une trajectoire inverse, dans la 

mesure où elle est de 13,8% chez les plus âgés, mais de 27,3% chez les 

plus jeunes, soit 13,5 points de plus. Cela signifie, simultanément, que la 

part de ceux qui ne transmettent que le français croît au fur et à mesure 

que l’âge diminue, passant de 19,6% chez les 50 ans et plus à 24% chez 

les 16-34 ans (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de 

la Langue Basque, 2023a, 14). 

Tableau n° 8 : Langue(s) transmise(s) lorsque les deux parents sont 
bascophones au Pays Basque français en 2021. 

Langue(s) 
transmise(s)/ 
Classe d’âge 

Basque Basque 
et 

français 

Français 

16-34 ans 48,8 27,3 24,0 

35-49 ans 55,9 19,9 24,2 

50 ans et plus 66,6 13,8 19,6 

Total 63,1 16,1 20,8 

Source : Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 
Basque, 2023a, 14. 



 148 

 

Or, cette transmission linguistique décline fortement lorsqu’uniquement 

l’un des deux parents est bascophone. En effet, le basque associé au 

français n’est plus transmis que dans 26% des cas. À noter que, « plus 

les bascophones sont jeunes, plus la transmission familiale est 

importante » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de 

la Langue Basque, 2023a, 15). 

 

5. Le facteur déterminant de la motivation linguistique 

 

Enfin, la pratique du basque est intimement liée à la motivation 

linguistique, sachant qu’en la matière, les opinions et attitudes à l’égard 

du basque et de sa promotion jouent un rôle majeur. 

De façon générale, la population de 16 ans et plus est de plus en plus 

favorable à la promotion de la langue basque, surtout si l’on se réfère aux 

cinq dernières années. Ainsi, entre 2016 et 2021, la part de la population 

se montrant en faveur de l’adoption de mesures visant à soutenir la 

langue basque est passée de 35,3% à 36,3%, soit une augmentation de 1 

point. Cela se conjugue avec le fait que les personnes se disant ni 

favorables ni défavorables n’ont cessé de croître au cours de la dernière 

décennie, passant de 40,2% en 2011 à 49,2% en 2021, soit une 

augmentation de 9 points. De même, les avis défavorables au cours de 

cette même période ont fortement diminué, étant de 21,3% en 2011 et de 

seulement 14,1% une décennie plus tard (Gobierno Vasco, Gobierno de 



 149 

Navarra et Office Public de la Langue Basque, 2023b, 20). En somme, 

si la part de la population soutenant activement les politiques de 

promotion du basque progresse très légèrement, celle se montrant ni 

favorable ni défavorable croît fortement, et celle qui s’y oppose ne cesse 

de décliner, ce qui tend à démontrer une acceptation croissante de la 

population du territoire (Urteaga, 2019, 160-161). 

Cela est en partie lié à l’intérêt que suscite la langue basque auprès des 

habitants du Pays Basque français. En effet, celui-ci s’avère manifeste, 

dans la mesure où 29,6% des personnes interrogées disent éprouver un 

très fort intérêt, 30,9% un intérêt plutôt fort et 21,4% un intérêt moyen, 

soit plus de 8 personnes sur 10 (81,9%), sachant que cet intérêt se 

manifeste dans toutes les zones. Inversement, seuls 10% des personnes 

interrogées disent peu s’y intéresser et 7% indiquent éprouver un très 

faible intérêt à son égard (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et 

Office Public de la Langue Basque, 2023b, 21). 

 

Tableau n° 9 : Intérêt pour la langue basque au Pays Basque français 
en 2021 en pourcentages. 

 

Intérêt/ 
Année 

Très 
fort 

Assez 
fort 

Moyen Assez 
faible 

Très 
faible 

Ne se 
prononce 

pas 

2021 29,6 30,9 21,4 10 7 1 

Source : Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 
Basque, 2023b, 21. 

 



 150 

A noter que, en une décennie, les personnes manifestant un vif intérêt 

pour la langue basque croissent de 4,6 points, passant de 25% à 29,6% 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 20). 

De façon générale, « l’attitude concernant la langue basque est très liée 

à la compétence linguistique. En effet, sont en faveur de la promotion du 

basque 70% des bascophones [actifs], 48,4% des bascophones réceptifs 

et 25% des non bascophones. De la même manière l’attitude en faveur 

de la promotion du basque est bien plus importante en Basse-Navarre et 

en Soule (48,7%) qu’au Labourd [intérieur] (39,2%) et que sur le BAB 

(29,2%) » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la 

Langue Basque, 2023a, 19). Par rapport à l’enquête de 2016, « la 

proportion de personnes ayant une attitude favorable est en progression 

sur ces deux derniers territoires (respectivement +1,6 point et +2,8 

points) et en baisse dans [les territoires] de Basse-Navarre et Soule (-6,3 

points) » (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la 

Langue Basque, 2023a, 21). 

De plus, pour la première fois depuis 1991, « les personnes ont été 

interrogées sur leur connaissance d’évènements en faveur de la 

promotion de la langue basque. Près de 50% déclarent connaître au 

moins un évènement en faveur de la langue basque. Cette connaissance 

est liée à la compétence linguistique, puisque 70% des bascophones 

connaissent un événement en faveur de la promotion de la langue basque 

contre 41% des non bascophones » (Gobierno Vasco, Gobierno de 

Navarra et Office Public de la Langue Basque, 2023a, 20). 



 151 

Enfin, concernant la langue d’enseignement envisagée pour leur 

progéniture, « 54% des habitants voudraient un enseignement bilingue 

pour leurs enfants (en basque avec le français comme matière 

d’apprentissage ou en basque et en français). Moins nombreux sont ceux 

qui voudraient un enseignement principalement en français (40,4%) » 

(Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et Office Public de la Langue 

Basque, 2023a, 20). Plus en détail, 16,5% des personnes interrogées 

souhaitent scolariser leurs enfants dans l’enseignement immersif en 

basque avec le français comme matière, 37,5% optent pour 

l’enseignement bilingue basque-français à parité horaire et 25,4% 

désirent que leurs progénitures suivent une formation en français avec le 

basque comme matière. Seul, 15% des habitants du territoire souhaitent 

que leurs enfants suivent une formation uniquement en français, sans 

enseignement du basque (Gobierno Vasco, Gobierno de Navarra et 

Office Public de la Langue Basque, 2023b, 22). 

 

6. Conclusion 

 

Rappelons que, dans cet article, nous avons défendu l’hypothèse selon 

laquelle, l’usage de la langue d’Etxepare est déterminé par trois facteurs-

clés : la compétence linguistique et, plus précisément, le niveau de 

maîtrise de la langue basque ; la ou les premières langues de l’individu 

qui se répercutent sur son niveau de maîtrise et sur son habitude d’usage ; 

et, la motivation linguistique de la personne, notamment perceptible 

dans  les attitudes et opinions vis-à-vis du basque et de sa promotion. 



 152 

Il convient d’y ajouter un quatrième facteur, à savoir, la densité de 

bascophones dans le réseau relationnel du locuteur lui permettant de 

pratiquer le basque. Il ressort de cette étude que la pratique du basque 

varie selon les zones concernées, étant réduite dans le BAB, faible dans 

le Labourd intérieur et non négligeable à l’intérieur des terres. Cela 

signifie que, plus une personne à des bascophones dans son réseau 

relationnel, surtout lorsque ceux-ci jouissent d’une bonne maîtrise de la 

langue d’Etxepare, plus les possibilités qui lui sont offertes de parler le 

basque augmentent, et vice-versa. 

Or, il s’avère que cette répartition de la pratique coïncide avec celle de 

la compétence linguistique, de la première langue et de l’attitude 

favorable à la langue basque et à sa promotion, ce qui montre que ces 

facteurs s’alimentent réciproquement créant un phénomène cumulatif. 

 

Tableau n° 10 : Compétence, première langue et pratique du basque 
selon les zones sociolinguistiques du Pays Basque français en 2021 en 

pourcentages. 
 

Variables/Zone 
sociolinguistique 

BAB Labourd 
intérieur 

Basse-
Navarre 

et 
Soule 

Pays 
Basque 

Compétence 
(bascophones 

actifs et 
réceptifs) 

14,6 33,9 52,5 21,5 

Première langue 
(basque seule ou 
avec le français) 

8,4 20,7 49 19,3 



 153 

Pratique 
(intensités 
variables) 

9,6 23,6 52,1 21,5 

Attitudes et 
opinions 

favorables au 
basque 

29,2 39,2 48,7 36,3 

Source : Élaboration propre. 

 

Eguzki URTEAGA 

Université du Pays Basque 

Vitoria (E) 

 

Bibliographie 

Gobierno vasco, gobierno de Navarra et office public de la langue 

basque, 2023a, VIIe enquête sociolinguistique 2021. Résultats du 

Pays Basque nord. 

https://www.mintzaira.fr/fileadmin/documents/Aktualitateak/Prentsaurr

ekoak/2023/2023_03_30/Synthese_des_resultats-fr.pdf 

Gobierno vasco, gobierno de Navarra et office public de la langue 

basque, 2023b, VIIe enquête sociolinguistique 2021, Pays Basque 

nord.  

https://www.mintzaira.fr/fileadmin/documents/Aktualitateak/Prentsaurr

ekoak/2023/2023_03_30/Presentation.pdf 

Office public de la langue basque, 2023, Communiqué de presse de 

l’OPLB. 



 154 

https://www.mintzaira.fr/fileadmin/documents/Aktualitateak/Prentsaurr

ekoak/2023/2023_03_30/Communique_de_presse_OPLB.pdf 

Soziolinguistika klusterra, 2022ª, Hizkuntzen erabileraren kale neurketa 

2021. Emaitzen laburpena. 

https://soziolinguistika.eus/eu/argitalpenak/hizkuntzen-erabileraren-

kale-neurketa-euskal-herria-2021/ 

Soziolinguistika klusterra, 2022b, Hizkuntzen erabileraren kale neurketa 

2021.  Txosten teknikoa. 

https://soziolinguistika.eus/eu/argitalpenak/hizkuntzen-erabileraren-

kale-neurketa-euskal-herria-2021-2/ 

Urteaga, E., 2017, La Communauté Pays Basque, Paris, L’Harmattan. 

Urteaga, E., 2019, La nouvelle politique linguistique au Pays Basque, 

Paris, L’Harmattan. 

Urteaga, E., 2022, « Bascophones d’origine et nouveaux bascophones », 

Revue d’Études d’Oc, n° 175, p. 9-28. 

 

  



 155 

 

 
 

 

 

 

 

 

Informations, parutions 

 

  



 156 

 
  



 157 

Prix Frédéric Mistral 2023 

 

Le prix Frédéric Mistral 2023 a été décerné à Estelle Ceccarini et à Jean-

Pierre Mazet. Nous reproduisons ci-dessous la présentation des deux 

lauréats qui a été faite lors de la remise du prix à Arles le 8 février 20241. 

 

Estelle Ceccarini 

Elle est née en 1978 à Nîmes, où elle a fait ses études secondaires, au 

lycée d’Alzon puis au lycée Daudet. Admise à l’École Normale 

Supérieure de Fontenay Saint-Cloud (Lyon), elle passe l’agrégation 

d’italien, puis soutient, en 2006, une thèse sur les écrits des résistantes 

italiennes durant la seconde Guerre Mondiale. En 2007, elle est 

nommée maîtresse de conférences en études italiennes, à l’Université 

d’Aix-Marseille. Par ailleurs, depuis quelques années, une part 

importante de ses recherches et publications universitaires portent sur 

les auteurs majeurs de la littérature provençale contemporaine, 

notamment Max-Philippe Delavouët. 

Appartenant à une lignée de manadiers de roussatino (son grand-père, 

né à Arles de parents italiens, avait fondé en 1950 la manado de la Mar), 

ses racines se situent dans le mas de famille, près de la plage de 

 
1 On trouvera également une présentation de l’autrice sur 
https://www.laprovence.com/article/culture-loisirs/22393202084238/prix-
mistral-2023-a-arles-estelle-ceccarini-la-poesie-en-provencal-comme-cheval-de-
bataille 



 158 

l’Espiguette, du côté du Grau-du-Roi et d’Aigues-Mortes, où elle aide 

son père à diriger l’élevage de chevaux.  

De là vient sa familiarité avec la langue provençale, approfondie grâce 

à des cours de langue d’oc au lycée d’Alzon de Nîmes, puis par la 

lecture des œuvres poétiques de Joseph d’Arbaud et de « Farfantello » 

(Henriette Dibon), auteurs qui ont joué un rôle déterminant dans son 

désir d’écrire en provençal. 

Elle a publié, aux éditions L’aucèu libre, avec traduction française en 

regard, trois recueils de poèmes provençaux : Chivau, 

« Chevaux » (2016), Li piado dóu matin, « Les traces du matin » (2018) 

et Trelus di jour, « Lumières des jours » (2020), ainsi qu’un conte 

poétique illustré d’aquarelles de Grégory Bonfillon, L’istòri dóu pichot 

chivau, « L’histoire du petit cheval » (2015).   

 

Jean-Pierre Mazet 

Né en 1948 à Château-Gombert, dans une famille de petits 

commerçants et d’agriculteurs, il fait ses études au lycée Thiers puis à 

la Faculté des Sciences de Marseille ; professeur certifié de 

mathématiques, il enseigne de 1973 à 2011 au lycée Montgrand de 

Marseille. 

Héritier d’un père qui écrivait en provençal, qui lisait Mistral et Gelu à 

ses enfants, il passe un diplôme de langue et culture régionales à la 



 159 

Faculté d’Aix et donne des cours de provençal à Marseille, dans 

l’enseignement secondaire et à l’Université du Temps Libre.  

Membre actif du Roudelet felibren de Château-Gombert, il est 

conservateur du Musée Provençal de cette localité jusqu’en 2021 et il 

participe à la pastorale Maurel comme acteur, arrangeur musical et 

décorateur. Il a mis en musique des poèmes des Isclo d’Or de Mistral, 

et on lui doit une Messo pèr lou pople (1977) et d’une messe en 

provençal pour le tricentenaire de l’église de Château-Gombert (1988). 

Il est l’auteur, en provençal, de contes (Lou candelié de Tenèbro), de 

nombreux récits publiés dans l’Armana prouvençau, d’une pastorale en 

vers (La crido de Betelèn), ainsi que d’un roman en prose, encore inédit, 

Redouniero, qui lui vaut le prix Frédéric Mistral 2023.  

 

 

 
  



 160 

 

 

Les livres à signaler 

 

ARÈNE-PORTAZ, Jocelyne, Du château médiéval au château 

communal. Les rues racontent l’histoire de Mons (Provence), Tourettes, 

2023, 148 p. 

 

CASANOVA, Jean-Yves, Le roman en langue d’oc. Émergence et 

expansion. 1840-1930, Pau, Aqua aura, 2024, 1100 pages. 

 

CHABAUD, Sylvan, Pèiro seca, poèmes en provençal (graphie 

occitane) avec traduction française de l’auteur, Salinelles, L’Aucèu libre, 

2022, 78 p. 

 

CLARET, Mermet, Livre de mémoires de Mermet Claret, seigneur de 

Treschenu, habitant de Valrés. Texte occitan (1458-1466), présenté et 

édité par J.-C. Rixte, Montélimar, IEO de la Drôme, 206 p. 

 

JOUVEAU, René, La cuisine provençale de tradition populaire. Préface 

et illustrations de Max-Philippe Delavouët, Monfaucon, A l'asard 

Bautezar!, 2024, 216 p. (réédition en beau livre de l’original de 1990) 



 161 

Il y a une cuisine provençale de tradition populaire qui ne coïncide pas 

absolument avec les livres de cuisine provençale classiques en ce sens 

que ces livres ne donnent pas une idée de la façon dont mangent vraiment 

les Provençaux. Ils laissent de côté, et l’on comprend pourquoi, les 

préparations les plus simples, et qui ne comportent pour ainsi dire pas de 

recettes. Et pourtant, à les négliger, on défigure la physionomie de la 

table provençale qui vaut essentiellement par sa simplicité et par sa 

rusticité. Mais l’une et l’autre sont géniales. Nous voulons dire par là que 

pour chaque produit du sol ou de la mer, la cuisine provençale a trouvé 

des préparations à la fois simples et originales qui étonnent par leur 

perfection (R. Jouveau). 

 

LESFARGUES, Bernard, Poèmas - Poèmes, Périgueux, Novelum-IEO, 

2024, 96 p. + un CD (lectures). Anthologie bilingue de poèmes occitans 

avec lectures audio, pour le centenaire de l'auteur. 

 

MAGRINI-ROMAGNOLI, Céline, avec MARTEAU-IMBERT, 

Céline, Longo-Mai ! Libre de prouvençau pèr li classo de licèu (manuel 

de provençal pour les classes du lycée) St-Léger du Ventoux, Esprit des 

Lieux, en collaboration avec l’Académie d’Aix-Marseille, la préfecture 

de région Provence-Alpes-Côte-d’Azur et le Félibrige, 159 p., 

nombreuses illustrations.  

 



 162 

MISTRAL, Frédéric, et alii, Prose d’almanach, Armana Prouvençau 

1855-1915, choix des textes, édition et présentation par P. Ribière, 

traductions en français par un collectif de spécialistes, Monfaucon, A 

l'asard Bautezar!, 2024, 415 p. 

La présente anthologie réunit une vingtaine d’auteurs, de Théodore 

Aubanel à Joseph Roumanille en passant, bien sûr, par Frédéric Mistral, 

auteur de la majorité des textes sous divers pseudonymes. On y trouve, 

classées par année, des chroniques sur l’histoire et la littérature d'oc, des 

facéties, proverbes, devinettes et jeux de mots, des argumentaires en 

faveur de la langue d'oc et même des recettes de cuisine (par exemple 

l’aïoli et le tian). On découvrira les récits de Paul Arène ou d’Alphonse 

Daudet avec, notamment, la version en provençal de La Chèvre de 

Monsieur Seguin ou du Curé de Cucugnan, emprunté à Joseph 

Roumanille. 

 

MISTRAL, Frédéric, Dans l’intimité de Frédéric Mistral Lettres à sa 

femme, présentées, traduites et annotées par Pierre Fabre, La 

Roque-Alric, Éditions des Offray, 2024, 440 p. 

Les lettres de Frédéric Mistral à sa femme présentées dans cet ouvrage 

sont par- venues par hasard entre les mains de Pierre Fabre. N’ayant pas 

été destinées à être publiées, elles sont absolument inédites. L’auteur 

s’est posé bien des questions avant de les réunir dans ce recueil : par 

exemple sur leur intérêt, quand il s’agit de sujets en apparence 

anecdotiques, ou sur leur apport à notre connaissance de la philo- sophie 



 163 

mistralienne, en comparaison avec d’autres déjà publiées. Pourtant, ces 

lettres constituent un ensemble nouveau significatif pour notre 

connaissance de la vie et de l’œuvre de Mistral. C’est en effet l’occasion 

d’approcher Frédéric Mistral au-delà des discours convenus, en lui 

rendant un peu de son humanité. Connaissait-on Mistral dans son 

quotidien ? Et connaissait-on celle qui avait partagé presque quarante ans 

de son existence, en dehors de son seul statut de « noble veuve » après 

le décès de Mistral ? « L’ouvrage qui est présenté prend en considération 

un corpus total de 453 lettres originales, constitué de 287 lettres de 

Frédéric Mistral à Marie Rivière et de 166 lettres de Marie Rivière à 

Frédéric Mistral. Il n’est pas une nouvelle biographie. Il n’a d’autres 

prétentions que de vouloir simplement compléter celles existantes ou en 

corriger certains points par un ensemble de touches successives. Le 

lecteur n’en deviendra peut-être pas plus ou pas moins “mistralien”. 

Nous ne croyons pas pour autant qu’il y restera insensible. Tout comme 

nous supposons qu’il visitera désormais différemment la maison du 

poète, berceau de l’intime, nous subodorons aussi qu’il (re)découvrira 

ses écrits avec un regard renouvelé. » (Extrait des « Notes liminaires ».) 

 

REBOUL, Fanny (coord.), Mistral superstar. De Maillane à Stockholm, 

Albi, Un autre reg'art, 400 p. 

Beau livre édité à l’occasion de l’exposition « Mistral Superstar ! De 

Maillane à Stockholm » présentée à Montpellier, du 18 octobre 2024 au 

8 février 2025. 



 164 

Donné en octobre 2020 par monsieur Claude Goyard aux Archives 

départementales de l’Hérault, où il résidait, le fonds Mistral-Goyard a 

été classé et révèle aujourd’hui ses archives inédites grâce à cette 

exposition. Claude Goyard, professeur émérite de droit à l’université 

Paris II, était le dernier administrateur de la propriété littéraire de 

Frédéric Mistral avant qu’elle tombe dans le domaine public1. Le propos 

de « Mistral Superstar ! » est directement inspiré des découvertes de ce 

fonds. En effet, la dimension de « star » se ressent véritablement dans la 

correspondance, que ce soient par les courriers des anonymes ou 

personnalités qui souhaitent venir rencontrer Frédéric Mistral ou, après 

1914, s’entretenir avec sa veuve mais aussi par les demandes de 

photographies, d’objets ou de souvenirs du Maître (comme on 

demanderait une photo dédicacée à une star). Afin de présenter et 

compléter les documents d’archives du fonds Mistral-Goyard qui sont 

exposés, des prêts d’institutions locales ont été présentés : le Museon 

Arlaten à Arles, la maison de Frédéric Mistral à Maillane, le Musée 

Provençal à Château-Gombert, la bibliothèque Inguimbertine à 

Carpentras. De grandes institutions nationales se sont également 

associées à cette exposition : le Musée du Louvre, la Bibliothèque 

Nationale de France, le Centre National du Costume de Scène à Moulins, 

 
1 Il s’agit des droits commerciaux. Il faut rappeler que les droits moraux sont 
inaliénables et qu’il est interdit de porter atteinte à l’intégrité de l’œuvre en la 
modifiant. Ce qui n’est pas sans soulever de graves problèmes quand on constate 
que la plupart des grands textes de Mistral ont été réécrits et publiés en modifiant 
la graphie, alors que lui-même avait explicitement choisi la sienne, devenue 
orthographe généralisée du provençal, et condamné fermement à la fin de sa vie, 
la nouvelle graphie dite « classique », dès son apparition en Languedoc. 



 165 

le Musée des Arts Décoratifs et le Mucem (musée des Civilisations de 

l’Europe et de la Méditerranée). Le catalogue, riche de très nombreuses 

illustrations, d’une présentation et de treize chapitres de mise en 

perspective, rend compte d’une façon magnifique de cette exposition 

inattendue. 

 

ROYER, Louis-Bertrand (1677-1755), Gargnatian / Lo Chin de 

Cambau1, édition par X. Bach et P.-J. Bernard, Salinelles, L’Aucèu libre, 

2022, 80 p. dont 32 de présentation des textes inédits en provençal 

d’Avignon. 

 

SERGUIER, Clément, Sur le chemin d’Orphée / Sus lou camin d’Oufiéu. 

Avec Max-Philippe Delavouët, Biographie, œuvres, thèmes, images et 

textes assemblés par Clément Serguier. Monfaucon, A l'asard Bautezar!, 

2022, 160 p., 300 illustrations.  

« Depuis Mistral, aucun poète de cette envergure ne s’est manifesté en 

Provence… Sa poésie me paraît un travail de la plus haute distinction. » 

Ainsi Lawrence Durrell parlait-il de Max-Philippe Delavouët en 1978, 

alors que sa « somme poétique », Pouèmo, n’était encore que 

partiellement publiée. Au fil d’une illustration abondante et d’une 

documentation inédite, le présent ouvrage permet de suivre le parcours 

de celui qui a consacré sa vie entière à l’écriture provençale. Une 

chronologie établie à partir de sa biographie, de ses rencontres, et surtout 

 
1 Titre original : Lou chin de cambau et la raffaignaude 



 166 

des états successifs de ses œuvres, enfin l’architecture monumentale des 

cinq livres de Pouèmo. Sont aussi représentés des aspects souvent 

ignorés comme les dessins personnels, les livres d’art parus dans la 

collection du Bayle-Vert ou la conception d’un nouveau caractère 

d’imprimerie. Une invitation à la découverte d’un écrivain majeur de la 

littérature d’Oc contemporaine. Un ouvrage absolument superbe tant sur 

le plan du contenu que de la forme. 

 

SILVESTER, Hans, Viser juste : pétanque et jeu provençal dans 

l’objectif de Hans Silvester, catalogue de l’exposition du Museon 

Arlaten, Milano, Silvana Editoriale, 2024, 189 p., très nombreuses 

illustrations. 

Dans les années 1960-1970, le photographe Hans Silvester découvre la 

pétanque et le jeu provençal. Des villages du Luberon ou du Pays 

d’Arles, jusqu’à Marseille ou Saint-Tropez, le photographe se fait une 

place dans les cercles de joueurs. Par un patient travail d’observation, il 

capte les multiples facettes de cet univers, dépassant le cliché du simple 

divertissement convivial. Ses images immortalisent les gestes techniques 

autant que la sociabilité qui s’organise autour des joueurs de boules. Il 

en résulte une galerie de portraits surprenants, pris sur le vif dans des 

cadres qui reflètent la diversité de la Provence. L’exposition Viser juste 

: pétanque et jeu provençal dans l’objectif de Hans Silvester présentée 

au Museon Arlaten-musée de Provence propose une approche 

transversale artistique, ethnographique et historique. Cet ouvrage en est 

le reflet, il décrypte et détaille ce que les images suggèrent : « Le théâtre 



 167 

d’un monde vivant en représentation de tout un art de vivre » (F. David), 

« Les boules dans les lettres provençales » (C. Mauron), « Rencontrer 

Hans Silvester » (G. Thouzery et K. Amellal), « Les jeux de boules en 

Provence sous l’œil de Hans Silvester » (V. Feschet). 

 

SORBA, Niculau, A suciolinguistica. Impegnu è utilità suciali, Ajaccio, 

Alabiana, 2022, 125 p. 

Il est plutôt rare que les langues dites « régionales de France », en 

situations minoritaires, soient utilisées pour des écrits scientifiques. 

Avec ce manuel de sociolinguistique en langue corse, N. Sorba, 

professeur à l’università di Corsica à Corte, confirme que cet usage est 

non seulement possible, mais souhaitable et utile pour modifier les 

perspectives limitées assignées à ces langues par l’idéologie linguistique 

dominante en France1. Le corse (ici dans une variété du sud de la Corse), 

est langue romane facilement compréhensible à l’écrit pour toute 

personne habituée à lire des langues romanes méridionales. 

  

 

1 Pour mémoire, on rappellera ici l’ouvrage d’études tout en provençal signé par 
Felipe Blanchet, Estùdi prouvençau. Lengo, literaturo, soucieta, z-Ais / Aix-en-
Provence, L'Astrado Prouvençalo, 2022, 209 p. 



 168 

 

Les revues à signaler 

 

Bïzà Neirà / Bizo Neiro, revue auvergnate bilingue publiée par Tarà 

d’Euvarnhà (https://lecercleterredauvergne.fr/publications/au-cercle-

terre-dauvergne/biza-neira-revue-auvergnate-bilingue/). Il faut signaler 

cette revue de grande qualité qui parait de façon régulière sans 

discontinuer depuis 1974, et notamment son n° 18, 2024, 144 p., 

consacré à Pierre Bonnaud (1931-2023) Une vie, une œuvre pour 

l’Auvergne et pour la langue d’Auvergne.  

 

Coumboscuro, journalet patouasant di valade prouvençale d’Italio, 

https://www.coumboscuro.org/centre_prouvencal/editoria/periodico.ph

p  

Lemouzi, revue régionaliste et félibréenne du Limousin 

(https://lemouzi.com/categorie-revue/type-de-revue/revue-standard/). 

Cette revue semestrielle de belle qualité publie principalement, depuis 

1893, des études historiques et ethnographiques, ainsi que, 

régulièrement, des textes en limousin, en graphie occitane (généralisée 

aujourd’hui pour le limousin). 

 

Lo gai saber, revue trimestrielle. N° 566, 2022 « Lo roman policièr en 

occitan » (https://www.logaisaber.com/page/2142090-presentation). 

https://www.coumboscuro.org/centre_prouvencal/editoria/periodico.php
https://www.coumboscuro.org/centre_prouvencal/editoria/periodico.php
https://lemouzi.com/categorie-revue/type-de-revue/revue-standard/
https://www.logaisaber.com/page/2142090-presentation


 169 

 

Les Cahiers du Bayle-Vert, revue annuelle de grande qualité du Centre 

Mas-Felipe Delavouët (https://delavouet.fr/category/cahiers/), consacrée 

l’étude approfondie des nombreux aspects de l’œuvre inépuisable du 

grand poète provençal, le plus grand probablement après F. Mistral, sous 

la houlette du président du centre, René Moucadel. L’œuvre complète de 

M.-F. Delavouët et de nombreux travaux qui lui ont été consacrés sont 

proposés sur http://delavouet.fr/catalogue-publications/  

 

Plumas, revue, en ligne, a consacré son n° 2024 à La langue d'oc en 

scène : https://plumas.occitanica.eu/1280 

 

Sian li felen de la Grèço inmourtalo, revue de l’Association varoise pour 

l’enseignement du provençal (AVEP), publie 4 numéros par an, 

extrêmement riche de données linguistiques, de collectes 

ethnographiques, de textes littéraires et historiques, concernant la 

Provence varoise et le provençal qu’on y parle. 

https://sites.google.com/view/avep83/acuei  

 

Tenso, Journal of the Société Guilhem IX, volume 39, 2024. Revue 

principalement consacrée à la littérature médiévale du domaine d’oc et 

apparenté. Ce n° contient notamment une bibliographie des études 

portant sur les littératures médiévale et moderne d’oc, ainsi sur le 

domaine linguistique d’oc. 

https://delavouet.fr/category/cahiers/
http://delavouet.fr/catalogue-publications/
https://plumas.occitanica.eu/1280
https://sites.google.com/view/avep83/acuei


 170 

  



 171 

Sommaire 

2024 année Mistral & année Pagnol 
 

Information relative aux abonnements      p. 5 

 

- Présentation (Ph. Blanchet Lunati)     p. 7 

- Frédéric Mistral et le prix Nobel  (R. Venture)  p. 11 

- Éco-poétique de Calendau (E. Désiles)    p. 25 

- Quand Mistral se mobilisait pour faire cesser le rejet 

du provençal dans les télégrammes (1884) 

(Ph. Blanchet Lunati)        p. 59 

- Les quatre tiers de la langue de Pagnol : 

provençal, marseillais, français et accent 

(M. Gasquet-Cyrus)         p. 67 

- Pagnol ou les malentendus de l’entre deux  

(Ph. Blanchet Lunati)         p. 109 

 

Varia 

- Les facteurs déterminant la pratique du basque 

dans l’hexagone (E. Urteaga)       p. 133 

 

Informations, parutions 

- Prix Frédéric Mistral 2023       p. 157 

- Les livres à signaler         p. 160 

- Les revues à signaler        p. 168 


