
Nouvelle série  N° 153                             2011 
 
 

LA FRANCE LATINE 
 

REVUE D’ÉTUDES D’OC 
 

 
 

ÉTUDES MODERNES 
 

 
 

 
 
 
 
 

CENTRE DE RECHERCHE CREDILIF-PREFics EA 3207 
UNIVERSITE RENNES 2 

 



(tranche) 
 
 
 

LA FRANCE LATINE 
 
 
 
 
 

N° 152 
 
 
 
 
 
 
 

2011 
 



LA FRANCE LATINE 
Revue de l'Union des Amis de la France Latine 

Association régie par la loi de 1901 
 

Pierre VERGNES  
et Jean SASTRE 

fondateurs 
 

SIEGE SOCIAL 
 

LA FRANCE LATINE (à l’attention de Philippe Blanchet) 
Université Rennes 2 

C.S 24307 
35043 RENNES CEDEX 

(Adresse e-mail : philippe.blanchet@univ-rennes2.fr) 
 
Prière d’envoyer à cette adresse toute correspondance 
concernant les adhésions à l’association, la rédaction, les 
manuscrits et services de presse. 
 

Les opinions soutenues dans les articles n’engagent que la 
responsabilité de leurs auteurs. 
 
 
Adhésion à l'association 
donnant droit à l'envoi de la revue : …….…….. 25 € par an 
Adhésion de soutien : .................................... à partir de 30 € 
 
Rédiger les chèques à l’ordre de: Union des Amis de la France 
Latine CCP Paris 10 136-33 F. 
 
 
© France Latine 2011. Tous droits de reproduction, même 
partielle, réservés pour tous pays. 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 

ÉTUDES MODERNES 
DE LITTERATURE PROVENÇALE 

 

 
 

 

 
 
 



TABLE  
 

Avant-propos 5 
 
 
CLAUDE MAURON 

Les larmes d’Aubanel 9 
 
EMMANUEL DESILES 

Mystique / poétique : sur un méta-poème de  
Joseph d’Arbaud 22 

 
MICHEL COURTY 

Aix-en-Provence dans l’œuvre de 
Louis Malbos (1911-1984)  33 

 
FRANCESCA CELLI 

Représentations littéraires de la farandole 
dans la littérature française de la deuxième 
moitié du XIXe siècle 37 

 
 
 

 
 

  
 

 
COMPTES RENDUS   59  

 
  

 
 



 
 
 
 

Avant-propos 
 
 
 

Notre revue poursuit son alternance de numéros d’été consacrés 
au domaine médiéval si riche dans le domaine d’oc et de numéros 
d’hiver consacrés au domaine moderne tout aussi riche. 

 
Nous nous réjouissons, en tenant à le faire partager à nos 

lecteurs, que la FLREO (le sigle commence à être connu) attire de 
plus en plus d’abonnements de bibliothèques universitaires. Cela 
signifie à n’en pas douter que nos efforts pour maintenir un équilibre 
entre une revue de bonne vulgarisation pour non spécialistes et une 
revue spécialisée de niveau universitaire ne sont pas sans résultats.  

 
La thématisation des livraison, comme il est aujourd’hui 

majoritairement d’usage dans les revues de Lettres, Langues, Sciences 
Humaines et Sociales, qui en fait de véritables ouvrages sur des points 
précis, attire de plus des lecteurs ponctuels de plus en plus nombreux. 

 
Tout cela s’est réalisé au prix de la faible place occupée 

désormais dans nos pages par des textes en langues d’oc (autres que 
ceux cités), ce que nous déplorons bien sûr. Mais c’est là un des effets 
directs de la situation sociolinguistique de ces langues dans les 
rapports entretenus aux langues véhiculaires que sont l’anglais, et, 
dans notre domaine le français, pour l’expression académique. Nous 
souhaitons à l’avenir rééquilibrer la pluralité linguistique de notre 
revue et nous supposons que notre lectorat l’appréciera. 

 
La présente livraison de la revue est centrée sur la littérature 

provençale, avec des études sur T. Aubanel, J. d’Arbaud, L. Malbos 
par de fidèles contributeurs (respectivement C. Mauron, E. Desiles et 
M. Courty) que nous remercions vivement de nous avoir confié leurs 
textes. S’y ajoute une étude originale sur la farandole dans la 
littérature provençale par F. Celli. 



	
  8 

 
Une série de comptes rendus de lectures et d’annonces de 

parutions récente concernant notre domaine d’études clos, comme à 
l’accoutumée, ce numéro 153 de La France Latine dont nous vous 
souhaitons bonne lecture. 

 
Je saisis l’occasion de cet avant-propos pour remercier 

publiquement Aude Etrillard, notre secrétaire de rédaction, pour son 
excellent suivi de la revue. 

 
 

Philippe Blanchet 
Université Rennes 2 

Co-directeur de la FLREO 



LES LARMES D’AUBANEL 
 
 
Nous avons lu quelques-unes de ces pages mouillées de 

larmes, écrivait le fin critique Saint-René Taillandier, dans un 
article de 1859 où il annonçait la parution prochaine des 
Amertumes – Lis Amaresso, titre éphémère de la future 
Mióugrano entre-duberto1. De fait, pour qui parcourt les œuvres 
provençales de Théodore Aubanel – recueils de poèmes, pièces de 
théâtre, textes divers2 – il apparaît assez vite que les larmes 
constituent un motif dont la récurrence accentuée peut 
déconcerter, voire irriter. Ici doit donc intervenir l’explication, 
stricto sensu, afin de fournir au lecteur actuel des éléments de 
compréhension, ce qui ne veut pas dire de justification : le 
sentiment personnel comme l’appréciation esthétique demeurent 
libres et, en 2011 comme en 1880, chacun est en droit de goûter 
un peu, beaucoup, passionnément, à la folie… ou pas du tout, les 
épanchements lacrymaux. Encore convient-il de savoir les évaluer 
selon les modes littéraires et sociales du temps : nous y aidera, 
incidemment, l’ouvrage d’Anne Vincent-Buffault, Histoire des 
larmes (XVIIe-XIXe siècles)3. 

 
 
Ainsi donc, chez Aubanel, on pleure souvent : les citations 

de la présente étude ne fournissent qu’un aperçu partiel de cette 
fréquence qui se manifeste, tous genres confondus, grosso modo 
toutes les trois pages et feuillette, naturellement, tout le catalogue 
lexical : plour, ploura, plourun, lagremo, lagremeja, senglout, 

                                     
1 Revue des Deux Mondes, 15 octobre 1859. 
2 Nous les désignerons, en note par les abréviations suivantes : La 
Mióugrano entre-duberto = ME ; Li Fiho d’Avignoun = FA ; Lou 
Rèire-Soulèu = RS ; Lou Pan dóu Pecat = PP ; Lou Raubatòri = R ; 
Lou Pastre = P.  
3 Aux éditions  Rivages, Paris-Marseille, 1986. 



Claude Mauron 
10 

senglouta, jusqu’aux gemèntes-et-flèntes4 et autres lacrymae 
florum5. On pleure longtemps, toute la nuit dans l’archi-célèbre 
poème du miroir : 

 
Ah ! qu’avien ploura si bèus iue : 
Avien ploura touto la niue !6. 
 
Et même nuit et jour dans Lou Raubatòri : Iéu ploure niuech 

e jour coume uno femo…7. On pleure abondamment, à preuve 
l’image de l’endoulible de plour qui apparaît dans Li Fianço 
d’Antounieto8 comme dans Lou Pan dóu Pecat 9: rappelons qu’un 
endoulible est un « déluge », un « orage terrible », selon la 
définition de Mistral dans son dictionnaire, où il cite d’ailleurs le 
vers des Fianço. On pleure en duo, en communiant dans la 
douleur par les larmes : Mesclen nòsti lagremo… Ah ! plouren 
tóuti dous…10 dit Aubanel (qui a perdu son père) à Jean Brunet 
(dont un jeune enfant vient de mourir). Bien entendu, la 
communion peut aussi être de l’ordre de l’émotion amoureuse, 

                                     
4 Lou Pan dóu Pecat, I, 6. L’expression, employée en provençal avec 
le sens de « lamentations », a des connotations lacrymales renforcées 
encore par sa provenance – en l’occurrence le Salve Regina : Ad te 
suspiramus, gementes et flentes in hac lacrimarum valle (« vers toi 
nous soupirons, gémissant et pleurant dans cette vallée de larmes »). 
Un Salve Regina dont Aubanel réalisa une traduction en vers 
provençaux (parution posthume à la fin du recueil Li cantico 
prouvençau de Xavier de Fourvières, en 1887, puis dans le dossier de 
textes divers d’Aubanel publié sous le titre de Feuilles perdues en 
1983).  
5 Titre d’un sonnet des Fiho d’Avignoun. 
6 « Ah ! qu’ils avaient pleuré, ses beaux yeux : ils avaient pleuré toute 
la nuit ! » (Ah ! vaqui pamens la chambreto… ME). 
7 « Nuit et jour, je pleure comme une femme » (R, IV, 2). 
8 E de plour toumbo un endoulible (« Et c’est un déluge de pleurs ») 
(FA). 
9 E dins un endoulible / De lagremo... (PP, II, 5). 
10 Au Felibre Jan Brunet (ME). 



Les larmes d’Aubanel 
11 

par exemple dans ces vers adressés A Dono Vióuleto d’Or 
(Ludovine Gaussen) : 

 
    Aquéu vèspre, avèn ploura ’nsèn. 
    Iéu countemplave en fernissènt 
    Tis iue se vela de lagremo ; 
    Aquéu vèspre, avèn ploura ’nsèn, 
    Ploura d’amour, o douço femo !11. 
 
Par ailleurs, dramatiquement, il s’agit d’une dynamique. De 

même que le bâillement incite au bâillement, les larmes appellent 
les larmes. Prenons Lou Pastre, aux scènes 7 et 8 de l’acte II. La 
jeune Mélane ayant disparu, sa grand-mère, Done Viane, est au 
désespoir et déclare aux voisines : Mi lagremo de maire / Vous 
parlon miés que iéu…12. Son autre petite-fille, Fabresse, tente 
d’arrêter le flot (Ploures plus…), mais ses propres yeux sont bien 
embués, d’où la réplique de Done Viane : Dises acò, Fabresso, e 
tis iue messourguié / Soun nega de lagremo, en parlant13. À quoi 
Fabresse répond : Lagremeje,/De vous vèire ploura !14. Et lorsque 
la vieille Oulaio ramènera le fichu et la robe de Mélane, Done 
Viane et Fabresse éclateront en sanglots, à l’unisson. Il en va 
pareillement, à plus grande échelle encore, dans Lou Raubatòri. 
L’acte III voit Cardeline, enlevée et séquestrée par les Gitans, 
pleurer à répétition ; dans l’acte IV, c’est son père, Rouqueirol, 
qui prend le relais. Quand ils se retrouvent, à la scène 6 de 
l’acte V, leur premier mouvement consiste à évoquer ces larmes 
passées : Coume vous ai ploura !15 dit Cardeline ; Que de 

                                     
11 « Ce soir-là nous avons pleuré ensemble. Moi je contemplais en 
frémissant tes yeux se voiler de larmes ; ce soir-là nous avons pleuré 
ensemble, pleuré d’amour, ô douce femme ! » (FA).  
12 « Mes larmes de mère vous parlent mieux que moi… » 
13 « Tu dis cela, Fabresse, et tes yeux menteurs sont noyés de larmes, 
quand tu parles… » 
14 « Je pleure de vous voir pleurer. » 
15 «  Combien je vous ai pleurés ! » 



Claude Mauron 
12 

lagremo, o ma poulido, / Avèn toumba peréu !16 reprend en écho 
Rouqueirol. Puis survient le fiancé Estève qui, lui, pleure hic et 
nunc : E ploure en te mirant tant linjo…17. 

 
Magnifiques exemples de ces trois constantes que sont les 

pleurs « en famille », « en amitié », « en amour », traduisant la 
quête de solidarité affective ! Une très large partie de l’œuvre 
d’Aubanel exprime, souvent pathétiquement, cette recherche de 
sympathies émues, de réconforts protecteurs, reflet d’une 
psychologie personnelle restée largement puérile18 et volontiers 
portée à exacerber les émotions. Au demeurant, pleurer est un 
phénomène si chargé de valeur, de générosité, de sensibilité, que 
l’arrêt des larmes, un instant envisagé, est aussitôt refusé. À la 
scène 6 de l’acte III du Pastre, quand arrive Mélane (qui a été 
violée), sa grand-mère (ignorant encore le drame) s’écrie : Que 
nous as fa ploura !19. Fabresse, à nouveau, essaie d’interrompre 
l’épanchement : Plourés plus, aro, ma grand !20 Peine perdue, car 
l’aïeule tient à pleurer, fût-ce de joie : Si ! si ! Mis enfant, leissas-
me ploura de joio21. Et, à plusieurs reprises, cette persistance dans 
les larmes se trouve justifiée a posteriori, par un regain de 
malheur. Toujours dans Lou Pastre, à la scène 7 de l’acte II, 
l’aïeule est en pleurs, parce que Mélane n’est pas rentrée ; l’on 
frappe à la porte et une voisine optimiste conseille : Secas vòsti 
parpello !22. Hélas, l’arrivante assure que la jeune fille s’est 

                                     
16 « Que de larmes, ô ma jolie, nous avons versées aussi ! ». 
17 « Et je pleure en te voyant si maigre… ». 
18  Cf. Charles Mauron, « L’expérience affective d’Aubanel », revue 
FE, n° 189 (printemps 1960) , p. 46-56, et le chapitre VII (p. 71-83) 
du livre de René Dumas, Etudes sur Théodore Aubanel, le poète 
ligoté, et Avignon au XIXe siècle, Centre de Recherches et d’Etudes 
Méridionales, Saint-Rémy-de-Provence, 1987. 
19 « Que tu nous as fait pleurer ! ». 
20 « Ne pleurez plus maintenant, grand-mère ! ». 
21 « Si, si, mes enfants, laissez-moi pleurer de joie ». 
22 « Séchez vos larmes… «  (littéralement : « Séchez vos paupières »). 



Les larmes d’Aubanel 
13 

noyée… Résultat logique : l’aïeule estoufo de senglut23. Péripéties 
analogues à l’acte III du Raubatòri, mais sur le mode sadique : 
Cardeline, séquestrée, est en larmes ; survient le capoulié di 
bóumian qui commence par lui dire : ti lagremo soun poulido et, 
ensuite : seco ti plour !24. Mais il lui apprend que son fiancé est 
mort – d’où crid e senglout 25 de Cardeline. Enfin, à la scène 
première de l’acte V du Pan dóu Pecat, s’entènd ploura lis 
enfant26 : leur père, en effet, est parti à la recherche de leur mère, 
qui a fait une escapade… Mian, la servante du mas, s’emploie à 
les rassurer : Plourés pas ! Voste paire / Tournara lèu27. Or cette 
brave femme a tout faux, et les enfants bien raison de pleurer : 
lorsque le père revient, il est en état de démence et s’apprête à 
trucider sa progéniture ; la mère réapparaît à son tour, pour se 
suicider… Morale de l’affaire, lucidement tirée par les 
domestiques : Plouras, pàuri pichot…28. 

 
À cette casuistique, on joindra l’attention portée, 

minutieusement, au phénomène lacrymal lui-même. Les pleurs 
noient les yeux29, ils inondent les joues30, ils arrosent les mains de 
la femme adorée31 et ils baignent la barbe blanche d’un vieux 
seigneur russe qui a la nostalgie de son pays32. Quand un prêtre 
très âgé célèbre une messe de mort, « deux larmes mouillent en 

                                     
23  « Elle éclate en sanglots ». 
24 « Tes larmes sont jolies… », « Sèche tes pleurs ». 
25 « Cris et sanglots ». 
26 « On entend pleurer les enfants ». 
27 « Ne pleurez pas ! Votre père reviendra vite ». 
28  « Pleurez, pauvres enfants… ». 
29 Tis iue… soun nega de lagremo… (P, II, 7). 
30 De plour si gauto èron negado… (poème Ah ! vaqui pamens la 
chambreto…, ME).  
31 Si man,  de ti plour arrousado… (poème De-que vos, moun cor…, 
ME). 
32 De-fes, un plour sutiéu bagno sa barbo blanco (Lou làngui de l’ivèr, 
FA). 



Claude Mauron 
14 

tombant la nappe de l’autel »33 et il en va de même pour le livre 
que Charles de Tourtoulon est en train de lire, peu de temps après 
avoir perdu sa jeune épouse34. Les sanglots peuvent étouffer35, 
faire hoqueter36 et même chanceler : dans Li fianço d’Antounieto, 
Aubanel montre l’aïeule trantraiant, talamen plouro…37. L’eau 
des larmes, si abondante, éteindrait-elle au moins le feu des 
souffrances ? Fanette le croit, qui espère que ses pleurs vont 
ennega si doulour et de soun cor amoussa la cremour38. 
Cependant il est aussi de càudi lagremo39, des larmes qui, dixit La 
Mióugrano, « ne font qu’embraser un cœur brûlant »40. On 
parvient, de la sorte, à tel sonnet où la Croix du Golgotha déclare 
qu’elle a « bu les larmes » de Jésus, ce qui ne l’empêche pas 
d’être, par ailleurs, « encore brûlante des pleurs de Jean et des 
saintes femmes »41. 

 
Omniprésentes donc, avec leurs maladresses et leurs 

outrances, ces larmes manifestent à l’extérieur un sentiment 
profond – ce qui les rapproche du rire. Le poème sur la naissance 
du fils de Jean Brunet l’explique fort bien : O pèr li plour, o pèr 
lou rire, / Lou cor s’escampo quand es plen42. On retrouve en 
l’occurrence l’Aubanel « homme des contrastes » dont parlait 

                                     
33 Dos lagremo / Bagnèron en toumbant la napo de l’autar... (La messo 
de mort, FA). 
34 Lou libre qu’as dubert, lou bagnes de lagremo… (Dòu, FA). 
35 Pousquèsson t’estoufa,  l’amarun, li senglout (R, III, 2). 
36 Entènde de senglut, entènde de chouquet (P,III, 2). 
37 « Chancelante, tellement elle pleure… » (FA). 
38 PP, II, 1. 
39 Id., I, 5. 
40 Mi lagremo / Fan qu’abrasa moun cor que crèmo… (poème Vole 
pas treboula ta vido…, ME). 
41 Ai begu li lagremo / Lou sang de Diéu… Di plour de Jan, di sànti 
femo, / Siéu encaro brulanto… (La Crous, FA).  
42 « Ou par le rire, ou par les pleurs, quand il est plein, le cœur 
s’épanche » (La neissènço dóu Felibrihoun de l’Arc-de-Sedo, ME). 



Les larmes d’Aubanel 
15 

Frédéric Mistral dans son discours à l’Académie de Marseille43. 
Les larmes, en outre, sont une thérapie – là encore, comme le 
rire : Plouras, risès, que fai de bèn, lit-on dans le même texte sur 
le fils Brunet, et, ailleurs, plouren, que fai de bèn44. Pareille 
thérapie intègre, par force, la souffrance : Fau paga, pèr forço 
lagremo, un pau de joio45, affirme l’auteur de La Mióugrano. Non 
sans risque : lou grand plourun vous tuiara46, ni sans oublier le 
plaisir que prend le bourreau en voyant sangloter sa victime : 
Plouro, plouro ,/ Rèn coume toun plourun fai ma felicita, dit à 
Cardeline la cruelle Sarrasine47. 

 
 
Tant d’insistance mérite quelques éclaircissements (que l’on 

peut considérer, mais jusqu’à un certain point seulement, comme 
des circonstances atténuantes). Le premier relève d’un fait de 
société : au XIXe siècle, l’émotion « visible » est pleinement 
assumée. Bien plus que de nos jours, on pleure donc en public, 
sans être gêné de le faire, ni de le rapporter ensuite. Feuilletons à 
ce propos les quelques pages du cahier intime d’Aubanel, relatant 
sa dernière entrevue avec Jenny Manivet, le 23 avril 1854, avant 
que celle-ci ne parte pour le couvent ; 

 
Clarisse était muette : elle ne faisait que pleurer ; s’asseyait sur 
une chaise, puis faisait quelques pas, se tournait vers la fenêtre 
ou vers le mur, et pleurait encore… En entrant, Jenny tomba sur 

                                     
43 Teodor Aubanèu es l’ome di countraste… (Discours e dicho, éd. de 
1906, p. 84). Reçu à l’Académie de Marseille, en 1887, Mistral y fit, 
en guise de discours de réception, l’éloge d’Aubanel ; disparu l’année 
précédente.  
44 « Pleurons, car cela fait du bien » (Au Felibre Jan Brunet, ME). 
45 « Il faut payer de beaucoup de larmes un  peu de joie » (poème Ah ! 
dis amour d’aqueste mounde…, ME). 
46 « Le grand chagrin vous tuera… « (R, IV, 4) – traduction inexacte : 
avé lou plourun, c’est « pleurer longtemps » (Tresor dóu Felibrige). 
47 « Pleure, pleure, rien ne me rend heureuse comme tes larmes » (PP, 
III, 2). 



Claude Mauron 
16 

un fauteuil, près de la cheminée. Joséphine s’assit sur une 
chaise, contre la fenêtre, Joséphine toute en larmes, Jenny 
éclatant en sanglots… Je trouvai dans le corridor Mlle Clarisse 
qui n’était pas entrée ; elle pleurait. Je m’assis sur le petit banc, 
contre la porte du salon, entendant les sanglots de Jenny et de 
Joséphine… Jenny pleura, Joséphine pleurait… Je ne pouvais 
parler, tellement j’étais ému ; les larmes me vinrent aux yeux, et 
nous pleurâmes tous trois… Jenny était plus calme, son 
mouchoir sur les genoux, mais la figure bouleversée, les yeux et 
le visage mouillé de larmes… En allant vers la porte de la rue, 
elle embrassa Clarisse qui ne disait rien, mais versait de 
grosses larmes… – Allons-nous à vêpres ? – Je n’en ai guère le 
courage, dis-je avec des larmes dans les yeux…48. 
 
Pourquoi cacherait-on ou réfrénerait-on ses larmes, dès lors 

qu’elles sont une valeur, et une valeur intangible ? Chez Aubanel, 
notons-le, ne se rencontrent pas ces fausses larmes, coquettes ou 
perfides, hypocrites ou intéressées, sur lesquelles jouent tellement 
les romans, au XVIIIe siècle surtout et jusqu’à Balzac inclus49. 
Théodore est un tourmenté, mais pas un compliqué. 
Spontanément, face à tout pleur, il éprouve la même impression 
que la jeune Daïdha de Lamartine, quand elle voit « briller sur le 
gazon » les larmes du vieux prophète : « Puisqu’il pleure, il est 
bon. »50. 

 

                                     
48 Document cité par Ludovic Legré, Théodore Aubanel, récit d’un  
témoin de sa vie, librairie Lecoffre, Paris, 1894, p. 62-68 (Joséphine et 
Clarisse étaient les sœurs de Paul Giéra). Même si l’on considère, 
classiquement, cette circonstance – l’entrée en religion – comme 
assimilable à une scène de deuil et donc se prêtant à des pleurs 
généralisés (cf. Anne Vincent-Buffault, op. cit., p. 178 et s.), on 
conviendra que ceux-ci sont mentionnés avec une complaisance 
particulière.  
49 Cf. Anne Vincent-Buffault, op. cit., p. 154-156. 
50 La Chute d’un Ange, Sixième Vision. 



Les larmes d’Aubanel 
17 

Intervient en outre, ici, la mode du dolorisme, en exergue de 
laquelle on pourrait inscrire la formule de Ballanche : La douleur 
seule compte dans la vie, et il n’y a de réel que les larmes51. Dans 
la première moitié du XIXe siècle, et largement au delà, le 
dolorisme est une constante de la religion catholique, cette 
« religion démonstrative »52 qui exalte « les saints hommes 
larmoyants » tels que le curé d’Ars53 et accorde une grande 
importance aux « signes sensibles »54 de la piété (reposoirs, 
processions, illuminations) ainsi qu’aux attitudes ostentatoires de 
dévotion : il n’est pas inutile de rappeler que l’entreprise familiale 
(imprimerie et librairie) des Aubanel vit, pour une large part, de 
ces élans démonstratifs, encouragés par d’innombrables opuscules 
et ouvrages pieux55. Prières et larmes vont de pair, comme 
l’illustre le poème où Aubanel évoque les langueurs de son 
épouse enceinte, qui passe ses nuits à recita sis Ouro (« ses 
prières ») et à lui parler en pleurant : de-vers iéu se viro e 
plouro…56. Avec, comme figures tutélaires, Marie-Madeleine — 

                                     
51 Cité par Anne Vincent-Buffault, Histoire des larmes,  op. cit. , p. 
110. 
52 Selon l’expression de Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire, dans 
leur Histoire religieuse de la France contemporaine, t. I (1800-1880),  
éd. Privat, Toulouse, 1985, p. 186.  
53 Cf. le développement « Une religiosité larmoyante » dans l’Histoire 
des larmes d’Anne Vincent-Buffault, op. cit., p. 146-147 ; et, sur « la 
grâce des larmes » dans la dévotion, cf. Piroska Nagy, Le don des 
larmes au Moyen Âge, éd. Albin Michel, Paris, 2000. 
54 G. Cholvy et Y.-M. Hilaire, Histoire religieuse…, op. cit., p. 189. 
Un magnifique exemple en est fourni par les fêtes mariales 
d’Avignon, en octobre 1859, et par la relation détaillée et enthousiaste 
qu’en donne Aubanel dans l’Armana prouvençau 1860, p. 65-70. 
55 Cf. René Dumas, Études sur Théodore Aubanel…, op. cit., chap. II 
(Une politique de l’édition), notamment les p. 98-102. 
56 Preguiero pèr ma femo prens (RS). 



Claude Mauron 
18 

Leissas-me ploura ’mé la Madaleno…57 — et Véronique essuyant 
les larmes du Christ58. 

 
Parallèlement, le dolorisme est aussi une composante non 

négligeable de ce Romantisme, dont Aubanel reste largement 
tributaire. Nul n’ignore, de Musset, l’Impromptu, en réponse à 
cette question ; qu’est-ce que la Poésie ? 

 
Faire une perle d’une larme, 
Du poète ici-bas voilà la passion, 
Voilà son bien, sa vie et son ambition… 
 
Ni, plus connus encore, les vers de La Nuit de Mai : 
 
Les plus désespérés sont les chants les plus beaux, 
Et j’en sais d’immortels qui sont de purs sanglots. 
 
Théodore Aubanel illustre, à sa façon et à son niveau, ce 

double dolorisme, religieux et littéraire, persuadé qu’il est que la 
douleur est l’épreuve de la vie, elle frappe sur tous, mais elle ne 
frappe fort que sur les puissantes et ardentes natures, et il n’y a 
que les grands cœurs qui ne soient pas écrasés de ses coups…59 ; 
et il le fait en exploitant les directions proposées par les genres 
qu’il pratique, le drame et le lyrisme. Dans ses drames, qui sont 
des pièces « domestiques », il joue à fond le jeu du mélodrame 
schématique, voire simpliste. Ses personnages d’hommes jeunes, 
figés dans leur rudesse (Malandran), leur force (Estève), ou leur 
méchanceté (Barban, Cabral), pleurent rarement, ou jamais. À 
l’opposé de ces cœurs secs, Aubanel fait pleurer, à flots, 
vieillards, femmes et enfants. Telle était la règle du mélodrame, 

                                     
57 « Laissez-moi pleurer avec la Magdeleine… » (Lou poutoun de 
Judas, RS).  
58 Dans le sonnet Lou Cor sacra (Feuilles perdues, librairie Aubanel, 
Avignon, 1983, p.64-66). 
59 Lettre citée par Ludovic Legré, Théodore Aubanel…, op. cit., p. 76. 



Les larmes d’Aubanel 
19 

« où Margot a pleuré », selon la formule de Musset60, et où l’on 
demandait aux actrices de savoir pleurer avec facilité, naturel et 
abondance61. Quant à l’Aubanel lyrique, il suit les préceptes de ce 
que Boileau avait appelé la plaintive Élégie — cette élégie que 
Mistral traduit par plourado, précisément62. Les larmes constituent 
un élément majeur de la thématique élégiaque, en interférant 
même avec le langage du genre : Coume ié parlon, mut, sis iue 
bagna de plour…63. Elles sont, mieux encore, le recours absolu, si 
le langage ou la poésie sont forcés d’avouer leur impuissance : 
Plusieurs fois, la plume m’est tombée des mains, et je n’ai pu que 
pleurer… écrit Aubanel dans une lettre de 187064. Il est 
remarquable, à ce propos que Mistral, en tête de son article 
annonçant la publication prochaine de La Mióugrano entre-
duberto, dans l’Armana prouvençau 186065, ait mis une épigraphe 
empruntée à un sien poème, où figure la même idée : 

 
Coume fai la mióugrano au rai que l’amaduro, 
      Moun cor se durbiguè 

                                     
60 Après une lecture (Poésies nouvelles). 
61 « Une bonne héroïne pleurait beaucoup et faisait surtout pleurer. On 
a dit de la plus expérimentée d’entre elles, Adèle Dupuis, qu’elle fit 
couler tant de pleurs qu’en les réunissant tous, on aurait pu mettre un 
vaisseau de ligne à flot. » (Jean-Marie Thomasseau, Le mélodrame sur 
les scènes parisiennes, de Coelina (1800) à L’Auberge des Adrets 
(1823), Service de reproduction des thèses, Lille, 1974, p. 446). Sur le 
développement du processus lacrymogène au théâtre, chez les acteurs 
comme chez les spectateurs, à partir du milieu du XVIIe siècle, cf. 
Jacques Roubine, « La stratégie des larmes au XVIIe siècle », revue 
Littérature, n° 9, février 1973, p. 56-73. 
62 Lou Tresor dóu Felibrige, article plourado. 
63 « Comme leur [= aux jeunes filles] parlent, muets, ses yeux mouillés 
de pleurs ! » (A-n-un pintre flouristo, FA). 
64 Citée par Ludovic Legré, Le poète Théodore Aubanel, op. cit., Paris, 
1984, p. 198. 
65 Ce texte mistralien, daté du 24 octobre 1859, constitue une première 
version de la préface de La Mióugrano, datée du 16 mai 1860. 



Claude Mauron 
20 

E noun poudènt trouva plus tèndro parladuro 
      En plour s’espandiguè. 

(« Comme fait la grenade au rayon qui la mûrit, — mon cœur s’ouvrit, 
— et, ne pouvant trouver un langage plus tendre, — se répandit en 
pleurs. »)66. 

 
 
Cela étant, on aurait du mal à contester, au vu des exemples 

produits ci-dessus, que le poète avignonnais, dans le traitement du 
motif des larmes, demeure très en deçà des grands Romantiques67 
et que sa naïveté répétitive l’expose à une ironie qui, déjà de son 
temps, brocardait ce genre de travers68. Si vous pleurez comme 
cela, vous allez assurément transformer notre lit en baignoire, en 
océan. Savez-vous nager, Rosanette ? écrivait joliment Théophile 
Gautier dans Mademoiselle de Maupin. Pour lire Aubanel, et 
d’autres de son époque, il faut savoir nager. 

 
Claude MAURON 

Université de Provence 
 

                                     
66 Dernière strophe du poème exprimant à Lamartine la gratitude de 
l’auteur de Mirèio (paru dans l’Armana prouvençau 1860, puis 
recueilli dans Lis Isclo d’Or).  
67 Rien, chez lui, d’équivalent aux variations de Victor Hugo dans son 
poème Oh ! pourquoi te cacher ? Tu pleurais seule ici… (Les Feuilles 
d’Automne), ni à l’Eloa de Vigny, où l’Ange séduite par Satan est née 
d’une larme versée par le Christ devant le linceul de Lazare. (N.B. : 
curieusement, ces textes marquants ne sont pas mentionnés dans 
l’ouvrage d’Anne Vincent-Buffault). 
68 Sur la réaction contre le sentimentalisme et les pleurs romantiques, à 
partir du milieu du XIXe siècle, cf. Anne Vincent-Buffault, op. cit., p. 
172 et s. 



 

 

MYSTIQUE / POÉTIQUE :  
SUR UN MÉTA-POÈME DE JOSEPH D'ARBAUD 

 
 
Au sujet du titre de son grand-œuvre, Pouèmo, en cinq 

volumes, Max-Philippe Delavouët disait qu'il n'avait pas choisi ce 
vocable par manque d'inspiration, ou par facilité. Pouèmo 
s'appelle Pouèmo parce que le héros central de cette vaste 
entreprise littéraire est le poème lui-même, en train de se faire, 
d'évoluer, de se présenter. 

En bon auteur du XXe siècle qu'il fut, Delavouët renvoyait 
par ce choix titrologique à une déjà vieille tradition poétique 
datant de la fin du XIXe siècle où l'objet d'étude et d'esthétique de 
la poésie est la poésie elle-même. Certes, lors des siècles 
précédents, il y eut des textes se concentrant sur la question mais 
force est de constater que le XIXe siècle - en particulier sa fin - 
donne l'élan à un mouvement artistique qui placera l'outil même 
du langage au cœur du propos. Si l'on songe seulement à Arthur 
Rimbaud, Voyelles n'est autre qu'une réflexion sur la poésie, Le 
bateau ivre n'est autre qu'une réflexion sur le poète et ses 
tentatives créatrices. Rimbaud, Tristan Corbière, Baudelaire, et 
d'autres encore sont les initiateurs d'un genre très justement 
qualifié de méta-poétique, où le cadre – au sens photographique 
ou cinématographique du terme – se pose sur le texte lui-même, 
non plus seulement en tant qu'outil de description d'un donné 
extérieur mais en tant qu'objet esthétique en soi. 

Delavouët, qui a rencontré d'Arbaud, et grâce à qui on 
connaît aujourd'hui de nombreux textes de l'auteur de la Bèstio 
dóu Vacarés, était bien placé pour savoir que ce dernier 
réfléchissait à son acte d'écriture, aux formes qu'il pren(dr)ait, à 
son implication sociale et ses conséquences existentielles. Sur ce 
plan, le fameux Esperit de la terro représente un manifeste 
poétique d'utilisation et de la poésie et du provençal. Nul n'a 
oublié son quatrain conclusif : 

 
Vaqui perqué dins lou reiaume de la sau, 



Emmanuel Desiles 
22 

 

Vira de-vers la mar espère ta vengudo, 
Pèr te miés apara, pèr te presta d'ajudo, 
Me siéu fa gardo-bèstio e cante prouvençau. 
 
Si l'on ne prend que les deux premiers mots de ce quatrain 

ainsi que ses deux derniers, le texte sonne tel un C.Q.F.D. : Vaqui 
perqué (…) cante prouvençau. Nul doute que cette conclusion ne 
soit le fruit d'une longue réflexion sur le choix du provençal 
comme mode d'expression, sur le choix de la poésie comme genre 
littéraire, sur le choix de la Camargue aussi comme source 
d'inspiration... 

Il va sans dire que tout choix formel trahit – soit 
discrètement, soit en fanfare comme le fait ici d'Arbaud – une 
réflexion préalable (qu'elle soit consciente ou inconsciente) sur le 
mode d'écriture adopté. Ce n'est qu'un degré de conscience de ce 
choix, et de mise à nu des critères de sélection, qui fait, au fond, 
la différence entre un poète volontairement méta-poète et un 
autre. 

Cette fonction de méta-poète, d'Arbaud l'avait clairement 
indiquée au début de l'histoire de ses publications. Dès 1916, dans 
Lou lausié d'Arle, discret mais pourtant présent (et trop souvent 
négligé dans les études sur le poète), un poème donne le ton sur la 
question en portant le titre non équivoque de Lou pouèmo. Le 
voici : 

 
LOU POUÈMO 
 
Faire un pouèmo ! Èstre la branco 
De l'aubre, l'erbo dóu relarg, 
Èstre la lus mouvènto e blanco, 
 Èstre la mar. 
 
Emé d'oumbrino e de calamo, 
faire un pouèmo ! Èstre la niue. 
L'oustau s'endor ; barro toun amo, 
 Barro tis iue. 
 



Mystique / poétique : Joseph d’Arbaud 
23 

 

L'estiéu, pèr tu, meissouno. Raubo 
À la garbiero di long jour ; 
Abro toun cor au fiò de l'aubo 
 E de miejour. 
 
Fau, voulountous, maugrat li cimo 
Desfuiado e maugrat l'ivèr, 
Dins lou rounfle alarga li rimo 
 Emai li vers. 
 
E de la terro respelido 
Èstre l'óudour, li rai, lou cant, 
Faire un pouèmo emé ta vido, 
 Emé toun sang. 
 
La portée générale (et non spécifique à ce poème en 

particulier) apparaît très nettement dès un petit procédé 
linguistique de glissement de nature de déterminant. Observons : 
le texte s'intitule Lou pouèmo (article défini) ; passons le titre, il 
s'agit de faire un poème (article indéfini), autrement dit la 
démarche et les propos qui suivront valent pour tout poème... 
D'Arbaud fait bien plus qu'évoquer un seul texte, mais met en 
perspective tout son procédé artistique. Il s'agit de la manière de 
faire un poème, une sorte de mode d'emploi, de fabrication, de 
recette. 

L'exercice de cette recette, en tout cas, émeut d'Arbaud. Le 
point d'exclamation qui suit la brève phrase, au seul verbe à 
l'infinitif, en dit long et possède des valeurs polysémiques. Cette 
exclamation initiale « Faire un pouèmo ! » peut tout autant être le 
cri de joie d'un auteur qui s'égaie à la perspective d'une vaste et 
noble entreprise, qu'un soupir de crainte préalable à l'édification 
du texte (et les difficultés évoquées plus tard dans le poème 
conforteraient cette hypothèse), qu'un cri de « guerre » premier, 
sans affect mais qui indique, telle une figure de proue, la direction 
que doit prendre le bateau poétique de d'Arbaud (pour reprendre 
la métaphore de Rimbaud). Quoi qu'il en soit, enthousiasmant ou 
pas, redouté ou non, c'est bien de la fabrication d'un poème qu'il 



Emmanuel Desiles 
24 

 

importe de parler, et de la mettre à nu devant le lecteur. 
D'Arbaud n'est pas le seul à présenter son travail en train de 

s'effectuer. C'est là également un procédé que XXe siècle 
connaîtra chez d'autres écrivains. On se souvient des fameux 
brouillons que Francis Ponge publiera, dans lesquels apparaissent 
ratures, reprises et autres palimpsestes – et ce jusqu'à la recherche 
du titre du poème. 

Comment donc faire un poème ? D'Arbaud dévoile ses 
techniques. La première de toutes, inaugurale, réside dans le 
rapport entre le monde et sa description subséquente. Nous 
sommes ici dans une problématique que les sémiologues 
connaissent bien, celle du lien qui unit signifiant et signifié. 
D'Arbaud se place en position d'Adam qui nomme les choses au 
jardin d'Éden dans le livre de la Genèse. Un monde a été constitué 
par Dieu et, dernière des créatures créées, l'homme fait face à une 
série d'objets variés qu'il a la charge de désigner, sous le regard 
aimant et attentif de l'Éternel. L'étiquetage langagier revient donc 
à l'homme dès le mythe de la Création ; création des choses et 
création du langage les nommant ne sont pas concomitantes : 
l'homme a affaire à un extérieur qu'il doit représenter verbalement 
le plus sagement et le plus justement possible. 

Comment réaliser avec succès cette gageure ? D'Arbaud 
propose une fusion avec les éléments en présence (notons au 
passage que ces éléments dans cette première strophe sonnent 
terriblement génésiaques : la lumière, l'eau, l'herbe...). Comment 
se fondre dans les éléments, avant de les nommer ? - Il faut tout 
simplement être ceux-là. Nous frisons le paradoxe : le poète de 
d'Arbaud est en position on ne peut plus humaine (celle d'Adam, 
le premier homme, qui doit nommer les choses - fonction qui n'a 
été accordée qu'à lui seul dans la Genèse), et pourtant il doit, pour 
ce faire, perdre son statut ontologique et se réifier afin d'acquérir 
le statut de la chose à décrire, condition sans laquelle la 
description risque fort de ne pas être juste. Bref, pour d'Arbaud, il 
faut être humain dans la fonction nominalisatrice et non-humain 
pour mener à bien cette mission. 

Rachetons d'Arbaud : notre auteur de Camargue n'est pas en 



Mystique / poétique : Joseph d’Arbaud 
25 

 

plein paradoxe, il tente de dépasser ce que les philosophes et les 
croyants appellent la dualité. C'est un fait bien connus des 
contemplatifs : arrivé à un stade avancé de méditation, le 
méditatif ne perçoit plus le monde comme une entité étrangère et 
extérieure à lui, mais fusionne avec elle. Un seul sentiment, une 
seule impression, une seule conscience englobe et l'homme et le 
monde. Les mystiques nomment souvent ce phénomène l'oubli de 
soi1. 

D'Arbaud, au moins dans le cadre d'une démarche poétique, 
invite le lecteur à s'oublier pour rejoindre, ontologiquement, les 
objets qui sont devant lui. Point de description d'un élément du 
monde, si l'on a pas éprouvé de l'intérieur ce que pouvait être cet 
élément lui-même. On pourrait affirmer, ici, que d'Arbaud a 
quelque chose de très méditatif dans sa démarche... Sur un plan 
autobiographique, le fait que d'Arbaud ait quitté les vilo gourrino 
(au moins dans une première partie de sa vie), villes mauvaises 
qu'il demande à Dieu de ne pas rejoindre dans sa Preguiero dóu 
gardo-bèstio2, pour habiter en une vaste étendue dépouillée telle 
que la Camargue, corrobore notre propos. Le poète laisse dans un 
premier temps les hommes et les mots pour une fusion avec les 
seuls éléments du monde qu'il compte bien, dans une deuxième 
phase, honorer de son verbe. 

Pour faire il importe donc d'abord d'être. Voici mis en 
relation chronologique et technique les deux verbes initiaux de 
notre poème. Le travail poétique (jouons sur les mots : il s'agit 
                                     
1 « C'est ici que nous entrons dans la terre promise, qui est 
l'accomplissement dans l'oubli de soi du silence de notre identité 
créée, passée de l'image à la ressemblance (Gn 1, 26), cachée en 
évidence « avec le Christ en Dieu » (Col 3,3) » Martin Laird, Voyage 
au pays du silence – La pratique de la contemplation, éditions du 
Carmel, coll. « Vie intérieure », Toulouse, 2011, p.94. 
2 Pièi, moun Diéu, mando-me la fe de la bouvino 
Que mantèn lou gardaire alentour dóu cabau ; 
Aparo-me toustèms de la fèbre e dóu mau 
Que buto li masié vers li vilo gourrino.  
(La preguiero dóu gardo-bèstio, in Li Cant palustre, strophe 5) 



Emmanuel Desiles 
26 

 

aussi d'accoucher d'un poème) peut commencer.  
Comme dans toute bonne méditation qui se respecte, la 

phase première est d'abord quelque peu celle de l'agitation – signe 
de l'agitation de notre esprit lui-même. D'Arbaud choisit des 
éléments sans cesse en mouvement : la mer (toujours 
recommencée dirons-nous avec Paul Valéry3), la lumière 
mouvènto, l'herbe de la plaine en proie aux rafales du vent 
(d'Arbaud traduit relarg par plaine) herbe que l'on imagine, 
surtout en terro d'Arle, aisément balancée et ballotée.  

 
Toujours dans le cadre d'une méditation réussie, une 

deuxième phase débute : celle du calme et de la nuit. De cette 
première à cette deuxième phase nous sommes passé, en ce qui 
concerne le poème lui-même, de la première à la deuxième 
strophe. Les éléments auxquels d'Arbaud a affaire désormais sont 
l'ombre, le calme, le silence de la maison qui s'endort. Il n'importe 
plus d'être lumière, herbe, mer, il faut être maintenant la nuit elle-
même, avec tout ce qu'implique le terme. Symboliquement la nuit 
est la mise hors circuit des premiers éléments, des premières 
choses avec lesquelles il nous fallait compter. Un nouvel espace 
s'ouvre... Une mauvaise habitude, séculière et mondaine, pourrait 
nous faire croire que la nuit, le silence, l'absence d'objets, 
renvoient au néant, au rien, au noun-rèn comme le formule 
l'expression provençale, à la limite du paradoxe. Toutefois, un 
nouveau recours à la littérature contemplative pourra nous aider à 
considérer les choses différemment. L'acquisition de la nuit, de la 
paix, du silence, est le bien (et le but) le plus précieux pour le 
contemplatif. Saint Jean de la Croix a écrit sur le sujet de très 
belles pages. L'auteur de La Nuit obscure ne fait pas du vide, 
acquis par la méditation, une sorte de néant absolu et d'échec de la 
prière, mais bien au contraire un point sublime où l'âme et Dieu 
sont en relation car, pour le mystique espagnol, selon sa célèbre 
formule de La montée du Carmel, « la foi est une nuit ». Pour 
obtenir cet état parfait, encore faut-il avoir mis de côté toutes les 

                                     
3 Paul Valéry, Le cimetière marin, vers 4. 



Mystique / poétique : Joseph d’Arbaud 
27 

 

pensées mondaines auxquelles l'âme est soumise au quotidien, 
s'être oublié soi-même. Dans cette perspective, nous comprenons 
mieux les injonctions données par d'Arbaud : barro toun amo, 
barro tis iue.  

 
Nous n'affirmons pas, bien entendu, que d'Arbaud fut un 

lecteur assidu des grands mystiques contemplatifs, qu'il s'agisse 
de la mystique rhénane, de Maître Eckhart en particulier, ou de la 
mystique contemplative espagnole, avec Sainte Thérèse d'Avila et 
Saint Jean de la Croix. Mais nous serions tenté d'admettre que les 
démarches et les techniques – les uns en quête de Dieu, l'autre en 
quête de vers – connaissent certaines similitudes. 

Caractéristique est une nouvelle similitude, apparaissant à la 
troisième strophe : le lâcher-prise. En admettant que le grand 
agriculteur des moissons n'est pas un homme mais l'été lui-même, 
d'Arbaud invite son lecteur-apprenti poète (ce que d'Arbaud est 
aussi dans un petit jeu sympathique de mise en abyme) à ne pas 
maîtriser, à ne pas contrôler. Trop souvent, à l'instar de la mouche 
du coche de La Fontaine, l'homme social a trop tendance à croire 
qu'il est responsable ou acteur unique de l'allant du monde. Le 
contemplatif, et ici le poète également, laisse aller le train de la 
vie non en tentant d'agir sur lui mais en l'observant.  

Cette observation, nous affirme l'auteur du Lausié d'Arle, est 
une sorte de vol, de larcin. Pour lui, le poète est un voleur 
(d'images, de sensations, d'autres choses encore...), et sa fonction 
essentielle est de dérober. L'emploi du verbe dans le sens 
intransitif (raubo à la garbiero di long jour) est lourd de sens à ce 
sujet : d'Arbaud s'intéresse davantage à l'action de l'artiste, à son 
mode opératoire, qu'aux fruits qu'il pourrait obtenir de son  action. 

 
Résumons : le poète doit s'oublier, devenir les éléments du 

monde eux-mêmes, fusionner avec ce dernier, et retirer de cet état 
spécifique un larcin que la poésie subséquente mettra à jour. Cette 
vision de l'écrivain, dans un état second, privilège du poète-
prophète de Hugo, du voyant de Rimbaud, de la pythie décrite par 



Emmanuel Desiles 
28 

 

Paul Valéry4, souvent hors d'atteinte au commun des mortels, 
renvoie, quoi qu'il en soit, à un état extatique. Voilà encore de 
quoi rapprocher les propos de d'Arbaud avec les expériences 
décrites par les mystiques contemplatifs - quoique les méditatifs, 
en particulier bouddhistes, parlent autant d'enstase que d'extase, 
avec de notables différences. Toujours est-il que le « feu 
d'artifice » extatique auquel nous invite d'Arbaud atteint son 
apogée dans une mise à feu du cœur du poète avec le feu de l'aube 
et de midi. A ce moment du poème, à la fin de la troisième 
strophe, nous sommes à l'acmé de la démarche du poète et du 
poème lui-même. Structurellement, les strophes 1, 2 et 3 étaient la 
protase ; après l'acmé vient l'apodose constituée des strophes 4 et 
5. 

 
Les mystiques entrevoient (et ont souvent vécu eux-mêmes) 

les difficultés de leurs parcours ; parfois, la nuit si calme et pleine 
de liens avec Dieu peut se changer en une sécheresse spirituelle 
angoissante, difficulté de parcours souvent incontournable, 
nécessaire, et que les mystiques nomment justement la nuit de la 
foi. Mère Teresa et Saint Thérèse de Lisieux ont en amplement 
parlé5. Joseph d'Arbaud entrevoit (ou certainement a-t-il vécu lui-
même) la même aridité, au moins sur le plan poétique. Dès la 
strophe 4, apparaissent les cimes défeuillées, l'hiver, les rafales du 
vent. Le chemin de l'écrivain, si enthousiasmant soit-il, n'est pas 
toujours une sinécure. Nous l'avons compris, le vent, l'hiver, les 
feuilles tombées, sont les symboles des travers et des difficultés 
                                     
4 Voir Paul Valéry, La pythie, in Charmes. 
5 On trouve ces confidences dans la correspondance de Mère Teresa, 
ainsi que dans l'Histoire d'une âme de Sainte Thérèse. Au sujet des 
difficultés que cette dernière a rencontrées, une fois entrée au Carmel, 
et qu'elle évoque en toute franchise, on retiendra cette phrase aux 
accents sincères : « Ah ! Que Jésus me pardonne si je Lui ai fait de la 
peine, mais Il sait bien que tout en n'ayant pas la jouissance de la Foi, 
je tâche au moins d'en faire les œuvres. » (Sainte Thérèse de l'Enfant-
Jésus et de la Sainte-Face, Histoire d'une âme – manuscrits 
autobriographiques, Cerf – Desclée De Brouwer, Paris, 1998, p.211). 



Mystique / poétique : Joseph d’Arbaud 
29 

 

rencontrés (ou à prévoir) ; bon gré mal gré, le poète doit 
continuer. Le Fau initial (à la strophe 4) indique une très forte 
volonté (on retiendra l'adjectif voulountous) en dépit de la 
pénibilité qui l'accable. Il y a là, de nouveau transposé sur le mode 
poétique, un acte de foi de la part de d'Arbaud. Y croire en dépit 
de tout, et surtout en dépit des problèmes et des incitations à 
l'abandon. Persister jusqu'au bout, contre vents et marées, au nom 
d'une raison supérieure... topos éminemment judéo-chrétien, 
d'Abraham montant sacrifier son fils sur le commandement de 
l'Eternel, en passant par Job, souffrant sur son tas de fumier, 
jusqu'aux paroles du Christ indiquant que celui qui persévérera 
jusqu'à la fin sera sauvé6. 

 
Mais la récompense est là : la terre refleurit. A l'hiver 

succède le printemps, à la mort la vie, à la traversée du désert la 
Terre Promise, aux difficultés le poème presque achevé. La 
strophe 5 surprend, surprend heureusement, dans cette phase 
entamée en apodose : de la descente on entrevoit la montée vers le 
résultat enfin acquis. On l'aura compris : symboliquement la terro 
respelido est le poème lui-même qui éclot en ce printemps du 
travail artistique de d'Arbaud. 

 
Conséquemment, une sorte de mouvement est initié en fin 

de poème, à la manière d'un cycle qui prendrait vie. Observons la 
construction morphémique de respelido : c'est l'espelido de 
nouveau, la respelido, à l'aide du préfixe re. D'Arbaud évoque une 
re-naissance, une re-floraison. Le processus fontionne autant pour 
la nature que pour le poème lui-même : il re-naît. La fin du texte 
ne ressemble-t-elle pas à son début ? Èstre la branco... disait le 
premier vers ; èstre l'óudour, li rai, lou cant... lit-on en dernière 
strophe. C'est comme si tout reprenait vie, dans l'élaboration d'un 
nouveau « tour » poétique. 

 
Reconnaissons qu'il est facile de faire le lien une fois encore 

                                     
6 Matthieu, 10, 22. 



Emmanuel Desiles 
30 

 

avec la mystique : la vie, la chute et la renaissance ; Adam, le 
péché et la rédemption ; la corruption des hommes, Noé et la 
nouvelle vie génésiaque ; l'ancienne alliance, le Christ, la 
rédemption et la nouvelle alliance. La dernière image de 
d'Arbaud, celle d'un don de la vie et du sang, ne possède-t-elle pas 
des couleurs christiques ? Donner son sang pour que les hommes 
soient sauvés, à condition que les hommes veuillent bien le boire 
en signe de communion... Le sang versé par d'Arbaud, dans une 
sorte de passion poétique a des allures du sang versé par l'agneau 
de Dieu. Nous sommes à la fin du poème comme à la fin de la 
messe. Messe catholique ou messe poétique ? Peut-être les deux à 
la fois. 

 
 
Un mystique à l'état sauvage avait dit Paul Claudel d'Arthur 

Rimbaud. Tenterons-nous d'appliquer l'expression de Claudel à 
d'Arbaud ? Il faut avouer, en tout cas, que bien des démarches, 
des techniques, voire des impressions ressenties en chemin, 
présentent des similitudes entre ce que nous dit le poète-d'Arbaud 
et ce que nous a légué la littérature mystique ou biblique. 

Il y a d'ailleurs quelque chose de très provençal dans cette 
assimilation, dans cette appropriation. Frédéric Mistral lui-même 
a changé le fameux psaume 115 en le « provençalisant » sur son 
tombeau. Le « Non nobis, Domine, non nobis ; sed nomini tuo da 
gloriam » des Psaumes est devenu « Non nobis, Domine, non 
nobis ; sed nomini tuo et Provinciae nostrae da gloriam  ». Une 
certaine « confusion des zones » (pour emprunter une expression 
à la psychanalyse) existe chez bon nombre d'auteurs provençaux, 
comme si Foi en Dieu et foi en la Provence pouvaient s'assimiler 
sinon se joindre. 

Pour le cas « d'Arbaud », et le cas de ce pouèmo, nous 
serions tenté de le croire... 

 
 
On ne va pas, jeune homme, ainsi que d'Arbaud le fit, se 

retirer dans le désert de la Camargue, à l'ombre des Saintes-



Mystique / poétique : Joseph d’Arbaud 
31 

 

Maries, sans raison, ni sans être touché, tant soit peu, par la Grâce 
des lieux... 

 
Emmanuel DESILES 

Université de Provence 



 

 

AIX-EN-PROVENCE DANS LA VIE ET L’ŒUVRE 
 DE LOUIS MALBOS (1911-1984) 

 
 

En 1929, Louis Malbos a dix-huit ans quand sa famille 
s’installe à Aix-en-Provence. Il obtient son baccalauréat puis une 
licence tout en découvrant Aix, qui devient aussitôt « sa » ville : 
« ma vilo », écrit-il dans « Li tourre », poème recueilli dans Pèiro 
plantado1. Cette ville lui est si familière qu’il publie dès 1937 un 
Guide Artistique et Historique d’Aix-en-Provence. Il sera 
rapidement un acteur essentiel de la vie culturelle aixoise, d’abord 
comme adjoint au conservateur de la Bibliothèque Méjanes, puis 
— et surtout — pendant trente-trois ans (1947-1980) comme 
conservateur du Musée des Beaux-Arts auquel il fait donner le 
nom du peintre aixois François-Marius Granet ; c’est sous cette 
appellation de « Musée Granet » qu’il est largement et 
avantageusement connu aujourd’hui. 

Cette ville, il est si soucieux d’en conserver le patrimoine — 
tous les aspects du patrimoine — qu’il n’hésite pas à ferrailler 
avec les municipalités successives. Par exemple, il presse les 
Aixois de se manifester pour que les pins que Cézanne a peints 
soient épargnés alors qu’on projetait de les abattre pour faciliter la 
circulation automobile. Ou encore, lorsque l’on démolit le vieil 
ilot des Cardeurs contigu à la mairie, il écrit d’une plume 
particulièrement aiguë :  

 
« La chirurgie urbaine, dans ce cas, ne s’est pas encore avérée 
chirurgie esthétique. Dans une ville où la scénographie la plus 
intelligente a réglé, durant des siècles, les justes rapports de 
proportions entre les places et les rues, le jeu des perspectives 
attrayantes et imprévues, l’équilibre des espaces offerts à la 
lumière ou réservés à l’ombre, le vaste espace ainsi créé, jusqu’à 
présent informe, irrationnel, inesthétique, a conservé l’aspect 

                                     
1 Pèiro plantado. L’Astrado, éd., 1992. 168p. 



Michel Courty 
34 

 

d’un chantier de démolition. Sur le visage de la ville, c’est une 
cicatrice qui ne se referme pas »2. 
 
 Cette ville, il songera, beaucoup plus tard, la retraite 

venue, à en devenir un administrateur : il se présente, en 1983, 
aux élections municipales. Il n’est pas élu ; s’il l’avait été, 
qu’aurait-il pu faire ? Nous ne pouvons naturellement pas 
répondre, mais nous pouvons assurer qu’il aurait consacré toutes 
ses forces à cette tâche. 

Concluons sur ce point en reprenant ce qu’écrit si justement 
Emmanuel Desiles :  

 
« … l’aveugle de la mairie d’Aix, décrit dans Pèiro plantado, 
celui qui, les yeux fermés, sait tout d’Aix jusqu’à la moindre 
façade, jusqu’à la moindre boutique du coin de rue, est très 
certainement une image de Malbos lui-même. Même les yeux 
fermés, mais l’esprit plein de savoirs, le poète saurait encore se 
guider… » (L’Astrado, n° 46, 2011, p. 100). 
 

 
Présente dans la vie de Louis Malbos, sa ville l’est aussi 

dans son œuvre poétique provençale. Réunie dans deux recueils : 
Cansounié di dos man dóu Rose (éd. Parlaren, 1984) et Pèiro 
plantado (éd. L’Astrado, 1992), cette œuvre est d’un écrivain 
marquant du XXe siècle, « d’un autour qu’amerito proun d’èstre 
estudia », comme l’écrit Rémi Venture (L’Astrado, n° 46, p. 201). 

Sur les cinquante et un poèmes que comptent les deux 
recueils, dix-sept sont consacrés à Aix, soit un tiers : douze dans 
Pèiro plantado, cinq dans Cansounié di dos man dóu Rose. 
Comme tous les poèmes sont datés, retenons que le plus ancien, 
« La danso de l’architèite davans lou porge », a été écrit en 1936, 
et le plus récent, « La farço dóu mounié », en 1983 ; quarante-sept 
années les séparent, preuve de la récurence de ce thème. 

                                     
2 Projet d’aménagement du terrain des Cardeurs par Louis Malbos. 
Ronéot. 1971. 



Aix-en-Provence et Louis Malbos 
35 

 

Deux monuments aixois inspirent particulièrement le poète : 
la cathédrale Saint-Sauveur (quatre poèmes) et le Palais de Malte 
(trois poèmes), où est installé le Musée Granet. Le porche de la 
cathédrale, qualifié deux fois de « porge sant » (porche saint), et 
le cloître se retrouvent dans trois brefs poèmes, alors que le 
quatrième, « Lou bastissèire », déploie huit strophes de neuf vers 
faisant alterner une rime masculine unique en –ié (clouchié, avié, 
chantié…) avec des rimes féminines. Le poète y imagine que, 
sous l’œil du bâtisseur, « lou mèstre de freirié », s’élève la 
cathédrale (début du XIVe s. - début du XVe s.). Ce poème est à 
rapprocher de « Cansoun de chantié dóu Museon Granet dins lou 
Palais de Malto reviéuda », consacré à la rénovation du Musée 
Granet. Cette fois, c’est lui, le Conservateur, qui, pendant sept ans 
(1973-1980), conduit le chantier. C’est le poète lui-même qui 
nous invite au parallèle :  

 
« Coume d’uno catedralo 
Siéu esta lou prefachié. » 

(Comme d’une cathédrale / Nous avons été les tacherons. Cansounié 
di dos man dóu Rose, p. 208-209). 

 
De plus, dans les derniers vers, l’assimilation est totale : si, 

dans « Lou Bastissèire », le chef de chantier est « Soul emé Diéu 
dins soun pensié » (Seul avec Dieu dans sa pensée), dans 
« Cansoun de chantié », le poète évoque le « jardin de mi pensié » 
(jardin de mes pensées). Enfin, les deux poèmes s’achèvent au 
sommet de l’édifice : « subre li campano » (au-dessus des 
cloches) de la cathédrale, sur le « souleié » (la haute terrasse, en 
plein soleil) du musée. On notera cependant une différence entre 
les deux : le bâtisseur de la cathédrale garde l’espoir « De traire 
enfin la folo flècho » (De lancer enfin la folle flèche ) alors que le 
Conservateur a terminé la tâche qu’il s’était assignée : son adjoint 
peut planter « A la cimo » un rameau de laurier pour qu’il 
« Marque e cante l’acabado » (Annonce et chante la fin de cette 
étape). 



Michel Courty 
36 

 

Mais, la lecture des notes qui accompagnent les poèmes 
révèle un point commun, négatif : les siècles ayant passé, on crut 
devoir ajouter au clocher une « balustrade flamboyante hérissée 
de pinacles », considérée par le poète comme « un arrangement 
— disons plutôt une falsification des architectes de 1880 — 
conçu, au nom de l’uniformité, par référence aux modèles 
nordiques. » Quant au musée, il faut lire dans un autre poème, 
« Cansoun de l’aut-recate au Palais de Malto de-z-Ais », que, le 
conservateur ayant pris sa retraite, « à la barro estènt de manco » 
(n’étant plus au gouvernail), des travaux ont été engagés, 
« attentant gravement aux parties originales du bâtiment tant au 
sous-sol que dans les combles, et au caractère propre de cet 
édifice historique, comme plus généralement à la tradition 
architecturale aixoise. » La conclusion trahit une profonde 
amertume : « Il n’est pas outré de parler de saccage sur le plan 
architectural et muséologique. » 

On ne peut comprendre cette amertume que relativement à 
l’amour porté au musée pour lequel Louis Malbos ne ménagea ni 
son temps ni ses forces. Il faut relire le beau poème « Lou palais 
di milo fenèstro »3 où il multiplie les tournures affectives : 
« moun Palais », « mi couidiero », « moun enfanço », « moun 
ort ». Les mille fenêtres sont les tableaux, autant d’ouvertures sur 
des mondes qui viennent jusqu’à lui dans ce jardinet intérieur du 
musée dont il a si passionnément ordonné tous les éléments et 
qu’il contemplait depuis les fenêtres de son bureau. 

 
 

Si Louis Malbos aime à prendre de la hauteur dans 
« Cansoun de chantié » et, métaphoriquement, dans « Lou 
bastissèire », il en prend plus encore au sommet de la montagne 
Sainte Victoire, la montagne « sacrée », selon son mot, qui 
domine la ville, à la fois géographiquement et spirituellement. De 
là-haut, il distingue les tours et les clochers qui émergent d’une 
agglomération dont l’expansion est encore contenue. C’est à son 

                                     
3 In Pèiro plantado. 



Aix-en-Provence et Louis Malbos 
37 

 

sommet, qui s’éclaire aux premiers rayons de « l’aubo novo », et 
s’éteint aux derniers, que le feu de la Saint-Jean vainc la nuit la 
plus courte de l’année. Il a, pour Sainte-Victoire, ce cri du cœur : 

 
« Vitòri bloundo, que siés bello ! » 

(Victoire blonde, comme tu es belle !) 
 

Cette montagne, lumineuse jusque dans la nuit : « Vese dins 
l’oumbro ta clarta » (Je vois dans l’ombre ta clarté), est 
dispensatrice de beauté : c’est à partir d’elle que se déroule 
jusqu’à la ville la floraison dorée des giroflées. 

 
 

Nous avons rappelé la publication par le jeune Louis Malbos 
d’un Guide Artistique et Historique d’Aix-en-Provence. Toute sa 
vie, il poursuivit une réflexion sur l’Histoire. Les murs eux-
mêmes de la Bibliothèque Méjanes, où il travaillait, dans 
l’enceinte de la mairie, ne l’invitaient-ils pas à cette méditation, à 
cette plongée dans le passé ? Le poème « Lis archiéu »4 est, à cet 
égard, révélateur ; il s’y écrie : 

 
 « Arquiero claro de l’Istòri 
Dins lou sourne di tèms catiéu ! » 

(Lucarne claire de l’Histoire / Dans l’obscurité des temps mauvais !) 
 

Il lui suffit d’ouvrir le « Libre Rouge » pour que surgissent 
« li dòu » (les deuils) et « li fèsto » (les fêtes), symboles des bons 
et des mauvais jours. On imagine aisément Louis Malbos tournant 
les feuillets pour apprendre, comme il apprenait auprès des bustes 
de l’opidum d’Entremont, faisant parler le livre et la sculpture. 
Sortant de la mairie d’Aix, il rencontrait l’Histoire à chaque pas. 
Suivons-le dans le vieux quartier des Cardeurs dont il connaissait 
le moindre recoin, la moindre margelle d’un puits dans une cour 
intérieure. Suivons-le dans l’église Saint-Jean de Malte, 

                                     
4 In Pèiro plantado. 



Michel Courty 
38 

 

mitoyenne de son musée : il nous conduit auprès du tombeau de 
Raimond-Bérenger V, « lou mai grand di comte nostre » (R. 
Venture, L’Astrado n° 46, p. 185), et de celui du comte 
Ramounet, son fils, dont la mort prématurée a creusé « Lou 
toumbèu de la nacioun » ( Le tombeau de la nation). 

La connaissance et le goût de l’Histoire lui inspirent un de 
ses plus beaux poèmes : « La bandiero ». Il décrit là le drapeau 
provençal, élaboré au cours des siècles, qui, à lui seul, permet 
« lou pus bèu viage » dans l’Histoire. Écrit en vers décasyllabes 
aux assonances féminines, il semble suivre les ondulations de 
l’étoffe. 

 
 

S’il existe une « école d’Aix » regroupant des poètes 
d’expression française, il est clair que Louis Malbos est le chantre 
d’Aix-en-Provence dans la langue du pays, « bello e rebello », 
comme il l’écrit dans « La Bandiero ». 

En cette année du centenaire de Louis Malbos, on pouvait 
penser que « sa » ville rendrait hommage à sa mémoire. 
L’Association culturelle « L’Astrado prouvençalo » l’a fait, en lui 
consacrant le n°46 de sa revue annuelle L’Astrado (204 pages). 
Max Juvénal y écrit — et ce sera notre conclusion — : « Quand 
les Aixois passent par la belle place en esplanade devant Saint-
Jean de Malte et le musée Granet, ils remarquent qu’elle n’a pas 
de nom. Tous ceux qui, comme nous, savent la place qu’il occupa 
à Aix se demandent s’il ne serait pas justifié de l’appeler place 
Louis-Malbos. » 

 
Michel COURTY 

 
 



REPRÉSENTATIONS LITTÉRAIRES DE LA FARANDOLE 
DANS LA LITTÉRATURE FRANÇAISE  

DE LA DEUXIÈME MOITIÉ DU XIXE SIÈCLE 
 
 

Introduction 
 
« Farandoulo – Farandonne ou férandoule, sorte de danse qui 
se fait en Provence par les gens du peuple. Ils se prennent par la 
main et sautent dans les rues au son du fifre et du tambour … »1. 
 
Telle est la définition que l’on retrouve dans le Dictionnaire 

de la Provence et du Comtat Venaissin alors que  Le Trésor dou 
Félibrige de Mistral reconnait à cette danse typiquement 
méridionale  des liens avec les danses d’origines grecques comme 
l’affirme aussi  Le Trésor des danses provençales : 

 
« La farandoulo se danse en Provence, en Dauphiné, en 
Languedoc, en Roussillon, et dans les pays Basques. Dans les 
Alpes-Maritimes les danseurs vont à la file sans se donner la 
main. La farandole, qui se danse entre hommes seuls aussi bien 
et même mieux avec des femmes, a beaucoup de rapports avec 
les danses grecques modernes et antiques »2. 
 
 De son côté, le Traité pratique de danses et d’évolutions 

rythmées dans Danses des Provinces de France, établit une 
différence bien nette entre les pas ordinaires, les pas de la 
farandole niçoise et les pas de la farandole arlésienne.  

En effet, tandis que les pas ordinaires et les pas niçois se 
déroulent en quatre temps, à Arles la farandole se compose en six 
temps : 1° sursauter sur le pied gauche en pointant le pied droit en 
                                     
1 Jean Achard, Dictionnaire de la Provence et du Comtat Venaissin, 
t. II : Vocabulaire provençal-français, p.330, Marseille, 1785-87, dans  
Les sociétés de farandole en Provence et en Languedoc, Thèse, 
EPHE, 1973. 
2 Frédéric Mistral, Lou Tresor dou Félibrige, t. I, Édisud, 1979, 
p. 1097-8. 



Francesca Celli 
38 

avant et légèrement à droite ; 2° sursauter sur le pied gauche en 
croisant la jambe droite devant la gauche, pointe au sol ; 3° 
comme le premier  temps ; 4°, 5°, 6° temps : comme le premier, le 
second, le troisième, pieds inversés.  

Il est donc intéressant de rendre compte des représentations 
littéraires que certains auteurs de la deuxième moitié du XIXe 

siècle ont donné de cette danse si prisée dans le Midi. 
Jean Aicard, Frédéric Mistral, Emile Zola, Alphonse Daudet 

et  Félix Gras sont parmi ceux qui en ont donné un bref aperçu 
dans leurs œuvres respectives et qui est intéressant d’étudier ici. 

Nous nous proposons pour cela  d’analyser la farandole sous 
trois perspectives différentes que l’on pourrait  définir comme 
populaire, savante et politique. 

 
1. Farandole populaire 
 
Expression la plus vive de la gaieté provençale, d’après Le 

trésor des danses provençales, la farandole est une danse 
populaire qui consiste en une longue chaîne formée spontanément 
par les personnes de deux sexes se tenant par la main avec les bras 
fléchis. Le dernier danseur mettant la main libre à la hanche. On 
se déplace toujours sur les côtés, vers la gauche, en exécutant un 
simple sautillé sur un temps comme dans une ronde. On 
entrecoupe les évolutions sautillées de marches cadencées avec le 
balancement des bras.  

 
Jean Aicard est celui qui, dans Miette et Noré, donne de la 

farandole la vision la plus populaire : 
« Or ces gens qui, le jour, sous le pas des chevaux, 
Fourche en main, rejetaient les épis par monceaux, 
Ou, - ce travail fini, - lançaient en l’air la paille 
Pour que le grain demeure et qu’elle – au vent s’en aille, 
Les travailleurs et tous, enfants, jeunes et vieux, 
Viennent, et l’aire éclate alors en bruits joyeux. 
On se pousse, on s’appelle, on se poursuit, on lutte ; 
La fille et le garçon roulent dans une chute ; 
Se cherchent par la fuite au milieu des grands cris ; 



 La farandole 
39 

Les mains pressent la taille, et que de baisers pris ! (…) 
Farandole ! 
Et, la main dans la main, toute une bande folle 
Se forme en long ruban qui serpente…. En avant ! 
On saute aux sons du bal apportés par le vent »3. 
 
La simplicité de ces vers entraîne le lecteur au milieu de la 

gaité des paysans qu’une fois terminé leur travail dansent 
ensemble une farandole aussi populaire que spontanée.  

Une spontanéité que l’on retrouve aussi dans les souvenirs 
d’un temps à jamais révolu, des regrets d’une époque qui ne 
reviendra pas pour le jeune Emile Zola qui se remémore les fêtes 
paysannes  dans les campagnes d’Aix-en-Provence, alors qu’il 
était enfant,  dans sa Confession : 

 
« O mes souvenirs, compagnons fidèles, je ne puis faire un pas 
en ce monde sans que vous vous dressiez devant moi ! […] J’ai 
revu, dans une vision soudaine et douloureuse, l’aire pavée de 
cailloux où les filles de Provence dansent, le soir, au son du fifre 
et du tambourin. Comme nous nous moquions alors ! Les 
paysannes, non pas celles de nos songes, celles qui avaient des 
visages et des cœurs de reines, mais les pauvres créatures que la 
terre ardente flétrit avant le temps, nous paraissaient sauter avec 
lourdeur, nous jetant un rire niais au passage »4. 
 
 
L’image des filles de Provence qui dansent le soir au son du 

fifre et du tambourin, ces pauvres créatures que la terre ardente du 
Midi vieilli avant le temps, celles dont l’écrivain déraciné à Paris 
représente en rêvant  dans ses confessions intimes non sans une 
certaine nostalgie.  

De la même manière, Frédéric Mistral se rappelle, avec 
nostalgie, vers la fin de ses Mémoires des noces arlésiennes 

                                     
3 Jean Aicard, Miette et Noré, Charpentier, 1880, p. 212-6. 
4 Émile Zola, Confession de Claude, Œuvres Complètes, t. I, Cercle du 
Livre Précieux, 1966, p. 38. 



Francesca Celli 
40 

rencontrées  lorsqu’il parcourrait la campagne près du pont de 
Trinquetaille en compagnie de son ami Alphonse Daudet : 

 
« Et en avant ! au clair limpide de la lune de septembre, qui se 
mirait dans l’eau, nous voilà faisant le branle sur le pont en 
chantant : 
La farandole de Trinquetaille, 
Tous les danseurs sont des canailles ! 
 
La farandole de Saint-Rémy, 
Une salade de pissenlits ! 
 
Tout à coup, - nous arrivons sur le milieu du Rhône, - voici que, 
dans la pénombre, au-devant de nous autres, nous voyons 
s’avancer une rangée d’Arlésiennes, de délicieuses Arlésiennes, 
chacune avec son cavalier, qui lentement cheminaient, tout en 
baillant et riant…  Le frôlement des jupes, le frou-frou de la 
soie, le gazouillis des couples qui se parlaient à voix basse dans 
la nuitée pacifique, dans le tressaillement du Rhône qui se 
glissait  entre les barques, c’était vraiment chose suave. 
-Une noce, dit le gros patron Gafet, qui ne nous avait pas 
quittés. 
-Une noce ? fit Daudet, qui, avec sa myopie, ne se rendait pas 
bien compte de cette agitation, une noce arlésienne ! Une noce à 
la lune ! Une noce en plein  Rhône ! »5 
 
Joyeuse inauguration de la fête, la farandole devient une 

sorte de course effrénée, folle, terrible qui se déroule en mille 
replis sur elle-même. Ce type de farandole qui a lieu dans 
l’ensemble des villages du Midi  s’exécute  en quatre temps : 
1°sursauter sur le pied droit, en croisant la jambe gauche devant la 
droite, pointe au sol ; 2° ramener le pied gauche en arrière et à 
gauche ; 3° croiser la jambe droite en avant du pied gauche ; 4° 
ressembler le pied gauche au pied droit.  

                                     
5 Frédéric Mistral, Mémoires et récit, Plon, 1906, p. 287-8. 



 La farandole 
41 

Les champs, les rues ou encore les arènes peuvent offrir un  
cadre  privilégié  où les danseurs donnent libre cour à cette  danse 
traditionnelle dont Alphonse Daudet devient, à son tour, le 
spectateur émerveillé dans  Numa Roumestan : 

 
« Sur un roulement de tambourin, cette cohue s’aligna, se défila 
en bandes, le jarret tendu, les mains unies. Une trille de galoubet 
fit onduler tout le cirque, et la farandole menée par un gars de 
Barbetane, le pays de danseurs fameux, se mit en marche 
lentement, déroulant ses annaux, battant ses entrechats presque 
sur place, remplissant d’un bruit confus, d’un froissement 
d’étoffes et d’haleines, l’énorme baie du vomitoire où peu à peu 
elle s’engouffrait. Valmajour suivait d’un pas égal, solennel, 
repoussait en marchant son gros tambourin du genou, et jouait 
plus fort à mesure que le compact entassement de l’arène, à 
demi noyée déjà dans la cendre bleue du crépuscule, se dévidait 
comme une bobine d’or et de soie. 
‘Regardez là-haut !’ dit Roumestan tout à coup. 
C’était la tête de la danse surgissant entre les arcs de voûte du 
premier étage, pendant que le tambourinaire et les derniers 
farandoleurs piétinaient encore dans le cirque. En route, la ronde 
s’allongeait de tous ceux que le rythme entraînait de force à la 
suite. Qui donc parmi ces Provençaux aurait pu résister au flûtet 
magique de Valmajour ? Porté, lancé par les rebondissements du 
tambourin, on l’entendait à la fois à tous les étages, passant les 
grilles et les soupiraux descellés, dominant les exclamations de 
la foule. Et la farandole montait, montait, arrivait aux galeries 
supérieures que le soleil bordait encore d’une lumière fauve. 
L’immense défilé des danseurs bondissants et grave découpait 
alors sur les hautes baies cintrées du pourtour, dans la chaude 
vibration de cette fin d’après-midi de juillet, une suite de fines 
silhouettes, animait sur la pierre antique un de ces bas-reliefs 
comme il en court au fronton dégradé des temples. »6 
 
L’absence de figures, laisse celui qui est  placé à la tête de la 

farandole libre de choisir, à sa guise,  toutes sortes d’arabesques et 
                                     
6 Alphonse Daudet, Numa Roumestan, Lemerre, 1925, p. 19-20. 



Francesca Celli 
42 

de serpentines  au pas léger et rythmé. Significative cette 
description de l’écrivain de Nîmes d’une arène totalement 
emportée dans le son d’une musique et par le  mouvement des 
silhouettes tel un tourbillon des couleurs dont seul le Midi en 
connait le secret. 

 
2. Farandole savante     
 
En tant que danse nationale, la farandole acquiert une 

signification  particulière surtout dans le courant félibréen qui lui 
octroie une valeur presque patriotique dans le cadre du 
programme de réveil de  sève et de joie populaire. 

La farandole devient ainsi l’un des trois éléments 
caractéristiques des fêtes félibréennes avec le tambourin et le 
costume arlésien voulus par les fondateurs du mouvement comme 
il apparaît dès le huitième couplet  du  Chant des Félibres : 
« Nous conduisons les farandoles »7. 

 

 
 
On peut comparer cette chaîne vivante au serpent qui déroule 
ses anneaux, s’enroule, se tord  tel Condrieu,   le règne de  
l’Anglore : 
 
« C’était le règne, là, des farandoles, 
La danse nationale rhodanienne 

                                     
7 Frédéric Mistral, Mémoires et récits, op. cit., p. 183. 



 La farandole 
43 

Et du royaume ancien des Bosonides, 
Qui d’Arles à Condrieu, aux jours de fête, 
Imitatrices du Rhône et ses détours,  
Ondoie, serpente le long de ses berges »8. 
 
Ces vers du poète de Maillane montrent à quel point la 

farandole   a toute sa place  dans le Musée Arlaten  en tant que 
danse légendaire représentant un Midi aussi bien  poétique que 
mythique. Elle est à elle seule un trait caractéristique d’un monde 
en voie de disparition que les défenseurs des valeurs provençales 
n’hésitent pas à mettre en avant pour défendre leur 
identité méridionale. C’est pourquoi, le livre et le musée sont 
indissociables dans l’esprit mistralien. Or, la farandole a toute sa 
place dans le Muséon Arlaten où des nombreux objets retracent 
l’histoire d’une danse qui a  pris une connotation de plus en plus  
politique étant souvent à l’origine des grands bouleversements 
d’un XIXe siècle en constante évolution. 

 
3. Farandole politique 
 
Pierre Larousse se demande à juste titre dans son Grand 

Dictionnaire Universel du XIXe siècle pourquoi faut-il que cette 
danse capiteuse se soit toujours bornée à l’expression de 
sentiments purement joyeux car il y eut des farandoles marquées 
de boue et de sang. 

Félix Gras voit de son côté dans la farandole l’expression  
de la race méridionale, le symbole le plus artistique et le plus 
poétique de la solidarité entre les hommes comme il apparaît dans 
Les Rouges du Midi où pendant  la révolution de 1789 à  Avignon 
un flot de monde extraordinaire laissa éclater sa joie en dépit des 
émeutes : 

 
« Ah ! mes amis ! que vois-je ? un flot de monde extraordinaire : 
il y a (combien dirais-je ?) peut-être dix mille âmes ! le sais-je ? 
Les gens sautent, dansent, rient, battent des mains, 

                                     
8 Id., Le poème du Rhône, Marcel Petit, 1993, p. 9. 



Francesca Celli 
44 

s’embrassent ; on dirait, par ma foi, qu’ils sont tous fous. Je me 
trouve, je ne sais comment, mêlé à cette foule qui s’étend tout le 
long des remparts ; elle entre, elle sort, à plein portail. Tout à 
coup un cri s’élève : la farandole ! des tam-tam de tambourins, 
des fli-fli de fifres. Je tourne les yeux de ce côté et je vois une 
farandole qui n’en finit plus. Et quelle farandole qui n’en finit 
plus. Et quelle farandole ! Il y a toutes sortes de gens : des 
déguenillés, sans bas, des bourgeois cossus qui ont des montres ! 
des soldats, des femmes à la coiffe de piqûre, des lessiveuses, 
des poissardes, des freluquets avec catogans de soie, des 
portefaix, des dames en robe de dentelles ; j’y vois encore un 
capucin rouge comme un poivron, deux prêtres, trois nonnes ! 
qui sautent et qui montrent leur mollets ; il y a aussi une 
séquelle de filles, d’enfants, de tout ! Et tout cela sautille, danse, 
chante au son des fifres et des tambourins qui se tiennent 
dispersés tout au long de la farandole. Quand il n’y en a plus, il 
en vient encore ! Et la foule applaudit, et à chaque instant 
s’élève un grand cri : ‘Vive la nation !’ »9. 
 
Vive la nation est aussi le cri que l’on retrouve dans le VI 

chant de  Calendal  où,  par le biais de son héros, Mistral s’élance 
de nouveau dans la farandole comme un véritable rouge du Midi :  

 
 « Partent par bandes : la Farandole – s’élance, bondit et 
tournoie, - et d’ici, et de là, vagabonde pour fuir ; - et tantôt en 
spirale se noue, - rempart de chair enveloppant – les vierges ; 
tantôt la troupe entière, - sous les bras relevés des meneurs, 
immobiles 
 

Comme un portail de citadelle, - entre bouillante d’allégresse… 
- La famille est sauvée ; et les hommes du bourg – contre le 
More fanfaron – accourent : on croise les épées, - le fer frappe le 
fer, - au son retentissant des fifres et du tambour. 
 
Les hommes d’épée se séparent ; - alors s’appellent en combat 
singulier – le Consul provençal et le Roi sarrasin ; - le sarrasin 
mord la poussière et hurle, - reniant l’âme de Mahom ; - tous les 

                                     
9 Félix Gras, Les Rouges du Midi, Marcel Petit, 1989, p. 40. 



 La farandole 
45 

guerriers joignent leurs lames – en toiture luisante, et soulevant 
ainsi 
 
Le capitaine triomphant, - de mille cris font bruire l’air…- O 
gloire de ce monde ! un méchant arlequin – vous l’accompagne 
de ses arlequinades, - se carre à califourchon – sur la rapière, ou 
fait le moulinet – en se gaussant et du consul et de ses drilles. 
 
Mais tout cela n’est rien : la Joute – ouvre aux combattants une 
arène plus large. Le port, et le rivage, - et la jetée courbée en arc, 
- sont pleins de pavillons et de barques – noires de monde ; on y 
distingue – celle des Prud’hommes, arbitres et teneurs du 
camp »10. 
 
Nombreuses furent d’ailleurs les événements publics lors de 

quels Frédéric Mistral participa  à ce genre de manifestations 
comme l’atteste un compte-rendu paru dans Le Républicain du 
Vaucluse  publié à Avignon le 22 juillet 1874 : 

 
« Mais rien ne rappelait plus les vielles mœurs provençales que 
les farandoles dansées par les jeunes gens d’Eyragues. Une 
vingtaine de jeunes filles costumées à la mode d’Arles et autant 
de jeunes garçons, précédés des tambourinaires, parcouraient 
par couples les rues de la ville. Lorsque dans leur marche 
joyeuse, ils rencontraient une place , ou un endroit propice, ils 
exécutaient cette danse toute locale, si pleine d’attraits et de 
charmes pour ceux qui sont vraiment méridionaux et pour les 
amoureux de couleur vive et piquante que le soleil de la 
Provence donne à tout ce qu’il touche. Il fallait voir ces jeunes 
gens courant, sautant, s’entrelaçant au son du tambourin. Pour 
certains cœurs toute la fête était là. M. Mistral était 
l’organisateur de la farandole. C’est grâce à ses démarches que 
les jeunes filles d’Eyragues ont consenti à nous montrer leurs 
frais et gracieux divertissements. »11 

                                     
10 Frédéric Mistral, Calendal, Éd. Marcel Petit, 1990,  p. 232-3. 
11 Lancelot, Les sociétés de farandole en Provence et en Languedoc, 
Thèse, EPHE, 1973, p. 29. 



Francesca Celli 
46 

 
Quelques années plus tard, en 1887, lors des fêtes d’Arles,  

Mistral se laissa de nouveau emporter dans une farandole  au côté 
du premier représentant de la ville et d’autres magistrats : 

 
« Après le déjeuner sur l’herbe qu’anime le bon vin, les gais 
propos et les cris de joie, les tambourins ont donné le signal de 
la farandole.  A ce moment les mains se cherchent, les groupes 
se forment, et a lieu une sauterie générale à laquelle prennent 
part jeunes et vieux. Les hommes les plus sérieux se laissent 
entraîner par cet élan de gaité, et l’on voit à la suite de Frédéric 
Mistral le maire d’Arles, malgré son embonpoint donner la main 
à deux jeunes Arlésiennes pour un anneau de farandole, le 
procureur lui-même oubliant la gravité des fonctions pour faire 
comme nous tous »12.  
 
C’est dans la vitrine ministérielle, cadre privilégié de la 

défense de la langue française, que Daudet  inscrit sa farandole au 
milieu d’un public blasé qui se laisse emporter par les senteurs de 
romarin et les chansons de la vieille France, symboles d’une race 
et d’une langue menacées, oubliant toutes sortes de  querelles 
linguistiques. Le Ministère de l’Instruction Publique devient de 
cette manière,  l’espace d’un soir,  un véritable roman en action 
dans   lequel  la langue provençale ainsi que se traditions 
ancestrales retrouvent toute leur place  non comme un accessoire 
au principal mais comme un principal à un autre principal. 

 
« La farandole !... La farandole !.... 
Une surprise du ministre à ses invités. La farandole pour finir le 
cotillon, le Midi à outrance, et zou… ! Mais comment cela se 
danse-t-il ? …. Les mains s’attirent et se joignent, les salons se 
mêlent, cette fois. (…) La farandole se déroule à travers la 
longue enfilade des salons »13. 
 
 

                                     
12 Ibid. 
13 Alphonse Daudet, Numa Roumestan, op. cit., p. 180. 



 La farandole 
47 

Conclusion 
 
En définitive, populaire, savante ou politique, la farandole 

doit être regardée comme l’expression de la race du Midi. 
Symbole du terroir, elle a été dansée et chantée par ceux qui l’ont 
décrite dans leurs œuvres telle une représentation littéraire à part 
entière. 

Sa place de choix dans la littérature française de la 
deuxième moitié du XIXe siècle s’explique par l’importance que 
chaque auteur a voulu lui réserver dans ses récits ainsi que dans 
ses mémoires. 

La farandole fait en cela  partie du folklore et par là même 
de la mémoire collective d’une époque riche en bouleversements 
politiques et historiques majeurs qui ont contribué à définir 
l’identité régionale du peuple occitan. 

 
Francesca CELLI 

 
 
 

Bibliographie 
 

Études sur la Farandole 
Achard (Jean), Dictionnaire de la Provence et du Comtat Venaissin, t. 

II : Vocabulaire provençal-français, p. 330, Marseille, 1785-87, 
dans Les sociétés de farandole en Provence et en Languedoc, 
Thèse, EPHE, 1973. 

Bouche (Pierre), Gest (R.), Simbron (E.), Danses des provinces de 
France, Traité pratique de danses et d’évolutions rythmées, t. IV, 
éd. Jacques Vautrin, Paris, 1946. 

Dubrana-Lafargue (Cécile), Le trésor des danses provençales, coll. 
Des cultures méridionales, Librairie Roumanille, Avignon, sd. 

Lancelot (Francine), Les sociétés de farandole en Provence et en 
Languedoc, Thèse, EPHE, 1973. 

 
Œuvres étudiées 

Aicard (Jean), Miette et Noré, Paris, éd. Charpentier, 1880. 
Daudet (Alphonse), Numa Roumestan, Paris, éd. Lemerre, 1925. 



Francesca Celli 
48 

Gras (Félix), Les Rouges du Midi, Arles, éd. Marcel Petit, 1989. 
Mistral (Frédéric), Calendal, Arles, éd. Marcel Petit, 1990 ; Id., Le 

poème du Rhône, Arles, éd. Marcel Petit, 1993 ; Id., Lou Tresor 
dou Félibrige, Aix-en-Provence, éd. Edisud, 1979 ; Id., Mémoires 
et récits, Paris, éd. Plon, 1906. 

Zola (Émile), Confession de Claude, Œuvres Complètes, t. I, Paris, 
éd ; cercle du livre Précieux, 1966. 
 
Illustrations 

« Farandole », Bibliothèque nationale de France, Opéra, Paris. 



 
 
 
 

Comptes Rendus de Lectures 



	
  50 



	
   51 

 
 

Lectures 
 
 

 
Mas-Felipe Delavouët, Lou Cor d’Amour amourousi, Grans, Centre 
Mas-Felipe Delavouët, 112 p., 2011. 
 

 Au printemps 1965 parut dans la revue FE (n° 209) un texte de 
Max-Philippe Delavouët intitulé « Situation du théâtre provençal » où il 
passait en revue « les différents éléments du phénomène théâtral » : public, 
« intermédiaires » (metteurs en scène, comédiens) et auteurs. S’agissant de 
ces derniers, et de la perspective qu’ils devaient adopter dans la conception 
et l’écriture de leurs pièces, il prenait explicitement et vigoureusement le 
contre-pied d’un article de Jean-Calendal Vianès (« La porte étroite du 
théâtre provençal », Marsyas, n° 343, janvier 1958) : Pour Vianès, le 
théâtre n’est pas une fin en soi, mais un moyen. Un moyen parmi d’autres, 
« pour maintenir la langue dans le peuple ». Au fond, c’est un peu comme 
di Cézanne avait dû peindre des aquarelles pour maintenir le commerce 
des couleurs sans danger. L’un n’empêche pas l’autre, comme on dit, mais 
il y a une primauté, une hiérarchie à observer en toute chose. Et la fin du 
théâtre, ce nous semble, doit être primordialement le théâtre. Que le 
théâtre provençal triomphe, et la langue n’en sera que mieux  maintenue 
dans le peuple. Que l’on pense à maintenir la langue en fabriquant un 
théâtre à cette seule mesure, eh bien, ce théâtre particulier ne s’élèvera 
vers rien et la langue pâtira de cette médiocrité. » S’ensuivait un refus 
catégorique de l’opinion selon laquelle le théâtre provençal devrait avoir, 
pour idéal,  une certaine comédie de mœurs où le public pourrait se 
reconnaître – et s’émouvoir de cette image. Tout au contraire, Delavouët 
appelait les auteurs à se persuader que la condition nécessaire et suffisante 
pour qu’un théâtre soit provençal, c’est qu’il soit de langue provençale, 
sans plus, et, pour le reste, à se sentir pleinement libres, l’unique but étant 
de contribuer à créer un répertoire de qualité.Lui-même s’y était employé, 
durant la décennie précédente, avec trois pièces en un acte, Ercule e lou 
roussignòu, Benounin e li capitàni et le spirituel impromptu Lis escalié de 
Buous : publiées isolément en 1957, 1958 et 1961 dans la collection du 
Groupamen d’Estùdi Prouvençau, ces textes ont été réunis, avec traduction 
française, en 2000, dans le volume Teatre (Centre de Recherches et 
d’Études Méridionales, Saint-Remy-de-Provence, 208 p.), parution 



	
  52 

prolongée par un colloque dont les contributions furent recueillies dans un 
numéro spécial de la revue Lou Prouvençau à l’Escolo (n°11, décembre 
2000 : Estùdi sus lou teatre de Mas-Felipe Delavouët).  S’y ajoutent – 
outre une adaptation en prose provençale moderne, sous le titre La Farço 
dis Escut, d’une comédie de Claude Brueys, auteur aixois du XVIIe siècle 
(éd. du Groupamen d’Estùdi Prouvençau, 1956) – deux œuvres de plus 
grande ampleur, la comédie Tistet-la-Roso, o lou quiéu dóu pastre sènt 
toujour la ferigoulo et le « ballet parlé » Lou Cor d’Amour amourousi. 
Toutes deux furent représentées en version française : la première (qui est 
toujours inédite) par le Théâtre Quotidien de Marseille en 1957 ; la 
seconde au Théâtre Pitoëff de Genève en 1968, comme indiqué à la fin de 
la présente publication. 

 
Ainsi que les médiévistes l’auront deviné d’emblée, Lou Cor 

d’Amour amourousi se réfère à un roman allégorique composé en 1457 par 
René d’Anjou, le « Roi René » souverain de Provence, que l’on peut lire 
fort commodément, depuis peu, en « ancien français » comme en 
traduction moderne, avec présentation et notes, dans l’édition de Florence 
Bouchet (Le Livre du Cœur d’amour épris, collection « Lettres 
gothiques », Le Livre de Poche, 2003). Pareille facilité n’existait pas 
lorsque Delavouët commença à s’intéresser à cette œuvre (entre 1955 et 
1957) et, de toute façon, ayant été fasciné par les seize miniatures qui 
l’ornent dans le célèbre « manuscrit de Vienne » (attribuées parfois à René 
lui-même, plus vraisemblablement à Barthélemy Van Eyck, et reproduites 
dans l’album constituant le n° 23 de la revue Verve, en 1949, avec 
couverture d’Henri Matisse  et commentaire d’André Chamson), il prit le 
parti de s’en tenir à elles pour échafauder des projets personnels d’écriture, 
poétique initialement, théâtrale finalement. Au sujet du détail de cette 
genèse et pour divers éclairages suggestifs sur la pièce, on se reportera à la 
communication qu’a faite Céline Magrini à Aix-en-Provence, en novembre 
2009, au colloque international Les arts et les lettres en Provence au temps 
de René d’Anjou (actes à paraître au premier trimestre 2012, aux Presses de 
l’Université de Provence). 

 
 De Cor d’amour amourousi, le présent volume offre le texte 

provençal complet, accompagné en regard de sa traduction française (par 
Delavouët lui-même) et daté in fine du 15 août 1964. Il se compose d’un 
prologue -  où « l’Auteur, en quête de personnages » (à l’inverse des Six 
personnages en quête d’auteur, de Pirandello) expose son dessein, dans un 
style plaisamment grandiloquent – et de quatre tableaux correspondant aux 



	
   53 

huit premières miniatures, sans qu’il y ait corrélation étroite avec leur 
agencement originel. Le tableau I montre Amour confiant à Vif-Désir le 
cœur du Roi endormi  (miniature 1), lequel devient, par métamorphose, le 
personnage de Coeur d’Amour, en quête de Douce Merci. Après quoi le 
tableau II présente les rencontres avec Espérance, Mélancolie, Jalousie et 
le Chevalier des Soucis (respectivement, miniatures 2, 6, 3 et 7), jusqu’au 
moment où ce dernier, gardien d’un pont, précipite Cœur d’Amour dans le 
fleuve, d’où il ressort avec l’aide d’Espérance (miniature 8). Le tableau III 
s’inspire d’abord de la miniature 4, en ce qu’il montre Coeur d’Amour 
sommeillant dans un verger, puis de la miniature 5, où le soleil se lève à 
l’horizon ; mais le poète provençal anime ces deux illustrations statiques 
en introduisant Mélancolie dans le « nocturne », puis Espérance dans le 
paysage matinal, et surtout en personnifiant l’astre (ce que René d’Anjou 
ne faisait pas dans ses images ni dans son roman) : à ce Soleil-du-Jour sont 
d’ailleurs prêtés des propos qui rappellent, sur le mode enjoué 
caractéristique de la pièce, le discours du Soleil à la « pauvre Ensoleillée » 
dans le deuxième livre des Pouèmo de Delavouët (Danso de la pauro 
Ensouleiado). Quant au tableau IV, il montre Cœur d’Amour redevenant le 
cœur physique du Roi (scène non illustrée dans le manuscrit de Vienne), et 
le réveil du souverain. 

 
Tel apparaît, selon des termes de Delavouët lui-même, le camin (« un 

chemin ») tracé dans l’entrevau separant lis image (« l’intervalle séparant 
les images »), selon un angle de vue rappelant celui adopté dans deux de 
ses poèmes, également à « substrats » médiévaux, Ço que Tristan se disié 
sus la mar (où il imagine les rêveries de Tristan abandonné dans sa barque) 
et Balado d’aquéu que fasié Rouland (où il imagine les confidences 
amoureuses de la reine sarrazine à Roland, absentes du Rollan a Saragossa 
originel). Bref, avec ce travail sur « les intervalles », on retrouve le 
sentiment qu’il avait souvent, face à une œuvre d’art, littéraire ou picturale, 
d’une lacune nécessitant un complément (interview dans la revue 
Fountains, en 1978). 

 
Un autre intérêt de ce Cor d’amour amourousi tient à son écriture en 

décasyllabes, mètre au prestige éminent dans la littérature du Moyen Age 
et dont il est superflu de rappeler, aussi, l’usage dans Lou Pouèmo dóu 
Rose de Mistral, mais qui s’avère d’un emploi fort rare dans la littérature 
d’Oc contemporaine (hormis les recueils Fenèstro de Fernand Moutet et 
Sonets de Bernard Manciet) et plus encore dans le répertoire dramatique : 



	
  54 

une attestation de plus, s’il en était besoin, de cette aisance « technique »  – 
mais aussi musicale – qui caractérise l’ensemble de l’œuvre de Delavouët.  

 
On se souviendra enfin que René d’Anjou a suscité, depuis bientôt 

deux siècles, en provençal, abondance d’écrits mineurs qui se limitent à 
reproduire (hormis un poème égrillard du Romancero de Félix 
Gras) l’image du « bon roi », telle que Noël Coulet en a exposé les avatars 
dans l’ouvrage de synthèse Le roi René : le prince, le mécène, l’écrivain, le 
mythe (Édisud, Aix-en-Provence, 1982). Par rapport à cette production, 
l’œuvre de Delavouët tranche par son ampleur, par ses subtilités de forme 
et de fond (« le rêve dans le rêve », par exemple, au tableau III), par son 
décalage humoristique, sa fantaisie référentielle qui peut aussi bien 
mentionner incidemment la danseuse américaine Ginger Rogers que 
terminer sur la vision d’un monarque mélancolique, clin d’œil ironique à la 
célèbre réplique de Cromwell « rêveur », concluant le drame de Victor 
Hugo : Quand donc serai-je roi ? Roi, le René de Delavouët l’est, mais 
vieux, las et désabusé : c’est par le songe déployé, d’une miniature à 
l’autre, de tableau en tableau, qu’il a retrouvé, le temps d’une nuit, 
jeunesse, goût de l’aventure et de l’amour. L’un des pages le dit, pèr 
óublida sa rouino e soun vieiounge, / noun rèsto au  Rèi qu’un vergié ’mé 
de sounge (« pour oublier sa ruine et sa vieillesse, il ne reste au Roi qu’un 
verger et des songes »). Il n’est pas interdit de voir là une représentation 
des analyses que Delavouët faisait, à la même époque, sur la situation du 
théâtre provençal, et des espoirs qu’il mettait dans l’avènement de pièces 
nouvelles, ambitieuses, originales, nourries de la libre imagination de leurs 
auteurs. 
 

Claude Mauron 
	
  

 
 

Jean-Calendal Vianès, Au Mirau de l’Eternita (« Au Miroir de 
l’Éternité »), éd. Terriciaë, Mouriès, 2011, 236 p. 

 
Né en 1913 à Mouriès (Bouches-du-Rhône), Jean-Calendal Vianès fit 

de solides études secondaires, classiques, à Marseille, puis s’en revint dans 
son village où il exerça, jusqu’à sa mort (1990), le même métier de paysan 
que son père – lequel, sous le pseudonyme d’Alàri Sivanet, s’était engagé 
dans le militantisme provençal en co-dirigeant, avec Sully-André Peyre, le 
journal La Regalido (1909). Après la Seconde Guerre Mondiale, Jean-



	
   55 

Calendal fut l’une des personnalités marquantes des Pouèto prouvençau de 
vuei (pour adopter le titre du florilège publié en 1956), participant aux 
activités du Groupamen d’Estùdi Prouvençau et se tenant obstinément à 
l’écart des tentations de dignités félibréennes, comme le firent aussi Peyre, 
Delavouët, Bonnel, Moutet et alii. Les périodiques marquants de cette 
époque, Marsyas et Fe, témoignent de ses réflexions sur le devenir de la 
langue et de la civilisation provençales, mais c’est par la qualité et la 
tonalité très personnelle de son œuvre poétique (à laquelle on joindra une 
production théâtrale de moindre portée) qu’il s’inscrit dans l’histoire de la 
littérature d’Oc. Un volume particulier de la revue L’Astrado (n° 33) lui a 
été consacré, en 1998, où l’on pourra trouver, à son sujet, maintes 
indications biographiques et bibliographiques, ainsi que des analyses et 
témoignages sur sa personnalité et ses écrits. 

 
On ne saurait donc trop se féliciter de la parution du présent volume, 

consacré tout entier à la réédition de ses poèmes provençaux (avec, en 
regard, les traductions françaises qu’il en avait faites), dû à la piété filiale 
de Jean-Pierre Vianès, illustré par des aquarelles de Marie-Josée Vianès-
Sellier et préfacé par Louis Scotto. Il mérite de figurer dans les 
bibliothèques provençales, d’autant que, sauf heureuse exception, elles 
risquent fort de ne pas posséder l’intégralité des publications antérieures. 
Son titre, Au Mirau de l’Eternita, correspond-il à une dénomination 
attribuée par Jean-Calendal Vianès lui-même à l’ensemble de son œuvre, 
dans un dossier manuscrit ou une correspondance ? L’absence d’indication, 
à ce sujet, n’empêche pas de juger, intrinsèquement, ce choix plutôt 
judicieux : il reprend en effet l’ultime vers du poème D’abord que lou 
mounde es redoun (dans le recueil Dins lou tèms que trantraio), 
l’association miroir-éternité revenant dans Image de l’aubo (recueil Lou 
mirau mouvènt) où apparaît uno mueio blavo/que miraio l’eternita (« une 
mare blême/que reflète l’éternité »). 

 
Cela étant, la présentation des textes, dans ce livre, peut surprendre, 

de par son caractère non conventionnel. Voici donc quelques observations, 
destinées à éclairer le lecteur qui serait accoutumé à des réalisations 
« traditionnelles » ou qui envisagerait d’intégrer ces poèmes à un 
enseignement « classique ». 

 
Réglons d’emblée le problème de l’exhaustivité : l’on se méprendrait 

en croyant que l’on dispose ici de « l’ensemble de l’œuvre poétique » 
(comme l’affirme la quatrième de couverture) ou de « la publication des 



	
  56 

œuvres poétiques complètes » (comme l’écrit Louis Scotto dans la 
Préface), de Vianès, puisque ne sont pas donnés, notamment, divers 
poèmes parus uniquement dans des périodiques (sans parler d’éventuels 
inédits, demeurés manuscrits). Plus restrictive et moins inexacte donc 
apparaît une formule de l’avant-propos, « l’essentiel de sa poésie 
s’exprime dans quatre recueils… » — car c’est bien de cela qu’il s’agit, 
d’une republication des quatre recueils parus du vivant de Vianès, et 
dûment énumérés à la p. 7 : 

- Se soubro un pau de iéu (« S’il reste un peu de moi »), éditions du 
Bayle-Vert, Grans, 1966 ; 

- La terro e lou sounge (« La terre et le songe »), éditions L’Astrado 
Prouvençalo, 1973 ; 

- Dins lou tèms que trantraio, « Dans le temps qui hésite », id., 
1975 ;  

- Lou mirau mouvènt, « Le miroir mouvant », id., 1988. 
 
Encore est-on forcé de noter, sur ce dernier point, des particularités 

susceptibles d’étonner le familier des éditions récapitulatives. Dans 
l’avant-propos, le fils de l’auteur indique : « nous avons reproduit les 
recueils dans l’ordre de leur parution, sans séparation particulière, car les 
liens apparaissant entre eux font souvent écho, au hasard des poèmes, 
comme si chacun d’eux était une suite logique du précédent ». Pareil 
effacement des « césures » entre les recueils est une rareté dans les usages 
éditoriaux. Correspond-il à une intention formulée par l’auteur, par écrit ou 
lors de quelque confidence ? En tout cas, il a, parmi d’autres effets, celui 
d’ôter leur relief aux textes ouvrant ou achevant chaque recueil, avec le 
poids éminent que cette place leur confère : tel est le cas, notamment, du 
superbe et très émouvant poème S’un cop m’an gibla li malandro… 
(« Lorsque m’auront vaincu les maladies… » p.66-67) sur lequel se clôt Se 
soubro un pau de iéu. Il conduit également, par exemple, à la disparition 
du titre de « section » Li dedicàci qui, selon la volonté de Jean-Calendal 
Vianès (rapportée par l’éditeur, Michel Courty, dans Li fascicle de 
l’Astrado prouvençalo, n° 123, été 2011), coiffait les derniers poèmes du 
recueil Dins lou tèms que trantraio. En outre, si le lecteur ne distingue 
plus, désormais, où commençait et où finissait tel recueil, il lui est aussi, 
parfois, difficile de déterminer où s’achève tel poème et où débute le 
suivant, certaines marques de séparation (cul-de-lampe, astérisque) ayant 
été omises (ainsi en bas des p. 28-29, 56-57, 58-59, 64-65). 

 



	
   57 

Il convient par ailleurs d’envisager la succession des textes elle-
même. Relève-t-elle, selon l’expression de Louis Scotto, d’un « respect de 
la chronologie de leur création » ? À l’évidence, nullement, et l’on n’en 
veut que pour preuve les positions relatives des deux poèmes comportant 
une date, Es pamens un vèspre de Nouvèmbre… et Tres jouvènt se soun 
rescountra… : le premier, évocation immédiate du 4 novembre 1956 (jour 
de l’entrée des chars soviétiques dans Budapest), est aux p. 82-84 ; le 
second, antérieur d’une décennie comme l’atteste sa dédicace (à Charles 
Galtier et à Max-Philippe Delavouët) de 1945 (date exacte dans la 
traduction française, entachée d’une coquille – 1975 – dans le texte 
provençal), est à la p. 226. Le dernier recueil publié par Vianès de son 
vivant, Lou mirau mouvènt, contient en effet des poèmes datant de trente 
années en arrière au moins, comme D’un vòu de vanèu… (p.172) ou 
Encaro uno clarour…  (p. 198) qui parurent en mars 1950 dans le n° 275 
de Marsyas. En fait de « chronologie », donc, la seule qui ait été suivie, 
dans ce volume, est celle des parutions des recueils : en tête (p. 16-67) sont 
donnés les poèmes de Se soubro un pau de iéu (1966), puis (p. 68-143) 
viennent ceux de Dins lou tèms que trantraio (1975) et en dernier lieu 
(p. 144-235) ceux du Mirau mouvènt (1988). Et ceux du mince recueil La 
terro e lou sounge (1973), nous dira-t-on ? Reconnaissons qu’ils posaient 
des problèmes particuliers et indiquons les solutions retenues (mais non 
explicitées) par la présente édition : sur six textes, quatre étaient repris de 
Se soubro un pau de iéu, et l’on peut les lire donc, fort logiquement, à leur 
place initiale, dans cet ensemble antérieur ; quant aux deux autres, Ai 
tourna dins l’estiéu… et Viro-lèi, ti molo…, le premier nommé se retrouve 
curieusement à la p. 130, dans l’ensemble Dins lou tèms que trantraio 
(dont il n’a jamais été une composante) et le second, plus étonnamment 
encore, est absent du volume de 2011. 

 
Passons à l’ordonnance des poèmes à l’intérieur de chaque recueil, 

qui a toujours un intérêt, en ce qu’elle suggère des continuités thématiques, 
musicales (voire des dissonances), et c’est avec raison qu’est affirmée, sur 
la quatrième de couverture, l’intention « que le lecteur puisse suivre, pas à 
pas, au fil des poèmes, le chemin tracé par le poète ». Encore faut-il pour 
cela que soit reproduite la disposition originelle des textes ; or force est de 
constater qu’il n’en va pas toujours de la sorte. Dans Se soubro un pau de 
iéu, les positions des deuxième et troisième poèmes ont été inversées, et un 
bouleversement analogue affecte les places de Niéu, veissèu dóu vènt…, 
Rèn qu’un pau de cèndre… Quàuqui flour… et Uno man…, aux p. 52-57. 
Dans la partie correspondant à Dins lou tèms que trantraio, décalages 



	
  58 

encore pour Li vièi camin qu’avèn trepa…, D’uno oumbro…, Segur la 
sereno… et D’abord qu’es resoun… A-t-on affaire à des agencements 
voulus tardivement par Jean-Calendal Vianès, ou faut-il imputer ces 
réorganisations à des initiatives de l’éditeur actuel ? À nouveau, nous 
avouons notre perplexité, qui vaut également pour le poème Es un vèspre 
d’autouno e de lagno… (Dins lou tèms que trantraio, p. 62), lequel devrait 
être reproduit entre Aquéli routo… (p. 100) e Quau es que vendra… 
(p. 102) mais que l’on ne rencontre, sauf erreur de notre part, ni là ni 
ailleurs. 

 
Enfin, à l’intention des enseignants (et en ne traitant ici que du texte 

provençal), signalons quelques coquilles méritant correction, avant que les 
poèmes ne soient proposés à l’étude des lycéens ou étudiants (ci-après, 
successivement, la page concernée, la forme erronée et la forme exacte). 
Certaines – très rares – figuraient déjà dans les recueils antérieurs : 34, fuin 
— fuiun ; 202, bèu — béu (« boit ») ; 216 cors – cor (« cœur »)… D’autres 
relèvent de la « saisie » informatique contemporaine, dont on mesure à 
quel point elle ne dispense pas, bien au contraire, de minutieuses 
vérifications : 22 mais l’ome – mai l’ome ; 36, 48 (bis) et 66 monde – 
mounde ; 40 escoudon – escoundon ; 62 le tenesoun – la tenesoun ; 62 
carro – caro : 92 li roucas – di roucas ; 110 dons lou bartas – dins lou 
bartas ; 120 penso – peno ; 122 mais founs – mai founs ; 124 travenço – 
trevanço ; 132 pouchejon – pounchejon ; 132 estentudo – estendudo ; 140 
lit platano – li platano ; 144 muraia – miraia ; 168 Botticilli – Botticelli ; 
182 naustre – nautre ; 194 fudèu – fidèu ; 196 maraio – muraio ; 196 
veussèu – veissèu ; 204 les dóuci paraulo – li dóuci paraulo ; 206 miriaion 
– miraion ; 210 mount amanto – moun amanto ; 212 remoula – tremoula ; 
212 trevares – trevaves ; 214 et de terro – e de terro ; 218 soulumbrouso – 
souloumbrouso ; 220 astello – estello ; 222 fare – faren ; 224 nòstri – 
nòsti ; 226 trava – treva ; 232 qu’cò – qu’acò. 

 
In fine, on ne peut qu’émettre le vœu d’un prompt épuisement de 

cette édition, qui attestera l’attachement des Provençaux (et autres férus de 
poésie) à l’œuvre de Jean-Calendal Vianès, en ouvrant du même coup le 
champ à un nouveau livre, lequel pourrait intégrer quelques-unes des 
retouches formelles ici suggérées et, surtout, s’enrichir de recherches 
complémentaires. Les publications en revues, notamment, recèlent bien des 
renseignements éclairants : pour ne feuilleter que quelques exemplaires de 
Marsyas, on y rencontre, par exemple, dans le n° 241 (janvier 1946), le 
poème Uno man, un simbèu… (p. 56) doté là du titre Man de glòri ; dans le 



	
   59 

n° 291 (janvier-février 1952),  le dernier poème de Se soubro un pau de 
iéu, S’un cop m’an gibla li malandro… (p. 66), est intitulé Saume dóu 
rebroundaire (« Psaume du tailleur d’oliviers ») ; dans le n° 244 (avril 
1946), un sonnet Pèr la memòri de G. de Nerval mérite de ne pas être 
oublié, d’autant qu’Au Mirau de l’Eternita contient un poème, D’aquéli 
que touto la niue passèron… (p. 116), évoquant la fin douloureuse de 
l’auteur d’Aurélia. Signalons encore qu’entre 1970 et 1980, Jean-Calendal 
Vianès eut en chantier un poème de quelque ampleur sur Orphée : de cet 
Ourfiéu, il donna trois passages à l’Armana di felibre, en 1976, 1977 et 
1978, et un quatrième à la revue Lou Prouvençau à l’Escolo (n° 76, 
automne 1977) pour laquelle nous étions allé l’interroger. « Je finirai peut-
être », disait-il alors ; il serait passionnant de savoir si, pèr cop d’astre, des 
manuscrits témoignent d’avancements ultérieurs de ce projet, qui aurait 
constitué le seul ensemble « suivi » dans l’œuvre du poète de Mouriès et 
qui, même inabouti, prouve assez la hauteur de ses ambitions. 

 
Claude Mauron. 	
  	
  	
  

	
  
 
 

Henri Moucadel, La Muso Maianenco : deux siècles de musique 
au village de Frédéric Mistral, 158 p., Maillane, 2011. 

 
Cet ouvrage clair et précis, pourvu d’une trentaine d’illustrations, 

intéressera évidemment, au premier chef, ceux qui étudient l’histoire des 
sociétés populaires de musique : que l’on sache, il n’en existe pas tellement 
qui, comme celle de Maillane, ont été fondées en 1811 à l’occasion de la 
naissance de « l’Aiglon » et sont demeurées assez dynamiques pour fêter, 
en 1911, un premier centenaire, puis, en 2011, un second – à l’occasion 
duquel est intervenue la présente publication. Elle abonde en 
renseignements sur les exécutants, les responsables (présidents, chefs de 
musique), les programmes des concerts, en envisageant aussi bien la vie 
interne de la société (répétitions, banquets, excursions) que sa participation 
aux manifestations locales, prioritairement religieuses (en février, la 
Sainte-Agathe ; en août, les cérémonies rappelant le miracle de Notre-
Dame-de-Grâce qui interrompit l’épidémie de choléra en 1854 ; en 
novembre la rituelle Sainte-Cécile), mais aussi profanes (commémorations, 
inaugurations), sans oublier les prestations extérieures, dans le cadre de 
concours musicaux, de fêtes provençales ou de représentations (ainsi celle 



	
  60 

du drame de Charloun Rieu, Margarido dóu Destet, à Châteaurenard, en 
1924).  

Cependant cette enquête, fondée sur une collecte assidue de 
documents dans les archives publiques comme dans les fonds privés, sur 
une attention de bon aloi prêtée aux détails transmis par la tradition orale, 
retiendra aussi l’attention des provençalisants, par les liens entre la Muso  
et Frédéric Mistral, liens qui remontent fort loin puisque, durant des 
décennies, grosso modo de 1830 à 1880, l’oncle maternel du poète, ce 
Benòni Poullinet auquel les Memòri e raconte consacrent des pages émues 
(et dont on pourra voir ici un billet manuscrit), fut un pilier de la société 
musicale maillanaise. Celle-ci se manifesta en de multiples occasions, du 
vivant de l’auteur de Mirèio, quand il revenait de ses (rares) voyages, lors 
de certaines visites d’escolo félibréennes, pour l’interprétation du tout 
récent Inne Gregau (1897), et les musiciens vinrent même offrir une 
aubade mémorable, le 1er janvier 1905, par 14° au-dessous de zéro, au 
lauréat du prix Nobel ! Seul raté, mais de taille, dans les relations entre la 
Muso et son président d’honneur (à partir de 1909), la visite du Président 
de la République, Raymond Poincaré, à Maillane, le 14 octobre 1913, qui 
vit la société de musique s’aligner sur le boycott décidé par la municipalité 
royaliste : ce nonobstant,  Marseillaise il y eut bien, mais interprétée par un 
orchestre formé, de raccroc, avec quelques musiciens républicains du 
village et des localités voisines (dont le jeune Camille Dourguin, né en 
1894, qui a laissé de cet épisode une relation détaillée dans le numéro 
spécial « Mistral » de la revue Lou Prouvençau à l’Escolo, en 1980). 

Ajoutons qu’ont été mis à profit, de façon fructueuse, et sont dûment 
cités, divers périodiques provençaux (l’Armana prouvençau, L’Aiòli, Lou 
Felibrige) et que sont fournis, in extenso, des documents en (fort bonne) 
lengo nostro, difficiles d’accès ou quasiment confidentiels : le long sermon 
provençal prononcé à Maillane, en 1897,  par Xavier de Fourvières, à 
l’occasion de la bénédiction de la nouvelle bannière (aux motifs brodés 
minutieusement dessinés par Mistral lui-même) ; quelques couplets de 
l’altiste François Mourrin, sur l’air de l’hymne mistralien Bèu Soulèu ; 
enfin deux chansons composées par René Moucadel en 1994-1995, l’une 
(sur Bèu Soulèu, encore) en hommage au chef Fernand Lillamand, et 
l’autre évoquant la convivialité enjouée des répétitions hebdomadaires, 
avec cette conclusion, digne du Brèu de Sagesso des Óulivado : Sian pas 
tóuti de roussignòu, / E pamens fasèn de musico, / De bello musico 
classico... / Es balin-balant, / Sènso marrit sang, / Que sian musician… 

 
Claude Mauron 



	
   61 

 
 
 
 

VIENT DE PARAITRE — A SIGNALER 
 

 
Blanchet, Ph., 2011, Le provençal pour les nuls, Paris, First éditions, 213 

p. 
 
Brèthes, J.-P. et Puyau, J.-M., 2011, Comprendre, parler, lire, écrire le 

gascon de Chalosse et du Tursan, Princi Nege / Institut Béarnais et 
Gascon, + CD. 

 
Chabaud, S., (éd.), 2011, Obros e Rimos de Louis Bellaud de la 

Bellaudière (édition critique), Publications de l’Université de 
Montpellier, 576 p. 

 
Dunoyer, C., 2010, Les nouveaux patoisants en Vallée d’Aoste, Aoste, 

Région Vallée d’Aoste, 59 p. + CD. 
 
Gièly, B., 2011, Engano en galèro, rouman, Marsiho, Prouvènço d’Aro, 

313 p. 
 
[collectif], 2010, Jóusè d’Arbaud, pedagougìo  e estùdi, Lou Prouvençau à 

l’Escolo n° 29, 213 p. 
 
[collectif], 2011, Pastriho, Lou Prouvençau à l’Escolo n° 30, 158 p.1 
 
[collectif], 2011, Louis Malbos (1911-1984), L’Astrado Prouvençalo n° 46, 

203 p.2 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Mme	
  Seisson,	
  54	
  rue	
  Notre-­‐Dame,	
  -­‐13910	
  Maillane.	
  
2	
  7,	
  les	
  Fauvettes,	
  F-­‐13130	
  Berre	
  l’Etang.	
  



	
  62 

Un évènement.... 
 
Publié pour la première fois en 1929, aux éditions Grasset, dans La 

Sóuvagino (La Sauvagine), recueil de sept contes de Joseph D’Arbaud, la 
nouvelle Bouah-Hou, première du recueil, conte l’indéfectible amitié liant 
Ziri un petit étourneau et Bouah-Hou, un fier taureau camarguais, devenu 
vieux et promis à la boucherie 
 

Si le roman chef d’œuvre de D’Arbaud, La Bête du Vaccarès, fut 
sans cesse, depuis sans parution en 1926, réimprimé et illustré par 
plusieurs dessinateurs ou peintres (Guerrier, Hermann-Paul, Brayer) La 
Sóuvagino n’avait jamais véritablement été illustrée (hormis quelques 
dessins de Marchand dans la première édition) et ne se trouvait plus depuis 
longtemps en librairie. 

Lou Prouvençau à l’Escolo a donc voulu remettre à l’honneur un 
texte trop méconnu et que beaucoup apprécieront de découvrir ou re-
découvrir, en provençal et en français ; une histoire sensible et pleine 
d’humour racontée par l’un des plus grands écrivains de la littérature 
provençale moderne.  

 
On trouvera, en outre, accompagnant le récit original, un livret 

pédagogique d’explications et de commentaires comprenant : 
- Un dossier documentaire en rapport avec la thématique de Bouah-

Hou, à ses liens avec le genre de la fable ou des contes d’animaux, à 
la vie en Camargue au temps de d’Arbaud (dossier préparé par 
Claude Mauron) 

- Un dossier pédagogique d’exercices ludiques (élaboré par 
N.Guigue, A.Lambert, C.Marteau-Imbert et N.Seisson ; avec 
corrigés joints) 

- Des études sur la Sóuvagino (par Claude Mauron et J.P Tennevin) 
 
 
A commander aux Editions du Prouvençau à l’Escolo, 54 rue Notre dame, 
13910 Maillane (publication illustrée par Christophe LAZE) 
Bouah-Hou, récit seul (format 23x23 cartonné BD) : 14,5 €     
ISBN : 2-905116-42-0 
Livret pédagogique seul : 9,5 €             
ISBN :2-905116- 43-9 
 
 



Directeurs de la Publication 
 

Philippe Blanchet (domaine moderne) 
Suzanne Thiolier-Méjean (domaine médiéval) 

 
Secrétaire de rédaction : Aude Etrillard 

 
 

Comité de Rédaction 
Mmes et MM. 
Armendares, C.   Saouma, Br. 
Blanchet, Ph.  Thiolier, S. 
Courty, M.  Thiolier, J.C. 
Guimbard, C.  Vilhena, J. (de)  
Manzano, Fr.  Wanono, A. 
 

 
Comité scientifique 

 
Philippe Blanchet (université Rennes 2) 
Pilar Blanco (université Complutense, Madrid) 
Maria A. Ciprés Palacín (université Complutense, Madrid) 
Catherine Guimbard (université de Paris IV-Sorbonne) 
Claire Kappler (CNRS, Paris, UMR 8092) 
Francis Manzano (université Lyon III) 
Claude Mauron (université de Provence - Aix-Marseille I) 
Peter Ricketts (université de Birmingham) 
Roy Rosenstein (université américaine de Paris) 
Élisabeth Schulze-Busacker (université de Montréal) 
Naohiko Seto (université Waseda, Tokyo) 
Tullio Telmon (université de Turin) 
Suzanne Thiolier-Méjean (université de Paris IV-Sorbonne) 

 
Site internet de la revue : 
http://www.prefics.org/credilif/la_france.html 

 
Reprographie Université Rennes 2 

Dépôt légal : 4e trimestre 2011 - ISSN 0222.0326 
 


